Einleitung

Hat Vernunft einen Plural - hat Vernunft keinen Plural? Oder ist gar
nach dem Motto von Paul Feyerabend anything goes und nach dem
provokativen Titel seines Buches Irrwege der Vernunft ein Vernunft-
konzept génzlich in Frage zu stellen und statt dessen das Andere der
Vernunft, sei es in positiver oder negativer Form als duflere oder
innere Natur, als Sinnlichkeit, Triebhaftigkeit, Affekt, Leben, Unver-
nunft, Irrationalitdt usw., zu favorisieren? Diese Fragen miissen sich
angesichts der von der Moderne vorgenommenen Ausdifferenzie-
rung des Verniinftigen in szientifische, instrumentelle, moralische,
asthetische Rationalitdt und insbesondere angesichts der von der
Postmoderne vollzogenen Radikalisierung der These von einer Viel-
zahl eigenstindiger Rationalititstypen stellen.

Beim Rekurs auf die philosophische und geistesgeschichtliche
Tradition wird man grosso modo sagen diirfen, daf bis ins 19. Jahr-
hundert hinein der Glaube an die Einheit der Vernunft herrschte, und
zwar so ausschliefSlich, daf man mit Jacques Derrida [Grammatolo-
gie, Frankfurt a.M. 1974, S.11] von einem »Logozentrismus« des
Abendlandes, von einer Vernunftdominanz, ja Vernunftideologie
sprechen kann. Wenn eine Vielfalt von Rationalitat iiberhaupt in
den Blick riickte, so nur als Aspektierung einer und derselben Ver-
nunft, wie im Falle des platonischen und iiberhaupt des griechischen
kalokagathia-Begriffs, der das Schone, Gute und Wahre lediglich als
Seiten einer einzigen Vernunft interpretierte, oder der christlichen
Trias von Vater, Sohn und Heiligem Geist oder des Kantischen Ver-
nunftkonzepts, das nach theoretischer, praktischer und asthetischer
Vernunft gliederte, aber stets an der Einheit und Identitit der Ver-
nunft festhielt. Der Dominanz dieser einen absoluten Vernunft wur-
de, was es im offentlichen wie im privaten Leben, in Wissenschaft
und Technik, in Zivilisation und Kultur an Leistungen wie Fehllei-
stungen, an Erfolgen wie MifSerfolgen gab, als Konsequenz zuge-
schrieben, angefangen von der Etablierung der Wissenschaften, der

Rationalititstypen A 11

- am 20.01.2026, 10:27:27.


https://doi.org/10.5771/9783495993651-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Rationalisierung der Technik, ihrer Uniformierung und Globalisie-
rung, der Biirokratisierung der Verwaltung bis hin zur Verstaatli-
chung der Gesellschaft und Moralisierung der Lebenswelt.

Seit dem Auftritt des Relativismus und Historismus im letzten
Jahrhundert und seit der Radikalkritik an der Vernunft durch die
Postmoderne in diesem Jahrhundert mit ihren andersgelagerten
Prinzipien von Pluralitdt, Heterogenitit, Widerspruch, Paradox und
Antinomie ist ein Zerfall der einen Vernunft in eine Pluralitdt von
Vernunfttypen eingetreten, der uns vor die Frage nach der Art dieser
Typen und ihrer jeweiligen Internverfassung stellt wie auch vor die
Frage nach einem moglichen Zusammenhang: Sind diese Typen nur
narrativ aufzahlbar ohne letzte Verbindbarkeit? Was berechtigt dann
noch, sie als Vernunfttypen zu bezeichnen? Oder gibt es eine trans-
versale Beziehung?

Obwohl in einer anderen Forschertradition stehend und aus an-
deren Motiven und Intentionen hervorgegangen, soll auf der Suche
nach einer Antwort das Buch von Hans Leisegang iiber Denkformen
aus dem Jahre 1928 als Ausgang und Wegweiser dienen. Leisegang
zeigt auf der Basis eines vielfaltigen empirischen Materials aus der
gesamten Philosophiegeschichte, daf es nicht nur den uns vertrauten
und heute allein die Wissenschaften bestimmenden Rationalitats-
typus gibt, sondern eine Vielzahl anderer Denkschemata, die zu je-
weils anderen Weltbildern und Organisationsformen fiihren, letzt-
lich wohl auch zu anderen Logiken und Wissenschaftstypen.

Neben dem von Platon und der griechischen Antike entwickel-
ten dihairetischen Denk- und Ordnungsschema, das die Einteilung
und Gliederung nach genus proximum per differentiam specificam
vornimmt, also nach Gattung, Art, Unterart usw., und die Basis un-
serer wissenschaftlichen Systematik bildet, sowohl der logischen Be-
griffspyramiden wie der Klassifikationssysteme wie der Wissen-
schaftssysteme, findet sich, ebenso alt, wenn nicht sogar alter, die
zyklische Denkgestalt, die sowohl in temporaler wie in atemporaler
Form auftritt, deren dufleres Symbol der Kreis ist. Sie begegnet eben-
s0 in der vorsokratischen Philosophie bei Heraklit wie in der religic-
sen Literatur bei Paulus und im Mittelalter und feiert ihre Triumphe
insbesondere in den groflen Dialektikkonstruktionen Fichtes, Schel-
lings und Hegels im Deutschen Idealismus. Dariiber hinaus expliziert
und dokumentiert Leisegang auch noch die antinomische Gedanken-
struktur.

Diese von Leisegang eruierten Denkformen bilden den Aus-

12  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

- am 20.01.2026, 10:27:27.



https://doi.org/10.5771/9783495993651-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

gangspunkt fiir die hier zu erarbeitende Rationalititstypologie, aller-
dings eher als modifizierbares Modell fiir eine pluralisierte Vernunft,
weniger als definitive Festlegung der denkbaren Typen. Methodisch
kann eine solche letztgiiltige Festlegung nicht bereits vorausgesetzt
werden, sondern mufl durch Bearbeitung des Leisegangschen Mo-
dells allméhlich erst gewonnen werden. In diesem Sinne stecken die
vorliegenden Beitrige in einem ersten Schritt unterschiedliche Berei-
che der Rationalititstheorie ab, um sodann in einem zweiten Schritt
im Rahmen ihrer jeweils spezifischen Problemstellungen typologi-
sche Unterscheidungen vorzunehmen. Aus dieser methodischen Dif-
ferenzierung mindestens zweier Theorieschritte speist sich die Aus-
wahl der Themen des Sammelbandes. Im ersten Teil steht das
Pluralitdtsmodell grundsatzlich zur Diskussion, wobei von Anfang
an auch die Grenzbereiche der Vernunfttypologie mitberiicksichtigt
werden miissen: leibliche Vernunft (Nietzsche) und mythologische
Vernunft (Blumenberg, Cassirer, Platon). Im zweiten Teil werden
verschiedene Typen - auch dem gewéhnlichen Verstiandnis nach un-
gewdhnliche - benannt und strukturell untersucht. Rhetorische Ra-
tionalitdt, Analogiedenken, Listenwissenschaft und das Vernunftver-
stindnis im Zen sind dort die thematischen Ankerpunkte, um ein
erstes und vorldufiges Raster von Typen zu entwerfen. Im Vorder-
grund steht dabei das Bestreben, unterschiedliche Typen erst einmal
so weit strukturell zu bestimmen, daf8 der Tatbestand von Typendif-
ferenzen grundsitzlich gesichert wird. Deshalb erhebt die Auswahl
keinen Anspruch auf Vollstandigkeit der Typologie.

Mit Leisegangs Denkformenlehre setzen sich drei Beitrige des
vorliegenden Sammelbandes in kritischer Reflexion auseinander.
Hans Poser ordnet den vier von Leisegang unterstellten Denkfor-
men: dem Gedankenkreis, der Dialektik, der Begriffspyramide und
der Axiomatik viererlei Zeitvorstellungen zu: die Zyklik, die evolu-
tiondre Zeitform, die zeitlose Statik und die kausal-axiomatische
Zeitform. Angesichts der Vielzahl von Denkformen, die nach Posers
Ausfithrungen anders als >Denkstile, wie sie heute in der Wissen-
schaftsgeschichte in Ankniipfung an Ludwig Fleck [Entstehung und
Entwicklung einer wissenschaftlichen Tatsache, Frankfurt a.M.
1980] diskutiert werden, »letzter Bezugspunkt zur Rechtfertigung
argumentativer Zusammenhinge und damit zur Rechtfertigung des
Methodengefiiges der Wissenschaften« [S. 43] sind, scheint ein Rela-
tivismus unausweichlich. Trotz der relativistischen Freigabe zielen
diese Formen nach Posers Meinung gerade aufgrund ihrer definitori-

Rationalititstypen A 13

- am 20.01.2026, 10:27:27.



https://doi.org/10.5771/9783495993651-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

schen Festlegung auf Wahrheit und Erkenntnis und miissen bei der
Neubestimmung der Wahrheit im Sinne einer regulativen Idee mit
herangezogen werden.

Betont kritisch mit Leisegangs empiristisch gewonnener Plura-
litdatsthese heterogener Rationalitatstypen setzt sich Nicolas Fiizesi
auseinander, indem er ihr Hegels Vernunftkonzeption einer Einheit
der Vernunft mit interner Pluralitit konfrontiert. Hegels Modell
einer Reintegration der verschiedenen Formen von Rationalitit in
den Begriff der einen reinen Vernunft oder des absoluten Geistes als
Mafstab zugrundelegend, iiberpriift Fiizesi Leisegangs Anspruch
daraufhin, ob sich die Konzeption einer Vernunftpluralitdt rational
begriinden lasse.

Ebenfalls kritisch verhilt sich der Aufsatz von Patrick Erei, in-
dem er der Frage der Begriindbarkeit der logischen Denkformen in
intuitiv zu erfassenden Urphdnomenen und Weltanschauungen
nachgeht. Die Uberpriifung der herausgegriffenen mystisch-dialek-
tischen Denkform zeigt — so Frei —, daf8 das Abhéngigkeitsverhiltnis
zwischen logischer Denkform und anschaulicher Grundlage keines-
wegs eindeutig ist, sondern umkehrbar. Das Bemiithen Leisegangs,
das Denken strukturell auf Anschauung zu beziehen und diese als
integralen Bestandteil der Logik aufzufassen, riicke die Theorie in
die Ndhe der Cassirerschen Philosophie der symbolischen Formen,
wihrend die gleichzeitigen Riickgriffe auf die Geisteswissenschaft
Wilhelm Diltheys und die Seinslehre Nicolai Hartmanns die Theorie
zwischen einer historischen Typologie und einer ontologisch fundier-
ten Strukturwissenschaft hin- und herschwanken lasse.

Unabhingig von Hans Leisegang, orientiert an Jon Elsters,
wenngleich nicht explizit genannter Unterscheidung vollstandiger
und unvollstandiger Rationalitdt, versucht Axel Wiistehube eine Ty-
pologie der Rationalitatsbegriffe, die fiir ihn in zwei Kategorien zer-
fallen, in diejenigen mit dem Anspruch auf vollstindige Rationalitat
- hierzu gehoéren die instrumentelle, die reflexive, die substantielle
und die kognitive Vernunft — und die, die sich mit unvollstindiger
Rationalitit begniigen — hierzu zahlen die Geschichtlichkeit der Ver-
nunft, die Sprachlichkeit sowie die Theoreme der praktisch-pragma-
tischen Vernunft. Leiden die ersteren an Einseitigkeit, Unzulidnglich-
keit und Uberforderung des verniinftigen Menschen, so bestehen die
Stiarken der letzteren in ihrer Realititsndhe und Leistungsfahigkeit,
in der Akzeptanz der Endlichkeit und Beschrinktheit der mensch-
lichen Vernunft. Hierin zeigt sich eine Affinitdt zur philosophischen

14  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

- am 20.01.2026, 10:27:27.


https://doi.org/10.5771/9783495993651-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Hermeneutik, die sich an den folgenden hermeneutischen Theo-
remen explizieren 1f3t: an der strukturell offenen Dialektik von Fra-
ge und Antwort, die ihre philosophiegeschichtlich bedeutsamste
Ausformung im sokratischen Dialog gefunden hat, an der heuristi-
schen Funktion von Idealen, Werten und Normen sowie am
hermeneutischen Zirkel des Verstehens, der in den zirkuldren For-
men der Forschungsrationalitat (Netzwerkmodelle, Riickkoppelun-
gen) wiederkehrt.

Was Rationalitit sei und welchen Bedingungen sie unterstehe, —
dies ist die Ausgangsfrage von Peter Reisinger, bevor er zu einer
Typlogie von Rationalitét iibergeht und diese in bezug auf Kalkiil
und Denken untersucht. Zu den unverauflerlichen Bedingungen von
Rationalitit gehort nach ihm Geschlossenheit der Voraussetzungen,
Selbstpriasenz = Selbsttransparenz, selbstreferentiale Beschreibbar-
keit und formale Selbstreferenz als System. Als eine rationale Pra-
sentation tritt die Kalkiilisierung auf, und zwar im Gegensatz zur
Schrift als nicht-rationaler Prisentation auf. Sie erweist sich insofern
als ein spezieller Rationalitdtstypus, als sich ihre Elemente operatio-
nal selbst erzeugen. Auch das Denken bildet einen speziellen Ratio-
nalititstypus, freilich fundamental verschiedener Art, insofern sein
Ort die natiirliche Sprache ist, aus der sich durch Transformationen
selbstreferentielle Logiken entwickeln lassen. Kalkiil (mathesis) und
Denken schliefen sich als Methoden aus. Wihrend der erste in den
formalen und realen Wissenschaften Anwendung findet, ist das
zweite fiir die Philosophie charakteristisch. »Die Philosophie denkt.
Die formalen und realen Wissenschaften operieren im Kalkiil (Ma-
thematik)« [S. 105], — so faflt Reisinger seine Argumentation poin-
tiert zusammen.

Gehen die vorangehenden Beitrige wie selbstverstindlich von
der Existenz der Vernunft, sei es in Form ihrer Einheit oder ihrer
Pluralitit, aus, so kommt in dem Beitrag von Annemarie Pieper ein
radikaler Skeptiker der Neuzeit zu Wort: Nietzsche, der die Kom-
petenz der menschlichen Vernunft in ihren traditionellen Rollen
grundsitzlich in Abrede stellt. Ein erster Vorwurf betrifft den An-
thropozentrismus der traditionellen Erkenntnistheorie, ihre Hybris,
den Menschen zum absoluten Mittelpunkt der Welt zu erklaren. Ein
zweiter Vorwurf zielt auf die Objektivierung und Rationalisierung
der Sprachphilosophie, die die Begriffe und das Beziehungsnetz fiir
Wahrheitsbedingungen der Dinge selbst erklart. Ein dritter Vorwurf
betrifft die Systematisierungstendenz der Naturwissenschaften, die

Rationalititstypen A 15

- am 20.01.2026, 10:27:27.



https://doi.org/10.5771/9783495993651-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

der Natur ein Ordnungs- und Struktursystem oktroyiert. Nietzsches
Radikalkritik an Position und Funktionen der Vernunft macht sich
zur Aufgabe, die Vernunft iiber sich selbst und ihren Irrtum auf-
zukldren, zu zeigen, dafl rationale Erkenntnis in Wahrheit ein Akt
des Verdrangens und Vergessens ist, dadurch daf3 sich der Intellekt
an die Stelle des urspriinglichen Apriori setzt: des Apriori des Leibes.
Theoretische wie praktische Vernunft sind daher genealogisch auf
dieses Leib-Apriori zuriickzufithren, was nichts anderes bedeutet,
als die Herkunft der Vernunft aus ihrem radikalen Gegenteil, dem
Irrationalen, dem Willen zur Macht, aufzudecken. Aus dieser Selbst-
erkenntnis resultiert ein anderes Verstindnis von Rationalitdt, das
den Leib als >grofle Vernunft« verkiindet und den Intellekt, die tradi-
tionelle Rationalitét, lediglich als >kleine Vernunftc, als Ableitungs-
produkt aus der irrationalen Ursprungsdimension. Zur letzteren fin-
det der Intellekt nur iiber Metaphern einen Zugang.

Freilich reprisentiert die leibphysiologisch-vitalistische Nietz-
sche-Kritik nur eine kontingente Auswahl aus der groflen Palette
von Vernunftkritiken, die insbesondere nach dem Deutschen Idealis-
mus einsetzten und dieser Epoche sogar den Namen einer Metaphy-
sik des Irrationalen verschafften, angefangen von der triebpsycholo-
gischen Kritik (Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung)
iiber die existenz- und lebensphilosophische (Kierkegaard, Heideg-
ger, Jaspers), die tiefenpsychologische (Freud), die naturalistische
(evolutionire Erkenntnistheorie; Vernunft als natiirliches Produkt
der Entwicklung) und soziale (Vernunft als soziale Tatsache) bis hin
zur sinnesphysiologisch-gesamtleiblichen (Gernot Béhme).

Als unvereinbare Antipoden gelten gewdhnlich auch Rationali-
tat und Mythos. Daf8 auch subtilere Verhiltnisse zwischen beiden
denkbar sind, demonstriert der Aufsatz von Enno Rudolph anhand
der Mytheninterpretation von Blumenberg, Cassirer und Platon.
Entgegen der strukturalistischen Deutung ist nach Blumenberg
davon auszugehen, dafl das Mythische nur iiber seine historische Re-
zeption zugénglich ist, was zweierlei impliziert: zum einen, daf My-
then sich als Prototypen zur Demonstration der Grenzen der Ver-
standlichkeit eignen, zum anderen, daf8 Mythen ein Faszinosum
auch innerhalb der wissenschaftlichen Rationalitit bleiben, — ein Tat-
bestand, der den vermeintlichen Mangel an Rationalitit des Mythos
falsifiziert. Denn waren Mythen » Ausdruck des Mangels an Wissen-
schaft oder vorwissenschaftlicher Erklarung, so hétten sie sich spate-
stens mit dem Eintreten der Wissenschaft in ihre wachsende Lei-

16  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg)

- am 20.01.2026, 10:27:27.



https://doi.org/10.5771/9783495993651-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

stungsfahigkeit von selbst erledigen miissen« [H. Blumenberg: Ar-
beit am Mythos, Frankfurt a.M. 1997, S. 303]. — Cassirer, der sich
der Frage nach den kulturgeschichtlichen Griinden des Uberlebens
des Mythos nachhaltiger noch als Blumenberg stellt, sieht im mythi-
schen Denken eine Frithform von Vernunft, die die Basis der spateren
wissenschaftlichen Rationalitit bildet. Gleichwohl bleibt auch fiir ihn
ein Unterschied zwischen mythischem und wissenschaftlichem Be-
wufitsein, indem das erste noch nicht zwischen partikularem
raumzeitlichen Horizont und Universum unterscheidet, wihrend
das zweite die Distanzlosigkeit zur Welt durch Objektivierung iiber-
wunden hat. — Das Verhiltnis »Mythos — Logos¢ spielte schon bei
Platon im Timaios eine Rolle, insofern der Logos auf GewifSheit an-
gelegt ist, der Mythos auf Wahrscheinlichkeit. Gleichwohl kommt
ihm in bezug auf die Entstehung des Kosmos und auf damit zusam-
menhdngende Ursprungsfragen die Funktion einer Zeitbewalti-
gungstheorie zu und in bezug auf Macht eine Aufklarungs- und
Enthiillungsfunktion, dort als theoretisches Vermogen zur anamne-
tischen Erzeugung einer bestindigen Ordnung im Kosmos, hier als
praktisches Vermdgen zur Herstellung einer gerechten Harmonie im
Staat.

Behandelt der erste Teil des Sammelbandes Grundsatzfragen, so
geht der zweite auf spezielle Rationalitatstypen naher ein: auf rheto-
rische Rationalitat, auf analogische und zum Schluf8 auf diverse Ra-
tionalitdtsformen, die ihre Realisation in aulereuropiischen Kultur-
kreisen gefunden haben.

Als die Methode schlechthin gilt in Renaissance, Humanismus
und Barock die Topik, eine philosophisch-rhetorische Argumentati-
onsform. Da diese nach den Ausfithrungen von Wilhelm Schmidt-
Biggemann zwischen Rhetorik und Logik zu orten ist, definiert sich
hieraus ihr genuines Rationalitdtsverstindnis. Der Topik fallen drei
Aufgaben zu: Sie sammelt und verwaltet Wissen, indem sie es auf
Topoi (loci communes) hin strukturiert, die der Alltagserfahrung
wie den Wissenschaften wie der Geschichte entnommen sein konnen.
Sie ordnet die Mannigfaltigkeit der Topoi auf enzyklopadische oder
alphabetische Weise. Und sie entwickelt memoriale bzw. mnemo-
technische Kriterienkataloge zur argumentativen Nutzung des topi-
schen Wissens, wobei das argumentative Potential dieser Memorial-
topik sowohl formale wie materiale Topoi sein konnen. Die
Leistungsfahigkeit des topischen Argumentationsarsenals gilt als
um so grofler, je vielfiltiger die Analogiebeziige eines Topos sind.

Rationalititstypen A 17

- am 20.01.2026, 10:27:27.



https://doi.org/10.5771/9783495993651-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Ziel der Topik ist nicht die Wesensbestimmung eines Gegenstandes
nach dem porphyrianischen Muster von genus proximum und diffe-
rentia specifica, sondern seine vollstindige Pridikation. Fiir die Ra-
tionalitat der Topik folgt daraus, daf8 sie weder im cartesianischen
Sinne als Selbstvergewisserung des Denkens zu verstehen ist noch
im Kantischen als transzendentale Verniinftigkeit, sondern unter Be-
zug auf reor = >Rechenschaft geben« als Antwort auf die Frage, war-
um man so vorgeht, wie man es tut.

Ein Bezug zur rhetorischen Rationalitit eignet auch dem Witz
schon aufgrund seiner Herkunft aus der Rhetorik, wie Wolfram
Groddeck in seinen Untersuchungen nachweist. Viele Witze funktio-
nieren auf der Grundlage der rhetorischen Figur der Metalepsis, bei
der ein bestimmter Begriff durch ein kontextfremdes Synonym er-
setzt wird und dadurch eine iiberraschende Umdeutung erfahrt. Das
Problem einer Theorie des Witzes bestehe allerdings — so Groddeck —
darin, daf8 eine wissenschaftlich-deduktive Systematik den Eigensinn
und die Pointe des Witzes iiberhaupt nicht erfassen kénne und sich
dadurch der Gefahr unfreiwilliger Komik aussetze. Das Wahrheits-
erlebnis des Witzes, das ein plétzliches ist und keine Dauer besitzt, ist
in keiner diskursiven Theorie beschreibbar, was Groddeck in concreto
an der Witztheorie Jean Pauls demonstriert. Diese lauft seiner Mei-
nung nach auf eine Chaos-Theorie hinaus, wobei Chaos freilich nicht
im biblisch-mythischen Sinne als Tohuwabohu zu verstehen ist, son-
dern als Chiffre fiir schopferische Potenz und mikrologische Fein-
strukturierung. Groddeck bringt dieses Chaos-Verstindnis in Zu-
sammenhang mit der in den letzten Jahrzehnten in der modernen
Naturwissenschaft entwickelten Vorstellung von hochdifferenzierten
Formen selbstihnlicher Muster, welche eine unerwartete Gesetzmi-
Bigkeit entwickeln. Obwohl die im Witz liegende chaotische Exi-
stenzweise der Wahrheit fiir die systematisch verfahrende Rationali-
tit immer nur eine Ent-Tduschung darstellt, weist sie einen
Zusammenhang mit jener anderen Rationalitit auf, die den Doppel-
aspekt von schopferischem Spiel und Gesetzmafigkeit hat.

Der Beitrag von Manuel Bachmann widmet sich unter rationa-
litdtstypologischer Perspektive einem weiflen Fleck auf der philoso-
phiegeschichtlichen Landkarte: den hermetischen Traditionen. Ge-
meinhin gelten die occult sciences als Pseudowissenschaft, unfihig
des Erkenntnisfortschritts und erst recht der Beurteilung nach ratio-
nalen Kriterien. Der Ubergang von der das Zeitalter der Renaissance
und des Barock beherrschenden Hermetik zur Wissenschaft der Neu-

18  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg)

- am 20.01.2026, 10:27:27.



https://doi.org/10.5771/9783495993651-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

zeit laBt sich dann nur als Typensprung erkliren. Diese weit ver-
breitete Auffassung (vgl. Brian Vickers) wird anhand einer Analyse
des hermetischen Kosmogramms und des ihm zugrundeliegenden
Koordinatensystems sowie der darin verwendeten Konstruktions-
prinzipien der Entsprechung bzw. Analogie radikal kritisiert. Als
grundlegendes Konstruktionsprinzip erweist sich die Rotation von
Weltlinien um einen Allmittelpunkt. Alle Relationen im hermeti-
schen Universum, wie Polaritit, Homdomerien und Transmutierbar-
keit der Substanzen, lassen sich als Derivate dieser Rotationsfunktion
verstehen, d.h. als Symmetrieoperationen. Es handelt sich nach
Bachmann um ein basales Ordnungsmodell von eminent rationaler
Struktur und >wissenschaftlicher« Erkennbarkeit der Welt. Da das
hermetische Theorem des ubiquitiren Allmittelpunktes iiberdies
den privilegierten Standpunkt eines idealen Beobachters erlaubt, las-
sen sich von ihm aus alle Sektoren der raumlich-zeitlichen Welt
einschlieBlich der intelligiblen als synchron in einem Hyperraum
darstellen. Was das hermetische Kosmogramm leiste, sei nichts Ge-
ringeres als eine topologische Vernetzung aller Seinsschichten und
ihrer Gesetzmifigkeiten im Brennpunkt einer iiberzeitlichen, ste-
henden Simultaneitit.

Analogie ist ein Rationalitdtstyp, der anders als der bekannte
und die abendlandische Tradition dominierende dihairetisch-klassifi-
katorische, der zu Stufensystemen (Begriffspyramiden, Wissen-
schaftshierarchien) fiithrt, Ahnlichkeitsbeziehungen zwischen ganz
heterogenen Dingen, Eigenschaften, Verhaltnissen usw. kniipft. Den
Versuch, eine eigene Logik dieses Analogiedenkens zu etablieren,
unternimmt Karen Gloy. Da die klassische aristotelische Logik auf
bestimmten ontologischen Pramissen basiert, und zwar auf einer
wohldefinierten Gegenstandstheorie, die den Gegenstand als duf8er-
lich scharf abgegrenztes und innerlich nach dem Klassifikations-
schema spezifiziertes Objekt betrachtet, deckt sie nicht alle Phano-
mene ab, insbesondere nicht jene, die durch Ambivalenz und
Polysemie, durch Diaphanitit und Transitivitit charakterisiert sind,
von denen es aber eine Vielzahl gibt, wie die Wahrnehmungspsycho-
logie, die Denk- und Erinnerungspsychologie mit ihren Vexierspie-
len, Kippfiguren, Umschlagsphidnomenen, die Quantentheorie mit
ihrer Komplementaritit von Feld- und Quantennatur des Lichts, die
Auflésung des einen Objekts in eine Sequenz von Dimensionen in
der fraktalen Geometrie u.4. belegen. Um auch diese mit der klassi-
schen Logik inkompatiblen iiber- und unterdeterminierten Phino-

Rationalititstypen A 19

- am 20.01.2026, 10:27:27.



https://doi.org/10.5771/9783495993651-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

mene zu begreifen, ist eine nicht-klassische Logik erforderlich. Ver-
sucht werden diverse Ansitze: die Einfithrung eines Parameters der
Entschiedenheit, die Erweiterung der Zweiwertigkeit zur Mehrwer-
tigkeit durch Annahme von quasi-Wahrheitswerten, die Unterschei-
dung von standard und non-standard worlds (Rescher und Brandom)
sowie die Mehrweltentheorie im Sinne Everetts. Basierte das alte
Analogiedenken, wie es im Mikro-Makrokosmosmodell der Renais-
sance vorliegt, auf einem mehr oder minder intuitiven Prinzip der
Qualitdt oder der Gestalt, so tritt es in den modernen Disziplinen,
etwa der fraktalen Geometrie, als qualitatives Maf, als Struktur,
Form, Muster u. 4. auf, das trotz erheblicher Modifikation Selbstihn-
lichkeit bewahrt. Dieses Prinzip der Selbstihnlichkeit ermoglicht die
Herstellung eines Zusammenhangs zwischen den heterogensten For-
men, Dimensionen und Welten in Form einer Transversalitat. Da der
Ubergang geregelt erfolgt, kann man diesen Rationalitdtstypus als
»kalkulierte Absurditit< bezeichnen.

Wenn im letzten Teil ein Blick iiber die Grenzen der europii-
schen Rationalitit geworfen wird, so hat das seinen Grund darin,
daf$ im abendlandischen Denkraum nicht alle Méglichkeiten zur Ent-
faltung gekommen sind. Der Einbezug aufereuropaischer Vernunft-
formen vervollstindigt daher das Bild rationaler Typen und der auf
ihnen gewachsenen Wissenschaften. Vorgestellt werden hier zwei
entgegengesetzte Formen von Rationalitdt aus ganz verschiedenen
Kulturbereichen: die additiv gliedernde sumerische Listenmethode
und die alle Gliederung und Einteilung aufhebende Hara-Lehre des
Zen-Buddhismus.

Der Beitrag von Dietz Otto Edzard unternimmt, altmesopota-
mische Rationalitit zu erschliefen. Dies geschieht in vollem Bewuft-
sein um das sich hier auftuende hermeneutische Grundproblem,
wonach die ErschlieBung immer nur von unserem Rationalitéitsver-
standnis aus moglich ist, wodurch die Gefahr entsteht, die anvisierte
Eigenbegrifflichkeit der altmesopotamischen Denkwelt zu verfehlen.
Untersucht werden die iltesten Beispiele sumerisch-akkadischer Li-
stenwissenschaft: die Wortlisten zu >Gefaf« aus Uruk, das enzyklopa-
dische Werk urra = hubullu, die juristischen Codices und die Omen-
literatur. In den Listen wird das Bestreben erkennbar, die Welt
dadurch zu erfassen, daff man das, was man benennen kann, auch
festschreibt. Die Wortlisten folgen diversen Reihungsprinzipien, die
formal-visueller wie logisch-kategorialer Art sein konnen, aber auch
nur dem Wortklang folgen oder rein mnemotechnische Funktion ha-

20  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

- am 20.01.2026, 10:27:27.



https://doi.org/10.5771/9783495993651-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

ben konnen. Im Vergleich zu den griechischen und spiteren hypo-
taktisch-hierarchischen Klassifikationen sind die Aufzihlungen der
altmesopotamischen Listen parataktisch geordnet — auch das Deter-
minativ, das verschiedene Gefiaf3-, Fisch-, Vogel-, Rohrarten kenn-
zeichnet, stellt keinen Oberbegriff dar. Bemerkenswert ist, da8 die
Aufzihlungen nicht innerhalb einer Gattung verbleiben, sondern in
unserem Sinne Gattungsbriiche aufweisen, was auf andere Glie-
derungsprinzipien als die uns bekannten deutet. So werden beispiels-
weise in der urra = hubullu nicht nur Rohr- und Schilfarten in einer
Liste zusammengefaft, sondern auch alle moglichen Rohrerzeugnis-
se: Matten, Ziaune, Kérbe. Oder unter dem Stichwort »Gefif3« (DUG)
werden aufler den Tongefiflen die Brennéfen zur Herstellung der-
selben genannt. In den Rechtscodices wie dem Codex Hammurabi
finden sich als Systematisierungsprinzipien die Trennung von all-
gemeiner und individueller Rechtslehre und die Angabe aller Pro-
zef3beteiligten, so daf3 es trotz des kasuistischen Aufbaus zu einer
Art Vollstandigkeit kommt. Maglichst vollstindige Auflistung der
Wirklichkeit, Sichtung und Ordnung berechtigen, auch hier von wis-
senschaftlicher Aktivitdt zu sprechen.

Ein ganz anderer, nicht auf Gliederung, sondern auf Aufhebung
aller Gliederung, insbesondere der Subjekt-Objekt-Spaltung, be-
dachter Weg zur Vernunft findet sich im Zen-Buddhismus des
fernostlichen Kulturkreises. Hierauf geht Rudolph Zihlmann im
letzten der Beitridge ein. Von unserer herkommlichen Erkenntnis-
form unterscheidet sich Zen dadurch, da8 Zen keine rational zu kom-
munizierende Lehre ist, sondern ein Ubungsweg, eine Lebensform,
die nur im Nachvollzug eines Meisters einiibbar ist. Es gilt im Zen,
der Logik der Sprache und allen Ideologien die Gefolgschaft auf-
zukiindigen und die Subjekt-Objekt-Spaltung des herkémmlichen
BewufStseins mit seiner Vergegenstandlichungstendenz zu tiberwin-
den. Der Vernunftbegriff wird einer Verleiblichung unterzogen, in-
dem Vernunft ihren Sitz im Zentrum des Korpers, in der Nabelregion
(Hara), erhilt. Doch Hara ist nicht so sehr ein anatomisch feststell-
barer Ort als vielmehr der gegenstandlich nicht fafSbare, vom Subjekt
innerlich zu schauende Sitz des Lebens. Korper und Geist bilden eine
Einheit. Der Ubungsweg des Zen steht im Dienste des Neuwerdens
des Menschen durch Riickkehr an den Anfang, wobei die Beriihrung
mit diesem nicht in Form von Aktivitit und Kampf geschieht, son-
dern in Form des gesammelten Hinhérens, der Ruhe und des Schwei-
gens. Ziel des Zen ist die Einswerdung mit dem Begegnenden. In

Rationalititstypen A 21

- am 20.01.2026, 10:27:27.


https://doi.org/10.5771/9783495993651-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

westlicher Ausdrucksweise wiirde man sagen, daf in diesem Einswer-
den die Dinge ihren Logos offenbaren, freilich auf eine vorsprach-
liche Weise.

So versammelt der Band eine Anzahl heterogener Rationalitits-
typen nicht zuletzt in dem Bemiihen zu zeigen, wie restringiert un-
sere gewohnliche Auffassung von Rationalitat ist. Zugleich soll da-
mit die Perspektive eroffnet werden, in weiteren Detailforschungen
diesen Typen nachzugehen und die Frage nach den gemeinsamen
Kriterien der Rationalitit zu stellen.

22 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg)

https://dol.org/10.5771/6783495993651-11 - am 20.01.2028, 10:27:27. -@



https://doi.org/10.5771/9783495993651-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

