LA FONCTION SACRALE DE L’IMAGE DANS L’EGYPTE
CONTEMPORAINE: DE L’IMAGERIE TRADITIONNELLE A LA
REVOLUTION PHOTOGRAPHIQUE

Catherine Mayeur-Jaouen

Abstract: The sacred function of the image among Copts and Muslims in contemporary
Egypt

The sacred images of traditional Egypt consisted of Coptic icons and popular Muslim
iconography (talismanic figures, tattoo plates, Hajj paintings). In 19th century Egypt,
modernity progressively surfaced in the image, due to political, scientific, and technical
reasons. This article will focus on the function of the sacred image during the period of
Muslim reform and the Coptic revival. The revolution of the photography of Muslim
saints is a new feature of the 20th century. This transformation is deeply related to the
reform of Sufism and its need for greater historicity and refusal of the supernatural.

As for the Copts, mutations of pious images and icons are to be placed within the context
of the Revival of the whole community, from the end of the 1950’s. Illustrated
hagiography has appeared quite recently, accompanied by photographs of the miraculously
cured or by cartoon strips illustrating miracles. Finally, the reform of iconic art, often by
Coptic immigrant communities in the West, expurgates some of the community’s
iconographic traditions to make way for new themes.

L’image est omniprésente dans I’Egypte contemporaine: affiches de cinéma, calicots géants
des théatres, portraits des chanteuses, couvertures de livres aux couleurs criardes, et
I’omniprésente télévision qui orne le moindre bidonville du Caire, comme la moindre masure
de villages misérables.' L’image aux mille facettes n’est pas toujours profane; elle occupe
souvent une fonction sacrale, chez les Coptes comme chez les musulmans. Cette fonction
sacrale, liée a une tradition ancienne. a été profondément transformée au XX° siécle. Jadis, la
sacralité de I’image, icone ou talisman, était liée a sa rareté comme a son caractere artisanal.
Aujourd’hui, au role magique et apotropaique des images de la tradition populaire, se sont
ajoutées les vertus de la photographie, innombrablement exploitée dans toutes ses
dimensions, et que démultiplient des objets pieux de fabrication industrielle. Il existe depuis
une trentaine d’années en Egypte, comme dans le reste du Moyen-Orient, une révolution de
I’iconographie religieuse, chez les chrétiens comme chez les musulmans. C’est surtout dans
la représentation des saints coptes et musulmans que 1’on observe les mutations les plus
profon des.

Icones coptes et imageries populaires islamiques: les codes de la tradition

Pour apprécier ’ampleur de la révolution iconographique récente, il faut revenir sur la
tradition de I’image sacrale en Egypte, chez les Coptes comme chez les musulmans. Chez les
premiers, I’image est d’abord icone. Comme tous les chrétiens d’Orient, les coptes vénérent
des icOnes consacrées qui représentent Dieu, les saints et leurs miracles. Une icone, pour étre
consacrée, doit étre ointe d’huile sainte (le Myron) par 1’évéque, et recevoir le souffle de
I’Esprit-Saint par la bouche de I’évéque. C’est cette consécration, en principe, qui permet a
I’image sainte de représenter pleinement le saint et de guérir les fideles. Ceux-ci, lorsqu’ils

! Gregory Starrett, “The Political Economy of Religious Commodities in Cairo”, American Anthropologist,
97/1, 1995, 51-68.

44

- am 22.01.2026, 04:08:41.


https://doi.org/10.5771/9783956506963-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vénérent une icone, s’adressent donc directement au saint ressuscité, non a une simple image:
I’icone dont la signification est essentiellement théologique.” est présence directe de
I’intercession du saint. Mais chaque icone est unique: elle a son motif, ses couleurs, son
histoire, parfois ses miracles. Certaines exsudent de I’huile ou du sang, d’autres apparaissent
dans des visions, d’autres encore sont entourées d’un halo lumineux. Ici, telle icone joue un
role thaumaturgique, 1a elle a été mystérieusement sauvée des flots ou d’un incendie.
L Histoire des Patriarches mentionne, par exemple, que deés I’année 850, une icone
représentant le Christ saigna au monastére Saint-Macaire. Des malades qui s’enduirent de la
substance miraculeuse obtinrent leur guérison.” Parfois, les yeux des personnages peints
semblent suivre le spectateur, comme le regard de la Vierge de 1’église de la Mu’allaga, au
Vieux-Caire: ces phénomenes fréquents sont autant de fagons d’affirmer que I’icone n’est pas
chose inerte, mais présence vivante. L’icOne copte joue aussi un rdle pédagogique et
liturgique, en participant a la priére et aux sacrements dans 1’église: les moines I’exhibent
dans les processions autour des monasteres, les dévots lui parlent, se signent a son passage,
I’embrassent si elle est assez proche, ou la caressent de la main droite pour s’oindre ensuite le
visage de cette main imprégnée de baraka.

La matiére et le style des icones traditionnelles participaient a leur sacralité. Les premiéres
icons, dans leur majorité, s’inspiraient des modeles byzantin et romain. Elles étaient peintes
grace a la technique a fempera, a base d’ceufs ou de cire encaustique. Les peintres
contemporains ont repris cet usage, ainsi que l’utilisation de couleurs considérées comme
authentiquement “égyptiennes”, obtenues a partir d’oxydes naturels.” La querelle iconoclaste,
peut-étre grice a la domination musulmane, semble n’avoir guére eu d’écho en Egypte.’
Divers témoignages montrent au contraire la diffusion des images pieuses; les Coptes en
utilisaient dés avant le VII® siécle dans le milieu rural égyptien.® et ils semblent leur avoir
attribué des pouvoirs miraculeux a partir du IX® siécle au moins. A ce moment, alors que
I’image triomphe enfin a Byzance, les miracles d’icones suintant, saignant ou pleurant
deviennent monnaie courante chez les Coptes.

De fagon mystérieuse, il ne reste aujourd’hui presque plus d’icones sur bois de la période
médiévale et moderne, du VIlle au XVIlle siécle, alors que de nombreuses fresques d’églises
de cette période ont été préservées. Les spécialistes s’interrogent sur les raisons de cette
lacune: faut-il imaginer des destructions d’icones dues a des phases brutales d’islamisation?
Ont-elles été bralées pour préparer le saint chrérne (mayrun)? Ou de bréves périodes
d’iconoclasme méconnu auraient-elles pu les affecter? Quelles que soient les hypothéses
proposées, la disparition de leur quasi-totalité du VIII® au XVIII® siécle reste un mystére. Le
style des icones de la période médiévale est donc resté presque inconnu.

Les icones les plus anciennes conservées jusqu’a présent datent donc, sauf exception,
d’aprés 1740. Ces ceuvres du XVIII® siécle sont dues & une poignée d’artistes, dont deux au

2 Ugo Zanetti, “Les icones chez les théologiens de 1’Eglise copte”, Le Monde copte, n° 19, 1991, 77-92.

3 History of the Patriarchs of the Egyptian Church, known as the History of the Holy Church, traduite et annotée
par Y. ‘Abd al-Masth, O.H.E. Burmester, A.S. Atiya et A. Khater, 1I/1, Le Caire, 1959, 13, cité par Brigitte
Voile, “Les miracles des saints dans la deuxieme partie de 1I’Histoire des patriarchies d’Alexandrie,
historiographie ou hagiographie?”, dans Denise Aigle (dir.), Miracle et Kardina, Tumhout: Brepols, 2000,
325.

* Sur les techniques des icones anciennes et modernes, voir Mat Immerzeel, “Coptic Art”, Nelly Van Doorn-
Harder et Kari Vogt (dir.), Between Desert and City, Oslo: Novus forlag, The Institute for Comparative
research in Human Culture, 1997, 273-288.

® Den Heijer, “Miraculous Icons and their Historical Backgrounds”, Coptic Art and Culture, Le Caire (1990),
269-279, et Otto Meinardus, Christian Egypt, Faith and Life, Le Caire, 1970.

® Christine Chaillot, “Réflexions sur I’avenir de I’étude et de la peinture des icones coptes”. Le Monde copte, n°
19, 1991, 49.

45

- am 22.01.2026, 04:08:41.


https://doi.org/10.5771/9783956506963-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

moins étaient arméniens. Des influences grecques et levantines ne sont pas non plus a
négliger, et se sont sans doute amplifiées lors de 1’occupation égyptienne en Syrie (1832-
1840). L’embellie dure & peine un siécle. Dés la fin de la premiére moitié du XIX® siécle, le
patriarche Kyrillos IV (1854-1861), appelé le Réformateur, affirme, sous 1’influence des
missions protestantes, une tendance nettement iconoclaste. Cette vague de destruction
d’icones accompagne d’ailleurs le marasme général de la communauté copte, de ses couvents
et de sa vie spirituelle.

Aujourd’hui, la dévotion des icones consacrées ne subit plus I’ombre d’une critique. Le
fidele copte ne se soucie, en général, ni du style de 1’image, ni de sa date ni de son auteur.
Son importance sacrale dépend en fait d’autres facteurs: son ancienneté, sa localisation dans
Iéglise, la présence éventuelle d’un pelerinage, les miracles qui lui sont (ou non) attribués.
Dans les visites des églises ou des lieux de pélerinages, les pélerins s’appliquent donc
toujours a embrasser les icones et a les caresser de la main droite. Avec les progres de
I’alphabétisation, les dévots écrivent de plus en plus souvent sur le verre qui les protége, a
I’aide de la cire des cierges allumés en I’honneur des saints; a moins qu’ils ne glissent
derriére elles de petits papiers contenant leur supplique.” Ces graffiti religieux se contentent
d’un nom, d’une date, d’une bréve invocation. Ils attestent que, malgré les bouleversements
de la modernité, la dévotion des chrétiens d’Egypte envers leurs icones est toujours vivante.

Les icones sont, par définition, propres aux chrétiens. Mais elles ne sont pas pour autant
inconnues des musulmans, surtout en Moyenne-Egypte, région a forte densité copte, ot les
cas de pélerinages communs a la Vierge ou a saint Georges n’étaient pas rares. Dans les cafés
de Mallaw1, vers 1930, icones de la Vierge et calligraphies coraniques mélées tapissaient le
mur, tandis que I'orchestre jouait au pied de cette “iconostase” cecuménique.” A la féte
patronale (miiled) du saint musulman d’Abu Tig, en 1950, au sud d’Assiout, on vendait des
images de la Vierge a I’Enfant.” Cette tradition commune, maintes fois évoquée par les
ethnologues de I’entre-deux-guerres, s’est rapidement effritée dans la deuxiéme moiti¢ du
XX siécle, sous les assauts conjugués du réformisme musulman et du Renouveau copte: le
confessionnalisme croissant n’autorise plus guere de semblables mélanges. Il faut en retenir
pourtant que la tradition iconographique copte a longtemps marqué 1’imaginaire sacral de
tous les Egyptiens, musulmans compris. Elle continue a jouer, au moins localement, un
certain role. Les chauffeurs de taxi musulmans de Minya ou d’Assiout, aujourd’hui encore,
utilisent, pour protéger leur véhicule et leurs passagers, aussi bien des autocollants
représentant saint Georges, collés prés des clés de contact, que des calligraphies islamiques
de “la priere du voyage” (du’a al-safar) qui pendent au rétroviseur. Et ce sont des tatoueurs
musulmans, souvent d’origine tzigane, qui courent les fétes patronales aux tombeaux des
saints chrétiens ou musulmans, et tatouent consciencieusement des petites croix sur les
poignets de leur clientele copte.

L’iconographie copte n’était pas seule, dans la tradition villageoise, a tenir une fonction
sacrale. Il existait, et il existe encore, une imagerie populaire égyptienne moins nettement
confessionnelle, et que les paysans euxmémes caractérisent comme “arabe” ou “bédouine”
(‘arabi) plutét que comme “islamique” (islami). Cette imagerie aux couleurs vives et
contrastées était commune, a quelques nuances pres, aux autres provinces arabes de I’Empire
ottoman; mémes motifs en Palestine, en Syrie, en Tunisie. L’usage de cette imagerie était
surtout d’ordre magique: on y trouve des figures talismaniques abstraites, des représentations
de la main de Fatma, des épées ou des lions stylisés. Autant de dessins qui avaient valeur de

” Pour un article montrant comment les icones sont utilisées dans la relation avec les saints, Nelly Van Doom,
“La vénération des icones chez les coptes: aspects sociologiques”, Le Monde copte, n°® 19, 1991, 113- 125.

® Hans Alexander Winkler, Bauern zwischen Wasser und Wiiste, Stuttgart, Berlin: W. Kohlhammer Verlag,
1934, 5.

° Henry Ayrout, Fellahs d 'Egypte, Le Caire, 1952, 125.

46

- am 22.01.2026, 04:08:41.


https://doi.org/10.5771/9783956506963-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

protection, de talisman, de “décoration sacrale”. Ces images €taient dessinées ou peintes sur
les tombeaux, particulierement les mausolées de saints musulmans, qui étaient décorés
jusqu’aux années 1960, surtout en Haute-Egypte, de fresques ou de graffiti colorés
représentant des bateaux, des palmes et des silhouettes d’orants.'” A I’entrée des maisons
rurales, aussi, il arrivait que deux lions peints encadrent le seuil, surmonté, pour faire bon
poids, d’un crocodile empaillé: autant de protections assurées pour la demeure et ses
habitants.

Les planches de tatouage ont préservé jusqu’a aujourd’hui cette tradition des images de
I’islam populaire égyptien'': ce sont de petits tableaux, des fixés — sous-verre rangés en
diptyques, qui proposent au client, devant I’atelier du tatoueur, différents modeéles. Serpents,
lions, oiseaux aux couleurs vives y sont peints, mais on y trouve aussi des représentations
humaines, comme des danseuses aux seins nus qui brandissent des épées en terrassant un
serpent ou des héros de la Geste hilalienne. Sur un fixé-sous-verre présenté au mouled
musulman de Tanta en 1990 par le tatoueur Sayyid Ahmad Sa ‘1d, alors quadragénaire, on
peut admirer les deux lions qui flanquent un palmier dattier, le lion porteur d’une épée, et
Abl Zayd al-Hilali (ill. 1). Ces motifs sont des copies d’ceuvres plus anciennes et viennent
illustrer les Gestes ou les chansons de la tradition orale que 1’on récite dans les mouleds. Le
lion a I’épée est image de ‘All b. Abi Talib tandis que les lions jumeaux sont réminiscence de
Hasan et Husayn, les deux petits-fils du Prophéete. Mais il est rare que le client demande au
tatoueur des motifs aussi compliqués qui ont surtout pour fonction d’attirer le chaland. Les
figures plus stylisées du poisson, du cceur percé d’une fléche, du double ceeur, du serpent ou
de I’ancre, dissimulés dans les interstices de la composition, sont beaucoup plus demandés.
Tous les tatouages au demeurant ne sont pas nécessairement figuratifs: des séries de points ou
des triangles jouent aussi un role utile. Les figures tatouées sont en effet utilisées dans la
médecine populaire: on se fait tatouer un oiseau sur la tempe contre les migraines. Parfois,
apparaissent des motifs plus directement islamiques, comme le Buraq ou ’esquisse de la
Ka’ba.

Il existe enfin des motifs de tatouages proprement coptes (mais dessinés par des
musulmans), qui reproduisent des icones connues: le Christ en croix, saint Georges terrassant
le dragon ou le patriarche Kyrillos VI (m. 1971). Sur une planche de tatouage de Sayyid
Ahmad Sa’id, proposée également au mouled de Tanta, la crucifixion ou les trois anges
recueillent dans des ciboires le sang du Christ (ill. 2) ne doit rien a la tradition de ’icone
copte, et tout au modéele catholique. C’est d’aprés une image pieuse que ce tatoueur
musulman a réalisé son fixé-sous-verre a I’attention des pelerins des mouleds coptes. Cette
belle Crucifixion a surtout pour vocation d’attirer I’attention sur les innombrables petites
croix proposées sur la méme planche; ce sont elles que les Coptes viennent, par centaines, a
chaqué mouled, se faire tatouer sur le poignet droit ou sur le dos de la main.

Fresques de tombeaux et motifs de tatouage “arabes” sont en train de disparaitre tres
rapidement, & la suite de 1’urbanisation et de la modernisation croissantes de I’Egypte. Le
gout change: de nouvelles décorations de tombeaux, plus abstraites, et des calligraphies
fabriquées industriellement, ont remplacé les fresques et les images pieuses. La dorure
islamique évince les couleurs primaires du dessin artisanal. L’imprégnation du culte des

1% Rudolf Kriss et Hubert Kriss-Heinrich, Volksglaube im Bereich des Islam 1, Wiesbaden: Otto Harrassowitz,
1960, 53-136.

! Charles S. Meyers, “Contributions to Egyptian Anthropology: Tattoing”, Journal of the Anthropological
Institute of Great Britain and Ireland, 33, 1903, 82-89; M. Coloyanni, “Etude des tatouages sur les crimineis
d’Egypte”, Bulletin de I'Institut d’Egypte, 4, 1923, 115-128; Louis Keimer, Remarques sur le tatouage dans
I’Egypte ancienne, Mémoires présenlés a I’Institut d’Egypte, n° 53, Le Caire: IFAO 1948; John Carswell,
Coptic Tattoo Designs, Beyrouth: AUB Press, 1958, et Nadia Kossiakov, “Un répertoire modéle de tatouage
égyptien”, Objets et mondes, V1, 1966, 263-278.

47

- am 22.01.2026, 04:08:41.


https://doi.org/10.5771/9783956506963-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

saints par le réformisme musulman n’autorise plus la fantaisie qui prévalait pour décorer les
tombeaux. Les tatoueurs désertent les mouleds musulmans pour se réfugier dans les mouleds
coptes ou ils ont encore, grace aux petites croix de poignets, une ahondante clientéle. Mais en
islam, leur heure est passée: a I’image succede, de plus en plus, 1’écrit. Aux variations de la
création populaire s’impose la norme savante.

Une autre tradition iconographique spécifique reste plus vivante. Il s’agit des fresques de
retour du hadj, peintes sur les maisons des villages. Cette tradition artistique, attestée des
1878 par Georg Ebers, est sans doute beaucoup plus ancienne. Elle a été bien décrite, surtout
pour la Haute-Egypte, par plusieurs ethnologues dans la période récente. 12 Avant le retour du
hadj, les proches et les parents du pélerin font représenter par des artistes amateurs des scénes
qui illustrent I’aventure pelerine; il s’agit parfois de véritables fresques qui couvrent toute la
fagade, mais aussi les murs des cours intérieures: on peut admirer les péripéties du voyage et
ses modes de locomotion (chameau, avion, bateau), les rites du hadj accomplis a La Mecque,
ou le sacrifice d’Abraham. On trouve aussi des scénes de féte qui doivent davantage au
soufisme populaire égyptien qu’au hadj mecquois: dhikr-s, musiciens, accolades entre
pélerins; parfois apparaissent, sous le pinceau d’artistes véritables, d’émouvants portraits.
Cette tradition d’origine rurale s’est peu a peu étendue aux faubourgs des villes égyptiennes
sous I’effet des migrations récentes. Si les peintres auteurs de ces fresques sont fréquemment
des instituteurs de village, on rencontre aussi, rarement, quelques artistes formés comme tels,
comme Ahmad Mahmad al-SaniisT, évoqué par Ann Parker. Ce peintre, diplomé de I’Ecole
des Beaux-Arts au Caire en 1971, qui enseigne actuellement dans une école secondaire a
Esna en Haute-Egypte, diffuse dans la région ses fresques, pour lesquelles il avoue lui méme
I’influence de Matisse et de Picasso."”

Icones coptes ou Marie triomphe, planches de tatouage aux motifs arabes, fresques
murales proclamant la valeur du hadj, fraiches décorations des tombeaux des saints: la
fonction de ces différents types d’images était codifiée. L’image populaire traditionnelle
n’était jamais purement décorative et sa fonction sacrale et apotropaique n’était jamais
absente. Pour les deux communautés, représenter, c’était faire exister. Ainsi, sur les tombes
de villages, on continue a voir d’humbles et maladroits graffiti: une palme pour ombrager le
défunt, une ondulation qui évoque le friselis de I’eau pour I’abreuver, une épée pour le
défendre.

L’irruption de la modemité dans ['image au XIX®’ siécle

L’arrivée de 1’image européenne s’inscrivit d’abord dans ce rapport traditionnel a I’image,
avant de le bouleverser définitivement. La nouveauté était double: I’imprimerie, surtout aprés
1860, et la reproduction figurative naturaliste qu’imposait le modele occidental. L’imagerie
traditionnelle épure, stylise, transcende; 1’image moderne, désormais, prétend reproduire.
L’imagerie traditionnelle est message; I’image moderne, illustration.

Le récit célebre de 1’'une des premiéres confrontations d’un uléma cultivé avec 1’image
imprimée est celui de I’historien Djabarti. Lors de I’Expédition d’Egypte, Djabarti, par
ailleurs trés hostile a I’occupation frangaise, remarque avant tout dans la bibliothéque des
savants francais les gravures des livres imprimés. C’est cette capacité a ’illustration qui le
fascine et le trouble:

? Juan Eduardo Campo, “Domestic Islam in the Pilgrimage Paintings of Egypt”, Journal of the American
Academy of Religions, 55, 1987, 285-305. Idem, The Other Sides of Paradise, Explorations into the
Religious Meanings of Domestic Space in Islam, Columbia: University of South Carolina Press, 1991, ch.
VI. Ann Parker et Avon Neal, Hajj Paintings, Folk Art of the Great Pilgrimage, Washington et Londres:
Smithsonian Institution Press 1995.

3 Ann Parker et Avon Neal, op. cit., 137.

48

- am 22.01.2026, 04:08:41.


https://doi.org/10.5771/9783956506963-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

On avait installé 1a quantité de livres (..) Si quelque musulman se présentait, simplement
pour voir, les Frangais (..) lui présentaient toute sorte de livres imprimés, avec toute sorte
de gravures et de cartes concernant les villes, les régions, les animaux, les oiseaux, et les
plantes, et ayant trait a I’histoire des Anciens, a la vie des peuples, aux légendes des
prophétes qui y étaient représentés, faisant des miracles et des prodiges au milieu de leurs
contemporains. C’était proprement étourdissant! Je me suis souvent rendu a cette
bibliothéque (...) Parmi tout ce que j’y ai vu, j’ai retenu un grand livre sur la vie du
Prophéte, don’t ils avaient dessiné le portrait de leur mieux, suivant la connaissance qu’ils
en avaient."

L’émoi de Djabarti devant la représentation figurée, et tout particuliérement celle des
prophétes, resta longtemps sans lendemain. La premiére imprimerie de 1’Egypte moderne,
fondée a Biulaq par Méhémet Ali dans un but essentiellement scolaire, ne diffusa pas
d’illustrations avant la fin du XIXe siécle.

Le premier facteur de la diffusion des images en Egypte fut incontestablement politique,
comme ce fut également le cas pour ’Empire ottoman. Frangois Georgeon rappelle que les
sultans ottomans “aimaient a faire exécuter leur portrait par des artistes étrangers (...mais...),
méme commandés par les sultans, ces portraits n’étaient pas destinés au public; ils
répondaient aux golts esthétiques ou a la vanité narcissique des souverains ottomans, en
dehors de toute idée de publicité”.'> A partir de Mahmoud II, le sultan prit I’habitude de
diffuser I’effigie impériale. Le développement d’une presse ottomane illustrée dans les
années 1860 et I’existence de studios de photographie encouragerent la diffusion des portraits
des membres de la haute société. L’Egypte suivit cet exemple point par point, jusque dans la
Chronologie: Méhémet Ali qui régna de 1805 a 1848 fut le premier souverain égyptien a faire
diffuser son portrait; et c’est sous le khédive Ismail (1863-1879) que non seulement les
portraits, mais les photographies des membres de la Cour et de 1’¢lite devinrent de rigueur.

Le second facteur de modernité iconographique fut bien sir technique: I’imprimerie
introduite a Biilag en 1822 servit d’abord a imprimer les ouvrages scolaires des écoles du
khédive. Sous le gouvernement du vice-roi Muhammad Sa’id (1854-1863), des Egyptiens et
des ressortissants étrangers établirent des imprimeries privées au Caire et & Alexandrie.'®
Apres 1850, la lithographie se répandit au Caire; puis la diffusion de I’imprimerie apres 1860
autorisa de profondes mutations. Dans ’intelligentsia urbaine, on était friand d’illustrations.
Dés son premier numéro, en septembre 1892, une revue de vulgarisation comme Al-Hilal se
mit a populariser les visages des grands homines: la page de couverture était ornée d’une
photographie ou d’une gravure, qui représentait le grand homme étudié¢ dans le numéro; on
trouvait beaucoup de portraits de sultans ottomans, mais aussi César et Pompée, Napoléon
ler, Guillaume Ier, Confucius ou Victor Hugo.'” C’est par le grand homme que I’image,
pédagogique, fit irruption dans les foyers des families ou 1’on savait lire. L’alphabétisation et
I’instruction allaient de pair avec 1’illustration.

14 ¢

Abd al-Rahman al-Djabarti, Journal d’un notable du Caire durant [‘expédition frangaise 1798-1801, trad.

Joseph Cuoq, Paris: Albin Michel, 1979,90-91.

> Frangois Georgeon, “Le sultan caché, réclusion du souverain et mise en scéne du pouvoir a 1’époque de
Abdiilhamid II (1876-1909)”, Turcica, 29, 1997, 93-124. Voir a ce sujet la contribution de Johann Strauss,
dans ce volume.

16 «Le livre arabe et 1’édition en Egypte”, Bulletin du CEDEJ, 25 (ler semestre 1989), 15.

Y7 Informations aimablement communiquées par Anne-Laure Dupont, auteur d’une theése récent sur Djurdjt

Zaydan, le fondateur d’Al-Hilal: Gurgi Zaydan, écrivain réformiste et témoin de la Renaissance arabe, thése

de doctorat (histoire), Université de Paris Sorbonne (Paris IV), sous la direction de Dominique Chevallier et

de Jacques Frémeaux, mai 2001, 719 p. dactylographiées, a paraitre a I’Institut Frangais d’Etudes Arabes de

Damas.

49

- am 22.01.2026, 04:08:41.


https://doi.org/10.5771/9783956506963-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L’irruption de la modernité iconographique ne tarda pas a atteindre 1’image pieuse,
d’abord copte, puis musulmane. Dans le dernier tiers du XIXe siecle, tout d’abord, se
produisit une mutation sans précédent du paysage iconographique des coptes. La venue de
nombreux Européens en Egypte, I’afflux d’immigrés syro-libanais (particuliérement de
chrétiens grecs-catholiques ou grecs-orthodoxes) et de commergants grecs, la multiplication
des écoles de missions italiennes et frangaises aprés 1860, changérent profondément le
paysage de I’iconographie religicuse. C’est justement le moment ou mourut le patriarche
Kyrillos TV, dont les successeurs ne reprirent pas les idées iconoclastes. Les missions
catholiques, celles des franciscains italiens notamment, diffusaient des images pieuses
directement importées de 1’Europe catholique, qui influencérent durablement les gotits coptes
en mati¢re d’imagerie religieuse. Les nouvelles images pieuses se faisaient plus vivantes, plus
expressives, que les icones hiératiques de la tradition. Elles révélaient une dévotion moderne
qui, venue du Levant autant que d’Occident, affectait a leur tour les Coptes: la Vierge leéve les
yeux au ciel, le martyr devient bléme et sanguinolent, le Christ désormais plus humain se fait
souffrant, et la couronne d’épines éclipse parfois 1’auréole. Des coloris nouveaux, des tons
pastels, se répandirent peu a peu. Ce goit sulpicien continue & dominer aujourd’hui les
images pieuses des Coptes. La représentation de la Vierge a I’Enfant a supplanté durablement
sur le calendrier du salon toute autre effigie.'® Les Coptes découvraient finalement, avec un
siécle de distance, les bouleversements éprouvés a la fin du XVIII® siécle par les chrétiens du
Levant ou “I’irruption massive de I’image du saint dans un monde sans doute pour 1’essentiel
privé jusque-1a de représentations figurées apparait comme un fait majeur”."

L’icOne était jadis rare et colteuse, il fallait se rendre a 1’église ou au monastére pour en
voir et en toucher. Désormais, ses vertus sont a la portée de tous, grice a I’imprimerie et a la
photographie. Pour les Coptes d’aujourd’hui, toute image pieuse est virtuellement icone:
poster, photographie, petite image pieuse a glisser sous le sous-verre ou le maroquin du
bureau a coté des photos des enfants, icone portative sur bois, autocollant a poser sur son
frigidaire ou sur le tableau de bord de la voiture, images a glisser dans un portefeuille ou dans
un sac a main. Le salon d’un intérieur copte est parfois littéralement recouvert d’images
sacrales, de reproductions bon marché d’icones, de tapisseries représentant la Céne ou de
photographies des deux derniers patriarches.

Avec la diffusion massive des images pieuses s’estompent les distinctions théologiques
entre icones consacrées des églises et reproductions a usage domestique. Pour un copte,
aujourd’hui, quelle image pieuse n’est pas, peu ou prou, icone? Tout est bon pour la baraka.
La différence entre 1’icone sur bois consacrée, placée dans une église, et le poster ou la
vignette bon marché, accrochée d’une punaise au mur de la maison, s’estompe. Entrées dans
la domesticité familiale, les images des saints, a 1’occasion, s’animent, parlent, donnent des
conseils au dévot. Rien d’étonnant a ce que ces “icones de papier” fassent des miracles a
domicile: “En 1989, dans une maison copte du Caire, de 1’huile suintait d’une image de saint
Noub, martyr, ce qui incitait la famille a prier devant cette image et a sentir la bénédiction de
Dieu. Le pére de famille avait d’ailleurs été guéri de 1’asthme qui le faisait souffrir chaque
hiver”.?® Par une intéressante mise en abime, des images viennent, a leur tour, représenter le
miracle de I’image du saint: dans un petit recueil hagiographique des années 1990, un croquis

¥ B. Heyberger a noté que la diffusion de I’image est profondément liée a 1’essor du cuite marial. La Vierge
convient mieux que les martyrs et les ascétes de la tradition au nouvel usage du saint. Mais cette mutation
intervient dés le XVIle siecle au Levant, alors qu’elle ne se produit qu’a partir de la fin du XIXe siécle en
Egypte: Bernard Heyberger, “Sainteté et chemins de la perfection chez les chrétiens du Proche-Orient
(XVIle — XVllle siecles)”, Revue de [’histoire des religions, t. 215, fasc. | (janvier-mars 1998), 134.

19 .

Bernard Heyberger, art. cit., 133.
% Christine Chaillot, art. cit.. 51.

50

- am 22.01.2026, 04:08:41.


https://doi.org/10.5771/9783956506963-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

montre comment le malade en pyjama place sur un verre d’eau la photographie du saint
patriarche Kyrillos VI (m. 1971), puis, aprés avoir bu 1’eau en question, guérit (ill. 3).

Au moment ou les icones de papier se répandaient chez les Coptes, apparaissaient, grace a
la lithographie. des images pieuses musulmanes. Pour le milieu rural analphabéte, trés
majoritaire dans I’Egypte de la fin du XIXe siécle et du début du XXe siécle, ce procédé alors
répandu permit la diffusion d’images aux vives couleurs qui représentaient des scénes
religieuses, sous une influence iconographique ottomane assez nette. En I’absence de travaux
approfondis, il est malheureusement difficile de dire quand ces images pieuses
commencerent, précisément, a étre diffusées: peut-&tre seulement vers 1890? Deux
anthropologues qui enquétérent sur 1’islam populaire égyptien, en 1955, signalent que 1’on
vendait cette année-la, au mouled de Husayn, au Caire, des lithographies et des images
pieuses, a coté des petits livres de 1égendes et des amulettes, et non loin des célébres poupées
en sucre rouge caractéristiques des mouleds égyptiens. Ces anthropologues ont recueilli un
certain nombre de ces images qu’ils reproduisent, malheureusement en noir et blanc, dans
leur livre: on reconnait le Buraq, I’arche de Noé¢, le sacrifice d’Abraham, les tombeaux du
Prophéte ou de grands saints musulmans vénérés en Egypte. On voit le mausolée d’Ahmad
al-Rifa’1, situé a Umm ‘Ubayda en Irak, et qui est représenté entouré de cheikhs manipulant
des serpents: la confrérie Rifa’iyya trés répandue en Egypte dans les milieux populaires est en
effet spécialisée dans la capture et I’apprivoisement des reptiles. On trouve aussi les portraits
en pied de quelques grands saints musulmans: Sayyid al-Badaw1 (1200-1276), le plus grand
saint d’Egypte, est figuré en humble derviche, le baton a la main, ’oiseau a ses pieds; ‘Abd
al-Qadir al-Djilani, le maitre de Bagdad, est représenté au bord du fleuve; en arriere-plan des
mosquées et deux coupoles de mausolées aux fins minarets ottomans rappellent davantage les
rivages nilotiques que ceux de I’Euphrate. Les touffes d’herbe isolées qui garnissent le désert
comme le lion sagement assis aux pieds du saint évoquent la légende couramment diffusée
dans I’Egypte du XIX® siécle: Djilani dompte le lion surgi des terres en friche %ui avait
dévoré son taureau et I’attelle a sa sdgiyva pour tourner docilement la roue a eau.”' Pierre
Centlivres et Micheline Centlivres-Demont ont recueilli la méme image de Djilant au Caire a
la fin des années 1960 et 1’ont publiée en couleurs dans leur recueil sur les images
musulmanes dans 1’Orient contemporain. Ces quelques représentations des saints ne doivent
pas occulter le fait que, presque toujours, dans les lithographies égyptiennes, la représentation
du lieu I’emportait sur celle du saint lui-méme, révélant ainsi I’une des constantes du culte
des saints musulmans.

Ces nouvelles images avaient renouvelé la tradition iconographique des fixés-sous-verre et
des planches de tatouage, en 1’édulcorant de ses éléments érotiques. On les accrochait dans
les tombeaux des saints en guise d’ex-votos; on en trouvait aussi dans les boutiques et, plus
rarement. dans les maisons Leur exhibition constituait naguére une attraction:
I’anthropologue britannique W. Blackman, qui décrit dans les années 1930 les pélerinages
aux tombes des saints musulmans en Moyenne-Egypte, signale ainsi que ces petits tableaux
sont fort appréciés, “ils représentent ordinairement les saints, héros et héroines nationaux
favoris de ce public”.** Ces lithographies colorées, tradition encore vivante dans les années
1960, ont totalement disparu aujourd’hui. L’image pieuse musulmane en Egypte semble
n’avoir ét¢ qu’une étape historique qui dura moins d’un siécle; elle a été aujourd’hui
remplacée par le portrait et la photographie des saints contemporains.

! Rudolf Kriss et Hubert Kriss-Heinrich, op. cit., 1, 1960, 55 et planches 1 a 10.
> Winifred Blackman, Les fellahs de la Haute-Egypte, Paris: Payot, 1948, 220: au mouled du cheikh Umbarak.

51

- am 22.01.2026, 04:08:41.


https://doi.org/10.5771/9783956506963-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Portraits et révolution photographique chez les saints musulmans

Les saints musulmans contemporains sont trés nombreux dans I’Egypte de la seconde moitié
du XX° siécle, traduisant un véritable renouveau du soufisme. Le portrait peint de ces
cheikhs, souvent de grandes dimensions, est assez répandu, en Basse-Egypte comme en
Haute-Egypte: ces tableaux sont réalisés souvent d’aprés photographie par les dévots, a la
suite d’un veeu ou d’un miracle; on les offre en ex-voto pour les suspendre dans les tombeaux
ou dans le complexe confrérique fondé par le saint. Les portraits de cheikhs musulmans sont
souvent portés lors des processions des confréries soufies. Ainsi, lors de la procession des
différentes branches de la confrérie Rifa‘iyya qui clot la féte patronale annuelle (milled)
d’Al-Rifa‘T au Caire, photographies et tableaux sont brandis par les soufis qui défilent. IIs
représentent les patrons, vivants ou morts récemment, des différentes branches de la
Rifa‘iyya.

Les Coptes n’ignorent pas cette tradition du tableau ex-voto: le tombeau de Kyrillos VI au
Marytt, prés d’Alexandrie, est ainsi orné de nombreux tableaux qui représentent le saint
patriarche; 1’un de ces portraits, fait notable, est I’ceuvre d’un jeune musulman miraculé.

De fagon exceptionnelle, certains dévots soufis, a la suite d’une vision, tentent de
représenter le visage d’un saint célébre d’époque médiévale. C’est le cas d’Abn 1-Hasan al-
Shadhili qui a ainsi été¢ doté d’un profil barbichu un peu flou et apparait en surimpression des
photographies de son tombeau a Wadi Humaysara. Sur un paquet de thé, vendu au Caire vers
1992, 'image menagante de Sayyid al-Badaw1 était également figurée. Ces cas, rarissimes, se
heurtent visiblement a de fortes réticences en Egypte: rien de comparable aux chiites iraniens
qui figurent volontiers I’imam Husayn et les différents membres de sa famille. En Egypte, au
contraire, le passé musulman n’a pas, aujourd’hui, d’image. Autant les Egyptiens
représentent volontiers le saint musulman récent, autant ils répugnent a représenter le saint du
passé. Ce qui sépare la tradition soufie de la modernité islamique, c’est la photographie,
révolution majeure de I’image sacrale égyptienne.

C’est dans une société déja habituée a I’usage du portrait qu’apparurent les premiéres
photographies de saints musulmans. Il est certain que bien des Azhariens, en odeur de
sainteté ou non, se faisaient tirer le portrait dés la fin du XIX® siécle. Mais on ne laissait pas
cette photographie, rare et précieuse, a la disposition des dévots. La diffusion des
photographies de saints musulmans ne commenga que dans I’entre-deux-guerres. D’apres
mes enquétes (nécessairement partielles), la photographie la plus ancienne de saint musulman
remplissant une fonction sacrale est, en Basse-Egypte, celle d’un cheikh de village,
Muhammad ‘Abd al-Rahim (m. 1920), dont on a suspendu le portrait aux grilles de son
tombeau a Sigar, faubourg de Tanta, au centre du Delta. En Haute-Egypte, les photographies
de cheikhs morts vers 1900 commencérent a étre reproduces par les disciples dans les
premiéres années du XX siécle.

Mais c’est a partir des années 1950 que 1’habitude de photographier systématiquement les
saints musulmans et surtout d’utiliser ces photographies comme images pieuses s’est
solidement ancrée dans les confréries soufies. Ces premiéres photographies en noir et blanc
sont généralement trés contrastées et prises sur un fond neutre. Elles représentent toujours des
cheikhs enturbannés et vétus d’une galabiyya, soit en buste, soit plus rarement en pied, fixant
I’objectif d’un air farouche, ce qui donne un singulier air de famille a tous les saints de cette
époque. Cette tradition du portrait en noir et blanc continua d’ailleurs de concurrencer, dans
les années 1960, la photographie en couleurs: il existe ainsi de beaux portraits de deux saints
de Gouma, prés de Louxor, I’excentrique Abii 1-Qumsan (ill. 4) (mort en 1979) et le
redoutable Ahmad Radwan (m. 1967). Au mouled de Salama al-Radi, fondateur d’une
confrérie réformée. la Hamidiyya Shadhiliyya, il y avait dés 1965 une grande quantité de
photographies du cheikh, affichées dans chaqué tente. Celles-ci étaient d’ailleurs vendues

52

- am 22.01.2026, 04:08:41.


https://doi.org/10.5771/9783956506963-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

pour une somme modique au disciple.” C’était 1 une preuve de la modernité affichée de la
confrérie en question. Les tentes du mouled étaient également décorées, pour faire bonne
mesure, d’un immense portrait de Nasser.

Les critiques des réformistes musulmans, méme dans leur tendance la plus conservatrice, ne
semblent pas avoir visé ce procéde¢, alors que tant d’autres pratiques soufies étaient taxées
d’obscurantisme, de polythéisme rampant et de superstitions. Les Fréres musulmans imitérent
d’ailleurs leurs adversaires soufis: le portrait de leur fondateur, Hasan al-Banna (m. 1949),
digne des studios Harcourt par la posture et la qualité des tirages. figure en bonne place dans
les salons de ses descendants. La photographie a bel et bien levé 1’obstacle a la
représentation.

Dans les années 1960, la couleur apparut dans les photographies des cheikhs réputés
comtne saints. Les clichés se firent plus nombreux, et surtout plus individualisés. Evoquer les
saints les plus récents de I’Egypte contemporaine, coptes ou musulmans, morts ou vifs, c’est
donc faire appel a une galerie de portraits: “on retient facilement I’aspect lunaire de Higab,
les yeux pergants de Faniis, la déformation des paupicres de ‘Abd al-Masth, I’ceil borgne
d’Abt Qasim, la barbichette et le sourire édenté de Yustus, la barbe et les lunettes de
Muhammad al-Tayyib, le regard inquiétant du sombre Radwan”.** Depuis une dizaine
d’années, des porte-clés a 1’effigie des saints, chez les Coptes comme chez les musulmans,
ont peu a peu envahi le marché de I’objet sacral. Sur une face, figure la référence
confessionnelle, la Vierge ou la Ka‘ba, le patriarche ou la mosquée de La Mecque. Sur
I’autre, I’image du saint lui-méme. Ainsi, les porte-clés reproduits ici proposent, le portrait
imaginaire du cheikh Abt I-Hasan al-Shadhili que nous évoquions plus haut, celui du
patriarche Kyrillos VI (m. 1971) inlassablement représenté par les Coptes, flanqué du cheikh
Muhammad al-Tayyib (m. 1988), un saint musulman de la région de Gourna (ill. 5): guére de
différences entre les representations des deux thaumaturges, celle du saint copte et celle du
saint musulman. La prolifération de porte-clés baraka n’est pas propre, d’ailleurs, a ’Egypte:
elle est commune a tout le Moyen-Orient, Israél compris.

Le cas le plus récent de saint portraituré en Egypte, celui du cheikh Sha’rawi (1911-1998),
illustre bien ces nouveaux rapports a I’iconographie. Le cheikh Sha’rawi était un uléma de
formation traditionnelle, Azharien, professeur dans les années 1950 en Arabie saoudite, puis
en Algérie de 1966 a 1979, ministre des waqfs sous le président Sadate. Cet auteur prolifique
et lu par tous, servi par un bagout impressionnant, devint un homme de média. Il commenta
le Coran vingt-quatre années durant a la télévision égyptienne, et devint un véritable
“télécoraniste”. “Le cheikh est un comédien sans pareil. Son corps se balance, ses mains
s’envolent, sa grosse téte tourne autour du micro comme un taurillon.”* Ses commentaires
néofondamentalistes, exprimés dans un dialecte familier et proche, le caractere truculent du
personnage, ses rapports avec les djinns, firent son extréme popularité en Egypte, mais aussi
dans tout le monde arabe. Il était également réputé descendre des Gens de la Maison (les
descendants du Prophéte). Mort en odeur de sainteté, le cheikh Sha’rawi fait aujourd’hui
I’objet d’une vénération médiatique. Une série télévisée qui porte sur lui a été diffusée a
I’occasion de Ramadan, en décembre 1998, six mois aprés sa mort, puis & nouveau en
Ramadan de décembre 1999. La série illustrait constamment son propos de quelques

 Michael Gilsenan, A Saint and Sufi in Modern Egypt, Oxford: Clarendon Press, 1973, 63.

** Sur ces saints coptes et musulmans, tous morts dans les trente derniéres années, Catherine Mayeur-Jaouen,
“Saints coptes et musulmans dans 1’Egypte du XXe siécle”, Revue de [’histoire des religions, t. 215, fasc. |
(janvier-mars 1998), 154. Voir également Valérie Hoffman, Sufism, Mystics and Saints in Modern Egypt,
Columbia: University of South Carolina Press, 1995, et Rachida Chih, Le soufisme an quotidien, Paris:
Sindbad, 2000.

 Excellent article de Christophe Ayad, “Les versets cathodiques”, Libération (jeudi 8 mai 1997).

53

- am 22.01.2026, 04:08:41.


https://doi.org/10.5771/9783956506963-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

photographies du cheikh aux différents ages de sa vie, enfant et jeune homme. Des
autocollants a son effigie ont ét¢ mis en vente quelques semaines a peine apres son déces, et
on proposait chez les spécialistes en papeterie du quartier cairote de Faggala, d’énormes
calendriers Sha’raw1 pour I’année 1999. Sur ces calendriers, le cheikh était portraituré au
recto sous divers angles: debout, invoquant Dieu, les deux mains levées; assis, lisant un livre
pieux; debout encore, souriant, la canne a la main. Le verso du calendrier énumérait pour sa
part les étapes édifiantes de sa Vita. Le cas de ce populaire orateur, dans sa vie comme apres
sa mort, atteste I’importance croissante des médias et de I’image dans la représentation des
cheikhs et des saints: télévision et images ont ici partie liée. C’est pourquoi la mise en scene
du cheikh vénéré devient plus variée que celle, hiératique, du saint mort dans les années
1960.

Cette inflation iconographique li¢e a ’essor du cuite des saints contemporains en Egypte
n’est pas le fruit du hasard. C’est le résultat de la réforme religieuse et de la soif d’historicité
qui s’est emparée des confréries soufies. Dans une société de plus en plus massivement
alphabétisée, le saint ne peut plus se contenter d’avoir un simple nom: avoir une biographie
véritable et crédible, et, si possible, avoir une image, devient une condition nécessaire de
respectabilité. Les articles de journal, parus a I’occasion du déceés d’un cheikh vénéré comme
saint, sont encadrés et placés dans le mausolée; ils sont souvent illustrés de la photographie
du saint. Un saint mort voici dix ou vingt ans est forcément réel et attesté; des gens 1’ont
connu; ses disciples, ses descendants, ses admirateurs peuvent parier de lui, ils peuvent méme
exhiber son portrait. Face a cette profusion de témoins, les saints médiévaux sans visage ont
du mal a lutter. Il n’est plus question aujourd’hui d’imaginer une image stylisée réduite aux
attributs du saint, comme le faisaient les lithographies de la fin du XIX° siécle. Il importe
désormais de produire un portrait précis et figuratif. Le profil flou d’Aba al-Hasan al-
Shadhili, on I’a dit, est I’exception qui confirme la régle. La photographie a creusé un gouffre
infranchissable entre le saint de la tradition, qui n’avait pas de visage, et celui de la fin du
XX siécle, dont tous connaissent les traits.

Cette récente évolution fait penser irrésistiblement au processus d’individualisation des
saints apparu au XIII® siécle en Occident chrétien. “La chrétienté s’était pour 1’essentiel
contentée jusqu’alors d’un ‘panthéon’ hagiographique ou I’identité des saints, méme si ceux-
ci avaient véritablement vécu un jour, se dissolvait dans les fopoi de la 1égende et se réduisait
a un nom et a une date du calendrier liturgique; de méme la profondeur temporelle et la
spécificité historique de chacune de ces figures s’abolissaient dans la succession des fétes de
I’année, c’est-a-dire dans une structure temporelle essentiellement cyclique”. Cette mémoire
hagiographique traditionnelle, sans disparaitre, fut concurrencée par des saints
contemporains, canonisés peu apres leur mort, dont 1’individualité et la personnalité étaient
bien connues.*® Dans I"Egypte du XX siécle, ¢’est la photographie qui a permis cette rupture
profonde, au-dela des continuités apparentes.

Quel usage le dévot fait-il de ces photographies de saints contemporains? Souvent, comme
c’est le cas dans la région de Qina, en Haute-Egypte, on suspend le portrait du saint, entouré
d’un cadre doré, dans le salon de reception, a coté des photos de famille, mariés endimanchés
et aieux respectables. Un bel agrandissement peut servir d’ex-voto a afficher dans le tombeau
du saint. Certains magasins de Louxor s’en servent pour décorer leurs murs et attirer la
baraka d’une clientéle ahondante. La confrérie fondée par le cheikh ou par ses descendants
utilise, pour sa part, ces photographies pour sa propagande: les membres de la Burhaniyya
brandissent a bout de bras, dans les grandes processions organisées a 1’occasion des

% Jean-Claude Schmitt, “La fabrique des saints, note critique”, Anuales E.S.C., 29¢ année, n°2 (mars-avril
1984), 292. Le passage de cet article porte sur la thése d’André Vauchez, La sainteté en Occident aux
derniers siecles du Moyen Age, d’apres les proces de canonisation et les documents hagiographiques, Rome:
Ecole francaise de Rome, 1981.

54

- am 22.01.2026, 04:08:41.


https://doi.org/10.5771/9783956506963-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

pélerinages, des dizaines de portraits de son fondateur, mort en 1983. On peut aussi trouver
I’effigie d’un saint sur des horaires de Ramadan. Les invitations aux fétes patronales (les
fameux mouleds) en I’honneur de saints morts récemment que I’on colie aux murs des grands
sanctuaires comprennent toujours la photographie du défunt et de son successeur.”” Le
tombeau du cheikh Ga’fari, au Caire, ne compte pas moins de dix-neuf photographies du
saint défunt et de son fils et successeur. cheikh actuel de la Ga’fariyya. Parfois placée en téte
des hagiographies de saints contemporains, la photographie illustre le propos, comme c’est le
cas par exemple pour la biographie d’Abti 1-’Aza’im.

Depuis quelques années, les photographies des cheikhs se sont diffusées sous tous les
formats, y compris celui de la petite image pieuse que 1’on peut insérer dans son portefeuille;
c’est ce que font les disciples du cheikh Tayyib de Gourna, qui gardent ainsi avec eux un peu
de baraka. La pratique du “saint de portefeuille” s’est d’ailleurs généralisée dans le reste du
Moyen-Orient: on trouve la méme technique en Syrie, au Liban, en Turquie ou en Israél.*®
Pour certaines confréries, des pratiques cultuelles plus precises que la simple transmission de
baraka sont attestées; le disciple doit garder sous les yeux lors de ses litanies, voire lors de
ses prieres, I’image du cheikh. Dans une interview de décembre 1997 a 1’officieux Tasawwuf
islami, le cheikh Hasan al-Shinnawi, membre du Haut Conseil des confréries soufies,
définissait les conditions d’entrée des confréries dans le Haut Conseil, institution étatique
hautement surveillée; il spécifiait notamment: “On bannira aussi les confréries qui exigent
que la photographie du cheikh soit placée devant le disciple lors de la priére (salat)”. De
telles précisions en disent long sur les usages réels qui se sont répandus dans certaines
confréries égyptiennes, a I’instar de la Nagshbandiyya. A la contemplation du visage d’un bel
épheébe, jadis pratiquée par certaines confréries pour parvenir a I’extase, a succédé celle d’un
cliché photographique.

Devant cette inflation des portraits de saints contemporains, il ne faut pas oublier.
pourtant, qu’il reste des saints “sans visage” dont le mystére méme fait partie de la sainteté.
C’est le cas du cheikh Musa (m. 1988) de Karnak qui vécut sans jamais sortir de sa chambre
et dont nul, ou presque, ne vit jamais le visage. L’Egypte musulmane deméure, en matiére de
représentation des saints, bien timide a c6té des usages iraniens ou javanais. L intrusion de la
photographie dans le cuite des saints musulmans reste sans commune mesure avec
I’importance des images du lieu, pléthore infinie de photographies de La Mecque et de
Meédine, ou la Ka’ba reste le thémes majeur et lancinant de 1’iconographie des tombeaux
égyptiens. Mais le sens du bouleversement demeure: désormais, et durablement, on utilise les
photographies de saints musulmans contemporains, on rejette dans 1’anonymat les saints du
passé qui restent sans visage.

L’art néo-copte: la tradition inventée

Du coté copte, la photographie joue aussi un réle indiscutable, mais bien moindre, pour la
vénération des patriarches, des évéques et des saints contemporains. Ces photographies
omniprésentes permettent surtout d’affirmer le pouvoir ecclésial, caractéristique du
Renouveau copte: le patriarche et les évéques envahissent le moindre opuscule copte, servent
de frontispice nécessaire, maniere d’imprimatur proposé aux foules. Les nou-veaux supports
se multiplient, dans une infinie variété et dans un goit contestable: horloges, tapis, papyrus,
réveils-matin. porte-clés, montres, bagues, pendentifs. boucles d’oreille, tout est a I’effigie

27 . ’ T . . . . . “ .

La photocopie démultiplie ces photographies en estampillant les invitations aux pélerinages. Un exemple est
reproduit dans Nicolaas H. Biegman. Egypt Moitlids Saints Sufis, Londres: Kegan Paul International, 1990,
12.

8 Yoram Bilu et Eyal Ben-Ari, “The Making of Modem Saints: Manufactured Charisma and the Abu Hatserias

of Israel”, American Ethnologist, 19/4, 1992, 672-687.

55

- am 22.01.2026, 04:08:41.


https://doi.org/10.5771/9783956506963-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des saints, des évéques, des patriarches. L’invasion des objets (notamment en plastique) par 1’
image pieuse est treés récente: elle correspond a la recléricalisation de la communauté et au
repli massif sur le religieux qui caractérise. depuis la fin des années 1960, les Coptes comme
les musulmans.

L’utilisation de I’image dans I’hagiographie reste singuliérement plus développée chez les
Coptes que chez les musulmans. Certains recueils hagiographiques, particuliérement ceux de
Kyrillos VI, proposent de véritables bandes dessinées de miracles. Désormais, on ne se
contente pas d’évoquer le miracle, on le photographie: des montages qui représentent
I’apparition de la Vierge a Zaytiin veulent proclamer la réalité du miracle; la photographie de
I’apparition, largement diffusée dans la presse en 1968, vient donner une maniére de
crédibilité scientifique au phénomeéne surnaturel. De méme, les récits de miracles qui
accompagnent les biographies de saints coptes contemporains n’hésitent pas a illustrer le
propos par les photographies des miraculés: paysannes musulmanes voilées qui doivent une
naissance au saint, citadins coptes qui racontent une vision, médecins qui attestent une
guérison miraculeuse.

En matiére d’iconographie copte, la révolution ne s’est pas contentée d’ajouter la
photographie aux icones. Elle a atteint 1’art méme des icones consacrées. Depuis 1960, en
effet, s’est manifestée une floraison nouvelle d’icones égyptiennes. Il s’agit en grande partie
d’une réaction “nationaliste” a I’invasion de I’iconographie religieuse européenne depuis le
XIX® siécle. Cet “art néo-copte” est. comme I’afflux des images dans ’hagiographie, le pur
produit du Renouveau de I’Eglise copte.

Cet art copte moderne fut lancé par Izak Faniis, né en 1919. Architecte et professeur de
dessin, il devint directeur de la Section Art et Archéologie de 1’Institut patriarcal des études
coptes en 1956. II partit a Paris en 1965-1966 (grace a une bourse du Conseil (Ecuménique
des Eglises) pour étudier, avec Leonide Ouspensky, I’iconographie sacrée russe et byzantine,
puis obtenir en 1966 le dipléme de restauration des antiquités a Paris.”” 11 est lui-méme
’auteur de trés nombreuses icones contemporaines en Egypte et dans les églises de la
diaspora copte, comme 1’église saint — Marc a Londres. Sous sa houlette, fresques, icones,
mosaiques, vitraux sont produits par le Département d’art de 1’Institut des études coptes. De
plus en plus versés en théologie, en histoire de ’art. les iconographes coptes sont des
militants du Renouveau copte.

Le style néo-copte est caractérisé par son austérité et son dépouillement, des lignes nettes,
une composition ordonnée et méme sévere. Mais ce qui caractérisé plus encore 1’art néo-
copte, c’est “I’invention de la tradition”: les nouvelles icones affichent constamment le désir
de retourner aux sources pharaoniques. Ce souhait est d’ailleurs affirmé par Izak Fanis, au
mépris de toute histoire sérieuse: “Pendant la présence des Byzantins en Egypte. il y avait
sans doute deux types d’art paralleles: I’art officiel ou byzantin, et I’art copte, celui-ci étant le
plus ancien puisqu’il provient de la tradition égyptienne pharaonique [...] Aujourd’hui, nous
essayons de ‘purifier’ cet héritage iconographique copte de toute influence non-égyptienne.
[...] Moi-méme, je me tourne vers 1’ancien art pharaonique et je prends ses valeurs comme un
cadre pour notre travail”.** Ainsi le pape Cyrille Ier, surnommé “le pilier de la foi”, est-il
représenté flanqué d’une colonne au chapiteau en lotus, tandis que ’arriére-plan évoque les
monasteres coptes du désert (ill. 6). Ce retour a 1’art pharaonique n’empéche pas les emprunts
au cubisme ou a I’art abstrait, 1égitimés par leur prétendue proximité avec 1’art pharaonique:
“a part la peinture abstraite, c’est le cubisme qui me touche le plus profondément. Je Iutilise

% Dossier consacré a Izak Faniis dans Le Monde copte. n° 19, 1991, 5-13. Le ton est malheureusement
apologétique.
30 “Propos d’Isaac Fanous”, Le Caire, juin 1989 Le Monde copte, n° 19, 1991, 8- 9.

56

- am 22.01.2026, 04:08:41.


https://doi.org/10.5771/9783956506963-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

pour peindre une montagne par exemple. C’est une forme intérieure de représentation que
I’on peut aussi trouver dans les anciennes icones coptes”. '

Par réaction a la fois a l’influence occidentale et a la réislamisation de la société
égyptienne, I’art néo-copte veut égyptianiser les scénes représentées, en les dépouillant de
toute influence byzantine et européenne. Ainsi la Céne de Léonard de Vinci, tres diffusée
chez les Coptes, rencontre 1’hostilité de I’actuel patriarche, Shentida, pour son catholicisme
impertinent.””> Les icones de I’art néo-copte inventent de nouvelles traditions
iconographiques, totalement absentes des icOnes traditionnelles: les Pyramides servent
désormais de toile de fond  la Fuite en Egypte, le Phare d’Alexandrie orne une icone de saint
Marc. Partout, fleurissent les palmiers, partout s’égaillent des ibis venus évoquer 1’oiseau
sacré de Thot.”> On tente de retrouver I’héritage supposé entre Antiquité pharaonique et
christianisme: la Maria Lactans serait inspirée d’Isis allaitant Horus; saint Georges au dragon
descendrait tout droit de Horus au crocodile; Gabriel tenant une balance serait pure
réminiscence d’Anubis.** Jamais I’influence pharaonique n’est réellement prouvée dans ces
transmissions supposées, mais le lien revendiqué avec I’Antiquit¢ pharaonique ou
hellénistique permet d’évincer et 1’islam, et Byzance, et de réinventer une Egypte ou les
Coptes seuls représenteraient la vraie tradition. De fagon caractéristique, outre les moines et
moniales dont plusieurs sont désormais iconographes actifs, nombre des artistes de 1’art néo-
copte travaillent dans la diaspora occidentale (surtout américaine), quand ce ne sont pas eux-
mémes des Occidentaux convertis a 1’Eglise copte.*® Détail significatif, ¢’est a Cleveland,
dans 1’Ohio, qu’une icone de la Vierge de facture récente se mit a suinter de I’huile en mai
1990, provoquant des guérisons miraculeuses.*

L’art néo-copte, s’il envahit la Communauté, reste toutefois le fruit d’une élite instruite et
réformée, en contact avec la diaspora. Pour la majorité des Coptes, le mélange des styles est
de rigueur. Malgré les efforts de “purification” de 1’art néo-copte, 1’iconographie populaire
reste fortement marquée par 1’art occidental, dans ses tendances les plus sulpiciennes: partout
on vend la Vierge de Lourdes en flacons ou des horloges avec des représentations
d’inspiration européenne de la Sainte Cene ou de la Vierge a 1 Enfant. Les productions made
in China sont légion: le Christ cligne de I’ceil sur une carte pdstale, sur une autre miroite le
teint blanc et rose de la Vierge et de I’Enfant Jésus. Cette influence s’étend méme aux saints
spécifiquement coptes: I’enfant martyr Abantib par exemple est représenté dans un style
vériste qui ne doit rien a la tradition orientale, rien non plus a 1’ascétisme de I’art néo-copte
(L 7).

*! Ibidem, 10.

3 Mat Immerzeel, art. cit., 284.

*3 Sur une icone de la fuite en Egypte, du Frangais Stéphane René, désormais diacre copte, selon I’interprétation
de Pauteur lui-méme, Thot I’ibis “bat des ailes de joie pour accueillir Dieu I’'Unique en Egypte!”, Le Monde
copte,n° 19, 1991, 29. Image reproduite a la page 28.

* Nombreux exemples dans la thése de J. Ascott, Anglaise devenue copte-orthodoxe et éléve du professeur Izak
Fants. Dans Towards Contemporary Coptic Art, dont Le Monde copte n° 19 (1991) fait un large compte
rendu (15-26), elle développe a I’envi les “parentés” supposées entre art pharaonique et art copte, tous deux
des arts sacrés inspirés par la Vallée du Nil, d’autant que, selon I’auteur, “sur les plans théologique et
liturgique, certains concepts chrétiens et certaines pratiques de 1’Eglise copte ont été comme préfigurés dans
I’Egypte ancienne”. Le reste est a I’avenant.

* Ainsi de J. Ascott ou du Frangais Stéphane René.

% «Les icones miraculeuses, un exemple récent”, Le Monde copte, n°19, 1991, 107.

57

- am 22.01.2026, 04:08:41.


https://doi.org/10.5771/9783956506963-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Conclusion: I'imagerie des dévotions contemporaines

La modernité a incontestablement entrainé en Egypte un processus de marchandisation et, en
quelque sorte, de “démocratisation de 1’image pieuse.’>’ Mais celle-ci reste multiple et
complexe. Chez les Coptes, la volonté de renouveau de 1’icone, affirmée par 1’art néo-copte,
lutte contre 1’inflation d’images pieuses omniprésentes qui rend moins nécessaire le recours a
I’église du saint. Chez les musulmans, le lien du dévot avec un cheikh et I’appartenance a une
confrérie, jadis marquée par des turbans de couleur spécifique, sont devenue intimes et
privés: la petite photographie du cheikh dans le portefeuille ou le cadre doré dans le salon
évoquent discrétement les affiliations soufies.

Chez les Coptes comme chez les musulmans, 1’image politique du leader (za 7m) aura joué
un grand rdle dans I’inflation de 1’iconographie pieuse. Dans les deux cas, la diffusion des
images est liée a des courants de réforme religieuse, qu’il s’agisse du Renouveau copte ou du
réformisme musulman triomphant. La photographie, en remplagant 1’image, affirme dans les
dévotions populaires une volonté, toute nouvelle, d’historicité.

37 Nous reprenons ici les idées lumineuses de Fariba Adelkhah appliquées au Coran dans I'lIran de la République islamique, Etre
moderne en Iran, Paris: Karthala, 1998.

58

- am 22.01.2026, 04:08:41.


https://doi.org/10.5771/9783956506963-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

111. 2: Crucifixion

- am 22.01.2026, 04:08:41.

59


https://doi.org/10.5771/9783956506963-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

111.3: Guérison d'un malade par l'image du patriarche Kyrillos VI

1Il. 5: Abii I-Hasan al-shadhili, Kyrillos VI, Muhammad al-Tayyib

- am 22.01.2026, 04:08:41.

60


https://doi.org/10.5771/9783956506963-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1M1. 7: L'enfant martyr Abaniub

- am 22.01.2026, 04:08:41.

61


https://doi.org/10.5771/9783956506963-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

