
2.  Poetologisches Vorspiel:  

Die Sprache – ein Teppich  

 
„Die Sprungfeder in dem ganzen ungeheuren Bau des Daseins, 

und die Sprungfeder, durch die wieder jedes kleine Glied (wie ein 

Ring in der Kette) eingeordnet ist in das Ganze, ist: die Persön-

lichkeit; alles ist Persönlichkeit – (in der Welt der Natur), jeder 

ist Persönlichkeit (in der Welt des Geistes). Und dann hat man 

die Persönlichkeit abgeschafft. Gott ist unpersönlich geworden, 

alle Mitteilung ist unpersönlich, – und hier besonders die beiden 

furchtbarsten Unglücke, die im Grunde die Hauptkräfte der Un-

persönlichkeit sind: die Presse – und die Anonymität.“ 

SØREN KIERKEGAARD, DIE TAGEBÜCHER 

 
 
 

Der springende Ein- oder Ausgangspunkt von Kierkegaards Sprungfeder – das 
Punctum saliens – im Ganzen des Daseinsbaus ist die Persönlichkeit in ihrer 
wortwörtlichen Wiederholung und vor allem als psychische Wiederholung, als 
Text-Bau. Der Bau erinnert wiederholt an den Maulwurf, der durch sein Graben 
und Wenden die spurenden Gedanken-Gänge und verkettenden Assoziationen 
schafft, um einen Denkraum zu beschreiten und zu bewohnen. Neben dem kon-
stitutiven Element der Spur geht es jedoch auch um eine Art der Sinnstiftung 
durch Zusammenhang, bzw. wie die Ringe in der Kette zusammengehängt wer-
den, um mit dem Ganzen eine existenzielle Verbindung einzugehen. Dieses 
Band ist nur im Kontext der Persönlichkeit möglich, abseits einer metaphysi-
schen Totalität oder totalitären Metaphysik. Denn die Sprungfeder befindet sich 
im und nicht über dem Bau, um aus dem Innern ein Spannkraft zum Aussen des 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-003 - am 14.02.2026, 14:37:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


38 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Andern als Gesamt- und Lebenszusammenhang1 einer personalen Sphäre zu ge-
nerieren. Das Bauen selbst erzeugt diese Spannung, um das – nach Vogl – ver-
streut und zusammenhängende Wissen aufscheinen zu lassen. Dabei handelt es 
sich um die Konjunktion von ,Literatur‘, ,Philosophie‘ und ,Theologie‘, wobei 
das Und eben nicht additiv, sondern vermengend durchdringend wirkt; dies ei-
nerseits ganz im Sinne des lateinischen texere: womit die erbauende Tätigkeit 
des Webens, Flechtens und des kunstvollen Zusammenfügens gemeint ist. Auf 
den schöpferischen Punkt hin, der von den Logikern, Formalisten und Interpre-
ten eben niemals erreicht worden ist. Es ist der springende und auch wunde 
Punkt einer Öffnung, in der die sammelnde Stimme der Persönlichkeit vernom-
men wird, wenn man sich dem Nullpunkt (erneut) annähert. In Anlehnung an 
Kandinsky setze ich das beginnende Kreisen fort: 

 
Der geometrische Punkt ist ein unsichtbares Wesen. Er muss also als ein unmaterielles 

Wesen definiert werden. Materiell gedacht gleicht der Punkt einer Null. In dieser Null sind 

aber verschiedene Eigenschaften verborgen, die „menschlich“ sind. In unserer Vorstellung 

ist diese Null – der geometrische Punkt – mit der höchsten Knappheit verbunden, d.h. mit 

der grössten Zurückhaltung, die aber spricht. So ist der geometrische Punkt in unserer 

Vorstellung die höchste und höchst einzelne Verbindung von Schweigen und Sprechen.2 

 
Diese ästhetische Sprungfeder enthält eine dialektische Spannung, die nun end-
lich zum Andererseits der latinisierten Textur führt: Zur religiösen Verbindung 
zwischen Mensch und Gott, die ebenfalls als eine zwischen Schweigen und 
Sprechen verstanden werden kann. Mit Blick auf das biblische Narrativ zum Bau 
des Stiftszelts wird die Verbindung gerade durch dieses Bauen generiert. Nähe 

                                                           

1  Volker Gerhard unternimmt den Versuch, im Rahmen einer rationalen Theologie sich 

dem Göttlichen anzunähern, indem er den Begriff des Ganzen als einen Leitbegriff 

bedenkt und – beglaubigt. Der Sinn geht dabei auf eine Art und Weise aufs Ganze, 

wodurch die Idee einer bildenden Philosophie verstärkt wird: „Im Sinnbegriff liegen 

verschiedene Bedeutungsschichten neben- und übereinander, die eine beträchtliche 

Reichweite haben. Es sind physiologische, soziale, affektive, logisch-semantische und 

intellektuelle Momente, die es ermöglichen, im Sinn das Bindungs- und Bildungsmit-

tel zu erkennen, das den Menschen auf seine Weise mit allem verknüpft, was für ihn 

Bedeutung haben kann. So kommt es zu einem fließenden Übergang in die Dimension 

des religiösen Sinns, in dem die gleichermaßen epistemische wie emotionale Verbin-

dung des Individuums mit dem Ganzen seines Daseins gesucht wird.“ (Gerhard, Der 

Sinn des Sinns: Versuch über das Göttliche, 28) 

2  Kandinsky, Punkt und Linie zu Fläche, 21. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-003 - am 14.02.2026, 14:37:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


POETOLOGISCHES VORSPIEL | 39 

wird erschaffen, indem Gott sich selbst in höchster Knappheit verdichtend ver-
knappt, um seine Gegenwärtigkeit zu bezeugen, bzw. dem Stiftszelt einzuwoh-
nen: Der hebräische Ausdruck משכן (Mischkan; Stiftszelt) steht in etymologi-
scher Verbindung mit der שכינה (Schechina; Einwohnung Gottes) und dem ent-
sprechenden Verb שכן (schachan; wohnen). Der entsprechende Bau als poetolo-
gische Folie verstanden, impliziert eine Schrift, die sich als Spur der Gegenwart 
Gottes annähert; in der Anbindung an seine Stimme, die als Schauplatz der 
Schrift von den bindenden Elementen lebt. Insbesondere vom Teppich, der in 
seinen Verknüpfungen nicht nur von den Nebenwegen erzählt, sondern selbst ein 
narratives Urmuster eines wuchernden Textes darstellt; eines Textes, der sich 
ausbreitet und zu unendlichen Kontexten ausweitet, indem er die (Bedeutungs)-
Muster variiert, verändert, bereichert – wiederholt. Nochmals auf Derrida rekur-
rierend, bildet Klees Zusammenspiel von Hauptweg und Nebenwegen eine Wie-
derholungsstruktur, die Derrida als Iteration bezeichnet:  
 
Das ist mein Ausgangspunkt: Keine Bedeutung läßt sich außerhalb eines Kontextes festle-

gen, aber kein Kontext läßt Sättigung zu. Das ist für mich keine Frage des substantiellen 

Reichtums, des semantischen Vorrats, sondern der Struktur, und zwar der Struktur des 

Rests oder der Iteration. […] Künftig wäre dieser „Text“ kein abgeschlossener Schriftkor-

pus mehr, kein mittels eines Buchs oder mittels seiner Ränder eingefaßter Gehalt, sondern 

ein differentielles Netz, ein Gewebe von Spuren, die endlos auf anderes verweisen, sie auf 

andere differentielle Spuren beziehen. Der Text entgrenzt sich also, ertränkt jedoch nicht 

alle Grenzen, die man ihm bislang zugesprochen hat, […].3 

 
Bedeutung bei diesem Ausgangs- oder Anfangspunkt situiert sich im ambivalen-
ten Raum zwischen den Texten, da die Bedeutung einerseits auf Kontext ange-
wiesen ist, andererseits ein Text nicht gesättigt ist. Dieser Rest generiert den 
Mehrwert und produziert Bedeutung durch die strukturelle Lücke einer ungesät-
tigten Leerstelle im Netz der Spuren. Der zentrale Begriff der Intertextualität 
wird mithin aus der Enge poststrukturalistischer Theorie befreit, um sich zu einer 
Methodologie der Wiederholung zu erweitern: So wie der Ausdruck der Iteration 
durch das lateinisch geprägte iteratio auf die Wiederholung verweist, wird diese 
nun sogar wegweisend, als iter Weg bedeutet. Für das konstellative Verfahren 
dieser Arbeit bildet Derridas Gewebe als Textur verstanden die intertextuelle 
Methode, um im ganzen ungeheuren Bau des Daseins die Sprungfeder zu span-
nen. Die Spannkraft dieser Sprungfeder entspringt gerade der unendlichen Ver-
weisstruktur, die sich aus judaistischer Perspektivierung gleichzeitig auf die kon-

                                                           

3  Derrida, Gestade, 127, 130. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-003 - am 14.02.2026, 14:37:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


40 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

zentrische Verdichtung der Spur Gottes beziehen lässt; dies im Sinne einer le-
bendigen Textur verstanden, die sich narrativ als poetologische Iteration – als 
Spurengewebe – vergegenwärtigt: 

 
Und die Wohnung mache 

aus zehn Teppichen 

von gezwirntem Byssus, Hyazinth, Purpur und Karmesin, 

mit Cheruben, in Planwirkers Machweise, sollst du sie machen. 

Die Länge des einzelnen Teppichs achtundzwanzig nach der Elle, 

die Breite vier nach der Elle, 

des einzelnen Teppichs, 

Ein Maß sei für alle Teppiche. 

Fünf der Teppiche seien geheftet jeder an seine Geschwister 

und fünf Teppiche geheftet jeder an sein Geschwister. 

Mache hyazinthene Schleifen 

In dem Saum des einen Teppichs, beim Ende an der Heftung, 

und so mache an dem Saum des Endteppichs an der andern Verheftung. 

Fünfzig Schleifen mache an dem einen Teppich 

und fünfzig Schleifen mache am Ende des Teppichs, der an der andern Verheftung ist, 

aufnehmend die Schleifen, jede ihr Geschwister.  

Mache fünfzig goldne Spangen 

und hefte die Teppiche jeden an sein Geschwister mit den Spangen.  

So sei die Wohnung eins.  

Mache auch Teppiche von Ziegenhaar zu einem Zelt über der Wohnung, 

elf Teppiche mache sie. 

Die Länge des einzelnen Teppichs dreißig nach der Elle, 

die Breite vier nach der Elle, 

des einzelnen Teppichs, 

Ein Maß sei für die elf Teppiche. 

Verhefte fünf der Teppiche besonders 

und sechs der Teppiche besonders, 

den sechsten Teppich aber dopple ein, dem Angesicht des Zeltes zu. 

Mache fünfzig Schleifen im Saum des einen Teppichs, des endenden, an der Heftung, 

und fünfzig Schleifen im Saum des anderen Heftungsteppichs. 

Mache eherne Spangen, fünfzig, 

bringe die Spangen in die Schleifen und verhefte das Zelt: 

Es werde Eines. […] 

Mache Gewänder der Heiligung für Aharon deinen Bruder 

zu Ehrenschein und zu Zier. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-003 - am 14.02.2026, 14:37:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


POETOLOGISCHES VORSPIEL | 41 

Rede also du zu allen Herzens Weisen, 

wen ich mit Geist der Weisheit füllte, 

dass sie die Gewänder Aharons machen, 

ihn zu heiligen, dass er mir priestere. 

Dies sind die Gewänder, die sie machen sollen: 

Gewappen und Umschurz, und Mantel, 

Leibrock in Flechtmusterwerk, 

und Kopfgewind und Schärpe. 

So sollen sie machen Gewänder der Heiligung 

für Aharon deinen Bruder und seine Söhne, 

dass er mir priestere. 

Sie also sollen nehmen das Gold, den Hyazinth und Purpur, Karmesin und gezwirnten 

Byssus, 

in Planwirkers Machweise. 

Ein Paar anheftbarer Achseln habe er nach seinen beiden Seitenenden hin 

und es soll angeheftet werden. 

Das Gewirk seiner Umschürzung, das an ihm ist, 

sei nach seiner Machweise, aus ihm, 

Gold, Hyazinth und Purpur, Karmesin und gezwirnter Byssus. 

Nimm die zwei Beryllsteine  

und stich auf sie die Namen der Söhne Jisraels, 

sechs von ihren Namen auf den einen Stein, 

und die Namen der sechs übrigen auf den andern Stein, 

nach ihren Zeugungen. 

In Steinschneiders Machweise, Siegelstich, 

sollst du die beiden Steine stechen, 

nach den Namen der Söhne Jisraels, 

in goldne Geflechte gefasst sollst du sie machen. 

Setze die beiden Steine auf die Achseln des Umschurzes, 

als Steine des Gedächtnisses für die Söhne Jisraels, 

Aharon trage ihre Namen vor IHM 

auf seinen beiden Achseln, 

zum Gedächtnis. 

Mache Geflechte von Gold 

und zwei Kettchen von reinem Gold, 

als Schnürungen mache sie, in seilartiger Machweise, 

und gib die Seilkettchen an die Geflechte.4 

                                                           

4  Buber/Rosenzweig, Die fünf Bücher der Weisung, 222f., 227f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-003 - am 14.02.2026, 14:37:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


42 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Diese verflochtene poetologische Struktur versammelt sich zu einem dichten-
(den) Gedanken im Sinne eines vergegenwärtigenden Gedächtnisses. In der bin-
dend-verbindenden Dynamik lebendigen Wissens scheint sich in dieser Szene 
gleichzeitig der theoretische Ansatz der Intertextualität als Methodologie und 
Poetologie der Wiederholung zu verlebendigen, um ein spezifisches Denken zu 
bewohnen, welches Kierkegaard als Vorwärtserinnern umschreibt. Der bündeln-
de Brennpunkt dieser Verflechtung liegt gerade in den sich wiederholenden 
Ausdrücken -Mishbezot; Ge) משבצות .bzw (Tashbez; Flechtmusterwerk)  תשבץ

flecht), die mit dem Verb לשבץ (leshabez; gemäß einem Muster anordnen, um-

fassen) in Verbindung gebracht werden können. Diese poetologische Rahmung 
lässt sich auf semantisch-gedanklicher Ebene gleichzeitig mit dem Verb לקבץ 
(lekabez; sammeln, einsammeln, versammeln) assoziieren, was die verknüpfende 
und letztlich sinnstiftende Qualität eines Brennpunktes auf den Punkt bringt bzw. 
zur Pointe erhebt5. Mit Blick auf Jan Assmann kristallisiert sich in der Spannung 
im Bau eines Ganzen einerseits die Bedeutung im Zusammenspiel zwischen 
Schrift und persönlicher Existenz. Andererseits deutet sich eine Spannweite an, 
welche die Sphäre persönlicher Existenz sprengt und neben dem religionsphilo-
sophischen Muster der Transzendenz ein kulturelles Grundmuster prägt, das 
Assmann als kulturelles Gedächtnis bezeichnet: Persönliche Sinnstiftung ver-
webt sich mit Kulturstifung, wobei der Bau des Stiftszelt die architektonische 
Leitmetapher darstellt. Der entscheidende Spannungsbogen liegt dabei in der di-
alektischen Grundspannung, die das Geheimnis der Wiederholung aus dem 
brennenden Nullpunkt heraus entspinnt und spannt. Unsere Aufgabe wird sein, 
diesen Fäden nachzuspüren, um uns im Sinne Assmanns entlang den Spuren der 
konnektiven Struktur zu bewegen. Dabei steht aber keine Kulturtheorie6 im Vor-

                                                           

5  Die Metapher der Erhebung kulminiert liturgisch in der Schmone Essre im Abschnitt 

zur Sammlung der Zerstreuten. Da fließt die Vorwärtsbewegung der Erinnerung mes-

sianisch über, indem das Galut überwunden wird: לְקַבֵּץ  וְשָׂא נסֵ, תְקַע בְּשוֹפָר גָדוֹל לְחֵרותֵנו

מְקַבֵּץ נדְִחֵי עַמוֹ ישְִׂרָאֵל, בָּרו. אַתָה ה'. וְקַבְּצֵנו יחַַד מֵאַרְבַּע כַּנפְוֹת הָאָרֶץ ,גָלֻיוֹתֵנו  Blase in das grosse 

Horn zu unserer Befreiung, erhebe die Fahne, um unsere Zerstreuten zu sammeln, 

und sammle uns ein von den vier Enden der Erde. Gelobt seist Du, Ewiger, der die 

Verstossenen Seines Volkes Jisrael sammelt (Siddur Schma Kolenu, 152f.). 

6  Assmann unterscheidet zwischen ritueller und textueller Kohärenz; dabei wird ein 

Schriftverständnis umrissen, das den Raum einer Kultur fundamental rahmt: „Alle Ri-

ten haben diesen Doppelaspekt der Wiederholung und der Vergegenwärtigung. Je 

strenger sie einer festgelegten Ordnung folgen, desto mehr überwiegt der Aspekt der 

Wiederholung. Je größere Bedeutung sie der einzelnen Begehung einräumen, desto 

mehr steht der Aspekt der Vergegenwärtigung im Vordergrund. Mit diesen beiden Po-

https://doi.org/10.14361/9783839436134-003 - am 14.02.2026, 14:37:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


POETOLOGISCHES VORSPIEL | 43 

dergrund, sondern eine spezifische Denk- und Schreibweise, die sich aus der 
Bewegung der Wiederholung ergibt, wobei das existenzielle Spannungsverhält-
nis zwischen subjektiver Freiheit und objektivem Ordnungsgefüge in unter-
schiedlichen Konstellationen konstitutiv ist und mithin das Gelände(r) für den 
Schauplatz und Spielraum der Schrift bildet – um den brennenden Nullpunkt7 
herum, der die dialektische Feder leidenschaftlich spannt, und in den Sog eines 
schöpferischen Dispositivs des (kierkegaardschen) Sprungs gerät. Die dabei wir-
kende Anziehungskraft oder der vorhandene Magnetismus macht die entspre-
chende Erotik aus, welche nun die etwas zwielichtige Kapitelüberschrift als poe-
tologisches Vorspiel ins richtige Licht zu rücken vermag: Als durchwirkende 
Wirkung zwischen ästhetischen, ethischen und religiösen Spuren. Was hier an 
Bedeutung im Eingangsbereich durchgespielt und präfiguriert wurde, markiert 
gleichzeitig das Zwischen eines vorbereitenden Paratextes als Übergangszone8; 
sozusagen auf der Schwelle zu den Durchgängen stehend, in denen Kierekegaard 
jüdisches Denken passiert. Als Übergang vergegenwärtigen wir uns einen Tage-

                                                           

len ist der Spielraum einer Dynamik umrissen, innerhalb dessen die Schrift für die 

konnektive Struktur von Kulturen bedeutsam wird.“ (Assmann, Das kulturelle Ge-

dächtnis, 17f.) 

7  Dieser wunde Punkt oder Brennpunkt kann im Sinne von Roland Barthes mit dem 

punctum assoziiert werden. In Roland Barthes Schrift Die helle Kammer wird das 

punctum vom studium abgesetzt, um eine philosophische Theorie der Photographie zu 

umreißen. Während das studium benennbare Koordinaten von Kultur, Gesellschaft 

und Geschichte impliziert, verweist das punctum auf ein bestechendes Detail, das sich 

begrifflich nicht einfangen lässt, aber das Bild essenziell prägt. Der Punkt verletzt; er 

wird zum springenden und wunden Punkt. Dieses Muster lässt sich auch für eine 

Textbewegung fruchtbar machen, bei der es einen wunden Punkt gibt, der den Text 

antreibt und prägt, aber sich nie restlos in begrifflichen Koordinaten auflösen lässt: 

„Das zweite Element durchbricht (oder skandiert) das studium. Diesmal bin nicht ich 

es, der es aufsucht (wohingegen ich das Feld des studium mit meinem souveränen 

Bewußtsein ausstatte), sondern das Element selbst schießt wie ein Pfeil aus seinem 

Zusammenhang hervor, um mich zu durchbohren. Ein Wort gibt es im Lateinischen, 

um diese Verletzung, diesen Stich, dieses Mal zu bezeichnen, das ein spitzes Instru-

ment hinterläßt; dieses Wort entspricht meiner Vorstellung um so besser, als es auch 

die Idee der Punktierung reflektiert und die Photographien, von denen ich hier spre-

che, in der Tat wie punktiert, manchmal geradezu übersät sind von diesen empfindli-

chen Stellen; und genau genommen sind diese Male, diese Verletzungen Punkte.“ 

(Barthes, Die helle Kammer, 35f.) 

8  Vgl. Wirth, Paratext und Text als Übergangszone. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-003 - am 14.02.2026, 14:37:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

bucheintrag Kierkegaards, der einerseits weiter am Geflecht dichtet und anderer-
seits den Zuhörer auf Entscheidendes für die Durchgänge einstimmt. Was dabei 
auf die Situation des Vortrags bezogen wird, lässt sich gleichzeitig auf unsere 
Arbeit der Durchgänge übertragen: 

 
Der Vortrag wird versuchen, alles so weit wie möglich gegenwärtig zu machen, Ihnen 

womöglich den Eindruck zu verschaffen, dass Sie zu gleicher Zeit die entgegengesetztes-

ten Gedanken haben. Er wird deshalb nicht die Gleichmäßigkeit des strengeren Katheder-

vortrags haben, der einen bestimmten Platz findet, an dem jedes einzelne abgehandelt 

wird, über welches dann weder vorher noch später wieder gesprochen wird. Nein[,] der 

Vortrag wird ständig, wenn ich so sagen darf, geplagt sein an eine Erinnerung an das, was 

an anderen Punkten gesagt worden ist; die Reflexionen werden ständig die Berechnung 

durchkreuzen, um an das Zurückgelegte und das Kommende zu erinnern, und womöglich 

den Eindruck aufrechtzuerhalten, dass alles zugleich gegenwärtig ist, was zwar in gewis-

sem Sinne mehr als der gewöhnliche Kathedervortrag dazu beitragen kann, den Zuhörer 

aufmerksam zu halten, was ihn auch stören und ermüden, zuweilen beinahe zornig ma-

chen kann. Ich habe natürlich nicht die Absicht, in einem fort dabeizubleiben, alle einzel-

nen Gedankenbestimmungen tumultuarisch oder kaleidoskopartig ineinander zu vermen-

gen, so daß nicht in der Abfolge die Stelle käme, wo jede einzelne Gedankenbestimmung 

ihre genauere und ausführlichere Entwicklung fände; meine Absicht ist lediglich, daß je-

der Punkt womöglich das Gepräge dessen trägt, was an den anderen Punkten gesagt wor-

den ist – alles, um womöglich unablässig die Gleichzeitigkeit des Gegenwärtigen zustande 

zu bringen.9 

 

                                                           

9  Kierkegaard, Die Tagebücher II, 119f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-003 - am 14.02.2026, 14:37:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

