
Die Dinge therapieren?

– Zu Terror, Trieb, Film und Fernsehen

Von den Bergungen und Entfesselungen des Todestriebs.

Ein Diskussionsbeitrag zur Fernsehserie In Therapie

Christoph Weismüller

Kann eine Fernsehserie wie InTherapie Krisen und sogar kollektive Traumata bear-

beitbarmachenundwomöglichdarüberhinausdieseErkenntnis bringenderschlie-

ßen? Was geschieht in der Fernsehserie? Einerseits werden im Rahmen der Film-

technik traumatische Situationen sowie deren Bearbeitung inszeniert, das Trauma

unddessenRepräsentationwerdenerinnert undaufAbstand, im technischenMedi-

um, isoliert,wiederholt und für einDurcharbeitenzurVerfügunggestellt.Könntees

aber andererseits der Fall sein, dass eine solche Televisionsserie selbst Teil des Trau-

mas ist unddassdieserTeil einbesonderer ist, insoferndieser zugleich eine externa-

le Aufarbeitung und Simulation leistet? Imponiert dergestalt im Rahmen der filmi-

schen Wiederholung des Traumas – als dessen externale Aufarbeitung und Simu-

lation – das Aufkommen des Versprechens, sogar der Verheißung, die Entlastung

von der subjektiven Betroffenheit könne durch solche äußere, technische, objekti-

ve Aufarbeitung erreicht werden? Ist die Fernsehserie ihrer Form nach womöglich

die Orientierung ihres Publikums auf einen Konsum, der sich mit der Produktion

verwechselt? Ist sie Empfehlung eines regressivenKonsumverhaltens im ›Stromder

Serien-Nahrung‹, das die Konflikte der Existenz als innere subjektive – zum Bei-

spiel im Sinne einer Ödipalisierung – fixiert und die technischen und ästhetischen

Außen- und Ding-Gestaltungen als rettende Formationen erscheinen lässt, die al-

le Krisen in sich aufzuheben vermöchten? Haben wir es bei der Television also mit

einemmateriell und technisch objektivierten Symptomkomplex zu tun, der als kol-

lektiveTherapiearbeit imponiert?

Träfe Letzteres zu, dann könnte eine solche Serie tatsächlich Katastrophen,Kri-

sen,kollektive Traumata,auch terroristischeAnschläge bearbeitbarmachen.Für ei-

ne philosophisch-psychoanalytischeErkenntnisbildungbedarf es allemal eines aus-

giebigen und an die dingliche und technische Objektivität intellektuell kritisch und

rationalitätsgenealogisch anknüpfenden Bedenkens solcher Fragestellungen.

https://doi.org/10.14361/9783839464762-012 - am 14.02.2026, 07:04:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464762-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Fernsehen

Ins Zentrum der folgenden Überlegungen gestellt ist die Frage, die diese Pu-

blikation orientiert, und zwar in der Hinsicht auf den Genitivus absolutus oder auch

diabolus genannt, mit dem gefragt ist, ob die Dinge von den Menschen therapiert

werden müssen respektive können oder ob die Dinge die Therapie der Menschen

bereits sind. Meine Antwort auf diese Frage und damit die zentrale These der fol-

genden Ausführungen lauten: Beides ist der Fall!

1. Die Fernsehserie In Therapie

Die französische Fernsehserie En Therapie ist im Jahr 2021 die neunzehnte Adapti-

onder israelischenFernsehsendungBeTipul – nachdenUSA,Argentinien,Brasilien,

Japan,Russland,denNiederlanden, Italien,Rumänien,Moldawien,Serbien,Tsche-

chien, Polen, Slowakei, Ungarn undweiteren – und sie ist durch die deutsche Bear-

beitung auch hiesig zu einem Ereignis geworden, das nicht zuletzt in Fachkreisen

großes Interesse geweckt hat. Allemal wurden durch sie einige der wichtigen The-

men der psychoanalytischen Theorie und Behandlung inklusive ihrer Risiken, Fol-

ge- und Nebenwirkungen in die allgemeine Öffentlichkeit sowie ins psychoanalyti-

sche und psychotherapeutischeMilieu eingebracht. Das ist sicherlich ein Verdienst

dieser Serie: die Psychoanalyse noch einmal ins Zentrum eines Bedenkens zu stel-

len, betreffend Theorie und Praxis im engeren Sinne sowie hinsichtlich der Frage

nach der aktuellen Situierung der Psychoanalyse im objektiven gesellschaftlichen

und technischen, insbesondere medientechnischen Kontext.

Der Plot der Serie bringt diese beiden Seiten – die Therapie der Subjekte und

die vonabwehrenderGewalt geprägteRealität derObjektivität – bereits zusammen:

Die Rahmengeschichte erzählt von der Situation der Attentate in Paris, imBataclan,

am 13. November 2015, sie erzählt von Gewalt und Terror, vermittelt durch sehr un-

terschiedlich involvierte Überlebende, von einem Terror, der im Außen kultureller,

dinglicher und technischer Objektivität aufzieht und im Inneren der Gesellschaft

und der einzelnen Subjekte in vielfältiger ›Attentats‹-Gestalt ausgetragen und im

Rahmen einer Psychoanalyse, auf die subjektive Ebene beschränkt, aufzuarbeiten

versucht wird. Da drängt schon die Frage sich auf, was genau da aufgearbeitet wer-

den will und ob eine Psychoanalyse der Ort eines angemessenen Durch- und Aufar-

beitens solcher Problem-, Gewalt- und Opferkonstellationen sein kann.

Ichmöchtemir erlauben,hier sogleich einVotumabzugeben: Ja,die Psychoana-

lyse kann sehr wohl der Ort eines angemessenen Durch- und Aufarbeitens solcher

im Subjekt haften gebliebenen, symptomatisch in diesem einbehaltenen Problem-,

Gewalt- undOpferkonstellationen sein; und zwar insbesondere dann,wenndie Psy-

choanalyse sich – nicht nur theoretisch, sondern insbesondere behandlungstech-

nisch-praktisch – auf die Objektivität, auf eine Psychoanalyse der Dinge, der Tech-

niken und Institutionenhin öffnet unddamit verbunden auch auf die oft abgewehr-

https://doi.org/10.14361/9783839464762-012 - am 14.02.2026, 07:04:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464762-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christoph Weismüller: Die Dinge therapieren? – Zu Terror, Trieb, Film und Fernsehen 225

te Todestrieb- und auchdieUrverdrängungstheorie hin,ohnedie der Subtext dieser

Serie, der Terror, die Attentate, kaum angemessen aufgenommen und durchgear-

beitet werden können.

2. Psychoanalyse des terroristischen Attentats

Terroristische Attentate: Wie sind diese mit den psychoanalytischen Kategorien zu

erfassen und womöglich zu charakterisieren, ohne dass sogleich eine Reduktion

auf subjektive oder intersubjektive kulturelle ›Devianzen‹, auf die Pathologisierung

Einzelner oder spezifischer Gruppen vorgenommen wird? Solche Frage zu beant-

worten wird dann wichtig, wenn die Erkenntnis aufkommt, dass jede Symptombil-

dung a. vermittelt ist, womöglich b. selbst die Vermittlung zu sein beansprucht und

in jedem Fall c. in einem Verhältnis zur entfesselten und zugleich noch gebannten

Gewalt der kulturellen, dinglichen, technischen Objektivität steht.

Hinsichtlich terroristischer Attentate haben wir es mit einem aus der objek-

tiven, technisch geordneten Welt, aus diesen Sublimaten und Repräsentanzen

wieder auf die Körper hin freigesetzten Todestrieb zu tun. Entbunden wird im

Fall des terroristischen Attentats mit großer Vehemenz beständig der Todestrieb

aus den Dingen, aus der objektiven kulturellen, technischen Welt in ihrem Ver-

hältnis zu den sterblichen Körpern. Im Rahmen organisierter Normalität ist der

Todestrieb in kulturell unterschiedlicher Art und Weise in diesen Dingen der

technischen Welt recht dauerhaft moderiert, und zwar insofern die von Menschen

grundsätzlich – aber nicht unbedingt zielgerichtet und bewusst – zurBeseitigung einer

Notsituation gemachten Dinge die Repräsentanzen des Todestriebs sind. Die Dinge sind die

materiale Fixierung der Abwehr des Todes, die Sicherungen des Sprungs vom Tod fort.

Allerdings ist dieser Sprung vom Tod fort notorisch eine Bewegung auf den Tod zu.

Denn notwendig wird in der Abwehr dasmitgenommen,was abgewehrt und geflo-

hen wird. Diese unfreiwillige Mitnahme des Abgewehrten stellt allerdings auch die

basale Bedingung dafür dar, die dauerhafte Bewegung des Lebens als Abstoßung

vom Tod aufrechterhalten zu können. Jede Abstoßungsbewegung vom Tod ist also

zugleich und ineins eine Hinwendungsbewegung auf selbigen zu. Diese Dialektik

begleitet die Existenz der GattungMensch; ihr ist lebendig nicht zu entraten.

Die Entfesselung des Todestriebs aus seiner Repräsentanz, das heißt: aus den Dingen

der Technik, in der Form konkreter Todesbedrohung und Todesvollstreckung an

Körpern erfolgt nach der Maßgabe des ödipalen Inzestbegehrens, gewissermaßen auf

dessen Pointierung hin. Was ist zu erfassen als die Pointe des Inzestbegehrens?

Diese ist: die Absolutheit sich anzumaßen, Eins zu werden mit demMutterkörper,

das heißt identisch mit dem außerhalb meiner selbst liegenden Grund und damit

ultimativ selbstbegründend und selbsterschaffend zu werden.

https://doi.org/10.14361/9783839464762-012 - am 14.02.2026, 07:04:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464762-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Fernsehen

Diese Pointierung leitet über zur zweiten Triebtheorie Freuds und zeigt die in-

time Verbundenheit der beiden Triebströmungen – Ödipuskomplex und Narziss-

mus – an: Zielt doch das narzisstische Begehren entsprechend ab auf die Stellver-

tretung für die Allmächtigkeit des Gottes. Gott, das ist die Metapher für die Über-

wundenheit der Fundamentaldifferenzen von Mann und Frau, der Generationen,

von Leben und Tod, von Körper und Ding, also für den Wunsch, lebendigen Leibes

selbst der Tod zu sein und ebenfalls als Mann die Generationen schaffende Frau, als

Vater der Sohn, als Körper dieÜberwindung seinerDefizite, insbesondere dieÜber-

windung der Sterblichkeit.

Aus diesem Triebkomplex konstituiert ist die objektive kulturelle, technische

Welt. Von der Gattung Mensch ist sie gewissermaßen real-phantasmatisch ge-

schaffen als der Hort der Bannung des Inzests,Hort der Vollkommenheit des Selbst

und der Bannung des Todes. In diesem Sinne, Bannung des Trieblebens zu sein,

haben die Dinge durchgehend Symptomcharakter und sind auf ihre Wiederholung – im

Sinne der Reproduktion – ausgerichtet, und zwar zum Zweck der Wiedererreichung

respektive Wiederherstellung ihres Grundes: Ausgerichtet sind sie also auf ihre

Selbstbegründung aus sich selbst. Die Rationalität der Verdinglichung trägt diese

Bewegung, und zwar in Form der immanent fortkonzipierenden Wissenschaften,

der Dinge-, Maschinen-, Technik- und weiteren Kulturproduktion inklusive aller

Tausch- undWarenförmigkeit.Diese Kulturproduktion zeichnet auch die Formen sozialer

Begegnungen als Verlebendigungen des gebannten Triebgeschehens vor.

Doch die in solcher triebökonomischen Ordnung gebannte Gewalt der Trieb-

mächtigkeit tritt wieder hervor bei einer markanten Störung der Ökonomie, bei

einer Brechung des als Basistherapievorgang provozierten Symptomzirkels der

Dinge- und Warenwelt, einer »veritablen Panikattacke« gleich – wie der Protago-

nist und Analytiker Philippe Dayan es in der 35. Folge von InTherapie bezeichnet –,

die man auf der Dinge- und Gesellschaftsebene dann »Krise« oder »Katastrophe«

oder »Terror« nennt.

So ist etwa im Fall des terroristischen Attentats das Triebgeschehen, insbeson-

dere der Todestrieb, nicht mehr gebunden und geborgen im bürgerlich geregelten

sozialenAustausch,nichtmehr in derÖkonomie,nichtmehr in derWarenformund

somit auch nicht mehr in den für schützenswert gehaltenen Dingen und Institu-

tionen. Das terroristische Attentat ist die konkretistische Entbindung des Realen

dessen, was zum Beispiel in der christlich-katholischen Religion als Andenken und

Realität zugleich mit der Kommunion gefeiert und zelebriert wird: das Opfer des

Körpers als Weg zur Vollkommenheit. Es imponiert mithin zuerst die Anmahnung

des Körpers als Opfer; und dieser dergestalt zitierte Opferkörper, das ist notorisch

der als schändlich gedachte Mutterrest, der von der lebendigen humanen Existenz

unabstreifbareBeweis derNicht-Absolutheit,Nicht-Vollkommenheit undGrundlo-

sigkeit des Menschen, den es zu überführen gilt in die zirkulare Ordnung der quasi

https://doi.org/10.14361/9783839464762-012 - am 14.02.2026, 07:04:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464762-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christoph Weismüller: Die Dinge therapieren? – Zu Terror, Trieb, Film und Fernsehen 227

in die Heiligsprechung hinein heilenden Verdinglichung.1 Höchst verkürzt gesagt,

haben wir es also beim Attentat mit dem Aufriss des Fundamentaltraumas Tod zu tun

und somitmit demAufriss der an diesemFundamentaltrauma aufkommendenNot

seiner Abwehr und Abdeckung.

Das Phantasma wehrt und deckt das Trauma – zumal das Fundamentaltrauma

Tod – und seinen Aufriss ab. Das Phantasma aber ist kein bloß mentales, psychi-

sches oder geistiges Phänomen und zudem kann die not-wendige Abwehr und Ab-

deckung nicht je einzelnen Subjekten allein aus sich heraus gelingen, sondern es

sind Phantasma und subjektive Abwehr- und Abdeckungsleistungen an die Vorga-

ben einer Zivilisations- respektive Kulturbildung gebunden, von der her die sub-

jektiven Abwehrformen im Sinne von Symptombildungsvorgaben sich vermitteln.

Kulturwurde undwird gebildet durch die – initial keineswegsmit Bewusstsein ver-

knüpfte – projektive Aussetzung des Todestriebs. Diese gelang menschheitsinitial

und daran knüpfen sich die weiteren Versuche, den Todestrieb in einem Außerhalb

des Körpers zu isolieren, zu fixieren und dergestalt zu bannen. Zur Isolierung und

Fixierung bedarf es der äußeren undmöglichst über-dauernden Objektgestaltung.

Die Produkte solcher Versuche der Isolierung und Fixierung des Todestriebs imAu-

ßen sind die Dinge, die Riten, die Techniken und die mit und vermittels dieser ge-

bildete Objektivität und Kultur; diese sind die projektiv ausgesetzte, im Außenma-

teriell fixierte und somit als dingliches Objekt gehaltene Bannung des Todestriebs,

die in jeglicher ihrer mannigfaltigen kulturellen Ausgestaltung ihre Herkunft, al-

so Todesflucht,Todestrieb als phantasmatischeTodesbannungundTodesforderung

respektive -drohung – zumeist nur funktional – zum Ausdruck bringt. Es handelt

sichbei diesenmithinumobjektiveSymptome.DerenEntsprechungbildendie sub-

jektiv anhaftenden pathologischen Symptome.

Nach der »Krise«, der »Katastrophe«, dem »Terror«muss dieWelt, die aus ihrer

Bewegung gerissen, die wie zumGrabstein erstarrt, die wie zum »schwarzen Loch«

verdichtet wurde, aus der Panikstarre gelöst und als gelingenderWeltenlauf wieder

hergestellt werden, auf objektiver wie auf subjektiver Ebene, ingenieurs-, medien-

und filmtechnisch einerseits, psychoanalytisch und philosophisch andererseits. Ei-

ne solcheWiederherstellungstechnik ist der Film imSinne einer Aufhebung des Terrorismus in

den Kulturkontext. Dennoch drängen aber auch die darin gebannten Triebgewalten

weiterhin zur Entfaltung

1 Das christliche Basisparadigma diesbezüglich ist die leibliche AufnahmeMarias in den Him-

mel (Dogma).

https://doi.org/10.14361/9783839464762-012 - am 14.02.2026, 07:04:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464762-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Fernsehen

3. Der Film, die Television und das Triebgeschehen

Der Film – und so auch die Serie In Therapie – stellt im Sinne der bisherigen

Ausführungen und nach deren Maßgabe inhaltlich und formal, also auf seman-

tischer und dinglich-technischer Ebene, das Unternehmen einer kulturellen Rückbin-

dung des entfesselten Triebgeschehens dar. Der Film – auf der Ebene von Inhalt und

Technik – imponiert als die Ablösung des entfesselten Triebgeschehens von den

bedrängten Körpern; in diesem Kulturphänomen Film will das Triebgeschehen

»aufgehoben« (Hegel) sein. Gelingt aber die sichere Wahrung des Triebgeschehens

in seiner kulturdinglichen Repräsentanz? Kann der entfesselte Todestrieb sicher

rückgebunden und auf der Ebene der Dinge, also seiner Repräsentanz, einbe-

halten werden? Die Antwort auf diese Frage muss lauten: Die Rückbindung des

entfesselten Triebgeschehens ist allein um dessen und der Repräsentanzenbildung

erneuten Entfesselung willen da. Die Geschichte, die Geschichten und die Techni-

ken des Films leben davon, diese Entfesselung in der Immanenz der inhaltlichen

und formalen Filmtechniken zu realisieren. So setzt sich das Triebgeschehen zen-

tral in der Immanenz des rückbindenden und bergenden Kulturphänomens Film

als Formgestaltung fort, und zwar auf allen Ebenen technisch apparativer sowie

weiterer formaler Gestaltung. Solche Formgestaltung wird aber notorisch von den

Körperopfern begleitet, und zwar nicht nur von denen, die »#me too« zu rufen

wissen. Film also ist die bannende, bergende Ausgestaltung des Triebgeschehens in

der technischen Objektivität und als dieselbe. Die technische Objektivität lässt sich

dergestalt deutlich entbergen als Todestriebrepräsentation.

Der Filmundmithin die Television sind also erstens technisch-symptomatische

Todestrauma-Abdeckungen, zweitens des TraumasGedächtnis und drittens dessen

Vermittlung. Einerseits scheint im Film das Trauma isoliert, fixiert, gestellt, aufge-

hoben, verschwinden gemacht zu sein; doch andererseits sind Film, Übertragung,

Television, besonders ihres imaginativen und imaginärenWesens wegen, die Mög-

lichkeit, das durch sie und in ihnen Verunbewusstete, die Triebgewalten, in mani-

fester Szenengestalt, gleich dem technisch disponierten Inneren des Traums, wie-

dererscheinen, sehen, hören und ein Stück weit – in Distanz gesichert – identifi-

katorisch vom Rezipienten erinnernd wiedererfahren zu lassen. So werden sowohl

ein Ursprünglichkeits-Feeling im ›Flow‹ der Televisionsrezeption möglich als auch

ein Zugang zur Erkenntnis der Triebschicksale auf der Ebene der Subjekte und der

technischen Objektivität.

Der Film und mit diesem die Fernsehserie In Therapie sind also einerseits das

Unternehmen einer kulturell-technischenRückbindung und eines Verschlusses des

entfesselten Todestriebgeschehens und stellen andererseits die Möglichkeiten und

auch Grenzen solcher Rückbindungen auf der inhaltlichen, szenischen, visuellen

und akustischen Ebene des Films und Fernsehens dar, im Sinne einer allemal sei-

ne technische Verschluss-Vorbehaltlichkeit wahrenden Öffnung des Verschlusses.

https://doi.org/10.14361/9783839464762-012 - am 14.02.2026, 07:04:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464762-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christoph Weismüller: Die Dinge therapieren? – Zu Terror, Trieb, Film und Fernsehen 229

Der Film lässt die ihn Rezipierenden also gewissermaßen wie durch eine gläserne

Hülle in sein Inneres und auf das in ihm gewahrte Unbewusste, die ödipalen, nar-

zisstischen, todestrieblichen Konflikte blicken; er öffnet das Unbewusste der Dinge

auf die subjektive Erfahrung und damit auf die Motive seiner Erfindung und Pro-

duktion hin.

Werden der Film und das Fernsehen als manifeste dinglich-kulturelle Realität ernst

genommen, als getragen vom menschlichen Begehren der projektiven Aussetzung und Iso-

lierung, der Bergung und Abdeckung traumatischer Erfahrungen, denen die Projizierenden

gleichwohl immer identifikatorisch verbunden bleiben, dann wird schnell deutlich, dass

die so sehr begehrte Spaltung von Subjekt und Objektivität sich notorisch nicht

halten lässt. Für eine Psychoanalyse bedeutet das, in angemessener Weise die

Behandlung des Subjekts auf eine Psychoanalyse des im Symptom betroffenen

Ausschnitts der Objektivität hin zu öffnen, hin auf eine Psychoanalyse der Dinge.

Und für die Literaturwissenschaft bedeutet das: Sie muss die phantasmatisch und

todestriebhaft aufgeladeneMaterialität ihres Mediums – Schrift, Text, Buch, Prosa

und Poesie – ernst nehmen, um allererst zu einem angemessenen Aufschluss ihres

Untersuchungsobjektes gelangen zu können.

4. Die Wendung auf die Objektivität hin in der Serie In Therapie

An der Grenze zur Wendung auf die Objektivität hin imponieren des Protagonis-

tenDr.PhilippeDayans, des jüdischen Psychoanalytikers, aufkommende Probleme,

nämlich zunächst subjektiv korporal die objektiven Gewaltverhältnisse, Forderun-

gen und Drohungen als Über-Ich-Sanktionen einzubehalten und dergestalt auch

subjektivistische Ordnungsvorgaben zu generieren, wo die Vermittlung zu den ob-

jektiven Vorgaben hätte gesucht werden können.

Diese Verfangenheit wird sehr deutlich, zum Beispiel in der dreiundzwanzigs-

ten Folge der Serie InTherapie. Dayan deutet in dieser Folge den Traum der jugend-

lichen Camille. Camille: Das ist eine zur Sportschwimmerin degradierte Nymphe,

die, der mythischen Nymphe Echo gleich, die Signifikanten des Mannes, in diesem

Fall ihres Vaters, zur Selbstdarstellung nachspricht, sie wiederholt; sie erfährt sich

ihm »connected«, wie sie mitteilt; ebenfalls der mythischen Nymphe Echo gleich

verdeckte respektive verschwieg sie einst der Mutter gegenüber des Vaters außer-

eheliche Beziehung und fühlt sich nun von der Mutter verfolgt. Camille erzählt ei-

nen Traum, in dem ihr ein Terrorist in den Schuhen ihres Analytikers Dayan er-

scheint; dieser Terrorist bedroht ihren Vater. Dayan deutet das Bild des Terroris-

ten als einen Ausdruck für Camilles – in ihrem bewussten Wachleben unterdrück-

te respektive auf die Mutter verschobene – Aggression gegen den Vater. Besonders

bemerkenswert ist der Beruf des Vaters; man darf diesbezüglich die Ingeniösität

der Autoren, aber auch die Dringlichkeit, das Bedrängende des Film- und Fernseh-

https://doi.org/10.14361/9783839464762-012 - am 14.02.2026, 07:04:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464762-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Fernsehen

wesens in die Offenheit zu bringen, nicht unterschätzen: Der Vater ist Videofilm-

künstler,der,wie der Filmselbst, alles auf sich – zu seiner herrschaftlichenErmäch-

tigung hin – zu bannen versucht, und der einst ihre Mutter – und damit auch Ca-

mille – verließ und soMutter und Tochter als seine Opfer hinterließ.

Der Terror und die Bilder der Attentäter haben dergestalt Eingang gefunden

ins Innere des jungen Mädchens, sie tauchen auf in ihrem Traum, der, seinemWe-

sen entsprechend, subjektive und objektiveWelt in ein nahtlosmiteinander verbun-

denes Verhältnis setzt: Das bedrohliche Erscheinen des Tiefschlafsogs als Terrorist

und potenzieller Attentäter im Traum2 wird ins Verhältnis gesetzt zu dem kind-

heitsgeschichtlichen Trauma des Verlassenwerdens respektive zu dem insistenten

Gefühl der Schuld, den Vater vertrieben, die Eltern auseinandergerissen zu haben

und somit verantwortlich für die terroristische Tat zu sein; und so sind Traumarbeit

und Kindheitsgeschichte ins Verhältnis gesetzt zu den todesbedrohlichen Gewalt-,

Schuld- und Opferverhältnissen in der dinglichen, technischen und in diesem Fall

religiös rückgebundenen und dekodierten objektiven Kulturwelt.

Dayan allerdings belässt es zunächst psychoanalytisch comme il faut bei der

Zuschreibung der Posten von Gewalt, Schuld und Opfer an die beteiligten Subjek-

te des familialen Verbundes. Es scheint fast so, als sei es ihm gelegen an einem

Reinwaschen der objektiven Vorgaben von all der in ihnen geborgenen Schuld der

Produktionsbedingungen, indemer alles Triebgeschehen unddamit verbunden alle

Schuld, Gewalt undOpfer – quasi solidarischmit der Symptombildung selbst – auf

der Seite der Subjekte verortet, während die Analyse das intime Wechselverhältnis

von Objektivität und subjektivem Leben und Erleben bereits deutlich gemacht hat:

Eine kulturelle und technische Objektivität, welche die Menschen als die mate-

rielle Entäußerung ihres Trieblebens und dessen Sanktion – wenn man so will:

sublimativ – zu ihrer – sie im ödipalen Zirkel festhaltenden – Lebenswelt gestaltet

haben, orientiert und bestimmt – quasi als technisch funktionalisierte Elternord-

nung – die Geschicke der – wie in ihre Infantilität gebannten – Subjekte, die in

diesem Sinne gleichermaßen fremd- wie selbstbestimmt existieren und beständig

an der Stelle der Unklarheit über dieses Verhältnis in die unterschiedlichsten Arten

von Krisen, Katastrophen, Terrorsituationen geraten – das sind immer Anklänge

von Todesbedrohungen –; diese Krisen können zwar niemals aufgelöst, aber sie

können einerseits produktiv bearbeitet werden im Sinne kultureller und techni-

scher ›Entwicklungen‹, als Filmemachen zum Beispiel oder auch als Philosophie,

Kunst, Literatur,Musik, Psychoanalyse.Oder sie können andererseits auchweniger

2 Das bedrohliche Erscheinen des Tiefschlafsogs als Terrorist und potenzieller Attentäter im

Traum entspricht der Schattenseite des Filmemachens; an solcher Stelle, an der das tiefste

Innere des Subjekts sich zusammengebracht findetmit der äußeren objektivenWirklichkeit,

öffnet sich das Tor zu einer Psychoanalyse derObjektivität, derDinge, hier desMediums Film.

https://doi.org/10.14361/9783839464762-012 - am 14.02.2026, 07:04:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464762-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christoph Weismüller: Die Dinge therapieren? – Zu Terror, Trieb, Film und Fernsehen 231

produktiv bearbeitet werden, insofern begehrte ›Lösungen‹ auf vielmehr destruk-

tivem Weg gesucht werden in den Formen von Devianzen, Krankheiten bis hin zu

Krieg und terroristischen Attentaten.

Vornehmlichwichtig jedochbleibt, es inErkenntnis undbei Bewusstsein zuhal-

ten,dass keinedieser Sphäreneine radikaleAndersheit für sichbeanspruchenkann,

denn Mensch – vor allem Mann im Auftrag von (Tochter-)Frau3 – ist das repräsen-

tierende, vorstellende, verdinglichende und im Verhältnis der Todestriebrepräsen-

tation sich erhaltendeWesen, das todesflüchtig des Todes Herr zu werden trachtet,

und zwar vermittels der Reproduktion und Distribution von Dingen der Bergung

des Todestriebs und der Vermittlung des Todes an andere.

Kurz: Alle Menschentat hat ihren terroristischen Kern. Aber: Dass dem so ist,

das ist erfahrbar und denkbar zu machen und kann im intellektuellen Erkenntnis-

ausdruck einen vorläufigen Aufenthalt finden.

***

An dieser Stelle warf Martin Bartelmus die folgenden Fragen auf, die ich abschlie-

ßend kurz beantworten möchte:

1. »Ist die Singularität des Terroraktes eigentlich noch von Bedeutung?«

Von Bedeutung ist diese als die besondere – und besonders schreckliche und er-

schreckende – Erfahrung des Allgemeinen.

2. »Oder ist nicht vielmehr durch die Serialisierung des Terrors, der immerwieder kommt, nur

in anderer Form, eineMetamorphose angesprochen, welche die Argumentation dieses Textes –

auch in Bezug auf die Serie – bekräftigt?«

Ja, genau so ist es.

3. »Welche Rolle spielt für die Serie und Ihre Konklusion, dass der Terrorakt zwar für die be-

teiligtenOpfer ein einzigartiges Ereignis, aber in Bezug auf dasWeltgeschehen eine Tat ist, die

sich wiederholen kann (und wahrscheinlich leider wird)?«

Auf diese Frage antworte ich zunächst wie folgt: Die Serie ist ein besonders expo-

niertes objektivesDurcharbeitendesVerhältnisses vonSubjektundObjektivität.Sie

ist die formale – und auch inhaltliche, szenifizierte – Selbstdarstellung undDurch-

arbeitung des Darstellungs- und Repräsentationsgenres, in diesem Fall des Films:

3 Siehe hierzu auch: Christoph Weismüller: »Siegfried lebt, lebt, lebt!« Der »Siegfried« bei Sabina

Spielrein, Carl Gustav Jung und Richard Wagner. Der Frauen Held, oder: Sabina Spielreins Entwürfe

für eine Wirklichkeit des weiblichen Geschlechts— von einemMann notiert. Philosophie der Medien

IV. Düsseldorf: Peras 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839464762-012 - am 14.02.2026, 07:04:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464762-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Fernsehen

Todestriebwiederholung. Die subjektiven (Körper-)Opfer sind noch nicht endgül-

tig alle erbracht, es gibt – zu unserem Glück – weiter die schuldigen und sterbli-

chen – und gattungsgeschichtlich ihrem Entsühnungsstreben überantworteten –

Körper; und ebensowenig sind endgültig Opfer, Schuld, Sterblichkeit in den Din-

gen und Technologien gebannt und aufgehoben – und so dauern serienkonstitu-

tiv einzigartige Erlebnisse sowie Terror undKrieg, dieses objektive und konsumativ

daran das subjektive Ausagieren des Todestriebs, welches Ausagieren in der Film-/

Fernsehserie konsequent seine formale und inhaltliche Auf- und Durcharbeitung

findet.

Denn: Die »Dinge [haben] durchgehend Symptomcharakter und sind auf ihre Wieder-

holung – im Sinne der Reproduktion – ausgerichtet, und zwar zum Zweck der Wieder-

erreichung respektive Wiederherstellung ihres Grundes: Ausgerichtet sind siealso

auf ihre Selbstbegründung aus sich selbst.DieRationalität derVerdinglichung trägt

dieseBewegung,undzwar inFormder immanent fortkonzipierendenWissenschaf-

ten, derDinge-,Maschinen-, Technik- undweiteren Kulturproduktion inklusive al-

ler Tausch- und Warenförmigkeit. Diese Kulturproduktion zeichnet auch die For-

men sozialer Begegnungen als Verlebendigungen des gebannten Triebgeschehens

vor.« Genauer gesagt und damit den Anfang dieses Beitrags wiederaufnehmend:

ImRahmender Filmtechnikwerdendie traumatischenSituationen sowie derenBe-

arbeitung inszeniert, das Trauma und dessen Repräsentation werden erinnert und

auf Abstand, im technischen Medium, isoliert, wiederholt und für ein Durcharbei-

ten zur Verfügung gestellt. Aber eine solche Televisionsserie ist nicht nur ein The-

rapeutikum, sondern sie ist selbst Teil des Traumas, während sie zugleich die ex-

ternale Aufarbeitung und Simulation des Traumas leistet. Dergestalt imponiert im

RahmenderfilmischenWiederholungdes Traumas–als dessen externale Aufarbei-

tung und Simulation – das Aufkommen des Versprechens, sogar der Verheißung,

die Entlastung von der subjektiven Betroffenheit könne durch solche äußere, tech-

nische, objektive Aufarbeitung erreicht werden.Demgemäß ist die Fernsehserie ih-

rer Form nach der materiell und technisch objektivierte Symptomkomplex, der als

kollektiveTherapiearbeit imponiert, die sich vornehmlich als dieOrientierung ihres

Publikums auf einen Konsum austrägt, der dazu neigt, sich mit der Produktion zu

verwechseln. Es steht also für die Menschheit weiterhin an, die Dinge durch solche

(Selbst-)Aufklärungdavonzu therapieren,desgewalttätig aktionistischenTerrorak-

tes zubedürfen,ohnedavonErlösungfindenzukönnen,dass dieDingedieTherapie

der Menschen notorisch bereits sind …

https://doi.org/10.14361/9783839464762-012 - am 14.02.2026, 07:04:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464762-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

