Die Dinge therapieren?
- Zu Terror, Trieb, Film und Fernsehen

Von den Bergungen und Entfesselungen des Todestriebs.
Ein Diskussionsbeitrag zur Fernsehserie In Therapie

Christoph Weismiiller

Kann eine Fernsehserie wie In Therapie Krisen und sogar kollektive Traumata bear-
beitbar machen und woméglich dariiber hinaus diese Erkenntnis bringend erschlie-
Ren? Was geschieht in der Fernsehserie? Einerseits werden im Rahmen der Film-
technik traumatische Situationen sowie deren Bearbeitung inszeniert, das Trauma
und dessen Reprisentation werden erinnert und auf Abstand, im technischen Medi-
um, isoliert, wiederholt und fiir ein Durcharbeiten zur Verfiigung gestellt. Kénnte es
aber andererseits der Fall sein, dass eine solche Televisionsserie selbst Teil des Trau-
masistund dass dieser Teil ein besonderer ist, insofern dieser zugleich eine externa-
le Aufarbeitung und Simulation leistet? Imponiert dergestalt im Rahmen der filmi-
schen Wiederholung des Traumas — als dessen externale Aufarbeitung und Simu-
lation — das Aufkommen des Versprechens, sogar der Verheiflung, die Entlastung
von der subjektiven Betroffenheit konne durch solche dufiere, technische, objekti-
ve Aufarbeitung erreicht werden? Ist die Fernsehserie ihrer Form nach womdglich
die Orientierung ihres Publikums auf einen Konsum, der sich mit der Produktion
verwechselt? Ist sie Empfehlung eines regressiven Konsumverhaltens im >Strom der
Serien-Nahrungs, das die Konflikte der Existenz als innere subjektive — zum Bei-
spiel im Sinne einer Odipalisierung — fixiert und die technischen und isthetischen
Aufen- und Ding-Gestaltungen als rettende Formationen erscheinen lisst, die al-
le Krisen in sich aufzuheben vermdchten? Haben wir es bei der Television also mit
einem materiell und technisch objektivierten Symptomkomplex zu tun, der als kol-
lektive Therapiearbeit imponiert?

Trife Letzteres zu, dann kénnte eine solche Serie tatsichlich Katastrophen, Kri-
sen, kollektive Traumata, auch terroristische Anschlige bearbeitbar machen. Fiir ei-
ne philosophisch-psychoanalytische Erkenntnisbildung bedarf es allemal eines aus-
giebigen und an die dingliche und technische Objektivitit intellektuell kritisch und
rationalititsgenealogisch ankniipfenden Bedenkens solcher Fragestellungen.

- am 14.02.2026, 07:04:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839464762-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Fernsehen

Ins Zentrum der folgenden Uberlegungen gestellt ist die Frage, die diese Pu-
blikation orientiert, und zwar in der Hinsicht auf den Genitivus absolutus oder auch
diabolus genannt, mit dem gefragt ist, ob die Dinge von den Menschen therapiert
werden miissen respektive konnen oder ob die Dinge die Therapie der Menschen
bereits sind. Meine Antwort auf diese Frage und damit die zentrale These der fol-
genden Ausfithrungen lauten: Beides ist der Fall!

1. Die Fernsehserie In Therapie

Die franzdsische Fernsehserie En Therapie ist im Jahr 2021 die neunzehnte Adapti-
onderisraelischen Fernsehsendung BeTipul — nach den USA, Argentinien, Brasilien,
Japan, Russland, den Niederlanden, Italien, Rumanien, Moldawien, Serbien, Tsche-
chien, Polen, Slowakei, Ungarn und weiteren — und sie ist durch die deutsche Bear-
beitung auch hiesig zu einem Ereignis geworden, das nicht zuletzt in Fachkreisen
grofies Interesse geweckt hat. Allemal wurden durch sie einige der wichtigen The-
men der psychoanalytischen Theorie und Behandlung inklusive ihrer Risiken, Fol-
ge- und Nebenwirkungen in die allgemeine Offentlichkeit sowie ins psychoanalyti-
sche und psychotherapeutische Milieu eingebracht. Das ist sicherlich ein Verdienst
dieser Serie: die Psychoanalyse noch einmal ins Zentrum eines Bedenkens zu stel-
len, betreffend Theorie und Praxis im engeren Sinne sowie hinsichtlich der Frage
nach der aktuellen Situierung der Psychoanalyse im objektiven gesellschaftlichen
und technischen, insbesondere medientechnischen Kontext.

Der Plot der Serie bringt diese beiden Seiten — die Therapie der Subjekte und
die von abwehrender Gewalt geprigte Realitit der Objektivitat — bereits zusammen:
Die Rahmengeschichte erzihlt von der Situation der Attentate in Paris, im Bataclan,
am 13. November 2015, sie erzihlt von Gewalt und Terror, vermittelt durch sehr un-
terschiedlich involvierte Uberlebende, von einem Terror, der im Aufien kultureller,
dinglicher und technischer Objektivitit aufzieht und im Inneren der Gesellschaft
und der einzelnen Subjekte in vielfiltiger >Attentats<-Gestalt ausgetragen und im
Rahmen einer Psychoanalyse, auf die subjektive Ebene beschrinkt, aufzuarbeiten
versucht wird. Da dringt schon die Frage sich auf, was genau da aufgearbeitet wer-
den will und ob eine Psychoanalyse der Ort eines angemessenen Durch- und Aufar-
beitens solcher Problem-, Gewalt- und Opferkonstellationen sein kann.

Ich mochte mir erlauben, hier sogleich ein Votum abzugeben: Ja, die Psychoana-
lyse kann sehr wohl der Ort eines angemessenen Durch- und Aufarbeitens solcher
im Subjekt haften gebliebenen, symptomatisch in diesem einbehaltenen Problem-,
Gewalt- und Opferkonstellationen sein; und zwar insbesondere dann, wenn die Psy-
choanalyse sich — nicht nur theoretisch, sondern insbesondere behandlungstech-
nisch-praktisch - auf die Objektivitit, auf eine Psychoanalyse der Dinge, der Tech-
niken und Institutionen hin 6ffnet und damit verbunden auch auf die oft abgewehr-

- am 14.02.2026, 07:04:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839464762-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christoph Weismiiller: Die Dinge therapieren? - Zu Terror, Trieb, Film und Fernsehen

te Todestrieb- und auch die Urverdringungstheorie hin, ohne die der Subtext dieser
Serie, der Terror, die Attentate, kaum angemessen aufgenommen und durchgear-
beitet werden kénnen.

2. Psychoanalyse des terroristischen Attentats

Terroristische Attentate: Wie sind diese mit den psychoanalytischen Kategorien zu
erfassen und womoglich zu charakterisieren, ohne dass sogleich eine Reduktion
auf subjektive oder intersubjektive kulturelle »Devianzens, auf die Pathologisierung
Einzelner oder spezifischer Gruppen vorgenommen wird? Solche Frage zu beant-
worten wird dann wichtig, wenn die Erkenntnis aufkommt, dass jede Symptombil-
dung a. vermittelt ist, womdglich b. selbst die Vermittlung zu sein beansprucht und
in jedem Fall c. in einem Verhiltnis zur entfesselten und zugleich noch gebannten
Gewalt der kulturellen, dinglichen, technischen Objektivitit steht.

Hinsichtlich terroristischer Attentate haben wir es mit einem aus der objek-
tiven, technisch geordneten Welt, aus diesen Sublimaten und Reprisentanzen
wieder auf die Korper hin freigesetzten Todestrieb zu tun. Entbunden wird im
Fall des terroristischen Attentats mit grofier Vehemenz bestindig der Todestrieb
aus den Dingen, aus der objektiven kulturellen, technischen Welt in ihrem Ver-
haltnis zu den sterblichen Kérpern. Im Rahmen organisierter Normalitit ist der
Todestrieb in kulturell unterschiedlicher Art und Weise in diesen Dingen der
technischen Welt recht dauerhaft moderiert, und zwar insofern die von Menschen
grundsdtzlich — aber nicht unbedingt zielgerichtet und bewusst — zur Beseitigung einer
Notsituation gemachten Dinge die Reprisentanzen des Todestriebs sind. Die Dinge sind die
materiale Fixierung der Abwehr des Todes, die Sicherungen des Sprungs vom Tod fort.
Allerdings ist dieser Sprung vom Tod fort notorisch eine Bewegung auf den Tod zu.
Denn notwendig wird in der Abwehr das mitgenommen, was abgewehrt und geflo-
hen wird. Diese unfreiwillige Mitnahme des Abgewehrten stellt allerdings auch die
basale Bedingung dafiir dar, die dauerhafte Bewegung des Lebens als AbstofRung
vom Tod aufrechterhalten zu kénnen. Jede Abstoflungsbewegung vom Tod ist also
zugleich und ineins eine Hinwendungsbewegung auf selbigen zu. Diese Dialektik
begleitet die Existenz der Gattung Mensch; ihr ist lebendig nicht zu entraten.

Die Entfesselung des Todestriebs aus seiner Reprisentanz, das heifdt: aus den Dingen
der Technik, in der Form konkreter Todesbedrohung und Todesvollstreckung an
Korpern erfolgt nach der MafSgabe des ddipalen Inzestbegehrens, gewissermaflen auf
dessen Pointierung hin. Was ist zu erfassen als die Pointe des Inzestbegehrens?
Diese ist: die Absolutheit sich anzumafien, Eins zu werden mit dem Mutterkorper,
das heiflt identisch mit dem aufRerhalb meiner selbst liegenden Grund und damit
ultimativ selbstbegriindend und selbsterschaffend zu werden.

- am 14.02.2026, 07:04:0¢

225


https://doi.org/10.14361/9783839464762-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Fernsehen

Diese Pointierung leitet iiber zur zweiten Triebtheorie Freuds und zeigt die in-
time Verbundenheit der beiden Triebstromungen — Odipuskomplex und Narziss-
mus — an: Zielt doch das narzisstische Begehren entsprechend ab auf die Stellver-
tretung fiir die Allmichtigkeit des Gottes. Gott, das ist die Metapher fiir die Uber-
wundenheit der Fundamentaldifferenzen von Mann und Frau, der Generationen,
von Leben und Tod, von Kérper und Ding, also fiir den Wunsch, lebendigen Leibes
selbst der Tod zu sein und ebenfalls als Mann die Generationen schaffende Frau, als
Vater der Sohn, als Kérper die Uberwindung seiner Defizite, insbesondere die Uber-
windung der Sterblichkeit.

Aus diesem Triebkomplex konstituiert ist die objektive kulturelle, technische
Welt. Von der Gattung Mensch ist sie gewissermaflen real-phantasmatisch ge-
schaffen als der Hort der Bannung des Inzests, Hort der Vollkommenheit des Selbst
und der Bannung des Todes. In diesem Sinne, Bannung des Trieblebens zu sein,
haben die Dinge durchgehend Symptomcharakter und sind auf ihre Wiederholung —im
Sinne der Reproduktion — ausgerichtet, und zwar zum Zweck der Wiedererreichung
respektive Wiederherstellung ihres Grundes: Ausgerichtet sind sie also auf ihre
Selbstbegriindung aus sich selbst. Die Rationalitit der Verdinglichung trigt diese
Bewegung, und zwar in Form der immanent fortkonzipierenden Wissenschaften,
der Dinge-, Maschinen-, Technik- und weiteren Kulturproduktion inklusive aller
Tausch- und Warenférmigkeit. Diese Kulturproduktion zeichnet auch die Formen sozialer
Begegnungen als Verlebendigungen des gebannten Triebgeschehens vor.

Doch die in solcher triebokonomischen Ordnung gebannte Gewalt der Trieb-
michtigkeit tritt wieder hervor bei einer markanten Stérung der Okonomie, bei
einer Brechung des als Basistherapievorgang provozierten Symptomzirkels der
Dinge- und Warenwelt, einer »veritablen Panikattacke« gleich — wie der Protago-
nist und Analytiker Philippe Dayan es in der 35. Folge von In Therapie bezeichnet —,
die man auf der Dinge- und Gesellschaftsebene dann »Krise« oder »Katastrophe«
oder »Terror« nennt.

So ist etwa im Fall des terroristischen Attentats das Triebgeschehen, insbeson-
dere der Todestrieb, nicht mehr gebunden und geborgen im biirgerlich geregelten
sozialen Austausch, nicht mehr in der Okonomie, nicht mehr in der Warenform und
somit auch nicht mehr in den fir schiitzenswert gehaltenen Dingen und Institu-
tionen. Das terroristische Attentat ist die konkretistische Entbindung des Realen
dessen, was zum Beispiel in der christlich-katholischen Religion als Andenken und
Realitit zugleich mit der Kommunion gefeiert und zelebriert wird: das Opfer des
Korpers als Weg zur Vollkommenheit. Es imponiert mithin zuerst die Anmahnung
des Korpers als Opfer; und dieser dergestalt zitierte Opferkorper, das ist notorisch
der als schindlich gedachte Mutterrest, der von der lebendigen humanen Existenz
unabstreifbare Beweis der Nicht-Absolutheit, Nicht-Vollkommenheit und Grundlo-
sigkeit des Menschen, den es zu iiberfithren gilt in die zirkulare Ordnung der quasi

- am 14.02.2026, 07:04:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839464762-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christoph Weismiiller: Die Dinge therapieren? - Zu Terror, Trieb, Film und Fernsehen

in die Heiligsprechung hinein heilenden Verdinglichung.' Héchst verkiirzt gesagt,
haben wir es also beim Attentat mit dem Aufriss des Fundamentaltraumas Tod zu tun
und somit mit dem Aufriss der an diesem Fundamentaltrauma aufkommenden Not
seiner Abwehr und Abdeckung.

Das Phantasma wehrt und deckt das Trauma - zumal das Fundamentaltrauma
Tod - und seinen Aufriss ab. Das Phantasma aber ist kein bloR mentales, psychi-
sches oder geistiges Phinomen und zudem kann die not-wendige Abwehr und Ab-
deckung nicht je einzelnen Subjekten allein aus sich heraus gelingen, sondern es
sind Phantasma und subjektive Abwehr- und Abdeckungsleistungen an die Vorga-
ben einer Zivilisations- respektive Kulturbildung gebunden, von der her die sub-
jektiven Abwehrformen im Sinne von Symptombildungsvorgaben sich vermitteln.
Kultur wurde und wird gebildet durch die - initial keineswegs mit Bewusstsein ver-
kniipfte — projektive Aussetzung des Todestriebs. Diese gelang menschheitsinitial
und daran kniipfen sich die weiteren Versuche, den Todestrieb in einem Aufderhalb
des Korpers zu isolieren, zu fixieren und dergestalt zu bannen. Zur Isolierung und
Fixierung bedarf es der duleren und moglichst iiber-dauernden Objektgestaltung.
Die Produkte solcher Versuche der Isolierung und Fixierung des Todestriebs im Au-
Ren sind die Dinge, die Riten, die Techniken und die mit und vermittels dieser ge-
bildete Objektivitit und Kultur; diese sind die projektiv ausgesetzte, im Auflen ma-
teriell fixierte und somit als dingliches Objekt gehaltene Bannung des Todestriebs,
die in jeglicher ihrer mannigfaltigen kulturellen Ausgestaltung ihre Herkunft, al-
so Todesflucht, Todestrieb als phantasmatische Todesbannung und Todesforderung
respektive -drohung — zumeist nur funktional — zum Ausdruck bringt. Es handelt
sich bei diesen mithin um objektive Symptome. Deren Entsprechung bilden die sub-
jektiv anhaftenden pathologischen Symptome.

Nach der »Krise«, der »Katastrophe«, dem »Terror« muss die Welt, die aus ihrer
Bewegung gerissen, die wie zum Grabstein erstarrt, die wie zum »schwarzen Loch«
verdichtet wurde, aus der Panikstarre geldst und als gelingender Weltenlauf wieder
hergestellt werden, auf objektiver wie auf subjektiver Ebene, ingenieurs-, medien-
und filmtechnisch einerseits, psychoanalytisch und philosophisch andererseits. Ei-
ne solche Wiederherstellungstechnik ist der Film im Sinne einer Aufhebung des Terrorismus in
den Kulturkontext. Dennoch dringen aber auch die darin gebannten Triebgewalten
weiterhin zur Entfaltung

1 Das christliche Basisparadigma diesbeziiglich ist die leibliche Aufnahme Marias in den Him-
mel (Dogma).

- am 14.02.2026, 07:04:0¢

227


https://doi.org/10.14361/9783839464762-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Fernsehen

3. Der Film, die Television und das Triebgeschehen

Der Film - und so auch die Serie In Therapie — stellt im Sinne der bisherigen
Ausfithrungen und nach deren Mafigabe inhaltlich und formal, also auf seman-
tischer und dinglich-technischer Ebene, das Unternehmen einer kulturellen Riickbin-
dung des entfesselten Triebgeschehens dar. Der Film — auf der Ebene von Inhalt und
Technik — imponiert als die Ablésung des entfesselten Triebgeschehens von den
bedringten Koérpern; in diesem Kulturphinomen Film will das Triebgeschehen
»aufgehoben« (Hegel) sein. Gelingt aber die sichere Wahrung des Triebgeschehens
in seiner kulturdinglichen Reprisentanz? Kann der entfesselte Todestrieb sicher
riickgebunden und auf der Ebene der Dinge, also seiner Reprisentanz, einbe-
halten werden? Die Antwort auf diese Frage muss lauten: Die Riickbindung des
entfesselten Triebgeschehens ist allein um dessen und der Reprisentanzenbildung
erneuten Entfesselung willen da. Die Geschichte, die Geschichten und die Techni-
ken des Films leben davon, diese Entfesselung in der Immanenz der inhaltlichen
und formalen Filmtechniken zu realisieren. So setzt sich das Triebgeschehen zen-
tral in der Immanenz des riickbindenden und bergenden Kulturphinomens Film
als Formgestaltung fort, und zwar auf allen Ebenen technisch apparativer sowie
weiterer formaler Gestaltung. Solche Formgestaltung wird aber notorisch von den
Korperopfern begleitet, und zwar nicht nur von denen, die »#me too« zu rufen
wissen. Film also ist die bannende, bergende Ausgestaltung des Triebgeschehens in
der technischen Objektivitit und als dieselbe. Die technische Objektivitit lisst sich
dergestalt deutlich entbergen als Todestriebreprisentation.

Der Film und mithin die Television sind also erstens technisch-symptomatische
Todestrauma-Abdeckungen, zweitens des Traumas Gedichtnis und drittens dessen
Vermittlung. Einerseits scheint im Film das Trauma isoliert, fixiert, gestellt, aufge-
hoben, verschwinden gemacht zu sein; doch andererseits sind Film, Ubertragung,
Television, besonders ihres imaginativen und imaginiren Wesens wegen, die Mog-
lichkeit, das durch sie und in ihnen Verunbewusstete, die Triebgewalten, in mani-
fester Szenengestalt, gleich dem technisch disponierten Inneren des Traums, wie-
dererscheinen, sehen, horen und ein Stiick weit — in Distanz gesichert - identifi-
katorisch vom Rezipienten erinnernd wiedererfahren zu lassen. So werden sowohl
ein Urspriinglichkeits-Feeling im >Flow« der Televisionsrezeption moglich als auch
ein Zugang zur Erkenntnis der Triebschicksale auf der Ebene der Subjekte und der
technischen Objektivitit.

Der Film und mit diesem die Fernsehserie In Therapie sind also einerseits das
Unternehmen einer kulturell-technischen Riickbindung und eines Verschlusses des
entfesselten Todestriebgeschehens und stellen andererseits die Moglichkeiten und
auch Grenzen solcher Riickbindungen auf der inhaltlichen, szenischen, visuellen
und akustischen Ebene des Films und Fernsehens dar, im Sinne einer allemal sei-
ne technische Verschluss-Vorbehaltlichkeit wahrenden Offnung des Verschlusses.

- am 14.02.2026, 07:04:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839464762-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christoph Weismiiller: Die Dinge therapieren? - Zu Terror, Trieb, Film und Fernsehen

Der Film lisst die ihn Rezipierenden also gewissermafien wie durch eine gliserne
Hiille in sein Inneres und auf das in ihm gewahrte Unbewusste, die 6dipalen, nar-
zisstischen, todestrieblichen Konflikte blicken; er 6ffnet das Unbewusste der Dinge
auf die subjektive Erfahrung und damit auf die Motive seiner Erfindung und Pro-
duktion hin.

Werden der Film und das Fernsehen als manifeste dinglich-kulturelle Realitit ernst
genommen, als getragen vom menschlichen Begehren der projektiven Aussetzung und Iso-
lierung, der Bergung und Abdeckung traumatischer Erfahrungen, denen die Projizierenden
gleichwohl immer identifikatorisch verbunden bleiben, dann wird schnell deutlich, dass
die so sehr begehrte Spaltung von Subjekt und Objektivitit sich notorisch nicht
halten lisst. Fiir eine Psychoanalyse bedeutet das, in angemessener Weise die
Behandlung des Subjekts auf eine Psychoanalyse des im Symptom betroffenen
Ausschnitts der Objektivitit hin zu 6ffnen, hin auf eine Psychoanalyse der Dinge.
Und fiir die Literaturwissenschaft bedeutet das: Sie muss die phantasmatisch und
todestriebhaft aufgeladene Materialitit ihres Mediums — Schrift, Text, Buch, Prosa
und Poesie — ernst nehmen, um allererst zu einem angemessenen Aufschluss ihres
Untersuchungsobjektes gelangen zu konnen.

4. Die Wendung auf die Objektivitat hin in der Serie In Therapie

An der Grenze zur Wendung auf die Objektivitat hin imponieren des Protagonis-
ten Dr. Philippe Dayans, desjiidischen Psychoanalytikers, aufkommende Probleme,
nimlich zunichst subjektiv korporal die objektiven Gewaltverhiltnisse, Forderun-
gen und Drohungen als Uber-Ich-Sanktionen einzubehalten und dergestalt auch
subjektivistische Ordnungsvorgaben zu generieren, wo die Vermittlung zu den ob-
jektiven Vorgaben hitte gesucht werden kénnen.

Diese Verfangenheit wird sehr deutlich, zum Beispiel in der dreiundzwanzigs-
ten Folge der Serie In Therapie. Dayan deutet in dieser Folge den Traum der jugend-
lichen Camille. Camille: Das ist eine zur Sportschwimmerin degradierte Nymphe,
die, der mythischen Nymphe Echo gleich, die Signifikanten des Mannes, in diesem
Fall ihres Vaters, zur Selbstdarstellung nachspricht, sie wiederholt; sie erfihrt sich
ihm »connected«, wie sie mitteilt; ebenfalls der mythischen Nymphe Echo gleich
verdeckte respektive verschwieg sie einst der Mutter gegeniiber des Vaters aufier-
eheliche Beziehung und fithlt sich nun von der Mutter verfolgt. Camille erzihlt ei-
nen Traum, in dem ihr ein Terrorist in den Schuhen ihres Analytikers Dayan er-
scheint; dieser Terrorist bedroht ihren Vater. Dayan deutet das Bild des Terroris-
ten als einen Ausdruck fiir Camilles — in ihrem bewussten Wachleben unterdriick-
te respektive auf die Mutter verschobene — Aggression gegen den Vater. Besonders
bemerkenswert ist der Beruf des Vaters; man darf diesbeziiglich die Ingenidsitat
der Autoren, aber auch die Dringlichkeit, das Bedringende des Film- und Fernseh-

- am 14.02.2026, 07:04:0¢

229


https://doi.org/10.14361/9783839464762-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Fernsehen

wesens in die Offenheit zu bringen, nicht unterschitzen: Der Vater ist Videofilm-
kiinstler, der, wie der Film selbst, alles auf sich — zu seiner herrschaftlichen Ermich-
tigung hin — zu bannen versucht, und der einst ihre Mutter — und damit auch Ca-
mille - verlie8 und so Mutter und Tochter als seine Opfer hinterlief3.

Der Terror und die Bilder der Attentiter haben dergestalt Eingang gefunden
ins Innere des jungen Madchens, sie tauchen auf in ihrem Traum, der, seinem We-
sen entsprechend, subjektive und objektive Welt in ein nahtlos miteinander verbun-
denes Verhiltnis setzt: Das bedrohliche Erscheinen des Tiefschlafsogs als Terrorist
und potenzieller Attentiter im Traum* wird ins Verhiltnis gesetzt zu dem kind-
heitsgeschichtlichen Trauma des Verlassenwerdens respektive zu dem insistenten
Gefiihl der Schuld, den Vater vertrieben, die Eltern auseinandergerissen zu haben
und somit verantwortlich fiir die terroristische Tat zu sein; und so sind Traumarbeit
und Kindheitsgeschichte ins Verhiltnis gesetzt zu den todesbedrohlichen Gewalt-,
Schuld- und Opferverhiltnissen in der dinglichen, technischen und in diesem Fall
religios riickgebundenen und dekodierten objektiven Kulturwelt.

Dayan allerdings belidsst es zunichst psychoanalytisch comme il faut bei der
Zuschreibung der Posten von Gewalt, Schuld und Opfer an die beteiligten Subjek-
te des familialen Verbundes. Es scheint fast so, als sei es ihm gelegen an einem
Reinwaschen der objektiven Vorgaben von all der in ihnen geborgenen Schuld der
Produktionsbedingungen, indem er alles Triebgeschehen und damit verbunden alle
Schuld, Gewalt und Opfer — quasi solidarisch mit der Symptombildung selbst — auf
der Seite der Subjekte verortet, wihrend die Analyse das intime Wechselverhiltnis
von Objektivitit und subjektivem Leben und Erleben bereits deutlich gemacht hat:
Eine kulturelle und technische Objektivitit, welche die Menschen als die mate-
rielle Entiuflerung ihres Trieblebens und dessen Sanktion — wenn man so will:
sublimativ — zu ihrer - sie im 6dipalen Zirkel festhaltenden — Lebenswelt gestaltet
haben, orientiert und bestimmt — quasi als technisch funktionalisierte Elternord-
nung — die Geschicke der — wie in ihre Infantilitit gebannten — Subjekte, die in
diesem Sinne gleichermafien fremd- wie selbstbestimmt existieren und bestindig
an der Stelle der Unklarheit tiber dieses Verhiltnis in die unterschiedlichsten Arten
von Krisen, Katastrophen, Terrorsituationen geraten — das sind immer Anklinge
von Todesbedrohungen —; diese Krisen konnen zwar niemals aufgelost, aber sie
konnen einerseits produktiv bearbeitet werden im Sinne kultureller und techni-
scher >Entwicklungens, als Filmemachen zum Beispiel oder auch als Philosophie,
Kunst, Literatur, Musik, Psychoanalyse. Oder sie konnen andererseits auch weniger

2 Das bedrohliche Erscheinen des Tiefschlafsogs als Terrorist und potenzieller Attentéter im
Traum entspricht der Schattenseite des Filmemachens; an solcher Stelle, an der das tiefste
Innere des Subjekts sich zusammengebracht findet mit der duferen objektiven Wirklichkeit,
6ffnetsich das Torzu einer Psychoanalyse der Objektivitat, der Dinge, hier des Mediums Film.

- am 14.02.2026, 07:04:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839464762-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christoph Weismiiller: Die Dinge therapieren? - Zu Terror, Trieb, Film und Fernsehen

produktiv bearbeitet werden, insofern begehrte >Losungen« auf vielmehr destruk-
tivem Weg gesucht werden in den Formen von Devianzen, Krankheiten bis hin zu
Krieg und terroristischen Attentaten.

Vornehmlich wichtigjedoch bleibt, es in Erkenntnis und bei Bewusstsein zu hal-
ten, dass keine dieser Sphiren eine radikale Andersheit fiir sich beanspruchen kann,
denn Mensch - vor allem Mann im Auftrag von (Tochter-)Frau® — ist das reprisen-
tierende, vorstellende, verdinglichende und im Verhiltnis der Todestriebreprisen-
tation sich erhaltende Wesen, das todesfliichtig des Todes Herr zu werden trachtet,
und zwar vermittels der Reproduktion und Distribution von Dingen der Bergung
des Todestriebs und der Vermittlung des Todes an andere.

Kurz: Alle Menschentat hat ihren terroristischen Kern. Aber: Dass dem so ist,
das ist erfahrbar und denkbar zu machen und kann im intellektuellen Erkenntnis-
ausdruck einen vorliufigen Aufenthalt finden.

An dieser Stelle warf Martin Bartelmus die folgenden Fragen auf, die ich abschlie-
Rend kurz beantworten méochte:

1. »Ist die Singularitit des Terrovaktes eigentlich noch von Bedeutung?«
Von Bedeutung ist diese als die besondere — und besonders schreckliche und er-
schreckende — Erfahrung des Allgemeinen.

2. »Oder ist nicht vielmehr durch die Serialisierung des Terrors, der immer wieder kommt, nur
in anderer Form, eine Metamorphose angesprochen, welche die Argumentation dieses Textes —
auch in Bezug auf die Serie — bekriftigt?«

Ja, genau so ist es.

3. »Welche Rolle spielt fiir die Serie und Ihre Konklusion, dass der Terrorakt zwar fiir die be-
teiligten Opfer ein einzigartiges Eveignis, aber in Bezug auf das Weltgeschehen eine Tat ist, die
sich wiederholen kann (und wahrscheinlich leider wird)?«

Auf diese Frage antworte ich zunichst wie folgt: Die Serie ist ein besonders expo-
niertes objektives Durcharbeiten des Verhiltnisses von Subjekt und Objektivitit. Sie
ist die formale — und auch inhaltliche, szenifizierte — Selbstdarstellung und Durch-
arbeitung des Darstellungs- und Reprisentationsgenres, in diesem Fall des Films:

3 Siehe hierzu auch: Christoph Weismiiller: »Siegfried lebt, lebt, lebt!« Der »Siegfried« bei Sabina
Spielrein, Carl Gustav Jung und Richard Wagner. Der Frauen Held, oder: Sabina Spielreins Entwiirfe
fiir eine Wirklichkeit des weiblichen Ceschlechts— von einem Mann notiert. Philosophie der Medien
IV. Disseldorf: Peras 2019.

- am 14.02.2026, 07:04:0¢

231


https://doi.org/10.14361/9783839464762-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Fernsehen

Todestriebwiederholung. Die subjektiven (Kérper-)Opfer sind noch nicht endgiil-
tig alle erbracht, es gibt — zu unserem Gliick — weiter die schuldigen und sterbli-
chen - und gattungsgeschichtlich ihrem Entsithnungsstreben iiberantworteten —
Koérper; und ebensowenig sind endgiiltig Opfer, Schuld, Sterblichkeit in den Din-
gen und Technologien gebannt und aufgehoben - und so dauern serienkonstitu-
tiv einzigartige Erlebnisse sowie Terror und Krieg, dieses objektive und konsumativ
daran das subjektive Ausagieren des Todestriebs, welches Ausagieren in der Film-/
Fernsehserie konsequent seine formale und inhaltliche Auf- und Durcharbeitung
findet.

Denn: Die »Dinge [haben] durchgehend Symptomcharakter und sind auf ihre Wieder-
holung — im Sinne der Reproduktion — ausgerichtet, und zwar zum Zweck der Wieder-
erreichung respektive Wiederherstellung ihres Grundes: Ausgerichtet sind siealso
aufihre Selbstbegriindung aus sich selbst. Die Rationalitit der Verdinglichung trigt
diese Bewegung, und zwar in Form der immanent fortkonzipierenden Wissenschaf-
ten, der Dinge-, Maschinen-, Technik- und weiteren Kulturproduktion inklusive al-
ler Tausch- und Warenférmigkeit. Diese Kulturproduktion zeichnet auch die For-
men sozialer Begegnungen als Verlebendigungen des gebannten Triebgeschehens
vor.« Genauer gesagt und damit den Anfang dieses Beitrags wiederaufnehmend:
Im Rahmen der Filmtechnik werden die traumatischen Situationen sowie deren Be-
arbeitung inszeniert, das Trauma und dessen Reprisentation werden erinnert und
auf Abstand, im technischen Medium, isoliert, wiederholt und fiir ein Durcharbei-
ten zur Verfiigung gestellt. Aber eine solche Televisionsserie ist nicht nur ein The-
rapeutikum, sondern sie ist selbst Teil des Traumas, wihrend sie zugleich die ex-
ternale Aufarbeitung und Simulation des Traumas leistet. Dergestalt imponiert im
Rahmen der filmischen Wiederholung des Traumas — als dessen externale Aufarbei-
tung und Simulation — das Aufkommen des Versprechens, sogar der Verheiflung,
die Entlastung von der subjektiven Betroffenheit konne durch solche dufiere, tech-
nische, objektive Aufarbeitung erreicht werden. Demgemif ist die Fernsehserie ih-
rer Form nach der materiell und technisch objektivierte Symptomkomplex, der als
kollektive Therapiearbeit imponiert, die sich vornehmlich als die Orientierung ihres
Publikums auf einen Konsum austrigt, der dazu neigt, sich mit der Produktion zu
verwechseln. Es steht also fiir die Menschheit weiterhin an, die Dinge durch solche
(Selbst-)Aufklirung davon zu therapieren, des gewalttitig aktionistischen Terrorak-
tes zu bediirfen, ohne davon Erlésung finden zu kénnen, dass die Dinge die Therapie
der Menschen notorisch bereits sind ...

- am 14.02.2026, 07:04:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839464762-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

