
ANTHROPOS

105.2010: 13–27

Zur wissenschaftlichen Rezeption des Fremden

Die australischen Aborigines in den Augen der Anthropologie
und Ethnologie des 19. und 20. Jahrhunderts

Corinna Erckenbrecht

Abstract. – This historical analysis shows how differently the
Australian Aborigines, the social structure of their society, their
physical appearance, their hunter-gatherer economy, and their
cultural artefacts were perceived, interpreted, and categorized by
European naturalists, (physical) anthropologists, missionaries,
and museum curators during the 19th and 20th century. Vari-
ous aspects of Aboriginal culture were emphasized in academ-
ic theories depending on the scientific paradigms prevalent at
the time and on the personal background of the respective au-
thor. This contribution suggests a new understanding of polyg-
amous hunter-gatherer societies in Aboriginal Australia, based
on new indigenous film material. [Australia, Aborigines, histori-
cal anthropology, evolutionism, physical anthropology, origin of
mankind, noble savage, polygamous society, cultural artefacts,
museum collections, culture history, structural functionalism,
original affluent society]

Corinna Erckenbrecht, Dr. phil. (Albert-Ludwigs-Universität
Freiburg 1992) in Ethnologie. – Zwischen 1994 und 2007 in
verschiedenen Projekten am Rautenstrauch-Joest-Museum für
Völkerkunde in Köln tätig, zuletzt Bearbeitung der Australi-
ensammlung im Zusammenhang mit dem wissenschaftlichen
Nachlass des physischen Anthropologen, Forschungsreisenden
und Sammlers Hermann Klaatsch. Lehraufträge, Publikationen
und seit 2008 Führung eines Ethnologischen Büros mit einer
Vielzahl wissenschaftlicher Dienstleistungen zu Australien und
Ozeanien. – Regionale Forschungsschwerpunkte sind Australi-
en und Ozeanien (Mikronesien). – Publikationen: siehe zitierte
Literatur.

1 Einleitung

Waren die australischen Aborigines das elendeste
oder das glücklichste Volk der Erde? Waren sie die
versprengten, auf australischem Boden degenerier-

ten Reste einer einstmals höherstehenden Kultur
oder könnte der fünfte Kontinent sogar als Ur-
sprung des Menschwerdungsprozesses, als “Urhei-
math des Menschengeschlechts” angesehen wer-
den? Waren seine Ureinwohner primitiv und wild
und verteilten sie sich scheinbar planlos über ein
herrenloses Gebiet, oder hatten sie ein ausgeklü-
geltes Territorialitäts- und auch Verwandtschafts-
system, das selbst Mathematiker staunen machte?
Konnte anhand ihrer ethnographischen Objekte ei-
ne relative Chronologie der Kulturabfolgen ermit-
telt werden, wie dies deutsche Museumswissen-
schaftler versuchten? Oder waren sie edle Wilde,
die als hervorragende Überlebenskünstler mit we-
nig Arbeitsaufwand ein zufriedenes Dasein auf
dem fünften Kontinent verwirklichen konnten? Der
vorliegende Beitrag1 will eine ganze Reihe impli-
zit wie explizit gesteuerter Wahrnehmungsmuster
bezüglich der australischen Aborigines vorstellen,
u. a. in Hinblick auf das prähistorische Alter der
Kultur, die Einordnung in evolutionistische und
kulturhistorische Stufen, die Nobilitierung ihrer
Lebensweise und die strukturfunktionalistische Er-
forschung ihrer Sozialorganisation. Dadurch kann
gezeigt werden, welche Fremdzuschreibungen die
Kultur der Aborigines im Rahmen verschiedener
theoretischer Strömungen der Anthropologie und

1 Vortrag anlässlich der 11. Zweijahrestagung der Gesellschaft
für Australienstudien vom 5.–7. Oktober 2008 an der Päd-
agogischen Hochschule in Karlsruhe.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-13 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:31:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-13


14 Corinna Erckenbrecht

Ethnologie erhielt, und wie diese von zeit- und
wissenschaftsgeschichtlichen Paradigmen geprägt
waren.

2 Rezeptionsperspektiven

Die Gesellschaft für Australienstudien stellte sich
für ihre Konferenz 2008 in Karlsruhe die Aufga-
be: “Australien verstehen”. Dies schließt – mei-
ner Ansicht nach – auch den Anspruch mit ein,
die Urbevölkerung Australiens, ihre Kultur, Gesell-
schaft und Geschichte sowie auch ihre kulturel-
len Artefakte zu verstehen. Doch wie können wir
sie richtig verstehen? Und wodurch können wir
sie verstehen? Welche Zugänge, welche Kenntnisse
und Wissenshorizonte stehen und standen uns dafür
zur Verfügung? Was wissen wir heute, was wusste
man zu Beginn des Kulturkontakts sowie in sei-
nem weiteren Verlauf? Welche zeithistorischen und
wissenschaftsgeschichtlichen Paradigmen prägten
das wissenschaftliche Verständnis von den australi-
schen Aborigines und welche unterschiedlichen In-
terpretationen brachten diese Paradigmen in ihrem
stetigen Wandel hervor?

Auch um unseren scheinbar selbstverständli-
chen Blick auf Australien und die Aborigines heute
zu begreifen, diesen Blick auch ein Stück weit zu
relativieren und in den Kontext einer längeren Ent-
wicklung zu stellen, ist es notwendig, in die Ge-
schichte zurückzuschauen und zu analysieren, wie
Australien und seine Urbevölkerung in der Vergan-
genheit wissenschaftlich wahrgenommen und ein-
geordnet wurde.

Zu diesem Zweck sollen eine Reihe von Prot-
agonisten aus der Anthropologie und Ethnologie
und ihre wissenschaftliche Rezeption der austra-
lischen Aborigines, ihre Forschungsmethodik und
Theorienbildung vorgestellt werden. Dabei werden
die zeithistorisch virulenten Strömungen, aber mit-
unter auch die ganz persönlichen Prägungen, die
diese Wissenschaftler implizit oder explizit beein-
flussten, mit einbezogen. An dieser Stelle sollen al-
lerdings einmal nicht die frühen ethnographischen
Klassiker wie Walter E. Roth, Baldwin Spencer
oder Francis Gillen repetiert werden, die zweifel-
los viel für die Erforschung der Aborigines-Kul-
tur getan haben. Vielmehr soll hier eine größere
Spannbreite aus der Anthropologie und Ethnolo-
gie aus zwei Jahrhunderten vorgestellt werden, die
auch allgemein weniger bekannte Wissenschaft-
ler bzw. deren Forschungsergebnisse und theoreti-
schen Schlüsse bezüglich der australischen Aborig-
ines präsentiert.

Vorab möchte ich betonen, dass es sich in allen

diesen Fällen um Fremdzuschreibungen handelt,
die nichts damit gemein haben, wie sich die aus-
tralischen Aborigines damals und heute selbst defi-
nier(t)en. Fast immer in ihrer Geschichte war es ih-
nen nicht möglich, die Deutungshoheit über ihre ei-
gene Kultur, Gesellschaft und Geschichte zu erlan-
gen, meist wurden sie durch andere dargestellt. Von
einem kritischen mehrstimmigen Diskurs, in dem
auch die Erforschten selbst eine Stimme erhalten,
sind wir immer noch weit entfernt. Die Erkenntnis
darüber, wie diese Fremddarstellungen von euro-
zentrischen und paradigmengesteuerten Deutungen
und Theorien geprägt waren, ist jedoch wesentliche
Voraussetzung, sich von solchen Fremdzuschrei-
bungen zu befreien, sie zu korrigieren und wider-
legen zu können. Nicht zuletzt dient dies auch der
Relativierung unseres eigenen, heutigen Blickwin-
kels auf die Aborigines und einer Analyse dessen,
was wir heute wahrnehmen und vor allem wie wir
es wahrnehmen, kurz: wie wir verstehen oder zu
verstehen meinen.

3 Gegensätzliche Urteile
der frühesten Quellen

Zur Einführung sollen zwei völlig gegensätzliche
Urteile bezüglich der australischen Ureinwohner
vorangestellt werden. Es handelt sich um Einschät-
zungen früher Seefahrer im 17. und 18. Jahrhun-
dert, die aus “first contact” Situationen entstanden
sind. Sie sollen die zwei gegensätzlichen Pole ver-
deutlichen, zwischen denen wir uns in der Folge
bewegen werden. Zum einen ist hier der britische
Seefahrer und Schriftsteller William Dampier zu
nennen (1651–1715), der 1688 und 1699 einige
Monate bzw. Wochen an der Westküste Australiens
verbrachte und der die dortigen Aborigines als das
“elendeste Volk der Welt” (s. u.) bezeichnete. Im
“Australian Dictionary of Biography” (n. d.) ergeht
folgendes Urteil über William Dampier und seine
Berührung mit Australien:

Dampier’s direct contribution to Australian history was
slight; indeed, his own impression of the west coast was
unfavourable, since it seemed to him to be a long series
of reefs and shoals behind which lay sandhills and barren
country, apparantly without water and inhabited by “the
miserablest People in the World.”

Ein anderer, uns allen wohlbekannter Seefahrer ist
James Cook (1728–1779), der im Frühjahr 1770
die Ostküste Australiens erkundete. Er schätzte,
ganz anders als Dampier, die Aborigines als glück-
liches Volk ein, da sie die Güter und materiellen Be-

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-13 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:31:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-13


Zur wissenschaftlichen Rezeption des Fremden 15

dürfnisse der westlichen Welt nicht kannten. Sein
berühmtes Zitat lautet:

From what I have seen of the Natives . . . they may appear
to some to be the most wretched People upon Earth; but
in reality they are far more happier than we Europeans,
being wholly unacquainted not only with the superfluous,
but with the necessary conveniences so much sought after
in Europe; they are happy in not knowing the use of them
(zit. in Stone 1974: 15).

Waren also die australischen Aborigines das elen-
deste oder das glücklichste Volk der Erde? Damit
soll die Spannbreite der Einschätzungen der indi-
genen Bevölkerung Australiens eröffnet werden, in
der wir uns im Folgenden bewegen wollen und in-
nerhalb derer ich die verschiedensten Theorien und
Antworten vorstellen möchte.

4 Charles Darwin: Ein empfindsamer
junger Mann “down under”

Auf seiner fünfjährigen Weltreise von 1831 bis
1836, die der berühmte Naturforscher Charles Dar-
win (1809–1882) in jungen Jahren unternahm und
die ihn u. a. zu den Galapagosinseln führte, machte
er im Januar 1836 auch Station in Australien – eine
Tatsache, die heute nicht mehr so bekannt ist. In
seiner Publikation über diese Zeit mit dem Titel
“Reise eines Naturforschers um die Welt”, erstmals
1844 erschienen, legt er in sehr anschaulicher und
auch empfindsamer Weise Zeugnis von seinen Rei-
seerlebnissen ab, die dem epochemachenden Werk
Georg Forsters, “Reise um die Welt”, 1778–1780
geschrieben bzw. erschienen, in keiner Weise nach-
steht.

Darwin traf an Bord der H. M. S. Beagle im Ja-
nuar 1836 in der jungen australischen Kolonie ein.
Er hielt sich in Sydney auf, reiste über die Blue
Mountains nach Bathurst und zurück, segelte an-
schließend nach Hobart auf Tasmanien und ver-
brachte abschließend einige Zeit am King George
Sound (Albany) in Westaustralien. Sein Urteil über
die junge britische Kolonie fiel bei seiner Ankunft
in Sydney zunächst positiv aus. Er schreibt:

Endlich warfen wir in der Bucht von Sydney Anker.
Wir fanden das kleine Wasserbecken von vielen großen
Schiffen besetzt und von großen Lagerhäusern umgeben.
Am Abend ging ich durch die Stadt und kehrte voll von
Bewunderung über die ganze Szene zurück. Es ist ein
äußerst großartiges Zeugnis für die Kraft der britischen
Nation. Hier haben zwanzig Jahre in einem viel weniger
versprechenden Land viele Male mehr getan, als eine
gleiche Zahl von Jahrhunderten in Süd-Amerika bewirkt
haben (2006: 297).

Und voll britischem Nationalstolz fügt er hinzu:
“Mein erstes Gefühl war, daß ich mir gratulierte, als
Engländer geboren zu sein” (Darwin 2006: 297).

Während seiner Reise ins Landesinnere trifft er
bei der Durchquerung der Blue Mountains zum ers-
ten Mal persönlich auf Aborigines. Seine Wahrneh-
mung ist ambivalent. Einerseits seien sie “in ihren
eigenen Künsten bewunderswert” (s. u.), anderer-
seits lebten sie ein derart unstetes und unsicheres
Leben, dass sie, wenn auch nicht auf der allerun-
tersten, so doch auf einer relativ niedrigen Stufe
der menschlichen Entwicklungsleiter anzusiedeln
seien:

Bei Sonnenuntergang begegneten wir einer Gesellschaft
von etwa zwanzig der schwarzen Eingeborenen, von de-
nen ein jeder in ihrer herkömmlichen Art und Weise ein
Bündel von Speeren und anderen Waffen trugen. Da-
durch, daß ich einem der anführenden jungen Männer
einen Schilling gab, wurden sie ohne Mühe aufgehalten
und warfen dann zu meiner Unterhaltung die Speere. Sie
waren alle teilweise bekleidet und mehrere konnten ein
wenig Englisch sprechen. Ihre Gesichter waren freund-
lich und angenehm und sie schienen bei weitem nicht so
gänzlich herabgekommene Wesen zu sein, als welche sie
gewöhnlich dargestellt werden. In ihren eigenen Künsten
sind sie bewundernswert (Darwin 2006: 298).

Und es folgen Beschreibungen des Speerwerfens
und Spurenlesens. Weiter schreibt Darwin zwar an-
erkennend, aber nun schon die in seinen Augen
abträglichen Elemente mit heranziehend:

. . . ich sah aus mehreren ihrer Bemerkungen beträchtli-
che Schärfe des Verstandes herausleuchten. Sie wollen
indes nicht den Boden kultivieren, oder Häuser bauen,
oder seßhaft bleiben, oder auch nur die Mühe sich geben,
eine Schafherde zu besorgen, wenn sie ihnen gegeben
wird. Im ganzen scheinen sie mir in der Zivilisation ei-
nige Grade höher zu stehen als die Feuerländer (Darwin
2006: 299).

Hier wird bereits die Weltsicht des kulturwissen-
schaftlichen Evolutionismus sichtbar, nach der al-
le Völker der Erde und alle ihre Errungenschaf-
ten in eine Entwicklung vom Niederen zum Hö-
heren, vom Einfachen zum Komplexen eingeordnet
werden. Das Hauptwerk in ethnologischer Hinsicht
dieser vor allem in der zweiten Hälfte des 19. Jahr-
hunderts vorherrschenden Theorie wurde 1877 un-
ter dem Titel “Ancient Society” (dt.: Die Urgesell-
schaft, 1891) von Lewis Henry Morgan veröffent-
licht, dem Mitbegründer der Ethnologie, der seine
eigenen Feldforschungen im nördlichen Amerika,
speziell unter den Irokesen, durchgeführt hatte. Von
der Stufe der Wildheit über die Barbarei bis hin
zur Zivilisation sah Morgan die klassischen Ent-

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-13 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:31:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-13


16 Corinna Erckenbrecht

wicklungsschritte einer jeden Gesellschaft, und in
dieses Raster könne letztendlich auch jedes zeitge-
nössische Volk anhand verschiedener Kriterien ein-
geordnet werden. Aufgrund auch der Berichte von
Darwin landeten die Feuerländer auf der untersten
Sprosse dieser als unumkehrbar aufgestellten Stu-
fenleiter.

Charles Darwin, zum Zeitpunkt seines Australi-
enaufenthalts ein empfindsamer junger Mann von
27 Jahren, schildert weiter seine Eindrücke, die er
bei seinem Besuch von Bathurst, landeinwärts jen-
seits der Great Dividing Range gelegen, gewinnt.
Hier werden die Erfahrungen des Kulturkontakts
und Kulturwandels schon mit verarbeitet:

Es ist sehr merkwürdig, in dieser Weise mitten in ei-
nem zivilisierten Volke eine Gruppe harmloser Wilder
zu sehen, die umherwandern, ohne zu wissen, wo sie
die Nacht schlafen werden, und welche ihren Lebens-
unterhalt durch das Jagen in den Wäldern sich verschaf-
fen. Wie die Weißen allmählich vorgerückt sind, haben
diese sich über das mehreren Stämmen gehörige Land
verbreitet. Obgleich letztere hierdurch von einer gleichen
Bevölkerung eingeschlossen werden, halten sie doch ih-
re alten Unterscheidungsmerkmale aufrecht und führen
zuweilen sogar Krieg miteinander. Bei einer derartigen
Begegnung, welche vor kurzem stattfand, wählten sich
die beiden Parteien, äußerst merkwürdig genug, die Mitte
des Dorfes von Bathurst zum Schlachtfeld. Dies war der
besiegten Partei von Nutzen, denn die fliehenden Krie-
ger nahmen ihre Zuflucht in den Baracken der Ansiedler
(Darwin 2006: 299).

Wie wir auch von anderen Autoren wissen, so
z. B. von Maximilian Buchner (1919), dem frühe-
ren Direktor des Völkerkundemuseums München,
der bei seiner Reise durch Nordqueensland 1888 ei-
ne ähnliche Situation beschreibt, zeigt sich, dass die
australischen Ureinwohner trotz aller äußeren Stö-
rungen zunächst ihre alten Strukturen, Verwandt-
schaftsverhältnisse und Fehden aufrechterhalten,
ungeachtet der angloeuropäischen Besiedlung ihres
Landes, die in ihren Augen hier vielleicht nicht
mehr ist als eine hinderliche – oder willkommene
– Kulisse. Der Druck von außen führt keineswegs
zu einer Homogenisierung nach innen und einer
panaustralischen Solidarisierung und Identitätsfin-
dung – zumindest damals noch nicht.

Charles Darwin kehrt von Bathurst zurück nach
Sydney und segelt von dort weiter nach Hobart
auf Tasmanien, wo er den Mount Wellington be-
steigt. Danach fährt die Beagle weiter nach Süd-
westaustralien. Schon recht ernüchtert von Austra-
lien schreibt er hier:

Die “Beagle” segelte von Tasmanien ab und erreichte am
sechsten des folgenden Monats [das wäre der 6. März

1836, C. E.] King-George’s-Sund, welches an der süd-
westlichen Ecke von Australien liegt. Wir blieben hier
acht Tage und haben während unserer ganzen Reise keine
langweiligere und uninteressantere Zeit verlebt (Darwin
2006: 309).

Trotz dieser angeblichen Langeweile beschreibt
Darwin hier die eindrücklichsten Szenen in Bezug
auf die Aborigines:

Ein großer Stamm von Eingeborenen, die weißen Kaka-
du-Leute genannt, machten zufällig der Niederlassung ei-
nen Besuch, solange wir dort waren. Diese Leute, ebenso
wie die, welche den zu King George’s-Sund gehörigen
Stamm bildeten, wurden durch das Anerbieten von ein
paar Faß Reis und Zucker überredet, eine große Corro-
bery oder Tanzgesellschaft abzuhalten. Sobald es dunkel
war, wurden kleine Feuer angezündet und die Leute fin-
gen ihre Toilette zu machen an, welche darin bestand,
daß sie sich in Flecken und Streifen weiß malten . . . Die
Kakadu-Leute und die King-George’s Sund-Leute bilde-
ten zwei verschiedene Parteien und tanzten meist sich
einander beantwortend. Der Tanz bestand darin, daß sie
entweder nach der Seite oder nach Indianerart hinterein-
ander auf einen freien Fleck liefen und den Boden, wie
sie zusammen marschierten, mit großer Gewalt stampf-
ten. Ihre schweren Fußtritte wurden durch eine Art von
Grunzen, durch das Zusammenschlagen ihrer Keulen und
Speere und von verschiedenen anderen Gestikulationen
begleitet, wie von dem Ausstrecken ihrer Arme und dem
Winden ihrer Körper (Darwin 2006: 310).

Nach dieser rein deskriptiven Wiedergabe des Ge-
sehenen urteilt Darwin (2006: 310):

Es war eine außerordentlich rohe, barbarische Szene, und
nach unserer Idee ohne irgendwelchen Sinn; wir beob-
achteten aber, daß die schwarzen Frauen und Kinder es
mit dem größten Vergnügen verfolgten . . . Alle schienen
aufgeräumt zu sein, und die Gruppen beinahe nackter
Figuren, im Scheine der glänzenden Feuer betrachtet, die
sich alle in einer widrigen Harmonie bewegten, boten
eine vollkommene Darstellung eines Festes unter den
niedrigsten Barbaren dar. Auf Feuerland haben wir viele
merkwürdige Szenen des Lebens der Wilden gesehen,
aber ich glaube niemals eine, wo die Eingeborenen so
aufgeräumt und so vollständig guter Laune waren. Nach-
dem der Tanz vorüber war, bildete die ganze Gesellschaft
einen großen Kreis auf der Erde und zum Entzücken aller
wurde nun der gekochte Reis und Zucker verteilt.

Nach den acht Tagen am King George Sound bei
Albany verlässt Charles Darwin Australien. Trotz
der obigen Schilderung dieser lebhaften und beein-
druckenden Szene ist der britische Wissenschaftler
insgesamt wenig von Australien und seinen Urein-
wohnern eingenommen. Er verabschiedet den fünf-
ten Kontinent mit folgenden Worten:

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-13 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:31:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-13


Zur wissenschaftlichen Rezeption des Fremden 17

Nach mehreren langweiligen Aufenthalten infolge von
schlechtem Wetter waren wir am 14. März froh, unseren
Bug zur Ausfahrt aus King-George’s-Sund und zur Fahrt
nach der Keeling-Insel zu richten. Lebe wohl, Australien,
du bist ein aufblühendes Kind und wirst zweifellos ein-
mal eine große Fürstin des Südens sein. Du bist aber zu
groß und ehrgeizig zur Liebe und noch nicht groß genug
zum Respekt. Ich verlasse deine Ufer ohne Kummer und
ohne Bedauern (Darwin 2006: 310).

5 Thomas H. Huxley: Darwins “Bulldogge”

Einer der ersten und größten Anhänger von Charles
Darwin und seiner später entwickelten bahnbre-
chenden Evolutionstheorie war der britische Bio-
loge, Zoologe und Philosoph Thomas Henry Hux-
ley (1825–1895). Nach dem Studium von Darwins
Hauptwerk “On the Origin of Species through Nat-
ural Selection” 1859 soll der britische Wissen-
schaftler ausgerufen haben: “How extremely stupid
not to have thought of that” (zit. in Leakey 1979:
11).

In der Folge entwickelte sich Huxley zu einem
vehementen Vertreter der Darwin’schen Theorien.
Er war ein wichtiger Multiplikator, da er durch sti-
listisch brillante Essays – er war im Übrigen der
Großvater des Schriftstellers Aldous Huxley – und
die Vermittlung komplexer naturwissenschaftlicher
Sachverhalte in Dialogform in der Lage war, wis-
senschaftliche Ideen auch einem breiten Publikum
verständlich zu machen. Die Verve, die er in die-
ser Angelegenheit entwickelte, trug ihm auch den
Spitznamen “Darwins Bulldogge” ein.

Huxley war von 1847 bis 1850 an Bord der
H. M. S. Rattlesnake nach Australien gereist und
hatte dort vergleichende morphologische und ana-
tomische Studien unter Aborigines durchgeführt.
Er war der erste, der Darwins Evolutionstheorie
konkret auf die Entwicklung der Menschheit an-
wandte und anhand von Beispielen durchdisku-
tierte. Huxley arbeitete im Zuge seiner australi-
schen Forschungen auch heraus, dass gewisse phy-
sische Charakteristika und steinzeitliche Artefakte
der australischen Aborigines Ähnlichkeiten mit de-
nen der Steinzeitmenschen Europas hätten (1863).
Durch seine Vergleiche zwischen den prähistori-
schen, paläolithischen Menschen Europas und re-
zenten Jäger-und-Sammler-Gruppen in Australien
lenkte er die Aufmerksamkeit auf den fünften Kon-
tinent als bedeutsamen Ort für die Anthropogenese
des Menschen – damals eines der großen unge-
lösten Rätsel der Wissenschaft: Wo, an welchem
Ort und unter welchen Bedingungen hatte sich die
Menschheit entwickelt?

Von dieser These Huxleys – in Verbindung mit
den ersten Hominidenfunden ab Mitte des 19. Jahr-
hunderts – war es nur noch ein kleiner Schritt, tat-
sächlich einen evolutionären Zusammenhang zwi-
schen den urzeitlichen, prähistorischen Europäern
und den urzeitlichen, zeitgenössischen Aborig-
ines Australiens anzunehmen. Könnten sich sogar
die allerersten Hominidenformen auf australischem
Boden entwickelt haben?

Diese angenommenen Ähnlichkeiten zwischen
den urzeitlichen Europäern und den australischen
Aborigines sollten wiederum einen deutschen Wis-
senschaftler sehr beeinflussen, und zwar den Hei-
delberger Urgeschichtler Otto Schoetensack.

6 Der Heidelberger Urgeschichtler
Otto Schoetensack und seine
“Out-of-Australia”-Theorie

Schoetensack (1850–1912), ursprünglich Drogist
und Chemiefabrikant, hatte ab 1883 an der Uni-
versität Freiburg studiert und sich 1904 an der Na-
turwissenschaftlich-Mathematischen Fakultät der
Universität Heidelberg habilitiert, wo er Dozent für
die Urgeschichte des Menschen wurde (vgl. W.
u. J. Schoetensack 1997). Mit seinem Namen ist
hauptsächlich die Ausgrabung und wissenschaftli-
che Bearbeitung des Homo heidelbergensis in den
Sanden von Mauer bei Heidelberg verknüpft, eines
menschlichen Unterkiefers einer ausgestorbenen
Art der Gattung Homo, dem ein Alter von 621.000
bis 568.000 (oder 528.000 bis 474.000 Jahren) zu-
geschrieben wird. Die Entdeckung und Hebung er-
folgte 1907, die erste wissenschaftliche Publikation
darüber veröffentlichte Schoetensack 1908.

Schoetensack war schon zuvor daran interes-
siert, Umstände und Bedingungen der Menschwer-
dung näher zu erforschen. Nach den bedeutenden
Hominidenfunden in Europa, aber auch in Asien
(Pithecanthropus auf Java), machte sich Schoeten-
sack um die Jahrhundertwende zum 20. Jahrhun-
dert verstärkt Gedanken darüber, von welchem
Kontinent der Beginn der Menschheitsentwicklung
ausgegangen sein könnte. Er gelangte zu der Auf-
fassung, dass der australische Kontinent die “Urhei-
math des Menschengeschlechts” bilde und begrün-
dete seine Meinung ausführlich in zwei Schriften
(1901, 1904).

Bereits 1897 hatte Schoetensack den Arzt, ver-
gleichenden Anatom und physischen Anthropolo-
gen Hermann Klaatsch kennengelernt, mit dem ihn
bis zu seinem Tod eine enge Freundschaft verband.
Mehrfach wird in Schoetensacks Artikel von 1904
auf Hermann Klaatsch verwiesen, was darauf hin-

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-13 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:31:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-13


18 Corinna Erckenbrecht

deutet, dass sich die beiden Wissenschaftler in ei-
nem engen Austausch über Schoetensacks These
befanden. Schon im Jahr 1901 hatte Schoetensack
Klaatsch in seine Theorie der Menschheitsentwick-
lung aus niederen Primatenformen unter den beson-
deren Bedingungen Australiens eingeweiht. In sei-
nem Nachruf auf Otto Schoetensack erinnert sich
Hermann Klaatsch:

Es war im Jahr 1901, als Schoetensack mich einmal in
feierlicher Weise darauf vorbereitete, er habe mir eine
neue Idee mitzuteilen. . . . dann eröffnete er mir seine
Idee, daß der Kontinent Australien die Urkeimzelle der
Menschheit sei: Ein dorthin auf Landbrücken verschlage-
ner Teil der Ur-Primaten sei unter den eigenartigen und
günstigen Bedingungen Australiens dort der Mensch-
werdung unterworfen worden (Nachruf von Klaatsch auf
Schoetensack o. J.).

So abwegig und abenteuerlich uns diese Theorie
heute erscheinen mag, so müssen wir bedenken,
dass die Wahrheit, soweit wir sie heute erkennen
können, noch viel abwegiger und abenteuerlicher
für den Zeitgeist des ausgehenden 19. und begin-
nenden 20. Jahrhunderts gewesen sein musste. Dass
der Europäer ein Afrikaner war, der über Asien
zu uns kam – das war damals jenseits aller Vor-
stellungskraft (und fand dementsprechend keinerlei
Niederschlag in der damaligen Literatur).

Hermann Klaatsch schloss sich dem definiti-
ven Urteil Schoetensacks über den Ursprung der
Menschheit in Australien zwar nie ganz an, ergriff
jedoch die Chance, am Beispiel der australischen
Aborigines Fragen zum Prozess der Menschwer-
dung näher untersuchen und womöglich klären zu
können. Da Schoetensack selbst aus gesundheitli-
chen Gründen die weite Reise nicht antreten konn-
te, schlug er Klaatsch vor, an seiner Stelle nach
Australien zu fahren und Beweise für diese Theo-
rie zu sammeln. Durch regelmäßigen Briefverkehr,
Austausch von Literatur, Hinweise auf neue In-
formationen und wissenschaftliche Diskussionen
wollte man sich im Verlauf der Reise im gemein-
samen Erkenntnisprozess unterstützen.2

2 Den wissenschaftlichen Nachlass Klaatschs von seiner Aus-
traliensreise, der heute noch in Privathand erhalten ist, habe
ich in den Jahren 2004–2007 im Rahmen eines von der
Fritz Thyssen Stiftung für Wissenschaftsförderung finanzier-
ten Forschungsprojekts am Rautenstrauch-Joest-Museum
für Völkerkunde in Köln bearbeiten können.

7 Hermann Klaatsch:
Der physische Anthropologe auf der Suche
nach der “Urheimath des
Menschengeschlechts”

Hermann Klaatsch (1863–1916) war nach Austra-
lien gekommen, um Beweise für die Anthropoge-
nese auf australischem Boden zu finden. Durch per-
sönliche Kontakte und finanzielle Förderung von
verschiedenen Seiten gelang es ihm, nicht nur die-
se Forschungen durchzuführen, sondern Austra-
lien von 1904 bis 1907 intensiv über drei Jahre
zu bereisen. Dabei gelangte er an vielen Stellen
auch in Kontakt zu Aborigines, sowohl in den be-
reits von den Kolonisten besiedelten Gebieten als
auch in extrem abgelegenen Landstrichen, in denen
die Aborigines noch kaum Kontakt zur Außenwelt
gehabt hatten (so z. B. im Golf von Carpentaria,
in Nordwestaustralien und auf der Melville-Insel).
Klaatsch stand gleichzeitig in Kontakt mit deut-
schen Völkerkundemuseen, die an der substantiel-
len Erweiterung der Sammlungsbestände ihrer zum
Teil gerade erst begründeten Häuser reges Interesse
hatten. Aus diesem Interesse und auch aus der Not
heraus, seine immer ausgedehntere Australienreise
finanzieren zu müssen, entwickelte sich Klaatsch
zum aktiven und kenntnisreichen Ethnographika-
sammler, der insgesamt eine über 2.000 Objekte
umfassende Kollektion von seiner dreijährigen Rei-
se mitbrachte.3

Wie war seine Sicht auf die australischen Urein-
wohner? Anfangs entsprach vieles nicht dem Bild,
das er sich im Vorhinein von ihnen und ihrer La-
ge in Australien gemacht hatte. Die Vertreibung
und Dezimierung der Aborigines insbesondere in
Queensland, ihre desolate Lage, wie sie sich “scheu
und verängstigt wie die Tiere” – so ein Originalzitat
Klaatschs aus einem seiner Briefe an Schoetensack
– in kleinen Rückzugsgebieten aufhielten sowie
die ungerechtfertigte skrupellose Gefangennahme
unter offensichtlich fadenscheinigen Gründen, wie
sie in Nordwestaustralien praktiziert wurde, empör-
ten ihn.

Vielfach beklagte er den Kulturverlust und die
bornierte Vorgehensweise der britischen Kolonis-
ten, was allerdings auch seinen antibritischen Res-
sentiments geschuldet war. Andererseits erlebte der
deutsche Wissenschaftler auch idyllische Stunden,
in denen er die Ureinwohner des fünften Kontinents
als Edle Wilden (s. u.) beschrieb, die stolz und frei

3 Diese befindet sich heute zum überwiegenden Teil im Rau-
tenstrauch-Joest-Museum in Köln, aber auch in den Völ-
kerkundemuseen in Leipzig, Hamburg und Warschau (vgl.
Erckenbrecht 2010).

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-13 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:31:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-13


Zur wissenschaftlichen Rezeption des Fremden 19

ihres Weges gingen. Für ihn waren die Aborig-
ines ein Teil der Natur, was sich in seinen For-
mulierungen “schwarze Naturkinder” oder “Kinder
der Wildnis”, oftmals ergänzt durch “unschuldige
Kinder der Wildnis”, ausdrückt (vgl. Erckenbrecht
2010). Der zivilisatorischen Übermacht seien sie
chancenlos ausgeliefert, und es blieben ihnen nur
einige wenige Rückzugsgebiete zum Überleben.

Klaatsch dachte in binären Gegensatzpaaren wie
“Wildnis – Zivilisation”, wobei letzterer, der west-
lichen Zivilisation, nicht unbedingt ein besseres
Zeugnis ausgestellt wurde. Im Gegenteil: oftmals
sympathisierte Klaatsch mit den “unschuldigen
Söhnen der Wildnis”, die ihre eigene Kultur ver-
suchten aufrechtzuerhalten. Mitunter stilisierte er
sie in seinen begeisterten Berichten auch zu Edlen
Wilden, was besonders bei seinem zweiwöchigen
Aufenthalt auf Melville Island im November 1906
zu bemerken ist. Bei seinem Aufenthalt in Dar-
win erhält Klaatsch zufällig Kontakt zu dem Büf-
feljäger Joe Cooper, der ihn mit zu seinem Camp
auf der Insel nimmt. Nach Durchfahren der Apsley
Strait, die die Melville-Insel von ihrer Schwester-
insel Bathurst-Insel trennt, macht Klaatsch in Be-
gleitung des Büffeljägers und einigen Aborigines
vom Festland an der Nordküste der Insel Station
und fährt entlang eines kleinen, mit Mangroven
zugewucherten Flusses bis zum Ende der befahr-
baren Strecke. Der Bruder von Joe Cooper, Harry,
steht hier mit Reit- und Packpferden bereit, und nun
geht es weiter landeinwärts zum Zentralcamp der
Coopers. Da sich auch weitere Aborigines von der
Melville-Insel aus dem Zentralcamp anschließen,
sind sie nun ein großer Zug von Menschen, den
Klaatsch in bunten Farben schildert:

Es war eine ganze Karawane, die sich in Bewegung setz-
te. Saemmtliche Schwarze begleiteten uns, wir liessen
das Schiff, nachdem es gut zugedeckt worden war ohne
jegliche Aufsicht zurück. Die Schwarzen vom Festlande
schienen mit den “Myalls” [= Fremd- und Eigenbezeich-
nung für traditionell lebende Aborigines, C. E.] der Insel
in bestem Einvernehmen zu stehen. Sie folgten alle unter-
mischt, im Ganzen wohl an die Hundert Koepfe, Maen-
ner, Weiber und Kinder. Die meisten trugen irgendetwas,
mein Gepaeck, Provision oder ihre Waffen. Andere führ-
ten die Packpferde. Ein kleiner Junge von c. 6. Jahren
war auf eines der Reitpferde gesetzt worden. Ein Lappen
roten Tuches flatterte von seinem Halse. Er sass so stolz
und sicher auf seinem Rosse, als sei er ein Koenigssohn
(Manuskript Klaatschs o. J. / M II, K XI: 29f.).

Endlich erreichen sie ein Plateau, von dem es hin-
unter in ein kleines Tal geht, wo das zentrale Camp
der Gebrüder Cooper liegt. Auf Klaatsch macht
der erste Anblick dieses Orts einen immensen Ein-

druck, und er schildert ihn in seinem unveröffent-
lichten Manuskript in idealisierenden Worten:

Freudig begrüsste ich das Bild, welches sich nach dem
Durchreiten des Wassers darbot. Die Thalmulde war
bestanden mit Eucalyptus-Baeumen von Riesenhoehe,
waehrend die malerischen Pandanus-Palmen das Un-
terholz bildeten. Zwischen den weissen Staemmen der
“Gumtrees” erschienen kleine Rindenhütten, – aus dem
schwarze Gestalten auftauchten um uns und ihre Ge-
nossen zu begrüssen – wir waren im Central-Camp an-
gelangt. Niemals werde ich den Zauber dieser Staette
vergessen, welche ganz genau der Idealvorstellung ent-
sprach, die ich mir bevor ich einen australischen Schwar-
zen gesehen hatte, mir von ihrem Heim im Busch con-
struiert hatte. Abgeschieden von der Welt, geschützt ge-
gen die Gluth der Tropensonne athmete diese Staette ei-
nen wunderbaren Frieden. Hier stoert noch nichts den
vollen Lebensgenuss, dem sich die schwarzen Natur-
kinder im Zustande der Wildheit hingeben (o. J. / M II,
K XI: 30f.).

Dies ist eines der explizitesten Urteile Klaatschs
über die Nobilitierung der Aborigines zu Edlen
Wilden. Insbesondere in Nordaustralien, gegen En-
de seiner Reise, beschreibt er diese positiven Emp-
findungen und Werturteile, wohingegen sich in an-
deren Teilen Australiens auch durchaus abträgliche
Beurteilungen herausbilden – ein insgesamt sehr
komplexes Bild, das hier nur ansatzweise portrai-
tiert werden kann.

8 Der elsässische Missionar François-Xavier
Gsell – der “Bischof mit den 150 Bräuten”

Wenige Jahre nach Klaatsch ist ein christlicher
Missionar auf der benachbarten Insel Bathurst tä-
tig. Er ist zwar kein Wissenschaftler, seine publi-
zierten Lebenserinnerungen (Gsell 1956) ermögli-
chen uns jedoch tiefe Einblicke in seine Rezep-
tion der australischen Aborigines und sollen im
Rahmen dieses Beitrags mit herangezogen werden.
Es handelt sich um den elsässischen Herz-Jesu-
Missionar François-Xavier Gsell (1872–1960), der
von 1911 bis 1938 eine Missionsstation auf der
Bathurst-Insel betrieb (Nguiu). Er sieht sich zu äu-
ßerst ungewöhnlichen Eingriffen in die traditionel-
le Sozialstruktur genötigt, um seinem Missionsan-
liegen zum Erfolg zu verhelfen (vgl. Erckenbrecht
1997). Dabei führt er besonders die Verbesserung
der Situation der Aborigines-Frauen ins Feld, die
seiner Meinung nach in polygamen, gerontokrati-
schen Ehen zum Spielball alter Greise werden.

Anfänglich schildert Gsell die in seinen Augen
annähernd egalitäre Gesellschaftsstruktur der Tiwi,

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-13 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:31:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-13


20 Corinna Erckenbrecht

der Ethnie auf den Inseln Melville und Bathurst, in
Worten, die auch eine gewisse Bewunderung mit
anklingen lassen:

Die Eingeborenen sind sich alle gleichgestellt. Es gibt
weder Wohlgeborene noch Untertanen, weder Arme
noch Reiche, weder Herren noch Knechte, weder Ar-
beitgeber noch Arbeitnehmer, weder Bürger noch Pro-
letarier, weder Edle noch Leibeigene, weder Mächtige
noch Schwache. Alle sind Krieger, Jäger und Könige
(1956: 34).

Und an anderer Stelle betont er noch einmal: “Jeder
ist König” (Gsell 1956: 30).

Die nichtsesshafte, wildbeuterische Lebenswei-
se als Jäger und Sammler, bei der stets aufs Neue
Nahrung gesucht werden muss und auf keine ver-
lässlichen Vorräte zurückgegriffen werden kann,
schildert er jedoch schon in kritischen Worten. Er
beschreibt das so:

So irrten sie fortwährend auf der Nahrungssuche umher,
waren zum Nomadentum verdammt und verstrickten sich
damit in einen “circulus vitiosus” – wie ein Reisender,
der stundenlang im Kreise herumgeht. Hier reihen sich
die Stunden tausendfach aneinander, der Kreis hat ei-
nen Flächeninhalt von tausenden von Quadratkilometern,
aber das Treten am Ort und das Fehlen eines tatsächli-
chen Fortschrittes bleiben sich gleich (1956: 21).

Obwohl sich seine Missionsstation bald um einen
Pater und zwei Ordensschwestern erweitert und
die bereits aus mehreren Häusern bestehende Sied-
lung auf ein günstigeres Gebiet im Landesinneren
verlegt wird, kann Vater Gsell in den ersten zehn
Jahren keinen einzigen erwachsenen Tiwi für das
Christentum gewinnen. Auch quittieren die Tiwi
die umtriebigen Aktionen des Missionars mit gro-
ßem Unverständnis, so vor allem das Häuserbau-
en, Brunnengraben und das Roden des Urwalds für
den Ackerbau. Als ihnen Gsell erklären will: “Hier
sollen eines Tages Pataten und Früchte wachsen”,
antworten die Tiwi entgeistert: “Aber die wachsen
doch schon im Wald, dafür braucht man keine Bäu-
me auszureißen!” (Gsell 1956: 59f.). In der Fol-
ge benutzen sie die Zaunpfähle des Gartengrund-
stücks als Feuerholz und verzehren die auf dem
Feld gepflanzten Früchte, da ihnen Gsells Maßnah-
men als schreckliche Verschwendung erscheinen.
Interessant ist auch anzumerken, dass der Sinn für
individuellen Landbesitz bei den Tiwi offenbar äu-
ßerst ausgeprägt war: Als einmal ein Stück Wald
gerodet werden soll, um Felder anzulegen, stöhnt
Gsell darüber, dass dafür erst jeder einzelne Be-
sitzer jedes Baumes um Erlaubnis gefragt werden
muss (1956: 68).

Gsell sieht sich bei seinem Missionsanliegen
mehreren Problemen gegenüber. Eines der elemen-

tarsten ist die polygame Heiratsstruktur der Tiwi.
Um Konvertiten zu gewinnen, muss Gsell zuerst
die Polygamie abschaffen, denn die Aufnahme neu-
er Mitglieder in die christliche Kirche ist nicht
möglich, solange sie in polygamen Familien le-
ben. Gsell, der die Aborigines-Männer oft als “al-
te Teufel”, “widerliche, alte Kerle”, oder “schwar-
ze Kaminfegergesichte” bezeichnet (vgl. Ercken-
brecht 1997: 314), beobachtet, dass bereits junge
Mädchen oder sogar Babys an ältere Männer als
Ehefrauen gegeben werden. Zehn Jahre nach der
Gründung seiner Missionsstation ergibt sich dann
zum ersten Mal eine Gelegenheit für Gsell, in die
bestehenden Heiratsregeln und -kontrakte der Tiwi
einzugreifen. Als wieder einmal ein “struppiger,
widerlicher Kerl” (Gsell 1956: 89) aus dem Busch
auftaucht, um ein auf der Missionsstation aufgezo-
genes Mädchen als Ehefrau für sich zu reklamie-
ren, wirft sich diese in die Arme des Missionars
und fleht ihn um Hilfe an. Nach vielen Drohungen
und Verhandlungen entschließt sich Gsell, dieses
Mädchen dem alten Mann abzuhandeln, indem er
ihn mit allerlei Gütern aus seinem Magazin besticht
(darunter auch ein “Teetopf ‘dernier cri’” [Gsell
1956: 91]). Dieser “Mädchenkauf” spricht sich wie
ein Lauffeuer im Busch herum und bald bekommt
Gsell weitere Frauen, Mädchen und sogar Babys
angeboten. Da Gsell diese Mädchen in den meis-
ten Fällen auch “erwirbt”, umfasst seine Schar an
“Brautjungfern” bald 150 Tiwi-Mädchen.

Gsell verband mit diesem Mädchenkauf die Vor-
stellung, dass die jungen Frauen sich später selbst
einen gleichaltrigen Partner ihrer Wahl aussuchen,
ihn in einer christlichen Eheschließung heiraten
und fortan monogam mit diesem zusammenleben
sollten. Daraus würde dann eine neue christliche
Urgemeinde unter den Aborigines entstehen. Da-
mit eine solche Verbindung aber von dem Missio-
nar wirklich gesegnet werden konnte, mussten die
Brautpaare viele Bedingungen erfüllen: Sie muss-
ten den christlichen Glauben und Katechismus
verstehen, annehmen und vertreten, alle polyga-
men Eheverträge sowie die Verbindungen zu ih-
ren Schwiegereltern abbrechen, einen sesshaften
Lebenswandel begründen, regelmäßig arbeiten –
möglichst auf den von Gsell angelegten Plantagen
– und ihre Kinder taufen lassen, christlich erziehen
und keine Eheverträge für sie abschließen. Ganz
abgesehen davon, dass die Einhaltung dieses lan-
gen Katalogs für viele Beteiligte äußerst schwierig
war, so war für solch eine Gemeinde an Urchristen
in der weißen australischen Gesellschaft gar kein
Platz vorgesehen. Aufgrund der bewussten oder un-
bewussten Diskriminierung eröffnete sich den sol-
cherart gewandelten Aborigines meist keine Tür in

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-13 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:31:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-13


Zur wissenschaftlichen Rezeption des Fremden 21

die weiße Gesellschaft, wobei gleichzeitig die Tür
in die schwarze Gesellschaft durch die Maßnah-
men des Missionars für immer zugeschlagen wor-
den war:

Die Alten versicherten . . . ausdrücklich, sie [= die jungen
Aborigines, C. E.] seien aus der Stammesgemeinschaft
endgültig ausgeschlossen und würden nie mehr aufge-
nommen werden, selbst wenn sie das verlangen sollten
(Gsell 1956: 85).

9 Die Kölner Museumswissenschaftler
Foy und Graebner
und “Die Methode der Ethnologie”

Während in Australien Forscher die “Urheimath
des Menschengeschlechts” suchten und Missiona-
re zu neuen, ungewöhnlichen Maßnahmen griffen,
ergab sich auch in Europa, wie schon in Zusam-
menhang mit Hermann Klaatsch erwähnt, eine neue
Situation für die noch junge Wissenschaft Ethnolo-
gie. Durch einzelne Entdeckungs- und Forschungs-
reisende, durch gezielt ausgesandte sowie auch
durch interessierte Kolonialbeamte in den deut-
schen überseeischen Kolonien kamen bedeutsame
ethnographische Sammlungen aus allen Erdteilen
zusammen. Zeitgleich befand man sich in der Grün-
dungsepoche der europäischen Völkerkundemuse-
en, die nicht selten in städtischem Besitz waren
(vgl. Penny 1998). Durch Sammler- und Stifter-
persönlichkeiten, die ihrem Heimatort verbunden
waren, wurde die Entstehung neuer Sammlungsbe-
stände gefördert und in kommunale Obhut gege-
ben, was wiederum zur Entstehung entsprechend
repräsentativer Bauten und der Betreuung durch
Fachwissenschaftler führte. Diese jungen Völker-
kundemuseen mit ihren Direktoren wollten durch
möglichst umfangreiche Erwerbungen ihre begin-
nenden Sammlungsbestände substantiell erweitern,
und standen dabei auch unter Konkurrenzdruck mit
anderen Häusern, die ebenfalls expandierten.

Darüber hinaus wurden außereuropäische Völ-
ker und Kulturen als rapide vom Aussterben be-
droht wahrgenommen, und man wollte “retten,
was zu retten ist”. Die Theorie des unausweichli-
chen Untergangs von Naturvölkern, die “doomed
race theory”, wie der australische Historiker Rus-
sell McGregor dies in seinem gleichnamigen Buch
(1997) sehr gut herleitet, war in vollem Schwange.
Dabei muss man sich den Eindruck vergegenwärti-
gen, den die eigene rapide Entwicklung der zurück-
liegenden Jahrzehnte in Europa hinterlassen hatte:
Industrialisierung, technischer Fortschritt, demo-
graphisches Wachstum sowie die räumliche Aus-

breitung im Zuge des Kolonialismus ließen die
Ureinwohnervölker als versprengte (oder zusam-
mengetriebene) Reste erscheinen, die dieser tech-
nologischen Überlegenheit und diesem Expan-
sionsdrang letztlich nicht gewachsen sein würden.
Durch die ethnographische Sammeltätigkeit wollte
man nun die schönsten oder repräsentativsten Güter
jener Völker retten, die man größtenteils als dem
Untergang geweiht ansah.

Der Versuch, angesichts der neu angehäuften
ethnographischen Schätze in den Völkerkundemu-
seen auch hierfür eine wissenschaftliche Systema-
tik zu entwickeln, führte zu Beginn des 20. Jahr-
hunderts zu verschiedenen Theorieansätzen, die
zum Teil auch im Kölner Völkerkundemuseum
entwickelt wurden. 1911 veröffentlichte der wis-
senschaftliche Mitarbeiter und spätere Direktor
des Rautenstrauch-Joest-Museums, Fritz Graebner
(1877–1934), sein Buch “Methode der Ethnolo-
gie”, in dem er eine kulturhistorische Methodik
entwickelte. Noch teilweise dem evolutionistischen
Gedankengut des 19. Jahrhunderts verhaftet, nach
dem sich alles vom Einfachen, Niedrigen zum
Komplexen und Höheren entwickelt, wurde an-
hand der Typologie, Variationsbreite und geogra-
phischen Verbreitung der ethnographischen Objek-
te eine zeitliche Abfolge der Kulturen – zum Teil
in weltweitem Maßstab – geschaffen (vgl. Röss-
ler 2007). Auf der Skala einer relativen Chronolo-
gie sollte ein “Früher” oder “Später” verschiedener
Kulturen festgemacht werden, wobei die Typologie
der ethnographischen Objekte als Indikator diente.
Auf diese Weise glaubte Graebner, eine Geschichte
jener schriftlosen und vermeintlich geschichtslosen
Völker schreiben zu können, die man in fremden
Erdteilen erforscht hatte – eine damals total un-
gewöhnliche und auch sehr progressive Idee, die
es Museumskuratoren zudem erlaubte, aus dem
Kramladen ihrer staubigen Magazine in das Ram-
penlicht ethnologischer Theorienbildung zu treten.

Diese kulturhistorische Vorgehensweise schuf
für Australien angenommene Kulturschichten wie
die “altaustralische Kultur”, die “Bumerangkultur”,
die “totemistische Kultur” sowie weitere Vor-
und Nachfolgekulturen. Der erwähnte Fritz Graeb-
ner stellte in dem Beitrag “Zur Kulturgeschich-
te der Melville-Insel” (1913) das Kontingent der
Sammlungsstücke von der Melville-Insel aus der
Klaatsch’schen Australiensammlung vor und hob
diese spezielle Kollektion als “museales Unicum”
(Graebner 1913: 1) hervor. Sie beinhaltet Schmuck-
sachen, Gefäße, Waffen, Musikinstrumente und
Teile von Grabpfosten, die im Verlauf des Arti-
kels vorgestellt und abgebildet werden. Diese Ein-
führung konzentriert sich stark auf die Formge-

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-13 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:31:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-13


22 Corinna Erckenbrecht

bung, die Herstellungstechnik und die verwende-
ten Materialien, wohingegen der eigentliche Ver-
wendungszweck der Objekte in der einheimischen
Kultur kaum Erwähnung findet – ein wesentlicher
Kritikpunkt an dieser theoretischen Richtung. Da-
nach werden Vergleichsobjekte aus anderen Tei-
len Australiens oder aus anderen Ethnien und Kul-
turen auf der Welt angeführt und versucht, Ver-
gleiche und Analogien herauszuarbeiten. Anschlie-
ßend werden die Objekte den verschiedenen an-
genommenen Kulturschichten zugeordnet. So ge-
hören laut Graebner etwa Klangstäbe und Gürtel
zu einer “altaustralischen Kultur” (1913: 7f.), da
sie nirgendwo anders als in Australien vorkämen,
wohingegen er Speerschleuder, Speere, ein Blas-
horn (= Schneckenhorn) sowie die Ornamentik der
Grabpfosten einer angenommenen “totemistischen
Kultur” zuordnet (1913: 9). Bei weiteren Objekten,
etwa dem Kampfschmuck, falle eine solche Zu-
ordnung hingegen schwer, so Graebner, da Analo-
gien aus anderen Gebieten fehlten. Ebenso stünden
die Grabpfosten selbst als Solitäre da, weil kei-
ne Vergleiche aus anderen Kulturen gefunden wer-
den könnten. Abschließend werden Fragen der Kul-
turverbindungen zu anderen Völkern, des Modus
der Aufnahme neu eindringender Kulturelemente
oder der sekundären Weiterverbreitung nach er-
folgter Amalgamierung verschiedener Kulturkom-
plexe diskutiert, die aber aufgrund fehlender Kennt-
nisse nicht beantwortet werden können.

Auch der damalige Direktor des Rautenstrauch-
Joest-Museums, Willy Foy (1873–1929), theore-
tisiert über das Objekt einer Spindel (1909a), die
von Klaatsch in Nordwestaustralien auf der Missi-
onsstation der Pallottiner in Beagle Bay gesammelt
worden war und die sich heute im Kölner Museum
befindet. Die Spindel besteht aus einem auf einen
längeren Stab aufgesteckten Kreuz aus spitzovalen
Brettchen, die in ihrer Formgebung und Bemalung
den tjurunga (ovalen Sakralobjekten aus Holz oder
Stein), in ihrer Ornamentierung den spitzovalen
Parierschilden aus Beagle Bay in Nordwestaustra-
lien ähneln. Foy erklärt die Verwendungsweise der
Spindel und die Besonderheiten im Vergleich zu
typologisch ähnlichen Objekten wie der Garnwinde
und der Drehhaspel. Dann theoretisiert er über die
kulturgeschichtliche Stellung der Spindel in Aus-
tralien und vermutet, dass sie mit einem “der äl-
testen Kulturströme, mit der Bumerang- oder To-
temkultur, nach Australien gekommen” sei (Foy
1909a: 228). Eine eigenständige Entwicklung von
Spindeln in Nordwestaustralien durch die örtlichen
Aborigines schließt Foy hingegen aus, da sich auch
noch in anderen Regionen in relativer Nähe, so z. B.
im malayischen Archipel, verwandte Formen fin-

den ließen und damit ein kultureller Transfer anzu-
nehmen sei.

Mit den Publikationen von Foy (1909b, c; 1913)
und Graebner und später mit Veröffentlichungen
der kulturhistorischen Wiener Schule wird diese
theoretische Richtung bis etwa 1940 ihren Höhe-
punkt erreichen, verliert jedoch später wieder an
Relevanz für das Verständnis der materiellen Kul-
tur indigener Völker und die Arbeit von Museums-
wissenschaftlern. Die mitunter stark konstruierten
Kulturschichten und Kulturkreise sind zum einen
absolut fiktiv, zum anderen wird dem kulturellen
Kontext und dem konkreten Verwendungszweck
der Objekte in der einheimischen Kultur keiner-
lei Beachtung geschenkt. Die Bedeutung kulturel-
ler Artefakte für das profane wie zeremonielle Le-
ben indigener Völker, speziell hier der Lebensweise
und der Religionsausübung der Aborigines und ih-
rem metaphysischen Verständnis der Umwelt, wird
nicht aufgegriffen. Als Hilfe zum Verständnis einer
fremden Kultur war diese “Methode der Ethnolo-
gie” letztlich doch wenig geeignet.

10 Der britische Sozialanthropologe und
Strukturfunktionalist
A. R. Radcliffe-Brown: “Anarchy Brown”

Seit Ende des 19. Jahrhunderts hatten zwei Strö-
mungen die Anthropologie und Ethnologie in
Deutschland beherrscht, wie die vorangegangenen
Beispiele zeigten: der Evolutionismus und die kul-
turhistorische Schule. In den ersten Jahrzehnten
des 20. Jahrhunderts wurde dann ein dramatischer
Schwenk eingeleitet durch die neue Strömung des
Funktionalismus. Danach sollten nicht mehr “die
Kultur” oder “die kulturellen Artefakte” untersucht,
sondern sich der “Sozialstruktur” und der Unter-
suchung der “Gesellschaft” als Ganzer zugewandt
werden. Es sollte nun auch nicht mehr historisch
vorgegangen, sondern unter Vernachlässigung zeit-
licher Tiefe versucht werden, den Ist-Zustand einer
Gesellschaft in ihren Funktionen, Institutionen und
Strukturen zu erforschen. Begründer dieser neu-
en sogenannten “British Social Anthropology” wa-
ren zum einen Bronislaw Malinowski, der auch als
Begründer der ethnologischen Feldforschung gilt,
sowie sein Counterpart, der britische Ethnologe
und Begründer des Strukturfunktionalismus A. R.
Radcliffe-Brown.

Letzterer, Alfred Reginald Radcliffe-Brown
(1881–1955) soll hier besonders in den Vorder-
grund gerückt werden, da er von 1910 bis 1912
ethnologische Feldforschungen in Westaustralien
durchführte und von 1925 bis 1930 den ersten

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-13 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:31:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-13


Zur wissenschaftlichen Rezeption des Fremden 23

Lehrstuhl für Ethnologie an der Universität in
Sydney innehatte. Außerdem begründete er 1930
die heute noch einflussreichste ethnologische Zeit-
schrift Australiens, Oceania, die er 1930 bzw.
1931 gleich mit seinen eigenen bahnbrechenden
Arbeiten zur Sozialstruktur australischer Aborig-
ines-Gruppen bestückte.

Radcliffe-Brown lehnte die historische Ethno-
logie und auch die Untersuchung von “Kultur”
als solcher ab. Die historische Ethnologie sei rein
spekulativ, pseudo-historisch, zu psychologisch-
individuell und letztlich unwissenschaftlich, da zu
oft Daten und Fakten fehlten. Die historische Eth-
nologie habe keinen praktischen Wert und beste-
he nur aus rein akademischem Interesse. Des Wei-
teren sei “Kultur” eine viel zu vage Begriffskon-
struktion, als dass man sich mit ihrer Definition
und Erforschung verzetteln sollte. Um Kenntnisse
über die menschliche Gesellschaft zu vergrößern,
müsse man vielmehr systematische Untersuchun-
gen über die Beziehungen verschiedener Formen
sozialen Lebens betreiben. Ausgangspunkt dieses
funktionalistischen Ansatzes ist die Tatsache, dass
Menschen in sozialen Beziehungen zusammenle-
ben, welche Netzwerke darstellen, in denen sich
jeder Mensch an einem ganz bestimmten Punkt und
aus ganz bestimmten Gründen befindet. Aus die-
ser empirischen Realität müssten die Regeln einer
Gesellschaft abstrahiert werden, ihre Struktur und
ihre internen Institutionen. Diese ließen sich dann
vergleichen, und nur so ließen sich letztendlich all-
gemeingültige Gesetzmäßigkeiten herleiten. Dem
Wissenschaftler ging es also im Kern um die Fra-
ge, was eigentlich das Typische an menschlichen
Gesellschaften, und nicht, was das Besondere an
dieser oder jener Kultur sei.

Radcliffe-Brown leistete Wesentliches zur Er-
fassung der Sozialstruktur der australischen Abo-
rigines und der Definition der entsprechenden Ter-
minologie (1952). Obgleich auch schon frühere
Autoren auf verschiedene Phänomene der indige-
nen Sozialstruktur gerade in Westaustralien hin-
gewiesen hatten (so zum Beispiel Daisy Bates
[1914, 1938], s. u.) wurde die australische Urbe-
völkerung ab Radcliffe-Brown nicht mehr als be-
liebiges Grüppchen von Menschen angesehen, das
sich mal hier und mal dort aufhielt und dessen Zu-
sammensetzung im Grunde beliebig und damit irre-
levant war. Vielmehr arbeitete der Wissenschaftler
heraus, dass seinen Forschungen zufolge alle For-
men des australischen Verwandtschaftssystems im
Grunde Variationen ein und desselben “Themas”
sind und die Grundlagen der Gesellschaft aus Fa-
milie, Horde und Stamm bestehen, die jeweils nach
eindeutigen verwandtschaftssoziologischen Termi-

ni bestimmt werden können. Radcliffe-Brown ist
besonders durch seine Definition des Begriffs der
Horde als patrilokaler, patrilinearer und exogamer
Verwandtschaftsgruppe bekannt geworden. Auch
die Erkenntnisse über die Heiratsklassen bzw. moi-
eties, sections und subsections, die das Heiratssys-
tem der australischen Aborigines bestimmen, sowie
das klassifikatorische Verwandtschaftssystem und
solche Konstrukte wie der für das Heiratssystem
immens wichtigen “klassifikatorischen Kreuzcou-
sine” basieren auf Radcliffe-Browns wissenschaft-
lichen Ergebnissen.

Auch wenn seine relativ starren Schemata später
zum Teil verworfen, zum Teil erweitert und modi-
fiziert wurden, so ist es Radcliffe-Brown zu ver-
danken, dass ein konkretes, praktisches Verständ-
nis davon gewonnen wurde, wie die Sozialstruk-
tur der Aborigines funktioniert(e). Ob dies immer
und überall im indigenen Australien so anzutref-
fen war und wie der britische Wissenschaftler seine
Daten in Australien erworben hatte – dies war Ge-
genstand heftiger kontroverser Diskussionen. Hier
spielen insbesondere die Vorwürfe der irischstäm-
migen Forscherin, Journalistin und Schutzbeauf-
tragten der Aborigines in Westaustralien, Daisy
Bates (1859–1951), eine wichtige Rolle, die ihn
auch persönlich des Plagiats bezichtigte (vgl. White
1980–81: 209). Auch war Radcliffe-Brown trotz
aller Ablehnung nicht ganz frei von evolutionisti-
schem Denken, denn seine Modelle konnten nur
bei “primitiven” Völkern erforscht werden, da hier
die unmittelbaren Beziehungen, in denen die Men-
schen zueinander stehen, noch nicht von der moder-
nen, hochkomplexen Zivilisationsgesellschaft über-
formt worden waren.

Der britische Wissenschaftler war, wie un-
schwer zu erkennen ist, von der Soziologie be-
einflusst, insbesondere von den französischen So-
ziologen Emile Durkheim, Marcel Mauss und Au-
guste Comte. In seiner Jugend war A. R. Rad-
cliffe-Brown, damals einfach noch A. R. Brown,
auch von anarchistischen Ideen begeistert, was ihm
den Spitznamen “Anarchy Brown” eintrug. Dieser
anarchistische Ansatz muss bei der Strenge sei-
ner strukturfunktionalistischen Schemata zunächst
überraschen. Aber unter den vielen verschiedenen
Spielarten des Anarchismus befinden sich auch sol-
che, die Modelle für herrschaftsfreie Gesellschaf-
ten meinten beobachtet zu haben oder entwerfen
zu können. Besonders einflussreich war hier der
russische Anarchist P. A. Kropotkin (1842–1921),
der sich während seiner Armeezeit in ein sibiri-
sches Kosakenregiment in der neu eroberten Amur-
Region hatte versetzen lassen. Dort hatte er das Le-
ben einfacher Gesellschaften, die ohne Herrschaft

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-13 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:31:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-13


24 Corinna Erckenbrecht

und zentrale Autorität funktionierten, beobachten
können, was ihn zweifellos in der Entwicklung sei-
ner anarchistischen Theorie beeinflusste. In seinen
Memoiren schreibt er darüber:

Die fünf Jahre, die ich in Sibirien zubrachte, waren für
mich eine Erziehung in wirklichem Leben und menschli-
chem Charakter. . . . Ich hatte reichlich Gelegenheit, die
Bauern, ihre Lebensweise und Gewohnheiten, im tägli-
chen Leben zu beobachten, und noch mehr Gelegenhei-
ten zu erkennen, wie wenig die staatliche Verwaltung,
auch wenn sie von den besten Absichten beseelt war,
ihnen zu bieten vermochte (Kropotkin 2002: 192).

Als Ziel seiner Lehre vom kommunistischen Anar-
chismus kann gelten – und damit leite ich über zum
nächsten und letzten Kapitel:

. . . alle Regierungsformen abzuschaffen und eine “freie
Föderation der Gruppen von Produzenten und Konsu-
menten” aufzubauen. Die Produktion der notwendigen
Bedarfsgegenstände soll durch eine tägliche zeitlich ge-
ringe Arbeitsleistung der Erwachsenen gesichert werden
(zit. in Brockhaus Enzyklopädie 1986: 538).

11 Der amerikanische Ethnologe und
Kulturkritiker Marshall Sahlins und die
“ursprüngliche Überflussgesellschaft”

In den 60er Jahren des vorigen Jahrhunderts
fand wiederum ein theoretischer Umschwung statt,
der auf der Untersuchung der ökonomischen Ba-
sis von Jäger-und-Sammler-Gesellschaften beruh-
te. Bei quantitativen subsistenzorientierten Feldfor-
schungen, die bereits 1948 im Rahmen der “Amer-
ican-Australian Scientific Expedition to Arnhem
Land” durchgeführt worden waren und deren Er-
gebnisse erstmals 1960 (u. a. Mountford) veröffent-
licht wurden, sowie ähnlichen Forschungen durch
Richard Lee (1968, 1969) unter den !Kung San im
südlichen Afrika, kam das verblüffende Ergebnis
zutage, dass die Menschen in Jäger-und-Sammler-
Gesellschaften nur wenige Stunden am Tag für ih-
ren Nahrungserwerb arbeiten mussten. Dies reiche
aus, um eine zufriedenstellende Ernährungslage für
alle zu gewährleisten und darüber hinaus ein ho-
hes Quantum an Freizeit zur Verfügung zu stellen.
Auch wenn die Datenbasis für diese Ergebnisse
insbesondere für Australien später kritisiert wurde
– vor allem wegen der geringen Dauer der For-
schungen –, so konnte im Wesentlichen doch her-
ausgearbeitet werden, dass im Prinzip nur relativ
wenige Stunden am Tag für die Subsistenzsiche-
rung gearbeitet werden musste, und dass es sich
dabei um keine physisch anstrengende und unge-

liebte Arbeit handelte. Der Nahrungserwerb erwies
sich hier als eine relative leichte, gelegentliche Tä-
tigkeit, die en passant mit vielen Unterbrechungen
erledigt werden konnte. Auch so, und nicht über
den Umweg von schweißtreibender Arbeit auf Fel-
dern, an Fließbändern oder Schreibtischen, konnten
die Menschen satt und glücklich gemacht werden,
und hatten außerdem noch viel freie Zeit zu ihrer
Verfügung.

Daraus entwickelte sich die These, 1966 auf der
Konferenz “Man the Hunter” (Lee and de Vore
1968) erstmals von dem amerikanischen Ethnolo-
gen der Universität von Chicago, Marshall Sahlins
(1968) prägnant zusammengefasst, dass Jäger-und-
Sammler-Gesellschaften, mithin auch die austra-
lischen Aborigines, die ursprünglichen Überfluss-
gesellschaften seien (angelehnt an die Publikation
von John Kenneth Galbraith, The Affluent Soci-
ety; 1958). Jäger und Sammler verstanden es, mit
wenigen Mitteln und geringen Anstrengungen die
Grundbedürfnisse der Menschen zu befriedigen.
Sahlins hatte einfach die Frage gestellt: Was sind
unsere Bedürfnisse? Wie können sie befriedigt wer-
den? Was müssen wir investieren, um einen glückli-
chen und zufriedenen Lebensstil zu erreichen? Eine
Bilanz des Lebensstandards in westlichen Indus-
trienationen ergab, dass die Menschen viele Stun-
den hart arbeiteten und dass dennoch – viele von
ihnen – arm und unglücklich waren bzw. wenig
Freizeit hatten. Sie seien unterm Strich nicht not-
wendigerweise zufriedener und glücklicher als die
Aborigines in Arnhem Land oder die Buschmän-
ner im südlichen Afrika. War also möglicherwei-
se, so Sahlins weiter, die neolithische Revolution,
die einerseits durch Sesshaftigkeit, Ackerbau und
Viehzucht, Überschussproduktion und Vorratshal-
tung eine größere Produktivität ermöglichte (und
angeblich auch mehr Freizeit, weil man sich über
die tagtägliche Ernährung keine Sorgen mehr ma-
chen brauchte), die aber andererseits viel harte Ar-
beit und neue Abhängigkeiten schuf, der falsche
Weg gewesen? War der viel gerühmte “neolithic
great leap”, der stolze Quantensprung für die Ent-
wicklung unserer Zivilisation, letztendlich nur ein
fauler Zauber gewesen? Konnten und wollten wir
aufgrund unseres “neolithischen Ethnozentrismus”
die Vorteile von Jäger-und-Sammler-Gesellschaf-
ten nicht mehr erkennen?

Diese Thesen Marshall Sahlins’ und anderer
seiner Zeitgenossen waren ganz klar beeinflusst
einerseits von ökonomischer, marxistischer Kritik
des westlichen Lebensstandards und der entfrem-
deten Arbeit, von zunehmendem Hunger und
sozialen Krisen gerade in hochindustrialisierten
Ländern, andererseits aber auch von einer zen-bud-

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-13 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:31:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-13


Zur wissenschaftlichen Rezeption des Fremden 25

dhistischen Romantisierung des einfachen Lebens,
wobei allein durch die Absage an Wünsche und
Bedürfnisse Seligkeit erreicht werden kann. “Sur-
render your ego – be free” – diese Losung der Bud-
dhisten ist auch aus Sahlins’ Theorie der ursprüng-
lichen Überflussgesellschaft herauszuhören, ja, er
führt dieses Wort selbst im Mund, wenn er sagt:

. . . there are two possible courses to affluence. Wants
may be “easily satisfied” by producing much or desiring
little. The familiar conception . . . makes assumptions
peculiarly appropriate to market economies: that man’s
wants are great, not to say infinite, whereas his means
are limited, although improvable: thus, the gap between
means and ends can be narrowed by industrial produc-
tivity, at least to the point that “urgent goods” become
plentiful. But there is also a Zen road to affluence, depart-
ing from premises somewhat different from our own: that
human material wants are finite and few, and technical
means unchanging but on the whole adequate. Adopting
the Zen strategy, a people can enjoy an unparalleled ma-
terial plenty – with a low standard of living. That, I think,
describes the hunters (Sahlins 1974: 2).

Während also das Leben von Jägern und Samm-
lern und damit auch das Leben der australischen
Aborigines zuvor als mühsames und unsicheres
Geschäft bewertet wurde – denken wir zurück an
Charles Darwin und andere Autoren –, welches
geringe Existenzsicherheit und wenig materiellen
Reichtum hervorzubringen vermochte, wurde nun
betont, dass die tägliche Subsistenzsicherung nur
geringen Arbeitsaufwand erfordere und trotzdem
eine zufriedenstellende Existenzsicherung ermög-
liche, zuzüglich vieler Stunden Freizeit, in der
z. B. privaten oder religiös-zeremoniellen Geschäf-
ten nachgegangen werden könne.

In seinem brillanten Essay “The Original Afflu-
ent Society” (1974), in vielen Fassungen neu aufge-
legt und abgedruckt, zitiert Sahlins nicht nur Quel-
len aus Australien und Südafrika, sondern führt
auch Angaben über die indigene Bevölkerung Feu-
erlands ins Feld, einem Volk, das Charles Darwin
noch auf der untersten Sprosse der Entwicklungs-
stufen sah. Dabei zitiert er im zweiten Satz auch
den deutschen Missionar und Anthropologen Mar-
tin Gusinde (1886–1969), der zwischen 1918 und
1924 vier Forschungsreisen zu den Feuerland-In-
dianern unternahm:

We are inclined to think of hunters and gatherers as poor
because they don’t have anything: perhaps better to think
of them for that reason as free. “Their extremely limited
material possessions relieve them of all cares with regard
to daily necessities and permit them to enjoy life” (Sah-
lins 1974: 14; Gusinde 1961/I: 1).

In gewissem Sinne schließt sich hier wieder der
Kreis zu James Cook, der schon zweihundert Jah-
ren zuvor bemerkt hatte, dass die australischen
Aborigines im Grunde genommen glücklich seien,
weil sie die Existenz und die Verwendung der zahl-
reichen Güter und Produkte der westlichen Welt
nicht kannten. Im Grunde sind die materiellen Gü-
ter nur hinderlich und eine Bürde für die mobi-
le wildbeuterische Lebensweise von Jägern und
Sammlern, wie dies Gusinde für die Yamana und
stellvertretend sicherlich auch für die australischen
Aborigines beschreibt:

A European is likely to shake his head at the bound-
less indifference of these people who drag brand-new
objects, precious clothing, fresh provisions, and valuable
items through thick mud, or abandon them to their swift
destruction by children and dogs. . . . Expensive things
that are given them are treasured for a few hours, out
of curiousity; after that they thoughtlessly let everything
deteriorate in the mud and wet. The less they own, the
more . . . comfortable they can travel, and what is ruined
they occasionally replace. Hence, they are completely
indifferent to any material possessions (Gusinde 1961/I:
86f.).

12 Fazit

Im Verlauf der von mir aufgezeigten Beispiele wird
deutlich, dass anhand der australischen Aborig-
ines, ihrer Kultur, Lebensweise, Sozialstruktur und
ihrer kulturellen Artefakte die unterschiedlichsten
Theorien entwickelt wurden, die jeweils in engem
Zusammenhang mit zeithistorischen Strömungen,
wissenschaftlichen Theorien, aber auch persönli-
chen Prägungen der jeweiligen Autoren standen.
Alle diese vorgestellten Theorien wurden in der
Folgezeit wieder kritisiert, modifiziert oder gänz-
lich verworfen – ein Prozess, den ich im Rah-
men dieses Artikels nicht gänzlich mit aufzeigen
konnte.

Alles und nichts konnte somit an den austra-
lischen Aborigines festgemacht werden. Die Fra-
ge bleibt daher bestehen: Wie lebte und lebt es
sich tatsächlich in einer solchen Kultur? Wie kann
ein Verständnis des Lebensgefühls von innen her-
aus ermöglicht werden? Dies kann heute nur noch
fragmentarisch beantwortet werden und muss daher
auch an dieser Stelle weiterhin eine Fremdzuschrei-
bung bleiben. Vielleicht kann aber ein filmisches
Beispiel aus dem Jahr 2006 herangezogen werden,
die Geschichte von den zehn Kanus, 150 Speeren
und drei Frauen, kurz: “Ten Canoes”. Wie leben
zum Beispiel junge Menschen in einer wildbeuteri-
schen Stammeskultur, in der feste soziale und Ehe-

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-13 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:31:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-13


26 Corinna Erckenbrecht

regeln gelten? Dies wird in dem Film anschaulich
beantwortet, auch wenn es manchmal nur zwischen
den Zeilen geschieht oder mit einem ironischen Au-
genzwinkern.

In eigenen Worten könnte man es vielleicht so
ausdrücken: Man lebt in einer “korporativen Ge-
sellschaft”, in der alles miteinander verzahnt ist.
Keiner kann sich die Rosinen herauspicken, son-
dern jeder muss das tun, was ihm oder ihr aufge-
tragen ist. Für den täglichen Nahrungserwerb be-
deutet das, dass er Spaß machen und viel Frei-
zeit ermöglichen kann. Manchmal ist er aber auch
anstrengend, eintönig, zeitraubend, ermüdend. Die
Eheregeln, vor allem in polygamen Gesellschaf-
ten, bedeuten auch die Verpflichtung zur Verant-
wortung: Man kann sich nicht die schönste Frau
als Partnerin aussuchen, sondern muss ggfs. auch
ihre Schwestern nehmen, egal, wie alt oder häss-
lich diese sind. Das Band der Ehe ist eine Pflicht,
aber auch das Recht eines jeden Mannes und je-
der Frau, ob attraktiv oder unattraktiv – jede und
jeder hat das Recht auf Zuwendung und Versor-
gung. Im Alltagsleben bedeutet solch eine korpo-
rative Gesellschaft auch, dass man ständig von den
gleichen Menschen umgeben ist, die einem mit ih-
ren ewig gleichen, umständlichen Geschichten auf
die Nerven gehen können. Andererseits gibt diese
Vertrautheit auch Sicherheit. Die Risiken unserer
Moderne sind unbekannt. Die mobile Lebensweise
und intertribale Feste sorgen hie und da für Ab-
wechslung. Andererseits lauern überall Gefahren
und man ist voller Ängste, da man die Hintergrün-
de der Gefahren und die Motive der Taten nicht
kennt.

In solch korporativen Gesellschaften muss man
in allen Belangen seine Pflichten erfüllen, damit die
Gemeinschaft in ihrem Fortbestand gesichert ist. So
wie es schon die mythischen Vorfahren erlebt und
bestimmt hatten, so erleben es die Menschen heute
und so bleibt es auch ihre Bestimmung in Zukunft.

Angesichts dieser vielschichtigen, ambivalenten
Lage kann wohl keine Theorie, keine wissenschaft-
liche Strömung und keine zeithistorische Mode al-
leine die soziale Wirklichkeit der Aborigines da-
mals und heute erfassen – so meine Theorie!

Zitierte Literatur

Archivquellen

1904–1907 Briefe von Hermann Klaatsch an Otto Schoeten-
sack. USA: Privatarchiv Heinz Klaatsch.

1912 Nachruf von Hermann Klaatsch auf Otto Schoetensack,
gest. am 23. Dezember 1912. Neckarbischofsheim: Ar-

chiv für die Forschungsgeschichte der Altsteinzeit. [Un-
veröffentlichter Nekrolog]

o. J. Manuskript Klaatschs für sein Australienwerk. USA:
Privatarchiv Heinz Klaatsch.

Literatur

Australian Dictionary
n. d. Australian Dictionary of Biography. Online Edition.

<www.adb.online.anu.edu.au> [15. 10. 2009]

Bates, Daisy
1914 Social Organization of Some Western Australian Tribes.

In: T. S. Hall (ed.), Report of the 14th Meeting of the
Australasian Association for the Advancement of Sci-
ence, held in Melbourne, 1913; pp. 387–400. Sydney:
Association for the Advancement of Science.

1938 The Passing of the Aborigines. A Lifetime Spent among
the Natives of Australia. London: John Murray.

Brockhaus Enzyklopädie
1986 Brockhaus Enzyklopädie in vierundzwanzig Bänden.

Bd. 1. Mannheim: F. A. Brockhaus. [Neunzehnte, völlig
neu bearbeitete Auflage]

Buchner, Max
1919 Eine orientalische Reise und ein königliches Muse-

um. Rücksichtslose Erinnerungen. München: Piloty und
Loehle.

Dampier, William
1697–1709 A New Voyage round the World. 4 Vols. (1697,

1699, 1703, 1709.) London: James Knapton.

Darwin, Charles
2006 Reise eines Naturforschers um die Welt. (Nach Überset-

zungen aus dem Englischen von J. Victor Carus.) Neu
Isenburg: Melzer Verlag. [1875]

Erckenbrecht, Corinna
1997 “Der Bischof mit seinen 150 Bräuten”. Christentum und

Polygamie auf Bathurst Island, Nordaustralien. Jahrbuch
des Museums für Völkerkunde Leipzig 41: 303–322.

2010 Auf der Suche nach dem Ursprung. Die Australienrei-
se des Anthropologen Hermann Klaatsch, 1904–1907.
Köln: Wienand-Verlag. (Ethnologica N. F., 27)

Foy, Willy
1909a Australische Spindel. Ethnologica 1: 226–230.
1909b Australische Flachkeulen und Verwandte. Ethnologica

1: 245–262.
1909c Das städtische Rautenstrauch-Joest-Museum für Völker-

kunde in Cöln. Ethnologica 1: 1–70.
1913 Fadenstern und Fadenkreuz. Ethnologica 2: 67–110.

Galbraith, John Kenneth
1958 The Affluent Society. Boston: Houghton Mifflin.

Graebner, Fritz
1911 Methode der Ethnologie. Heidelberg: Carl Winter’s Uni-

versitätsbuchhandlung.
1913 Zur Kulturgeschichte der Melville-Insel. Ethnologica 2:

1–13.

Gsell, François Xavier
1956 Der Bischof mit seinen 150 Bräuten. 50 Jahre als Missio-

nar im australischen Busch. München: Rex-Verlag.

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-13 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:31:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-13


Zur wissenschaftlichen Rezeption des Fremden 27

Gusinde, Martin
1931–1939 Die Feuerland-Indianer. Die Ergebnisse meiner

vier Forschungsreisen in den Jahren 1918 bis 1924, un-
ternommen im Auftrage des Ministerio de Instruccion
Publica de Chile. 3 Bde. Mödling: Verlag der Internatio-
nalen Zeitschrift “Anthropos” [4. Band posthum 1974].

1961 The Yamana. The Life and Thought of the Water No-
mads of Cape Horn. (Transl. from the German by Frieda
Schütze.) 5 Vols. New Haven: Human Relations Area
Files.

Huxley, Thomas H.
1863 Evidence as to Man’s Place in Nature. London: Williams

and Norgate.

Kropotkin, Peter A.
2002 Memoiren eines Revolutionärs. Bd. 1. Münster: Unrast-

Verlag. (Klassiker der Sozialrevolte, 4)

Leakey, Richard E.
1979 The Illustrated “Origin of Species” by Charles Darwin.

(Abridged and Introduced by R. E. Leakey.) London:
Faber.

Lee, Richard B.
1968 What Hunters Do for a Living, or, How to Make Out on

Scarce Resources. In: R. B. Lee and I. de Vore (eds.);
pp. 30–48.

1969 !Kung Bushman Subsistance. An Input–Output Analy-
sis. In: A. P. Vayda (ed.), Environment and Cultural
Behavior. Ecological Studies in Cultural Anthropology;
pp. 47–79. Garden City: The Natural History Press.
(American Museum Sourcebooks in Anthropology,
Q11)

Lee, Richard B., and Irven de Vore (eds.)
1968 Man the Hunter. Chicago: Aldine.

McGregor, Russell
1997 Imagined Destinies. Aboriginal Australians and the

Doomed Race Theory, 1880–1939. Melbourne: Mel-
bourne University Press.

Morgan, Lewis Henry
1877 Ancient Society. Or Researches in the Lines of Human

Progress from Savagery through Barbarism to Civiliza-
tion. London: Macmillan. [Deutsche Ausgabe: Die Ur-
gesellschaft. Untersuchungen über den Fortschritt der
Menschheit aus der Wildheit durch die Barbarei zur Zi-
vilisation. Stuttgart: J. H. W. Dietz 1891]

Mountford, Charles P. (ed.)
1960 Records of the American-Australian Scientific Expedi-

tion to Arnhem Land. Vol. 1: Art, Myth, and Symbolism.
Vol. 2: Anthropology and Nutrition. Melbourne: Mel-
bourne University Press.

Penny, Glenn
1998 Municipal displays. Civic Self-Pomotion and the Devel-

opment of German Ethnological Museums, 1870–1914.
Social Anthropology 6: 157–168.

Radcliffe-Brown, Alfred R.
1930–1931 The Social Organization of Australian Tribes.

Oceania 1: 34–63, 206–246, 322–341, 426–456. [Re-
print 1931; Serie Oceania Monographs, 1]

1952 Structure and Function in Primitive Society. Essays and
Addresses. London: Cohen and West.

Rössler, Martin
2007 Die deutschsprachige Ethnologie bis ca. 1960. Ein histo-

rischer Abriss. Köln: Institut für Völkerkunde. (Kölner
Arbeitspapiere zur Ethnologie, 1)

Sahlins, Marshall D.
1960 Political Power and the Economy in Primitive Soci-

ety. In: G. E. Dole and R. L. Carneiro (eds.), Essays in
the Science of Culture. In Honor of Leslie A. White;
pp. 390–415. New York: Thomas Y. Crowell.

1968 Notes on the Original Affluent Society. In: R. B. Lee and
I. de Vore (eds.); pp. 85–89.

1974 The Original Affluent Society. In: M. D. Sahlins, Stone
Age Economics; pp. 1–39. London: Tavistock. (Social
Science Paperbacks, 130)

Schoetensack, Otto
1901 Die Bedeutung Australiens für die Heranbildung des

Menschen aus einer niederen Form. Zeitschrift für Eth-
nologie 33: 127–154.

1904 Die Bedeutung Australiens für die Heranbildung des
Menschen aus einer niederen Form. Verhandlungen
des naturhistorisch-medizinischen Vereins zu Heidelberg
(N. F.) 7: 105–130, 1902–1904.

1908 Der Unterkiefer des Homo Heidelbergensis aus den San-
den von Mauer bei Heidelberg. Ein Beitrag zur Palaeon-
tologie des Menschen. Leipzig: Wilhelm Engelmann.

Schoetensack, Wolfgang, und Jürgen Schoetensack
1997 Das Leben von Prof. Dr. Otto Schoetensack. 12. Juli

1850 – 23. Dezember 1912. In: G. A. Wagner und K. W.
Beinhauer (Hrsg.), Homo heidelbergensis von Mauer.
Das Auftreten des Menschen in Europa; pp. 62–70. Hei-
delberg: HVA.

Stone, Sharman (ed.)
1974 Aborigines in White Australia. A Documentary Histo-

ry of the Attitudes Affecting Official Policy and the
Australian Aborigine, 1697–1973. (Selected and Ed. by
Sharman N. Stone.) London: Heinemann Educational
Books.

White, Isobel
1980–1981 Mrs Bates and Mr Brown. An examination of

Rodney Needham’s allegations. Oceania 51: 193–210.

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-13 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:31:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-13


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-13 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:31:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-13

