162

Johannes Schaber OSB

Zwischen Thomas von Aquin und Kant.

Max Schelers Augustinus-Rezeption

Im Sommersemester 1921 hielt Martin Heidegger in Freiburg i.Br.
eine Vorlesung tiber: Augustinus und der Neuplatonismus. Wenige
Monate zuvor erschien Max Schelers Werk Vom Ewigen im Men-
schen, das Heidegger interessiert gelesen hatte. Als Heidegger nun
in einer knappen Einleitung zu seiner Vorlesung einen groben Uber-
blick iiber die Geschichte des Augustinismus gab, beschlof3 er seine
Ausfithrungen mit der abfilligen Bemerkung, dafl das, was Scheler
heute mache, lediglich eine sekunddre Ubernahme des Augustinis-
mus sei, »aufgeputzt mit Phanomenologie«.! Heidegger bezog sich
mit seiner abfalligen Bemerkung eindeutig auf Schelers Vom Ewigen
im Menschen, der darin im Vorwort zur ersten Auflage, datiert auf
den 17. Oktober 1920, berichtet, dafl er mit seiner Abhandlung »der
Offentlichkeit zum ersten Male einige Friichte der religionsphiloso-
phischen Gedankenarbeit« iibergebe, »die den Verfasser seit vielen
Jahren beschiftigte — die ersten Fundamente des systematischen Baus
einer >natiirlichen Theologie«.« (GW V, 8). Diese ersten Fundamente
einer natiirlichen Theologie hielt Scheler »fiir gesicherter als die
tiberlieferten und auch fiir geeignet, vom heutigen Menschen tiefer
verstanden und besser gewiirdigt zu werden als die traditionellen
Systeme der Religionsbegriindung, die entweder mehr auf Thomas
von Aquin oder auf Kant und Schleiermacher beruhen« (GW V, 8).
Uber viele Jahre hinweg suchte Scheler damals nach einer Maglich-
keit, zwischen den beiden Konfessionen und ihren traditionellen re-
ligionsphilosophischen Systemen zu vermitteln und orientierte sich
dabei als Vermittler, wie er vorgab, weder an Thomas noch an Kant,
sondern an Augustinus.’

! Martin Heidegger, Augustinus und der Neuplatonismus, in: ders., Phinomenologie
des religiosen Lebens (GA 60), Frankfurt a. M. 1995, S. 157-299, hier: S. 159.

? Das Verhiltnis der beiden grofen christlichen Konfessionen und eine Méglichkeit der
Vermittlung auf dem Gebiet ihrer Religionsphilosophien beschrieb Scheler in seinem

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://dol.org/10.5771/9783485993613-162 - am 16.01.2026, 08:41:53.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zwischen Thomas von Aquin und Kant

Im Vorwort zu Vom Ewigen im Menschen spricht Scheler von
seiner tiefen Uberzeugung, »daf8 weder auf dem Boden der Philo-
sophie des Thomas von Aquin noch auf dem Boden der durch Kant
eingeleiteten philosophischen Periode die natiirliche Gotteserkennt-
nis je wieder diese einende Aufgabe zu erfiillen vermag. Sie wird sie
nur erfiillen, wenn sie den Kern des Augustinismus von seinen zeit-
geschichtlichen Hiillen befreit und mit den Gedankenmitteln der
phianomenologischen Philosophie neu und tiefer begriindet; d.h. der
Philosophie, die die Wesensgrundlagen alles Daseins mit gereinigten
Augen zu schauen unternimmt und die Wechsel einlést, die eine all-
zuverwickelte Kultur auf sie in immer neuen Symbolen gezogen hat.
Dann wird sie jenen unmittelbaren Kontakt der Seele mit Gott im-
mer klarer aufweisen, den Augustin mit den Mitteln des neuplato-
nischen Denkens an der Erfahrung seines groffen Herzens immer
neu aufzuspiiren und in Worte zu fassen bemiiht war. Nur eine
Theologie der Wesenserfahrung des Géttlichen vermag fiir die ver-
lorenen Wahrheiten Augustins die Augen wieder zu 6ffnen« (GW V,
8ff.).

In Schelers hier zum Ausdruck gebrachten Wertschitzung Au-
gustins klingen die drei wichtigsten Motive seiner Augustinus-Re-
zeption an: 1) Scheler fiihrt Augustinus als Vermittler zwischen Tho-
mas von Aquin und Immanuel Kant ein, was ein ganz bestimmtes
Licht auf seine Augustinus-Interpretation zuriickwirft. 2) Scheler

Vortrag Der Friede unter den Konfessionen, ebenfalls im Jahre 1920: »Bis jetzt besteht in
unserem Lande der widersinnige Zustand, daf die beiden christlichen Konfessionen in
allen Fragen der Philosophie und der natiirlichen Religion, besonders infolge des Gegen-
satzes zwischen Kant und Thomas von Aquin, noch weit stirker auseinandergehen als in
der positiven und geschichtlichen Theologie. Es ist widersinnig, wenn gerade das, was
(wie die natiirliche Theologie und Religionsphilosophie) ausschliellich das Werk spon-
taner Vernunfterkenntnis sein soll, am meisten traditionalistisch betrieben wird. Im
protestantischen Kantianismus (der Kantscholastik, wie man sie mit Recht genannt hat)
ist das eher in noch hoherem Mafle der Fall als in der thomistischen Scholastik, wo
freilich auch die bekannten Gottesbeweise und anderes allzusehr nur eingelernt, nicht
immer neu gepriift und erwogen werden. Die Griinde, aus denen heraus ich glaube, daf
nur eine Neubildung der augustinischen Grundanschauung und deren tiefere Ver-
kniipfung mit den Ergebnissen der gegenwirtigen Philosophie eine natiirliche Theo-
logie ergeben kénnte, die sich zum Fundament fiir die Auseinandersetzung der Be-
kenntnisgruppen eignen und von beiden Seiten wahrhafte Anerkennung finden wiirde,
und nicht glaube, daf eine natiirliche Theologie auf dem Boden Kants oder auf dem
Boden Thomas von Aquins dieses je leisten wird, habe ich anderwirts dargelegt«
(GW VI, 242). Scheler verweist dabei niher auf seine Abhandlung Probleme der Reli-
gion in Vom Ewigen im Menschen (GW V, 101-354).

Person und Wert A 163

https://dol.org/10.5771/9783485993613-162 - am 16.01.2026, 08:41:53. -@



https://doi.org/10.5771/9783495993613-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

164

Johannes Schaber OSB

unterscheidet einen »von seinen zeitgeschichtlichen Hiillen befreiten
Kern des Augustinismus« und die »Gedankenmittel der phdnomeno-
logischen Philosophie.«? 3) Er umschreibt schlieSlich mit dem letzten
Satz des obigen Zitates: die Mystik.*

Bedenkt man Schelers hohe Wertschatzung Augustins, so ver-
wundert doch die Tatsache, daf3 seine Augustinus-Rezeption bislang
noch kaum untersucht wurde.® Der Grund liegt wohl bei Scheler
selbst. Zwar durchziehen zahlreiche Hinweise auf Augustinus Sche-
lers Werk und vermitteln so den Eindruck geistiger Nihe, anderer-
seits lassen sich Schelers Bezugnahmen kaum auf Augustins Schrif-
ten zuriickfithren. Es ist auffallend, dafl in Schelers Gesamtwerk
Zitate und Textbelege aus den Schriften Augustins so gut wie iiber-
haupt nicht vorkommen.¢ Spricht Scheler von Augustinus, dann sind
dies zumeist geistesgeschichtliche Allgemeinplatze.” Selbst als Sche-
ler eine Grundformel fiir alle religiosen Akte aufstellt und sich dabei
des augustinischen Zitates »inquietum cor nostrum, donec requiescat
in te« (GW V, 245)8 bedient, kann man nicht von vorneherein sagen,
dahinter stiinde eine groflere geistige Auseinandersetzung Schelers
mit Augustinus. Dieses berithmte Zitat aus Augustins Confessiones
1,1 wirkt eher wie ein Griff Schelers in eine allgemeine Zitatensamm-

* Vgl. GW IX, 257 und GW VII, 318.

* Dies erhellt z. B. Schelers Vorrede zur zweiten Auflage zu Vom Ewigen im Menschen,
wo er von der Gotteserfahrung spricht, »die jeder Mensch im Grunde seiner Persénlich-
keit und im mystischen Kontakt dieses seines geistig-personlichen Seelengrundes mit
der Gottheit unter bestimmten disponierenden Bedingungen und inneren Bereitschaf-
ten zu machen vermag« (GW V, 21).

S »Eine eingehende Untersuchung der Augustinus-Rezeption Schelers fehlt noch im-
mer.« Michael Gabel, Intentionalitit des Geistes. Der phdnomenologische Denkansatz
bei Max Scheler, Leipzig 1991 (Erfurter Theologische Studien; 61), S. 228, Anm. 468.
Eine erste ausfiihrliche Anniherung: Johan Grooten, L'augustinisme de M. Max Scheler,
in: Augustinus Magister . Communications, Paris 1954 (Etudes Augustiniennes; Sup-
plément), S. 1111-1120. Vgl. zu Schelers Kritik an Augustinus: Guido Cusinato, Scheler
interprete inattuale del Cristianesimo, in: Filosofia e Teologia 1/1999, S. 138-161, hier
S. 150-155.

¢ Vgl. Gabel, Intentionalitit des Geistes, a.a.O., S. 228, Anm. 468.

7 Vgl. GW V, 95 und 131{.; GW XI, 256.

¢ »Das schirfste, obzwar nur negative diagnostische Kennzeichen eines religiésen Aktes
im Unterschiede zu allen anderen geistigen Akten ist daher die in ihm mitgegebene
unmittelbare Einsicht in seine wesensmifige Unerfiillbarkeit durch irgend einen der
>Welt« angehorigen oder die Welt selbst ausmachenden endlichen Gegenstand. In die-
sem Sinne ist das Augustinische: inquietum cor nostrum, donec requiescat in te eine
Grundformel fiir alle religiosen Akte« (GW 'V, 245). Vgl. dazu GW V, 374 und GW 1V,
528f.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://dol.org/10.5771/9783485993613-162 - am 16.01.2026, 08:41:53. -@



https://doi.org/10.5771/9783495993613-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zwischen Thomas von Aquin und Kant

lung.” Helmut Kuhn, der bei Scheler von einer »augustinischen Me-
taphysik« spricht, hatte den Eindruck, dafl diese in Schelers Werk
»keinen ihr angemessenen literarischen Ausdruck gewonnen« ha-
be.”® »Dennoch wurde in all diesen literarischen AuBerungen der
Umrif3 eines groffen Ganzen sichtbar.«!! Kuhn hat insofern recht, als
Augustinus von Scheler zwar kaum erwidhnt und nur selten inter-
pretiert wird, aber dennoch im Denken Schelers prisent ist.? Besitzt
Scheler vielleicht so etwas wie eine »anima naturaliter augusti-
niana«?®

Das gedruckte Werk Schelers 1af3t keine Riickschliisse auf den
Umfang und die Griindlichkeit seiner Augustinus-Kenntnisse zu.
Andere Quellen oder Indizien wiren notwendig: Seine akademischen
Lehrer als Augustinus-Interpreten, von Scheler in seinem Werk zi-

° Dieser Eindruck dndert sich selbst dann nicht, wenn Helmut Kuhn dieses Augustinus-
Zitat zur Grundlage der augustinischen Metaphysik Schelers erhebt: »Mit Hilfe einer
Phidnomenologie des Innenlebens will er [Scheler] die moralischen Bedingungen der
philosophischen Erkenntnis herausarbeiten — und damit gerit er allerdings in die un-
mittelbare Nahe Augustins, des Lehrers, der aus dem >unruhigen Herzen« den Erkennt-
nisaufstieg hervorgehen lie8. Mehr noch: indem er den Akt des >Aufschwungs« als fun-
damentale Bedingung philosophischer Erkenntnis kennzeichnet, bringt er den Urquell
der metaphysischen Tradition zum FlieRen.« Helmut Kuhn, Max Scheler als Faust, in:
Paul Good, Max Scheler im Gegenwartsgeschehen der Philosophie, Bern/Miinchen
1975, S. 29-37, hier: S. 32.

1 Kuhn, Max Scheler als Faust, a.a.O., S. 32. Kuhn fahrt fort, daf8 wir die augustinische
Metaphysik Schelers niedergelegt finden, »immer in fragmentarischer Form, in zwei
Sammelbanden Vom Umsturz der Werte (1915) und Vom Ewigen im Menschen (1921),
in den drei Kriegsbiichern und in dem Nachla8band von 1933 (21957).«

1 Kuhn, Max Scheler als Faust, a.a.O., S. 32.

12 5Scheler se référe volontiers a saint Augustin, mais, étant trés peu historien, il inter-
préte sa pensée plus qui‘il ne la cite.« Grooten, L'augustinisme de M. Max Scheler,
a.a.0,, S.1111. »Clearly as a Christian, Scheler stands well within the Augustinian
tradition. He had never given up this attachment despite the metaphysical ideas of his
last years.« Manfred S. Frings, Max Scheler. On the Ground of Christian Thought, in:
Franciscan Studies 27 (1967), S. 176-189, hier: S. 176. Vgl. auch Heinrich Fries, Die
katholische Religionsphilosophie der Gegenwart. Der Einflul Max Schelers auf ihre
Formen und Gestalten. Eine problemgeschichtliche Studie, Heidelberg 1949, S. 303-
305. Erich Przywara, Zum Problem Max Scheler, in: Stimmen der Zeit 108 (1925),
S. 78-80.

3 Vgl. Grooten, Laugustinisme de M. Max Scheler, a.a.O., S.1111. »Max Scheler
(11928) entwarf eine Religionsphilosophie augustinischer Pragung. Seine Lehren von
der Wesensschau Gottes, vom Primat der Liebe, seine Dreiteilung der Seele in eine
erkennende, wollende und liebende sollen die augustinische Tradition in moderner Wei-
se fortfithren.« Fritz Hoffmann, Artikel »Augustinismus«, in: Heinrich Fries (Hg.),
Handbuch theologischer Grundbegriffe I, Miinchen 1962, S. 145-151, hier: S. 151.

Person und Wert A 165

https://dol.org/10.5771/9783485993613-162 - am 16.01.2026, 08:41:53.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

166

Johannes Schaber OSB

tierte Sekundarliteratur zu Augustinus, der Nachlafl Schelers, un-
veroffentlichte Manuskripte, die Bestinde an Augustinuswerken
oder der Sekundarliteratur zu Augustinus in Schelers privater Biblio-
thek.” Letztlich gibt es nur zwei Stellen, wo Scheler sich ausfiihr-
licher mit Augustinus auseinandersetzt und wo er ihn niher inter-
pretiert.

Im gedruckten Werk Schelers findet sich eine einzige ausfiihr-
lichere Passage iiber Augustinus, namlich im Aufsatz Liebe und Er-
kenntnis von 1915 (GW VI, 77-98). Scheler gibt einmal selbst zu,
daf} seinen Untersuchungen iiber »Liebe und Erkenntnis« eine ge-
wisse historische Fundierung mangele, doch er fiigt hinzu, daf} diese
Erich Przywara in seinem Buch Religionsbegriindung von 1923
nachgeliefert habe.?

Eine zweite eingehende Beschiftigung Schelers mit Augustinus
findet sich in dem bislang noch unverdffentlichten blauen Heft
Nr. 175 aus dem Nachlafl Schelers in der Bayerischen Staatsbiblio-

' Die private Bibliothek Max Schelers ist nur teilweise noch erhalten, was nur bedingte
SchluBfolgerungen zuldft. Die noch vorhandenen Bestinde stehen im Nachlaf8 Schelers
in der Miinchener Staatsbibliothek und sind katalogisiert.

5 Scheler: »Diese Untersuchungen sind durch Przywara historisch recht interessant
unterbaut worden, ihre Resultate dagegen sind nur teilweise von ihm anerkannt wor-
den, im Kerne aber zugunsten der thomistischen Lehre bestritten« (GW IX, 257). Die
Hochschitzung, die Scheler Erich Przywara entgegenbrachte, geht aus zwei Briefen
Schelers an seine zweite Frau Mirit hervor. Scheler schrieb ihr am 17. November 1923
aus Kéln nach Freiburg: »[...] Ich las jetzt die zwei Biicher iiber mich von Geyser u.
Przywara’s >Scheler u. Newmanc. Przywara ist gut; Geyser nicht ungriindlich, aber doch
sehr langweilig.« Vier Wochen spiter, am 17. Dezember 1923, schrieb er erneut: »[...]
Przywaras Buch ist geradezu ausgezeichnet. Es ist scharf, gelehrt und von einer begriff-
lichen Kultur, der gegeniiber Geyser u. alle meine Kritiker geradezu Bauern an Primiti-
vitit sind. Natiirlich hat in dieser Frage nur Przywara recht (wie es auch mein Vorwort
sagt zur 2. Aufl.) Geysers Polemik ist billig, flach u. kinderleicht zu widerlegen. Przy-
wara hat ja fast alle meine >Kritiker< vorauswiderlegt. Ich staune geradezu iiber Przywa-
ras Feinheit, Scharfsinn u. Weisheit. Natiirlich irrt in Vielem auch er. Aber wie gescheit
ist das gegen Geyser. [...] Das Bild, das er von meiner Religionsphil. gibt, ist véllig
verzeichnet. Von allen meinen kath. Kritikern versteht mich nur Przywara. Dazu redet
Geyser ja immer nur von einem Punkt u. unterschligt alles Wesentliche meines Sy-
stems. (S. Przywaras >Vorrede<). Auch daf§ er mich von Gratry bestimmt annimmt, ist
pure Construktion u. willkiirliche Mache. [...]« Bei den beiden von Scheler erwihnten
Biichern handelt es sich um: Erich Przywara, Religionsbegriindung. Max Scheler - J. H.
Newman, Freiburg 1923; Joseph Geyser, Augustin und die phianomenologische Reli-
gionsphilosophie der Gegenwart mit besonderer Beriicksichtigung Max Schelers,
Miinster 1923. Einmal verweist Scheler auf Erich Przywara, ohne daf er dabei seine
Quelle nennt: GW XI, 63. An dieser Stelle bezieht er sich auf Przywara, Religions-
begriindung, a.a. 0., S. 57f.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy {Hrsg.)

https://dol.org/10.5771/9783485993613-162 - am 16.01.2026, 08:41:53. -@



https://doi.org/10.5771/9783495993613-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zwischen Thomas von Aquin und Kant

thek in Miinchen: Uber Augustinus und Mystik (Sign. Ana 315, B, 1,
175).% Darin liegen uns wohl die Aufzeichnungen Schelers vor, die er
sich fiir einen Vortrag im Sommer 1924 in der alten Abtei Pontigny
in Burgund iiber Augustinus und die Mystik gemacht hatte.”

Wenn sich Scheler also zweimal in seinem Gesamtwerk mit
Augustinus eingehend beschiftigt und dabei das Verhaltnis »Liebe
und Erkenntnis« sowie die »Mystik« (d. h. das liebende Streben des

16 Ca. 1923/24 (12 Seiten und zwei angefiigte Blitter), vgl. Catalogus codicum manu
scriptorum Bibliothecae Monacensis X: Die Nachldsse der Miinchener Phidnomenologen
in der Bayerischen Staatsbibliothek, verzeichnet von Eberhard Avé-Lallemant, Wies-
baden 1975, S. 67.

7 Ernst Robert Curtius, der Scheler nach Pontigny mitnahm, berichtet iiber seine Er-
lebnisse dort: »In diesem Sommer hieR das Thema der ersten Dekade >La Muse et la
Gracec: die Beziehungen zwischen Poesie und Mystik sollten erortert werden. Was
trennt, was verbindet die dichterische und religiése Eingebung? Haben kiinstlerische
Inspiration und theopatische Erleuchtung eine gemeinsame Wurzel? Was ist die Eigen-
art einer mystischen Dichtung, wie wir sie bei Johann vom Kreuz kennen? Plotin und
Eckhart, Augustin und Bernhard von Clairvaux, platonisch-christliche Geistesmystik
und orphisch-dionysische Vitalmystik wurde uns erldutert und nahegebracht. Wir
hérten die Stimmen der Vélker in der mystischen und symbolischen Dichtung Italiens
und Spaniens, Ruflands und Englands, Deutschlands und Frankreichs. Fernstes in Zeit
und Raum trat verwandt zusammen und fiigte sich in die unverriickbare Architektur des
ideellen Kosmos. »Vom Ewigen im Menschen« — dieser Titel, den Max Scheler einem
seiner Biicher gegeben hat, bezeichnete auch die geistige Atmosphire der Dekade. Und
es traf sich gliicklich, da8 Scheler selbst, dem Wunsche der Franzosen folgend, gegen-
wirtig war. Seine deutsch vorgetragenen, tiefdringenden und iiberlegen klirenden
Darlegungen iiber abendlindische und morgenldndische Mystik, iiber die Gegenwarts-
bedeutung des Augustinismus, iiber neue Wege der philosophischen und metaphysi-
schen Methodik wurden allgemein als einer der wesentlichsten Eindriicke der Tagung
empfunden und haben, wie mir manches Gesprich bezeugte, bei Horern aller Lander ein
starkes Interesse fiir die geniale Gedankenarbeit dieses Mannes erweckt, dessen Werk
mir wie kein anderes bestimmt scheint, den Beitrag des deutschen Geistes an der wer-
denden europiischen Kultursynthese zu verkérpern.« Ernst Robert Curtius, Pontigny,
in: Franzdsischer Geist im neuen Europa, Berlin/Leipzig 1925, S. 327-344, hier: S. 339.
Scheler selbst berichtet von der Tagung an seine zweite Frau Mirit in einem Brief aus
Pontigny nach Berlin vom 10. August 1924: »Hier ist es wundervoll, [...]. Morgen
spreche ich iiber die Mystik Augustins« (Bayerische Staatsbibliothek: Nachlaf8 Scheler,
Sign. Ana 385, E, I, 1). Zu Pontigny: »In diesen Dekaden, die in der Bourgogne statt-
fanden, in den desakralisierten Gebiuden der alten Abtei von Pontigny, vereinigte Pro-
fessor Paul Desjardins Vertreter européischer Lander, um literarische, kiinstlerische,
religiése und politische Probleme zu diskutieren. Die Dekaden hatten 1910 begonnen
[...], wurden 1914 unterbrochen und 1922 wieder aufgeommen. Paul Desjardins wollte
das internationale Verstehen fordern.« Adrien Meisch, Ernst Robert Curtius und Lu-
xemburg, in: Wolf-Dieter Lange (Hg.), >In Thnen begegnet sich das Abendland:. Bonner
Vortrage zur Erinnerung an Ernst Robert Curtius, Bonn 1990, S. 23-27, hier: S. 24f.

Person und Wert A 167

https://dol.org/10.5771/9783485993613-162 - am 16.01.2026, 08:41:53.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

168

Johannes Schaber OSB

geistig-personlichen Seelengrundes zur Gottheit) seine Hauptthe-
men sind, kann man vorerst einmal festhalten, da8 Scheler vornehm-
lich an Augustins Liebesbegriff philosophisch interessiert ist. Drei
wichtige Motive kennzeichnen Max Schelers Augustinus-Rezeption:
1) Scheler fithrt Augustinus als Vermittler zwischen Thomas von
Aquin und Immanuel Kant ein, was ein ganz bestimmtes Licht auf
seine Augustinus-Interpretation zuriickwirft. Seine erkenntnistheo-
retische Fragestellung orientiert sich an der augustinischen Verhalt-
nisbestimmung von Liebe und Erkenntnis. 2) Scheler unterscheidet
einen »von seinen zeitgeschichtlichen Hiillen befreiten Kern des
Augustinismus« und die »Gedankenmittel der phanomenologischen
Philosophie.« 3) Scheler interessiert sich fiir die (augustinische)
Mystik.

Augustinus zwischen Thomas und Kant

Max Scheler konvertierte im September 1899 in Miinchen vom jiidi-
schen Glauben zum Katholizismus.? Sein besonderes Interesse galt
der Moglichkeit einer Einigung unter den christlichen Konfessionen
auf dem Gebiet der natiirlichen Theologie und der Uberwindung der
Gegensitze zwischen Protestantismus und Katholizismus. Diese Ei-
nigung und die Uberwindung der Gegensitze erachtete er dann fiir
moglich, wenn beide Konfessionen sich auf Augustinus als Vermitt-
ler zwischen ihnen zuriickbesinnen.” Damit griff er in seinem Vor-
wort zu Vom Ewigen im Menschen einen seit der Jahrhundertwende,
also bereits iiber 20 Jahre andauernden Streit auf, der zwischen dem
einseitigen Kantianismus des Protestantismus und dem ausschlie3-
lichen Thomismus des Katholizismus tobte. Der Protestant Friedrich
Paulsen erdffnete im Jahre 1900 in den Kant-Studien seinen Aufsatz
Kant, der Philosoph des Protestantismus mit dem Vorwurf: »Der
Neuthomismus, die Philosophie des restaurierten Katholizismus der

18 Vgl. Wolfhart Henckmann, Die Anfinge von Schelers Philosophie in Jena, in: Chri-
stian Bermes,Wolfhart Henckmann,Heinz Leonardy (Hg.), Denken des Ursprungs —
Ursprung des Denkens. Schelers Philosophie und ihre Anfinge in Jena, Wiirzburg 1998
(Kritisches Jahrbuch der Philosophie; 3), S. 11-33, hier: S. 23.

1 Klaus RieB, Religionsphilosophie jenseits von Thomas von Aquin und Kant: Max
Scheler, in: ders., Gott zwischen Begriff und Geheimnis. Zu einem Ende natiirlicher
Theologie als Aufgang neuzeitlicher Religionsphilosophie, St. Ottilien 1990 (Miinche-
ner Theologische Studien; 11/47), S. 263-304.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://dol.org/10.5771/9783485993613-162 - am 16.01.2026, 08:41:53.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zwischen Thomas von Aquin und Kant

Gegenwart, sammelt seine Krifte zum Angriff auf Kant, ihn nieder-
zuringen erscheint als die grosse Aufgabe der Zeit.«® Er reagierte
damit auf die Warnung Papst Leos XIII. vor der Kantischen Philo-
sophie, die dieser am 8. September 1899 an die franzosischen Bi-
schofe gerichtet hatte.? Mit seiner ablehnenden Haltung kniipfte
Leo XIII. an seine Enzyklika Aeterni Patris an, in der er am 4. August
1879 alle katholischen Lehranstalten aufgefordert hatte, die Philo-
sophie des hl. Thomas von Aquin zur Verteidigung und Ehrung des
katholischen Glaubens, zum Wohl der Gesellschaft und zum Gedei-
hen aller Wissenschaften zu erneuern.?? Thomas von Aquin war seit-
dem der Philosoph des Katholizismus. Die Papste Pius IX. (1846-
1878), Leo XIII. (1878-1903) und Pius X. (1903-1914) haben »in
mehr als 30 offiziellen Schreiben die Lehre des Aquinaten autoritativ
empfohlen und seine Arbeitsweise als das Ideal der katholischen For-
scherarbeit auf dem Gebiete der Philosophie und Theologie hin-
gestellt.«® Kants Kritik der reinen Vernunft hingegen stand schon
seit dem 1. April 1827 auf dem romischen Index.* »Hie Thomas!
Hie Kant! lautet darum heute die Parole, und Thomismus und Kan-
tianismus sind die Pole geworden, um die das Geistesleben der Ge-
genwart auf dem Gebiete des philosophischen Denkens sich be-
Wegt.«25

* Friedrich Paulsen, Kant der Philosoph des Protestantismus, in: Kant-Studien 4 (1900),
S.1-31, hier: S. 1. Wiederabdruck in: ders., Ecclesia militans. Gegen Klerikalismus und
Naturalismus. Berlin 1908, S. 29-83, hier: S. 29.

2 Vgl. Pierre Colin, Le Kantisme dans la crise moderniste, in: Dominique Dubarle
(Hg.): Le Modernisme, Paris 1980 (Philosophie; Institut Catholique de Paris), S. 9-81,
hier: S. 11.

2 Roger Aubert, Die Enzyklika >Aeterni Patrisc und die weiteren pipstlichen Stellung-
nahmen zur christlichen Philosophie, in: Emerich Coreth, Walter M. Neidl, Georg Pfli-
gersdorffer (Hg.): Christliche Philosophie im katholischen Denken des 19. und 20. Jahr-
hunderts II. Riickgriff auf scholastisches Erbe, Graz/Wien/Kéln 1988, S. 310-332.

» Theodor Droege, Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin und das moderne Den-
ken, in: Historisch-politische Blatter 149 (1912), S. 6-35, 81-96, hier: S. 81.

 Colin, Le Kantisme dans la crise moderniste, a.a. O., S. 14. Vgl. Albert Sleumer (Hg.),
Index Romanus. Verzeichnis siamtlicher auf dem romischen Index stehenden deutsch-
sprachigen Biicher, Osnabriick 71920, S. 81. Zu Friedrich Nietzsche auf dem Index Ro-
manus als interessanter Parallele zu Immanuel Kant vgl. Peter Késter, Der verbotene
Philosoph. Studien zu den Anfingen der katholischen Nietzsche-Rezeption in Deutsch-
land (1890-1918), Berlin/New York 1998 (Supplementa Nietzscheana, 5), S. 107-124.
* Droege, Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin und das moderne Denken, a.a.O.,
S. 8. Vgl. Joseph Feldmann, Thomas von Aquin in der modernen Philosophie, in: Theo-
logie und Glaube 16 (1924), S. 1-24; Gerhard Kriiger, Thomas von Aquin. Der Lehrer

Person und Wert A 169

https://dol.org/10.5771/9783485993613-162 - am 16.01.2026, 08:41:53.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

170

Johannes Schaber OSB

Die Kant-Studien dokumentieren diesen konfessionellen Streit
um Thomas und Kant zwischen 1900 und 1920 in mehreren Aufsit-
zen, Berichten und bibliographischen Notizen: 1901 erschien z. B. ein
Bericht ohne Verfasserangabe: Ultramontane Stimmen iiber Kant®,
ebenso einige Bibliographische Notizen?, die die breite Rezeption
des Artikels von Friedrich Paulsen auf katholischer wie auf protestan-
tischer Seite wiedergeben. Fritz Medicus, der die Doktorarbeit von
Max Scheler in den Kant-Studien 1901 rezensierte?, schrieb im sel-
ben Jahr tiber den einfluflreichen Léwener Neothomisten und spite-
ren Kardinal Désiré Mercier (1851-1926) den Artikel Ein Wort-
fithrer der Neuscholastik und seine Kantkritik.”” Rudolf Eucken
versuchte 1901 ebenfalls in den Kant-Studien in seinem Aufsatz
Thomas von Aquino und Kant. Ein Kampf zweier Welten nach-
zuweisen, »weshalb fiir einen, der sich im Thomistischen Gedanken-
kreise festgelegt hat, ein Verstindnis der Kantischen Philosophie
schlechterdings unmaglich ist«, und »weshalb fiir jeden, der von
Kantischem Geist beriihrt ist und der die weltgeschichtliche Arbeit
der letzten Jahrhunderte zu wiirdigen versteht, sich eine Riickkehr zu
Thomas verbietet.«* Die Gegensitze scheinen demnach als uniiber-
briickbar. Fiir drei fruchtlose Versuche, im Katholizismus fiir Kant zu
werben und zwischen den Fronten zu vermitteln, stehen die Namen
Carl Giittler, Karl Gebert und Hugo Otczipka.

Carl Giittler, bei dem Max Scheler im WS 1894/95 in Miinchen
eine Vorlesung iiber die Enzyklopddie der Philosophie horte, stand
an der Katholisch-Theologischen Fakultit auf einsamem Posten®? —
ebenso sein Schiiler Karl Gebert.?® Hugo Otczipka veréffentlichte

der katholischen Kirche, in: Erich Dinkler (Hg.), Zeit und Geschichte. Dankesgabe an
Rudolf Bultmann zum 80. Geburtstag, Tiibingen 1964, S. 571-588.

% Kant-Studien 5 (1901), S. 384—400.

7 Kant-Studien 6 (1901), S. 104-110 und S. 336-347.

% Kant-Studien 6 (1901), S. 320-322.

» Kant-Studien 5 (1901), S. 30-50.

% Rudolf Eucken, Thomas v. Aquino und Kant. Ein Kampf zweier Welten, in: Kant-
Studien 6 (1901), S. 1-18. Vgl. GW VII, 321. Scheler besaf} einen Sonderdruck dieses
Aufsatzes von Eucken in seiner Privatbibliothek: vgl. Nachlaf Scheler in der Miinchener
Staatsbibliothek, Ana 315 (Bibliothek, Nr. 1249).

' Vgl. Henckmann, Die Anfinge von Schelers Philosophie in Jena, a.a.O., S. 17.

32 Zur Person Carl Giittlers vgl. Otto Wei}, Der Modernismus in Deutschland. Ein
Beitrag zur Theologiegeschichte, Regensburg 1995, S. 274, Anm. 8. Informativer Nach-
ruf auf Giittler von Arthur Liebert, in: Kant-Studien 29 (1924), S. 21.

3 Vgl. Weif3, Der Modernismus in Deutschland, a.a.O., S. 272-291.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://dol.org/10.5771/9783485993613-162 - am 16.01.2026, 08:41:53.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zwischen Thomas von Aquin und Kant

1913 das Buch Kant als Philosoph des Katholizismus (Berlin) unter
dem Pseudonym Hugo Bund, um in den Wirren des Modernismus-
streites nicht indiziert zu werden und keine kirchlichen Repressalien
zu erleiden. Max Schelers Bemiihen, mit Augustinus zwischen Tho-
mas und Kant zu vermitteln, war demnach ein ebenso gewagtes wie
ehrgeiziges Unternehmen, mit dem er sich nach eigenen Worten vie-
le Jahre befaf3t hatte — betonte er doch im Vorwort zu Vom Ewigen im
Menschen, dafl er mit seiner Abhandlung »der Offentlichkeit zum
ersten Male einige Friichte der religionsphilosophischen Gedanken-
arbeit« iibergebe, »die den Verfasser seit vielen Jahren beschaftigte«
(GW V, 8).%

Max Scheler forschte unter der Agide von Rudolf Eucken (1846
1926). Bei ihm promovierte er 1897, bei ihm habilitierte er sich 1899.
Durch die Vermittlung Euckens wurde Scheler Mitherausgeber der
Kant-Studien 7 (1902) und 8 (1903)* und 1903/04 gehorte er der
Redaktion der Kant-Studien an.*® Dadurch waren ihm die in den
Kant-Studien gefiihrten konfessionellen Auseinandersetzungen be-
kannt.” Scheler hat Kant intensiv studiert und rezipiert, auch Tho-

3 Erst 1929 bemiihten sich zwei Jesuiten, Erich Przywara SJ und Bernhard Jansen S] um
eine kritische Auseinandersetzung mit den zentralen philosophischen Einsichten Kants.
Vgl. Bernhard Jansen, Die Religionsphilosophie Kants, Berlin/Bonn 1929. Vgl. dazu
Lydia Bendel-Maidl, Tradition und Zeitgenossenschaft. Zur Geschichtsdeutung des Je-
suiten Bernhard Jansen, eines Lehrers von Karl Rahner, in: Archiv fiir schlesische Kir-
chengeschichte 57 (1999), S. 67-100. — Vgl. Erich Przywara, Ringen der Gegenwart.
Gesammelte Aufsitze 1922-1927, Bd. II, Augsburg 1929.

% Siehe jeweils das Titelblatt.

% Vgl. Wolfhart Henckmann, Max Scheler, Miinchen 1998, S. 18.

37 Durch seine Enzyklika Pascendi dominici gregis vom 8. September 1907 verurteilte
Papst Pius X. den Modernismus, d.h. den >Agnostizismus., die >vitale Immanenz« und
den >Subjektivismus«. Vgl. Franz Padinger, Die Enzyklika >Pascendic und der Antimoder-
nismus, in: Emerich Coreth, Walter M. Neidl, Georg Pfligersdorffer (Hg.), Christliche
Philosophie im katholischen Denken des 19. und 20. Jahrhunderts II. Riickgriff auf
scholastisches Erbe, Graz/Wien/Kéln 1988, S. 349-361, hier: S. 352. Vgl. Weif}, Der
Modernismus in Deutschland, a.a.O., S. 112 f.

Die StofSrichtung der Enzyklika ging gegen Kant: »Kant galt in rémischen Kreisen,
und sicher auch bei den Verfassern der Enzyklika, als Inbegriff eines typisch deutschen
und protestantischen Individualismus.« (Weiff, Der Modernismus in Deutschland,
S. 25) Im Jahr darauf erschien von Bruno Bauch in den Kant-Studien der Artikel: Kant
in neuer ultramontan- und liberal-katholischer Beleuchtung, in: Kant-Studien 13
(1908), S. 32-56.

Noch 1922, in seinem Aufsatz Die deutsche Philosophie der Gegenwart, schliefSt
sich Scheler seinem Lehrer Rudolf Eucken an: »Uberblickt man diese und andere hier
aus Raummangel nicht genannten Erscheinungen der protestantischen Religionsphi-

Person und Wert A 171

https://dol.org/10.5771/9783485993613-162 - am 16.01.2026, 08:41:53.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

172

Johannes Schaber OSB

mas von Aquin. Schon in seiner Dissertation setzte sich Scheler mit
Thomas von Aquin und dem Thomismus auseinander (vgl. GW I,
30-34).® Als Scheler 1905/06 gezwungen war, sich von der Univer-
sitdt Jena beurlauben zu lassen, setzte er alle Hebel in Bewegung, an
eine andere Universitit umhabilitiert zu werden. Miinchen nahm ihn
auf. Dem katholischen Inhaber des Miinchner Konkordatslehrstuhls
Georg von Hertling (1843-1919) stellte Scheler nun seine philoso-
phische Position dar. Wegen der grofSen Vorbehalte auf katholischer
Seite gegen den Urvater des den Glauben bedrohenden Subjektivis-
mus, den >Alleszermalmer« Kant, ging Scheler in seiner Darstellung
geschickt vor; er gibt aber auch einen wichtigen Hinweis fiir seine
Augustinus-Rezeption. Scheler schreibt: »2. Ich gehe von Kant aus
insofern, als ich es fiir richtig halte, dafl die Gegenstinde der Er-
kenntnis, wie Kant gezeigt hat, in Denk- und Anschauungsgesetzen
griinden, die nicht auf Erfahrung griinden, sondern diese moglich
machen; ich suche von hier aus eine radikale Uberwindung des sub-
jektiven Idealismus [...], insbesondere der subjektivistischen Ele-
mente in Kants eigener Philosophie, anzubahnen. [...] 4. In der Ethik
und Religionsphilosophie stehe ich Kant ferner wie in der theoreti-
schen Philosophie [...], da ich die Gemeinschaft der individuellen
Vernunftperson voranstelle und die reine Liebe fiir eine von den
sinnlichen Empfindungen und Gefiihlen, mit denen sie Kant zusam-
menwirft, unabhingige Funktion des Geistes halte, die dem Ver-
nunftprinzip der Gerechtigkeit iibergeordnet ist.«* Soweit Scheler.

losophie und Theologie und vergleicht sie mit den augustinisch gefdarbten Arbeiten in-
nerhalb des katholischen Kulturkreises, so eroffnet sich eine Aussicht, die nach meiner
Meinung von gréfter Tragweite ist. Es ist die Aussicht auf eine mahlich fortschreitende
Einigung der Forscher verschiedener Konfessionen iiber die Grundfragen wenigstens
der natiirlichen Theologie und der Religionsphilosophie. Solange auf der einen Seite
einseitigster Kantianismus, auf der anderen Seite ein ausschlieBlicher Thomismus tradi-
tionalistisch herrschten, war auch der bloe Versuch einer solchen Einigung véllig aus-
geschlossen« (GW VII, 321).

3 In Schelers privater Bibliothek findet sich eine Ausgabe der Summa Theologica des
Thomas von Aquin (Bari 1873-74) sowie zahlreiche Sekundarliteratur zu Thomas. Zu
Schelers Bibliotheksbestinden vgl. Anm. 14. Die einzelnen Binde der Ausgabe haben
die Bibliotheksnummern: Tom. I = 379, Tom. II = 368, Tom. III = 369, Tom. IV = 585,
Tom. V = 378, Tom. VI = 377, Tom. VII = 366, Tom. VIII = 367). Zu Schelers Ausein-
andersetzung mit Thomas von Aquin siehe z.B. die Sachregister der Binde GW III,
442f; GWV, 486 und GW VI, 449 (Stichwort >Thomismus<) sowie GW VIII, 521
(Stichwort >Scholastik).

® Vgl. Heinrich Finke, Internationale Wissenschaftsbeziehungen der Gérresgesell-
schaft. Koln 1932, S. 49f. Zitiert bei: Henkmann, Max Scheler, a.a.O., S. 19f.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://dol.org/10.5771/9783485993613-162 - am 16.01.2026, 08:41:53.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zwischen Thomas von Aquin und Kant

Und nun folgt die Uberraschung. Er fahrt namlich fort: »Meine Lehr-
meister sind in diesen Dingen, vor allem der Augustinismus, Pascal,
von neueren Eucken [...]. Ich bin Theist und Realist, suche aber den
groflen Wahrheiten der christlichen Mystik nach Maglichkeit ge-
recht zu werden.«

Dieses Dokument gibt einige ganz wichtige und recht auf-
schlufireiche Hinweise. In der Auseinandersetzung mit Kant gewann
Scheler durch Augustinus und die sein Denken weiterentwickelnde
Tradition des Augustinismus die Einsicht, da8 die reine Liebe eine
unabhingige Funktion des Geistes ist, die wiederum dem Vernunft-
prinzip iibergeordnet sein muf8. Scheler analysierte das emotionale
Erleben. Seine Analyse »gipfelt sowohl in der sMaterialen Wertethik«
und in >Zur Phianomenologie und Theorie der Sympathiegefiihle und
von Liebe und Haf3« wie auch in einigen Aufsitzen und in den Ma-
nuskripten aus dieser Zeit in der Bestimmung von Liebe bzw. Haf8 als
der alle geistigen Vollziige fundierenden Weise des Selbstvollzuges
von Geist. Er geht dabei so vor, dafl er nach negativen Abgrenzungen
in der phdnomenologischen Analyse das Wesen der Liebe als geisti-
gen Akt beschreibt. In diesem Zusammenhang stellt er das Lieben als
den urspriinglichen, allen anderen geistigen Vollziigen zugrunde-
liegenden Akt des Geistes dar.«* Diese neue, von Kant sehr stark
abweichende, aber fiir Schelers gesamtes Denken grundlegende Ein-
sicht verdankt er also dem Augustinismus, und dies vor dem Jahre
1906, also in seiner frithen Periode.#!

Man kénnte einwenden, Scheler habe den Augustinismus we-
gen Georg von Hertling aus taktischen Griinden ins Feld gefiihrt.
Georg von Hertling veroffentlichte 1901 eine Augustinus-Biogra-
phie, mit der er alle Neo-Thomisten enttduschte, »schien es doch so,
als gebe der angesehene Prisident der Gorres-Gesellschaft den Kir-
chenvater den Gegnern des katholischen Objektivismus preis, als er-
blicke er in ihm einen Subjektivisten, als nihere er die Erkenntnis-
theorie des Bischofs von Hippo derjenigen des >Alleszermalmersc
an.«* In katholischen Kreisen wurde, der Weisung Papst Leos XIII.

4 Gabel, Intentionalitit des Geistes, a.a.O., S. 211f.

# Damit ist Helmut Kuhn (Max Scheler als Faust, a.a.O., S.32) und Michael Gabel
(Intentionalitdt des Geistes, a.a.O., S. 228), der sich Kuhn anschlieft, zu widersprechen,
die die Augustinus-Rezeption Schelers auf seine mittlere Schaffensperiode eingrenzen.
Scheler hat Augustinus schon sehr friih — in der Auseinandersetzung mit Kant, aber
auch mit Thomas - rezipiert.

% Christoph Weber, Der Religionsphilosoph Johannes Hessen (1889-1971). Ein Gelehr-

Person und Wert A 173

https://dol.org/10.5771/9783485993613-162 - am 16.01.2026, 08:41:53.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

174

Johannes Schaber OSB

von 1879 folgend, der grofie Kirchenvater Augustinus moglichst weit
in die geistige Nahe zu Thomas von Aquin gebracht und thomistisch
interpretiert — zu Unrecht, wie Georg von Hertling 1904 in seiner
Abhandlung Augustinus-Zitate bei Thomas von Aquin® nachwies:
Thomas hatte Augustinus stillschweigend assimiliert, leicht kor-
rigiert oder gewaltsam interpretiert, also verfalscht. »Das Verfahren
war so einfach und miithsam, wie es historisch-philologische Metho-
den immer sind: die Augustinus-Zitate des Princeps Scholasticorum
wurden mit den originalen Stellen des Kirchenvaters genau vergli-
chen und die Frage gestellt, ob Thomas die originale Denkintention
tradiert, oder, wenn er sie ablehnt, wenigstens genau dem Leser vor-
legt. Das Ergebnis war — fiir einen korrekten Neuscholastiker —
erschiitternd: ganz negativ. Thomas hatte, so Hertling, Augustinus
so interpretiert, dafl er zu einem Aristoteliker wurde.«* Der Ein-
wand, Max Scheler hitte sich moglicherweise in der Darstellung
seiner philosophischen Position gegeniiber Georg von Hertling aus
taktischen Griinden auf Augustinus berufen, ist deshalb unwahr-
scheinlich, weil Scheler in seinem Denken immer nur an Augustins
Liebesbegriff interessiert war, und diesen lernte er nicht durch Georg
von Hertling kennen. Scheler greift aus einem anderen Grund auf
Augustinus und die Tradition des Augustinismus zuriick: Er fithrt
Augustinus gegen den Intellektualismus Kants ins Feld.

Wie ist er aber auf Augustinus gestofSen? Es ist nicht zuléssig,
Scheler augustinische Einfliisse zu bescheinigen, ohne dafs Spuren
der Auseinandersetzung Schelers mit Augustinus in seinem Werk
oder im Nachla8 vorhanden wiren. Wenn Scheler sich bereits in sei-
ner frithen Periode auf Augustinus beruft, so ist es naheliegend, seine
akademischen Lehrer niher zu betrachten, die sich auch mit Augu-
stinus beschiftigt und ihren Studenten in ihren Vorlesungen oder
Biichern ein bestimmtes Augustinus-Bild vermittelt haben: Rudolf
Eucken, Wilhelm Dilthey und Wilhelm Windelband.

tenleben zwischen Modernismus und Linkskatholizismus, Frankfurt/Main u.a. 1994
(Beitridge zur Kirchen- und Kulturgeschichte; 1), S. 46. Vgl. Johannes Hessen, Graf von
Hertling als Augustinusforscher, Diisseldorf 1919. Diese Schrift von Hessen iiber Hert-
ling findet sich in Schelers Bibliothek (Nr. 1714).

# Vortrag in der philosophisch-philologischen Klasse der Kgl. Bayerischen Akademie
der Wissenschaften am 3. Dezember 1904, abgedruckt wieder in: Georg von Hertling,
Historische Beitrage zur Philosophie, hrsg. von J. A. Endres, Kempten-Miinchen 1914,
S. 97-151.

“ Weber, Der Religionsphilosoph Johannes Hessen (1889-1971), a.a.O,, S. 47.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://dol.org/10.5771/9783485993613-162 - am 16.01.2026, 08:41:53. -@



https://doi.org/10.5771/9783495993613-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zwischen Thomas von Aquin und Kant

Max Scheler befafite sich in seiner Dissertation mit dem Bosen
und mit dem Wissen vom Bésen. Dabei erwihnte er, Augustinus ha-
be in seinen Confessiones die Lehre von der Erkenntnis des Bosen »in
groflartigster Weise«* entwickelt. Es stellt sich die Frage, ob Scheler
die Confessiones Augustins selbst gelesen hat oder ob er hier auf
seinen Doktorvater Rudolf Eucken Bezug nimmt. Ein Beweis fiir
Schelers Lektiire der Confessiones kann aus seinem Werk nicht er-
bracht werden. Die zu Rudolf Eucken fithrende Spur, der sich in sei-
nem Buch Lebensanschauungen der grofien Denker (21896) intensiv
mit Augustinus beschiftigt hat und dabei ausfiihrlich auf die Frage
nach dem Bosen bei Augustinus eingegangen ist,* besitzt zumindest
eine gewisse Wahrscheinlichkeit. Diese Wahrscheinlichkeit erhoht
sich, weil Scheler und Eucken, der seinem Schiiler ein »viterlicher
Freund«¥ war, viele Jahre zusammen arbeiteten® und Scheler die
Lebensanschauungen der groflen Denker nur in der Einleitung zu
seiner Dissertation Beitrige zur Feststellung der Beziehungen zwi-
schen den logischen und ethischen Prinzipien bei der Darstellung des
Problems in der Geschichte der Philosophie mehrfach zitiert (GW [,
231, 26; 351,; 39; 42; 46 £.; 50).

Welches Bild zeichnet Rudolf Eucken von Augustinus in seinen
Lebensanschauungen der groffen Denker? Eucken schildert Augusti-
nus in seiner Gesamtart als einen Menschen, in dem schroffe Gegen-
sitze zusammenstofen. Den Ausgangspunkt seiner Lebensanschau-
ung sieht Eucken in der Unzufriedenheit Augustins mit unserer
Welt, hauptsichlich mit der Lage des Menschen. »Kaum hat jemand
die Leiden des menschlichen Daseins aus bewegterem Herzen und
mit grelleren Farben geschildert als Augustin.«* Dabei machte
Augustinus die Erfahrung, dafl das Leben einen unerschiitterlichen

% Max Scheler, Beitrige zur Feststellung der Beziehungen zwischen den logischen und
ethischen Prinzipien, GW [, 131.

% Rudolf Eucken, Die Lebensanschauungen der grossen Denker. Eine Entwicklungs-
geschichte des Lebensproblems der Menschheit von Plato bis zur Gegenwart, Leipzig
121918, S. 211-244: Uber das Bose, S. 227-231.

4 Henckmann, Max Scheler, a.a.O., S. 17.

# Eucken hat sich wihrend seiner Basler Zeit 1871-1874, als er Kollege von Friedrich
Nietzsche war, intensiv dem Studium der Kirchenviter, darunter auch Augustinus, ge-
widmet. Vgl. Fritz Medicus, Rudolf Eucken zum Gedichtnis, in: Kant-Studien 31 (1926),
445-454. Auch Scheler zitiert 6fters Kirchenviter, deren zitierte Werke er zumeist
selbst in seiner privaten Bibliothek besaf8. Hat er vielleicht die Kirchenviter durch sei-
nen Lehrer Eucken kennen- und schitzen gelernt?

# Eucken, Die Lebensanschauungen der grossen Denker, a.a.O., S. 214.

Person und Wert A 175

https://dol.org/10.5771/9783485993613-162 - am 16.01.2026, 08:41:53.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

176

Johannes Schaber OSB

Grund sucht, den es letztlich nur in Gott findet. »Nur in einem
weltiiberlegenen, vollkommenen Sein, nur in Gott kann das neue
Leben wurzeln. Die Wirklichkeit dieses gottlichen Seins gilt Augu-
stin als das Erste und Allergewisseste, als die Grundwahrheit, die uns
allererst des eigenen Seins versichert; so gewif8 wir iiberhaupt etwas
sind, so gewif8 sind wir in Gott gegriindet und werden von gottlichem
Leben getragen.« (S. 215£.) Gott ist jedoch nicht nur das echte Sein,
sondern auch das hochste Gut und echtes Gliick. Daraus erwichst die
unmittelbare Beziehung der menschlichen Personlichkeit mit Gott,
die Welt mit ihrer bunten Mannigfaltigkeit bleibt auferhalb dieser
Beziehung. »Zwischen Gott und dem Menschen, dem Vollkom-
menen und dem Gefallenen, dem Heiligen und dem Siindigen eroff-
net sich hier eine unermefliche Kluft, die Folge der Schuld; aber zu-
gleich wird sie durch eine freie Tat der gottlichen Liebe aufgehoben,
und im innersten Wesen eine vollige Einigung von Gottlichem und
Menschlichem gewonnen. Dabei beharren schwere Kampfe und
Stiirme, aber iiber ihnen kann ein seliger Friede schweben und durch
die Bekenntnisse Augustins der Grundton klingen: >Du hast uns zu
dir hin geschaffen, und unser Herz ist ruhelos, bis es ruhet in dir.««
(S. 218£.) Will der Mensch Gott schauen, so liegt in diesem mysti-
schen Schauen ein Selbstzweck: Gott will um seiner selbst willen
angeschaut werden, weil er das hochste Gut ist. Er wird nicht um
des Menschen willen geschaut, da Gott sonst nur ein Mittel zum
Gliick wire. »Allerdings wahrt Augustin auch im Anschluf$ an die
Mystik seine Eigenart. Mit dem Schauen verbindet sich ihm aufs
engste die Liebe, der Affekt wird nicht sowohl unterdriickt als ver-
edelt, ein warmes Gefiihlsleben stromt in die Mystik ein und verleiht
auch dem Ausdruck eine ungekannte Innigkeit. Niemand mehr als
Augustin hat der christlichen Mystik einen unterscheidenden Cha-
rakter aufgeprigt.« (S. 218) Die christliche Mystik und der Begriff
der Liebe sind seit Augustinus aufs engste verbunden.*®® Deshalb geht

%0 »Seit Augustinus, dem die christliche Kunst in wahrer Erkenntnis seines Wesens ein
brennendes Herz als Emblem beigab, hat den mittelalterlichen Denker wie den mittel-
alterlichen Frommen die Frage nach dem Wesen der Liebe nicht wieder losgelassen. Max
Scheler spricht von einer sBewegungsumkehr der Liebe< durch Augustinus. [...] Christ-
liche Liebe ist ein Ergriffenwerden durch die Gnade Gottes, ein Umfangensein des ge-
samten Menschen — nicht nur seines Intellekts — von der unendlichen Liebe, die Gott
selbst ist. >In tantum cognoscitur deus, in quantum diligitur, sagt Augustinus. Gottes-
erkenntnis, Gottschau sind nur dem méglich, der beschenkt ist durch die Liebe Gottes.«
Grete Liiers, Die Auffassung der Liebe bei mittelalterlichen Mystikern, in: Friedrich

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://dol.org/10.5771/9783485993613-162 - am 16.01.2026, 08:41:53.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zwischen Thomas von Aquin und Kant

Eucken auf Augustins Verstindnis der Liebe ein, »die nach Augustins
Uberzeugung den Kern des christlichen Lebens bildet. Fragen wir, ob
jemand ein guter Mensch sei, so fragen wir nicht, was er glaubt und
was er hofft, sondern was er liebt; die Seele ist mehr da, wo sie liebt,
als da, wo sie lebt, sie wird, was sie liebt; nicht der Glaube und die
Hoffnung, nur die Liebe reicht iiber das Leben hinaus in das Jenseits.
Alle Tugenden erhéht und veredelt die Liebe, die uns von Gott, vor-
nehmlich mittels der sakramentalen Einrichtungen, zustromt. Ja die
Tugend wird grundsitzlich als die >Ordnung der Liebe« definiert, d. h.
als die rechte Richtung oder das rechte Maf3 der Liebe« (S. 237).%

Es ist auffallend, daf8 sich einige zentrale Motive von Rudolf
Euckens Augustinus-Bild bei Max Scheler wiederfinden.®? Dies ist
zwar noch lange kein Beweis dafiir, dafl Scheler Augustinus durch
die Vermittlung von Eucken kennengelernt und studiert hat, aber
die Wahrscheinlichkeit ist doch sehr grof3. Hinzu kommt eine zweite,
chronologisch gesehen sogar frithere Moglichkeit der Vermittlung
augustinischen Denkens: die Begegnung Schelers mit Wilhelm Dilt-
hey, bei dem er in Berlin 1895/96 zwei Semester studiert und dabei
eine Vorlesung iiber die Geschichte der Philosophie gehort hatte.
Diese Vorlesung hat Schelers Vorstellung, wie man Geschichte der
Philosophie zu betreiben habe, nach eigenen Aussagen nachdriicklich
gepragt.”

Wilhelm Dilthey brachte 1883 den ersten Band seiner Einlei-
tung in die Geisteswissenschaften heraus.* Darin untersucht er die
abendldndische Metaphysik als Grundlage der Geisteswissenschaften
und widmet auch dem Kirchenvater Augustinus ein ganzes Kapitel.*

Heiler (Hg.), Ostliche und westliche Mystik, Miinchen 1940/41 (= Eine heilige Kirche.
Zeitschrift fiir Kirchenkunde und Religionswissenschaft 22), S. 110-118, hier: S. 110f.
5! Bei Max Scheler heifit die >Ordnung der Liebe« ordo amoris, vgl. GW X, 345-376.

52 Scheler dhnelt insofern seinem Lehrer Eucken im Stil, als der ebenfalls Zitate Augu-
stins nicht nachweist, ganz im Gegensatz zu den sehr griindlich arbeitenden Wilhelm
Dilthey und Wilhelm Windelband.

%3 Vgl. Henckmann, Die Anfinge von Schelers Philosophie in Jena, a.a.O., S. 18.

¢ Wilhelm Dilthey, Einleitung in die Geisteswissenschaften. Versuch einer Grund-
legung fiir das Studium der Gesellschaft und der Geschichte, Bd. I, Stuttgart-Géttingen
['1883] °1990; iiber Augustinus: S. 255-267.

%> Martin Heidegger hat das Augustinus-Kapitel Diltheys sehr treffend zusammen-
gefaflt, in: Augustinus und der Neuplatonismus (GA 60), a.a.O., S. 164. Zum Einfluf
von Diltheys Augustinus-Bild auf das Denken Heideggers vgl. Johannes Schaber, Zur
philosophischen Aktualitit der augustinischen Trinit4tslehre. Martin Heidegger und
Augustinus, in: Miinchener Theologische Zeitschrift 47 (1996), S.385-407, hier:

Person und Wert A 177

https://dol.org/10.5771/9783485993613-162 - am 16.01.2026, 08:41:53.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

178

Johannes Schaber OSB

Mit Blick auf Scheler sind dabei Diltheys Gegeniiberstellung von
griechisch-antikem und christlich-antikem Denken, seine Hinweise
auf die innere Erfahrung und die Selbstbesinnung als dem Ausgangs-
punkt fiir eine neue Metaphysik® und seine Hinweise zur Trinitits-
lehre und Mystik besonders interessant. Scheler hat sich mit Dil-
theys Einleitung in die Geisteswissenschaften befal3t. Inwieweit ihn
das darin skizzierte Augustinus-Bild Diltheys beeinflufst hat oder
inwieweit fiir ihn Dilthey der Vermittler augustinischen Denkens
war, laBt sich aus dem veroffentlichten Werk Schelers anhand seiner
Bezugnahmen auf Augustinus nicht rekonstruieren. Wichtig ist je-
doch, daf Schelers akademische Lehrer Eucken und Dilthey Augusti-
nus-Kenner sind, deren genannte Werke mit ihren darin enthaltenen
Augustinus-Interpretationen auf breiter Basis rezipiert wurden, so
wahrscheinlich auch von Scheler.

Scheler setzte sich auch mit einigen Werken des Neukantianers
Wilhelm Windelband (1845-1915) auseinander, z.B. in seiner Dis-
sertation mit Windelbands Lehrbuch der Geschichte der Philosophie
(vgl. GW I, 27£,; 55; 60).” Darin kommt Windelband in sehr unter-
schiedlichen Zusammenhingen immer wieder auf Augustinus zu
sprechen®®, er widmet ihm sogar ein ganzes Kapitel (§22) iiber Die
Metaphysik der inneren Erfahrung.”® An Augustinus hebt Windel-
band hervor: »Als Theologe hat Augustin durch alle seine Unter-

S. 395f. Dilthey kommt in seiner Einleitung in die Geisteswissenschaften etwas spater
noch einmal ausfiihrlich auf Augustinus zu sprechen im Zusammenhang der mittel-
alterlichen Metaphysik der Geschichte und Gesellschaft, weil Augustins Opus magnum
De Civitate Dei die Grundlage der mittelalterlichen Metaphysik der Geschichte und der
Gesellschaft war: Dilthey, Einleitung in die Geisteswissenschaften, a.a.O., S. 334-343,
S. 349f.

% »So ist die Selbstbesinnung des Augustinus nur der Ausgangspunkt fiir eine neue
Metaphysik. Und in dem Inneren dieser Metaphysik ist schon der Kampf zwischen den
veritates aeternae, in welchen der Intellekt die GedankenmaBigkeit der Welt besitzt, und
dem Willen Gottes, der dem praktischen Verhalten des Menschen gewif ist.« Dilthey,
Einleitung in die Geisteswissenschaften, a.a.O., S. 264. Vgl. dazu Scheler GW V, 131
und GW X], 256.

57 Das Werk ist entstanden 1889-1891. Scheler zitiert die Ausgabe Freiburg 1892, wir
zitieren nach der Billig-Ausgabe, hrsg. von Heinz Heimsoeth, Tiibingen 1935. Zu Sche-
ler und Windelband vgl. Michael Gabel, Die logischen und ethischen Prinzipien bei
Scheler in ihrem Verhiltnis zur Religionsphilosophie, in: Christian Bermes, Wolfhart
Henckmann, Heinz Leonardy (Hg.), Denken des Ursprungs — Ursprung des Denkens,
a.a.0,, S. 68-82.

8 Vgl. im Namensregister die Stichworte >Augustinus< und >Augustinismusc (S. 611).
* Windelband, Lehrbuch der Geschichte der Philosophie, a.a.O., S. 232-241.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://dol.org/10.5771/9783485993613-162 - am 16.01.2026, 08:41:53.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zwischen Thomas von Aquin und Kant

suchungen hindurch den Begriff der Kirche als Richtpunkt im Auge:
als Philosoph konzentriert er alle seine Ideen um das Prinzip der
SelbstgewifSheit des Bewuf3tseins. Durch die Doppelbeziehung auf
diese beiden festen Voraussetzungen geraten bei ihm alle Fragen in
lebendigen Fluf3. [...] Fiir die Geschichte der Philosophie erwéchst die
Aufgabe, aus dieser Verwicklung diejenigen Ideen herauszulsen,
durch welche Augustin weit iiber seine Zeit und ebenso iiber die
nichstfolgenden Jahrhunderte hinausgewachsen und zu einem der
Urheber des modernen Denkens geworden ist. Alle diese aber haben
ihren letzten Grund und ihre sachliche Vereinigung in dem Prinzip
der selbstgewissen Innerlichkeit, das Augustin zuerst mit voller Klar-
heit ausgesprochen und als Ausgangspunkt der Philosophie formu-
liert und behandelt hat.«®

Versteht man Augustinus, wie Wilhelm Windelband eben, als
»den Urheber des modernen Denkens«, so zieht Augustinus auch
das entsprechende Interesse als ernstzunehmender Gesprachspartner
auf sich.®! Anhand des gedruckten Werkes von Scheler lafst sich seine
Rezeption des Augustinus-Bildes von Windelband nicht rekonstruie-
ren oder gar beweisen, es ldfit sich lediglich eine hohe Wahrschein-
lichkeit aufweisen. Dennoch zeigen Eucken, Dilthey und Windel-
band, daf8 Scheler schon in frithen Jahren vielfach auf Augustinus
gestofSen ist, was soweit ging, dafi er ihn 1899 in seiner Habilitations-
schrift einen »souverdnen und ohne Gleichen kraftvollen Geist«
(GW, 207) nennt und ihn 1906 gegeniiber Georg von Hertling in
der Darstellung seiner philosophischen Position sogar als » Lehrmei-
ster« bezeichnet. Wenden wir uns nun also Schelers Interpretationen
zu Augustinus zu.

% Windelband, Lehrbuch der Geschichte der Philosophie, a.a.O., S. 232.

¢ Vgl. Bernhard Jansen, Augustinus. Ein moderner Denker, in: Stimmen der Zeit 98
(1920), S. 29-40. Vgl. auch Johannes Hessen, Die Begriindung der Erkenntnis nach dem
hl. Augustinus, Miinster 1916 (Beitrige zur Geschichte des Mittelalters; XIX, Heft 2),
S.112. Dieses Heft findet sich in Schelers Bibliothek (Nr. 1036). Vgl. Rudolf Michael
Schmitz, Aufbruch zum Geheimnis der Kirche Jesu Christi. Aspekte der katholischen
Ekklesiologie des deutschen Sprachraums von 1918 bis 1943, St. Ottilien (Miinchener
Theologische Studien; 11/46), S. 21-27.

Person und Wert A 179

https://dol.org/10.5771/9783485993613-162 - am 16.01.2026, 08:41:53.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

180

Johannes Schaber OSB
Liebe und Erkenntnis

Wenn Max Scheler sich zweimal in seinem Gesamtwerk mit Augu-
stinus eingehend beschiftigt, in seinem Aufsatz iiber Liebe und Er-
kenntnis (1915/GW VI, 77-98) und in seinem Vortrag Uber Augu-
stinus und Mystik (1923/24), so 1df3t sich allein daraus schon deutlich
ablesen, in welchem Zusammenhang er Augustinus rezipiert. Sche-
ler kommt in seinem Gesamtwerk immer wieder auf die zentrale
Bedeutung des Liebens als das urspriingliche Grundphdnomen
schlechthin (GW VII, 160) zu sprechen.® Dabei interessiert ihn das
Verhiltnis von Liebe und Erkenntnis, besonders in der augusti-
nischen Konzeption als einem Paradigma des christlichen Liebesver-
standnisses. Scheler wihlt als Ausgangspunkt in seinem Aufsatz die
kontriren Bestimmungen Goethes und Leonardo da Vincis, die zwar
beide Liebe und Erkenntnis in eine tiefe und innerliche Beziehung
von gegenseitiger Forderung gebracht haben, »jedoch so, dafl bei
Goethe jeweilig die Bewegung der Liebe den Akt des Erkennens, bei
Leonardo der Akt der Erkenntnis den Akt der Liebe fundiert«
(GW VI, 77).

Wie aber verhalten sich Liebe und Erkenntnis wirklich zuein-
ander? Obwohl Scheler der Sinn fiirs Historische ein wenig mangelt,
schildert er den Unterschied zwischen der indisch-buddhistischen,
der griechisch-antiken und der christlichen, speziell augustinischen
Liebesidee sowie deren jeweiliges Verhiltnis zur Erkenntnis. In der
Losung dieser groflen Frage sieht Scheler »eine gewisse welthistori-
sche Typik« (GW VI, 77). Scheler sieht auf der einen Seite die christ-
liche Liebesidee, auf der anderen Seite die indisch-buddhistische und
die griechisch-antike Konzeption. Trotz einiger noch aufzuzeigender
Unterschiede haben die indische und die griechische Konzeption der
Liebe zahlreiche Gemeinsamkeiten, die sie von der christlichen Lie-
besidee grundsitzlich unterscheidet. Bei beiden folgt die Liebe auf die
Erkenntnis.®> Wihrend also in der indischen und griechischen Kon-
zeption die Liebe »ganz intellektualistisch nur als Abhéngige des Er-

62 Vgl. Gabel, Intentionalitit des Geistes, a.a.O., S. 211, Anm. 392.

8 »Bei Indern und Griechen sind, ontologisch gesehen, die Werte Funktionen des Seins;
noetisch aber ist die Liebe eine abhéngige Funktion der Erkenntnis. Dort ist der hochste
Wert jene Entwirklichung des Gegenstandes, die ihn in blofe Bildhaftigkeit erhebt —
hier der héchste Seinsgrad, das &vtowg &v Platons. Gerade daf3 die Werte hier und dort
in so grundverschiedener, ja entgegengesetzer Weise Seinsfunktionen sind, 1at die an-
gefiihrte sachliche Einheit der Lehren um so plastischer hervortreten.« (GW VI, 78)

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://dol.org/10.5771/9783485993613-162 - am 16.01.2026, 08:41:53.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zwischen Thomas von Aquin und Kant

kenntnisfortschrittes, als Ubergang und >Bewegung« einer drmeren
zu reicherer Erkenntnis verstanden wird« (GW VI, 83), ist das christ-
liche Liebesverstindnis hingegen durch eine »Bewegungsumkehr«
(GW 111, 72; GW VI, 88) gekennzeichnet.

Der positivste und zentralste Wert des indischen Geistes haftet
am Nichtsein, »und das heifst hier vor allem an dem im Fortgange des
>Heilsweges< zunehmenden Schwinden des Wirklichkeitskoeffizien-
ten der puren Inhalte und Washeiten der Welt.« (GW VI, 78) Analog
dazu ist Erkenntnis »ein steigendes Uberwinden der Wirklichkeits-
akzente an den Inhalten der Welt. Sie erfolgt durch steigende Ver-
gegenstiandlichung und asketische Willkiirlichmachung der diesen
Akzenten korrelaten Begierden und ihrer fiir den natiirlichen Men-
schen automatischen Bewegungsfolgen.« (GW VI, 79) Die Liebe ist,
nach ihrer inhaltlich-gegenstindlichen Seite hin betrachtet, »der
Ubergang, die Tendenz und Bewegung des >wirklichen< oder des Be-
gierde-Widerstandes zum immer auflerwirklicher werdenden Er-
kenntnis-Gegenstande — und eben damit die steigende Fiille dieses
Erkennntisgegenstandes; nach ihrer Aktseite aber ist sie der blofle
erlebte Ubergang von Nichtwissen in Wissen. [...] Uberall muf sie
hiernach zunichst als Folge, nie als Ursprung der Erkenntnis erschei-
nen. Auch was an der Liebe ethisch und religios gewertet wird, ist
lediglich Frucht dieser Erkenntnis« (GW VI, 79).

Anders als das indische Verstindnis zielt die griechische Ver-
héltnisbestimmung von Liebe und Erkenntnis nicht auf das Nicht-
sein, sondern auf ein positives Sein und eine positive Vollkommen-
heit, d. h. auf das hochste Gut. »Und seit der Zeit der Griechen bleibt
diese letzte Seinsbejahung gleichsam das Apriori aller europdischen
Religion und Spekulation. Je reicher und gesteigerter das Sein als
Gegenstand der Erkenntnis ist [...], desto absoluter und reiner ist
auch die Erkenntnis. Absolute Erkenntnis ist darum Erkenntnis des
Ovrowg dv« (GW VI, 82). Analog ist auch die Liebe »eine primire
Hinwendung zu einem positiven Wert, d.h. zu einer Seinsgestalt
einer gewissen Seinsfiille; sie ist nicht urspriingliche Abwendung
von einer solchen. Sie ist Seinsbemiéchtigung in der Erkenntnis — also
nicht Seinserlgsung wie bei den Indern« (GW VI, 82). Fiir Scheler
besteht das Wesentliche »in der Bewegungsrichtung, die gemaf3 der
antiken Moral und Weltanschauung die Liebe hat. Alle antiken Den-
ker, Dichter, Moralisten sind darin einig: Liebe ist ein Streben, eine
Tendenz des >Niederen< zum >Hoherent, des >Unvollkommnerenc«
zum >Vollkommneren¢, des >Ungeformten< zum >Geformtenc [...]

Person und Wert A 181

https://dol.org/10.5771/9783485993613-162 - am 16.01.2026, 08:41:53.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

182

Johannes Schaber OSB

Schon Platon sagt: >Wiaren wir Gotter, wiirden wir nicht liebenc.
Denn im vollkommensten Sein kann kein >Strebens, >Bediirfen< mehr
sein. Liebe ist nur ein >Weg¢ hier, eine >Methodos« (GW III, 71f.).%
Bei Aristoteles ist die Liebe »ein dem Weltall einwohnendes dyna-
misches Prinzip, das diesen groflen »Agon« der Dinge um die Gottheit
bewegt« (GW 111, 72).

Sowohl in der indisch-buddhistischen wie auch in der altgriechi-
schen Konzeption von Liebe und Erkenntnis wird die Liebe ganz
intellektualistisch verstanden, immer abhiingig vom Erkenntnisfort-
schritt, als Ubergang und >Bewegung« einer imeren zu einer reiche-
ren Erkenntnis.®®

Diesen beiden Konzeptionen stellt Scheler nun die christliche
gegeniiber: »Da findet etwas statt, was ich die Bewegungsumkehr
der Liebe nennen méochte. Hier schldgt man dem griechischen Axiom
der Liebe, daf3 Liebe ein Streben des Niederen zum Héheren sei, keck
ins Gesicht. Umgekehrt soll sich die Liebe nun gerade darin erweisen,
daf8 das Edle sich zum Unedlen herabneigt und hinablaft, der Gesun-
de zum Kranken, der Reiche zum Armen, der Schone zum Haf3-
lichen, der Gute und Heilige zum Schlechten und Gemeinen, der
Messias zu den Zéllnern und Siindern« (GW 1II, 72). »An Stelle des
ewigen rersten Bewegers«< der Welt tritt der »Schépfer, der sie »aus
Liebe« schuf. Das Ungeheure fiir den antiken Menschen, das nach
seinen Axiomen schlechthin Paradoxe, soll sich in Galilda begeben
haben: Gott kam spontan herab zum Menschen und ward ein Knecht
und starb am Kreuz den Tod des schlechten Knechts!« (GW III, 73)
Die griechische Bewegungsrichtung wird durch den christlichen Lie-
besbegriff umgekehrt. War bei den Griechen die Gottheit nur Gegen-

¢ Scheler verweist selbst (GW VI, 88) auf seinen Aufsatz Das Ressentiment im Aufbau
der Moralen in seinem Buch Vom Umsturz der Werte (GW 111, 33-148, hier S. 70-95)
als Interpretationshilfe.

65 Scheler sagt von der Liebe im indisch-griechischen Typus: »Uberall mu8 sie hiernach
zunichst als Folge, nie als Ursprung der Erkenntnis erscheinen. Auch was an der Liebe
ethisch und religids gewertet wird, ist lediglich Frucht dieser Erkenntnis. Niemals spielte
hier die Liebe, so wie als christliche >Gottes- und Néchstenliebes, eine gleich urspriingli-
che oder gar eine urspriinglichere Rolle als die Erkenntnis. Das indische Axiom steht in
strengstem Gegensatz zum Christentum, dessen grofiter Denker Augustin die Liebe
ausdriicklich zur urspriinglichsten Bewegungskraft des géttlichen wie menschlichen
Geistes macht; der auch im offenbaren Gegensatz zu der Lehre vom seligen Nous des
Aristoteles, sagt, daf8 sie >mehr als alle Vernunft beselige«. Die indische Liebesidee ist
also ebenso schroff intellektualistisch wie die griechische des Platon und des Aristoteles«
(GW VI, 79). Vgl. auch GW VI, 83.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://dol.org/10.5771/9783485993613-162 - am 16.01.2026, 08:41:53.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zwischen Thomas von Aquin und Kant

stand der Liebe, aber nicht selbst liebend, so ist es im Christentum
Gott, der liebt und aus Liebe die Welt erschaffen hat.* Fiir Platon ist
das hochste Ziel, »zu dem all geistige Befahigung, zu dem auch Liebe
in ihrer reinsten Form leiten kann, namlich die >Ideenschau« des Phi-
losophen, von einem »>Schaffen und Zeugen< am allerweitesten ent-
fernt. Sie ist nur Anteil am Wesen, Vermahlung mit dem Wesen«
(GW VI, 85). Im Christentum tritt an die Stelle der indisch-griechi-
schen Selbsterlgsung durch Erkenntnis die Idee des Erlostwerdens
durch die gottliche Liebe. »Nicht die Mitteilung einer neuen Gottes-
erkenntnis und Gottesweisheit an die Welt erfolgt durch Christus
[...], sondern aller neue Erkenntnisgehalt iiber Gott ist durch die
Liebestat seines Selbsterscheinens in Christo als von ihrem schopfe-
rischen Grund getragen. Vorbild der >Nachfolge¢, Lehrer und Gesetz-
geber ist daher Christus nur abgeleiteterweise und nur infolge seiner
Wiirde als gottlicher Erlgser, d. h. als personale und fleischgewordene
Gestalt Gottes selbst und seines Liebeswillens. Uber die personale
Gestalt hinaus gibt es nach frith- und echt christlicher Anschauung
keinerlei >Idee¢, keinerlei >Gesetz¢, keinerlei >Sachwert¢, keinerlei
sVernunft¢, an der sie selbst noch zu messen wire oder mit der sie,
um als >heilige< erkennbar zu sein, irgendwie >iibereinzustimmenc
hatte. Christus >hat< nicht die Wahrheit, er »istc sie« (GW VI, 89).
Wenn der Mensch liebt, antwortet er auf die Liebe Gottes, die zuvor
schon an ihn in Jesus Christus ergangen ist. In dieser ganz neuen
Bewegungsrichtung der christlichen Liebesidee kommt zur Gottes-
liebe die Nachstenliebe gleichméfig hinzu. »Es ist ja selbstverstind-
lich, daf} da, wo die Liebe zum Wesen Gotttes gehort und aller reli-
giose HeilsprozeB nicht in menschlich-spontaner Titigkeit, sondern
in der gottlichen Liebe seinen Ausgangspunkt hat, die Liebe >zu Gott«
immer gleichzeitig ein Mitlieben der Menschen, ja aller Kreaturen
mit Gott — ein amare mundum in Deo - in sich einschlieSen muf3.
>Amor Dei et invicem in Deo« ist Augustins feste Formel fiir die un-
teilbare Einheit dieses Aktes« (GW VI, 90). Die Liebe des Menschen

¢ Die Folge war, »wo immer diese doppelte Bestimmung der Liebe wiederkehrt in der
Geschichte, daf sie dynamisch der Erkenntnis nicht vorhergehe, sondern folge, und daf8
sie teleologisch nur Weg, Methodos zum Ziele der wachsenden Erkenntnis sei, da war
die theologische Konsequenz stets das heidnische Trugbild jener starren, nur in sich
selbst glinzenden Gottheit, die nicht wiederliebt, die nur Gegenstand der Anbetung
der Kreaturen ist, nicht aber mittétiges Subjekt jener >vertraulichen Wechselrede der
Seele mit Gottc, als die schon Gregor von Nyssa das christliche Gebet definiert«
(GW VI, 83f).

Person und Wert A~ 183

https://dol.org/10.5771/9783485993613-162 - am 16.01.2026, 08:41:53.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

184

Johannes Schaber OSB

zu Gott und zu den Menschen als Antwort auf die zuvor empfangene
Liebe Gottes prigt die christliche Liebesidee. Wihrend die indisch-
griechische Konzeption durch den Primat der Erkenntnis vor der Lie-
be gekennzeichnet ist, besteht in der christlichen Liebesidee eindeu-
tig der Primat der Liebe vor der Erkenntnis. »Der Mensch ist, ehe er
ein ens cogitans ist oder ein ens volens, ein ens amans« (GW X, 356).
Der Liebesprimat liegt »selbst der Kirchenidee und aller christlichen
Ethik zugrunde« (GW VI, 91).

Hellenisierung des Christentums

Nachdem Max Scheler die Gemeinsamkeiten und Unterschiede der
drei Konzeptionen des Verhiltnisses von Liebe und Erkenntnis er-
arbeitet hat, kommt er auf das Problem der »Hellenisierung des
Christentums«® zu sprechen, d.h. auf die Verbindung des christ-
lichen mit dem griechischen Denken, das durch den Neuplatonismus
und durch die Aristoteles-Rezeption wirkmichtigen Einfluf8 auf die
christliche Theologie fand: »Mit Ausnahme der mystischen Erbau-
ungsliteratur und spezifisch augustinischer Traditionen, in denen
dieser Grundsatz im allgemeinen festgehalten ist, hat sich die sog.
schristliche Philosophie« durchaus dem griechischen Typus ange-
schlossen. Hierdurch entsprang die innere Disharmonie zwischen
dem religiésen Bewuf3tsein und der mit ihm verkniipften Weltweis-
heit« (GW VI, 91). Scheler kritisiert Thomas von Aquin, daf8 er die
griechischen Bestimmungen festhalte, »daf3 Liebe zu einem Gegen-
stande Erkenntnis des Gegenstandes voraussetze, dafy im Ontischen
aber die Werte nur Funktionen der Seinsvollkommenheit seien
(omne ens est bonum), daf3 Liebe kein elementarer Grundakt des
Geistes, sondern nur eine Sondertitigkeit des strebenden und wol-
lenden Tatigkeitsvermogens der Seele sei« (GW VI, 91). Scheler kri-
tisiert an Thomas auflerdem, dafs bei ihm jeder Tatigkeit des Strebe-
vermdogens eine Tatigkeit des Verstandes vorhergehen mufs: »Liebe
und Haf8 sowie die gesamte Gefiihlswelt stellen sich unter dieser
Auffassung nur als Modifikationen des strebenden Seelenvermégens
dar. Daf in diesem intellektualistischen psychologischen System der

¢ Zu Harnacks Hellenisierungsthese vgl. Thomas B6hm, Die Christologie des Arius.
Dogmengeschichtliche Uberlegungen unter besonderer Beriicksichtigung der Helleni-
sierungsfrage, St. Ottilien 1991 (Studien zur Theologie und Geschichte; 7), S. 16-23.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://dol.org/10.5771/9783485993613-162 - am 16.01.2026, 08:41:53.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zwischen Thomas von Aquin und Kant

Liebe nur eine ganz untergeordnete Stelle zukommt, ist ohne wei-
teres ersichtlich« (GW VI, 92). Die Konsequenzen sieht Scheler dar-
in, daf} die »Offenbarung Gottes in Christo nicht mehr Folge einer
liebe- und gnadengeleiteten gottlichen Erlosungstat« ist, »die im
kleinen innerlich mitzuvollziehen gegen die Niedrigen, Armen und
den Menschen, vom Menschen iiberhaupt aber gegen die iibrigen
Kreaturen erst wahre Gottnihe verhiefle, sondern die Erlosung durch
Christus ist nur mehr der zentralste Teilinhalt der nun ganz intellek-
tual gedachten >Offenbarung¢ selbst, die, im Dogma formuliert, als
Ganzes mit diesem Zentralinhalt >pflichtgemafi« zu glauben ist. [...]
So wird mit der Wiederaufnahme des griechischen Fundierungssat-
zes zwischen Erkenntnis, Liebe und Wollen auch indirekt der Primat
ausgesprochen und hergestellt des selbstgeniigsamen aristotelischen
Weisengottes iiber den christlichen Erlsungsgott, des lehrenden und
regimentalen Priesters iiber den homo religiosus der Nachfolge, der
Macht- und Seinsfiille iiber das Gute, des Gesetzesstatus iiber die
gesetzesiiberlegene Liebe und Demut« (GW VI, 93).

Weil sich die Christen in den ersten Jahrhunderten in der be-
grifflichen Feststellung ihres Glaubens in Dogmen der griechischen
Philosophie und deren Welt- und Lebensbild bedient und nicht eine
neue, eigene und genuin christliche Philosophie hervorgebracht ha-
ben, wirft Scheler der christlichen Tradition vor, daf8 sie »in fast un-
begreiflicher Weise versagt« habe (GW VI, 87; vgl. GW VIIJ, 80). »Es
gibt in diesem Sinne und gab nie eine >christliche Philosophies, sofern
man unter diesen Worten nicht, wie iiblich, eine griechische Philoso-
phie mit christlichen Ornamenten, sondern ein aus der Wurzel und
dem Wesen des christlichen Grunderlebnisses durch selbstdenkeri-
sche Betrachtung und Erforschung der Welt entsprungenes Gedan-
kensystem versteht« (GW VI, 87). Es gibt fiir Scheler jedoch einen
Kirchenvater, der eine Ausnahme darstellt: »Nur bei Augustinus und
seiner Schule finden wir starke Ansitze, eine unmittelbare Umset-
zung des christlichen Erlebnisgehaltes in philosophische Begriffe zu
gewinnen — Ansitze, deren volles Gelingen aber immer wieder durch
die tiefgehende Abhingigkeit Augustins vom Neuplatonismus und
durch den seinen spekulativen Willen noch iiberragenden autoritiren
Willen zur Einheit der kirchlichen Institution gehemmt war«
(GW VI, 88).

Person und Wert A 185

https://dol.org/10.5771/9783485993613-162 - am 16.01.2026, 08:41:53.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

186

Johannes Schaber OSB
Max Schelers Augustinus-Rezeption

Der Hintergrund, vor dem Max Scheler Augustinus rezipiert, ist
durch die christliche Verhaltnisbestimmung von Liebe und Erkennt-
nis soweit herausgestellt. Scheler meint nun, daf8 die verschiedenen
Stromungen in der christlichen Theologie, je nachdem inwieweit sie
griechisches Denken rezipiert haben, am klarsten werden, »wenn
man einen Vergleich zieht zwischen den eigentlichen Geistesvitern
der griechischen Kirche, Clemens und Origenes, und dem einfluf3-
reichsten Kirchenvater des Westens, Augustin. Wie Harnack treffend
zeigt, ist »die morgenlandische Kirche in kultureller, philosophischer
und religioser Hinsicht das versteinerte 3. Jahrhundert«. Sie ist Hel-
lenismus auf der Stufe des 3. Jahrhunderts, und alle evangelischen
Grundideen sind in die Gedanken und Lebensformen dieses Helle-
nismus eingezwangt. [...] Und was ist die Seele dieses Hellenismus?
Allem voran dies, daf3 Gott oder das hichste Gut gemaf3 der alten
platonischen Eroslehre nicht als Urquell aller Liebe und Schépfer-
kraft, sondern als blof3es Ziel der zu Gott emporstrebenden Kreatur:
als in asketischer Kontemplation zu fassendes und dann ésthetisch zu
beschauendes und zu genieflendes reines Sein vor der Seele steht. (In
der weiteren Idee eines Stufenreiches dieser Bewegung zu Gott —
eines Reiches, das ebenso die gesamte Welt wie die Ordnung der
Gemeinschaft abspiegelt — ist die Wurzel fiir allen Byzantinismus
und seine Form der Autorititsidee gegeben). Dieser Gedanke ist nun
auch der Zentralgedanke des Clemens und Origenes. Augustin aber
gelingt es zuerst, in dem grofien Maf3stabe seines Gedankensystems
die christliche evangelische Geistesbewegung auch begrifflich zu fas-
sen: Die Idee des absoluten Seins ist bei Augustin selbst — und nicht
nur die Vorstellungen iiber den Weg zu ihm und die Vereinigung mit
ihm - vollstandig umgebildet. Dieses Sein selbst ist Augustin bis in
seinen Kern schipferische Liebe und gleichzeitig allbarmherziger
Drang der Selbstmitteilung, der Selbsterschliefung. Ist aber solches
das Wesen des absoluten Seins — sind es also nicht blof3 nachtragliche,
durch Spekulation gefundene Bestimmungen seiner —, so kann es
dem Menschen gar nicht anders zur Gegebenheit kommen als so,
daf3 er seiner Seele Quell unmittelbar in diesen Urquell alles blof8
statischen Seins hineingestellt und von ihm gespeist erlebt; daf3 er
also die Liebesbewegung, die ja eben Gott ist, nachvollzieht, mitvoll-
zieht. Ist weiter ein Ziel dieser gottlichen Liebesbewegung Erbarmen
mit dem Menschen, Liebe zum Menschen, so kann es Gottesliebe, die

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://dol.org/10.5771/9783485993613-162 - am 16.01.2026, 08:41:53.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zwischen Thomas von Aquin und Kant

nicht zugleich Nachstenliebe wire, auch gar nicht mehr geben. Nicht
zwei getrennte Akte sind es nach Augustin, in denen wir in der Got-
tesliebe Gott und in der Menschenliebe den Nachsten umfassen —
etwa nur, um ein >Gebot Gottes« zu erfiillen. Und noch weniger ist,
wie bei jenen grofen Alexandrinern, die Néchstenliebe nur ein Glied
im Gefiige der negativen, asketischen Leistungen, durch die wir uns
entleiblichen, entsinnlichen und hierdurch erkennend mit Gott in
Beriihrung treten sollen. In der Kontinuitdt eines und desselben
Actus vielmehr, in welchem sich die Seele in der Gottesliebe zu Gott
erhebt, neigt sie sich auch zum Menschen — und das wire nicht der
allbarmherzige Gott, sondern nur ein starrer hellenischer Seinsgotze,
den sie erfaft, bliebe das Ausschlagen der Gottesliebe in Nachsten-
liebe aus. Damit aber ist jene vorher gekennzeichnete eigentiimliche
Doppelbewegung westlicher Religiositit: des gleichzeitigen Hinaus-
und Herabsehens, der Erhebung zu Gott und der Erwirkung des
Gottlichen im Umkreise der Welt, in der Gottesidee und im Grund-
verhdltnis des Menschen zu Gott selbst verwurzelt. In dieser augusti-
nischen Auffassung des Doppelgebotes der Gottes- und Nachsten-
liebe (Matth. 22) als eines dynamischen Aktes ist die Seele der
westlichen Christlichkeit in klassischer Weise formuliert worden —
ja die Seele der echten evangelischen Christlichkeit iiberhaupt. Und
das ist das Wesentliche, daf8 die grofSen Theologen der griechischen
Kirche, Clemens und Origenes und ihre Nachfolger, im Gegensatze
zu Augustin, trotz aller Einzelkimpfe gegen Neuplatonismus und
Gnosis, von der geistigen Bewegungsrichtung des Platonismus ab-
hingig bleiben: von jener Richtung, die nur eine eindeutige Be-
wegung der Seele nach >oben( nach Gottverdhnlichung durch
Sprengung der Leibesbanden ist. Dieser >Platonismus« setzt immer
irgendwie das Gute dem Geiste, das Bose dem Sinnlichen gleich. Er
kennt keine Scheidung von Gut und Bése innerhalb des geistigen
Willens selbst, und andrerseits keine Durchwirkung und Eingestal-
tung des Guten in die sinnliche irdische Sphére. Und analog muf er
der Erkenntnis den Vorrang vor der Liebe geben und in einer kon-
templativ-dsthetischen Haltung zum Géttlichen endigen.«% Deshalb
beruht fiir Scheler die augustinische Spielform des Christentums

% Max Scheler, Uber ostliches und westliches Christentum, in: GW VI, 99-114, hier:
S. 109-111. Zu Adolf Harnacks Augustin-Bild vgl. Wilhelm Geerlings, Christus Exem-
plum. Studien zur Christologie und Christusverkiindigung Augustins, Tiibingen 1978
(Tiibinger Theologische Studien, 13), S. 12-20.

Person und Wert A 187

https://dol.org/10.5771/9783485993613-162 - am 16.01.2026, 08:41:53.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

188

Johannes Schaber OSB

»mehr auf Tat, Liebe, und auf Einbau eines Gottesreiches in die Welt
als auf Spekulation, Kontemplation, Weltflucht und asketischer Gno-
sis (wie im Morgenlande)« (GW'V, 422).

Augustinus und die Mystik

In der Verhaltnisbestimmung von Liebe und Erkenntnis sieht Scheler
»eine gewisse welthistorische Typik« (GW VI, 77). In dieser Verhalt-
nisbestimmung gibt es verschiedene Méglichkeiten. Die christliche
Liebesidee kennt einzig den Liebesprimat vor der Erkenntnis.®® Fiir
Scheler war es Augustinus, der den Liebesprimat eindeutig verteten
hat, ohne daf$ er mit dem griechischen Typus Kompromisse einge-
gangen wire wie spater z. B. Thomas von Aquin durch seine Aristo-
teles-Rezeption. Augustinus hat seine ganze Theologie auf dem
Liebesprimat aufgebaut: seine Trinitétslehre, sein Offenbarungsver-
standnis, seine Schopfungslehre, Christologie, Erkenntnislehre, Gna-
denlehre und Psychologie (vgl. GW VI, 95). »Von der mystischen
Erbauungsliteratur abgesehen, der spezifisch philosopischer Sinn
mangelt, finden wir einzig bei Augustinus und der augustinischen
Tradition bis zu Malebranche und Blaise Pascal ernsthafte Anfinge,
das christliche Grunderlebnis iiber die Beziehung von Liebe und Er-
kenntnis auch im Zusammenhang mit aufSerreligiosen Problemen
begrifflich zu fassen« (GW VI, 93).

Aus diesem Abschnitt wird ersichtlich, dafl sowohl Augustinus
als auch eine bestimmte Art der christlichen Mystik den Liebespri-
mat, also den Kern des christlichen Glaubens, das christliche Grund-
erlebnis, vermittelt haben.” Sie haben die Urspriinglichkeit des

¢ »Was man bei Augustin Willensprimat nennt, ist faktisch Liebesprimat: Primat des
Liebsaktes sowohl vor der Erkenntnis als auch vor dem Streben und Wollen; ist zugleich
Primat der interessenehmenden Akte als niedrigerer Regungen der >Liebe¢, vor den
wahrnehmenden, vorstellenden, erinnernden und Denk-Akten, d. h. vor allen jenen Ak-
ten, die Bild- und Bedeutungsinhalte (;ldeen) vermitteln. [...] So folgen also Wollen
und Vorstellen bei Augustin gleichmifig der Liebe als einer dritten, urspriinglichsten
Einheitsquelle alles Bewuftseins. Dies aber geschieht so, daf} die Liebe an erster Stelle
das Erkennen und erst durch diese vermittelt das Streben und Wollen bewegt.« (GW VI,
94)

7 Scheler: »Unter Mystik verstehen wir den Versuch des menschlichen Geistes, sich mit
dem, was als das absolut Wirkliche »gilt« auf eine solche Weise zu seinigens, dafl er an
seinem Sein und Leben bis zur Daseins- oder doch Soseinsidentifizierung unmittelbar
teilhat (mit oder ohne Mithilfe dieses absoluten wirklichen selbst; unio mystica). Unter

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://dol.org/10.5771/9783485993613-162 - am 16.01.2026, 08:41:53.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zwischen Thomas von Aquin und Kant

christlichen Glaubens bewahrt und ihre Inhalte nicht vom griechi-
schen Denken abgeleitet.” Anders als die Erbauungsmystik hat Au-
gustinus dabei jedoch trotzdem philosophiert, ohne sich, trotz neu-
platonischer Einfliisse, allzu sehr in der fremden Begriffwelt des
griechischen Denkens aufzuhalten. Augustinus war nach Scheler dar-
um bemiiht, eine christliche Philosophie aus dem christlichen
Grunderlebnis heraus, dem Liebesprimat, zu entwickeln.”? Augustins
Religionsphilosophie ist der christliche Prototyp einer Religionsphi-

>Mystik¢ ist also im allgemeinsten Sinne des Wortes zu verstehen ein Versuch [der
Einigung mit einem absoluten Wirklichen] und eine technisch geordnete Verhaltungs-
weise — nicht aber eine Satzung bestimmter Inhalte dieses Wirklichen. Je nachdem in
diesem Verhalten mehr Anschauung, Emotion und Wille iiberwiegt, kann man von
intellektualistischer, emotionaler und praktisch-asketischer Mystik reden« (GW XI, 23).
Scheler ausfiihrlich iiber das Wesen der Mystik, in: GW XI, 23-28. Eine ausfiihrliche
Typisierung der verschiedenen Formen von >Mystik« beschreibt Scheler, in: GW VIII,
30f.

7 »Was die Geschichte der Religion und ihrer soziologischen Formen, der Kirchen, der
Sekten usw., betrifft, so erblicke ich ein wichtiges Mittel, die geistige Atmosphire fiir
einen rechten konfessionellen Frieden vorzubereiten, darin, das iiberwiegende Interesse
an den Zeiten religios-kirchlicher Kampfe zuriickzustellen und sich Zeitaltern und Men-
schen religios urspriinglicher und schopferischer Bewegungen zuzuwenden, die in Kul-
turbeseelung und Menschenformung iiber den Bezirk ihres konfessionellen Ursprungs
hinaus wirkten. Anschauliche und packende Darstellungen der benediktinischen, bern-
hardinischen, franziskanischen, ignatianischen Bewegung, der wichtigsten typischen
Formen der christlichen Mystik, kurz, die Verlebendigung solcher religiser Zeitalter,
Menschen und Bewegungen, in denen Religion und kirchlicher Gedanke ohne Anleh-
nung und ohne Dienstschaft an fremde Interessen eine urspriingliche Wirksamkeit ge-
duBert haben, sollte in dem Menschen der Gegenwart das durch die eigenen nationalen
Lebenserfahrungen der letzten Jahrzehnte tief untergrabene Vertrauen auf die Macht
urspriinglicher, nicht abgeleiteter religiéser Glaubensbildung und -wirksamkeit wieder
erwecken helfen. Nur durch Vertiefung in solche Zeiten und durch inneres Nacherleben
der homines religiosi, die ihre Fiihrer waren, kann der tieferschiitterte Glaube an die
Selbstindigkeit der Religion wiedergewonnen werden.« Max Scheler, Der Friede unter
den Konfessionen (1920), in: GW VI, 227-258, hier: S. 242 f. Zu Augustinus in diesem
Zusammenhang: »Mit der steigenden Zuriickstellung der Ideen Augustins und der Leh-
ren seiner Schule in der mittelalterlichen Entwicklung brachen die Versuche, aus dem
christlichen Grunderlebnis eine neue Auffassung des Verhaltnisses von Erkenntnis und
Liebe zu gewinnen, vollstindig zusammen.« (GW VI, 971{.)

72 Nach meinem Vortrag haben mir Frau Bibliotheksoberritin Dr. Sigrid von Moisy von
der Miinchener Staatsbibliothek und Herr Prof. Dr. Eberhard Avé-Lallemant, Miinchen,
eine Kopie von Schelers blauem Heft Nr. 175 Uber Augustinus und Mystik (1923/24)
zur Verfiigung gestellt. Dafiir mochte ich ihnen herzlich danken. Soweit Schelers Hand-
schrift in der Kiirze der Zeit zu entziffern war, bringt das Heft keine neuen Erkennt-
nisse. Ich werde jedoch in einem Aufsatz iiber Schelers Mystik-Verstindnis ausfiihrlich
darauf zuriickgreifen.

Person und Wert A- 189

https://dol.org/10.5771/9783485993613-162 - am 16.01.2026, 08:41:53.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

190

Johannes Schaber OSB

losophie. Thomas von Aquin, Descartes und auf diesen aufbauend:
Kant haben das Verhiltnis von Liebe und Erkenntnis zugunsten der
Erkenntnis und des BewufStseins verschoben oder gar umgedreht.
Von diesem Augustinus-Bild aus mufs man das Vorwort von Scheler
zu seiner eigenen Religionsphilosophie, die er in seinem Werk Vom
Ewigem im Menschen vorgelegt hat, noch einmal lesen: »Der Ver-
fasser ist der tiefen, hier nicht zu begriindenden Uberzeugung, dafl
weder auf dem Boden der Philosophie des Thomas Aquinas noch auf
dem Boden der durch Kant eingeleiteten philosophischen Periode die
natiirliche Gotteserkenntnis je wieder diese einende Aufgabe zu
erfilllen vermag. Sie wird sie nur erfiillen, wenn sie den Kern des
Augustinismus von seinen zeitgeschichtlichen Hiillen befreit und
mit den Gedankenmitteln der phdnomenologischen Philosophie neu
und tiefer begriindet; d. h. der Philosophie, die die Wesensgrundlagen
alles Daseins mit gereinigten Augen zu schauen unternimmt und die
Wechsel einlost, die eine allzuverwickelte Kultur auf sie in immer
neuen Symbolen gezogen hat. Dann wird sie jenen unmittelbaren
Kontakt der Seele mit Gott immer klarer aufweisen, den Augustin
mit den Mitteln des neuplatonischen Denkens an der Erfahrung sei-
nes groflen Herzens immer neu aufzuspiiren und in Worte zu fassen
bemiiht war. Nur eine Theologie der Wesenserfahrung des Gott-
lichen vermag fiir die verlorenen Wahrheiten Augustins die Augen
wieder zu 6ffnen« (GW V, 81.).

Bedenkt man, dafl Max Scheler schon 1905/06, als er Georg von
Hertling im Zuge seiner Umhabilitation nach Miinchen seine phi-
losophische Position schilderte, sagte, er stehe Kant in der Ethik und
Religionsphilosophie ferner als in der theoretischen Philosophie und
sehe in der reinen Liebe eine unabhingige Funktion des Geistes, die
dem Vernunftprinzip der Gerechtigkeit iibergeordnet sei, so wird
hier schon sein Standpunkt aus deutlich, von dem aus er weiter ge-
sucht hat. Scheler fiigte hinzu: »Meine Lehrmeister sind in diesen
Dingen, vor allem der Augustinismus, Pascal, von neueren Eucken
[...]- Ich bin Theist und Realist, suche aber den groflen Wahrheiten
der christlichen Mystik nach Méglichkeit gerecht zu werden.«”

Damit ist nachgewiesen, daf sich Scheler schon sehr friith mit
Augustinus und der augustinischen Tradition beschiftigt hat, nicht
erst in seiner mittleren Periode, wie Kuhn und Gabel meinen.”* Wie

73 Zitiert bei Henckmann, Max Scheler, a.a.O., S. 20.
7 Siehe oben Anm. 41.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://dol.org/10.5771/9783485993613-162 - am 16.01.2026, 08:41:53. -@



https://doi.org/10.5771/9783495993613-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zwischen Thomas von Aquin und Kant

Scheler auf Augustinus gestofSen ist? Mit welcher leitenden Fra-
gestellung er Augustinus gelesen hat, sofern er ihn selbst gelesen
hat und ihn nicht nur aus Gesprachen oder aus der Sekundarliteratur
kannte?”” Aussagen iiber den Umfang und die Griindlichkeit der
Augustinus-Kenntnisse Schelers lassen sich aufgrund seines Ge-
samtwerkes nicht machen. Um Scheler auf die Spur zu kommen, sind
andere Informationen und Hinweise nétig. Es steht jedoch fest, dafl
Augustinus Scheler tiber all die Jahre hinweg begleitet hat. Das zeigt
die an Umfang permanent wachsende Sekundarliteratur zu Augusti-
nus in Schelers Privatbibliothek, das zeigt eine Aulerung von ihm
selbst: Als Scheler im April 1920 in Cleve zur Kur im Hause des
Sanitétsrates Dr. Wilhelm Bergmann weilte, schrieb er seiner zwei-
ten Frau Marit am 20. April: »Ich las neben dem chrJistlichen] Mo-
nismus viel Augustin hier.«”* Am 17. Oktober 1920 schrieb Scheler
das Vorwort zur ersten Auflage seiner Religionsphilosophie Vom
Ewigen im Menchen, in dem er Augustinus als Vermittler zwischen
Thomas und Kant ins Gesprich brachte. Scheler versucht also in sei-
nem ganzen Denken Augustinus zu folgen und dessen Bestimmung
des Liebesprimats mit dem Vorzug vor der Erkenntnis nachzuvoll-
ziehen. Insofern kann man Helmut Kuhn beipflichten, der feststellte,
dafl »Schelers augustinische Metaphysik [...] keinen ihr angemesse-
nen literarischen Ausdruck gewonnen habe«, »dennoch wurde in all
diesen literarischen Auflerungen der Umrif eines groflen Ganzen
sichtbar.«”

7 In Schelers Privatbibliothek ist kein einziges Werk von Augustinus vorhanden. Da
seine Bibliothek jedoch nicht vollstindig erhalten ist, ist es auch nicht méglich, Schliisse
daraus zu ziehen.

76 Scheler-Nachlafl in der Bayerischen Staatsbibliothek Miinchen, Sign.: Ana 385, E,
I, 1. Wenige Tage zuvor, am 15. April 1920, schrieb Scheler noch von zuhause aus Kéln
an seine Frau Marit, die gerade im Benediktinerkloster Beuron weilte: »[...] Schonsten
Dank fiir den Augustinus-Vortrag von Pater Mager, dem ich herzlich danke. [...]«. Bei
dem angesprochenen Aufsatz handelt es sich um: Alois Mager, Die Staatsidee des Au-
gustinus, Miinchen 1919, 21920. Pater Alois Mager OSB (1883-1946) war Benedikti-
nerménch der Erzabtei St. Martin zu Beuron im oberen Donautal bei Sigmaringen und
wurde durch seine Forschungen zur Mystik bekannt; vgl. Johannes Schaber, (Art.) Ma-
ger, Alois, in: Traugott Bautz (Hg.), Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon,
Bd. XIV, Herzberg 1998, S. 1209-1222.

77" Kuhn, Max Scheler als Faust, a.a.O., S. 32.

Person und Wert A 191

https://dol.org/10.5771/9783485993613-162 - am 16.01.2026, 08:41:53.



https://doi.org/10.5771/9783495993613-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

