
AUFSÄTZE

Gelingensbedingungen und Wirkungspotenziale  
von Patenschaften 

Engagement zwischen individueller Teilhabe und  
gesellschaftlichem Zusammenhalt 

Dr. Frank Gesemann
DESI – Institut für Demokratische Entwicklung und Soziale Integration 

Frank.Gesemann@t-online.de

Zusammenfassung 

Mentoring- und Patenschaftsprojekte können einen Beitrag zur Förderung von Bildung, 
Teilhabe und Zusammenhalt in einer durch zunehmende Migration, Ungleichheit und Viel-
falt geprägten Gesellschaft leisten. Mithilfe eines Wirkungsmodells wird gezeigt, wie sich 
die Wirkungen von Patenschaften auf individueller und gesellschaftlicher Ebene ausdiffe-
renzieren. Patenschaften erweisen sich auf individueller Ebene als höchst wirkungsvoll, 
insbesondere wenn Gelingensbedingungen wie Vertrauen, Offenheit und Respekt gegeben 
sind und sie im Laufe der Zeit einen freundschaftlichen und familiären Charakter anneh-
men. In gesellschaftlicher Hinsicht verbessern Patenschaften die Teilhabechancen von 
benachteiligten Zielgruppen und tragen zur Entstehung von brückenbildendem Sozialka-
pital bei, können sich aber politischen Strukturproblemen und gesellschaftlichen Span-
nungsfeldern nicht entziehen. 

Schlagwörter: Patenschaften; Mentoring; Engagementmotive; Gelingensbedingungen; Wirkungen 

Abstract: 

Mentoring projects can contribute to the promotion of education, participation and cohesion 
in a society characterized by increasing migration, inequality, and diversity. With the help of 
an impact model, this article shows how the effects of mentoring are differentiated at the indi-
vidual and societal level. Mentoring relationships prove to be highly effective at the individual 
level, especially when conditions for success such as trust, openness and respect are given, and 
they take on a friendly and familial character over time. From a social perspective, mentoring 
relationships improve the participation opportunities of disadvantaged target groups. Even if 
they cannot escape political structural problems and areas of social tension, they also contrib-
ute to the formation of bridge-building social capital. 

Keywords: mentoring; sponsorships; motives for engagement; conditions for success; individual and 
societal effects 

11DOI: 10.5771/2196-3886-2025-1-11

Zur Normativität der Freiwilligkeit

Ethische und anthropologische Perspektiven

Prof. Dr. Martina Wegner 
Hochschule für angewandte Wissenschaften München, Fakultät für angewandte 

Sozialwissenschaften | martina.wegner@hm.edu

Leah Braekau (M. A.) 
Wissenschaftliche Mitarbeiterin | Hochschule für angewandte Wissenschaften München | 

Fakultät für angewandte Sozialwissenschaften | leah.braekau@hm.edu

Zusammenfassung

Die Forderung nach einer Verpflichtung zu einem Dienst für die Gesellschaft scheint unaus-
gereift und in erster Linie auf einen Mangel an Ressourcen in der Daseinsvorsorge gerich-
tet zu sein. Freiwilligkeit als integraler Bestandteil der grundlegenden und allgemein aner-
kannten Definition von Bürgerschaftlichem Engagement der Enquete-Kommission (2002) 
scheint in der immer wieder aufkommenden Diskussion um einen solchen Dienst keine 
Berücksichtigung zu finden. Im Zentrum des Beitrags steht daher die Frage nach der Bedeu-
tung des Begriffs „Freiwilligkeit“, dessen besondere Qualität mit Blick auf menschliches 
Handeln herausgearbeitet werden soll. Dabei soll argumentiert werden, dass freiwilliges 
Tun mit individueller Wertorientierung und Wertentwicklung verbunden ist, die auch von 
dem existenziellen Bedürfnis des Menschen nach Gemeinschaft angetrieben wird und 
sowohl individual- als auch gesellschaftsethisch wirkt.

Schlagwörter: Freiwilligkeit; Pflichtdienst; Gemeinsinn; Bürgerschaftliches Engagement; Solidari-
tät; Bürgertugend; Normativität

On the Normativity of Voluntariness: Ethical and Anthropological Perspectives

Abstract

„The request for the introduction of a compulsory service seems underdeveloped and primarily 
aimed at compensating a lack of resources in public services. Voluntariness, as an integral part 
of the basic and generally accepted definition of civic engagement by the Enquete Commission 
(2002), appears to be disregarded in the recurring discussions about such a service. Therefore, 
the focus of this contribution is on the meaning of the term ‚voluntariness‘, with particular 
emphasis on its quality in relation to human action. It will be argued that voluntary action is 
linked to individual value orientation and value development, which is also driven by the exis-
tential human need for community and has both individual and societal ethical implications.“

Keywords: Voluntariness; Compulsory Service; Community Sense; Volunteering; Solidarity; Civil Virtue; 
Normativity

AUFSÄTZE

Hier den SChwerpunkt eingeben und Zeichenformat anwenden:
Freiwillig oder Pflicht – Freiwilligendienste am Scheideweg?

https://doi.org/10.5771/2196-3886-2025-1-11 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:45:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

mailto:Frank.Gesemann@t-online.de
https://doi.org/10.5771/2196-3886-2025-1-11
mailto:Frank.Gesemann@t-online.de


12

Voluntaris, Jg. 13, 1/2025, Aufsätze Freiwillig oder Pflicht – Freiwilligendienste am Scheideweg?

1. 	 Die Diskussion um die Freiwilligkeit im Bürgerschaftlichen 
Engagement

Die Debatte um einen Pflichtdienst, in jüngster Zeit auch Gesellschaftsdienst genannt 
(Haß/Nocko 2024), wird u. a. aus politischer, administrativer, sozialrechtlicher und 
ökonomischer Perspektive geführt (Deutscher Bundestag 2022; Deutscher Bun-
destag 2007; Bauer/Schmidt 2010; FSJ-, FÖJ- und/oder BFD-Zentralstellen 2018; 
Frank 1996; Haubner 2021; Neumann 2016). Allerdings weist die Forderung nach 
einem solchen Dienst weder eine eindeutige Verwendung der Begriffe „Freiwilli-
gendienst“, „Pflichtdienst“ und „Zivildienst“ auf (Deutscher Bundestag 2022), noch 
besteht Klarheit über die Ausgestaltung eines Dienstes an der Gesellschaft, geschweige 
denn Einigkeit über die möglichen Konsequenzen im Falle der Implementierung 
(Haß/Nocko 2024). Freiwilligkeit als wesentliche Eigenschaft, die in der grundle-
genden und allgemein anerkannten Definition von Bürgerschaftlichem Engagement 
der Enquete-Kommission (2002) zu finden ist, scheint an dieser Stelle keine Berück-
sichtigung zu finden. Vielmehr wird von politischen Stimmen in Anbetracht eines 
schwindenden gesellschaftlichen Zusammenhalts (Haß/Nocko 2024) und des 
zunehmenden, demografisch bedingten Fachkräftemangels in zudem finanziell not-
leidenden Kommunen die Notwendigkeit, Bürgerinnen und Bürger in die Pflicht zu 
nehmen, in den Fokus gerückt (Deutschlandfunk 2023; Tagesschau 2022; Tages-
schau 2023). Es geht hier um nicht weniger als eine Verpflichtung der Zivilgesell-
schaft durch den Staat, die einen zutiefst anthropologischen und folglich demokra-
tiebegründenden Sachverhalt missachtet: Das Verständnis für die Sinnhaftigkeit, 
sich für andere und ihre Anliegen einzusetzen, kann nur individuell entwickelt wer-
den und ist nicht erzwingbar (Wegner 2017). Es mutet daher widersprüchlich an, 
wenn sich die Forderung nach einem Pflichtdienst auf die Ziele demokratischer Sta-
bilität und sozialen Zusammenhalts richtet (Haß/Nocko 2024): Dass freiwilliges 
Engagement genau dieses Ziel verfolgt (Krausmann et al. 2022: 322), bedarf an die-
ser Stelle mehr Beachtung. In diesem Beitrag soll „Freiwilligkeit“ als fester Bestand-
teil von Bürgerschaftlichem Engagement aus anthropologischer sowie ethisch-nor-
mativer Perspektive argumentiert werden.

2. 	 Die normativen Annahmen des Begriffs „Freiwilligkeit“

Freiwilligkeit, so Rauschenbach (1992: 257), schafft ein „unsichtbares wie undurch-
dringbares Pathos, das vielfach dazu verführt, gar nicht erst nachzufragen, was sich 
denn inhaltlich und substantiell hinter diesen Etiketten verbirgt.“ Der hier thema-
tisierten Gefahr einer normativen Beliebigkeit des Begriffs der Freiwilligkeit soll 
durch die Analyse ethischer Befunde nachgegangen werden.

Eine weitgefasste Definition findet sich bei Aristoteles, der Freiwilligkeit als „Abwe-
senheit von Zwang und Unwissenheit“ (Rapp 2010: 132) begreift. Tätigsein und 
Tätigwerden würde demnach einerseits aus freiem Willen heraus entstehen und 

https://doi.org/10.5771/2196-3886-2025-1-11 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:45:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2196-3886-2025-1-11


13

Wegner & Braekau, Zur Normativität der Freiwilligkeit

andererseits würde diesem Handeln eine freie und informierte Entscheidung voran-
gestellt sein (Rapp 2010: 109–110). Die Neoaristotelikerin Nussbaum (2019) bezeich-
net diese Verfügbarkeit einer freien Wahl zwischen verschiedenen Möglichkeiten 
als Fähigkeit. Diese Fähigkeit geht dem Handeln, dem Tätigsein, voraus, das als 
„aktive Umsetzung einer oder mehrerer Fähigkeiten“ zu begreifen ist (Nussbaum 
2019: 33). Die von Nussbaum formulierten menschlichen Grundfähigkeiten bezie-
hen sich explizit auch auf die Unterstützung von Formen des menschlichen Mitein-
anders und den Schutz von Institutionen, die diese ermöglichen (Nussbaum 
1998: 200–203). Wie ein Individuum seine Unterstützung, sein Engagement für die 
Gesellschaft gestaltet, beruht also auf einer freien Wahl zwischen verschiedenen 
Möglichkeiten. Wird dieses Engagement verpflichtend, hemmt es seine ursprüng-
liche Dynamik und Produktivität, wir laufen Gefahr, dass die Gestaltungsmöglich-
keiten des Einzelnen zu stark eingeschränkt und geleitet werden und auf diese Weise 
die besondere Qualität der Unterstützungsbeziehung gestört wird. Da „Fähigkeit 
die Möglichkeit zu wählen bedeutet“ (Nussbaum 2019: 33) impliziert eine Verpflich-
tung nicht nur eine Einschränkung der Entscheidungsoptionen, sondern auch der 
Fähigkeit an sich. Der Theorie Nussbaums inhärent ist demnach für alle Menschen 
die Wahl, Fähigkeiten umzusetzen oder nicht, und das „nicht im Sinne einer erzwun-
genen Tätigkeit, sondern der substanziellen Fähigkeit zu wählen und zu handeln“ 
(Nussbaum 2019: 32). Ein Pflichtdienst würde somit lediglich das Tätigsein fördern 
und die ihm vorausgehende Fähigkeit zur Entscheidung einschränken.

Freiwilliges Handeln ist intrinsisch und wird von der Überzeugung des Handelnden 
unterstützt oder angetrieben. Jeder Mensch hat Aristoteles (2007: 91) zufolge den 
Ursprung der Handlung in sich selbst. Freiwilligkeit geschieht also vernunftbasiert 
ohne Zutun von außen. Nussbaum (2019: 42) bezeichnet dies als „Praktische Ver-
nunft“. Freiwilligkeit ist hier entscheidend, da nur eine freiwillige Handlung einer 
Bewertung (Lob oder Tadel) unterzogen werden kann. Agiert der Mensch unfrei-
willig, findet er Resonanz nur in Form von Verzeihung oder Mitleid (Aristoteles 
2007: 91). Also ist nur die freiwillige Handlung von normativer Relevanz. Nur bei 
freiwilligen Handlungen kann der Betroffene zur Verantwortung für sein Tun gezo-
gen werden: „Eine Handlung, die auf einer Entscheidung beruht, ist dem Handeln-
den vollständig zuzuschreiben“ (Rapp 2010: 133). Durch die Beurteilung des Han-
delns wird dem Subjekt Verantwortung zugestanden und beides, handelnde Person 
wie Handlung, einer normativen Bewertung unterzogen (Meyer/Hause 2017: 104).

Inwiefern eine Handlung freiwillig oder unfreiwillig vonstattengeht, kann jedoch 
nur für den jeweiligen Moment bestimmt werden und ist nicht immer eindeutig zu 
klären (Aristoteles 2007: 91). Sobald mit einer Handlung ein Ziel angestrebt wird, 
wertet Aristoteles sie als freiwillig, selbst wenn sie unter Zwang entsteht, wie man 
sich dies in Dilemmasituationen oder bei der Wahl des kleineren Übels vorstellen 
kann. Liegt dem Handeln eine Intention zugrunde, hat man sich zur Ausführung 

https://doi.org/10.5771/2196-3886-2025-1-11 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:45:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2196-3886-2025-1-11


14

Voluntaris, Jg. 13, 1/2025, Aufsätze Freiwillig oder Pflicht – Freiwilligendienste am Scheideweg?

dieser entschieden (Aristoteles 2007: 93). Bürgerschaftliches Engagement ist dem-
nach in jedem Fall freiwillig, weil zielgerichtet. Ein verpflichtender Dienst an der 
Gesellschaft könnte nur dann als freiwillig gewertet werden, wenn der handelnden 
Person trotz Verpflichtung die Sinnhaftigkeit ihres Tuns bewusst ist. Die individu-
elle Erkenntnis oder Konstruktion dieser Sinnhaftigkeit würde durch die Verpflich-
tung beeinträchtigt werden, eine „nachgetragene“ Freiwilligkeit wäre eine Ratio-
nalisierung des Handelns, die anthropologisch nicht von Relevanz ist. Zudem gilt: 
Wird die Sinnhaftigkeit erkannt, ist die Verpflichtung durch den Staat überflüssig, 
da das angestrebte Ziel dem eines freiwilligen Engagements gleicht. 

Um sich verwirklichen zu können, ist der Mensch auf die Gesellschaft, in der er lebt, 
angewiesen. Darin liegt der Unterschied zwischen der bloßen Entscheidung zum 
Handeln, die das Individuum selbst trifft, und der ausgeführten Freiwilligkeit: „Denn 
am Freiwilligen haben auch […] die übrigen Lebewesen einen Anteil, an der Ent-
scheidung dagegen nicht“ (Aristoteles 2007: 99). 

3. 	 Die anthropologische Perspektive: Freiwilligkeit ist dem 
Menschen a priori eingeschrieben

Das anthropologische Menschenbild der christlichen Sozialethik ordnet dem Men-
schen mehrere unhintergehbare Eigenschaften zu. Neben dem Spannungsfeld, das 
in jedem Menschen dadurch entsteht, dass er sowohl körperliches, der Natur ange-
höriges Wesen als auch Vernunftwesen ist, welches die Körperlichkeit begreifen und 
kontrollieren kann, ist der Mensch auch fähig, seine Existenz zu reflektieren und zu 
kontextualisieren. Diese Transzendenz ist es, die dem Menschen hilft, nicht nur sich 
selbst als Subjekt wahrzunehmen, sondern sich in Relation zur Umwelt, zu anderen 
zu setzen und bewusst zu handeln (Anzenbacher 1998: 180-182). Aber auch das 
Mit-Sein ist Teil des Menschen: Er braucht andere Menschen, nicht nur um das Leben 
oder eine Gesellschaft kooperativ gestalten, sondern auch um sich als Mensch ent-
falten zu können. Damit ist er auf die Anderen angewiesen und nähert sich ihnen, 
um seine Lebensvollzüge gestalten zu können. Es ist also eine Verwiesenheit aufei-
nander, die Qualität durch diese Entfaltung erhält und damit auch normativ aufge-
laden ist. Nur „im Zusammenleben mit seinesgleichen“ (Höffe 2001b: 30) geht es 
dem Menschen gut. Aristoteles weist darauf hin, dass der Mensch so beschaffen ist, 
dass der Staat nicht nur eine praktische Nutzengemeinschaft ist, sondern „einem 
mit Sprache begabten und auf Kommunikation angelegten Wesen überhaupt erst 
zur Selbstverwirklichung verhilft“ (Hoerster 1976: 23).

Durch die menschliche Fähigkeit zur Transzendenz wird das individuelle Handeln 
nicht nur bewusst, aus freiem Willen heraus gewählt, sondern auch einer morali-
schen Bewertung unterzogen. Jede freiwillig getroffene Entscheidung setzt Wissen 
voraus (Rapp 2010: 110), zum einen, um Vernunft begründet aus Optionen die rich-
tige zu wählen, zum anderen, um die gefällte Entscheidung reflektieren zu können. 

https://doi.org/10.5771/2196-3886-2025-1-11 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:45:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2196-3886-2025-1-11


15

Wegner & Braekau, Zur Normativität der Freiwilligkeit

Die Person handelt in Kenntnis der aus der Handlung resultierenden Folgen (Meyer/
Hause 2017: 90)

Die menschliche „Vernunft hat Gewissensbewandtnis“ (Anzenbacher 1998: 181). 
Daran ist erkennbar, dass Freiwilligkeit mit dem Streben nach dem moralisch Guten 
und Richtigen einhergeht (Anzenbacher 1998: 184), was wiederum auf ein apriori-
sches Wissen um die Notwendigkeiten des menschlichen Daseins verweist. Subjek-
tivität, apriorisches Wissen, die moralische Bewertung des eigenen Handelns und 
Mit-Sein sind Bestandteile der Personalität des Menschen. Sie sind jedem Menschen 
zu eigen (Anzenbacher 1998: 180–188) und bilden im Sinne einer wechselseitigen 
Anerkennung der Menschen untereinander (Anzenbacher 1998: 196) das Funda-
ment des freiwilligen Handelns. Die Fähigkeit zur Freiwilligkeit ist demnach a priori 
im Menschen verankert und prägt das gesellschaftliche Miteinander.

4. 	 Die ethische Perspektive: Zivilgesellschaft braucht 
Freiwilligkeit

Blickt man nun auf das ethische Handeln, so rückt erneut Aristoteles in den Blick, 
der das gelingende Leben als ein tugendhaftes Leben in der Polis beschreibt. Damit 
verweist er zum einen auf das Individuum mit seinem Entwicklungspotenzial, zum 
anderen aber auch auf die es umgebende Gesellschaft, auf die seine Tugendhaftig-
keit zielt. So versuchen wir z. B. unsere praktischen Tugenden im Umgang mit unse-
ren Mitmenschen auszutarieren, ganz konkret ist laut Aristoteles das rechte Maß 
an Freigiebigkeit, Wahrhaftigkeit, Tapferkeit oder Ehrgeiz zu finden (Anzenbacher 
2002: 139–142). Es ist das im Menschen veranlagte Streben nach dem Guten (Aris-
toteles 1986: 9), das hier im praktischen Leben in der Polis Wirkung zeigt wie auch 
im Theoretischen, gerichtet auf Gerechtigkeit, durch die Bändigung von Trieben 
und Wünschen (Höffe 1999: 91).

Höffe (1999: 190–228) entwickelt in Anlehnung an Aristoteles´ Tugendbegriff fünf 
Bürgertugenden als Voraussetzung für eine funktionierende Gesellschaft: (1) Rechts-
sinn und Zivilcourage, (2) Gerechtigkeitssinn und Toleranz, (3) Besonnenheit, 
Gelassenheit, Klugheit, (4) Gemeinsinn und (5) Staatsbürgersinn. Rechtssinn bedeu-
tet, dass Menschen rechtskonform handeln, jedoch nicht aus Gehorsam, sondern 
weil sie das bestehende Recht moralisch geprüft haben und davon überzeugt sind. 
Sie handeln also freiwillig. Zivilcourage ist, so Höffe, dann notwendig, wenn beste-
hendes Recht der moralischen Prüfung nicht standhält. Das verweist darauf, dass 
Zivilgesellschaft als Korrektiv staatlichen Handelns gelten kann. Gerechtigkeitssinn 
ist eine Voraussetzung für ein funktionierendes Gemeinwesen und gleichzeitig die 
Gestaltungsnotwendigkeit desselben – auch hier wird das Erfordernis der aktiv mit-
wirkenden und sich tolerant zeigenden Zivilgesellschaft sichtbar. Besonnenheit und 
Gelassenheit sowie durchdachtes Handeln helfen laut Höffe (1999), die Polykrisen 
der Gesellschaft zu bewältigen.

https://doi.org/10.5771/2196-3886-2025-1-11 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:45:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2196-3886-2025-1-11


16

Voluntaris, Jg. 13, 1/2025, Aufsätze Freiwillig oder Pflicht – Freiwilligendienste am Scheideweg?

Die Eigenverantwortung, die das Individuum hierbei an den Tag legt, entspricht 
tugendhaftem Verhalten. Indem Menschen aus sich heraus gesellschaftlich aktiv 
sind, werden sie Bürgerinnen und „Bürger im empathischen Sinn“ (Höffe 1999: 195). 
Dies entspricht auch Aristoteles´ Vorstellung eines politischen Menschen, der auf 
ein Leben in Gemeinschaft angewiesen ist, um politisch agieren zu können (Höffe 
2001b: 30–31). Eine Dienstpflicht wäre hingegen im platonischen Staatsverständ-
nis der stark kritisierte Vorschlag, die Zivilgesellschaft moralisch zu erziehen und 
ihr von Jugend an Werte „anzutrainieren“ (Platon 2011: 285, 301, 321). Aristoteles 
grenzt im Unterschied zu Platon das Politische vom Ethischen ab, indem er der Poli-
tik die Zuständigkeit über „Institutionen und Verfassungen“ zugesteht und der Ethik 
individuelles, tugendhaftes Handeln auf zivilgesellschaftlicher Ebene zuspricht 
(Höffe 2001a: 19). Das verweist darauf, dass es auch eine Frage des Menschenbildes 
ist, ob man einen verpflichtenden Dienst als erforderlich sieht, um die Solidarität 
unter den Mitgliedern einer Gesellschaft zu fördern oder ob man auf die Verantwor-
tung und Erfahrung des Einzelnen setzt: Denn obgleich das Individuum im Handeln 
Verantwortung für Mitmenschen übernimmt, ist dieses Handeln aus ethischer Sicht 
ein Spiegel individueller Werte (Wegner 2017: 106). Diese individuellen Werte kön-
nen nicht durch staatliche Anordnung erzeugt werden. Das bestätigen auch Zim-
mer/Priller (2000: 7) mit Blick auf die Motivation von Freiwilligen: Umso „mehr die 
Organisationen [der öffentlichen Daseinsvorsorge] ihren assoziativen Charakter 
bewahrt haben und je unabhängiger sie vom Staat sind, desto attraktiver sind sie für 
Mitgliedschaft und Engagement.“ Übernimmt die Regierung die Sorge um das 
Wohlergehen von Menschen, spricht man von Gemeinwohl. Im Unterschied dazu 
geht der Gemeinsinn von der Bevölkerung aus und ist, anders als das Gemeinwohl, 
nicht von oben verordnet. Gemeinsinn impliziert, ein genuines Verständnis von zivil-
gesellschaftlichem Handeln zu haben und ihm Sinn beizumessen (Assmann/Ass-
mann 2024: 27-28). Gemeinsinn vermag mehr als die staatlich angeordnete Ver-
pflichtung:

„Wer sich dagegen streng an die Grenzen des Erzwingbaren hält, betrachtet die 
öffentlichen Gewalten bloß als Obrigkeit und sich selbst als deren Untertan. Bür-
gertugenden treten dieser Verkürzung entgegen und machen aus Menschen, die 
bislang nur Bürger im staatsrechtlichen Sinn, im politisch-sozialen aber noch 
Untertan waren, jetzt zu Bürgern im vollen Verständnis.“ (Höffe 1999: 194–195)

Erst durch den Gemeinsinn kann der Mensch zum Bürger werden, der in demokra-
tischen Strukturen mit eigener Aufgabe und Gestaltungskraft ausgestattet ist.

In Frankreich ist Gemeinsinn sogar in der Verfassung festgeschrieben: Fraternité, 
Brüderlichkeit (besser: Geschwisterlichkeit), ist etwas, das nur die Zivilgesellschaft 
leisten kann und damit eine Ergänzung zur gesetzlich verankerten Liberté und Éga-
lité bildet (Assmann/Assmann 2024: 55–57). Gemeinsinn entsteht beim Individuum, 
wenn es in Interaktion mit anderen Menschen tritt: Unabhängig von Eigen interessen 

https://doi.org/10.5771/2196-3886-2025-1-11 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:45:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2196-3886-2025-1-11


17

Wegner & Braekau, Zur Normativität der Freiwilligkeit

oder Bestrebungen des Kollektivs steht das, was uns Menschen verbindet, dabei im 
Fokus (Assmann/Assmann 2024: 36–37). Brüderlichkeit kann nicht eingefordert 
werden. Sie ist eine „aktive Handlung“, die besten Falls jeder und jede einzelne unge-
hindert ausüben kann (Assmann/Assmann 2024: 59). 

Im Vergleich zur Brüderlichkeit, die sich als moralisches Handeln ohne Gegenleis-
tung begreift, zielt Solidarität auf Wechselseitigkeit ab (Assmann/Assmann 2024: 57). 
„Wer nur auf eine personale Moral vertraut, hofft auf einen besseren, sogar neuen, 
vom Selbstinteresse freien Menschen“ (Höffe 1999: 192). So gesehen ist der insti-
tutionelle Rahmen wichtig und wegweisend für das Individuum. Durch Solidarität 
soll „der Status der Person für alle“ garantiert sein (Anzenbacher 1998: 197), hier-
bei stehen gemeinsame Ziele und Werte auf dem Sockel einer pluralistischen Gesell-
schaft (Assmann/Assmann 2024: 53). Aber der Solidarität organisierende Sozial-
staat ist immer auch auf das Mitwirken der Zivilbevölkerung angewiesen: So wird 
in der „sozialethischen Präzisierung des Solidaritätsbegriffs“ (Anzenbacher 
1997: 197) zwischen der Ebene der Gerechtigkeit unterschieden, die der Staat leis-
tet und der Ebene des guten Lebens, zu der die Zivilgesellschaft auf vielfältige Weise 
beiträgt und nicht geschuldet, sondern „ungeschuldet-freiwillig“ geleistet wird 
(Anzenbacher 1997: 197). Solidarisches Verhalten ist eben nur teilweise institutio-
nalisierbar (Röbke 2021: 331) und explizit nicht erzwingbar (Röbke 2021: 51). 

Durch aktives Mitgestalten von Bürgerinnen und Bürgern findet eine Annäherung 
zwischen Staat und Gesellschaft statt, ein Prozess, den Höffe (1999: 195) als Bür-
gergesellschaft bezeichnet. Dass sich Menschen somit neben zivilgesellschaftlichem 
Engagement auch in politischer Form einbringen, entspricht der Tugend des Staats-
bürgersinns: Menschen identifizieren sich mit der Demokratie und gestalten sie par-
tizipativ mit (Höffe 1999: 209-210). Dies muss ihnen jedoch auch ermöglicht wer-
den: Ein Pflichtdienst wäre nicht mehr im Sinne eines institutionellen Rahmens 
wegweisend für das Individuum, er wäre einschränkend, da der Raum zur Entfal-
tung personaler Moral genommen wird (Höffe 1999: 192). Staatsbürgerliche Tugend 
kann nicht unter Zwang geschehen: „Im Gegensatz zu einem autoritären Staat ver-
langt eine qualifizierte Demokratie von ihren Bürgern nicht, den innersten Kern 
ihrer Überzeugungen – immerhin den Inhalt ihres Gewissens – zur Disposition zu 
stellen.“ (Höffe 1999: 192). Entscheidungsfreiheit und Urteilsvermögen als Grund-
werte der Tugend stehen im Widerspruch zur Verpflichtung (Arriagada/Karnick 
2022: 102), denn Zwang wie auch Strafe bei Pflichtmissachtung wirken dem inne-
ren Antrieb zu gutem Handeln entgegen (Assmann/Assmann 2024: 44). Eine wich-
tige Voraussetzung, damit Solidarität und Gemeinsinn entstehen können, ist die 
Freiwilligkeit (Deutscher Bundestag 2022: 12). Handeln Menschen freiwillig zum 
Wohle der Gesellschaft, so ist das tugendhaft und demokratiestärkend – und unter-
stützt damit die Entwicklung von Individuum und Gesellschaft. Höffe (1999: 208) 

https://doi.org/10.5771/2196-3886-2025-1-11 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:45:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2196-3886-2025-1-11


18

Voluntaris, Jg. 13, 1/2025, Aufsätze Freiwillig oder Pflicht – Freiwilligendienste am Scheideweg?

geht sogar noch einen Schritt weiter: Eine Demokratie kann nur aufgrund von Bür-
gertugend bestehen bleiben.

5. 	 Die gesellschaftstheoretische Perspektive: Freiheit als 
Voraussetzung für Freiwilligkeit

Erweitert man nun die ethischen und anthropologischen Überlegungen um staats- 
oder gesellschaftstheoretische, ist der Begriff der Freiheit in Blick zu nehmen als 
„eine grundlegende Bedingung menschlicher Existenz“ (Assmann 2018: 76). Der 
Mensch strebt nach freiheitlichem Handeln: „Da seine Bestimmung als Mensch, 
der Sinn und Zweck seines Lebens, wesentlich als Aufgabe auf diese verantwortli-
che Freiheit bezogen ist, ist der Mensch das der Autonomie fähige selbstzweckhafte 
Wesen, das nicht nur lebt, sondern sein Leben führen soll“ (Anzenbacher 1998: 181). 
Das bedeutet, die individuelle Freiheit ist eine Voraussetzung für selbstbestimmtes 
Handeln und geht mit Aktivität einher.

Ferner existiert neben der persönlichen auch politische Autonomie (Anzenbacher 
1998: 190–191). Schon Aristoteles verleiht Freiheit ein politisches Gewicht. Gerech-
tigkeit kann im Staat demnach nur hergestellt werden, wenn die Staatsbürgerschaft 
dem Credo von Freiheit und Gleichheit untersteht: „Wo dies nicht zutrifft, unter sol-
chen gibt es kein politisches Recht“ (Aristoteles 2007: 213). Das heißt, Freiheit ist 
auf der einen Seite ein Recht, das die Bürgerinnen und Bürger vom Staat einfordern 
können, auf der anderen Seite ist Freiheit eine Pflicht, sich ihr gemäß zu verhalten 
(Assmann 2018: 77). So kann Freiheit als Axiom interpretiert werden, das richtungs-
weisend für menschliches Handeln ist. Assmann (2018: 77) verweist in diesem 
Zusammenhang auf Artikel eins der Menschenrechte – „Alle Menschen sind frei 
und gleich an Würde und Rechten geboren. Sie sind mit Vernunft und Gewissen 
begabt und sollen einander im Geist der Brüderlichkeit begegnen“ (United Nations 
1948) – und erkennt darin eine Deskription der Natur des Menschen sowie eine 
Handlungsaufforderung seinen Mitmenschen gegenüber, die sich in der Gestaltung 
von Staat und Gesellschaft abbilden muss. 

Die Relevanz von Freiheit für die Zivilgesellschaft wird auch bei Höffe (1999: 205-
206) deutlich, der die innere Freiheit mit Toleranz gleichsetzt: Menschen, die den 
eigenen Wert gleichsam den Wert der Mitmenschen anerkennen und somit deren 
Individualität wertschätzen, sind innerlich frei. In ähnlicher Weise formuliert es 
Honneth (2011: 186): „‚Frei‘ sind wir letztlich nur dann, wenn wir uns als Personen 
verstehen, die sich selbst Gesetze auferlegt haben, welche sie zur Respektierung 
aller anderen menschlichen Subjekte anhalten.“ Der Mensch gibt sich selbst das 
Handeln vor, indem er auf freiwilliger Basis seine Mitmenschen anerkennt. Dies ist 
eine Form der Selbststeuerung, das Individuum agiert hier frei von Zwang ohne 
Fremdsteuerung (Rauschenbach 1992: 254).

https://doi.org/10.5771/2196-3886-2025-1-11 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:45:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2196-3886-2025-1-11


19

Wegner & Braekau, Zur Normativität der Freiwilligkeit

Freiheit hat also ein moralisches Prinzip (Honneth 2011: 186) und steht reflexiv in 
Beziehung zum Subjekt, was allerdings die Fähigkeit zu autonomem Handeln inklu-
sive Zielsetzung voraussetzt (Honneth 2011: 83). Die individuelle Autonomie ist von 
Rationalität geprägt (Honneth 2011: 177). Freiheitsrechte dienen dem Schutz dieser 
individuellen Autonomie und sollen Freiheitsverletzung verhindern (Anzenbacher 
1998: 190). Durch ihre Reflexivität ist Freiheit nach innen auf das Subjekt gerichtet, 
gleichzeitig wird Freiheit vom Subjekt nach außen zurückgeworfen und hat damit 
eine objektive Komponente (Honneth 2011: 83): Das Handeln des Subjekts erfordert 
Anerkennung. Diese bewirkt, dass sich Menschen in Freiheit verwirklichen können 
(Honneth 2011: 91). Durch Freiheit gelingt es Menschen, über sich selbst nachzu-
denken und sich selbst auf normative Weise zu verstehen (Honneth 2011: 190). Doch 
nicht nur das, denn die Anerkennungspraxis durch andere befähigt Menschen ferner 
„zu einem intersubjektiven Verständnis ihrer Freiheiten“ (Honneth 2011: 93).

In die persönliche Freiheit dürfe gemäß Artikel 29 der Menschenrechte nur einge-
griffen werden, wenn es erforderlich ist, um die Freiheit anderer zu gewährleisten, 
wenn ein moralisches Erfordernis besteht oder es für das Gemeinwohl einer demo-
kratischen Gesellschaft notwendig erscheint (United Nations 1948). Hier klingt der 
kategorische Imperativ durch, der die Menschenrechtskonvention mitbestimmt hat. 
Die Abwägung zwischen Befürwortung und Ablehnung eines Pflichtdienstes bezeich-
net schon Rauschenbach (1992: 255) als Dilemma „zwischen dem (gesellschaftlich-
strukturellen) Zwang zur Pflicht und der (individuell gewünschten) Freiheit zur Frei-
willigkeit“. Die Verpflichtung zum Dienst an der Gesellschaft wird folglich als „Eingriff 
in die individuelle Freiheit der Betroffenen gewertet“ (Deutscher Bundestag 2022: 12). 
Der Status des tugendhaften Individuums als frei handelnden Subjekts geht sodann 
verloren: „Die Dienstverpflichtung entspringt einem Versorgungsdenken, das den 
Bürger zum Objekt macht. Gerade diese Politik, bei der der Bürger zum bewundern-
den Zuschauer wird, gefährdet unsere Demokratie und unseren Rechtsstaat“ (Hack-
ler 2022: 16). Es ist anzunehmen, dass dieser Eingriff in die menschliche Autonomie 
auch negative Folgen für das Bürgerschaftliche Engagement aufwirft. Beispielsweise 
wird vermutet, dass die Verpflichtung mit einem Rückgang an freiwilligem Engage-
ment einhergeht, „da der eigene Beitrag [zur Gesellschaft] schon geleistet worden 
ist“ (Deutscher Bundestag 2022: 12). Davon abgesehen kann eine Verpflichtung die 
Kreativität und Eigenwilligkeit des Engagements beeinträchtigen und damit die Rolle 
der Zivilgesellschaft unangemessen einhegen.

Anders hingegen verhält es sich mit einer individuellen Selbstverpflichtung zur 
Hilfsbereitschaft. Diese ist „uneingeschränkt und vorbehaltslos für jeden Menschen“ 
zutreffend (Höffe 1999: 208). Sie ist jedoch laut Höffe (1999: 209) eine „unvollkom-
mene Pflicht“, denn alle leisten einen Beitrag, aber kein Mensch ist allein für die 
Hilfeleistung zuständig. Freiwillige Selbstverpflichtung entspricht der Vorstellung 
von tugendhaftem Handeln, wie es Aristoteles ausgeführt hat.

https://doi.org/10.5771/2196-3886-2025-1-11 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:45:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2196-3886-2025-1-11


20

Voluntaris, Jg. 13, 1/2025, Aufsätze Freiwillig oder Pflicht – Freiwilligendienste am Scheideweg?

6. 	 Conclusio

Inwiefern ein Dienst an der Gesellschaft freiwillig vonstattengeht oder durch staat-
liches Eingreifen Steuerungsversuchen unterliegt, ist letztendlich „eine gesellschafts- 
und sozialpolitische Entscheidung“ (Rauschenbach 1992: 260). Zivilgesellschaft-
liche, anthropologische und ethische Überlegungen können für diese Entscheidung 
wichtige Beiträge leisten: Um sich aktiv zum Wohle anderer einsetzen zu können, 
muss eine bewusste und freiwillige Entscheidung für einen Beitrag zur Gesellschaft 
möglich sein. Das inkludiert auch die Freiheit, sich gegen ein Engagement zu ent-
scheiden. Staatliche Rahmenbedingungen dürfen bei der Förderung von Engage-
ment nicht so eng gefasst werden, dass sie das Individuum in seiner Entscheidung 
einschränken oder in seiner Ausrichtung steuern: Hier stehen die persönliche Ent-
wicklung und das Potenzial der Bürgergesellschaft auf dem Spiel. In der Debatte 
um die Einführung eines Pflichtdienstes geraten zudem bestehende Strukturen des 
– gerade auch informellen – Helfens leicht außer Acht und mit ihnen die Menschen, 
die bereits einen oft sehr individuellen Beitrag zur Gesellschaft leisten – freiwillig 
und aus eigener Überzeugung heraus. Eine Verpflichtung, sich für die Gesellschaft 
einzusetzen, wäre ein Schritt in die falsche Richtung. Freiwilligkeit hat ihren eige-
nen Wert und darf nicht durch populistische Politikansätze zerstört werden. Durch 
Freiwilligkeit entsteht eine der Gesellschaft zugewandte besondere Energie, eine 
Begeisterung für die Mitgestaltung der Gesellschaft und eine Kreativität, deren Ver-
lust die Rolle der Zivilgesellschaft empfindlich einschränken würde.

Literatur
Anzenbacher, Arno (1998): Christliche Sozialethik. Einführung und Prinzipien. Paderborn/

München/Wien/Zürich/Schöningh.

Anzenbacher, Arno (2002): Einführung in die Ethik. Düsseldorf.

Aristoteles (1986): Über die Tugend. Berlin, https://doi.org/10.1524/9783050048680.

Aristoteles (2007): Die Nikomachische Ethik. 2. Auflage. Berlin, https://doi.
org/10.1515/9783050092256.

Arriagada, Céline; Karnick, Nora (2022): Motive für freiwilliges Engagement, Beendigungs-
gründe, Hinderungsgründe und Engagementbereitschaft. In: Simonson, Julia; Kelle, 
Nadiya; Kausmann, Corinna; Tesch-Römer, Clemens (Hrsg.): Freiwilliges Engagement in 
Deutschland, Empirische Studien zum bürgerschaftlichen Engagement. Wiesbaden, 
S. 125–150, https://doi.org/10.1007/978-3-658-35317-9_7.

Assmann, Aleida (2018): Menschenrechte und Menschenpflichten. Schlüsselbegriffe für eine 
humane Gesellschaft. Wien.

Assmann, Aleida; Assmann, Jan (2024): Gemeinsinn. Der sechste, soziale Sinn. München.

Bauer, Thomas K.; Schmidt, Christoph M. (2010): Wehrpflicht und Zivildienst a. D: Warum 
das Ende der Zwangsverpflichtung ein Gewinn für die Gesellschaft ist, RWI Positionen, 
No. 39. http://hdl.handle.net/10419/52572 (31.1.2025).

https://doi.org/10.5771/2196-3886-2025-1-11 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:45:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2196-3886-2025-1-11


21

Wegner & Braekau, Zur Normativität der Freiwilligkeit

Deutscher Bundestag (2007): Fragen zur Einführung eines allgemeinen gesellschaftlichen 
und sozialen Pflichtdienstes. Rechtliche Grenzen und internationale Beispiele. WD 3 
– 371/07. https://www.bundestag.de/resource/blob/407368/43df3ffead238bcb3419889bee-
ce932d/wd-3-371-07-pdf-data.pdf (31.1.2025).

Deutscher Bundestag (2022): Zur Einführung einer allgemeinen Dienstpflicht unter soziolo-
gischen Aspekten. WD 9 – 3000 – 045/22. https://www.bundestag.de/resource/
blob/908104/49c8e5037b8551b42353fa8b8da8ef76/WD-9-045-22-pdf-data.pdf (31.1.2025).

Deutschlandfunk (2023): Sozialer Pflichtdienst. SPD plant neuen Vorstoß. https://www.
deutschlandfunk.de/spd-plant-neuen-vorstoss-100.html (31.1.2025).

Enquete-Kommission (2002): Bericht der Enquete-Kommission „Zukunft des Bürgerschaftli-
chen Engagements“. Bürgerschaftliches Engagement: auf dem Weg in eine zukunftsfä-
hige Bürgergesellschaft. Bundesdrucksache 14/8900. https://dserver.bundestag.de/
btd/14/089/1408900.pdf (31.1.2025).

Frank, Götz (1996): Der verfassungsrechtliche Rahmen zum sozialökologischen Jahr als 
Pflichtjahr. In: Kritische Justiz, 29. Jg., Heft 2, S. 238–245, https://doi.org/10.5771/0023-
4834-1996-2-238.

FSJ-, FÖJ- und/oder BFD-Zentralstellen (2018): Wider den Pflichtdienst – für ein Mehr an Frei-
willigendiensten. In: Voluntaris, 6. Jg., Heft 2, S. 233–235, https://doi.org/10.5771/2196-
3886-2018-2-233.

Hackler, Dieter (2022): Debatte: Ja! – Verpflichtendes Gesellschaftsjahr: Nein! In: Evangeli-
sche Verantwortung, 22. Jg., Heft 7+8, S. 14–16. https://www.eak-cducsu.de/artikel/
ev-782022 (31.3.2025).

Haß, Rabea; Nocko, Grzegorz (2024): Gesellschaftsdienst für alle. Ein Garant für mehr 
Zusammenhalt? In: APuZ Aus Politik und Zeitgeschichte. https://www.bpb.de/shop/
zeitschriften/apuz/demokratie-jenseits-von-wahlen-2024/552911/gesellschaftsdienst-fuer-
alle/ (31.1.2025).

Haubner, Tine (2021): „Da könnte es ja auch ein weniger Ausgebildeter machen“. In: WSI 
Mitteilungen, 74. Jg., Heft 5, S. 364–373, https://doi.org/10.5771/0342-300X-2021-5-364.

Höffe, Otfried (1999): Demokratie im Zeitalter der Globalisierung. München.

Höffe, Otfried (2001a): Einführung in Aristoteles´ Politik. In: Höffe, Otfried (Hrsg.): Politik. 
Berlin, S. 5–20, https://doi.org/10.1524/9783050050331.

Höffe, Otfried (2001b): Aristoteles´ Politische Anthropologie. In: Höffe, Otfried (Hrsg.): 
Politik. Berlin, S. 21–36, https://doi.org/10.1524/9783050050331.

Hoerster, Norbert (1976): Klassische Texte der Staatsphilosophie. München.

Honneth, Axel (2011): Das Recht der Freiheit. Berlin.

Meyer, Susan Sauvé; Hause, Jeffrey P. (2017): Der Begriff der Verantwortung in der Antike 
und im Mittelalter. In: Heidbrink, Ludger; Langbehn, Claus; Loh, Janina (Hrsg.): Hand-
buch Verantwortung. Wiesbaden, S. 87–109, https://doi.org/10.1007/978-3-658-06110-4_5.

Neumann, Daniela (2016): Das Ehrenamt nutzen: Zur Entstehung einer staatlichen Engage-
mentpolitik in Deutschland. Bielefeld. 

Nussbaum, Martha (1998): Gerechtigkeit oder das gute Leben. Frankfurt.

Nussbaum, Martha (2019): Fähigkeiten schaffen. Neue Wege zur Verbesserung menschli-
cher Lebensqualität. Freiburg/München.

Platon (2011): Der Staat. Politeia. Düsseldorf/Zürich.

https://doi.org/10.5771/2196-3886-2025-1-11 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:45:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2196-3886-2025-1-11


22

Voluntaris, Jg. 13, 1/2025, Aufsätze Freiwillig oder Pflicht – Freiwilligendienste am Scheideweg?

Rapp, Christoph (2010): Freiwilligkeit, Entscheidung und Verantwortlichkeit (III 1-7). In: 
Höffe, Otfried (Hrsg.): Nikomachische Ethik. 2. Auflage. Berlin, S. 109-134, https://doi.
org/10.1524/9783050050232.

Rauschenbach, Thomas (1992): Freiwilligendienste – eine Alternative zum Zivildienst und 
zum sozialen Pflichtjahr? Formen sozialen Engagements im Wandel. In: Archiv für 
Wissenschaft und Praxis der sozialen Arbeit, 23. Jg., Heft 4, S. 254–277. https://www.
ssoar.info/ssoar/handle/document/5265 (31.3.2025).

Röbke, Thomas (2021): Der Humus der Gesellschaft. Über bürgerschaftliches Engagement 
und die Bedingungen, es gut wachsen zu lassen. Wiesbaden, https://doi.org/10.1007/978-
3-658-33501-4.

Tagesschau (2022): Bundespräsident Steinmeier will Pflichtdienst für junge Menschen. 
https://www.tagesschau.de/inland/steinmeier-sozialer-pflichtdienst-101.html (31.1.2025).

Tagesschau (2023): Entwurf für Grundsatzprogramm. Was die CDU inhaltlich will. https://
www.tagesschau.de/inland/innenpolitik/cdu-grundsatzprogramm-entwurf-100.html 
(31.1.2025).

United Nations (1948): Allgemeine Erklärung der Menschenrechte. https://e4k4c4x9.
delivery.rocketcdn.me/de/wp-content/uploads/sites/4/2019/12/UDHR-dt.pdf (31.1.2025).

Wegner, Martina (2017): Ein Plädoyer für die (Bürger-) Tugend. In: BMFSFJ (Hrsg.): Zweiter 
Bericht über die Entwicklung des bürgerschaftlichen Engagements in der Bundesrepub-
lik Deutschland, S. 98–107. Bundesdrucksache 18/11800. https://www.bmfsfj.de/resource/
blob/115658/1080633f687d3f9c462a0432401c09d7/zweiter-engagementbericht-bundes-
tagsdrucksache-data.pdf (31.1.2025).

Zimmer, Annette; Priller, Eckard (2000): Der Dritte Sektor in Deutschland – seine Perspekti-
ven im neuen Millennium, Münsteraner Diskussionspapiere zum Nonprofit-Sektor. 
Universität Münster, FB Erziehungswissenschaft und Sozialwissenschaften, Institut für 
Politikwissenschaft Civil-Society-Network. https://www.ssoar.info/ssoar/handle/
document/37381 (31.1.2025).

https://doi.org/10.5771/2196-3886-2025-1-11 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:45:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2196-3886-2025-1-11

