AUFSATZE

Zur Normativitat der Freiwilligkeit

Ethische und anthropologische Perspektiven

Prof. Dr. Martina Wegner
Hochschule fiir angewandte Wissenschaften Miinchen, Fakultét fiir angewandte
Sozialwissenschaften | martina.wegner@hm.edu

Leah Braekau (M. A))
Wissenschaftliche Mitarbeiterin | Hochschule fiir angewandte Wissenschaften Miinchen |
Fakultat fiir angewandte Sozialwissenschaften | leah.braekau@hm.edu

Zusammenfassung

Die Forderung nach einer Verpflichtung zu einem Dienst fiir die Gesellschaft scheint unaus-
gereift und in erster Linie auf einen Mangel an Ressourcen in der Daseinsvorsorge gerich-
tetzu sein. Freiwilligkeit als integraler Bestandteil der grundlegenden und allgemein aner-
kannten Definition von Biirgerschaftlichem Engagement der Enquete-Kommission (2002)
scheint in der immer wieder aufkommenden Diskussion um einen solchen Dienst keine
Beriicksichtigung zu finden. Im Zentrum des Beitrags steht daher die Frage nach der Bedeu-
tung des Begriffs ,,Freiwilligkeit, dessen besondere Qualitét mit Blick auf menschliches
Handeln herausgearbeitet werden soll. Dabei soll argumentiert werden, dass freiwilliges
Tun mit individueller Wertorientierung und Wertentwicklung verbunden ist, die auch von
dem existenziellen Bediirfnis des Menschen nach Gemeinschaft angetrieben wird und
sowohl individual- als auch gesellschaftsethisch wirkt.

Schlagwaorter: Freiwilligkeit; Pflichtdienst; Gemeinsinn; Biirgerschaftliches Engagement; Solidari-
tat; Biirgertugend; Normativitat

On the Normativity of Voluntariness: Ethical and Anthropological Perspectives

Abstract

» The request for the introduction of a compulsory service seems underdeveloped and primarily
aimed at compensating alack of resources in public services. Voluntariness, as an integral part
of the basic and generally accepted definition of civic engagement by the Enquete Commission
(2002), appears to be disregarded in the recurring discussions about such a service. Therefore,
the focus of this contribution is on the meaning of the term ,voluntariness‘, with particular
emphasis on its quality in relation to human action. It will be argued that voluntary action is
linked to individual value orientation and value development, which is also driven by the exis-
tential human need for community and has both individual and societal ethical implications.“

Keywords: Voluntariness; Compulsory Service; Community Sense; Volunteering; Solidarity; Civil Virtue;
Normativity

DOI: 10.5771/2196-3886-2025-1-11

'3 am 21012026, 04:45:02.
torssgt m mit, f0r oder in KI-Syster

1


mailto:Frank.Gesemann@t-online.de
https://doi.org/10.5771/2196-3886-2025-1-11
mailto:Frank.Gesemann@t-online.de

12

Voluntaris, )g. 13, 1/2025, Aufsatze Freiwillig oder Pflicht - Freiwilligendienste am Scheideweg?

1. Die Diskussion um die Freiwilligkeit im Biirgerschaftlichen
Engagement

Die Debatte um einen Pflichtdienst, in jiingster Zeit auch Gesellschaftsdienst genannt
(HaR/Nocko 2024), wird u. a. aus politischer, administrativer, sozialrechtlicher und
okonomischer Perspektive gefiihrt (Deutscher Bundestag 2022; Deutscher Bun-
destag 2007; Bauer/Schmidt 2010; FSJ-, FOJ- und/oder BFD-Zentralstellen 2018;
Frank 1996; Haubner 2021; Neumann 2016). Allerdings weist die Forderung nach
einem solchen Dienst weder eine eindeutige Verwendung der Begriffe ,,Freiwilli-
gendienst®, ,,Pflichtdienst“und ,,Zivildienst“ auf (Deutscher Bundestag 2022), noch
besteht Klarheit liber die Ausgestaltung eines Dienstes an der Gesellschaft, geschweige
denn Einigkeit tiber die moglichen Konsequenzen im Falle der Implementierung
(Hall/Nocko 2024). Freiwilligkeit als wesentliche Eigenschaft, die in der grundle-
genden und allgemein anerkannten Definition von Biirgerschaftlichem Engagement
der Enquete-Kommission (2002) zu finden ist, scheint an dieser Stelle keine Beriick-
sichtigung zu finden. Vielmehr wird von politischen Stimmen in Anbetracht eines
schwindenden gesellschaftlichen Zusammenhalts (HaR/Nocko 2024) und des
zunehmenden, demografisch bedingten Fachkraftemangels in zudem finanziell not-
leidenden Kommunen die Notwendigkeit, Blirgerinnen und Biirger in die Pflicht zu
nehmen, in den Fokus geriickt (Deutschlandfunk 2023; Tagesschau 2022; Tages-
schau 2023). Es geht hier um nicht weniger als eine Verpflichtung der Zivilgesell-
schaft durch den Staat, die einen zutiefst anthropologischen und folglich demokra-
tiebegriindenden Sachverhalt missachtet: Das Verstédndnis fiir die Sinnhaftigkeit,
sich fiir andere und ihre Anliegen einzusetzen, kann nur individuell entwickelt wer-
den und ist nicht erzwingbar (Wegner 2017). Es mutet daher widerspriichlich an,
wenn sich die Forderung nach einem Pflichtdienst auf die Ziele demokratischer Sta-
bilitdt und sozialen Zusammenbhalts richtet (HaR/Nocko 2024): Dass freiwilliges
Engagement genau dieses Ziel verfolgt (Krausmann et al. 2022: 322), bedarf an die-
ser Stelle mehr Beachtung. In diesem Beitrag soll ,,Freiwilligkeit“ als fester Bestand-
teil von Biirgerschaftlichem Engagement aus anthropologischer sowie ethisch-nor-
mativer Perspektive argumentiert werden.

2. Die normativen Annahmen des Begriffs ,Freiwilligkeit“

Freiwilligkeit, so Rauschenbach (1992: 257), schafft ein ,,unsichtbares wie undurch-
dringbares Pathos, das vielfach dazu verfiihrt, gar nicht erst nachzufragen, was sich
denn inhaltlich und substantiell hinter diesen Etiketten verbirgt.“ Der hier thema-
tisierten Gefahr einer normativen Beliebigkeit des Begriffs der Freiwilligkeit soll
durch die Analyse ethischer Befunde nachgegangen werden.

Eine weitgefasste Definition findet sich bei Aristoteles, der Freiwilligkeit als ,, Abwe-
senheit von Zwang und Unwissenheit“ (Rapp 2010: 132) begreift. Tatigsein und
Tatigwerden wiirde demnach einerseits aus freiem Willen heraus entstehen und

am 2101.2026, 04:45:02.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/2196-3886-2025-1-11

Wegner & Braekau, Zur Normativitat der Freiwilligkeit

andererseits wiirde diesem Handeln eine freie und informierte Entscheidung voran-
gestellt sein (Rapp 2010: 109-110). Die Neoaristotelikerin Nussbaum (2019) bezeich-
net diese Verfiigbarkeit einer freien Wahl zwischen verschiedenen Moglichkeiten
als Fahigkeit. Diese Fahigkeit geht dem Handeln, dem Téitigsein, voraus, das als
»aktive Umsetzung einer oder mehrerer Fahigkeiten“ zu begreifen ist (Nussbaum
2019: 33). Die von Nussbaum formulierten menschlichen Grundfihigkeiten bezie-
hen sich explizit auch auf die Unterstiitzung von Formen des menschlichen Mitein-
anders und den Schutz von Institutionen, die diese ermdglichen (Nussbaum
1998: 200-203). Wie ein Individuum seine Unterstiitzung, sein Engagement fiir die
Gesellschaft gestaltet, beruht also auf einer freien Wahl zwischen verschiedenen
Moglichkeiten. Wird dieses Engagement verpflichtend, hemmt es seine urspriing-
liche Dynamik und Produktivitét, wir laufen Gefahr, dass die Gestaltungsmdglich-
keiten des Einzelnen zu stark eingeschriankt und geleitet werden und auf diese Weise
die besondere Qualitit der Unterstiitzungsbeziehung gestort wird. Da ,,Fihigkeit
die Moglichkeit zu wahlen bedeutet” (Nussbaum 2019: 33) impliziert eine Verpflich-
tung nicht nur eine Einschriankung der Entscheidungsoptionen, sondern auch der
Fahigkeit an sich. Der Theorie Nussbaums inhdrent ist demnach fiir alle Menschen
die Wahl, Fahigkeiten umzusetzen oder nicht, und das ,,nicht im Sinne einer erzwun-
genen Titigkeit, sondern der substanziellen Fahigkeit zu wahlen und zu handeln®
(Nussbaum 2019: 32). Ein Pflichtdienst wiirde somit lediglich das T4tigsein fordern
und die ihm vorausgehende Fahigkeit zur Entscheidung einschrianken.

Freiwilliges Handeln ist intrinsisch und wird von der Uberzeugung des Handelnden
unterstiitzt oder angetrieben. Jeder Mensch hat Aristoteles (2007: 91) zufolge den
Ursprung der Handlung in sich selbst. Freiwilligkeit geschieht also vernunftbasiert
ohne Zutun von auBen. Nussbaum (2019: 42) bezeichnet dies als ,,Praktische Ver-
nunft“. Freiwilligkeit ist hier entscheidend, da nur eine freiwillige Handlung einer
Bewertung (Lob oder Tadel) unterzogen werden kann. Agiert der Mensch unfrei-
willig, findet er Resonanz nur in Form von Verzeihung oder Mitleid (Aristoteles
2007: 91). Also ist nur die freiwillige Handlung von normativer Relevanz. Nur bei
freiwilligen Handlungen kann der Betroffene zur Verantwortung fiir sein Tun gezo-
gen werden: ,,Eine Handlung, die auf einer Entscheidung beruht, ist dem Handeln-
den vollstindig zuzuschreiben® (Rapp 2010: 133). Durch die Beurteilung des Han-
delns wird dem Subjekt Verantwortung zugestanden und beides, handelnde Person
wie Handlung, einer normativen Bewertung unterzogen (Meyer/Hause 2017: 104).

Inwiefern eine Handlung freiwillig oder unfreiwillig vonstattengeht, kann jedoch
nur fiir den jeweiligen Moment bestimmt werden und ist nicht immer eindeutig zu
klaren (Aristoteles 2007: 91). Sobald mit einer Handlung ein Ziel angestrebt wird,
wertet Aristoteles sie als freiwillig, selbst wenn sie unter Zwang entsteht, wie man
sich dies in Dilemmasituationen oder bei der Wahl des kleineren Ubels vorstellen
kann. Liegt dem Handeln eine Intention zugrunde, hat man sich zur Ausfiihrung

am 2101.2026, 04:45:02.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

13


https://doi.org/10.5771/2196-3886-2025-1-11

14

Voluntaris, )g. 13, 1/2025, Aufsatze Freiwillig oder Pflicht - Freiwilligendienste am Scheideweg?

dieserentschieden (Aristoteles 2007: 93). Burgerschaftliches Engagement ist dem-
nach in jedem Fall freiwillig, weil zielgerichtet. Ein verpflichtender Dienst an der
Gesellschaft konnte nur dann als freiwillig gewertet werden, wenn der handelnden
Person trotz Verpflichtung die Sinnhaftigkeit ihres Tuns bewusst ist. Die individu-
elle Erkenntnis oder Konstruktion dieser Sinnhaftigkeit wiirde durch die Verpflich-
tung beeintréchtigt werden, eine ,,nachgetragene® Freiwilligkeit wire eine Ratio-
nalisierung des Handelns, die anthropologisch nicht von Relevanz ist. Zudem gilt:
Wird die Sinnhaftigkeit erkannt, ist die Verpflichtung durch den Staat iiberfliissig,
da das angestrebte Ziel dem eines freiwilligen Engagements gleicht.

Um sich verwirklichen zu konnen, ist der Mensch auf die Gesellschaft, in der erlebt,
angewiesen. Darin liegt der Unterschied zwischen der bloRen Entscheidung zum
Handeln, die das Individuum selbst trifft, und der ausgefiihrten Freiwilligkeit: ,,Denn
am Freiwilligen haben auch [...] die ibrigen Lebewesen einen Anteil, an der Ent-
scheidung dagegen nicht® (Aristoteles 2007: 99).

3. Die anthropologische Perspektive: Freiwilligkeit ist dem
Menschen a priori eingeschrieben

Das anthropologische Menschenbild der christlichen Sozialethik ordnet dem Men-
schen mehrere unhintergehbare Eigenschaften zu. Neben dem Spannungsfeld, das
in jedem Menschen dadurch entsteht, dass er sowohl korperliches, der Natur ange-
horiges Wesen als auch Vernunftwesen ist, welches die Kérperlichkeit begreifen und
kontrollieren kann, ist der Mensch auch fahig, seine Existenz zu reflektieren und zu
kontextualisieren. Diese Transzendenzist es, die dem Menschen hilft, nicht nur sich
selbst als Subjekt wahrzunehmen, sondern sich in Relation zur Umwelt, zu anderen
zu setzen und bewusst zu handeln (Anzenbacher 1998: 180-182). Aber auch das
Mit-Seinist Teil des Menschen: Er braucht andere Menschen, nicht nur um das Leben
oder eine Gesellschaft kooperativ gestalten, sondern auch um sich als Mensch ent-
falten zu konnen. Damit ist er auf die Anderen angewiesen und ndhert sich ihnen,
um seine Lebensvollziige gestalten zu konnen. Es ist also eine Verwiesenheit aufei-
nander, die Qualitdt durch diese Entfaltung erhalt und damit auch normativ aufge-
laden ist. Nur ,,im Zusammenleben mit seinesgleichen“ (Hoffe 2001b: 30) geht es
dem Menschen gut. Aristoteles weist darauf hin, dass der Mensch so beschaffen ist,
dass der Staat nicht nur eine praktische Nutzengemeinschaft ist, sondern ,,einem
mit Sprache begabten und auf Kommunikation angelegten Wesen tiberhaupt erst
zur Selbstverwirklichung verhilft* (Hoerster 1976: 23).

Durch die menschliche Fahigkeit zur Transzendenz wird das individuelle Handeln
nicht nur bewusst, aus freiem Willen heraus gewihlt, sondern auch einer morali-
schen Bewertung unterzogen. Jede freiwillig getroffene Entscheidung setzt Wissen
voraus (Rapp 2010: 110), zum einen, um Vernunft begriindet aus Optionen die rich-
tige zu wiahlen, zum anderen, um die gefillte Entscheidung reflektieren zu kdnnen.

am 2101.2026, 04:45:02.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/2196-3886-2025-1-11

Wegner & Braekau, Zur Normativitat der Freiwilligkeit

Die Person handeltin Kenntnis der aus der Handlung resultierenden Folgen (Meyer/
Hause 2017: 90)

Die menschliche ,Vernunft hat Gewissensbewandtnis“ (Anzenbacher 1998: 181).
Daranist erkennbar, dass Freiwilligkeit mit dem Streben nach dem moralisch Guten
und Richtigen einhergeht (Anzenbacher 1998: 184), was wiederum auf ein apriori-
sches Wissen um die Notwendigkeiten des menschlichen Daseins verweist. Subjek-
tivitdt, apriorisches Wissen, die moralische Bewertung des eigenen Handelns und
Mit-Sein sind Bestandteile der Personalitét des Menschen. Sie sind jedem Menschen
zu eigen (Anzenbacher 1998: 180—-188) und bilden im Sinne einer wechselseitigen
Anerkennung der Menschen untereinander (Anzenbacher 1998: 196) das Funda-
ment des freiwilligen Handelns. Die Fahigkeit zur Freiwilligkeit ist demnach a priori
im Menschen verankert und pragt das gesellschaftliche Miteinander.

4. Die ethische Perspektive: Zivilgesellschaft braucht
Freiwilligkeit

Blickt man nun auf das ethische Handeln, so riickt erneut Aristoteles in den Blick,
der das gelingende Leben als ein tugendhaftes Leben in der Polis beschreibt. Damit
verweist er zum einen auf das Individuum mit seinem Entwicklungspotenzial, zum
anderen aber auch auf die es umgebende Gesellschaft, auf die seine Tugendhaftig-
keit zielt. Soversuchen wir z. B. unsere praktischen Tugenden im Umgang mit unse-
ren Mitmenschen auszutarieren, ganz konkret ist laut Aristoteles das rechte MaR
an Freigiebigkeit, Wahrhaftigkeit, Tapferkeit oder Ehrgeiz zu finden (Anzenbacher
2002: 139-142). Es ist das im Menschen veranlagte Streben nach dem Guten (Aris-
toteles 1986: 9), das hier im praktischen Leben in der Polis Wirkung zeigt wie auch
im Theoretischen, gerichtet auf Gerechtigkeit, durch die Bandigung von Trieben
und Wiinschen (Hoffe 1999: 91).

Hoffe (1999: 190-228) entwickelt in Anlehnung an Aristoteles” Tugendbegriff fiinf
Biirgertugenden als Voraussetzung fiir eine funktionierende Gesellschaft: (1) Rechts-
sinn und Zivilcourage, (2) Gerechtigkeitssinn und Toleranz, (3) Besonnenheit,
Gelassenheit, Klugheit, (4) Gemeinsinn und (5) Staatsbiirgersinn. Rechtssinn bedeu-
tet, dass Menschen rechtskonform handeln, jedoch nicht aus Gehorsam, sondern
weil sie das bestehende Recht moralisch gepriift haben und davon tiberzeugt sind.
Sie handeln also freiwillig. Zivilcourage ist, so Hoffe, dann notwendig, wenn beste-
hendes Recht der moralischen Priifung nicht standhalt. Das verweist darauf, dass
Zivilgesellschaft als Korrektiv staatlichen Handelns gelten kann. Gerechtigkeitssinn
ist eine Voraussetzung fiir ein funktionierendes Gemeinwesen und gleichzeitig die
Gestaltungsnotwendigkeit desselben — auch hier wird das Erfordernis der aktiv mit-
wirkenden und sich tolerant zeigenden Zivilgesellschaft sichtbar. Besonnenheit und
Gelassenheit sowie durchdachtes Handeln helfen laut Hoffe (1999), die Polykrisen
der Gesellschaft zu bewiltigen.

am 2101.2026, 04:45:02.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

15


https://doi.org/10.5771/2196-3886-2025-1-11

16

Voluntaris, )g. 13, 1/2025, Aufsatze Freiwillig oder Pflicht - Freiwilligendienste am Scheideweg?

Die Eigenverantwortung, die das Individuum hierbei an den Tag legt, entspricht
tugendhaftem Verhalten. Indem Menschen aus sich heraus gesellschaftlich aktiv
sind, werden sie Biirgerinnen und ,,Biirger im empathischen Sinn“ (Hoffe 1999: 195).
Dies entspricht auch Aristoteles” Vorstellung eines politischen Menschen, der auf
ein Leben in Gemeinschaft angewiesen ist, um politisch agieren zu konnen (Hoffe
2001b: 30-31). Eine Dienstpflicht wire hingegen im platonischen Staatsverstdnd-
nis der stark kritisierte Vorschlag, die Zivilgesellschaft moralisch zu erziehen und
ihrvon Jugend an Werte ,,anzutrainieren® (Platon 2011: 285, 301, 321). Aristoteles
grenztim Unterschied zu Platon das Politische vom Ethischen ab, indem er der Poli-
tik die Zustandigkeit tiber ,,Institutionen und Verfassungen“ zugesteht und der Ethik
individuelles, tugendhaftes Handeln auf zivilgesellschaftlicher Ebene zuspricht
(Hoffe 2001a: 19). Das verweist darauf, dass es auch eine Frage des Menschenbildes
ist, ob man einen verpflichtenden Dienst als erforderlich sieht, um die Solidaritt
unter den Mitgliedern einer Gesellschaft zu fordern oder ob man auf die Verantwor-
tung und Erfahrung des Einzelnen setzt: Denn obgleich das Individuum im Handeln
Verantwortung fiir Mitmenschen tibernimmt, ist dieses Handeln aus ethischer Sicht
ein Spiegel individueller Werte (Wegner 2017: 106). Diese individuellen Werte kon-
nen nicht durch staatliche Anordnung erzeugt werden. Das bestétigen auch Zim-
mer/Priller (2000: 7) mit Blick auf die Motivation von Freiwilligen: Umso ,,mehr die
Organisationen [der 6ffentlichen Daseinsvorsorge] ihren assoziativen Charakter
bewahrt haben und je unabhingiger sie vom Staat sind, desto attraktiver sind sie fiir
Mitgliedschaft und Engagement.“ Ubernimmt die Regierung die Sorge um das
Wohlergehen von Menschen, spricht man von Gemeinwohl. Im Unterschied dazu
geht der Gemeinsinn von der Bevolkerung aus und ist, anders als das Gemeinwohl,
nichtvon oben verordnet. Gemeinsinn impliziert, ein genuines Versténdnis von zivil-
gesellschaftlichem Handeln zu haben und ihm Sinn beizumessen (Assmann/Ass-
mann 2024: 27-28). Gemeinsinn vermag mehr als die staatlich angeordnete Ver-
pflichtung:

~Wer sich dagegen streng an die Grenzen des Erzwingbaren hdilt, betrachtet die
dOffentlichen Gewalten blof$ als Obrigkeit und sich selbst als deren Untertan. Biir-
gertugenden treten dieser Verkiirzung entgegen und machen aus Menschen, die
bislang nur Biirger im staatsrechtlichen Sinn, im politisch-sozialen aber noch
Untertanwaren, jetzt zu Biirgern im vollen Verstdndnis.“ (Hoffe 1999: 194—195)

Erst durch den Gemeinsinn kann der Mensch zum Biirger werden, der in demokra-
tischen Strukturen mit eigener Aufgabe und Gestaltungskraft ausgestattet ist.

In Frankreich ist Gemeinsinn sogar in der Verfassung festgeschrieben: Fraternité,
Briiderlichkeit (besser: Geschwisterlichkeit), ist etwas, das nur die Zivilgesellschaft
leisten kann und damit eine Ergiinzung zur gesetzlich verankerten Liberté und Ega-
lité bildet (Assmann/Assmann 2024: 55-57). Gemeinsinn entsteht beim Individuum,
wenn es in Interaktion mit anderen Menschen tritt: Unabhingig von Eigeninteressen

am 2101.2026, 04:45:02.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/2196-3886-2025-1-11

Wegner & Braekau, Zur Normativitat der Freiwilligkeit

oder Bestrebungen des Kollektivs steht das, was uns Menschen verbindet, dabei im
Fokus (Assmann/Assmann 2024: 36-37). Briiderlichkeit kann nicht eingefordert
werden. Sieist eine ,,aktive Handlung®, die besten Falls jeder und jede einzelne unge-
hindert ausiiben kann (Assmann/Assmann 2024: 59).

Im Vergleich zur Briiderlichkeit, die sich als moralisches Handeln ohne Gegenleis-
tung begreift, zielt Solidaritdt auf Wechselseitigkeit ab (Assmann/Assmann 2024: 57).
»Wer nur auf eine personale Moral vertraut, hofft auf einen besseren, sogar neuen,
vom Selbstinteresse freien Menschen® (Hoffe 1999: 192). So gesehen ist der insti-
tutionelle Rahmen wichtig und wegweisend fiir das Individuum. Durch Solidaritit
soll ,der Status der Person fiir alle“ garantiert sein (Anzenbacher 1998: 197), hier-
bei stehen gemeinsame Ziele und Werte auf dem Sockel einer pluralistischen Gesell-
schaft (Assmann/Assmann 2024: 53). Aber der Solidaritét organisierende Sozial-
staat ist immer auch auf das Mitwirken der Zivilbevolkerung angewiesen: So wird
in der ,,sozialethischen Prizisierung des Solidarititsbegriffs“ (Anzenbacher
1997:197) zwischen der Ebene der Gerechtigkeit unterschieden, die der Staat leis-
tetund der Ebene des guten Lebens, zu der die Zivilgesellschaft auf vielfaltige Weise
beitragt und nicht geschuldet, sondern ,,ungeschuldet-freiwillig* geleistet wird
(Anzenbacher 1997: 197). Solidarisches Verhalten ist eben nur teilweise institutio-
nalisierbar (Robke 2021: 331) und explizit nicht erzwingbar (Robke 2021: 51).

Durch aktives Mitgestalten von Biirgerinnen und Biirgern findet eine Anndherung
zwischen Staat und Gesellschaft statt, ein Prozess, den Hoffe (1999: 195) als Biir-
gergesellschaftbezeichnet. Dass sich Menschen somit neben zivilgesellschaftlichem
Engagement auch in politischer Form einbringen, entspricht der Tugend des Staats-
biirgersinns: Menschen identifizieren sich mit der Demokratie und gestalten sie par-
tizipativ mit (Hoffe 1999: 209-210). Dies muss ihnen jedoch auch ermoglicht wer-
den: Ein Pflichtdienst wire nicht mehr im Sinne eines institutionellen Rahmens
wegweisend fiir das Individuum, er wire einschriankend, da der Raum zur Entfal-
tung personaler Moral genommen wird (Hoffe 1999: 192). Staatsbiirgerliche Tugend
kann nicht unter Zwang geschehen: ,,Im Gegensatz zu einem autoritdren Staat ver-
langt eine qualifizierte Demokratie von ihren Biirgern nicht, den innersten Kern
ihrer Uberzeugungen — immerhin den Inhalt ihres Gewissens — zur Disposition zu
stellen.” (Hoffe 1999: 192). Entscheidungsfreiheit und Urteilsvermogen als Grund-
werte der Tugend stehen im Widerspruch zur Verpflichtung (Arriagada/Karnick
2022: 102), denn Zwang wie auch Strafe bei Pflichtmissachtung wirken dem inne-
ren Antrieb zu gutem Handeln entgegen (Assmann/Assmann 2024: 44). Eine wich-
tige Voraussetzung, damit Solidaritdt und Gemeinsinn entstehen konnen, ist die
Freiwilligkeit (Deutscher Bundestag 2022: 12). Handeln Menschen freiwillig zum
Wohle der Gesellschaft, so ist das tugendhaft und demokratiestirkend — und unter-
stiitzt damit die Entwicklung von Individuum und Gesellschaft. Hoffe (1999: 208)

am 2101.2026, 04:45:02.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

17


https://doi.org/10.5771/2196-3886-2025-1-11

18

Voluntaris, )g. 13, 1/2025, Aufsatze Freiwillig oder Pflicht - Freiwilligendienste am Scheideweg?

geht sogar noch einen Schritt weiter: Eine Demokratie kann nur aufgrund von Biir-
gertugend bestehen bleiben.

5. Die gesellschaftstheoretische Perspektive: Freiheit als
Voraussetzung fiir Freiwilligkeit

Erweitert man nun die ethischen und anthropologischen Uberlegungen um staats-
oder gesellschaftstheoretische, ist der Begriff der Freiheit in Blick zu nehmen als
»eine grundlegende Bedingung menschlicher Existenz® (Assmann 2018: 76). Der
Mensch strebt nach freiheitlichem Handeln: ,,Da seine Bestimmung als Mensch,
der Sinn und Zweck seines Lebens, wesentlich als Aufgabe auf diese verantwortli-
che Freiheit bezogen ist, ist der Mensch das der Autonomie fahige selbstzweckhafte
Wesen, das nicht nur lebt, sondern sein Leben fiihren soll“ (Anzenbacher 1998: 181).
Das bedeutet, die individuelle Freiheit ist eine Voraussetzung fiir selbstbestimmtes
Handeln und geht mit Aktivitét einher.

Ferner existiert neben der personlichen auch politische Autonomie (Anzenbacher
1998: 190-191). Schon Aristoteles verleiht Freiheit ein politisches Gewicht. Gerech-
tigkeit kannim Staat demnach nur hergestellt werden, wenn die Staatsbiirgerschaft
dem Credo von Freiheit und Gleichheit untersteht: ,,Wo dies nicht zutrifft, unter sol-
chen gibt es kein politisches Recht® (Aristoteles 2007: 213). Das heilit, Freiheit ist
auf der einen Seite ein Recht, das die Biirgerinnen und Biirger vom Staat einfordern
konnen, auf der anderen Seite ist Freiheit eine Pflicht, sich ihr gemaR zu verhalten
(Assmann 2018: 77). So kann Freiheit als Axiom interpretiert werden, das richtungs-
weisend fiir menschliches Handeln ist. Assmann (2018: 77) verweist in diesem
Zusammenhang auf Artikel eins der Menschenrechte — ,,Alle Menschen sind frei
und gleich an Wiirde und Rechten geboren. Sie sind mit Vernunft und Gewissen
begabt und sollen einander im Geist der Briiderlichkeit begegnen® (United Nations
1948) — und erkennt darin eine Deskription der Natur des Menschen sowie eine
Handlungsaufforderung seinen Mitmenschen gegeniiber, die sich in der Gestaltung
von Staat und Gesellschaft abbilden muss.

Die Relevanz von Freiheit fiir die Zivilgesellschaft wird auch bei Hoffe (1999: 205-
206) deutlich, der die innere Freiheit mit Toleranz gleichsetzt: Menschen, die den
eigenen Wert gleichsam den Wert der Mitmenschen anerkennen und somit deren
Individualitiat wertschétzen, sind innerlich frei. In dhnlicher Weise formuliert es
Honneth (2011: 186): ,,,Frei‘ sind wir letztlich nur dann, wenn wir uns als Personen
verstehen, die sich selbst Gesetze auferlegt haben, welche sie zur Respektierung
aller anderen menschlichen Subjekte anhalten.” Der Mensch gibt sich selbst das
Handeln vor, indem er auf freiwilliger Basis seine Mitmenschen anerkennt. Dies ist
eine Form der Selbststeuerung, das Individuum agiert hier frei von Zwang ohne
Fremdsteuerung (Rauschenbach 1992: 254).

am 2101.2026, 04:45:02.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/2196-3886-2025-1-11

Wegner & Braekau, Zur Normativitat der Freiwilligkeit

Freiheit hat also ein moralisches Prinzip (Honneth 2011: 186) und steht reflexiv in
Beziehung zum Subjekt, was allerdings die Fahigkeit zu autonomem Handeln inklu-
sive Zielsetzung voraussetzt (Honneth 2011: 83). Die individuelle Autonomie ist von
Rationalitét gepragt (Honneth 2011: 177). Freiheitsrechte dienen dem Schutz dieser
individuellen Autonomie und sollen Freiheitsverletzung verhindern (Anzenbacher
1998: 190). Durch ihre Reflexivitét ist Freiheit nach innen auf das Subjekt gerichtet,
gleichzeitig wird Freiheit vom Subjekt nach auen zuriickgeworfen und hat damit
eine objektive Komponente (Honneth 2011: 83): Das Handeln des Subjekts erfordert
Anerkennung. Diese bewirkt, dass sich Menschen in Freiheit verwirklichen konnen
(Honneth 2011: 91). Durch Freiheit gelingt es Menschen, tiber sich selbst nachzu-
denken und sich selbst auf normative Weise zu verstehen (Honneth 2011: 190). Doch
nicht nur das, denn die Anerkennungspraxis durch andere befahigt Menschen ferner
»ZU einem intersubjektiven Versténdnis ihrer Freiheiten® (Honneth 2011: 93).

In die personliche Freiheit diirfe gemal Artikel 29 der Menschenrechte nur einge-
griffen werden, wenn es erforderlich ist, um die Freiheit anderer zu gewahrleisten,
wenn ein moralisches Erfordernis besteht oder es fiir das Gemeinwohl einer demo-
kratischen Gesellschaft notwendig erscheint (United Nations 1948). Hier klingt der
kategorische Imperativ durch, der die Menschenrechtskonvention mitbestimmt hat.
Die Abwigung zwischen Befiirwortung und Ablehnung eines Pflichtdienstes bezeich-
net schon Rauschenbach (1992: 255) als Dilemma ,,zwischen dem (gesellschaftlich-
strukturellen) Zwang zur Pflicht und der (individuell gewiinschten) Freiheit zur Frei-
willigkeit“. Die Verpflichtung zum Dienst an der Gesellschaft wird folglich als ,, Eingriff
indie individuelle Freiheit der Betroffenen gewertet® (Deutscher Bundestag 2022: 12).
Der Status des tugendhaften Individuums als frei handelnden Subjekts geht sodann
verloren: ,,Die Dienstverpflichtung entspringt einem Versorgungsdenken, das den
Biirger zum Objekt macht. Gerade diese Politik, bei der der Biirger zum bewundern-
den Zuschauer wird, gefdhrdet unsere Demokratie und unseren Rechtsstaat“ (Hack-
ler 2022: 16). Es ist anzunehmen, dass dieser Eingriff in die menschliche Autonomie
auch negative Folgen fiir das Biirgerschaftliche Engagement aufwirft. Beispielsweise
wird vermutet, dass die Verpflichtung mit einem Riickgang an freiwilligem Engage-
ment einhergeht, ,,da der eigene Beitrag [zur Gesellschaft] schon geleistet worden
ist“ (Deutscher Bundestag 2022: 12). Davon abgesehen kann eine Verpflichtung die
Kreativitdt und Eigenwilligkeit des Engagements beeintrachtigen und damit die Rolle
der Zivilgesellschaft unangemessen einhegen.

Anders hingegen verhilt es sich mit einer individuellen Selbstverpflichtung zur
Hilfsbereitschaft. Dieseist ,uneingeschrinkt und vorbehaltslos fiir jeden Menschen
zutreffend (Hoffe 1999: 208). Sie ist jedoch laut Hoffe (1999: 209) eine ,,unvollkom-
mene Pflicht“, denn alle leisten einen Beitrag, aber kein Mensch ist allein fiir die
Hilfeleistung zustandig. Freiwillige Selbstverpflichtung entspricht der Vorstellung
von tugendhaftem Handeln, wie es Aristoteles ausgefiihrt hat.

am 2101.2026, 04:45:02.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

19


https://doi.org/10.5771/2196-3886-2025-1-11

20

Voluntaris, )g. 13, 1/2025, Aufsatze Freiwillig oder Pflicht - Freiwilligendienste am Scheideweg?

6. Conclusio

Inwiefern ein Dienst an der Gesellschaft freiwillig vonstattengeht oder durch staat-
liches Eingreifen Steuerungsversuchen unterliegt, ist letztendlich ,,eine gesellschafts-
und sozialpolitische Entscheidung® (Rauschenbach 1992: 260). Zivilgesellschaft-
liche, anthropologische und ethische Uberlegungen kénnen fiir diese Entscheidung
wichtige Beitrage leisten: Um sich aktiv zum Wohle anderer einsetzen zu kdnnen,
muss eine bewusste und freiwillige Entscheidung fiir einen Beitrag zur Gesellschaft
moglich sein. Das inkludiert auch die Freiheit, sich gegen ein Engagement zu ent-
scheiden. Staatliche Rahmenbedingungen diirfen bei der Forderung von Engage-
ment nicht so eng gefasst werden, dass sie das Individuum in seiner Entscheidung
einschranken oder in seiner Ausrichtung steuern: Hier stehen die personliche Ent-
wicklung und das Potenzial der Biirgergesellschaft auf dem Spiel. In der Debatte
umdie Einfiihrung eines Pflichtdienstes geraten zudem bestehende Strukturen des
—gerade auch informellen — Helfens leicht aulRer Acht und mit ihnen die Menschen,
die bereits einen oft sehr individuellen Beitrag zur Gesellschaft leisten — freiwillig
und aus eigener Uberzeugung heraus. Eine Verpflichtung, sich fiir die Gesellschaft
einzusetzen, wire ein Schritt in die falsche Richtung. Freiwilligkeit hat ihren eige-
nen Wert und darf nicht durch populistische Politikansétze zerstort werden. Durch
Freiwilligkeit entsteht eine der Gesellschaft zugewandte besondere Energie, eine
Begeisterung fiir die Mitgestaltung der Gesellschaft und eine Kreativitit, deren Ver-
lust die Rolle der Zivilgesellschaft empfindlich einschrianken wiirde.

Literatur

Anzenbacher, Arno (1998): Christliche Sozialethik. Einfiihrung und Prinzipien. Paderborn/
Miinchen/Wien/Ziirich/Schoningh.

Anzenbacher, Arno (2002): Einfihrung in die Ethik. Dusseldorf.

Aristoteles (1986): Uber die Tugend. Berlin, https://doi.org/10.1524/9783050048680.

Aristoteles (2007): Die Nikomachische Ethik. 2. Auflage. Berlin, https://doi.
0rg/10.1515/9783050092256.

Arriagada, Céline; Karnick, Nora (2022): Motive fiir freiwilliges Engagement, Beendigungs-
griinde, Hinderungsgriinde und Engagementbereitschaft. In: Simonson, Julia; Kelle,
Nadiya; Kausmann, Corinna; Tesch-Romer, Clemens (Hrsg.): Freiwilliges Engagement in
Deutschland, Empirische Studien zum biirgerschaftlichen Engagement. Wiesbaden,

S. 125-150, https://doi.org/10.1007/978-3-658-35317-9_7.

Assmann, Aleida (2018): Menschenrechte und Menschenpflichten. Schlisselbegriffe fir eine
humane Gesellschaft. Wien.

Assmann, Aleida; Assmann, Jan (2024): Gemeinsinn. Der sechste, soziale Sinn. Miinchen.

Bauer, Thomas K.; Schmidt, Christoph M. (2010): Wehrpflicht und Zivildienst a. D: Warum
das Ende der Zwangsverpflichtung ein Gewinn fiir die Gesellschaft ist, RWI Positionen,
No. 39. http://hdl.handle.net/10419/52572 (31.1.2025).

'3 am 21012026, 04:45:02.
torssgt m mit, f0r oder in KI-Syster



https://doi.org/10.5771/2196-3886-2025-1-11

Wegner & Braekau, Zur Normativitat der Freiwilligkeit

Deutscher Bundestag (2007): Fragen zur Einfiihrung eines allgemeinen gesellschaftlichen
und sozialen Pflichtdienstes. Rechtliche Grenzen und internationale Beispiele. WD 3
- 371/07. https://www.bundestag.de/resource/blob/407368/43df3ffead238bcb3419889bee-
ce932d/wd-3-371-07-pdf-data.pdf (31.1.2025).

Deutscher Bundestag (2022): Zur Einfiihrung einer allgemeinen Dienstpflicht unter soziolo-
gischen Aspekten. WD 9 - 3000 - 045/22. https://www.bundestag.de/resource/
blob/908104/49¢c8e5037b8551b42353fa8b8da8ef76/WD-9-045-22-pdf-data.pdf (31.1.2025).

Deutschlandfunk (2023): Sozialer Pflichtdienst. SPD plant neuen Vorstof. https://www.
deutschlandfunk.de/spd-plant-neuen-vorstoss-100.html (31.1.2025).

Enquete-Kommission (2002): Bericht der Enquete-Kommission ,,Zukunft des Biirgerschaftli-
chen Engagements*. Biirgerschaftliches Engagement: auf dem Weg in eine zukunftsfa-
hige Biirgergesellschaft. Bundesdrucksache 14/8900. https://dserver.bundestag.de/
btd/14/089/1408900.pdf (31.1.2025).

Frank, GOtz (1996): Der verfassungsrechtliche Rahmen zum sozial6kologischen Jahr als
Pflichtjahr. In: Kritische Justiz, 29. Jg., Heft 2, S. 238-245, https://doi.org/10.5771/0023-
4834-1996-2-238.

FSJ-, FO)- und/oder BFD-Zentralstellen (2018): Wider den Pflichtdienst - fiir ein Mehr an Frei-
willigendiensten. In: Voluntaris, 6. Jg., Heft 2, S. 233-235, https://doi.org/10.5771/2196-
3886-2018-2-233.

Hackler, Dieter (2022): Debatte: Ja! - Verpflichtendes Gesellschaftsjahr: Nein! In: Evangeli-
sche Verantwortung, 22. Jg., Heft 7+8, S. 14-16. https://www.eak-cducsu.de/artikel/
ev-782022 (31.3.2025).

Haf}, Rabea; Nocko, Grzegorz (2024): Gesellschaftsdienst fiir alle. Ein Garant fiir mehr
Zusammenhalt? In: APuZ Aus Politik und Zeitgeschichte. https://www.bpb.de/shop/
zeitschriften/apuz/demokratie-jenseits-von-wahlen-2024/552911/gesellschaftsdienst-fuer-
alle/ (31.1.2025).

Haubner, Tine (2021): ,Da konnte es ja auch ein weniger Ausgebildeter machen®. In: WSI
Mitteilungen, 74. Jg., Heft 5, S. 364-373, https://doi.org/10.5771/0342-300X-2021-5-364.

Hoffe, Otfried (1999): Demokratie im Zeitalter der Globalisierung. Miinchen.

Hoffe, Otfried (2001a): Einfiihrung in Aristoteles” Politik. In: Hoffe, Otfried (Hrsg.): Politik.
Berlin, S. 5-20, https://doi.org/10.1524/9783050050331.

Hoffe, Otfried (2001b): Aristoteles” Politische Anthropologie. In: H6ffe, Otfried (Hrsg.):
Politik. Berlin, S. 21-36, https://doi.org/10.1524/9783050050331.

Hoerster, Norbert (1976): Klassische Texte der Staatsphilosophie. Miinchen.
Honneth, Axel (2011): Das Recht der Freiheit. Berlin.

Meyer, Susan Sauvé; Hause, Jeffrey P. (2017): Der Begriff der Verantwortung in der Antike
und im Mittelalter. In: Heidbrink, Ludger; Langbehn, Claus; Loh, Janina (Hrsg.): Hand-
buch Verantwortung. Wiesbaden, S. 87-109, https://doi.org/10.1007/978-3-658-06110-4_5.

Neumann, Daniela (2016): Das Ehrenamt nutzen: Zur Entstehung einer staatlichen Engage-
mentpolitik in Deutschland. Bielefeld.

Nussbaum, Martha (1998): Gerechtigkeit oder das gute Leben. Frankfurt.

Nussbaum, Martha (2019): Fahigkeiten schaffen. Neue Wege zur Verbesserung menschli-
cher Lebensqualitat. Freiburg/Miinchen.

Platon (2011): Der Staat. Politeia. Diisseldorf/Ziirich.

'3 am 21012026, 04:45:02.
torssgt m mit, f0r oder in KI-Syster

21


https://doi.org/10.5771/2196-3886-2025-1-11

22

Voluntaris, )g. 13, 1/2025, Aufsatze Freiwillig oder Pflicht - Freiwilligendienste am Scheideweg?

Rapp, Christoph (2010): Freiwilligkeit, Entscheidung und Verantwortlichkeit (11l 1-7). In:
Hoffe, Otfried (Hrsg.): Nikomachische Ethik. 2. Auflage. Berlin, S. 109-134, https://doi.
0rg/10.1524/9783050050232.

Rauschenbach, Thomas (1992): Freiwilligendienste - eine Alternative zum Zivildienst und
zum sozialen Pflichtjahr? Formen sozialen Engagements im Wandel. In: Archiv fiir
Wissenschaft und Praxis der sozialen Arbeit, 23. Jg., Heft 4, S. 254-277. https://www.
ssoar.info/ssoar/handle/document/5265 (31.3.2025).

R&bke, Thomas (2021): Der Humus der Gesellschaft. Uber biirgerschaftliches Engagement
und die Bedingungen, es gut wachsen zu lassen. Wiesbaden, https://doi.org/10.1007/978-
3-658-33501-4.

Tagesschau (2022): Bundesprasident Steinmeier will Pflichtdienst flr junge Menschen.
https://www.tagesschau.de/inland/steinmeier-sozialer-pflichtdienst-101.html (31.1.2025).

Tagesschau (2023): Entwurf fiir Grundsatzprogramm. Was die CDU inhaltlich will. https://
www.tagesschau.de/inland/innenpolitik/cdu-grundsatzprogramm-entwurf-100.html
(31.1.2025).

United Nations (1948): Allgemeine Erklarung der Menschenrechte. https://e4k4c4x9.
delivery.rocketcdn.me/de/wp-content/uploads/sites/4/2019/12/UDHR-dt.pdf (31.1.2025).

Wegner, Martina (2017): Ein Pladoyer fiir die (Blrger-) Tugend. In: BMFSFJ (Hrsg.): Zweiter
Bericht tiber die Entwicklung des biirgerschaftlichen Engagements in der Bundesrepub-
lik Deutschland, S. 98-107. Bundesdrucksache 18/11800. https://www.bmfsfj.de/resource/
blob/115658/1080633f687d3f9c462a0432401c09d7/zweiter-engagementbericht-bundes-
tagsdrucksache-data.pdf (31.1.2025).

Zimmer, Annette; Priller, Eckard (2000): Der Dritte Sektor in Deutschland - seine Perspekti-
ven im neuen Millennium, Miinsteraner Diskussionspapiere zum Nonprofit-Sektor.
Universitdt Miinster, FB Erziehungswissenschaft und Sozialwissenschaften, Institut fiir
Politikwissenschaft Civil-Society-Network. https://www.ssoar.info/ssoar/handle/
document/37381 (31.1.2025).

'3 am 21012026, 04:45:02.
torssgt m mit, f0r oder in KI-Syster



https://doi.org/10.5771/2196-3886-2025-1-11

