5 Fazit

Viele Menschen haben heutzutage Stérgefithle, wenn die Rede auf den Libe-
ralismus kommt. Nicht nur hinsichtlich liberaler Politik besteht derzeit eine
wachsende Skepsis. Auch an der Philosophie der Freiheit selbst werden Zweifel
angemeldet. Das politische und das philosophische Problem hingen zusam-
men. Die Unfihigkeit des politischen Liberalismus, sich zu dringenden sozia-
len und 6kologischen Herausforderungen klar zu positionieren, hat auch mit
der Verwirrung iiber den eigentlichen Gehalt der Freiheitsidee zu tun. Da die
tiberkommenen Begriffe (vor allem von negativer versus positiver Freiheit) nicht
weiterfiithren (vgl. Abschnitt 1.2), habe ich eine neue Terminologie vorgeschla-
gen. Die in den vorangegangenen Kapiteln erarbeitete und erprobte Unter-
scheidung von quantitativer und qualitativer Freiheit liefert meines Erachtens
groflere konzeptionelle Klarheit als alle bisher angebotenen Terminologien.

Wihrend es quantitativ gedachter Freiheit auf ein »je mehr, desto besser«
an Freiheitsoptionen ankommt, setzt qualitativ ausgerichtete Freiheit ihren
Akzent auf ein »je besser, desto mehr«. Quantitative Freiheit umschreibt ein
maximierendes Grundanliegen, dem es um die hochstmégliche Anzahl oder
die grofitmogliche Ausdehnung individueller Wahlmdoglichkeiten geht. Die Idee
der qualitativen Freiheit will uns demgegeniiber fiir das notwendige Bewer-
ten, Schaffen und Verdndern jener Moglichkeiten sensibilisieren: einige sollten
wir besonders fordern, andere weniger. Wihrend quantitative Freiheit darauf
sinnt, wieviel Freiheit dem Einzelnen gewihrt wird, achtet qualitative Freiheit
darauf, welche Freiheiten wir einander einrdumen und wessen Freiheit wir er-
moglichen. Bildlich ausgedriickt: Quantitative Freiheitstheorien betrachten
Freiheit wie einen Bogen Papier, der umso kleiner wird, an je mehr Personen
Stiickchen davon ausgeteilt werden. Es liegt also im Interesse der Einzelnen,
andere Menschen von jenem knappen Gut auszuschlieflen, um den eigenen
Anteil daran zu vergrélern. Qualitative Freiheit tendiert dagegen dazu, Frei-
heit wie ein Licht anzusehen, dessen Leuchtkraft umso stirker wird, an desto
mehr Personen es weiter gegeben wird.

Aber es geht hier um mehr als nur um Begrifflichkeiten, ndmlich um eine
neue Architektonik des liberalen Denkens, die es ermdglicht, Variationen im

14.02.2026, 09:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

348

Qualitative Freiheit

Freiheitsverstindnis des philosophischen Liberalismus zu integrieren. Dies
gelingt durch die Unterscheidung verschiedenster Begriffe von Freiheit (was
ein Gemeinwesen als Freiheiten schitzt und schiitzt) von der Idee qualitativer
Freiheit (dass jene Konkretisierung vorgenommen wird). Weil die Idee qualita-
tiver Freiheit strukturelle Gleichheit mit substantieller Diversitit in den Frei-
heitsbegriffen verbinden kann, vermag der von ihr getragene Liberalismus seine
Einheit im Prinzip bei gleichzeitiger Pluralitit in der Ausformung zu bewahren.

Beides lisst sich vereinbaren, wenn wir beim Nachdenken {iber Freiheit
sauber unterscheiden zwischen einem Beitrag der Philosophen zur Idee der
Freiheit und den durch Diskurs der Biirger entwickelten Begriffen — Konzep-
tionen und Programmen — von Freiheit. Diese Differenzierung ist gerade bei
der Frage nach den praktischen Konsequenzen liberaler Theorie zu beachten.
Es macht einen wichtigen Unterschied, ob Autoren (auf der Ebene der polity)
philosophische Reflexionen zu Verfassungs- und Verfahrensfragen anstellen,
oder ob sie sich auf dem Hintergrund solcher Uberlegungen als Mitbiirger zu
Fragen politischer Programmatik (policy) und Prozesse (politics) duflern. Das
eine erlaubt mehr Gewissheit und Genauigkeit, das andere verlangt eher Kon-
kretheit und Lebensnihe. Ich halte es daher fiir einen entscheidenden Vorzug
meiner Theorie gegeniiber bisherigen Entwiirfen, dass sie diese Differenzie-
rung ermdglicht und verteidigt. So kann vermieden werden, dass politische
Differenzen zu philosophischen Oppositionen fithren und umgekehrt.

Das Haus der Freiheit hat viele Zimmer; die liberale Idee kann verschiede-
nen Liberalismen Heimat bieten. Die unterschiedlichen Typen liberalen Den-
kens, die sich historisch wie kulturell ausgeformt haben, sollten daher nicht
gegeneinander ausgespielt, sondern anhand des sie verbindenden Grundan-
liegens ausgeséhnt werden. Darum will ich an dieser Stelle ganz ausdriicklich
auf die unterschiedlichen Stimmen aufmerksam machen, mit denen ich im
Folgenden spreche. Wihrend ich im Riickblick auf die bisher rekonstruierten
Theorien (Abschnitt 5.1) die wissenschaftlichen Ergebnisse dieser Untersuchung
systematisiere, spreche ich danach weniger als akademischer Philosoph, sondern
vielmehr als Biirger und Weltbiirger. Im Hinblick sowohl auf die gegenwirtigen
Probleme liberalen Denkens in Wirtschaft und Politik (Abschnitt 5.2) als auch
im Ausblick auf noch zu fithrende Diskussionen in kosmopolitischer Hinsicht
(Abschnitt 5.3) fithre ich meine eigenen liberalen Uberzeugungen aus.

Dieser Wechsel aus der bisweilen farblosen Prosa der Philosophie in die
Mundart des bunten Lebens erfolgt, um die praktische Relevanz der voraus-
gegangenen Studien herauszuheben und um zum Mitvollziehen der zuvor
vorgeschlagenen Gedankenfiguren zu ermuntern. Um den akademisch-grau-
en Konstruktionen der Freiheitsphilosophie zu Farbigkeit zu verhelfen, werde
ich meine eigenen wirtschaftsethischen und politischen Stellungnahmen in
den hier angefertigten Theorierahmen einsetzen; nicht, um sie durchzusetzen

14.02.2026, 09:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fazit

oder um politische Reflexe abzurufen, sondern um zu politik- und wirtschafts-
philosophischen Reflexionen einzuladen.

5.1 RUcCKBLICK

Um Freiheit als universale Idee auszuweisen, ist sie kosmopolitisch als tauglich
zu erweisen. Nicht nur bei der Herstellung derjenigen sozialen, wirtschaftli-
chen sowie kologischen und kulturellen Bedingungen, die ihre globale Ver-
wirklichung dauerhaft sichern, sondern auch im Hinblick auf ihre Prozedu-
ralisierung. Die Globalitit der Freiheit verlangt, alle Menschen — nah wie fern
lebende Personen, gegenwirtige wie zukiinftige Generationen — an der Kon-
kretisierung der Freiheitsidee, direkt oder reprisentativ, zu beteiligen: Ohne
Mitbestimmung keine Durchbestimmung, ohne prozedurale Differenzierung
keine substantielle Ausdifferenzierung der Freiheit!

Allein darum schon muss sich der Diskurs iiber Freiheit auf die Werte hin
6ffnen, die Individuen in und aus Freiheit anstreben. Freiheit ist Selbstzweck,
aber nicht alleiniges Ziel menschlichen Lebens. Deswegen widmeten wir uns
in den Kapiteln dieses Buches durchgingig den Fragen: Wie kann Freiheit
durch autonome Bindungen und selbstverfiigte Grenzen an Qualitit gewin-
nen, anstatt blofl an Quantitit zu verlieren? Wie also konnen wir das Schema
einer quantitativen Maximierung versus Minimierung an Optionen verlassen,
um eine Konstruktion der qualitiven Optimierung von Freiheit zu ermoglichen?
Und wie lisst sich sodann das Denken tiber Freiheit von jener Skala befreien,
auf der bisherige Theorien es ewig zwischen den Polen der Selbst- und Fremdbe-
stimmung hin- und herbewegen, ohne doch jemals eine allseitig befriedigende
Einheit aus Selbst- und Mitbestimmung zu erreichen?

Kants Philosophie entwickelte dazu eine Theorie einer sich selbst bestim-
menden Offentlichkeit. In einem politischen Imperativ, der zur éffentlichen
Selbstkritik und Transformation politischer Freiheit aufruft, legt Kant eine
frihe Verteidigung reflexiver Demokratie und prozeduraler Politik vor. Kant
fragt, was die Einzelnen befihigt, am offentlichen Entwicklungsprozess ge-
sellschaftlicher Freiheit aktiv teilzunehmen und eine Politik der Freiheit vo-
ranzubringen. Er gibt seinen Nachfolgern damit die spannende Aufgabe mit,
die unverzichtbaren kulturellen, pidagogischen und 6konomischen Bedin-
gungen zu kliren, welche die Biirger benétigen, um sich an diesem Projekt
freiheitlicher Politik zu beteiligen.

Kant betont, dass Freiheit uns berechtigt und ermichtigt, verschieden zu
sein und dem einheitlichen liberalen Prinzip differente Ausformungen zu ge-
ben. Der Grundgedanke der Autonomie ermuntert unterschiedlichste Lebens-
formen. Kant zielt also auf eine Synthese aus Einheit und Differenz: Einheit
hinsichtlich der Struktur der Freiheit, Differenz hinsichtlich der substantiellen,

14.02.2028, 09:55:47.

349


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

350

Qualitative Freiheit

durch durch das Prinzip der Freiheit zwar evaluierbaren, nicht aber vorzuge-
benden Lebensformen. Mit der Trennung zwischen der Idee der Freiheit und
ihrer prozeduralen Umformung in divergente Begriffe geben wir diese Unter-
scheidung hier wieder. Kant legt damit einen nach wie vor fur interkulturel-
le Fragen hochst relevanten Gedanken vor. Seine Theorie kann erkliren und
rechtfertigen, dass Menschen je nach Kontext variierende Freiheitsverstind-
nisse gewinnen und Freiheit abweichend ausleben. Kant muss daher die Welt
nicht zu Jiingern seiner eigenen Vision gelingenden liberalen Zusammenle-
bens machen, damit die Anliegen seiner Freiheitstheorie sich erfiillen. Das
unterscheidet ihn wohltuend von so manchen seiner intellektuellen Nachfol-
ger.

Fichte wollte Kant freiheitsphilosophisch iiberbieten. Die Philosophie sei
berufen, auch die konkreten Realisierungsformen gelebter Freiheit abzuleiten
und dem Staat zu diktieren, wie er diese zum Wohle wahrer Freiheit — und,
falls erforderlich, auch entgegen der Freiheitsvorstellungen der Biirger — zu
realisieren habe. Fichtes grundsitzlicher Gedanke: Freiheit braucht Voraus-
setzungen. Wer jene will, sollte diese schaffen. Es geht ihm vor allem um die
Rettung der Freiheit vor ihrer Entwertung durch Not und Abhingigkeit. Fich-
te erkennt, dass streng asymmetrische wirtschaftliche Verhiltnisse politische
und kulturelle Freiheit zur Farce machen koénnen und dass der Liberalismus
nicht nur gegeniiber staatlichen Ubergriffen, sondern auch gegeniiber &kono-
mischer Macht auf der Hut sein muss. Auch und gerade wer die konkreten
Folgerungen nicht teilt, die Fichte zog, sollte sich mit dieser Optik eines sozial
engagierten Liberalismus vertraut machen. Denn wer auf dem linken Auge
blind ist, dem fehlt auch fiir die politische Mitte die nétige Tiefenperspektive.

Zugleich sollte uns aufmerken lassen, dass Fichte, unter dem Zeichen der
Freiheit antretend, im Ergebnis zu einem erdriickend engen Staats- und Poli-
tikmodell riet. Wo also liegt der Fehler, der von der stimmigen Einsicht in die
Voraussetzungshaftigkeit aller Freiheit auf die abschiissige Bahn eines linken
Paternalismus fithrt? Als Fichte bis ins Kleinste den Aufbau, die Aufgaben
und Vorgehensweisen eines Musterstaates der Freiheit deduzierte, meinte er,
lediglich die von Kant iibersehenen sozialphilosophischen Folgerungen aus
dessen Ansatz zu ziehen. Darin irrte er. Aus Interesse an einer monolithischen
Freiheitsmetaphysik verabschiedete Fichte Kants Unterscheidung zwischen
Idee und Begriff der Freiheit und verspielte so die Chance, Einheit und Diffe-
renz im Liberalismus zugleich zu beherbergen. Wihrend die Metaphysik bei
Kant der Grund der Freiheit war, gerit sie bei Fichte zu ihrem Abgrund. Indem
Fichte namlich tibersieht, wie man sowohl die strukturelle Allgemeinheit der
Freiheitsidee verteidigen als auch deren konkrete lebensweltliche Ausfithrung
dem Biirgerwillen anheimgeben kann, meint er, zwischen Vernunftfreiheit
und demokratischer Selbstbestimmung wihlen zu miissen — und opfert zu-
letzt die biirgerlichen Freiheiten.

14.02.2026, 09:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fazit

Genau darin sind ihm Karl Marx (1818-1883) und Friedrich Engels (1820-
1895) gefolgt, mit politischen Konsequenzen, die oft vergessen lassen, dass
auch ihre Theorien, dem eigenen Verstindnis nach, Freiheitsphilosophien wa-
ren. Weil sie — mit guten Griinden — jede Theorie ablehnten, die nur der »nega-
tiven« Freiheit das Wort redete, schlugen sie sich — mit weniger guten Griinden
—auf die Seite einer, von ihnen kommunistisch ausgestalteten »positiven« Frei-
heit. Zwar dekliniert, wer heute tiber die sich auf Marx und Engels berufenden
Regime nachdenkt, den sich im - selten authentischen — Anschluss an ihre
Werke legitimierenden Sozialismus kaum in der Grammatik des Liberalismus
durch. Dennoch lagen im Ringen um die Freiheit aller Biirger die philosophi-
schen Wurzeln der sozialistischen Systeme. Solange wir dies nicht verstehen
und begreifen, was hier konzeptionell schieflief, sind wir nicht dagegen ge-
wappnet, die historisch gemachten Fehler zu wiederholen.

Diese Fehler resultieren letztlich aus einer unterkomplexen Freiheitstheo-
rie, die zwischen dem Prinzip der Freiheit und seinen Einlésungsformen nicht
klar genug unterscheidet. Denn letztlich ist es ja unerheblich, ob man Freiheit
nun von links oder von rechts denkt und sie kommunistisch oder kommunitir
mit Bedeutung aufladt. Entscheidend ist vielmehr, ob es beim Schritt tiber Kon-
zeptionen »negativer« Freiheit hinaus schlicht zu Wunschzettelphilosophien
kommt. Nicht zufillig deckt sich ja die Konzeption »positiver« Freiheit zumeist
vollauf mit den gesellschaftlichen Zielen ihrer jeweiligen Autoren, welche so-
dann von aller Kritik immunisiert und zur Staatsaufgabe erklirt, ja verklirt
werden. Erst wenn wir begreifen, dass es sich dabei nicht in erster Linie um ein
autorenspezifisches, sondern um ein systemisches Problem — nimlich um ein
strukturelles Defizit der Begrifflichkeit von »negativer« versus »positiver« Frei-
heit (vgl. hier Abschnitt 1.2) — handelt, kénnen wir es systematisch vermeiden.

Genau bei dieser Differenzierung hilft uns die Theorie von Karl Christian
Friedrich Krause (1781-1832), der sich die Frage vorlegt, mit welchen Verfahren
man am besten der Unterscheidung zwischen Idee und Begriffen politisch ge-
recht wird. Krause liefert insofern auch zu Fichtes Sozialismus die entschei-
dende Kurskorrektur: Zweck und Mittel der Freiheit miissen harmonieren.
Wer Freiheit will, solle sich des Zwangs nur unter klar definierten (qualita-
tiven) Bedingungen und auch dann (quantitativ) nur so wenig wie mdoglich
bedienen. Die Voraussetzungen der Freiheit sind vermittels der Freiheit der
Biirger anstatt gegen dieselbe herzustellen. Die Philosophie habe den Men-
schen nicht einfach liberale Lebenswelten vor die Nase zu setzen. Freiheit soll
Methode der Philosophie sein. Von passiven Objekten der Theorie werden die
Biirger deshalb zu aktiven Partizipateuren im Programm einer sich schrittwei-
se reflexiv selbst bestimmenden Freiheit erhoben. Krause fiihrt also den von
Kant begonnenen Gedanken zu Ende, dass Freiheit ihr eigenes Projekt ist und
begriindet {iberzeugend, warum Freiheit auf gemeinschaftliche Ziele ausgeht,
ohne dass sie ganz und gar in ihnen aufgeht.

14.02.2026, 09:55:47.

351


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

352

Qualitative Freiheit

Krause zufolge kann und sollte Freiheit zugleich Selbstzweck und Mittel
zum Zweck sein. Thr ibergeordneter intrinsischer Wert schlieft ihre unterge-
ordnete instrumentelle Bedeutung ein, nicht aus; ein Gedanke, der heute vor
allem in capability-Theorien wiederkehrt (vgl. Kapitel 4.2): Befihigungen (ca-
pabilities) sollen Verwirklichungen (functionings) ermoglichen, nicht erzwin-
gen. Erstere finden in Letzteren ein Ziel, aber nicht ihren Grund; und jener
Grund ist und bleibt stets die Freiheit der Biirger. Die Menschen sollen nicht in
liberale Verhiltnisse gezwingt werden, sondern sie herbeifiithren. Aus diesem
Freiheitsverstindnis erwachsen die unzihligen faszinierenden Innovationen
des krauseschen Liberalismus (wie zum Beispiel Forderungen nach intergene-
rationeller Gerechtigkeit, Nachhaltigkeitsethik etc.). Wo irgend méglich setzt
Krause auf Partizipation und involviert die Buirger direkt in die sie betreffenden
Entscheidungsprozesse. Wo dies (noch) unméglich ist, etwa in globalen Zu-
sammenhingen, setzt er auf deren indirekte Beteiligung vermittels Repreisen-
tation. Im Zuge einer solchen weltbiirgerlichen Modellierung der politischen
Aufgaben nimmt Krause mit deutlichen Worten Fichtes Nationalismus zuriick
und richtet seinen philosophischen Liberalismus dezidiert kosmopolitisch aus.

Das in dieser auf sich selbst reflektierenden Philosophie der Freiheit be-
schlossene Potential fiir eine Umgestaltung der Lebenswelt wird besonders
deutlich, wenn wir uns auf die Entwicklung des Eigentumsbegriffs von Kant,
Fichte und Krause konzentrieren. Nicht zufillig liefert die Frage nach der Legi-
timation und der Limitation von Privateigentum einen entscheidenden Schliis-
sel zum Verstindnis, welchen Typus liberalen Denkens man jeweils vor sich
hat. Wo Wirtschaftsliberale gerne herausheben, wie Privateigentum die Frei-
heit der Einen ermoglicht, betonen Sozialliberale, wie dies nicht selten die Frei-
heit Anderer verhindert. Wer etwas fiir sich eingrenzt, grenzt andere zumeist
aus. Darum macht es wenig Sinn, Privateigentum per se als freiheitsférderlich
oder freiheitswidrig auszugeben. Weder darf man es libertir zum Inbegrift
noch umgekehrt kommunistisch zur Antipode der Freiheit erheben. Die span-
nende Frage ist vielmehr, wie man die konkurrierenden Anspriiche vermittelt,
welche Menschen an die Dinge dieser Welt stellen.

Kant hatte zur Beantwortung das Recht auf Eigentum in ein klares Ab-
leitungsverhiltnis zum Recht auf Freiheit gebracht. Angeboren, unverlierbar
und unbedingt ist nur das Menschenrecht auf Freiheit. Eigentum hingegen
verhilt sich dazu lediglich als eine von vielen Formen und Voraussetzungen.
Weil also die Freiheit stets hoher steht als das Eigentum, folgt, dass ein abso-
luter Anspruch allein darauf bestehen kann, dass jeder Mensch in geschiitzter
Weise an der Welt teilhaben und sich in ihr verdinglicht realisieren kann; auf
irgendein Eigentum also. Auf bestimmie Eigentiimer zur freien Nutzung haben
Menschen aber stets nur relative Rechte; Rechte also, die mit dem héherrangi-
gen Menschenrecht aller anderen Weltbtirger zur Weltteilhabe ins Verhiltnis
gesetzt werden miissen. Eine Welt, in der einige fast alles und alle fast nichts

14.02.2026, 09:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fazit

besitzen, wire auf dieser Grundlage schwerlich zu rechtfertigen. Fraglich
bleibt indes bei Kant, inwieweit, mit welchen Mitteln und nach welchen Re-
geln die politischen Gemeinschaften die existierenden Eigentumsverhiltnisse
korrigieren diirfen.

Fichte meinte diesbeziiglich, allein der Staat kénne sowohl das allgemeine
Institut des Privateigentums als auch besondere Privatvermogen rechtlich eta-
blieren wie legitimieren. Damit wird das Privateigentum indes ganz und gar
Verfiigungsmasse politischen Handelns. Da aber die Staatsgemeinschaft bei
Fichte nicht auf die konkreten Individuen sieht, sondern sie als Rechtssubjekte
nur in ihrer Eigenschaft als Personen iiberhaupt achtet, erlaubt er wenig Raum
fur besitzrechtliche Unterschiede. Wo nicht diese und jene konkreten Men-
schen, sondern nur abstrakte Personen betrachtet werden, gleicht natiirlich ein
Individuum véllig dem anderen. Bei gleichen Rechtsgriinden auf Eigentum
miissen dann auch die Eigentumsverhiltnisse einander weitgehend gleichen,
so Fichte. Wo der besitzindividualistische Liberalismus des 19. Jahrhunderts
die Freiheit der Armen stets am Zaun der Reichen enden lief3, machte es Fichte
genau umgekehrt: bei ihm verhindert das Freiheitsrecht der Armen allen pri-
vaten Reichtum. Wahrend also der Manchesterliberalismus im Privateigentum
den Schutzwall der Freiheit sieht, erkennt Fichte ihn im Gemeineigentum. Wo
jene das Soziale allenfalls als Substitut und Rettungsnetz des Privaten gelten
lassen, definiert Fichte das Private ganz und gar als Ableitung und Unterfall
des Allgemeinen.

Zwischen diesen Extremen sucht Krause die mafivolle Mitte. Statt aufs
quantitative Maximieren individueller oder aber kollektiver Optionen kommt
es ihm auf das qualitative Optimieren konkreter Lebenschancen an — fiir jeg-
liche und alle. Im Anschluss an Kant will Krause jedem Menschen durch
Eigentum und Nutzungsrechte Zuginge zur Freiheit ebnen. Thm ist aber auch
klar, dass die Menschen und ihre Lebenswelten unterschiedlich sind: Um
in wiirdiger Freiheit zu leben, sind Menschen mit Behinderungen beispiels-
weise auf Hilfsleistungen angewiesen. Also darf man nicht alle Weltbiirger
uiber einen einzigen quantitativen Kamm scheren, sondern hat die qualitative
Differenz der Lebensverhiltnisse zu beachten. Zudem soll nicht eine einzige
philosophische Doktrin, sondern die prozedurale Freiheit aller das Mittel zu
freiheitsdienlichen Lebensverhiltnissen sein. Also sind politische Verfahren
zu ersinnen und zu rechtfertigen, mit denen durch gesetzliche Normen und
solidarisches Handeln allen Menschen zu einer dinglich vermittelten Frei-
heit verholfen wird. — Wirklich allen Menschen? Ja, weil das Recht auf Eigen-
tum aus dem Freiheitsrecht aller Personen folgt, obliegt, streng genommen,
seine Regulierung der Menschheit insgesamt. Die jeweilig weitreichendste,
sanktionsmichtige politische Ordnung kann daher nur vorlidufige, nicht letzt-
gultige Umverteilungsentscheidungen treffen. Dies bliebe einer Weltrechtsge-
meinschaft vorbehalten, die aber ihrerseits wiederum im Blick auf die Rechte

14.02.2026, 09:55:47.

353


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

354

Qualitative Freiheit

zukiinftiger Generationen zu handeln habe. Mit diesem Argument erreicht
Krause zweierlei: Man darf heute schon in lokalen, nationalen und regionalen
Gemeinwesen im Namen der Freiheit aller Beteiligten gestrige Verhiltnisse
korrigieren, ohne damit einer morgigen Uberbietung im Namen aller Betrof-
fenen den Weg zu verstellen.

So testen die Freiheitsphilosophien von Kant, Fichte und Krause die Chan-
cen und Risiken metaphysischer Liberalismen aus, die einen auf alle Personen
schlechthin sich erstreckenden Raum der Fragen und Anliegen umgreifen.
Angesichts unserer weithin globalisierten Welt wird zusehends klar, dass jene
Globalitit metaphysischer Konstrukte eine willkommene Chance fiir gegen-
wirtiges Philosophieren bedeutet. Metaphysisches Philosophieren leitet zum
Ubersteigen enger zeitlicher und rdumlicher Horizonte an und kann dem
Denken ein geistiges Auge fiir Aspekte 6ffnen, die unseren leiblichen Augen
oft verborgen bleiben. Nicht der Nationalismus, sondern der Kosmopolitismus
ist die »default option« der Freiheitsmetaphysik.

Zugleich birgt jede Metaphysik Risiken. Der von Fichte erhobene Allein-
vertretungsanspruch fiir die praktische Umsetzung von Freiheit markiert, wie
schnell bisweilen die Inklusivitit einer metaphysischen Idee zur Exklusivitdit
eines bestimmten Lebens- und Politikstils umschligt. Metaphysik kann dazu
missbraucht werden, alternative Perspektiven abzuwerten und ein experimen-
tierendes Denken abzuwehren — im vermeintlichen Besitz letzter spekulativer
Wahrheiten. Und weil Denker wie Fichte und Hegel auch mit jenem doktrini-
ren Zug ihres Denkens wirkméichtig wurden, wollten spiter — als die histori-
schen und soziologischen Beschrinkungen jener Perspektiven weithin offenbar
geworden waren — viele Philosophen mit der Metaphysik endgiiltig brechen.

Jener ab 1870 immer schirfer werdenden Kritik fielen allerdings zu Un-
recht auch offene Metaphysikentwiirfe, wie der Krauses, zum Opfer. Ubersehen
wurde so der genuin liberale Beitrag, den ein iiber alles Vorfindliche hinaus-
greifendes metaphysisches Denken leisten kann. Krause zeigte bereits auf, was
erst viel spiter Denker wie Popper und Dewey erneut betonten: Metaphysische
Ideen und falsifikationsoffenes Denken beziehungsweise philosophische Spe-
kulation und pragmatisches Handeln kénnen durchaus Hand in Hand gehen
—und so der Freiheit aller dienen. Statt unsere Konzeptionen im Riickgriff auf
bestimmte spekulative Voraussetzungen festzulegen, kann es diese im Vor-
griff auf noch unbestimmte Entwicklungen zur Verinderung freisetzen. Statt
begriffliche und praktische Experimente im Namen einer hoheren Realitit
zu untersagen, hat es dieselben vielmehr im Interesse einer immer verbesse-
rungsfihigen Wirklichkeit stets einzufordern.

Vor allem an deutschen Universititen setzten sich aber seinerzeit nicht
jene offenen, dynamischen Entwiirfe durch, sondern eher geschlossene, statische
Gedankensysteme. In der Abgrenzung von jenen erprobte die Philosophie seit
Ende des 19. Jahrhundert vor allem drei Alternativen. Erstens eine zwar pro-

14.02.2026, 09:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fazit

nounciert metaphyische, aber nicht mehr in Systemform gegossene Philoso-
phie (wie etwa bei Nietzsche und Kierkegaard). Zweitens ein radikaler — aber
genau darin ebenfalls metaphysischer — Materialismus (von Feuerbach, Marx
und Lenin etwa). Und drittens formallogische, analytische und empirische
Methoden. Insbesondere letztere gaben seit der Wende ins 20. Jahrhundert
immer stirker den Ton an. Das blieb fiir die Freiheitstheorie nicht konsequen-
zenlos. Im Zuge dieser theoriegeschichtlichen Entwicklung wurde die so of-
fensichtlich sozial und kulturell geprigte Idee der Freiheit zusehends traktiert
als numerisch messbares sowie algorithmisch maximierbares Ding. Das geis-
tige Wesen der Freiheit schrumpfte zur Sache kérperlicher Bewegungsfreiheit.
Humanistische Reflexionen tiber die Idealitit von Freiheit wurden durch die
mechanistischen Modelle des Materialismus ersetzt. Um dieses neue Paradig-
ma im Freiheitsdenken besser zu verstehen und die immanenten Probleme
seiner quantitativen Methodik aufzulésen, haben wir uns mit zwei Denkern
befasst, denen genau dieser selbstgewihlte methodologische Leitfaden zum
programmatischen Fallstrick wurde.

Friedrich August von Hayek (1889-1992) personifiziert ein zentrales Anlie-
gen quantitativer Freiheitsphilosophie: Der Staat soll ein Maximum individu-
eller Freiheit durch ein Minimum an Staatlichkeit etablieren. Weil keiner die
Bestimmung der anderen erraten kann, miissen teleologische Generalpline
unterbleiben. Darum fordert Hayek eine stets hinzu lernende Politik, die auf
sozialen Evolutionismus, dezentrale Informationsfliisse, subsididre Entschei-
dungsverfahren, foderale Strukturen und eigenverantwortliches Handeln in
weitestgehender Privatautonomie setzt: Institutionen diirfen nicht verabsolu-
tiert werden, sondern miissen stets tiberbietbar und verbesserungsfihig blei-
ben. Man soll sich nicht der Illusion hingeben, die Menschen und ihr Verhalten
jemals ein fur alle Mal vorhersagen zu kénnen. Dies gilt auch von der und fiir
die Wirtschaft. Hayek fordert eine demiitige Wirtschaftstheorie und eine be-
scheidene Wirtschaftspolitik. Die erstere soll den Wahn aufgeben, das seinem
Wesen nach freie Wirtschaften in mathematisch-naturgesetzlichen Formeln
aufzuzeichnen; die zweite sich der Illusion entschlagen, die Wirtschaftsfrei-
heit durch perfekte Pline vorzuzeichnen.

Hayek vertritt, dass es gleichermaflen Ausdruck unserer sittlichen Bestim-
mung ist, wie auch in unserem wohlverstandenen Eigeninteresse liegt, mit den
Mitteln von Recht und Politik eine Ordnung des freien 6konomischen Wett-
bewerbs und des freien sozialen Miteinanders zu errichten und zu schiitzen.
Zwang soll Menschen nur in vorhersehbarer Weise widerfahren: wenn sie vor-
satzlich oder fahrlissig gegen die vom Rechtsstaat erlassenen Koordinations-
regeln des Zusammenlebens verstofen, nicht aber, um ihnen ein bestimmtes
Wohlverhalten abzupressen. Gleichwohl ist Freiheit fiir Hayek immer auch ein
seiner sittlichen Nutzung zugewendetes Prinzip. Sie ist daher —anders als viele
Libertire meinen — nicht nur gegeniiber Theorien zu verteidigen, die mit viel

14.02.2026, 09:55:47.

355


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

356

Qualitative Freiheit

Solidarititspathos die Basis individueller Selbstzweckhaftigkeit und Sponta-
neitit aufzuheben ansetzen. Sie muss auch gegen Ansitze in Schutz genom-
men werden, die den Wert der Freiheit rein instrumentell im Interesse einer
Funktionalitit fiir egoistisch-materielle Belange missverstehen.

Hayek ist also, seinem Selbstverstindnis nach, nicht nur der Anwalt der
Freiheit der Reichen. In Hayeks Rechtsphilosophie manifestiert sich ein Be-
griff von Freiheit, der auf die Befihigung aller Personen zum Rechtsgebrauch
und zur selbstbestimmten Partizipation an der Politik abstellt. Dies spiegelt
sich auch in der Wirtschaftsphilosophie Hayeks, wo dafiir argumentiert wird,
seitens des Staats die sozialen Voraussetzungen fiir das selbstindige Wirtschaften
aller Biirger zu schaffen. Beide Forderungen gehen jedoch tiber den Ideen-
gehalt negativer Freiheit und iiber ein rein quantitativ-nutzentheoretisches
Kalkiil hinaus. Wo es ihm nétig oder wiinschbar erscheint, reduziert Hayek
die Freiheit der einen, um die Freiheit der anderen zu optimieren. Das aber
widerspricht seinen minimalistischen Grundannahmen. Hintergriindig fiih-
ren also bei Hayek qualitative Leitideen (insbesondere solche der Philosophie
Immanuel Kants) die Regie iiber eine vordergriindige Dramaturgie blof quan-
titativer Freiheitsmaximierung. Entgegen der noch immer vorherrschenden
neoliberalen Lesart von Hayeks Theorie — gegen den sie zwar nicht ginzlich,
wohl aber doch in weiten Teilen in Schutz zu nehmen ist — leistet diese also
weniger eine besonders schliissige Konstruktion eines quantitativen Freiheits-
begriffs als vielmehr (vgl. Abschnitt 3.1.2) einen schénen, wenngleich eher un-
freiwilligen Beitrag zu dessen Dekonstruktion.

John Rawls (1921-2002) steht ebenfalls in einem spannungsreichen Ver-
hiltnis zu Immanuel Kant. Er will Kants Freiheitslehre zwar in etlichen As-
pekten inhaltlich, nicht aber methodisch beerben. Um metaphysische Argu-
mente zu vermeiden, versucht er, die von ihm qualitativ erstrebten Grenzen
privater Freiheitlichkeit durch quantitativ ausgerichtete Nutzenkalkiile zu legi-
timieren. Jedoch wurde Rawls von seinen Kritikern bald nachgewiesen, dass er
in seiner Theory of Justice noch ausgiebigen Gebrauch von einer Reihe unein-
gestandener metaphysischer Annahmen machte. Darum legte er es in seinem
Spitwerk darauf an, eine ganz und gar metaphysikfreie Begriindung fiir die
liberale Gesellschaftsordnung vorzulegen. Dies verlangte, auf jegliche substan-
tielle Vorgaben tiber die Natur und Bestimmung des Menschen zu verzichten.
Zugleich aber wollte Rawls im Ergebnis nicht die von ihm anvisierte tolerante,
offene Gesellschaft gefihrden. Deshalb versuchte er, die Gestaltungsfreiheit
der den Gesellschaftsvertrag verabredenden Individuen durch bestimmte Ver-
fahrensvorschriften zu gingeln. Er hegte bei der Aushandlung der politischen
Rahmenbedingungen die rationale Tauschlogik der Biirger vorab so ein, dass
sich nur sittlich akzeptable Ergebnisse als formal zulissige Verhandlungsre-
sultate erweisen konnten.

14.02.2026, 09:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fazit

Dieser Trick, inhaltliche Qualifizierungen iiber prozedurale Rahmenvor-
gaben einzuschmuggeln, ist natiirlich schon an und fiir sich fragwiirdig. Er
funktioniert tiberdies nur, solange die Vertragsparteien miteinander in stin-
digen Ruckwirkungsverhiltnissen stehen. Als kluger Maximierer des eigenen
Nutzens lisst man sich auf faire Verhandlungsbedingungen nur dann ein,
wenn man solcher Bedingungen gelegentlich auch selbst bedarf. Alles hingt
also von einer ungefihren Symmetrie der Nutz- und Drohpotentiale zwischen
den Tauschenden ab. Strikt asymmetrisch situierte Subjekte — etwa: zukiinf-
tige Generationen oder schwerstbehinderte Menschen — kommen trotz ver-
schiedenster Ansitze und Versuche von Rawls bei solchen Absprachen nicht
iiberzeugend zum Zug; ihre Interessen lassen sich mithin ungestraft vernach-
lissigen. Das aber widerspricht dem eigentlich universal-liberalen Grundan-
liegen von Rawls.

Rawls untergribt die Geltungskraft seines eigenen Political Liberalism im
Versuch, sich aller gehaltvollen, selbst aller freiheitsphilosophischen Funda-
mente zu entledigen. Innerhalb bereits liberal verfasster Gesellschaften will
Rawls fundamentalistischen Stimmen das politische Gehor verweigern; an-
gesichts fundamentalistischer Regime vertritt er umgekehrt eine Politik der
Nicht-Einmischung. Das erzeugt im Ergebnis ein explosives Gemisch aus ethi-
schem Relativismus (aufsenpolitisch) und dogmatischem Liberalismus (innen-
politisch). Was zeigt: Quantitativ-zweckrationale Freiheit findet bei Rawls ihr
notwendiges Maf8 nicht in und aus sich selbst, sondern allenfalls durch impli-
zite qualitative Vorgaben, die sie aus ihrer eigenen Logik heraus weder explizie-
ren noch affirmieren kann.

So oszillieren die Theorien von Rawls und Hayek zwischen Annahme und
Ablehnung der Liberalismuskritik hin und her. Darin spiegeln sie ein Merk-
mal des quantitativ ausgerichteten Liberalismus insgesamt. Der quantitative
Ansatz kann — auf sich allein gestellt — nicht funktionieren und treibt stets
tiber sich selbst hinaus auf qualitative Konzeptionen hin. Letztere werden in
Theorien quantitativer Freiheit meistens entweder als (prozedurale) Seiten-
begrenzungen (wie bei Rawls) eingefiihrt oder als (materiale) Ausnahmen (wie
bei Hayek). Dies zeigt: Die Antwort auf die Herausforderung der Kritik kann
nicht quantitativ — auf der Schiene von alles, etwas oder nichts — gefunden wer-
den. Ein Liberalismus, der keine Kritik anerkennt, ist dogmatisch; einer, der
jede gelten ldsst, relativiert sich selbst; und ein Liberalismus, der ohne erkenn-
bare Richtwerte mal so und mal so verfihrt, je nach Gutdiinken der jeweiligen
Autoren, bleibt theoretisch unklar und praktisch unwirksam.

Aus diesen Beobachtungen ziehen wir die Konsequenz: Die Theorie quan-
titativer Freiheit ist unselbstindig; sie bedarf der qualitativen Ergdnzung wie
Fundierung. Was im Einzelnen die Freiheit fordert oder hindert, kann nicht al-
lein aus den Vektoren einer auf physisch-quantitative Aspekte reduzierten Ge-
dankenwelt abgeleitet werden. Es ist stets aufs Neue vor dem Hintergund unse-

14.02.2026, 09:55:47.

357


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

358

Qualitative Freiheit

rer momentanen Daseinsdeutung zu verhandeln. Hermeneutik und Heuristik
gehen dabei Hand in Hand. Je nachdem wie wir unsere Lebenswelt deuten,
sehen oder iibersehen wir bestimmte Lebenschancen, verstehen wir gewisse
Bindungen als freiheitsdienliche Ligaturen' oder als Fesseln der Freiheit. Jene
Deutung des Lebens wird natiirlich von Person zu Person, von Ort zu Ort und
von Zeit zu Zeit verschieden ausfallen; und dies markiert den angemessenen
Ort fiir Metaphysik im Liberalismus.

Falsche Furcht vor der Metaphysik und ihren Methoden (etwa von Intro-
spektion und Intuition) haben den philosophischen Liberalismus nach und
nach zu einem positivistischen Physikalismus verdorren lassen, in dessen Od-
nis nur das stachelige Gestriipp zugespitzter Willkiirfreiheit (choice) gedeihen
kann. Anstatt aber die inhaltlich-normative Seite der Freiheitsidee in die ver-
meintliche Schmuddelecke von »metaphysical pseudo-questions« zu verban-
nen, muss dieser Aspekt herausgeputzt werden, damit der Liberalismus erneut
glinzen kann.? Statt jedoch (mit Fichte) die Gestaltungsanfrage der Lebenswelt
mit einer einzigen »groflen« Metaphysik ein fiir allemal zu beantworten, soll-
ten wir (mit Krause) eher die Infragestellung suchen, die, bescheidener und
menschlicher, aus den vielen »kleinen« Metaphysiken, d.h. aus verschiedens-
ten Letztbegriindungssystemen, alltiglichem Orientierungswissen, aus spiri-
tuellen wie sikularen Weisheiten hervorgeht. Wenn Biirger angesichts ihrer
Vorstellungen vom guten Leben an die Freiheit bestimmte Anmutungen zur
mit-, um-, und nachweltlichen Verantwortung formulieren, so werden diese
aus qualitativer (anders als aus quantitativer) Perspektive nicht als illiberale
Zumutungen verstanden, sondern vielmehr als Anregungen, das liberale Den-
ken fiir zukiinftige Aufgaben aus- und fortzubilden.

Dies demonstriert der letzte Teil der Untersuchung: Freiheit kann nicht
schlicht mit der schieren Anzahl von Wahlméglichkeiten identifiziert werden.
So wie jeder Einzelne eine kleine Anzahl attraktiver Optionen jederzeit einer
grolen Menge ungeliebter Wahlmoglichkeiten vorzieht, so muss auch die poli-
tische Gemeinschaft Freiheitsoptionen inhaltlich evaluieren. Dies zeigt sich
insbesondere, wenn jene konfligieren, wie etwa die Freiheit von Rauchern und
Nichtrauchern in geschlossenen Riumen. Dafiir bedarf es legitimer Wertmaf-
stibe, die von einer Reflexion auf die Qualitit der Freiheit aus deren quantita-
tiven Radius bestimmen. Recht verstanden resultiert also quantitative Freiheit
aus der Idee qualitativer Freiheit; sie ist ihr dialektisch ein- und unterzuordnen
als ein den Gedankengang fortbestimmendes Moment. Quantitative Freiheit
findet in qualitativer Freiheit ihren Grund; qualitative Freiheit gibt sich in quanti-
tativer Freiheit ihr Majs.

1| Vgl. Ralf Dahrendorf, The Modern Social Conflict: The Politics of Liberty, New
Brunswick, New Jersey 2008.
2 | Charles Taylor, What’s wrong with Negative Liberty?, S. 218.

14.02.2026, 09:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fazit

In Kapitel 4.1 wird, stellvertretend fiir 6konomisches und politisches Den-
ken im Lichte qualitativer Freiheit, die Freiheitstheorie von John Kenneth Gal-
braith (1908-2006) rekonstruiert. In seiner Okonomik sucht er den Anschluss
an die Sozialwissenschaften und an eine im Zeichen der Freiheit und Gerech-
tigkeit operierende praktische Philosophie. Indem er im Lichte ihres histori-
schen Wandels die gesellschaftliche Gestaltbarkeit der Wirtschaft offenlegt,
will Galbraith einer an der freiheitlichen Reform ihrer Lebenswelt interessier-
ten Offentlichkeit die konzeptionellen Mittel dazu an die Hand geben: Die Biir-
ger sollen lernen, wirtschaftliche Macht zu identifizieren, um sie modifizieren
zu kénnen. Basierend auf einer Kritik neoklassischer Axiome (homo oeconomi-
cus, perfekter Wettbewerb etc.) und darauf basierender neoliberaler Theorien
von Politik und Wirtschaft (Gleichgewichtspostulate, Markteffizienz, laissez
faire etc.), macht sich Galbraith fiir eine Demokratisierung der Okonomie auf
dem Wege einer reflexiv-selbstkritischen Okonomik stark. Galbraith entkleidet
die Wirtschaftswissenschaften des Gewands wertfreier (Natur-)Wissenschaft,
das die implizite Normativitit der Okonomik iiberdeckt. Er verficht dagegen
die Offenlegung der sowohl Okonomie wie Okonomik leitenden Wertvorstel-
lungen. Nur so konnen wir die wirtschaftlichen Institutionen und Ordnungs-
parameter in Freiheit mitbestimmen.

Wer angesichts des Verhiltnisses von Individuum und Staat auf die frei-
heitssichernde Rolle des Rechts dringe, miisse auch das Potential von Betrie-
ben, Banken und Boérsen beachten, die Freiheit der Weltbiirger zu mehren
oder zu mindern. Galbraith zeigt auf, welche gewaltige Rolle wirtschaftlichen
Unternehmen bei der Gestaltung von Meinung, Macht und Markt zufillt.
Damit unsere Freiheit nicht auf ihre kommerziellen Aspekte reduziert wird,
strengt Galbraith eine Debatte iiber die qualitativen Dimensionen von Freiheit
(Lebensqualitit etc.) an und fordert eine Demokratisierung der Wirtschafts-
politik ein. Galbraith will so die einseitig auf Maximierung des Materiellen
ausgerichteten Tendenzen der Wirtschaft durch gesellschaftliche Gegenkrifte
(countervailing powers) austarieren. Diese sollen im Dienste der Freiheit aller
ein Leben jenseits wirtschaftlicher cost-benefit Analysen erméglichen und die
Prasenz 6ffentlicher Giiter stirken.

Amartya Sen (* 1933) nihert sich der nimlichen Frage nach der Qualitit
von Freiheit anders: von einer Reflexion auf die Grundvermégen (capabilities)
der Einzelnen her. Weil es Sen nicht um abstrakte Freiriume, sondern um
konkrete Freiheiten, d.h. um jene comprehensive outcomes zu tun ist, die aus
unseren wirtschaftlichen wie politischen Einrichtungen fiir das Leben der Biir-
ger folgen, spricht er sich fiir ein Konzept von substantive freedom aus. Dieses
zielt darauf ab, die vereinseitigten Aspekte anderer Freiheitstheorien in sich zu
vereinen und im Brennpunkt individueller Lebenschancen zu biindeln. Sen
konzipiert daher politische Autonomie so, dass sie die Wahl wirtschaftlicher
Ziele und Erfolgskriterien mit formell-prozeduralen Anforderungen von Libe-

14.02.2026, 09:55:47.

359


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

360

Qualitative Freiheit

ralitit harmonisiert. Formale und materiale Dimensionen der Freiheit sollen
nicht gegeneinander ausgespielt, sondern ausbalanciert werden. Denn an der
freiheitlichen Debatte um die vorzugswiirdigen Qualititen der politisch zu for-
dernden Freiheiten kommt keine Gesellschaft vorbei, so Sen. Eine wahrhafte
Liberalisierung unserer Lebenswelt setzt eine prozedurale Emanzipierung der
Wirtschaft und der die Wirtschaftspolitik materiell leitenden Zwecke voraus.
Quantitativ maximiert kann schliefflich nur werden, was der Qualitit nach de-
finiert ist. Jene Definition aber soll demokratisch nach qualitativen Mafistiben,
nicht technokratisch nach quantitativen Mafigaben erfolgen.

Somit bestitigen die qualitativen Freiheitstheorien von Galbraith und Sen
eine bereits aus unseren Studien zur Metaphysik der Freiheit (Kapitel 2) ver-
traute Einsicht. Freiheit wird zwar um ihrer selbst willen gesucht, kann sich aber
nicht selbst gentigen; sie muss frei sein, um sich zu binden, und sie muss sich bin-
den, um wahrhaft frei zu bleiben.® Was vielleicht paradox klingt, ist es nicht. Die
Spannung beider Aussagen 16st sich auf, wie gezeigt, in der Unterscheidung
zwischen Idee und Begriff qualitativer Freiheit. Was die Idee der qualitativen
Freiheit als Selbstzweck schiitzt, schdtzt man im Lichte konkreter Freiheitsbe-
griffe um der Ziele willen, die man (nur) in Freiheit erreicht. Wem es etwa
gelingt, mit Schiller zu reden, »eines Freundes Freund zu sein«,* der wird in
jener Freundschaft weniger die abstrakte Manifestation seiner Freiheit suchen,
als vielmehr das konkrete Wohl dieses Freundes und dieser Freundschaft. Wo
Freundschaft gelingt, stirkt sie die Freunde auch individuell, indem sie ih-
nen zu neuen, tieferen und stirkeren Beziehungen verhilft: Sie bekriftigt die
Autonomie der Einzelnen im Verhiltnis jeweils zu sich, zu einander, zur Welt.
Gelingende Freundschaft kann jedoch nicht erzwungen werden, sie ist nur
als freiwillige Bindung denkbar. Was Freiheit und Freundschaft fiir uns leis-
ten kénnen, erfahren wir nur, wenn wir sie an sich zu schitzen wissen. Der
instrumentelle Wert von Freiheit kann von ihrer intrinsischen Wiirde nicht
abgelost werden.

Dass Freiheit tiberhaupt inhaltlich bestimmt werden muss (sprich: die all-
gemeine Idee qualitativer Freiheit), entscheidet noch nicht, was im Namen die-
ser Idee gefordert und geférdert werden soll (sprich: der besondere jeweilige
Begriff von Freiheit). Da die Theorie der qualitativen Freiheit zwischen ihrer
einheitlichen Leitvorstellung und deren vielfiltigen Einldsungsformen differen-

3 | Dies ist einin der katholischen Sozialtheologie seit Thomas von Aquin oft durchde-
klinierter Gedanke: Die Abhéngigkeit und die Abkiinftigkeit der auswé&hlenden Willkiir-
freiheit von der sittlichen Willensfreiheit beziehungsweise der »freedom of indifference«
von der »freedom for excellence«; dazu siehe n&her: Leo XIll, Human Liberty, Encyclical
Letter, New York 1941 und Servais Pinckaers, The Sources of Christian Ethics, Washing-
ton, D.C. 1995.

4 | Schiller, Werke, I, S. 133 (Ode an die Freude).

14.02.2026, 09:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fazit

ziert, kann sie verschiedenste Freiheitsbegriffe (negative, positive, substan-
tielle, emanzipative, republikanische, prozedurale etc.) integrieren. Der Idee
qualitativer Freiheit schwebt also kein »one size fits all«-Modell substantiell-
liberaler Lebensverhiltnisse vor. Im Vergleich: Wihrend quantitative Ansitze
alle Menschen zur Optionenmaximierung antreiben, rit die Idee der quali-
tativen Freiheit zu Offenheit und Diversitit. Sie erlaubt es etwa, eine durch
Mannigfaltigkeit bestimmte Optionenvielfalt einer moglicherweise nur zah-
lenmiRig imposanten Optionenmenge vorzuziehen. Qualitative Uberlegun-
gen miissen daher der quantitativen Vermessung individueller und sozialer
Freiheitsrdume vorausgehen und diese anleiten. So kann qualitative Freiheit
quantitative Belange implementieren und dimensionieren.

Ein qualitativer Liberalismus erstrebt eine Vielfalt der Lebenschancen. Ge-
rade weil aber Vielfalt — anders als Vielzahl — schon an sich ein qualitativer
Begriff ist, kommt man nicht um die Frage »Welche Freiheit?« herum. Auch
Libertire stellen sich diese Frage, glauben jedoch, dass allein ihre Antwort
selig macht. In solchem Dogmatismus liegt indes ein zentrales Problem des
gegenwirtigen Liberalismus. Man streitet gegeneinander iiber die Freiheit, nicht
miteinander fiir sie; mit dem Ergebnis, dass verschiedene Gruppen, die sich
selbst allesamt als Freunde der Freiheit feiern, einander als Feinde der Freiheit
verfemen. Hier schafft die Idee der qualitativen Freiheit Abhilfe, indem sie
Uniformitit meidet und uns ermuntert, je nach Situation und Kontext unter-
schiedliche Konzeptionen auszuprobieren. Denn das generelle Postulat der
Idee der qualitativen Freiheit, dass tiber die Qualitit von Freiheit debattiert wer-
den miisse, lisst verschiedene Plidoyers zu, welche Freiheiten im gegebenen
religiosen, kulturellen und geographischen Kontext jeweils anzustreben sind.

Qualitativ gedacht kann sich die Idee der Freiheit so kritisch wie konstruk-
tiv auf ihre Umwelten beziehen. Die Idee der qualitativen Freiheit ist relational
gedacht. Somit stellt im qualitativ ausgerichteten Liberalismus die Kontextua-
lisierung von Freiheiten keine Ausnahme zur Regel dar, sondern einen Aus-
druck ihres Prinzips. Zum Beispiel erstreckt sich, um ein Beispiel von Martha
Nussbaum aufzugreifen, in Deutschland das Grundrecht auf Meinungsdufle-
rungsfreiheit nicht auf die »Ausschwitz-Liige«. Umgekehrt aber wird, ange-
sichts der Verfolgung von sogenannter »Entarteter Kunst« in den 1930er und
1940er Jahren, das Grundrecht auf Kunstfreiheit schrankenlos gewihrt. Vor
dem Hintergrund der Erfahrungen Deutschlands mit dem Dritten Reich ist
beides verstindlich; und ebenso auch, dass andere freiheitliche Gemeinwesen
hier andere Schwerpunkte setzen.’

5 | Vgl. Claus Dierksmeier, »Die Wiirde der Kunst - Uberlegungen zu Schutzbereich und
Schranken eines schrankenlosen Grundrechtse, in: Juristenzeitung (JZ), 18, No. 55
(2000): 883-889.

14.02.2026, 09:55:47.

361


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

362

Qualitative Freiheit

Folglich ist der politische Streit um die Bedeutung von Freiheit sowie um
konkrete Freiheiten nicht zu beklagen, sondern zu begriifRen. Er mediatisiert
und meliorisiert die Geltungsanspriiche aller gesellschaftlichen Krifte. Proze-
dural umgesetzt konstitutiert und konstruiert sich politische Freiheit hiertiber
selbst. Am Streit um die beste Konzeption der Freiheit sowie ihre angemesse-
nen Ziele zerbricht das Gemeinwesen nicht; aus ihm wird es immer wieder
aufs Neue kommunikativ erzeugt.® Somit kann liberales Denken im Streit tiber
unterschiedliche Freiheitsvorstellungen viel gewinnen. Statt stets einen An-
griff auf liberale Positionen zu wittern, ermutigt die Theorie qualitativer Frei-
heit dazu auch in wertkonservativen, kologischen oder sozialen Forderungen
mogliche Bemithungen um die Nachhaltigkeit freiheitlicher Lebensverhiltnis-
se zu erkennen. So mancher politische Mittelweg wird dann nicht linger als
illiberaler Abweg erscheinen, sondern als gerade Route einer auf ihre natiir-
lichen und gesellschaftlichen Voraussetzungen reflektierenden Freiheit.

Darum auch sollte von der Freiheitstheorie nicht nur auf den Staat und die
Parteien geschaut werden, wo es um die Konkretisierung der Freiheit geht.
Ohne zivilgesellschaftliches Vordenken und erprobendes Handeln — sei es
im kooperativen Agieren der Biirgerschaft, durch wettbewerbliche Innovation
seitens der Wirtschaft oder im Zuge der Wahrheitssuche der Wissenschaft —
fehlen der Politik die nétigen Erfahrungen und Anschauungen, um ihre Ziele
mit Augenmaf zu verfolgen. Was die Gesellschaft nicht kennt, wird die Politik
nicht kénnen.

Natiirlich kann nicht jeder Freiheitsbegriff legitim die Idee qualitativer
Freiheit konkretisieren. Gegen totalitire Definitionen muss sich jeder Libera-
lismus wehren. Aber wie? Mit welchen Verfahren soll der Schritt von der Idee
zu den Begriffen qualitativer Freiheit vollzogen werden? Klarerweise muss jene
Prozeduralisierung ihrerseits im Lichte der Idee qualitativer Freiheit erfolgen;
Philosophen sprechen diesbeziiglich gerne von einer Iteration der Idee in ihrer
Anwendung: Die Idee der Freiheit verlangt nach freiheitlichen Verfahren zur
Konkretisierung ihrer selbst. Nur Verfahren, die offen sind fiir die Partizipa-
tion aller, um deren Freiheit es geht, werden diesem Anspruch gerecht. Dass
Freiheit qualitativ gedacht wird, legt zwar nicht fest, was jeweils als qualitative
Freiheit zu gelten hat, zeigt aber schon auf, wie eine Gesellschaft dies (nicht)
ermitteln sollte. Entscheidungsverfahren, welche Einzelne und Gruppen dis-
kriminieren und verhindern, dass Minderheiten heute so geschiitzt werden,
dass sie morgen zwanglos zu Mehrheiten werden kénnen, sind im Lichte der
Idee der qualitativen Freiheit unzulissig.

Die Idee der qualitativen Freiheit hat strukturell in allen ihren Konkreti-
sierungen identifizierbar zu bleiben. Dafiir eignet sich — im Riickblick auf die

6 | Vgl. Volker Gerhardt (Hg.), Der Begriff der Politik: Bedingungen und Griinde politischen
Handelns, Stuttgart 1990.

14.02.2026, 09:55:47.



https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fazit

politische Fassung des kategorischen Imperativs Kants (vgl. Abschnitt 2.1.4)
sowie auf Krauses Entwurf eines partizipativen Liberalismus (vgl. Abschnitt
2.3.4) — als Testverfahren der gedankliche Rollentausch: Wer etwa seine Be-
wegungsfreiheit durch die Unterdriickung anderer ausiiben will, untergrabt
die von ihm in Anspruch genommene Freiheit. Wer seine Freiheit so umsetzt,
dass, falls die Rollen getauscht wiirden, ihm keine Freiheit bliebe, widerspricht
sich und untergribt so die Geltungskraft seines eigenen Freiheitsverlangens.
Nur ein solcher Freiheitsbegriff kann daher als Ubersetzung der Idee qualita-
tiver Freiheit gelten, der seine kritische Universalisierung und Selbstanwen-
dung iibersteht.” Die menschliche Selbstbestimmung, Grund und Ziel der
Idee der qualitativen Freiheit, gerit allen konkreten Begriffen qualitativer Frei-
heit zum MaR.

Freiheit meint also immer auch die Freiheit der anders Lebenden. Ein Ge-
brauch von Freiheit, der schwer umkehrbare Pfadabhingigkeiten schafft, steht
unter einer weit hheren Begriindungslast als einer, dessen Wirkung leichthin
reversibel ist. Okonomisch haben wir schon lange anerkannt: Wer ein tempo-
rares Monopol dazu nutzt, dass andere auf Dauer keinen Marktzugang gewin-
nen kénnen, gebraucht seine Freiheit unzuldssigerweise zur Verhinderung der
Freiheit anderer. Gilt dasselbe auch Skologisch? Wer etwa um wirtschaftlicher
Zwecke willen das Wattenmeer ruiniert, schliefft damit nicht nur gegenwirtig
unzihlige andere freiheitliche Nutzungen desselben Lebensraums aus, son-
dern auch zukiinftig. Diirfen solche Handlungen gleichgesetzt werden mit
Aktionen, welche die Freiheiten anderer begiinstigen oder gar erst ermogli-
chen? Sicherlich nicht.

Da also der qualitativen Freiheit in ihrer Riickbindung an das auf alle Per-
sonen zielende Recht auf Selbstbestimmung klare Kriterien als Parameter
ihrer Konkretisierung zu Gebote stehen, ist keine kontextuelle Verwasserung
der liberalen Grundanliegen zu befiirchten. So kann qualitative Freiheit trenn-
scharf unterscheiden zwischen sinnvoller Kritik am gegenwirtigen Liberalis-
mus und dem unkritischen Ausverkauf liberaler Grundwerte an sich wan-
delnde Moden und Geschmaicker. Qualitative Freiheit liefert daher eben jenen
liberalen Gundrechtsschutz, den viele bei Konzeptionen quantitativer Freiheit
suchen; allerdings ohne die im Theoriedickicht des quantitativen Denkens ver-
borgenen Altlasten.

Natiirlich ist kein Kraut dagegen gewachsen, dass trotzdem einige im Na-
men der Idee qualitativer Freiheit illiberale Vorhaben verfechten. Dennoch
hilft es nichts, sich zur Vermeidung dessen mit einem minimalistisch-quanti-
tativen Freiheitsbegriff einzumauern. Wer glaubt, einen Freund am besten vor

7 | Zur Genalogie dieser Gedanken aus dem Geiste der »Goldenen Regel« und im Hin-
blick auf ein die Menschen aller Regionen verbindendes Weltethos vgl. Martin Baus-
chke, Die Goldene Regel: Staunen - Verstehen - Handeln, Berlin 2010.

14.02.2026, 09:55:47.

363


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

364

Qualitative Freiheit

Angriffen zu bewahren, indem er ihn lebendig begribt, irrt genauso fatal wie
die Diskussionsverweigerer auf Seiten negativer und quantitativer Freiheits-
konzeptionen. Freiheit braucht Luft zum Atmen. Wer ihr diese Luft durch all-
zu enge negativ-libertire oder quantitativ-liberale Einschniirungen abschnei-
det, wird die Kraft der Freiheit schwichen, nicht stirken. Wer von vorneherein
eine Debatte {iber die qualitativen Ziele und Voraussetzungen von Freiheit ver-
weigert, erstickt den liberalen Geist und verwehrt, dass dieser sich im Forum
offentlicher Auseinandersetzungen bewihrt. Der umgekehrte Weg verspricht
mehr Aussicht auf Erfolg: die Offnung der Idee der Freiheit auf die konkreten
Ziele und Néte der Menschen hin. Freiheit will ja nicht nur verteidigt, son-
dern auch erobert werden. Optionen autonomen Lebens miissen nicht nur
geschiitzt, sondern vielfach erst geschaffen und immer wieder neu errungen
werden. Unterlassungen kénnen daher genauso wie Taten unsere Lebenschan-
cen reduzieren. Nicht nur zum Abbau von Gefahren benétigen Menschen die
politische Gemeinschaft; auch zum Aufbau freier Lebensformen. Wir sollten
uns daher den Liberalismus nicht als Atlas denken, der iiber das Abstiitzen
der ewig selben Last miirrisch wird, sondern als gliicklichen Sysiphus, dem
der immer neue Aufstieg zur Freiheit als das beste aller Ziele, als der schénste
aller Wege erscheint.

Welche politischen Prozeduren im Einzelnen fiir welche gesellschaftlichen
und politischen Aufgaben taugen, sollte nicht von Metaphysikern vom Kathe-
der herab beantwortet werden. Als Zielvorgabe einer im Namen der Freiheit
vertretenen Politik darf aber gelten, dass sie populdr, jedoch nicht populis-
tisch gerate. Sie strebt nach so viel Biirgerbeteiligung wie méglich und lebt
mit so viel Staat wie nétig. Das ins Werk zu setzen, ist eine politische, keine
philosophische Aufgabe: verschiedenste Instanzenwege, biirgergesellschaft-
liche Deliberation, direkte Demokratie, 6ffentliche Dialoge, Planungszellen,
Biirgerforen, Befragungen, Mediationsverfahren etc. kommen hierfir in
Frage.® Hier besteht momentan noch viel Handlungsbedarf und eine groRe
Forschungsliicke — gerade mit Blick auf die zunehmende Globalisierung und
Virtualisierung unserer Lebenswelt und die sich daraus ergebenden Probleme
angemessener Mitbestimmung. Denn stets miissen sich die Formen der Frei-
heitspolitik der Zeit anpassen. Technische und zivilisatorische Innovationen
verdndern natiirlich die Erfahrung von Freiheit und damit auch die Anforde-
rungen an ihren politischen Gebrauch.® Wenn man Demokratie als »Selbst-

8 | Vgl. Raban D. Fuhrmann, Der Biirger der Biirgergesellschaft: »Birgergutachten« auf-
grund von fiinf »Biirgergutachtenzellen« nach dem Verfahren »Planungszelle«, Berlin
1999.

9 | Vgl. Jirgen Howaldt und Michael Schwarz, »Soziale Innovation« im Fokus: Skizze
eines gesellschaftstheoretisch inspirierten Forschungskonzepts, Bielefeld 2010.

14.02.2026, 09:55:47.



https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fazit

bestimmung der Menschheit« versteht,' dann gilt: Wo die gesellschaftlichen
Anliegen die Kompetenzen nationalen Rechts tiberfordern, dort hat man auch
jenseits des staatlichen Denkgeriists nach Antworten zu suchen. Zufolge der
zunehmenden Verflissigung hergebrachter Verantwortungsraster kann Poli-
tik sich heute nicht linger auf staatliche All- und Alleinzustindigkeit in festen
geographischen Riumen verlassen.!

Eine von Kant (Publizitit) via Krause (Partizipation) zu Sen (Prozedurali-
tit) verlaufende Gedankenlinie stellt klar heraus: Fiir eine zeitgerechte Um-
setzung der Freiheitsidee ben6tigen wir eine Demokratiepolitik, die tiberall dort
partizipative und/oder reprisentative Verfahren bereitstellt, wo das Leben uns
ein gemeinsames Entscheiden und Handeln abfordert; zunehmend fernab des
durch Parteipolitik vermessenen parlamentarischen Raumes; unterhalb und
oberhalb sowie auflerhalb der Entscheidungsgremien nationaler Gemeinwe-
sen sowie immer 6fter auch in digitalen Lebenswelten."

Die Idee qualitativer Freiheit wehrt sich daher nicht gegen jede Fremd-
und Mitbestimmung. Wo indes die Abwehrfunktion der qualitativen Freiheit
zum Einsatz kommt, dort tritt sie mit voller Schirfe auf den Plan. Das richtige
und wichtige Anliegen negativer Freiheitstheorien, den Individuen bestimmte
Schutzraume zur Erfahrung und Erprobung ihrer eigenen Autonomie zuzu-
sichern, findet im Rahmen qualitativer Freiheitsphilosophie unverbriichlichen
Schutz. Aber qualitativ ausgerichtetes Freiheitsdenken erstreckt sich auch —
und das ist ein wichtiger Vorteil — auf asymmetrische Beziehungen.” Wie wir
vor allem von Karl Christian Friedrich Krause (Kapitel 2.3) und Amartya Sen
(Kapitel 4.2.) gelernt haben: Nicht vertragstheoretisch bedingte Wechselseitig-
keit, sondern moralphilosophisch unbedingte Allseitigkeit ist entscheidend.
Auch Menschen gegeniiber, von denen wir nichts zurtickerhalten (konnen),
schulden wir Gewidhr und Schutz ihrer Freiheitsrechte. So verpflichtet uns
qualitative Freiheit auf eine zeitliche (intergenerationale) sowie raumliche
(globale) Ausweitung der Verantwortungsbeziige der Freiheit sowie auf deren
interne Differenzierung: Forderungen nach einem moralisch, sozial und tko-

10 | »Demokratie arbeitet an der der Selbstbestimmung der Menschheit, und erst wenn
diese wirklich ist, ist jene wahr. Politische Beteiligung wird dann mit Selbstbestimmung
identisch sein.« (Jiirgen Habermas, Uber den Begriff der politischen Beteiligung,
Neuwied am Rhein 1961, S. 15)

11 | Vgl. Xavier de Souza Briggs, Democracy as Problem Solving: Civic Capacity in
Communities across the Globe, Cambridge, Massachusetts 2008, S. 13.

12 | Vgl. Hildegard Hamm-Bricher, Und dennoch...: Nachdenken lber Zeitgeschichte,
Erinnern fiir die Zukunft, Miinchen 2011, S. 106f.

13 | Hierinist m.E. vollauf Brian Barry (Theories of Justice: A Treatise on Social Justice,
Berkeley 1989, S. 163) zu folgen: Gerechtigkeit muss gerade unter Asymmetriebedin-
gungen sich bewéhren; rein symmetrische Gerechtigkeit ist keine.

14.02.2026, 09:55:47.

365


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

366

Qualitative Freiheit

logisch nachhaltigen Wirtschaften werden von der Warte qualitativer Freiheit
unverkrampft respektiert: als theoriekonformes Engagement zugunsten der
freiheitlichen Lebenschancen gegenwirtiger sowie zukiinftiger Generationen.

Aber wird mit dieser Ausweitung der Verantwortungsbeziige die Freiheits-
idee nicht verunklart oder tiberlastet? Von quantitativer Warte aus, d.h. unter
der Zielvorgabe, ein Maximum an privaten Optionen zu erreichen, mag das so
erscheinen. Die Theorie qualitativer Freiheit jedoch flirtet erst gar nicht mit
der Fiktion unbegrenzter Freirdume. Sie hinterfragt individuelle Freiziigigkeit
stets darauf, inwiefern sie der Freiheit aller zutriglich ist." Belastungen und
Grenzen, die diesem Zweck dienen, sind daher nicht (wie in quantitativer Lo-
gik) als ungeliebte, obschon unumgingliche Freiheitsbeschrinkungen anzu-
sehen. Sie sollten (in qualitativer Denkungsart) vielmehr als Formen allseitiger
Freiheitserméglichung bejaht werden: als Akte, durch die sich Freiheit selbst
verpflichtet und einschrinkt. Qualitativer Liberalismus begreift Verantwor-
tungsforderungen nicht per se als negative Begrenzungen, sondern erwigt, in-
wiefern es sich dabei um positive Bestimmungen der Freiheit handeln konnte.
Oft werden ja die jeweils aufgegebenen Optionen durch die so allein erst zu
gewinnenden Lebenschancen — bisweilen auch quantitativ, jedenfalls aber qua-
litativ — aufgewogen. Das gilt vor allem im Hinblick auf die heute mehr denn je
gefihrdete Nachhaltigkeit freier Lebensverhiltnisse.

Die qualitative Sichtweise erlaubt den intellektuellen wie institutionellen
Bruch mit Stereotypen. Viel zu lange schon haben die Schemata des quanti-
tativen Denkens die liberale Vorstellungskraft ausgedérrt und auf lebensferne
bipolare Spektren (Freiheit versus Zwang; Individuum versus Staat, privat ver-
sus offentlich etc.) festgelegt. Deren theoretische Diirftigkeit und praktisches
Ungentigen liegen auf der Hand. Politik findet ja fast vollstindig jenseits die-
ser Antipoden statt. Am liebsten enthilt sie sich allem physischen Zwang, um
ihre Ziele zu erreichen; allein schon, um nicht kurzfristig Zustimmung und
dariiber langfristig ihr Mandat zu verlieren. Die Politik ist gut beraten, sich
einer feingestimmten Klaviatur verschiedenster Formen von Anerkennung
und Ermunterung zu bedienen, damit die Biirger gerne tun, was im allgemei-
nen Interesse liegt. Erfolgreiche gesellschaftliche Mitwirkung bei politischen
Vorhaben verdankt sich nur sehr selten Zwangsdrohungen. Eher erfolgt sie
aufgrund der hohen Binde- und Motivationswirkung attraktiver Konzepte und
Symbole. Entsprechend sollte der politische Liberalismus sich an der Suche
nach stimulationsreichen Formen der Mitbestimmung und gesellschaftlichen

14 | Vgl. Glenn E. Tinder, Liberty: Rethinking an Imperiled Ideal, Grand Rapids, Michigan
2007.

14.02.2026, 09:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fazit

Koordination beteiligen. Hierin liegt meines Erachtens eine riesige Aufgabe
fiir eine zukiinftige liberale Philosophie der Weltbiirgergesellschaft.”®

Die Mittel liberaler Politik sollen — so sahen wir vor allem bei Krause und
Sen —ihren Zielen entsprechen, damit Freiheit, wo irgend méglich, durch Frei-
heit erreicht werde. Substantielle und prozedurale Freiheit gehéren also unver-
briichlich zusammen. Jede Gesellschaft muss nicht nur selber dariiber befin-
den, welchen Rechtsschutz, welche Lebenschancen, welche Unterstiitzung sie
ihren Biirgern gewihren will. Auch muss sie autonom die Verfahren fiir solche
Entscheidungen festlegen. Die Theorie qualitativer Freiheit fragt daher nicht,
wie weite Stréme bisheriger Wirtschafts- und Politiktheorie, technokratisch:
»Wer hat Recht?«, sondern demokratisch: »Wer hat das Recht zu entscheiden?«
und damit natiirlich auch: »Wer hat das Recht zu irren?«.

So fithrt der Auftrag der Idee qualitativer Freiheit, die Anliegen der indi-
viduellen wie der gesellschaftlichen Freiheiten so miteinander zu vermitteln,
dass alle in Freiheit leben konnen, auf den Demokratiebegriff — und qualifiziert
ihn sogleich. Schon Kant holte die Demokratie vom Thron eines Selbstzwecks
und wies ihr einen funktionalen Rang zu: als Mittel zum Zweck des autono-
men Lebens aller Weltbiirger. Demokratie gewinnt ihre Souverdnitit daher vor
allem aus ihren Aufgaben. Sie soll Verfahren liefern, mit denen aus Betroffe-
nen Beteiligte werden. Nicht weniger, aber auch nicht mehr hat sie zu leisten
als die gemeinsame Bearbeitung geteilter Probleme auf der Grundlage einer
deliberativen Partizipation und politischen Reprisentation der Freiheit aller.
Die Idee der qualitativen Freiheit verpflichtet uns daher nicht darauf, anderswo
sogleich das parlamentarische System durchzudriicken. Sie dringt aber argu-
mentativ auf eine faire Reprisentation (samt Minderheitenschutz) der Weltbiir-
ger tiberall; nicht zuletzt in ihren jeweiligen nationalen Gemeinwesen.

Dass dafiir parlamentarische Systeme besonders geeignet erscheinen,
iiberzeugt. Es handelt sich hierbei aber um eine Verfahrensfrage auf der Be-
griffsebene, nicht um eine inhaltliche Vorgabe auf der Prinzipienebene. Etliche
Gemeinwesen, die vom angloamerikanischen Politik- und Gesellschaftsmo-
dell abweichen, treten ja keineswegs gegen die Idee der Freiheit an, sondern fiir
Freiheit ein, wenngleich in alternativen Formen. Es kann nicht darum gehen,
in tibereifrigem Freiheitsimperialismus und aus vermeintlich besserem Wis-
sen um das wahre Wesen der Freiheit eine Suppe der »Liberalisierung« zu
kochen, die alle anderen sodann auszul6ffeln haben. Zu paternalistisch-libe-
ralem Gouvernantentum miissen wahre Liberale Distanz wahren. Gegen den
Pauschalliberalismus quantitativer Denkart lisst sich aus der Perspektive qua-
litativer Freiheit prizise erkennen und benennen, dass Divergenz in der Praxis
nicht Differenz im Prinzip bedeuten muss. Im prozeduralen Politikmodell des

15 | Vgl. Christopher Gohl, »Beyond Strategy: Prozedurale Politik«, in: Zeitschrift fiir
Politikberatung, 1, No. 2 (2008): 191-212.

14.02.2028, 09:55:47.

367


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

368

Qualitative Freiheit

qualitativen Liberalismus ist vielmehr vorgesehen, dass die jeweiligen Zivil-
gesellschaften selbst definieren, in welcher Form sie ihre politische Freiheit
praktizieren wollen.

Im qualitativen Liberalismus endet also die amtliche Rede der Philosophie
am Scharnier von Idee zu Begriff. Angesichts konkreter Freiheitsbegriffe spre-
chen Philosophen nur als Biirger: ohne definitive Sicherheiten sowie in stets
tiberstimmbaren Voten. Politische Debatten sind nicht durch philosophische
Lehrformeln zu ersetzen. Wir miissen uns alle an die Auslegung der Idee der
qualitativen Freiheit machen — und das stets aufs Neue. Die akademische Phi-
losophie darf dabei keinen Anspruch auf Sonderwissen erheben; sie dringt
aber auf Mitsprache im gesellschaftlichen Dialog.’® Denn wo es darum geht,
aus der Menge aller politisch legitimen Optionen einige gegeniiber anderen
auszuzeichnen, gibt nicht abstraktes Prinzipienwissen den Ausschlag, son-
dern konkrete Urteilskraft. Die Politik muss, um eine farbige Formulierung
von Gerald Dworkin aufzugreifen, Argumente beniitzen, die nicht nur von
Akademikern, sondern auch von theoretisch ungebildeten, aber praktisch er-
fahrenen »Bauern« (farmers) verstanden werden kénnen."”

Beim politischen Dialog iiber die angemessenen Konturen der gesellschaft-
lich vermittelten Freiheit sprechen nicht nur Liberale und Libertire miteinan-
der; sondern die entsprechenden Argumente werden von allen nur denkbaren
politischen und ideologischen Lagern aus gepriift. Somit wird liberalen An-
liegen eine zusitzliche Begriindungslast aufgenétigt; nimlich auflerhalb ihres
eigenen argumentativen Kanons zu tiberzeugen; und das ist gut so. Auf dem
Forum der Politik findet schlieflich kein herrschaftsfreier Diskurs um hehre
Prinzipien statt, sondern ein interessengeleiteter Streit um profane Praxis.!®
Die Freunde der Freiheit miissen daher ihre Vorhaben den Anhingern ande-
rer Werte und Ideologien schmackhaft machen. Und dies wird nur gelingen,
wenn sie den Leistungsbeitrag freiheitlicher Lebensformen fiir andere (konser-
vative, sozialdemokratische, 6kologische etc.) Wertvorstellungen verdeutlichen
kénnen. (Die von Amartya Sen vorangetriebene Diskussion tiber das Wechsel-
verhiltnis von Freiheit und sozialer Gerechtigkeit gibt dafiir ein instruktives
Beispiel, siehe Kapitel 4.2). Schon von daher kann sich der politische Libe-
ralismus der Frage nach mehr oder weniger sinnvoller Freiheit, héher- oder
minderwertigen, mehr oder weniger niitzlichen Freiheiten nicht verweigern.
Deswegen sollten Liberale dieses Gesprich nicht im Namen quantitativer Frei-
heit verweigern, sondern solche Diskussionen unter dem Banner qualitativer
Freiheit selbst fiithren.

16 | Vgl. Gerhardt, Partizipation. Siehe auch Pettit, Republicanism, S. 57, 59.

17 | Vgl. Dworkin, The Theory and Practice of Autonomy, S. 17.

18 | Vgl. Michael Walzer, Thinking Politically: Essays in Political Theory, New Haven,
Connecticut 2007.

14.02.2026, 09:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fazit

Wie auf der psychologisch-pidagogischen Ebene, so reift und gedeiht auch
in der Politik Freiheit dadurch, dass sie selber Verantwortung tibernimmt und
von auflen verantwortlich gemacht wird. Handlung und Haftung gehéren zu-
sammen — aus liberalen Griinden. Wenn die Gesellschaft beklagt, dass etwa
seitens der Finanzindustrie >Gewinne privatisiert und Verluste sozialisiert«
werden, so miissen Liberale darin ihr eigenes Anliegen wiedererkennen: dass
einzelne Individuen und Institutionen nicht die Chancen ihrer Aktionen inter-
nalisieren, deren Risiken aber externalisieren. An der Qualitit ihres Beitrags
zur universellen Freiheit findet persénliche wie organisationelle Freiheit den
Mafistab ihrer Bewertung — und auch ihrer Begrenzung.

Die Idee der qualitativen Freiheit hat also ganz klar die Férderung beson-
ders wertvoller und nachhaltiger Optionen zum Ziel. Sie wire aber vollig miss-
verstanden, glaubte man, dass darum die individuelle wie kollektive Auswahl
allein auf solche Optionen verengt werden diirfe. Qualitativer Liberalismus
weist daher einerseits die Ansicht des quantitativen Dogmas zuriick, dass der
Philosophie der Freiheit alle Optionen gleichwertig erscheinen miissen. Ande-
rerseits aber verwirft qualitative Freiheit auch den in manchen Metaphysiken
und Religionen gepflegten Glauben, dass Freiheit sich allein in ganz bestimm-
ten, zum Beispiel in besonders sittlichen Praktiken manifestiere. Qualitative
Freiheit will ermdglichen und begiinstigen, dass Personen und Gemeinwesen
sich in verantwortlicher Freiheit um das Gemeinwohl kiimmern; sie will dies
jedoch nicht erzwingen. Freiheit ist zwar auf qualitativ wertvolle Giiter und Ak-
tivititen ausgerichtet, gleichwohl tibersteigt der Wert der Freiheit aber (wie ins-
besondere Kant, Krause und Sen uns lehrten) den Wert der Summe der von ihr
realisierten Projekte.

Qualitativer Liberalismus betrachtet Freiheit daher weder (wie die Theorie
quantitativer Freiheit) als fertiges Sein noch (wie manche metaphysische Dok-
trin und religiése Dogmatik) als festes Sollen. In der Perspektive qualitativer
Freiheit ist und bleibt Freiheit stets ein fliissiges Werden. Freiheit muss sich aus-
probieren, scheitern und von neuem beginnen diirfen. Genauso wie ihr Sein,
so ist auch ihr Sollen der aktiven Gestaltung und Fortbildung immer bediirf-
tig. Freiheit lebt und tiberlebt nur in ihrem Vollzug. Was Freiheit soll, erfihrt
sie aus einer Reflexion auf sich selbst: Was uns als Freiheit gegeben und was
uns fiir sie aufgegeben ist, kann nur in Freiheit identifiziert werden. Der Streit
um die Freiheit und ihr wahres Verstindnis muss deshalb gesellschaftlich ge-
fuhrt werden: im Dialog aller mit allen.

Auf der Grundlage der vorgestellten Ansitze kann als Fazit gezogen wer-
den, dass quantitative und qualitative Freiheit keine gleichartigen, sondern
hierarchisch-dialektische Konzepte darstellen. Obschon Theorien quantitati-
ver Freiheit zumeist qualitative Uberlegungen explizit zuriickweisen, kénnen
sie ohne implizite Anleihe bei diesen nicht funktionieren. Ihre Rekonstruktion
kommt deshalb ihrer Dekonstruktion — d.h. ihrer dialektischen Uberfithrung

14.02.2026, 09:55:47.

369


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

370

Qualitative Freiheit

in die Kategorie der Qualitit — gleich. Umgekehrt ist die Idee qualitativer Frei-
heit von vornherein auf die Integration des Quantitativen ausgerichtet. Qua-
litatives Werten will quantitatives Messen sachgerecht und verhiltnismiRig
zum Einsatz bringen, nicht ersetzen. Qualitative Freiheit eliminiert quantita-
tive Freiheit nicht; wohl aber deren Absolutsetzung. Wihrend das quantitative
Denken alle qualitativen Forderungen negiert und externalisiert, wird umge-
kehrt die quantitative Dimension vom qualitativen Ansatz affirmiert und inte-
griert. Die Idee qualitativer Freiheit erweist sich damit als integrationsfihiger
und genief3t somit kategorialen Vorrang.

5.2 EINBLICK

In den letzten Jahrzehnten hat sich die Liberalismuskritik erheblich vertieft
und verbreitert. Daraus erwichst der praktizierten Liberalitit in offenen Gesell-
schaften eine ernstzunehmende Bedrohung. Aufgrund derselben und wegen
der zugleich fortbestehenden, ja im Zeitalter der Globalitit noch verstirkten
Bedeutung des Freiheitsideals sah ich mich zu dieser Untersuchung veranlasst.
Dabei konnte ich natiirlich nicht auf alle Stromungen der Kritik eingehen —
etwa aus erkenntnistheoretischen Quellen (John Henry Newman, George San-
tayana) sowie aus theologischen (Karl Barth, Carl Schmitt), kommunitaristi-
schen (Charles Taylor, Martin Walzer, Michael Sandel), 6kologischen (Hans
Jonas, Franz Josef Radermacher), kulturphilosophischen (Herbert Marcuse,
Slavoy Zizek, Roger Scruton), postmodernen (Jean Baudrillard, George Batail-
le) und feministischen (Nancy Frase, Susan Moller Okin) Richtungen.”
Angesichts der Breite und Tiefe dieser Kritiken ist zweierlei herauszustel-
len. Erstens, dass diese Kritik hinsichtlich quantitativ ausgerichteter Freiheits-
theorien oft durchaus zutrifft. Es ist wahr: Ein Liberalismus ohne qualitative
Musikalitdt ist fiir viele Melodien der Lebenswelt taub und stampft stumpf
einen banalen Rhythmus aus — zum Schaden nicht zuletzt der Freiheit selbst
und ihrer differenzierten, inneren Harmonien. Zweitens gilt aber auch, dass
jene Kritik weithin an einem qualitativ ausgerichteten Liberalismus vorbeigeht.
Denn dieser widmet sich nicht erst und allein aus taktisch-pragmatischen,
sondern bereits aus strategisch-prinzipiellen Griinden den Anliegen solcher
Kritik. Beides mochte ich nun im Hinblick auf die gingigen Empfehlungen
liberaler Denker fiir Wirtschaft und Politik erdrtern und exemplarisch an den
unterschiedlichen Menschenbildern verdeutlichen, die seitens der jeweiligen
Freiheitstheorien verwendet werden. Dazu ziehe ich im Falle des quantitativen
Denkens das in der Wirtschafts- wie auch der Politik- und Sozialtheorie so

19 | Vgl. hierzu bereits ausfiihrlich: Ronald Beiner, What’s the Matter with Liberalism?,
Berkeley, California; London 1992.

14.02.2026, 09:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fazit

verbreitete homo oeconomicus-Modell heran und betrachte umgekehrt fiir den
qualitativ ausgerichteten Liberalismus die Konzeptionen der conditio humana
und der Menschenwiirde. Beide Ansitze fithren, wie kaum iiberraschen diirf-
te, auf einen grundsitzlich verschiedenen Umgang mit unseren wirtschaft-
lichen und politischen Institutionen hin.

Bereits im Kapitel 4.2 zu Amartya Sen beschiftigten wir uns naher mit
der dem homo oeconomicus-Modell zu Grunde liegenden Grundannahme eines
stets rational nach einem Mehr an Optionen zur individuellen Priferenzerfiil-
lung strebenden Nutzenmaximierers. Noch immer verteidigen Teile der aka-
demischen Okonomik das homo oeconomicus-Theorem. Etwa mit dem Argu-
ment, dass dadurch nicht Realititen beschrieben, sondern Modelle gebildet,
keine Anwendungen eingeleitet, sondern allenfalls vorbereitet wiirden. Gene-
ralisieren, abstrahieren und vereinfachen miisse die Wissenschaft schliefllich
immer. In diesem Sinne liefere das Theorem doch ein hilfreiches Mittel, um
strenge Wissenschaft zu betreiben und gute Vorhersagen zu treffen. Wo also
lige das Problem?

Zusehends wird aber seitens der Sozialpsychologie, der behavioral econo-
mics und der Neuro-Okonomik hinterfragt, ob das Modell {iberhaupt brauchba-
re Vorhersagen liefert.”’ Verhaltensbeobachtungen, Entscheidungstests sowie
zahlreiche anthropologische, psychologische, evolutions- und neuro-skonomi-
sche Studien zeigen iibereinstimmend: Reale Menschen handeln nur selten
dem Modell gemiR.* Sie fithren ihre Unternehmen nach davon abweichenden
Kriterien, erwarten und honorieren modellwidriges Verhalten sowie investie-
ren aufgrund alternativer Zielsetzungen. Tatsichliches 6konomisches Verhal-
ten weist eher die Merkmale von »bounded rationality«,?? »bounded willpo-
wer«? und »bounded self-interest«?* auf. Sozialforscher beschreiben heute die
Menschen nicht als reine Vorteilsrechner, sondern als Personen, die sich um
ihre Mitwelt, Umwelt und Nachwelt sorgen, an moralischem Verhalten starkes
Interesse haben und dafiir, wie fMRI-Scans der Belohnungszentren im Gehirn
hiibsch bunt illustrieren, sogar gerne (!) Opfer bringen.?

20 | Vgl.JenniferArlenund Eric L. Talley, Experimental Law and Economics, Cheltenham,
United Kingdom; Northampton, Massachusetts 2008.

21 | Vgl. Daniel McFadden, »Free Markets and Fettered Consumerse, in: The American
Economic Review, 96, No. 1 (2006): 3-29.

22 | Vgl. Herbert A. Simon, Models of Thought, New Haven, Connecticut 1979.

23 | Vgl. Richard H. Thaler, Quasi Rational Economics, New York 1991; Thomas C.
Schelling, Choice and Consequence, Cambridge, Massachusetts 1984.

24 | Vgl. Christine Jolls, Cass R. Sunstein und Richard Thaler, »A Behavioral Approach
to Law and Economicse, in: Stanford Law Review, 50, No. 5 (1998): 1471-1550.

25 | Vgl. Ernst Fehrund Antonio Rangel, »Neuroeconomic Foundations of Economic Choice—
Recent Advances, in: The Journal of Economic Perspectives, 25, No. 4 (2011): 3-30.

14.02.2026, 09:55:47.

371


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

372

Qualitative Freiheit

Das homo oeconomicus-Modell reduziert menschliches Verhalten also
so weit, dass es die Probe aufs prognostische Exempel nicht mehr besteht.
Gleichwohl ist es noch immer fester Bestandteil der Wirtschaftspidagogik.
Moralisches Verhalten und soziale Emotionen seien keine triftigen Einwin-
de dagegen, heifit es von seinen Befiirwortern: Sie lieflen sich als Ausnahmen
zur Regel des selbstinteressierten Verstandes ansehen und dann leichthin als
modifizierende Variablen mit dem rationalen Selbstinteresse als fortgeltender
Konstante verrechnen. Die Datenlage legt jedoch das genaue Gegenteil nahe:
Grundsitzlich scheint menschliches Verhalten sozial eingebettet und mora-
lisch grundiert; ausnahmsweise jedoch wird auch atomistisch-egoistisch agiert.
(Nebenbei bemerkt: So hatte es auch die vormoderne Wirtschaftsphilosophie
von Platon bis einschlieRlich Adam Smith stets gesehen®).

Egal, sagen einige Apologeten: Weder auf Beschreibung noch auf Prognose
kommt es an! Auch wenn das Modell weder erklirt, was gestern war, noch
vorhersieht, was morgen kommt, kénne es doch anraten, was heute zu tun sei.
Die Logik des Eigennutzes erlaube es, Schlupflécher unserer legalen wie sozia-
len Belohnungs- und Sanktionsinstitutionen zu finden. Aufgrund von Wett-
bewerbsdruck wiirden diese Schlupfloscher zunichst einige, bald aber immer
mehr Personen ausnutzen, bis zuletzt nur noch der Ehrliche der Dumme ist,
der sich das versagt. Zuletzt brechen dann unsere gesellschaftlichen Institu-
tionen aufgrund fortschreitender Unterhéhlung ein. Das homo oeconomicus-
Modell fungiere daher als niitzliche Sonde fiir eben solche Einbruchstellen im
Sozialgefiige und als Frithwarnsystem gegen Systemmissbrauch.?”

Das mag bisweilen klappen. Doch Vorsicht: Dies Erkenntniswerkzeug ver-
hilt sich keineswegs passiv wie eine observierende Sonde, sondern vielmehr
aktiv wie eine aggressive Sdure. Siuren legen im Laborversuch zwar verliss-
lich die jeweils gesuchten anorganischen Strukturen frei, aber nur indem sie
alles sonstige Gewebe wegitzen. Ahnlich zersetzt das homo oeconomicus-Mo-
dell ihm ungleiche Menschenbilder, zum Beispiel in Form ethischer Maf3stibe
und Werte. Schon seit lingerem gibt es zahlreiche alarmierende Befunde, dass
wirtschaftswissenschaftlich ausgebildete Studierende eine geringere Moral-
kompetenz aufweisen als andere.”® Zunichst einmal beurteilen sie die Erfolgs-
chancen fiir moralisches Verhalten geringer und neigen stirker zu materiel-
len und hedonistischen Zielen als Absolventen anderer Ficher. Das wirkt sich
auch in ihrem Verhalten aus. Zum Beispiel erlauben solche Studierenden sich
mehr »free-riding«, sind seltener bereit zu teilen, iibervorteilen andere eher,

26 | Vgl. Hihn und Dierksmeier, Will the Real A. Smith Please Stand Up!

27 | Vgl. Karl Blome-Drees Franz Homann, Wirtschafts- und Unternehmensethik, Géttin-
gen 1992.

28 | Einen exzellenten Uberblick iiber die diesbeziiglichen Studien liefert Juan Elegido,
Business Education and Erosion of Character, 2009.

14.02.2026, 09:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fazit

schummeln mehr bei Tests. Auch zeigt sich bei ihnen spiter im Berufsleben
ofter opportunistisches bis hin zu regelverletzendem Verhalten: Sie tendieren
etwa eher dazu, Sicherheits- und Gesundheitsstandards zu umgehen, Beste-
chungen zu akzeptieren usw. Umgekehrt findet sich bei ihnen eine geringere
Bereitschaft, in 6ffentliche Giiter zu investieren oder sich philanthropisch zu
betitigen.?

Studierende der Wirtschaftswissenschaften weichen also theoretisch in
ihrem Menschenbild und praktisch in ihrem Verhalten von ihren Kommilito-
nen aus anderen Fichern ab. Sind sie zuvor schon der Moral weniger zugeneigt
und schreiben sich deshalb in 6konomische Kurse ein (Selbstselektionseffekt)
oder macht die 6konomische Lehre sie erst der Moral abspenstig (Indoktrina-
tionseffekt)? Die dazu erhobenen empirischen Daten zeigen zwar einen klei-
nen Selbstselektionseffekt auf; zu einem weit gréfleren Mafle aber lassen sich
jene Testergebnisse auf Indoktrination im Studium zuriickfithren.’® Was sagt
uns das? Zum einen, dass das Wirtschaftsstudium praxiswirksam ist; zum
anderen: in einer kaum wiinschenswerten — und auch von den wirtschaftswis-
senschaftlichen Hochschullehrern selbst nicht gewiinschten — Weise:*! Studie-
rende 6konomischer Ficher urteilen skeptischer und verhalten sich zynischer.

29 | Vgl. Gerald Marwell und Ruth E. Ames, »Economists Free Ride, Does Anyone Else?
Experiments on the Provision of Public Goods, IV«, in: Journal of Public Economics, 15,
No. 3 (1981): 295-310; John R. Carter und Michael D. Irons, »Are Economists Different,
and If So, Why?«, in: The Journal of Economic Perspectives, 5, No. 2 (1991): 171-177;
RobertH. Frank, Thomas Gilovich und DennisT. Regan, »Does Studying Economics Inhibit
Cooperation?«, in: The Journal of Economic Perspectives, 7, No. 2 (1993): 159-171;
Charles Bram Cadsby und Elizabeth Maynes, »Choosing between a Socially Efficient and
Free-riding Equilibrium: Nurses Versus Economics and Business Studentse, in: Journal
of Economic Behavior & Organization, 37, No. 2 (1998): 183-192; Bruno S. Frey und
Stephan Meier, »Are Political Economists Selfish and Indoctrinated? Evidence from a
Natural Experiments, in: Economic Inquiry, 41, No. 3 (2003): 448-462; Ariel Rubinstein,
»A Sceptic’s Comment on the Study of Economicss, in: The Economic Journal, 116, No.
510 (2006): C1-C9; Donald L. McCabe, Kenneth D. Butterfield und Linda Klebe Trevifo,
»Academic Dishonesty in Graduate Business Programs: Prevalence, Causes, and
Proposed Action«, in: Academy of Management Learning & Education, 5, No. 3 (2006):
294-305.

30 | Vgl. Neil Gandal et al., »Personal Value Priorities of Economists«, in: Human Re-
lations, 58, No. 10 (2005): 1227-1252; Sumantra Ghoshal, »Bad Management Theories
Are Destroying Good Management Practices«, in: Academy of Management Learning &
Education, (4/2005): 75-91.

31 | Vgl. Dirk C. Moosmayer, Die Intention betriebswirtschaftlicher Hochschullehrer
zur Beeinflussung von Werten: Konzeptionelle Entwicklung und globale empirische
Uberpriifung, Frankfurt a.M. 2013.

14.02.2026, 09:55:47.

373


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

374

Qualitative Freiheit

Mit der kalten Rationalitit des Eigennutzes nicht konform gehende Einstellun-
gen werden von der vorherrschenden Wirtschaftspadagogik also geschwicht.
Die Durchsetzung einer moralisch, sozial und ¢kologisch verantwortlichen
Wirtschaftstheorie und einer auf ihr basierenden humanen Wirtschaftspraxis
wird so erschwert.*

Ein wichtiger Grund dafiir liegt meines Erachtens in der quantitativen Den-
kungsart der homo oeconomicus-Anthropologie. Warum? Zwischen Moralphi-
losophen und Moralpsychologen herrscht Konsens, dass Selbstbilder die Selbst-
wirksamkeit beeinflussen.’® Menschen, die sich frei und imstande glauben,
moralisch zu handeln, gelingt es eher, als denen, die an ihren Gestaltungs-
moglichkeiten zweifeln.** Anders sieht es aus, wo man eben diese Freiheit zu-
folge von Annahmen modelliert, die dem (in seiner extremen Reduziertheit
zwar hochst weltfremden, aber dafiir besonders mathematiktauglichen) homo
oeconomicus-Theorem entstammen; wie etwa in der fiir Managementlehre
nach wie vor tonangebenden principal/agent-theory.®*® Studierende werden so
dazu verfiihrt, auch auflerhalb jener Modellwelten damit zu rechnen, dass sich
Menschen modellgetreu (d.h. opportunistisch) verhalten.’ Wenn man aber im
»Agenten« einen durch und durch eigenniitzigen, allein finanziell motivier-
baren, ansonsten aber unwilligen Vertragspartner des »Prinzipals« erkennt,
was dann? Fithren nicht die von solcher Theorie aus gefolgerten und gefor-
derten Sanktionsmanahmen (im Unternehmen: totale Uberwachung, Kondi-
tionierung, Incentivierung etc. und auflerhalb: strenge Disziplinierung durch
Quartalsberichterstattung gegeniiber den Finanzmirkten) geradewegs in eine
Abwirtsspirale? Verstirken und bewirken sie also das vorausgesetzte oppor-

32 | Vgl. Henry Mintzberg, Managers not MBAs: A Hard Look at the Soft Practice of
Managing and Management Development, San Francisco 2004; Henry Mintzberg, Robert
Simons und Kunal Basu, »Beyond Selfishness«, in: MIT Sloan Management Review, 44,
No. 1 (2002): 67-74; Ghoshal, Bad Management Theories Are Destroying Good Manage-
ment Practices.

33 | Vgl. John Dewey, Democracy and Education: Freedom and Culture, Denver 2009
(Originalausgabe: 1939).

34 | Vgl. Dierksmeier, The Freedom-Responsibility Nexus in Management Philoso-
phy; sowie Michael von Grundherr, »Kompetenz, Selbstwirksamkeitserwartung und die
Rolle von Vorbildern in der Ordnungsethike, in: Zeitschrift fir Wirtschafts- und Un-
ternehmensethik, 15, No. 3 (2014).

35 | Vgl. Michael C. Jensen und William H. Meckling, »Theory of the Firm: Managerial
Behavior, Agency Costs and Ownership Structure, in: Journal of Financial Economics,
3, No. 4 (1976): 305-360.

36 | Vgl. Arne Manzeschke, Veronika Drews-Galle und Marburger Arbeitskreis Theol-
ogische Wirtschafts- und Technikethik, Sei 6konomisch! Prégende Menschenbilder
zwischen Modellbildung und Wirkmé&chtigkeit, Berlin 2010.

14.02.2026, 09:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fazit

tunistische Verhalten in der Praxis?” Genau das zeigt sich empirisch;*® was
ubrigens den Vater der principal/agent-theory, Michael Jensen, dazu bewogen
hat, sich — anders, leider, als das Gros seiner Zunft — von seinem eigenen Mo-
dell zu verabschieden und nun umgekehrt alle seine padagogische Energie auf
Theorien der Integrity und der Authenticity zu richten.®

Auch die Gesellschaft insgesamt nimmt Kollateralschaden, wo immer der
homo oeconomicus als Musterbild 6konomischer Rationalitit angesehen wird
und sich der Geist des Modells in eine Anleitung (oder Entschuldigung) fiir
eigenniitziges Verhalten tibersetzt.** Wenn man nimlich den realen Menschen
mit dem fiktiven homo oeconomicus ersetzt und diesen sich dann in imagi-
nierten perfekten Mirkten — also: unter Ausschluss aller Machtasymmetrien,
Zugangshindernisse und Pfadabhingigkeiten, aber unter Einschluss vollstin-
diger, kostenloser Information — austoben lisst, folgt als Imperativ hochster
Effizienz: Wo jeder fiir sich selbst sorgt, ist fiir alle gesorgt. Im Planspiel des
Skonomischen Geistes mag das angehen; auflerhalb desselben aber produziert
solches Denken traurige Zyniker en masse. Der Ehrliche, aus Angst der Dum-
me zu sein, begeht »priventive Defektion«, wie das in der Sprache der Spiel-
theoretiker heifdt.” Er bricht also, noch bevor es die anderen — eventuell — tun,
mit den Geboten der Anstindigkeit lieber selbst. Damit aber erzeugt er einen
Anlass fiir andere, es ihm nach- und gleichzutun. So schligt die durch zwei-
felhafte Theorie erzeugte Einbildung in eine Praxis um, als deren unzweifel-
hafte Abbildung die Theorie sich dann ausgibt — und verkiindet: Um in der
Welt nicht unterzugehen, miisse man sich eigenniitzig benehmen. Quod erat
demonstrandum?

Jedoch Erfahrung folgt Beobachtung, und diese orientiert sich, bewusst
oder unbewusst, gewollt oder nicht, an theoretischen Modellen. Es gibt keine
Praxis ohne Theorie, weil Wirklichkeit nicht auflerhalb von mentalen Model-
len wahrgenommen wird. Wer im Leben nicht von selbstgemachten Gespins-

37 | Vgl. Chris Argyris, Increasing Leadership Effectiveness, Malabar, Fla. 1984 (Orig-
inalausgabe: 1976).

38 | Zum Einflul der Finanzmérkte auf Entscheidungsprozesse im Unternehmen vgl.
John R. Graham, Campbell R. Harvey und Shiva Rajgopal, »The Economic Implications of
Corporate Financial Reportings, in: Journal of Accounting and Economics, 40, No. 1-3
(2005): 3-73.

39 | Ein besonders eindriicklicher Text hierzu ist das »Working Paper« von Werner
Erhard, Michael C. Jensen, and Kari L. Granger: Creating Leaders: An Ontological Model,
(2010): http://hbswk.hbs.edu/item/6570.html.

40 | Vgl. Wolfgang Amann et al. (Hg.), Business Schools under Fire: Humanistic
Management Education as the Way Forward, Houndmills, Basingstoke, Hampshire 2011.
41 | Vgl. K. Sridhar Moorthy, »Using Game Theory to Model Competition«, in: Journal of
Marketing Research, 22, No. 3 (1985): 262-282.

14.02.2026, 09:55:47.

375


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

376

Qualitative Freiheit

ten gefoppt werden will, muss seinen personlichen Anteil am eigenen Weltbild
und an den Konstruktionen begreifen lernen, von denen er sich im Leben lei-
ten lasst. Das gilt auch und gerade fiir das Wirtschaften. Die bisherige, ganz
aufs quantitative Maximieren fokussierte Wirtschafts- und Sozialanthropolo-
gie sieht aber ihren Gegenstand — das Transaktionsverhalten des Menschen
— durch eine grob verzerrte Linse, die unausgesetzt schiefe Bilder liefert. Wer
dies nicht beriicksichtigt, verwechselt das Spiegelkabinett seiner Projektionen
mit der Welt. Und sofern Menschen sich an verzerrten Modellen ausrichten,
tibersetzen sich die theoretischen Mingel der Modellwelt in praktische De-
fizite im Leben.

Eine falsche, jedoch fiir wahr befundene Theorie verleitet dazu, systema-
tisch an der Realitit vorbei zu handeln. Dazu gehort etwa der weit verbreitete
und handlungswirksame Glaube, man habe Egoismus ganz klar als realisti-
sches Faktum hinzunehmen, miisse Altruismus aber als idealistische Fiktion
ansehen. Doch das ist eine optische Tduschung. Eigen- wie Fremdinteressen
sind beides: Werte genauso wie Fakten; normativ ungleich zu bewerten, em-
pirisch ungleich verteilt; sicherlich. Aber ihre Differenz liegt nicht darin, dass
Eigennutz in der Welt des Seins haust, die per definitionem der Nichstenliebe
verschlossen wire. Man ist keineswegs umso realistischer je eigenniitziger
man denkt und handelt, sondern man fillt solcherart nur ein — bestreitbares
— Werturteil!

Das homo oeconomicus-Modell dhnelt insofern einem falsch eingehakten,
aber durchgehend zugezogenen Reifdverschluss. Voriibergehend suggeriert es
Geschlossenheit, bevor es unter dem Druck realer Verhiltnisse aufplatzt. Zwar
verfolgen wir privaten Nutzen nicht nur in Formen eines moralisch richtigen
Handelns, wohl aber 6fters; und bisweilen sogar zum eigenen Nachteil.”? Das
Gute wird keineswegs — wie von Vertretern des homo oeconomicus-Modells ger-
ne suggeriert® — nur durch seine Vorteile fiir uns, sondern bisweilen auch an
sich angestrebt. Auch und gerade dem muss eine fiir 6konomische und poli-
tische Belange zu operationalisierende Anthropologie Rechnung tragen. An-
sonsten ist sie Ideologie, nicht Wissenschaft; schafft nicht Wissen, sondern
verbreitet Illusionen.

Die konventionelle Okonomik suggeriert so etwa, man kénne beim Mit-
menschen (Kunden, Mitarbeiter, Stakeholder etc.) auf kein Interesse an Moral
setzen oder nur dann, wenn dies einen unmittelbaren finanziellen Vorteil ein-
trigt. Dieser theoretische Ansatz verdeckt wichtige Chancen fiir erfolgreiches

42 | Vgl. Zak, Neuroeconomics; sowie Killingback und Studer, Spatial Ultimatum Games.
43 | Vgl. Gary S. Becker, Economic Theory, New Brunswick, New Jersey 2007 (Original-
ausgabe: 1971); Gary S. Becker, Accounting for Tastes; sowie Gary S. Becker, Human
Capital: ATheoretical and Empirical Analysis, with Special Reference to Education, Chi-
cago 1993 (Originalausgabe: 1964).

14.02.2026, 09:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fazit

Handeln jenseits eigenniitziger Kalkiile. Das ist nicht nur akademisch betriib-
lich, sondern auch wirtschaftlich unprofitabel. Ungesehene Chancen bleiben
ungenutzt. Ein business case, der aufgrund des homo oeconomicus-Modells tiber-
sehen wird, kann auch nicht positiv zu Buche schlagen.** Das gilt namentlich
fur die derzeit vielleicht spannendsten Vertreter innovativen Wirtschaftens:
die Social Entrepreneurs, die sich strategisch von moralischen Werten leiten
lassen,® und ihre Zwillingsbriider in konventionellen Firmen, die Social Intra-
preneurs.*® Beide Gruppen richten ja nicht nur bestimmte Bereiche ihrer Unter-
nehmenspolitik, sondern ihre gesamten Geschiftsmodelle ckologisch, sozial
und/oder moralisch aus — und verdienen damit im doppelten Sinne des Wortes
»gutes Geld< und erhalten deswegen Zugang zu nachhaltigkeitsorientiertem Fi-
nanzkapital.” Was in diesen Innovatoren gelingt, steht im Prinzip allen offen:
Wirklichkeit beweist Moglichkeit. Dass Prinzipien zu Profiten fithren konnen,
dass also Wirtschaften zum Wohle der natiirlichen wie kulturellen Mitwelt
durchaus profitabel sein kann, zeigen daher auch etliche »case studies« von
konventionellen Firmen und zwar von tiberall aus der Welt und aus jeglichen
Industrien wie Wirtschaftssektoren.*®

Deswegen schon sollten moralische Themen von der 6konomischen Theo-
rie aus- und nicht abgewiesen werden, ins Zentrum der Forschung gertickt,
anstatt an den Rand der Lehrpline gedringt werden. Anstatt mit dem homo
oeconomicus-Modell unausgesetzt die Wirklichkeit zu verfehlen, bestiinde eine
tauglichere Alternative darin, die tatsichliche conditio humana oeconomica zu
analysieren. Realismus schafft Relevanz! Wir haben das Wesen des Menschen
von den Welten her zu rekonstruieren, in und mit denen er lebt: Religion, Wis-

44 | Vgl. Dierksmeier, The Freedom-Responsibility Nexus in Management Philosophy.
45 | Vgl. André Habisch, »Gesellschaftliches Unternehmertum - Blinder Fleck wirt-
schafts- und sozialwissenschaftlicher Gemeinwohltheorien«, in: Helga Hackenberg und
Stefan Empter (Hg.), Social Entrepreneurship - Social Business: Fiir die Gesellschaft
unternehmen, Wiesbaden 2011; John Elkington und Pamela Hartigan, The Power of Un-
reasonable People: How Social Entrepreneurs Create Markets that Change the World,
Boston, Massachusetts 2008.

46 | Vgl. Ronald Venn und Nicola Berg, »Building Competitive Advantage through
Social Intrapreneurship«, in: South Asian Journal of Global Business Research, 2, No. 1
(2013): 104-127; Walter Baets und Erna Baets-Oldenboom, Rethinking Growth: Social
Intrapreneurship for Sustainable Performance, Basingstoke 2009; David Grayson,
Heiko Spitzeck et al., Social Intrapreneurism and All That Jazz, Sheffield 2014.

47 | Vgl. Heiko Spitzeck, Michael Pirson und Claus Dierksmeier, Banking with Integrity:
The Winners of the Financial Crisis?, Houndsmills, Basingstoke Hampshire; New York
2011.

48 | Vgl. Ernst von Kimakowitz et al. (Hg.), Humanistic Management in Practice, New
York 2010.

14.02.2026, 09:55:47.

377


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

378

Qualitative Freiheit

senschaft, Kunst, Moral etc.* — Was der Mensch ist, wird sichtbar in dem, was
er schafft und schopft.’® Das moralische Sollen hat sein Sein in unseren Stre-
bungen und spiegelt sich in unseren Sitten, Religionen, Kodizes, Gewohnhei-
ten und Gebriuchen. Daher sieht eine unverkiirzte Lehre vom Menschen auch
auf symbolische Welten. Sie begreift, dass ideelle, spirituelle und metaphysi-
sche Bauten ebenfalls zum Menschsein und zur Behausung seines Daseins
gehoren. Eine langfristig erfolgreiche Firmenstrategie lisst sich folglich am
besten von einem alle menschlichen Antriebskrifte umfassenden und darum
auch ethisch informierten Menschenbild aufbauen.

Okonomische Wertschépfung erwichst nicht zuletzt aus menschlicher
Wertschitzung und moralischer Wertbindung. So selbstverstindlich das in
den Augen etlicher Praktiker klingt, so unselbstverstindlich ist es noch im-
mer fiir viele 6konomisch ge- oder verbildete Akademiker. Denn noch bis vor
wenigen Jahren legte man die haute couture der Wirtschaftsethik ganz und
gar fiir den engen Laufsteg des homo oeconomicus aus. So kam es zu den du-
Rerst schmal zugeschnittenen Korsettagen des Compliance Management und
einer mithsam zwischen Zuckerbrot und Peitsche eingezwingten Corporate
Social Responsibility-Lehre. Dass etliche Unternehmer diese ihnen jegliche Be-
wegungsfreiheit beschneidenden Kostiime nur allzu gerne wieder loswerden
wollen, wer will es ithnen verargen? Dass der praktische Erfolg dieser Program-
me oft ausblieb, wen wundert’s?

Langsam, aber sicher dndert sich das vorherrschende Schnittmuster und
erlaubt den Firmen mehr moralische Bewegungsfreiheit. Die quantitative
Schere im Kopf weicht endlich einer lockereren Fadenfithrung, die das Ein-
weben vom Kunden qualitativ gewilinschter Muster ermoglicht. Die aktuelle
Mode der Unternehmensethik stimmt sich derzeit auf eine prozedurale De-
signgestaltung ein, welche eher dem Muster qualitativer Freiheit entspricht.

Kunden und die Offentlichkeit erwarten zunehmend von der Wirtschaft
ein Verhalten, das zu einem race to the top fithren kann;* vor allem, wenn dabei
NGOs (non-governmental organizations) als kompetente intermediire Sachwal-
ter mitwirken.’? In den vergangenen Jahren wurde durch sektor-spezifische
Programme (wie der Kimberly Process in der Diamantenbranche oder EITI in
der Abbauwirtschaft), durch industrieiibergreifend operierende Institutionen

49 | Vgl. Ernst Cassirer, The Philosophy of Symbolic Forms, New Haven 1953; Donald
Phillip Verene, The Origins of the Philosophy of Symbolic Forms: Kant, Hegel, and
Cassirer, Evanston, Ill. 2011.

50 | Vgl. Helmuth Plessner, Conditio humana, Frankfurt a.M. 1983.

51 | Vgl. Sebastiaan Princen, »Trading up in the Transatlantic Relationship«, in: Journal
of Public Policy, 24, No. 1 (2004): 127-144.

52 | Vgl. Shaomin Li et al., »Corporate social responsibility in emerging marketse, in:
Management International Review, 50, No. 5 (2010): 635-654.

14.02.2026, 09:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fazit

(zum Beispiel Transparency International und den WWF) sowie durch univer-
sal ausgerichtete Institutionen (UN Global Compact) mit den Mitteln weicher
Sanktionen (organisierte Offentlichkeit, Reputationsschiden, Kooperations-
verweigerung) trotz mangelnder rechtlicher Sanktionen auf globaler Ebene
viel erreicht.’® Ahnliche Steuerungswirkungen entfalten ethisch ausgerichtete
Finanzspritzen seitens sowohl privater Geldgeber (vom Socially Responsibly In-
vesting Uiber das Impact Investing hin zur Venture Philanthropy) als auch natio-
naler wie internationaler 6ffentlicher Institutionen (wie etwa der Government
Pension Fund of Norway und die Weltbank).

An zahlreichen auf soziale, moralische sowie 6kologische Nachhaltigkeit
setzenden Firmen lisst sich gut ablesen, dass Unternehmen zusehends mit
differenzierteren Erfolgskriterien arbeiten. Immer 6fter wird Erfolg bereits im
Sinne einer auf die Harmonisierung sozialer, ckologischer und finanzieller
Interessen (people, planet, profit) ausgerichteten triple bottom line definiert.>*
Auch gibt Anlass zur Hoffnung, dass in Managerkreisen Begriffe wie »net-
work governance« und »stakeholder management«* hoffihiger werden. Das
ist qualitative Freiheit in Anwendung: Mitregieren lisst ihr Netzwerk nur eine
Firma, die genau darin keinen Freiheitsverlust, sondern einen Freiheitsgewinn
versteht. Und ein Stakeholder-Dialogue lisst sich nur produktiv fithren, wenn
man nicht stets schon zu wissen glaubt, worauf die Anliegen des Gegeniibers
hinauslaufen. Im Gegensatz zum fiktiven homo oeconomicus kann man rea-
le Mitmenschen nicht algorithmisieren. Man hat mit ihnen in einen offenen
Dialog zu treten und seine Stakeholder, sollen sie sich nicht als Opfer einer

53 | So hat beispielsweise in den letzten Jahren das Wirken von Transparency Interna-
tional die internationale Dominanz von Bestechung als eines akzeptablen Mittels der
Geschéftsanbahnung gebrochen. Basierend auf mustergiltiger Datenrecherche bietet
Transparency International verlaBlich Aufklarung iiber nationale Korruptionsniveaus
an. Diese Information wird sowohl von 6ffentlichen wie privaten Geldgebern fiir Inve-
stitionsentscheidungen genutzt und schafft so Anreize zur 6konomischen Redlichkeit.
Vgl. Michel van Hulten (Hg.), Transparency International, Leiden 2009. Zur Arbeit des
Global Compact siehe Klaus M. Leisinger, Aron Cramer und Faris Natour, »Making Sense
of the United Nations Global Compact Human Rights Principles«, in: Andreas Rasche
und Georg Kell (Hg.), The United Nations Global Compact: Achievements, Trends and
Challenges, Cambridge; New York 2010.

54 | Vgl. Klaus M. Leisinger, »Capitalism with a Human Face«, in: Journal of Corporate
Citizenship, No. 28 (2007): 113-132.

55 | Vgl. R. Edward Freeman, »The Stakeholder Approach Revisited«, in: Zeitschrift fiir
Wirtschafts- und Unternehmensethik, 5, No. 3 (2004): 228-241.

14.02.2026, 09:55:47.

379


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

380

Qualitative Freiheit

PR-Kampagne vorkommen, wo moglich auch an der strategischen Unterneh-
mensausrichtung zu beteiligen.>

Ich breche diese wirtschaftsethische Modenschau hier ab: Die Geschifts-
modelle von Social Entrepreneurs und Social Intrapreneurs zeigen jedenfalls klar
auf, dass Theorien irren, die, orientiert an den Primissen des homo oeconomi-
cus-Modells und quantitativer Freiheit, ethisches Wirtschaften fiir unrentabel
ausgeben. In der Praxis muss ein Unternehmen keinesfalls wihlen zwischen
der Pest eines relativistischen »anything goes« und der Cholera einer Verhand-
lungslogik, die nur auf Eigennutzmaximierung abstellt. Beide Zuginge erlau-
ben ja, bestenfalls, kooperative Untergleichgewichte und fiithren, schlimms-
tenfalls, zur Erosion der sozialen, kulturellen wie natiirlichen Grundlagen der
wirtschaftlichen Kollaboration. Darum ist schon seit jeher die Verbindung von
Ethik und Erfolg das tagtigliche Brot vieler, insbesondere mittelstindischer
Firmen sowie Familienunternehmer und keineswegs nur eine Sache des Soci-
al Business-Sektors. Geschiftsmodelle, die Gewissen mit Gewinn ausschnen,
gibt es zuhauf; in der Real- wie in der Finanzdkonomie.” Deren Gelingen zu
erkliren und aufzuzeigen, warum es bisweilen sogar konventionellen business
models tiberlegen ist, also zu unterrichten, warum und wie »anstindig wirt-
schaften«®® funktioniert, das sollte zum Ziel der Wirtschaftspidagogik werden.

Einzulosen vermag diese Vorgabe allerdings erst eine Managementtheorie,
die den realen Menschen zum Zentrum der 6konomischen Lehre erhebt. Die
Okonomik muss endlich den moralischen Potentialen innerhalb der Theorie
denselben Status einrdumen, den sie in der Praxis haben, da sie handlungs-
und preiswirksam sind. Moral senkt Konflikt- und Transaktionskosten, verhilft
Firmen zu freiwilliger, unvergoltener Unterstiitzung seitens ihrer Stakeholder
und inspiriert Unternehmen zu strategischer Innovation. Die wirtschaftswis-
senschaftliche Ausbildung darf nicht linger die tatsichlichen Frei- und Spiel-
riume des Managements unsichtbar machen, welche eine strategisch ausge-
richtete Corporate (Social) Responsibility ermoglichen. Man kann schliellich
nicht gestalten, was man nicht sieht. Erst wenn die Idee der Freiheit die Grund-
lage der Okonomik ausmacht, wird Verantwortung als natiirliches Korrelat
6konomischen Handelns verstindlich, anstatt als listiger »side constraint«
desselben zu erscheinen.” Wir diirfen daher nicht linger Generationen von
Okonomen ausbilden, die iiber das stete Anblicken theoretischer Fiktionen

56 | Vgl. Jon Burchell und Joanne Cook, »Stakeholder Dialogue and Organisational
Learning: Changing Relationships between Companies and NGOs«, in: Business Ethics: A
European Review, 17, No. 1 (2008): 35-46.

57 | Vgl. Heiko Spitzeck, Michael Pirson und Claus Dierksmeier, Banking with Integrity.
58 | Vgl. Hans Kiing, Ansténdig wirtschaften. Warum Okonomie Moral braucht, Miinchen
2010.

59 | Vgl. Dierksmeier und Pirson, Modern Corporation.

14.02.2026, 09:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fazit

ihre Augen fiir die praktisch nétigen Einblicke in die Realitit moralisch, so-
zial und nachhaltigen Wirtschaftens verderben.®® In den wirtschaftswissen-
schaftlichen Curricula muss umgestellt werden von der Modellierung toter,
mechanistischer Produktionsfaktoren auf das Grundprinzip iiberhaupt allen
Wirtschaftens: das lebendige, freie menschliche Handeln. Statt mechanisti-
scher Okonomik brauchen wir humanistic management.*'

Was auf der betriebswirtschaftlichen Ebene recht ist, sollte auch auf der
volkswirtschaftlichen billig sein. Zwar mag flir einen homo oeconomicus eine
quantitative Steigerung des Bruttoinlandsprodukts das rationale Ziel aller
Wirtschaftspolitik darstellen, fiir Menschen aus Fleisch und Blut ist es das
noch lange nicht. Sie kénnen und miissen qualitativ abwigen, ob ihnen mehr
und mehr Produktion und Konsum tatsichlich zu einem freieren und wiirdi-
geren Leben verhelfen.®? Darum ist es zu begriiflen, dass man nunmehr in der
makrodkonomischen Debatte zusehends von eindimensional-quantitativen
Standards wie dem Bruttoinlandprodukt abriickt und sich anhand einer Fiille
von alternativen Parametern zu orientieren sucht.®® Die bislang tonangebende,
quantitative Konzeption 6konomischer Freiheit (namentlich der Chicago School
of Economics) weicht allmihlich einer qualitativ an den sozialen, moralischen

60 | Vgl. Dierksmeier, The Freedom-Responsibility Nexus in Management Philosophy.
61 | Zur Geschichte und Theorie von »humanistic management« sowie zu einschlagigen
Publikationen zum Thema siehe http://humanisticmanagement.org/.

62 | Vgl. Doménec Melé und Claus Dierksmeier (Hg.), Human Development in Business:
Values and Humanistic Management in the Encyclical Caritas in Veritate, New York
2012.

63 | Hier eine kleine Auswahl solcher MaRstdbe (samt der sie administrierenden Insti-
tutionen in Klammern): Human Development Index (The United Nations Develop-ment
Programme), The Global Gender Gap Report (The World Economic Forum), The Index of
Social Health (Fordham University), American Human Development Report (The Social
Science Research Council), The Calvert-Henderson Quality of Life Index; Child Develop-
ment Index (Save the Children), The Child and Youth Wealth-Being Report (The Foun-
dation for Child Development), State of the World Population Report (United Nation’s
Population Fund) System of National Accounts (The United Nations), The Civic Health
Index (The National Council on Citizenship), Commission on the Measurement of Econo-
mic Performance and Social Progress Counting on Care Work (University of Massachus-
etts), The Gender Equity and Quality of Life Report (The Center for Partnership Studies),
Genuine Progress Indicator (Redefining Progress), Levy Institute Measure of Economic
Well-Being (Bard College), Missing Dimensions of Poverty Data (Oxford Poverty and
Human Development Initiative), National Accounts of Well-being (The New Economics
Foundation), Organisation for Economic Co-operation and Development Index of Sta-
tistical Variables Real Wealth Indicators (The Center for Partnership Studies),The (Un)
Happy Planet Index 2.0 (The New Economics Foundation).

14.02.2026, 09:55:47.

381


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

382

Qualitative Freiheit

und Skologischen Bedingungen ihrer eigenen Nachhaltigkeit ausgerichteten
Konzeption von Wirtschaftsfreiheit. Um wirtschaftliche Verantwortung in der
Praxis zu stirken, braucht es diese Wende in der Theorie. Vor allem, wenn es
darum geht, in unvertrauten Konstellationen gelingende Kollaborationen zu
inspirieren — iiber alle kulturellen Grenzen hinweg.**

Ahnliches gilt fiir die Politiktheorie. Auch hier hat in den letzten Jahrzehn-
ten das dekontextualisierte Modellieren menschlichen Verhaltens anhand des
Axioms rationaler Eigennutzmaximierung um sich gegriffen; auch hier hat die-
se auf den isolierten Einzelnen fokussierte Linse ein schiefes Bild der Wirklich-
keit geliefert. Systematisch gerieten Aspekte aus dem Blick, die nur in einer die
natiirliche Umwelt und die soziale Mitwelt des Menschen beriicksichtigenden
Perspektive aufscheinen. Darum ist auch im Interesse einer realistischeren und
darum relevanteren Politiktheorie einer anderen Anthropologie das Wort zu re-
den und zu zeigen: Der Mensch ist ein Lebewesen, das essentiell auf andere
und anderes verwiesen ist.® Freisein setzt Eingebundensein voraus. Freiheit
ist kein autarkes Vermogen. Mitmenschen, Sitten, Gebriuche, Lebensformen
befordern oder aber behindern die individuellen Lebenschancen. Freiheit ge-
deiht nicht allein in exklusiver Privatheit, sondern blitht auch und gerade in der
Inklusivitit autonomer Bindungen und Gemeinschaften auf. Folglich tritt der
Sozialverbund — der Freund, die Familie, der Verein, die Firma, der Verband etc.
— nicht kiinstlich zur Individualexistenz hinzu, sondern ist immer schon eine
natiirliche Form menschlicher Freiheitsverwirklichung.®

Anders als in kontraktualistischen Theorien geht es im realen Gesellschafts-
leben nicht immer streng funktional zu, sondern es kommt auch zu ungeplanter
Wertschopfung und unverzwecktem Selbstausdruck. Menschen benétigen und
benutzen einander ja keinesfalls nur zur wechselseitigen Mingelbeseitigung;
sie vereinigen sich auch zu edleren Zwecken. Uber Defizitkompensation hinaus
streben Individuen die Vervollkommung ihrer selbst und ihrer Umwelt an. Ge-
selligkeit entsteht daher nicht allein durch die Kontingenz der Koexistenz, son-
dern — wie insbesondere Krause zeigt (Abschnitt 2.3.3) — auch durch freie Wahl
von Kooperation und Kollaboration im Verfolgen von qualitativ fiir besonders
wertvoll erachteten Zielen der Freiheit. Solche, jegliche quantitative Nutzenkal-
kiile tibersteigenden Dimensionen von Sozialitit werden von der Theorie quali-
tativer Freiheit besonders akzentuiert. Anstatt Personenverbindungen samt und
sonders — wie Sozialvertrags- und Spieltheoretiker — zweckrational zu rekonst-

64 | Vgl. Claus Dierksmeier und Anthony Celano, »Thomas Aquinas on Justice as a
Global Virtue in Business«, in: Business Ethics Quarterly, 22, No. 2 (2012): 247-272.
65 | Vgl. José Ortega y Gasset und Helene Weyl, Concord and Liberty, New York 1946.
66 | »What, indeed, could be less scientific than to construct the notion of man, in ab-
straction from society, and then to explain society in terms of his desires?« (John Petrov
Plamenatz, English Utilitarians, Oxford 1958, S. 152)

14.02.2026, 09:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fazit

ruieren, fokussiert qualitativer Liberalismus auf das an und fiir sich bestehende
Geselligkeitsverlangen des Menschen, d.h. auf den menschlichen Hang zu kul-
turellem Austausch, symbolischer Kommunikation, spiritueller Kontemplation
sowie auf die Freiheit zu sittlicher Verbindung.

Festzustellen und festzuhalten ist: Individuelle Freiheit wird durch kollek-
tives Handeln vielfach komplementiert und komplettiert. Zwar wird Liberalis-
mus niemals Kollektivismus sein, er muss aber deswegen noch lange nicht auf
Privatismus und Libertinismus hinauslaufen.”’ Im Gegenteil: Weil Menschen
relationale Lebewesen sind und sich freiwillig in gewisse Sozialverbinde integ-
rieren, kommt diesen und ihren Normen ein besonderer Status im philosophi-
schen Liberalismus zu: Sie bringen die implizite Sozialitit von Freiheit explizit
zum Ausdruck — als Formen und Funktionen der Freiheitsverwirklichung.®®
Zum Beispiel wird ein auf einem unbewohnten Planeten ausgesetzter, wiewohl
mit Speis und Trank tippig ausgestatteter Mensch sich kaum als sonderlich frei
erfahren, obschon er physisch ungehindert und sozialmoralisch unbeschrankt
der Erfiillung seiner Vorlieben nachgehen kann. Der Freiheitstraum der Liber-
tarier von unbehinderter und quantitativ schrankenloser Freiheit erweist sich,
radikal erfiillt, als Albtraum.

Zur Entfaltung persénlicher Freiheit ist Einbindung unabdingbar.®® Die Ge-
sellschaft hat schon immer gewisse Freiheitsformen privilegiert und zumeist
die Freiheit zu zerstoren, der Freiheit zu erschaffen oder der Freiheit zu bewah-
ren nachgeordnet. Und das mit gutem Grund: Ohne symbolische Formen und
ihre Normen verkiimmert der Mensch, und seine Freiheit verkommt. Durch die
Verantwortung aber, die Freiheit fir ihre Kontexte iibernimmt, erweitert und
erfullt sie sich. Freiheit tiberlebt nicht ohne eine sie bejahende und tragende
Kultur, also sollte sie zu deren Gedeihen beitragen.”

In diesem Sinne beachtet und betont ein qualitativ denkender Liberalis-
mus, dass alle titig werden miissen, damit jede und jeder frei sein kann: ob im
Einsatz fiir Bildung und Erziehung, in der Verteidigung privaten, aber sozial-
pflichtigen Eigentums als Grundlage selbstindigen Weltumgangs oder in der
karitativen Sorge fiir andere; ob im Engagement fiir den Schutz der natiirlichen
Lebensgrundlagen, beispielsweise um zukiinftigen Generationen ein freies Le-
ben zu erméglichen, oder im solidarischen Wirken fiir die Armen und Ausge-

67 | Vgl. Leonard Trelawny Hobhouse, Liberalism, New York 1911; Hobson, The Crisis of
Liberalism: New Issues of Democracy, London 1909.

68 | Vgl. Dahrendorf, The Modern Social Conflict; Avital Simhony und D. Weinstein, The
New Liberalism: Reconciling Liberty and Community, Cambridge 2001.

69 | Vgl. Benn, A Theory of Freedom, S. 181: »Someone who had escaped such a so-
cialization process would not be free, unconstrained, able to make anything of himself
that he chose; he would be able to make nothing of himself, being hardly a person at all.«
70 | Vgl. Di Fabio, Kultur, S. 75.

14.02.2026, 09:55:47.

383


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

384

Qualitative Freiheit

grenzten von heute. So, wie andere uns Freiheit geben, ist uns der Einsatz fur
die Freiheit anderer aufgegeben.

Freiheit ben6tigt Voraussetzungen. Darin stimmen alle in dieser Studie ana-
lysierten Denker tiberein. Das bedeutet zum einen den Abbau von Schranken.
Es liegt in der Natur der Freiheitsidee, gegen Diskriminierungen anzukimpfen,
welche (basierend auf Rasse, Geschlecht, Klasse, Religion etc.) die Freiheiten
einiger gegentiber der Freiheit anderer privilegieren. So war der Liberalismus
von jeher eine Bastion der Abwehrrechte. Doch — und auch das ist Konsens der
hier behandelten Liberalismen — das reicht klarerweise nicht hin. Zum anderen
miissen die Voraussetzungen personlicher Autonomie aktiv durch die Gemein-
schaft gefordert werden, da weder Markt noch Natur sicherstellen, dass alle pi-
dagogisch und wirtschaftlich zur Autonomie befihigt werden. Das Fordern von
individueller Verantwortung und das Fordern ihrer Voraussetzungen miissen
Hand in Hand gehen, damit nicht Herkunft allein iiber die Zukunft entscheidet.

Die Idee qualitativer Freiheit nimmt deshalb die Einzelnen und die Gemein-
schaft in Anspruch: Sich aus selbstverschuldeter Unmiindigkeit zu befreien,
obliegt — das hatte Kant mustergiiltig gezeigt — jedem selbst. Die Befreiung
aus unverschuldeter Unmiindigkeit jedoch — darauf stellten Fichte und Krause,
sowie spiter Galbraith und Sen ab — schulden alle einander, sowohl materiell
wie ideell. Es ist zynisch, von Verhungernden Ehrfurcht vor Privateigentum zu
verlangen und utopisch, von Analphabeten unternehmerische Glanztaten zu
erwarten. Nur wer echte Chancen einrdumt, verficht faire Freiheit. Wir sollten
daher die Gesellschaft nicht als Vertrag zur wechselseitigen Versicherung des
Habens, sondern als Bund zur allseitigen Ermdglichung des Seins betrachten.

Freiheit wichst nicht auf Biumen, sondern gedeiht nur in Gesellschaft.
Ohne sozialen Subtext mégen wir zwar theoretisch auf eine Restgréfle meta-
physischer Freiheit rekurrieren, aber ohne ernsthafte Chancen, diese lebens-
praktisch zu kultivieren. Freiheit benétigt deshalb nicht nur die Abwesenheit von
Rechtsverletzungen, sondern auch die Anwesenheit bestimmter Bedingungen:
Freiheit bedarf etwa eines aktivierenden Sozialstaats, der alle zur Autonomie
ermichtigt und befihigt, eines wirksamen Umweltschutzes, einer wachsamen
Zivilgesellschaft und einer wertevermittelnden Kulturgemeinschaft. Was von
unserer Freiheit ausgeht, geht schlussendlich auch wieder in sie ein. Die Art
und Weise, wie Gesellschaften mit Natur und Kultur, mit Raum und Zeit um-
gehen, beeinflusst die Sitten: wem oder was man Achtsambkeit schenkt, ob Ver-
antwortungsbereitschaft zu- oder abnimmt, inwieweit ungeschriebene sowie
gesetztliche Regeln freiwillig oder nur im Hinblick auf drohende Sanktionen
eingehalten werden.” Die Praxis der Freiheit beruht auf Voraussetzungen, die

71 | Vgl. Robert Levine, A Geography of Time - On Tempo, Culture And The Pace of Life:
The Temporal Misadventures of a Social Psychologist, or: How Every Culture Keeps Time
Just a Little Bit Differently?, New York 1997.

14.02.2026, 09:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fazit

sie selber verindert. Die Pflege der Um- und Mitwelt ist liberal, weil Freiheit
relational ist. Qualitativ orientierte Freiheit verfihrt daher 6konomisch wie
okologisch behutsam. Gerade weil liberales Denken niemandem bestimmte
Lebensziele vorschreibt, muss es angesichts endlicher Ressourcen und unend-
licher gegenwirtiger wie zukiinftiger menschlicher Ziele zum sorgsamen Ge-
brauch unserer geteilten Lebenswelt und der Global Commons anleiten.

Auch eine humane Grundversorgung und allgemeinen Zugang zu 6ffent-
lichen Gutern wie Bildung, Gesundheit, Kultur und Verkehr sollte meines
Erachtens ein sich auf die Idee qualitativer Freiheit berufender Liberalismus
einfordern. Nicht aus einem direkten Interesse an materieller Gleichheit, wohl
aber indirekt motiviert — aus Interesse an einem gleichférmigen Zugang zu
den Voraussetzungen und Bedingungen einer autonomen Lebensfithrung -
ist zudem nach ausgewogenen Vermégensverhiltnissen zu streben. Weder die
Sezession der Reichen noch die (mit extremer materieller Ungleichheit einher-
gehende) Exklusion der Armen kann eine Freiheitsidee dulden, die fiir eine
(Welt-) Gesellschaft kimpft, in der jeder dazu beitrigt, dass alle in Wiirde leben
kénnen.”?

Anders als manche Theorien positiver Freiheit zieht aber die Idee qualita-
tiver Freiheit — dhnlich der von Amartya Sen vertretenen »capability theory« —
eine wichtige prozedurale Grenze, wenn es zur Umsetzung dieses Gedankens
kommt: Wihrend die allgemeine Ermdglichung qualitativer Freiheit zu Recht
das vornehmste Anliegen des Sozial- und Kulturstaats ist, so bleibt die spezifi-
sche Gestaltung der so eréffneten Freiheitsdimensionen Sache allein der Biirger
selbst. Es gibt auch ein Recht, sich durch individuelles Wirken von anderen zu
unterscheiden. Leistung soll sich lohnen, insofern dadurch das fiir alle gleiche
Recht, sich ungleich zu entfalten, honoriert wird.

Qualitative Freiheit, iibersetzt in unsere heutigen politischen Verhiltnisse,
verlangt nicht nur die soziale Einbettung und Abfederung des Marktgesche-
hens, sondern — unter dieser Voraussetzung — auch dessen freiheitliches Wir-
ken. Fairer Liberalismus ist also weder marktversessen noch marktvergessen. Er
respektiert die Resultate der freiheitlichen Verkehrswirtschaft als Ausdruck
individueller Wertungen und Anstrengungen, sofern der Markt — eine niemals
zu unterschlagende, oft aber verletzte Bedingung — so geordnet ist, dass in ihm
die Stimmen aller und nicht nur die Portemonnaies einiger weniger zum Aus-
druck kommen.” Damit liegt die Idee qualitativer Freiheit quer zu gingigen
links-rechts Schematisierungen, die der Logik quantitativen Denkens folgen,

72 | Vgl. Parijs, Real Freedom for All.

73 | Dasistinsbesondere des Weltmarktes eine leiderallzu oft verletzte Voraussetzung,
die aus der (unteridealen Bedingungen) potentiell segensbringenden Wirtschaftspolitik
des Freihandels (unter realen Bedingungen) eine Geiflel der Armen macht, vgl. Agus
Pakpahan, Freedom for Farmers, Freedom for All, Bogor 2007.

14.02.2028, 09:55:47.

385


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

386

Qualitative Freiheit

wonach stumpf gilt: mehr Gleichheit/Solidaritit = weniger Freiheit. Sozialde-
mokraten situiert man fiir gewShnlich auf der linken Seite jenes Spektrums
samt des ihnen unterstellten Strebens, durch so viel Freiheit wie nétig so viel
Gleichheit wie moglich zu erzielen. Dem korrespondieren auf der Rechten so-
dann Libertire und Neoliberale, die nur so viel Gleichheit wie nétig erlauben,
um so viel Freiheit wie méglich zu erlangen. Irgendwo dazwischen balgt sich
der klassische Liberalismus mit dem new liberalism um die Definitionshoheit
iiber die goldene Mitte.”* Diesem quantitativen Schema liegt der Aberglaube
eines grundsitzlichen Konfliktes zwischen Gleichheit und Freiheit zu Grunde,
demzufolge Gewinne auf der einen Seite als Verluste auf der anderen zu ver-
buchen sind: ein Nullsummenspiel.”

Nicht nur an Extremfillen scheitert jedoch dieses Modell: Wo keinerlei
Gleichheit herrscht, gibt es typischerweise auch kaum Freiheit und umgekehrt
ebensowenig. Anarchische und tyrannische Verhiltnisse versagen den Biir-
gern zumeist sowohl Freiheit als auch Gleichheit. Diese praktische Defizienz
hatihren Grund im theoretischen Defizit an unterscheidungskriftigen Katego-
rien. Der »alleged conflict between equality and liberty« ist in Wahrheit »a »ca-
tegory mistake«.”® Selbst Libertire wollen ja Gleichheit, nur eben beschrinkt
auf formale und prozedurale Aspekte. Auch Sozialisten wollen Freiheit, indes
durch planvolle 6konomische Distribution. Insofern befindet sich die Idee der
Freiheit keineswegs in einem unauflslichen quantitativen Tauziehen mit der
Gleichheit; allenfalls bestimmte Begriffe von Freiheit sind mit Anspriichen ma-
terieller Gleichheit auszutarieren.” Wo quantitative Freiheit ein abstraktes Patt
der Ideen deklamiert, konstruiert die Frage nach der konkreten Qualitit der
jeweiligen Freiheiten einen Ausweg: die Eingliederung bestimmter Aspekte
der Gleichheit als genuine Forderungen der liberalen Idee. Wo in quantitativer
Perspektive Liberale in den Sozialdemokraten einen Erbfeind haben, sieht man
sie von qualitativer Warte aus um freiheitsvertrigliche sowie freiheitsférder-
liche Formen der Gleichheit ringen.

Gleiches gilt fiir die 6kologische Ausrichtung des Liberalismus. Uber Jahre
hinweg wurde von beiden Seiten ein falscher Antagonismus zwischen libe-
ralen und griinen Bewegungen zelebriert. Heute ist immer mehr Menschen
offenbar, dass die Idee der Freiheit das Prinzip der Nachhaltigkeit einschlief3t.
Sobald sich der Liberalismus von der quantitativen Fixierung auf symmetri-

74 | Vgl. Thomas Nagel, »Review: Libertarianism without Foundations«, in: The Yale Law
Journal, 85, No. 1 (1975): 136-149.

75 | Vgl. Harry Frankfurt, »Equality as a Moral Ideal«, in: Ethics, 98, No. 1 (1987):
21-43.

76 | Vgl. Amartya Sen, Inequality Reexamined, New York; Cambridge, Massachusetts
1992, S. 23.

77 | Vgl. Dworkin, Taking Rights Seriously, S. 270-273.

14.02.2026, 09:55:47.



https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fazit

sche Nutzentauschkalkiile abwendet und sich im Interesse und zum Schut-
ze der Rechte zukiinftiger Freiheit dem qualitativen Gedanken einer auch in
streng asymmetrischen Verhiltnissen bindenden Verpflichtung 6ffnet, wer-
den Gebote der Nachhaltigkeit sofort als unverzichtbarer Bestandteil libera-
ler Programmatik erkennbar. Umgekehrt sollte offensichtlich sein, wie sehr
griine Politik von liberalen Grundsitzen profitiert. Eine glaubwiirdige Abgren-
zung von Skodiktatorischen Positionen wird nur iiber ein ausgesprochenes Be-
kenntnis zur Freiheit als priméirer Geltungsgrundlage der Wertschitzung aller
Lebensformen gelingen: Eine Politik der Nachhaltigkeit kann nur als Tochter
der Freiheit ihr buirgerliches Erbe antreten.

Die Philosophie qualitativer Freiheit steckt das Spektrum des Liberalismus
nicht zwischen den sachfernen Antipoden von links und rechts, sondern zufol-
ge der sachlichen Spannung zwischen Freiheitsvoraussetzungen und Freiheits-
zielen ab. Politik im Sinne qualitativer Freiheit muss stets zwischen den beson-
deren Absichten und den allgemeinen Bedingungen von Freiheit vermitteln.
Dabei bedingen und begrenzen einander die Dimensionen verantwortlicher
und fairer Freiheit. Verantwortliche Freiheit zeichnet wertvolle Ziele aus, wih-
rend faire Freiheit die Voraussetzungen personlicher Autonomie wahrt. So
kann ein qualitativ ausgerichteter Liberalismus beispielsweise zu Kooperatio-
nen sowohl mit progressiven wie mit konservativen Kriften aufrufen. Im Na-
men verantwortlicher Freiheit wire etwa die (»konservative«) Pflege familidrer
Werte anzuraten, die der individuellen Freiheit Sinn und Richtung geben, aber
eben auch — und um desselben Grundes willen — die (»progressive«) Vertei-
digung nicht-traditioneller Lebensformen, in denen ebenfalls Individuen zu
Autoren iiber ihre Biographie heranreifen.

Weil faire und verantwortliche Freiheit eine feste dialektische Einheit bil-
den, kénnen sie nur gemeinsam, nicht vereinzelt die Idee der qualitativen Frei-
heit ausdriicken. Sozialpolitik muss etwa eine Balance zwischen subsidiirer
Verantwortung einerseits und solidarischer Fairness andererseits erstreben.
Wer in der Sozialpolitik allein auf Solidaritit setzt, dem ufert sie schnell in
den Paternalismus umfassender Daseinsfiirsorge aus. Umgekehrt macht blo-
Re Subsidiaritit die Lebenschancen der Armen vom Privatismus der Geber
abhingig. Weder Paternalismus noch Privatismus ist liberal. Die Idee des qualita-
tiven Liberalismus wird nicht durch den vereinseitigten, sondern nur durch den
vereinten Einsatz verantwortlicher und fairer Freiheit konturiert. Nur in subsi-
didrer Gestalt kann Solidaritit verantwortlich gehandhabt werden, und nur in
solidarischer Form ist Subsidiaritit fair. Subsididgre Solidaritdt und solidarische
Subsidiaritit sollten daher die Leitplanken liberaler Sozialpolitik bilden.

Eine Gesellschaft, die Freiheit will, muss Fehler verzeihen. So wie wir in
Privatverhiltnissen Personen stets zweite und dritte Chancen geben, damitihre
(und unsere!) Freiheit neue Wege beschreiten kann und nicht in den Sackgas-

14.02.2026, 09:55:47.

387


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

388

Qualitative Freiheit

sen der Vergangenheit steckenbleibt,” sollten wir es auch im wirtschaftlichen
Sektor halten. Alle Menschen benétigen Chancen auf Arbeit und Teilhabe am
Wirtschaftsgeschehen, um fiir sich und die Thren sorgen zu kénnen. Wer ver-
schuldet oder unverschuldet den Zugang zur Erwerbstitigkeit verliert, muss
neue Chancen zur Teilnahme und Teilhabe erlangen. Der Staat der qualitativen
Freiheit ist zwar kein Almosen-, wohl aber ein Chancengeber. In einer 6kono-
mischen Ordnung, welche individuelle Risiken im Interesse des Gemeinwohls
nicht ausschlieft, hat der Staat die Pflicht, die Einzelnen stets aufs Neue zu
befihigen, das Thrige zum Ganzen beizutragen. Freiheit zum Skonomischen
Risiko hat auch mit Freiheit vom Risiko sozialer Ausgrenzung einherzugehen.
Wirtschaftliche Chancen kénnen am besten die nutzen, denen im Falle des
Scheiterns der Sozialstaat einen Neuanfang ermdglicht.”® Der Staat kann auf
die Leistung der Einzelnen vertrauen, wenn die Einzelnen auf die staatlichen
Sozialleistungen bauen kénnen. Die Steuern, die das finanzieren, ruinieren
unsere ckonomische Freiheit nicht, sondern erméglichen und konditionieren
sie.® Wer Verantwortung predigt, muss zur Verantwortung befihigen.

Umgekehrt sollte erneut dem Gedanken Nachdruck verliehen werden, dass
Freiheit verpflichtet. Dem heutigen Liberalismus stiinde die antike Einsicht
gut zu Gesicht, dass Freiheit sich in Tugend verwirklicht und ertiichtigt. Das
Loblied auf die Freiheit sollte nicht wie eine Hymne an die niederen Instinkte
und den kleinsten gemeinsamen Nenner klingen. Genau darin aber — in der
qualitativen Unterscheidung zwischen dem wahren Antlitz der Freiheit und
der falschen Fratze einer auf hedonistischen Konsumismus verkiirzten Frei-
zligigkeit — zeigte sich die Politik des Westens zuletzt so uneinsichtig wie un-
geschickt. Im trunkenen Glauben an die seligmachende Kraft unbegrenzten
Wachstums wurde tibersehen, dass Freiheit, die lediglich quantitativ gedeiht,
Zug um Zug mit ihren qualitativen Bestimmungen auch ihre Gemeinwohl-
orientierung verliert. Die Ausrichtung der Freiheit an der res publica wurde
tibereilt als unbotmifige Beschneidung des Privaten abgewiesen.

Freiheit hingt mehr an der Klasse als an der Masse unserer Optionen.®!
Ein philosophisch tber sich selbst aufgeklirter Liberalismus kapriziert sich
daher nicht allein auf das quantitative Abwiegen abstrakter Optionen, sondern
konzentriert sich zuerst einmal auf das qualitative Abwigen konkreter Lebens-
chancen. Wo hingegen im Gefolge quantitativen Denkens alle Freiheiten gleich
gelten, lasst der Liberalismus die Menschen gleichgiiltig. Darum ist festzuhal-

78 | Vgl. Klaus-Michael Kodalle, Anndherungen an eine Theorie des Verzeihens, Mainz;
Stuttgart 2006.

79 | Vgl. Parijs, Real Freedom for All, S. 28.

80 | Vgl. Pettit, Republicanism, S. 66, auch 110, 273.

81 | Vgl. Claudia Mills, »Choice and Circumstances, in: Ethics, 109, No. 1 (1998):
154-165.

14.02.2026, 09:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fazit

ten: Je essentieller eine Freiheit, umso stirker sollten wir sie — in Konkurrenz
zu alternativen Mdglichkeiten — férdern. Diesem qualitativen Ermessen folgt
sodann das quantitative Vermessen; denn hinsichtlich einiger (beispielsweise
wenig nachhaltiger Lebenspraktiken) kann auch weniger durchaus mehr sein.
Freiheit zeigt sich ja bisweilen auch im Reduzieren von Optionen.® Dies gilt
insbesondere fiir die ethische Ausrichtung des Liberalismus.® Da die Idee der
qualitativen Freiheit individuelle mit universeller Freiheit verschrinkt, sieht
sie in der Ubernahme von Verantwortung fiir andere eine interne Manifesta-
tion und keine externe Negation von Freiheit.

Von qualitativer Warte aus besehen hat daher der Liberalismus etliche
unerledigte Emanzipationsaufgaben und lange iibersehene Verantwortungs-
dimensionen aufzugreifen. Wir brauchen durchgingig einen inklusiveren Li-
beralismus als ihn symmetriefixierte vertrags- und spieltheoretische Denkmo-
delle uns zu geben vermégen. Zum Erreichen von fairer und verantwortlicher
Freiheit ist eine Umkehr des liberalen Diskurses vonnéten: durch eine Abkehr
von den quantitativen Freiheitsbegriffen der Neoliberalen und Libertiren und
eine Riickkehr zu den immer schon qualitativ ausgerichteten progressiven
Wurzeln des angloamerikanischen liberalism und zu der ebenfalls qualitativ
orientierten ordoliberalen Tradition des deutschsprachigen Liberalismus.

Der Liberalismus von heute bedarf, zusammengefasst, einer Philosophie der
Freiheit im genetivus objectivus: als einer Philosophie fiir die Freiheit, wie auch im
genetivus subjectivus: als einer freiheitlich sich entwickelnden Philosophie. Diese
Philosophie finden wir im Ausgang von der Idee qualitativer Freiheit. Denn qua-
litative Freiheit will die spannungsreichen Zielsetzungen der Individuen und
Gemeinwesen miteinander vermitteln (um Freiheit zu erhalten), koordinieren
(um Freiheit zu gestalten) und veranlassen, dass Menschen personliche Freiheit
zum Wohle der Autonomie anderer einbringen (um Freiheit zu entfalten).

5.3 AusBLICK

Die Freiheit der anderen definiert nicht nur die Grenze der unsrigen, sondern
determiniert auch eines ihrer vornehmsten Ziele. Freiheit ist uns niemals ein-
fach nur gegeben, sondern stets auch aufgegeben. Sie ruft zur Befreiung: So-
wohl nach innen, zur Emanzipation unserer selbst, wie nach auflen, zur Frei-
setzung aller anderen. Weil weder Markt noch Natur sicherstellen, dass alle
ein autonomes Leben fithren kénnen, miissen das Fordern individueller Frei-
heit und das Férdern ihrer generellen Voraussetzungen Hand in Hand gehen.

82 | Vgl. Robert Young, Personal Autonomy: Beyond Negative and Positive Liberty,
London; New York 1986; Dworkin, The Theory and Practice of Autonomy.
83 | Vgl. Brian Morris, Bakunin: The Philosophy of Freedom, Montréal; New York 1993.

14.02.2026, 09:55:47.

389


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

390

Qualitative Freiheit

Nicht nur schon innegehabter Besitz und bereits gesicherte Freiheiten sollten
folglich von Liberalen verteidigt werden, sondern auch jedermanns Anspruch
auf Eigentums- und Rechtseinrdumung. Personliches Eigentum sichert Welt-
teilhabe; Weltteilhabe aber ist Menschenrecht. Und da Freiheit uns allein aus
Griinden zusteht, die sie allen zuschreiben, ist zu folgern: Solange auch nur
ein einziger Mensch sich in Unfreiheit befindet, ist die Freiheit aller anderen
unvollkommen.

Qualitative Freiheit ist daher per se keine lokale oder nationale, sondern
eine globale, keine irgendwen ausgrenzende, sondern eine alle einbeziehende
Idee. Rasse, Geschlecht und Religion sind fiir die Forderung nach Freiheit so-
wie deren Geltungskraft unerheblich, aber auch zeitliche und riumliche Dis-
tanz. Die Buirger ferner Linder und die Angehérigen zukiinftiger Generatio-
nen haben ebenso ein Menschenrecht auf die Zugangsbedingungen zu einem
freien Leben wie jene Personen, mit denen wir in direkter Interaktion oder
kommerziellem Austausch stehen. Deshalb weitet eine konsequent ausgefiihr-
te Idee der Freiheit, nicht nur das Schidigungsverbot, sondern auch die Pflicht
zur Freiheitsermoglichung auf asymmetrische, zum Beispiel auf globale und
intertemporale Verhiltnisse aus. Nur ein global solidarischer Liberalismus ist
konsequenter Liberalismus.

Dass der Liberalismus im Ausgang von einer Theorie qualitativer Frei-
heit auf eben jene weltweite Solidarititspflicht reflektieren muss, hat unsere
Arbeit aufgewiesen. Freiheit ist somit sichtbar geworden als eine Menschheits-
aufgabe, der es zukommt, ihre historischen Errungenschaften stets und im-
mer aufs Neue zu tiberschreiten. Dennoch ist dem liberalen Denken damit
kein fixer weltgeschichtlichen Parcours vorgeschrieben. Wie genau jedoch ein
im Namen qualitativer Freiheit aufzubauender kosmopolitischer Liberalismus
sich ausgestaltet, dies zu entscheiden ist letztlich Sache der Weltbiirger, nicht
der akademischen Philosophie.

Gerade weil der Anspruch der Freiheit sich auf alle Personen erstreckt, darf
Freiheit nicht nur von Ort zu Ort verschieden ausgelebt, sondern auch kon-
zeptionalisiert — und damit auch unterschiedlich auf ihre globale Verantwor-
tung hin ausgedeutet — werden kénnen. Die Einheit der Freiheit zielt nicht auf
Gleichmacherei, sondern auf Einheit in Vielheit. Zugleich aber hilft der glo-
bale Anspruch der Freiheitsidee als universeller Zuspruch der fiir ein autono-
mes Leben erforderlichen Voraussetzungen und Zugangsbedingungen jedem
Liberalismus >vor Orts, die lokal jeweils angemessenen Formen von Freiheit
qualitativ (zum Beispiel durch Priorisierungen konkurrierender Anspriiche)
und quantitativ (zum Beispiel hinsichtlich der Gréfle der individuellen wie in-
stitutionellen Freiheitsriume, Reichweite gesellschaftlicher Mitbestimmung
etc.) festzulegen. An dieser Stelle soll jenem weltweiten Dialog iiber die zu-
kiinftigen Farben und Formen der Freiheit nicht vorgegriffen, wohl aber vor-
gearbeitet werden. Anstatt jene im Werden begriffene Gestalt der qualitativen

14.02.2026, 09:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fazit

Freiheit auszumalen, mochte ich abschlieend konturieren, welchen Fragen
und Herausforderungen sich ein solcher Diskurs iiber die Globalitit der Frei-
heit stellen miisste.

Angesichts des stark ramponierten globalen Image der Freiheitsidee
scheint es derzeit mehr als zweifelhaft, dass die Menschen und Vélker dieser
Welt gerade unter dem liberalen Banner zu einander finden. Der Freiheit wird
Skepsis und Misstrauen entgegen gebracht; und dies nicht ohne Grund: Nach
dem Einbruch des »real-existierenden Sozialismus« wurde schlieflich lauthals
propagiert, dass endlich die Idee der Freiheit gesiegt habe und nunmehr die
Geschichte des Menschengeschlechts zu ihrem sinnerfiillten Ende fithre.®*
Diese der fulminanten These Hegels — »die Weltgeschichte ist nichts als die
Entwicklung des Begriffs der Freiheit« (TWA 12, 539f.) — nachgesprochene Ge-
schichtsdeutung findet heute deutlich weniger Anklang als noch vor wenigen
Jahren.

Noch vor zwei Jahrzehnten schien derlei liberaler Optimismus durch die
Zeitgeschichte gerechtfertigt. Die Revolutionen in Osteuropa waren ja in der
Tat durch ein Verlangen nach biirgerlichen Freiheiten gekennzeichnet. Durch
den umfassenden Sieg demokratischer Freiheiten iiber sozialistische Kom-
mandowirtschaften schien die Welt den Ausweg gefunden zu haben aus einem
jahrtausendealten Labyrinth politischer und 6konomischer Verwirrungen. Am
Wesen der Freiheit konnte und sollte deshalb die Welt genesen, darin kamen
intellektuelle Interpreten wie Samuel Huntington oder Francis Fukuyama mit
weniger intellektuellen Politikern wie George W. Bush iiberein.® Die individu-
elle Freiheit, die personlichen Potentiale und die eigene ckonomische Potenz
zu aktivieren, sowie die kollektive Freiheit zur kooperativ-korporativen und zur
demokratisch-partizipativen Gestaltung der geteilten Lebenswelt schienen den
Weg in eine bessere Zukunft zu weisen: in eine Welt des Uberflusses und des
Friedens, in einen zweiten Garten Eden.

Dieser Optimismus ist schal geworden. Der in den 199oern so heftig spru-
delnde Schaumwein demokratischer Autonomie war schon kurz nach der Jahr-
tausendwende abgestanden. Von innen durch Korruption fermentiert und von
auflen durch Krisen erhitzt, vergirte in Ost- und Mitteleuropa der Champag-
ner freiheitlichen Selbstregierens schnell zum Essig bitterer Systemzwinge.

84 | Vgl. Christopher Bertram und Andrew Chitty (Hg.), Has History Ended? Fukuyama,
Marx, Modernity, Aldershot, United Kingdom; Brookfield, Vermont, USA, 1994; Timothy
Burns, After History? Francis Fukuyama and His Critics, Lanham, Maryland 1994,
Francis Fukuyama, The End of History and the Last Man, New York; Toronto 1992.

85 | Vgl. Samuel P. Huntington, The Clash of Civilizations and the Remaking of World
Order, New York 1996; Fukuyama, The End of History and the Last Man; George W.
Bush, Our Mission and Our Moment: Speeches since the Attacks of September 11,
Washington, D.C. 2001.

14.02.2028, 09:55:47.

391


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

392

Qualitative Freiheit

Gerade die jungsten Globalisierungs- und Wirtschaftskrisen haben Liberale
weltweit erntichtert. Dem Rausch sich rasant globalisierender Freiheit folgte
der zdhe Kater kosmopolitischer Verantwortung und weltweiter Nachhaltig-
keitsprobleme.

Militarische Ausfille westlicher Staaten gegen das internationale Rechtsge-
fiige und wirtschaftliche Einfille in nationale Souverdnititsraume — zynischer,
dummer oder perfider Weise im Namen der Freiheit durchgefithrt — haben
dem Nimbus der liberalen Idee erheblich geschadet.®® Etlichen Menschen und
Vélkern brachte etwa die im Gefolge des Washington Consensus®
bene »Liberalisierung« der Mirkte stirkere 6konomische Abhingigkeit. Zwar

vorangetrie-

liegt die Urheberschaft fiir jenes Deregulierungsprogramm im Lager der Li-
bertiren®® und Neoliberalen® und weniger bei klassischen Autoren des Libera-

86 | Vgl. Carl Mirra, Enduring Freedom or Enduring War? Prospects and Costs of the New
American 21st Century, Washington, D.C. 2005; Aziz Rana, The two Faces of American
Freedom, Cambridge, Massachusetts 2010; Anthony Bogues, Empire of Liberty: Power,
Desire, and Freedom, Hanover, New Hampshire 2010.

87 | Vgl. Shahid Javed Burki und Guillermo Perry, Beyond the Washington Consensus:
Institutions Matter, Washington, D.C. 1998; Ben Fine, Costas Lapavitsas und Jonathan
Pincus, Development Policy in the 21st Century: Beyond the Post-Washington Consensus,
London; New York 2001; A. K. N. Ahmed, Washington Consensus: How and Why It
Failed the Poor, Dhaka 2004; Narcis Serra und Joseph E. Stiglitz (Hg.), The Washington
Consensus Reconsidered: Towards a New Global Governance, Oxford; New York 2008.
88 | Zur Terminologie libertarer und libertarischer Positionen in Philosophie und Po-
litikwissenschaft vgl. Fussnote 3 in der Einfiihrung. Eine konzise Verhaltnisbestim-
mung liberalen und libertdren Denkens liefert Samuel Freeman, »llliberal Libertarians:
Why Libertarianism Is Not a Liberal Views, in: Philosophy and Public Affairs, 30, No. 2
(2001): 105-151.

89 | Eine kurze Anmerkung zur Verwendung des Begriffs »neoliberal«: Das Pradikat
»neoliberal« tauchte zunachst im Kreis ordoliberaler Denker (Eucken, Répcke, Miiller-
Armack) auf. Diese kritisierten vor allem in der Zeitschrift »Ordo« als »paldoliberal«
ziemlich genau jene minimalstaatlichen Attitliden (radikale Privatisierung, Deregulie-
rung, laissez faire etc.), die man heute oft unter dem Etikett »neoliberal« abbucht. Sie
vertraten demgegeniiber unter dem Etikett »neoliberal« einen auch auf soziale Belange
achtenden Ordoliberalismus. Diese an der deutschen Herkunftsgeschichte sich anleh-
nende Verwendung des Begriffs »neoliberal« findet aber heute kaum Nachahmer, weil
international dieser Sachverhalt nach wie vor weithin unbekanntist. Im globalen Diskurs
konturiert der Begriff »neoliberal« daher vielmehr die von Mises und Hayek inspirierte
Abkehr der Chicago School of Economics (und der von ihr inspirierten Politiktheorien)
von den moralischen sowie sozialen und demokratischen Elementen des klassischen
Liberalismus von Hume und Smith zugunsten fortschreitender Deregulierung und Priva-
tisierung. In diesem weit gebrauchlicheren Sinn wird »neoliberal« auch hier verwendet.

14.02.2026, 09:55:47.



https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fazit

lismus oder den deutschen Ordoliberalen, und schon gar nicht bei den progres-
siven liberals in den USA oder dem britischem new liberalism. Dennoch nahm
die Idee der Freiheit insgesamt Kollateralschaden. Etliche lasteten die Fehler
dieses Programms nicht allein den eigentlichen Akteuren wie dem Internatio-
nal Monetary Fund (IMF) und der World Trade Organization (WTO) an, sondern
der liberalen Ideologie als solcher. Viele, die man in den letzten Jahrzehnten
auf das Rad der ckonomischen Liberalisierung spannte, verargen die dabei
erlittenen Verrenkungen dem Freiheitsgedanken selbst und nicht nur seiner
libertiren Uberstreckung.

Zudem ist die Empfindung weitverbreitet, dass es sich bei den jiingst erleb-
ten 6konomischen Krisen nicht nur um wirtschaftliche, sondern auch um eine
gesellschaftliche, nicht nur um finanzielle, sondern auch um moralische, nicht
nur um zufillige, sondern um zwangsliufige Krisen handelte.”® Entsprechend
erfolgt immer lauter der Ruf nach systemischer Reform und — dem vorausge-
hend - systematischer Reflexion. Die seit 2008 schwelende Wirtschaftskrise hat
so erheblich zu einem weltweiten Bewusstseinswandel beigetragen, indem sie
etliche gestrige Rezepte liberaler Politik — weniger Staat, laissez faire, deregulie-
ren, monetarisieren, incentivieren — als vorgestrig entwertete.”’ Entsprechend
leiser singt das liberale Lager gegenwirtig das Credo der >Liberalisierungs.

Neoliberale und Libertire muss dies verunsichern, hatten sie doch lange
das Streben nach Freiheit und Profit geradewegs verkuppelt: Der aus Axiomen
der neoklassischen Okonomik und neoliberaler Politiktheorien zusammen-
geschweifste Rennwagen hatte ja tiberdies auch eine Weile gut im Rennen
gelegen! Jenes von Thatcher, Reagan und ihren Nachfolgern mit dem Sprit
entregelter Wirtschaften auf Hochtouren gejagte Gefihrt deregulierter quanti-
tativer Freiheit schien geradezu schwerelos iiber politische Biirden, kulturelle
Barrieren, okologische Probleme und religiose Empfindsamkeiten hinwegzu-
gleiten. Doch auf der Zielgeraden zur staatsarmen Globalgesellschaft verlor
der schnittige Bolide die Bodenhaftung, geriet auf dem Olfilm der Spekulativ-
finanz ins Schlittern und raste vor die harte Wand der Wirklichkeit. Nun, da
der Karren zu Schrott gefahren ist, will es natiirlich keiner gewesen sein.

Zum »deutschen Sonderweg« in der Begriffsgeschichte siehe Viktor Vanberg, »0rd-
nungstheorie«as Constitutional Economics: The German Conception of a»Social Market
Economy«, in: Walter Eucken (Hg.), ORDO: Jahrbuch fiir die Ordnung von Wirtschaft und
Gesellschaft, Bd. 39, 1988.

90 | Vgl. Rowan Williams und Larry Elliott, Crisis and Recovery: Ethics, Economics, and
Justice, New York 2010; Kean Birch und Vlad Mykhnenko (Hg.), The Rise and Fall of
Neoliberalism: The Collapse of an Economic Order?, London; New York 2010.

91 | Vgl. Olivier J. Blanchard et al., In the Wake of the Crisis: Leading Economists
Reassess Economic Policy, 2012; Adair Turner, Economics after the Crisis: Objectives
and Means, 2012.

14.02.2026, 09:55:47.

393


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

394

Qualitative Freiheit

Libertire putzen linke Ausleger heraus (wie Hillel Steiner); Wirtschafts-
liberale besinnen sich auf moralphilosophische StoRdimpfer (wie bei Adam
Smith); und im Lager des Ordoliberalismus werden marktkritische Reparatur-
werkzeuge (etwa von Wilhelm Répke) aus dem Reservelager geholt. Plétzlich
erinnert man sich landauf und landab der Einsicht des klassischen Liberalis-
mus, dass das eigenniitzige Rasen einiger von einer Grundsicherung fiir alle
abgebremst und von sittlichen Regeln fiir jeden eingerahmt werden muss. Die-
se Einsichten sind in der Tat vortrefHlich — vor allem als indirektes Schuldein-
gestindnis derer, die ebendies allzulange fahrlissig oder vorsitzlich vergafien.
Sie reichen aber nicht aus, um die Kiste wieder flottzumachen. Der Crash war
schlieRlich kein Zufall, sondern der Tatsache geschuldet, dass das wirtschafts-
liberale Ungliicksgefihrt von einem Freiheitsverstindnis gesteuert wurde, das
Seitenblicke auf die 6kologischen, sozialen und ethischen Leitplanken der 6ko-
nomischen Fahrstrecke systematisch versperrte. Um den Wagen der Freiheit
wieder ins Rollen zu bringen, muss vor allen Dingen die eigentliche Unfall-
ursache — der quantitative Tunnelblick — behoben werden. Ansonsten sind zu-
kiinftige Unfille bereits vorprogrammiert.

Gegen die Marktvergbtzung quantitativer Liberaler (in ihrer Rede von der
»Marktgesellschaft« etc.) ist als qualitatives Grundprinzip festzuhalten: Die
Freiheit zur Selbstbestimmung soll durch Mirkte realisiert, nicht untermi-
niert werden. Der Markt hat den Menschen und ihrer Freiheit zu dienen, nicht
umgekehrt.?? Qualitativ denkende Liberale férdern deshalb einen Welthandel,
der allen die Chance gibt, sich autonom zu entfalten. Insofern muss gelten:
Allein fairer Handel ist wahrhaft freier Handel. Nur, wenn alle Parteien einer
okonomischen Transaktion so gestellt sind, dass sie von »humanly intolerable
exchanges« auch Abstand nehmen kénnen, darf man aus der formellen Frei-
willigkeit des Handelsgeschifts auf die materielle Legitimitit desselben schlie-
Ren.”® Damit dabei alle Seiten zu ithrem Recht kommen, bietet es sich an, wie
im Sport, so auch hier nach Gewichtsklassen zu differenzieren. Kleine Staaten
und schwache Okonomien brauchen bisweilen schiitzende Regeln; ihnen dazu
zu verhelfen, ist ein Gebot liberaler Solidaritit. Denn Ungleiches gleich zu be-
handeln, ist ebenso ungerecht, wie Gleiches ungleich zu behandeln.”*

Filschlich meinen manche Liberale, in Globalisierungskritikern per se Geg-
ner erkennen zu miissen. Wer (wie die Vertreter des Washington Consensus)
anderen vorschreibt, Freiheit sei allein quantitativ zu verstehen, d.h. als Ma-

92 | Vgl. Ronald Dworkin, Sovereign Virtue: The Theory and Practice of Equality,
Cambridge, Masschusetts; London 2000.

93 | Vgl. Vivian Walsh, »Amartya Sen on Rationality and Freedoms, in: Science and
Society, 71, No. 1 (2007): 59-83, S. 63.

94 | Vgl. Mark R. Reiff, Exploitation and Economic Justice in the Liberal Capitalist
State, Oxford 2013.

14.02.2026, 09:55:47.



https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fazit

ximierung von — inbesondere ckonomischen — Optionen, verst6fit ja vielmehr
selber gegen jene, von allen Liberalen hochgehaltene Freiheit zur biirgerlichen
Selbstbestimmung. Es ist vielmehr das zutiefst liberale Anliegen — politische
Autonomie fiir alle — der Globalisierungskritiker anzuerkennen, die ja erklar-
termafien fiir die Freiheit zur regionalen und lokalen Selbstbestimmung strei-
ten. Entsprechend darf ein qualitativ ausgerichteter Liberalismus nicht taten-
los zusehen, wenn Verkehrsformen der Wirtschaft internationalisiert werden,
wihrend deren rechtliche Gestaltungsformen und gesellschaftliche Einfluss-
moglichkeiten national beschrinkt bleiben. Ansonsten fallen schnell 6kologi-
sche, kulturelle und soziale Freiheiten der Wirtschaftsfreiheit zum Opfer.

Wessen Freiheit ist gedient, falls die Profite des internationalen Wirtschaf-
tens tiberwiegend reichen Nationen und groflen Unternehmen zufallen, wih-
rend die negativen Externalititen sich vornehmlich in armen Lindern und zu
Lasten kleiner Lebens- und Wirtschaftsverbinde niederschlagen?®® Hier wird
nicht nur das Prinzip der Gerechtigkeit verletzt, sondern auch die kosmopoli-
tische Dimension der Idee der Freiheit. Liberale sollten deshalb protestieren,
wenn die Postulate des Freihandels und der Wettbewerbsgerechtigkeit nur
dann und nur insoweit durchgesetzt werden, als sie mit den Erwerbsinteressen
wohlhabender Nationen zusammenfallen. Qualitativ ausgerichtete Freiheit hat
nicht nur dort gegen menschenrechtswidrige Diskriminierungen zu streiten,
wo sie von deren Beseitigung 6konomische, politische oder sonstige Vorteile
erwarten darf (Markt6ffnung, neue Allianzen etc.). Anliegen und Stolz der or-
doliberalen Schule war es stets, durch geregelten Wettbewerb wirtschaftliche
Macht zu brechen;*® zu diesem Gedanken miissen wir heute im globalen MafR-
stab zurtickkehren.

Qualitativer Liberalismus hat sich auch und gerade dort zu engagieren, wo
dies bedeutet, sich mit den Michtigen unserer Tage — diktatorischen, hege-
monialen, oligarchischen sowie plutokratischen Strukturen — zu tiberwerfen.
Das aber geschah unter der Flagge quantitativer Freiheit zu wenig. Und daraus
erklirt sich meines Erachtens viel des weltweiten Unbehagens an der Idee der
Freiheit. Weil im Zeichen des Universalismus unaufrichtig und unehrenhaft

95 | Vgl. J. Timmons Roberts und Bradley C. Parks, A Climate of Injustice: Global In-
equality, North-South Politics, and Climate Policy, Cambridge, Massachusetts 2007; M.
Gardiner Stephen, »Ethics and Global Climate Change«, in: Ethics, 114, No. 3 (2004):
555-600; JoAnn Carmin und Julian Agyeman (Hg.), Environmental Inequalities beyond
Borders: Local Perspectives on Global Injustices, Cambridge, Massachusetts 2011;
Flavio Comim, »Climate Injustice and Development: A Capability Perspective«, in: De-
velopment, 51, No. 3 (2008): 344-349.

96 | Vgl. hierzu die Beitrdge in: Walter Eucken et al. (Hg.), Freiheit und wettbewerbli-
che Ordnung: Gedenkband zur Erinnerung an Walter Eucken, Freiburg 2000 sowie im
Euckenschen Original: Walter Eucken, Grundsétze der Wirtschaftspolitik, Bern 1952,

14.02.2026, 09:55:47.

395


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

396

Qualitative Freiheit

gekimpft wurde, verbrennen heute viele die Fahnen des Kosmopolitismus.
Weil die Ideen des Menschenrechts und der Freiheit zu einseitig verfochten
wurden, werden sie nun von allzu vielen Seiten angefochten. Dringend bené-
tigt die Idee der Freiheit daher neue Heeresleiter (strategoi) und erfolgreichere
— qualitativ orientierte — Strategien. Wir miissen Freiheit von Grund auf neu
denken, um die auf beiden Seiten irrige Einteilung der Welt in Freunde und
Feinde der Freiheit hinter uns zu lassen.

Wihrend quantitative Theorien alle Formen globaler Verantwortung, die
sich nicht fiir die Erweiterung der jeweils eigenen Optionen rechnen, zumeist
in die Privatmoral auslagern, besteht die Idee qualitativer Freiheit von Anfang
an und auf einer Verantwortung fiir das Ganze. Da das individuelle Recht auf
Freiheit nicht in der Partikularitit der Subjekte, sondern in ihrer Personalitit
wurzelt, endet qualitativ ausgerichtete Freiheitsphilosophie notwendigerweise
kosmopolitisch: in der Aufgabe, allen zur Autonomie zu verhelfen. Qualitative
Freiheit beginnt und endet beim Weltbiirger und seinen realen Lebenschan-
cen. Einem qualitativ ausgerichteten Liberalismus ist daher nationaler Egois-
mus fremd. Entsprechend proaktiv, nicht defensiv, sollten sich Liberale an der
freien Selbstbestimmung jedes Menschen interessiert zeigen und sich fiir die
Emanzipation aller Weltbiirger einsetzen.

Wer aber ist dieser Weltbiirger? Wie schon die alte Frage nach dem Wesen
des Menschen, so ist auch diese nicht materialistisch-empirisch zu beantwor-
ten. Wir kénnen weder den Menschen an sich noch den Weltbiirger an sich nackt
auf eine Teilchenwaage legen und sodann prizise seine anthropologisch-meta-
physische Masse ablesen. Natiirlich nicht; denn insofern der Mensch ein rela-
tionales Wesen ist, so kann man ihn auch nicht losgelést von seinen Beziehun-
gen analysieren. Weniger auf das biologische Skelett kommt es an, als auf das
symbolische Gertiist der menschlichen Lebenswelt. Die kiinstlich geschaffenen
Welten aus Wissenschaft und Religion, Moral und Recht, Wirtschaft und Poli-
tik, mit denen Menschen sich auf ihr zukiinftiges Selbst hin entwickeln, zei-
gen uns: Es gehort zur menschlichen Freiheit, werktitig zu sein; und ihre Wer-
ke sind nicht nur materiell, sondern auch ideell. Metaphysiken gehoren ebenso
zur humanen Grundausstattung wie Monumente; seiner Ideale gewissert sich
der Weltbtirger an den Bauten seines Geistes ebenso wie anhand kérperlicher
Gebiude. Vor dem ewigen Hintergrund der letzten Dinge der Religion und
Metaphysik erwigt die Menschheit stets erneut zeitgemifie Antworten auf die
vorletzten Fragen von Politik und Wirtschaft, Recht und Moral. Es ist darum
kein Ausdruck einer besonders modernen, sondern Abdruck einer besonders
lebensfernen Denkungsart, vom Menschen einen endgiiltigen Abschied von
der Metaphysik, von Religion und Spiritualitit zu erwarten oder zu verlangen.

Die iibergreifenden normativen Prinzipien, welche der Weltgemeinschaft
auch im Falle konfligierender Interessen noch Orientierung bieten sollen,
konnen den Menschen nicht von auflen aufgenétigt werden. Sie miissen den

14.02.2026, 09:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fazit

Menschen vielmehr von ihren jeweiligen Lebens- und Weltanschauungen her
nahegebracht werden und kraft ihrer eigenen Vernunft einleuchten. Ich be-
trachte darum mit Skepsis Versuche akademischer Philosophie, zur Lésung
der Probleme der Weltokologie, Weltckonomie und Weltpolitik von Grund auf
das moralische Rad der Menschheit neu zu erfinden. Man muss kein Kostver-
ichter sein, um die Vorstellung einer fiir alle gleichen »Weltspeise« unappe-
titlich zu finden, mit der alliiberall die Menschen abzufiittern wiren. Eben-
sowenig erscheint mir der Gedanke einer »Weltethik« attraktiv, die allen zu
jederzeit und an jedem Ort bis ins Kleinste vorschreibt, was sie tun sollen.
Plausibler sowie der prozeduralen Vorgabe qualitativer Freiheit gemifier wire
es, meine ich, nach einer Konvergenz derjenigen Werte zu suchen, an denen
die Weltbiirger sich bereits von sich aus orientieren.

Hierzu muss die Freiheitsphilosophie den Elfenbeinturm verlassen und
sich auf die Strafen dieser Welt begeben und auflesen, was in den jeweiligen
kulturellen Gemeinschaften als verantwortliche Freiheit geachtet wird.” Dort
wird sie die Menschen als sich unausgesetzt selbst interpretierende und mora-
lisch korrigierende Personen vorfinden. Nur wenige Menschen aber orientie-
ren sich in ihren normativen Selbstbildern an rein sikularen mentalen Model-
len. Die meisten nehmen reichlich spirituelle Beimischungen in ihre kognitive
Diit auf. Ein Liberalismus, der diese Zukost nicht verdauen kann, wird an ih-
nen frither oder spiter erkranken.”® Anders als Theorien quantitativer Freiheit
(vgl. Abschnitt 4.3) muss ein auf den tatsichlichen homo sapiens achtender Li-
beralismus daher auch spirituelle und metaphysische Orientierungsangebote
verstehen konnen und ins Verhiltnis zu seinen eigenen Wertiiberzeugungen
setzen. Dies erscheint nur im Rahmen qualitativer Freiheitstheorie moglich.
Allerdings — das war der wichtige Ertrag der Philosophie Kants und Krauses
—in einer Weise, die den Biirgern nie mehr oder andere Formen des Nachden-
kens tiber die letzten Dinge zumutet, als diese selber nachfragen.

Der qualitativ ausgerichtete Liberalismus beerbt die metaphysischen und
spirituellen Traditionen also selektiv — und kritisch. Wenn religitse Biirger
politische Maximen im Ausgang von ihren spirituellen Uberzeugungen for-
mulieren, so sind solche Argumente nicht schon deshalb verdichtig, weil sie
von spirituellen Primissen aus gefiihrt werden. Wo jene religissen Uberzeu-
gungen jedoch den Anspruch erheben, kollektives Handeln und politisches
Entscheiden unmittelbar anzuleiten, ist zu priifen, inwiefern jene Argumente
auch fiir Nicht- und Andersgliubige tiberzeugen kénnen.” In einem qualitativ-

97 | In &hnlicher Richtung argumentierend: Ganesh Nathan, Social Freedom in a Multi-
cultural State, 2014 (Originalausgabe: 2010).

98 | Vgl. Di Fabio, Kultur, S. 8.

99 | Vgl. Todd Hedrick, Rawls and Habermas: Reason, Pluralism, and the Claims of
Political Philosophy, Stanford, California 2010.

14.02.2028, 09:55:47.

397


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

398

Qualitative Freiheit

liberalen Staatswesen nehmen religios oder metaphysisch begriindete Wahr-
heiten also nicht direkt politisches Gewicht an, sondern allenfalls indirekt:
insofern sie Werte formulieren, die auch von anderen weltanschaulichen Posi-
tionen her affirmiert werden.

Letzteres wird umso mehr der Fall sein, je genauer die dabei jeweils in
Anspruch genommenen Werte mit universal-menschlichen Grundiiberzeu-
gungen wie etwa der Goldenen Regel'®® iibereinstimmen. Bei solchen Prinzi-
pien wird die Transformation spiritueller Weisheit in sikulare Geltungskraft
leicht gelingen; bei anderen Wertvorstellungen (etwa im Blick auf bestimmte
Sexualnormen) eher weniger. Wo sich aber eine stabile interkulturelle Uber-
einstimmung in bestimmten grundlegenden Werten ergibe, koénnte diese in
politischen Diskursen durchaus als hintergriindiger Filter vordergriindiger
Gestaltungswiinsche fungieren. Etwa diirften sich politische Vorhaben reli-
gioser (wie sikularer) Interessengruppen und Gemeinschaften, die sich inner-
halb jener Schnittmenge global konvergierender Werte bewegen, groflerer Zu-
stimmung und damit hoherer Realisierbarkeit erfreuen als andere.

Aber gibt es einen solchen menschheitlichen Konsens denn tiberhaupt und
worin kénnte er bestehen? Dieser Frage wurde in den letzten Jahren verstirkt
nachgegangen, auf spritueller,”! agnostischer'®> wie sikularer' Grundlage,
inbesondere im Rahmen des 1990 von Hans Kiing an der Universitit Tiibin-
gen begriindeten Projekts Weltethos.'™* Dort kam es in den letzten 25 Jahren
zu einer Ermittlung der Wertgrundlagen, welche Menschen aller Nationen
und Regionen miteinander verbinden und zu einer viele tausend Seiten um-
fassenden Forschungsliteratur. Neben umfangreichen Monographien zu den
gemeinsamen ethischen Werten von Judentum,'® Christentum,'* Islam,” im
Daoismus und Konfuzianismus!® sowie im indischen Geistesleben von Hin-

100 | Vgl. Bauschke, Die Goldene Regel.

101 | Vgl. Fethullah Giilen, Toward a Global Civilization of Love & Tolerance, Somerset,
New Jersey 2004.

102 | Hierist vor allem an die jiingeren Veroffentlichungen des Dalai Lama zu denken,
etwa an: Beyond Religion: Ethics for a Whole World, Boston 2011.

103 | Eine Sammlung sékularer Ansatze finden sich bei: Dierksmeier, Humanistic
Ethics in the Age of Globality.

104 | Vgl. Hans Kiing, Projekt Weltethos, Miinchen 1990.

105 | Vgl. Hans Kiing, Das Judentum. Die religidése Situation der Zeit, Miinchen 1991.
106 | Vgl. Hans Kiing, Das Christentum: Wesen und Geschichte, Miinchen; Zirich 2007
(Originalausgabe: 1994).

107 | Hans Kiing, Der Islam: Wesen und Geschichte, Miinchen; Ziirich 2007.

108 | Vgl. Hans Kiing, Tracing the Way: Spiritual Dimensions of the World Religions,
libersetzt von: John Bowden, London 2002.

14.02.2026, 09:55:47.



https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fazit

duismus, Buddhismus und Jainismus'® spiirte das Team von Hans Kiing jener

Konvergenz der Werte auch im Feld interkultureller Literatur® und Philoso-
phie™ nach.

Das zentrale Ergebnis jener Studien war, dass zwei formale Prinzipien und
vier substantielle Werte tiber alle zeitlichen und rdaumlichen Grenzen hinweg
von der Menschheit stets als moralisch bindend anerkannt — wenngleich na-
tiirlich nicht immer eingehalten — wurden.""? Dabei handelt es sich erstens um
die Goldene Regel der Gegenseitigkeit (bekannt durch Anweisungen wie »Was
Du nicht willst, daf§ man Dir tu'....<) und das Prinzip der Menschlichkeit, Men-
schen menschlich zu begegnen, d.h. personale Subjekte nicht wie dingliche
Objekte zu behandeln. Angewendet auf die alltigliche Lebenswelt fithren die-
se beiden formalen Prinzipien zweitens auf vier substantielle Grundwerte, die
ihrerseits ebenfalls globale Zustimmung erfahren: Wahrhaftigkeit, Gerechtig-
keit, Partnerschaft und Friedfertigkeit. Gemeinsam konstituieren jene Regeln
und Werte den Kern einer ethischen Haltung, die Menschen tiberall und stets
zu sittlichem Handeln inspiriert hat, eben ein Weltethos.

Da jene Werte stets erneut in ungleichen kulturellen Kontexten vergleich-
baren Ausdruck gefunden haben, weil also das Weltethos'?
zum Grundbestand der menschlichen Selbstorientierung gehért, so kann
man es als Kern einer realistisch-idealistischen Anthropologie ansehen. In
ihm spiegelt sich das Erbe aller Traditionen der Menschheit: In der greifbaren
Vielheit der Kulturen reflektiert sich so die begriffliche Einheit der ethischen Natur
der Menschheit. Das Weltethos dhnelt insofern einem unsichtbaren Bund der

gewissermafien

Zivilisationen und Kulturen. Jener Bund ersetzt natiirlich nicht die sichtbaren
Anstrengungen derer, die ihn bilden. Er weist Menschen aller Herkiinfte aber

109 | Vgl. Stephan Schlensog und Hans Kiing, Der Hinduismus: Glaube, Geschichte,
Ethos, Miinchen 2006.

110 | Vgl. Karl-Josef Kuschel, Im Ringen um den wahren Ring: Lessings »Nathan der
Weise« - eine Herausforderung der Religionen, Ostfildern 2011; Karl-Josef Kuschel, Je-
sus im Spiegel der Weltliteratur. Eine Jahrhundertbilanz in Texten und Einfiihrungen,
Diisseldorf 1999.

111 | Vgl. Hans-Martin Schonherr-Mann, Globale Normen und individuelles Handeln:
Die Idee des Weltethos aus emanzipatorischer Perspektive, Wiirzburg 2010; Hans-
Martin Schénherr-Mann und Hans Kiing , Miteinander leben lernen: Die Philosophie und
der Kampf der Kulturen, Miinchen; Ziirich 2008.

112 | Eine gute Ubersicht hierzu und zum Folgenden liefert: Kiing, Gebhardt und
Schlensog, Handbuch Weltethos.

113 | Vgl. Hans Kiing und Karl-Josef Kuschel, Wissenschaft und Weltethos, Minchen
1998; Helmut Reinalter, Projekt Weltethos: Herausforderungen und Chancen fiir eine
neue Weltpolitik und Weltordnung, Innsbruck 2006; Schénherr-Mann, Globale Normen
und individuelles Handeln: die Idee des Weltethos aus emanzipatorischer Perspektive.

14.02.2026, 09:55:47.

399


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

400

Qualitative Freiheit

an, worauf und wodurch sie sich theoretisch einigen und wie sie praktisch ko-
operieren kénnen. Durch jene Konvergenz elementarer Werte konnen, so der
Grundgedanke des Projekts Weltethos, Personen unterschiedlichster Herkiinfte
im Dialog geteilte Vorstellungen entwickeln und auf dieser Basis zielfithrend
kooperieren.™

Klarerweise, um universell zu verpflichten, sind die Werte des Weltethos
nicht nur spirituell, sondern auch sikular zu fundieren. Damit sie auch zwi-
schen Gliubigen und Nichtglaubigen greifen, jenseits aller spirituellen Funda-
mente, dafiir missen sikulare Griinde angefithrt werden. Diese kénnen his-
torisch sowie systematisch ausfallen. Historisch diirfte man Agnostiker und
Atheisten am ehesten mit dem Argument erreichen, dass tiber die Jahrhun-
derte hinweg immer wieder Konzeptionen einer ethisch sich selbst bindenden
Freiheit entlang der im Weltethos-Projekt identifzierten Werte auftreten. Men-
schen haben iiber alle historischen und geographischen Riume hinweg, sich
wieder und wieder auf diese Grundnormen des Zusammenlebens geeinigt;
natiirlich in von Ort zu Ort und von Kultur zu Kultur unterschiedlicher Aus-
gestaltung: in den Weisheitslehren Chinas wie Indiens, in den Philosophien
Nordeuropas wie Siidamerikas ebenso wie im Dichten und Denken afrika-
nischer Kulturen.!> Systematisch ist zu zeigen, warum eine an jenen Werten
orientierte Lebensfithrung konsistent und kohirent die verniinftige Selbstbin-
dung menschlicher Freiheit zum Ausdruck bringt.

Zwar gehen Menschen dartiiber auseinander, was sie als hochste Qualitit
von Freiheit berithmen; aber, so konnte unsere Studie zeigen, sie kénnen sehr
wohl iibereinstimmen, dass und wie die menschliche Freiheit ethisch auszu-
richten wire. Von dieser Warte aus erscheinen die Werte des Weltethos als
Ausbuchstabierung qualitativer Freiheit im Sinne einer auf die wiirdevolle
Autonomie aller Mitmenschen zielenden Verantwortungsiitbernahme. Das
jahrtausendealte Ringen der Weltkulturen um ein gutes, wahres und sinn-
erfiilltes Leben erscheint im Lichte eines qualitativen Freiheitsverstindnisses
darum als essentiell fiir gelingendes Menschsein tiberhaupt: als Ausdruck der
sittlichen Selbstbestimmung unserer Freiheit. Entsprechend respektvoll muss
ein qualitativer Liberalismus den spirituellen und sikularen Weisheitstraditio-
nen aller Vélker begegnen.

Natiirlich sind die im Weltethos-Gedanken zusammengefassten Regeln
hochst allgemeiner Natur und miissen, je nach Anwendungskontext, weiter

114 | Vgl. Hans Kiing, »We Need Bridge-Builders - No Survival for the World Without a
Global Ethice, in: East-West Divan In Memory of Werner Mark Linz, London 2014.

115 | Vgl. Christel Hasselmann, Hans Kiings Projekt Weltethos interkulturell gelesen,
Nordhausen 2005; Hans Kiing, Ein Weltethos fiir die neue Weltepoche, 1998; Hans
Kiing, Weltordnung braucht Weltethos - Interkultureller Dialog als Schliissel zu friedli-
cher Koexistenz, 1997; Dierksmeier, Humanistic Ethics in the Age of Globality.

14.02.2026, 09:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fazit

fortbestimmt werden. Daher hat man sich seitens der Stiftung Weltethos an
die Konkretisierung der Bedeutung jener Werte und Normen fiir Fragen bei-
spielsweise der (Welt-)Politik,"® des (Welt-)Rechts,"” der (Welt-)Wirtschaft,'®
der Wissenschaft,""? der Kultur,'® der Pidagogik,'?! des Sports,'?? der Nachhal-
tigkeit,'?* etc. gemacht. Diese Arbeit in einer interkulturell méglichst inklusi-
ven Weise fortzufithren und auszubauen, ist das gemeinsame Anliegen sowohl
der Stiftung Weltethos als auch des 2012 an der Universitit Tiibingen gegriin-
deten Weltethos-Instituts.'** Jedoch kann und will das Projekt Weltethos nicht
exakte Anweisungen fiir jegliche Handlungen im Sinne einer allverbindlichen
»Weltethik« geben, sondern die hinter den divergierenden Moralsystemen der
Menschheit aufscheinenden gemeinsamen sittlichen Haltungen namhaft ma-
chen. Ziel ist die Orientierung und Koordination, nicht die Normierung und
Standardisierung von Verhalten, damit Menschen allerorten gemeinsam im

116 | Vgl. Hans Kiing, »Weltpolitik und Weltethos«, in: Evangelische Akademie Bad Boll:
Aktuelle Gesprdche, 43, No. 4 (1995): 30-35; Hans Kiing, »Zur Problematik von Weltpo-
litik, Weltstaat und Weltethos«, in: Stefan Gosepath und J.C. Merle (Hg.), Weltrepublik
Globalisierung und Demokratie, Miinchen 2002.

117 | Vgl. Hans Kiing, »Menschen-Rechte und Menschen-Verantwortlichkeiten, in:
Hans Kiing (Hg.), Dokumentation zum Weltethos, Miinchen 2002.

118 | Vgl. Hans Kiing; Leisinger, Klaus M.; Wieland, Josef, Manifest Globales Wirt-
schaftsethos: Konsequenzen und Herausforderungen fiir die Weltwirtschaft (Deutsch/
Englisch) = Manifesto Global Economic Ethic: Consequences and Challenges for Glob-
al Businesses (German/English), Miinchen 2010; Hans Kiing, »Weltethos und globale
Fiihrungsverantwortunge, in: Uto Meier und Bernhard Still (Hg.), Fiihrung. Macht. Sinn:
Ethos und Ethik fiir Entscheider in Wirtschaft, Gesellschaft und Kirche, Regensburg
2010.

119 | Vgl. Kiing und Kuschel, Wissenschaft und Weltethos.

120 | Vgl. Hans Kiing, »Weltmusik - Weltreligionen - Weltethos. Interkulturelle Kom-
munikation durch Musike, in: Christine Blichner et al. (Hg.), Kommunikation ist méglich
Theologische, 6kumenische und interreligiose Lernprozesse, Festschrift fiir Bernd Jo-
chen Hilberath, Ostfildern 2013.

121 | Vgl. Stephan Schlensog und Walter Lange (Hg.), Weltethos in der Schule: Unter-
richtsmaterialien der Stiftung Weltethos, Tibingen 2008.

122 | Vgl. Hans Kiing, »Welt - Sport - Ethos. Weltethos«, in: Eckhard Nagel (Hg.),
Deutscher Evangelischer Kirchentag Hannover 2005, Gitersloh 2005.

123 | Vgl. Hans Kiing, »Nachhaltige Entwicklung und Weltethose, in: Heidi Bohnet-von
der Thiisen (Hg.), Denkanstde 99 Ein Lesebuch aus Philosophie, Natur- und Human-
wissenschaften, Miinchen 1998.

124 | Mehr Information zur Arbeit des Instituts findet sich auf www.weltethos-institut.

org/.

14.02.2026, 09:55:47.

401


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

402

Qualitative Freiheit

Lichte geteilter Grundiiberzeugungen zu zeit- und kontextgerechten Lésungen
fur die sie gemeinsam betreffenden Probleme finden.

Das induktiv von den groflen ethischen Stromsystemen der Menschheit
her gewonnene »Weltethos« hat gegeniiber einer philosophisch herbei dedu-
zierten »Weltethik« nicht nur den pragmatischen Vorzug, dass es die Menschen
dort abholt, wo sie sind, anstatt ihnen einen steilen intellektuellen Weg zu abs-
trakten philosophischen Erkenntnisformen abzunétigen. Der entscheidende
Vorteil ist prinzipieller Natur. Wihrend eine »Weltethik« sich allzu leicht als
endgiiltige Antwort auf alle Fragen verstehen kann, steht das Projekt Weltethos
fuir das genaue Gegenteil: fiir den Beginn eines interkulturellen Gesprichs, um
im Lichte geteilter Haltungen und Uberzeugungen das Trennende zu bearbei-
ten und Konflikte wie Probleme zu bewiltigen. Im Lichte des Weltethos wiren
kulturell bedingte Wertdifferenzen zum Reden zu bringen und auszutragen,
anstatt sie, wie von der Warte einer Weltethik aus zu befiirchten wire, abzu-
tragen und so zum Schweigen zu bringen.

Qualitativer Liberalismus und Weltethos-Projekt konvergieren in der Grund-
einsicht, dass man Freiheit nur bewahrt, wo sie sich angesichts weltweiter
ethischer Herausforderungen bewihrt. Dabei verhilt sich vom Projekt Welt-
ethos eingeforderte kosmopolitische Verantwortungsiibernahme zur individu-
ellen Freiheit nicht wie ein Riegel zur Tiir, sondern wie Haut zum Kérper. Sie
ist eine Grenze, die der Freiheit Kontur und Individualitit verleiht, nicht eine
Schranke, die sie verhindert. Unsere Untersuchung hat erbracht: Werte — und
der globale Dialog iiber sie — gehoren ins Zentrum des freiheitlichen Selbstver-
stindnisses. Sowohl angesichts der rdumlichen Globalitit unserer Lebensver-
hiltnisse als auch im zeitiibergreifenden Angesicht der Generationen, die nach
uns kommen, sowohl in Riicksicht auf unsere Um- und Mitwelt wie auch in
Vorsorge fiir unsere Nachwelt, sowohl im Ausblick auf das Ideal integrativer
Toleranz als auch im Hinblick auf die Realititen ausgrenzender Intoleranz,
sowohl eingedenk des materiellen Unterbaus des Lebens wie seiner spirituel-
len Uberformung bewusst, fiihrt eine Freiheit, die im Weltethos ihr MaR und
ihre Mitte ausprigt, Menschen einander zu, indem sie die Freiheit jeder Per-
son zur Erfiillung der Freiheit aller Weltbiirger aufruft.

Qualitativ orientierte Freiheitsphilosophie findet also beim Versuch, die sie
leitende Idee sachgerecht einzulosen, im Projekt Weltethos eine ihr zutiefst ent-
sprechende ethische Inspiration. Umgekehrt liefert eine philosophisch ausge-
arbeitete Theorie qualitativer Freiheit dem Projekt Weltethos eine wichtige siku-
lare Stiitze. Ein qualitativ fundierter Liberalismus kann begriinden, warum die
in das Projekt Weltethos eingehenden spirituellen Traditionen auch von sikularer
Warte aus zu Rate gezogenen werden. Denn der Mensch ist, was er wird; und
er wird, wonach er strebt; und so gehéren auch die kulturellen und spirituellen
Aspirationen der Menschen, aller Menschen, zur Bestimmung des homo sapiens

14.02.2026, 09:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fazit

hinzu.'® Der Mensch ist von Natur aus Kulturwesen, insofern als er sich erst ver-
mittels eigens hervorgebrachter symbolischer Welten und Deutungen realisiert.
Als sinnsuchendes Wesen lebt er grundsitzlich in Wertewelten. So betrachtet,
gehoren moralische Gebote und der weite Kosmos kontemplativer und medita-
tiver Praktiken sowie religiéser Symbole ebenso zum Menschsein wie die bio-
logische Umwelt und die Flora und Fauna, die sie bevolkern.'”® Anstatt also die
Werte fur die lebensweltliche Orientierung der Freiheit aus dem Nichts erzeu-
gen zu miissen, lassen sie sich aus der Fiille spiritueller wie sikularer Entwiirfe
und geschichtlich erarbeiteter Praktiken aufgreifen.’?’

Bei der kritischen Sichtung von Werten und bei der Auslese zukunftstaug-
licher und problemgerechter Programme obliegt es der Philosophie wie eh und
je, die seitens der Diskutanten eingebrachten (metaphysischen, moralischen,
politischen, religiésen) Konzepte analytisch zu priifen und mit den Ansprii-
chen der Vernunft abzugleichen. Dass dabei im lebhaften Austausch religié-
ser wie philosophischer, spiritueller wie sikularer Argumente zugleich jener
Zugriff auf das Uberlieferte pluralistisch-bescheiden bleibt, genau dafiir trigt
die — in den Kapiteln zu Karl Christian Friedrich Krause und Amartya Sen
besonders herausgearbeitete — prozedurale Dimension des qualitativen Libera-
lismus Sorge. Ihr zufolge dirfen ja nur diejenigen Werte umgesetzt werden,
die sowohl ihre kritische Selbstanwendung (vgl. Abschnitt 4.3) tiberstehen und
zugleich von den Biirgern als Form freiheitlicher kollektiver Selbstbindung
ausgezeichnet werden. Durch liberale Prozeduren kann Freiheit somit als ein
moralisch so ansprechendes wie anspruchsvolles Ideal zuriickgewonnen wer-
den, ohne doch die Idee der Freiheit auf ein einziges Set sittlicher Ziele zu
verenger.

Jene optimistische Aussicht darauf, dass die wechselseitige Selbstpriifung
von Freiheitsanspriichen im offentlichen Raum anhand von der Menscheit
durchgingig affirmierter Werte stattfinden und vermittels einer »cosmopo-
litan conversation«'?® {iber die gemeinsame Bewiltigung der die Weltbiirger
bedringenden Probleme erfolgen kann, wird von sikularen wie spirituellen
Fundamentalisten. Den ersten st63t negativ auf, dass spirituelle Fundamente
tiberhaupt Eingang in die 6ffentliche Urteilsbildung finden. Den zweiten be-
hagt nicht, dass ihre religiésen Fundamente einer kritischen Priifung unter-
zogen werden; das setze unzulissig die Vernunft tiber Gott zum Richter ein.
Denn der religiose Fanatiker gibt sich ja keineswegs mit der Toleranzforderung

125 | Vgl. Ernst Cassirer, Freiheit und Form. Studien zur deutschen Geistesgeschichte,
Berlin 1916.

126 | Vgl. Helmuth Plessner, Die Stufen des Organischen und der Mensch; Einleitung in
die philosophische Anthropologie, Berlin 1965.

127 | Vgl. Arnold Gehlen, Anthropologische Forschung, Reinbek bei Hamburg 1967.
128 | Vgl. Kwame Anthony Appiah, The Ethics of Identity, Princeton, New Jersey 2005.

14.02.2026, 09:55:47.

403


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

404

Qualitative Freiheit

zufrieden, dass er zwar in der Innenperspektive seine Glaubenswahrheit fiir voll
und ganz wahr erachten, aber nicht in der Aufenperspektive als absolut vertre-
ten und riicksichtlos durchsetzen darf.'*®

Den sikularen Fundamentalismus (etwa eines Rawls) hatten wir bereits
entkriftet (vgl. Abschnitt 4.3). Ebenso ist natiirlich dem spirituellen Fundamen-
talismus entgegenzutreten. Zwar werden die Ansichten religiéser Fundamen-
talisten in pluralen Gesellschaften heutzutage normalerweise ziigig moderiert
und mediatisiert. Aber auch wo derzeit die Stabilitit biirgerlicher Toleranz un-
gefihrdet scheint, existiert sie ja dem Willen der Fundamentalisten zuwider
und ist oft erst das spite Resultat jahrhundertelanger, blutiger Auseinanderset-
zungen.” Fiir den intra- wie intergesellschaftlichen Frieden ist es daher wich-
tig, religiésen Fanatikern zu verstehen zu geben, dass eine Verabsolutierung
ihres eigenen Standpunktes schon diesem selbst — und nicht nur den liberalen
Prozeduralien offener Gesellschaften — zuwider ist. In diesem Argument liegt
die wahre Stirke des weltanschaulichen Pluralismus: Fundamentalistische
Religion widerspricht dem wahren Wesen von Religion; Fanatismus ist irreli-
givs. 3

Wer religiose Botschaften als Zeichen mit zweistelliger Bedeutungsfunk-
tion — hier das Zeichen, dort das Bezeichnete — ansieht, missversteht sie. Hei-
lige Schriften funktionieren nicht wie Verkehrszeichen gleichgiiltig gegen
sowie gleichgeltend fiir jeden Betrachter. Religion kommuniziert vielmehr
symbolisch, in einer dreistelligen Relation, wo in die Mitte zwischen das Zei-
chen und das Bezeichnete der Gliubige eintritt (oder auch nicht). Ohne ihn
als Interpreten wird der Bedeutungsfluss von Zeichen zu Bezeichnetem unter-
brochen und kein gedanklicher Funke tibertragen. Nur wenn der Glaubige per-
sonlich jene interpretative Verbindung herstellt, kann religiéser Strom flie3en.
Der spirituelle Fundamentalist widerspricht sich also performativ selbst, wenn
er anderen genau das versagt, was ihn religios elektrisiert: das individuelle An-
eignen und Auslegen religioser Symbole. Er kann die Wahrheit seines Glau-
bens nur auf eine Weise erfassen, die er, sofern er sie zum Glauben fithren
will, anderen ebenfalls zugestehen muss. Auch die Menschen, die der religidse
Fundamentalist missionieren will, werden nur auf ihre je ganz personliche
Weise zum Relay ihrer eigenen spirituellen Hermeneutik — oder niemals zu
authentischer Religiositit finden. Die Einzigartigkeit religiéser Wahrheit in

129 | Vgl. Hans Kiing, Existiert Gott? Antwort auf die Gottesfrage der Neuzeit, Miinchen
1978.

130 | Vgl. Heiner Bielefeldt, »Universalism Versus Relativism on the Necessity of Inter-
cultural Dialogue on Human Rights«, in: Kai Hafez und Mary Ann Kenny (Hg.), The Islamic
World and the West: An Introduction to Political Cultures and International Relations,
2000.

131 | Zum Folgenden vgl. Dierksmeier, Noumenon Religion.

14.02.2026, 09:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fazit

der Innenperspektive und die Pluralitit derselben in der Auflenperspektive
sind daher, recht verstanden, ein- und dasselbe. Darum wird in der Forderung
nach der Toleranz Andersglaubiger der spirituelle Mensch in seiner religiésen
Freiheit nicht beschnitten, sondern bestitigt.!

Weil der sikulare Fundamentalismus in die Leere lduft und der spirituel-
le Fundamentalismus sich selbst durchkreuzt, kann die metaphysische Frage,
wer jener Weltbiirger ist, dessen Freiheit sich qualitativer Liberalismus ver-
pflichtet weifs, niemand anderes beantworten, als eben jener Weltbiirger selbst.
Und in diese Antwort werden natiirlich auch religiése und spirituelle Stim-
men einflieffen. Schon darum bendtigen wir einen Liberalismus, der auch in
spiritueller Hinsicht sprachfihig ist. Anstatt, wie es Merkmal und Makel der
Theorien quantitativer Freiheit war, ein fiir allemal sikular festzulegen, was
Freiheit ausmacht, geht es unter der Agide qualitativer Freiheit darum, aller-
erst die Diskussion dariiber anzuregen, was wir gemeinschaftlich, hier und
heute, als Freiheit schiitzen sollten. Freiheit in und von der Religion verteidigt
eine Gesellschaft also nicht durch das Fernhalten, sondern durch das Abhal-
ten und Aushalten spiritueller Dispute. Vertrauen wir auf die gerade auch in
solchen Kontroversen sich behauptende Kraft prozeduraler Vernunft zur argu-
mentativen Bestenauslese!

Die Idee qualitativer Freiheit kann kulturelle Spezifitit integrieren, ohne
sich lokalen Wertvorstellungen relativistisch auszuliefern. Alle politisch zur
Geltung gebrachten normativen Anspriiche sind ja stets kritisch an einer Legi-
timationskette zu messen, deren hochsten Punkt die gedachte Gesamtheit al-
ler gegenwirtigen wie zukiinftigen Personen bildet. Was die politische Durch-
und Umsetzung anbelangt, fithrt der Weg zu einer Kosmopolis der Freiheit
iiber all jene lokalen und regionalen zwei- und mehrseitigen Institutionen, zu
denen sich Menschen und Vélker zur Wahrung ihrer gegenwirtigen Interes-
sen zusammenfinden. In Geltungsfragen gibt aber die (von Kant in Aussicht
gestellte und von Krause erstmals systematisch ausgearbeitete) Idee eines all-
seitigen Menschheitsbundes den Ausschlag. Unterfangen, die nicht im Namen
der Menschheit vertreten werden konnen, sind mittels qualitativer Freiheit
nicht legitimierbar. Fiir eine post-, supra- und transnationale sowie intergou-
vernmentale Politik ist qualitativer Liberalismus darum besonders hilfreich,
da seine Freiheitsidee, indem sie sich mit diesem Argument selbst begrenzt,
schliissig auf die Konzeption universaler Menschenrechte fithrt.'

132 | Vgl. Heiner Bielefeldt, »Misperceptions of Freedom of Religion or Belief«, in:
Human Rights Quarterly: A Comparative and International Journal of the Social Sciences,
Philosophy, and Law, 35, No. 1 (2013): 33-68.

133 | Vgl. Heiner Bielefeldt, Philosophie der Menschenrechte: Grundlagen eines welt-
weiten Freiheitsethos, Darmstadt 1998; Heiner Bielefeldt, »Historical and Philosophi-

14.02.2026, 09:55:47.

405


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

406

Qualitative Freiheit

Einige meinen nun aber, ohne eine fest installierte Weltregierung sei kei-
ne Globalisierung der Freiheitsrechte moglich.”** Stimmt das? Brauchen wir
einen Weltstaat, einen Weltbundesstaat oder wenigstens doch einen Weltstaa-
tenbund, um der Freiheit zu globaler Wirkung zu verhelfen? Gilt das von Na-
turrechtslehrern bis auf den heutigen Tag stets wiederholte Gebot, den recht-
lich ungeregelten Naturzustand zu verlassen (»exeundum est e statu naturali«)
auch fiir die Weltrechtsebene?

Meines Erachtens besteht eine wichtige Ungleichheit zwischen einem
hypothetischen Naturzustand unter Individuen (vor und abseits aller gesell-
schaftlichen Organisation) und einem analog konzipierten Naturzustand zwi-
schen Staaten.” Die meisten Weltbiirger sind ja bereits rechtlich in (zumeist
nationale) Gemeinwesen eingebunden, so dass es begrifflich einer unmittel-
baren Mitgliedschaft aller Menschen in einem Weltbiirgerstaat nicht bedarf,
um dem Ruf nach universaler Rechtssicherheit zu geniigen.”*® Damit ist die
Forderung nach einem realen Schutz der Menschenrechte natiirlich noch nicht
abgegolten. Jedoch die Moglichkeit besteht immerhin, dass die realen Verhilt-
nisse in der Praxis den idealen Forderungen der Theorie eines Tages einmal
hinreichend entsprechen. Dann aber miisste die universale Anerkennung der
Menschenrechte auch verlisslich sanktionierbar sein, so dass die Zugehorig-
keit von Individuen zu bestimmten politischen Gemeinwesen zu ihrer systemi-
schen Realisierung, nicht aber (wie in korrupten Regimen) zu ihrer systemati-
schen Verhinderung fithrt.

Gegenwirtig jedoch gibt es bekanntlich etliche Lebensrdume, die in nor-
mativer und/oder faktischer Hinsicht jenem Anspruch kosmopolitischen
Menschenrechtsschutzes nicht geniigen.’” Wo die vorhandenen Michte einen
befriedigenden Menschenrechtsschutz nicht gewihrleisten kénnen (wie in
zerfallenden Staatsgefiigen) oder wollen (wie im Terrorstaat des IS), ist die
Weltgemeinschaft in der Pflicht. Das gilt insbesondere fiir gewalttigige Ausei-
nandersetzungen: Religios motivierte Biirgerkriege und Genozide sind nichts,
was man mit einem Verweis auf die nationale Souverinitit der jeweils betrof-
fenen Territorialstaaten ad acta legen kann.

cal Foundations of Human Rights«, in: Catarina Krause und Martin Scheinin (Hg.), Inter-
national Protection of Human Rights: A Textbook, Turku; Abo 2009.

134 | Vgl. James A. Yunker, Political Globalization: A New Vision of Federal World
Government, Lanham, Maryland 2007.

135 | Vgl. Martha Nussbaum, Frontiers of Justice, S. 237. Siehe auch: Pauline Klein-
geld, Kant and Cosmopolitanism: The Philosophical Ideal of World Citizenship, Cam-
bridge; New York 2011.

136 | Vgl. Shaw, Rawls, Kant’s Doctrine of Right, and Global Distributive Justice.

137 | Vgl. James W. Nickel, »Is Today’s International Human Rights System a Global
Governance Regime?«, in: The Journal of Ethics, 6, No. 4 (2002): 353-371.

14.02.2026, 09:55:47.



https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fazit

Daraus folgt nicht sogleich, dass wir einer mit universaler Sanktionsmacht
ausgestatteten Weltregierung (Global Government) das Wort reden miissten.
Die historische Genese und die systematische Geltung globaler Rechtsakte fal-
len eben auseinander. Auf der zeitlosen Ebene philosophischer Geltung steht
allen Weltbtirgern ein unbedingter Schutz ihrer Menschenrechte zu. Histo-
risch hingegen stellt sich stets die Frage nach den jeweils geeigneten Bedin-
gungen, unter denen dieser Anspruch am ehesten umzusetzen wire. So kénn-
te beispielsweise derzeit eine Verfestigung und Verbesserung der bestehenden
Institutionen von Global Governance das geeignetste Mittel zur schrittweisen
Erreichung dieses Zwecks darstellen. Vielleicht ist die Norm universaler Men-
schenrechte gegenwirtig eher tiber einzelne, gemeinsam aber den Globus um-
spannende Netzwerke und Institutionen einzuldsen, als im iibereilten Ausgriff
auf supranationale Rechtsgebilde, die von der Vélkergemeinschaft momentan
(noch) nicht erwiinscht sind. Im Bereich der Etablierung und Durchsetzung
nachhaltiger Sozial- und Umweltstandards befindet sich die Menschheit ja
eventuell gerade auf dem Weg zu einer solchen schrittweisen Ausweitung und
Ausdifferenzierung transnationaler Normen und Werte. Der Ausgang dieses
Prozesses bleibt abzuwarten.

Viele beklagen, die bisherige Unterregulierung des globalen Wirtschafts-
raumes ermogliche ein race to the bottom: Produktionsorte, an denen man-
gels adidquater rechtlicher Vorgaben geringere Kosten fiir kontextschidliches
Handeln entstehen, locken Firmen an; Konkurrenten fithlen sich gezwungen
nachzuziehen; Wirtschaftsstandorte treten sodann in einen Negativwettbe-
werb um die niedrigsten ckologischen und rechtlichen Standards ein, um sich
den Zustrom auslindischen Kapitals und damit Arbeitsplitze sowie Steuerein-
nahmen zu verschaffen oder zu erhalten.’®® Kommt es also zwangsliufig zu
einer Negativspriale, die im worst case scenario erst endet, wo alle wirtschaft-
lichen Gewinne privatisiert, seine simtlichen umweltlichen und sozialen Kos-
ten aber sozialisiert sind? Wird sich der Schneeball mafllosen Profitstrebens
auf der schiefen Ebene einer unbalancierten Weltwirtschaftsordnung zu einer
unaufhaltsamen Lawine nachhaltigkeitsfeindlichen Wirtschaftens auswach-
sen?® Empirisch bestitigt sich diese Prophezeihung nicht durchgingig.*® Die

138 | Vgl. Andrea Amaro und William Miles, »Racing to the Bottom for FDI? The Changing
Role of Labor Costs and Infrastructure«, in: The Journal of Developing Areas, 40, No. 1
(2006): 1-13.

139 | Vgl. Andreas Georg Scherer und Guido Palazzo, »Toward a Political Conception
of Corporate Social Responsibility: Business and Society Seen from a Habermasian
Perspective«, in: Academy of Management Review, 32, No. 4 (2007): 1096-1120.

140 | Vgl. David M. Konisky, »Regulatory Competition and Environmental Enforcement:
Is There a Race to the Bottom?«, in: American Journal of Political Science, 51, No. 4
(2007): 853-872.

14.02.2026, 09:55:47.

407


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

408

Qualitative Freiheit

tatsichliche Freiheits- und Menschenrechtsbilanz der Globalisierung fillt we-
niger negativ aus.* Sie kennt auch Aufwirtsspiralen. Durch die technische
Erleichterung des physischen und informationellen Verkehrs begiinstigt, hat
sich eine kritische Weltoffentlichkeit herangebildet, deren schiere Faktizitit
normative Wirkung entfaltet. Pragmatische Imperative des Wirtschaftens fiih-
ren daher heute schon nicht selten dazu, dass sich auch in unterregulierten
Gesellschaften einige Unternehmen anspruchsvollen transnationalen Stan-
dards der Corporate Governance unterwerfen, etwa um fiir globale Investoren
attraktiv zu werden."?

Dennoch kann letzten Endes die Regulierung der welt6ffentlichen Sphi-
re natiirlich nicht allein dem Gutdiinken wirtschaftlicher Organisationen
und unzureichend demokratisch legitimierter Nichtregierungsinstitutionen
itberlassen werden.® Auch die pfiffigsten Anreizsysteme kénnen nicht Insti-
tutionen verbindlichen Rechts ersetzen. Nicht jeder Konflikt kann durch Me-
diation beigelegt, nicht jede Spannung bi- oder multi-lateral aufgehoben und
nicht jede Schandtat durch naming, blaming und shaming bewiltigt werden. Die
Global Governance-Krisen der letzten Jahre haben das auf unliebsame Weise
bestitigt. Wihrend also fiir einige Ziele der Menschheit der flexible Zugang
einer schleichenden Regulierung durch Global Governance sich als durchaus
geeignet erweist, wird meines Erachtens fiir andere, etwa fiir den unbedingten
Schutz der Menschenrechte, besser durch klassische Government-Institutio-
nen gesorgt werden miissen, weshalb die Spekulation tiber eine institutionelle
Optimierung der weltrechtlichen Reprisentation der Menschheit keineswegs
miiRig erscheint."*

Auf'jeden Fall hat eine jede im Namen von Freiheit betriebene Weltinnen-
politik auf inklusive partizipative Prozeduren zu dringen. Wenn etwa auf na-
tionaler Ebene das »one man, one vote«-Prinzip gilt, was spricht dann eigent-
lich — aus liberaler Perspektive — dagegen, es auch auf globaler Ebene gelten zu
lassen?' Zwar gibt es eine Fiille pragmatischer Bedenken (in den reichen Lin-
dern), was wohl passieren wiirde, falls man jeden Weltbiirger (auch der armen
Linder) gleichmifig an Global Governance-Entscheidungen beteiligte. Aber

141 | Vgl. Jagdish N. Bhagwati, In Defense of Globalization, New York 2004.

142 | C. Lattemann, »On the Convergence of Corporate Governance Practices in Emerging
Markets«, in: International Journal of Emerging Markets, 9, No. 2 (2014): 316-332.

143 | Vgl. Sangeeta Kamat, »The Privatization of Public Interest: Theorizing NGO
Discourse in a Neoliberal Era«, in: Review of International Political Economy, 11, No. 1
(2004): 155-176.

144 | Dazu siehe die Uberlegungen des World Federalist Movement (http://www.wfm-
igp.org).

145 | Vgl. Parijs, Real Freedom for All, S. 228f.

14.02.2026, 09:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fazit

die ethische Validitit dieser Bedenken erscheint mir fraglich,¢ inbesondere so-
tern wir Freiheit — prozedurale wie substantielle — als Grundrecht einer jeden
Person als solcher postulieren. Knapper ausgedriickt: »Everybody matters.«’
Ich meine: Die Glaubwiirdigkeit des Liberalismus steht und fillt mit der Ent-
schlossenheit, mit der Liberale fiir die Globalitit von Autonomie streiten und
sich auf Weltebene fiir einen »solidaristic liberalism« einsetzen.!*®

Aus kosmopolitisch-liberaler Perspektive ist daher fiir eine Weltrechtsord-
nung zu streiten, welche die Konsequenzen individuellen, korporativen wie
staatlichen Handelns fair ausgleichen kann, die global zu Buche schlagen.™
Denn wihrend innerhalb des Staatsterritoriums anfallende Probleme durch
nationale Gesetzgebung (Stichwort: Internalisierung negativer externer Effek-
te) oftmals neutralisiert werden (kénnen), ist dergleichen in globaler Hinsicht
erst noch zu leisten. Offensiv wire daher etwa fiir ein sanktionsbewehrtes
Weltwirtschaftsrecht und fiir ein globales Strafrecht zu kimpfen sowie eine
wirksamere politische Reprisentation der Weltbevolkerung zu erstreiten.
Das Legitimationsdefizit, die Regelungsunverbindlichkeit und die Sanktions-
unfihigkeit der gegenwirtigen Weltrechts- und der Weltwirtschaftsordnung
widerstreiten offenkundig der Idee, dass alle Menschen autonom die Qualitit
ihrer Freiheit bestimmen kénnen sollen.

Durch welche Verfahren und Prozesse auch immer die Weltgemeinschaft
in diesen Fragen weiterzukommen sucht, die Zielperspektive, in der die Aus-
wahl der geeigneten Realisierungsmittel getroffen werden muss, lasst sich klar
konturieren: Statt einer Welt der quantitativ unbegrenzten Mdéglichkeiten, in
der einige Wenige alles erwerben konnen, erstrebt sie eine Welt der qualita-
tiv sinnvollen Wirklichkeiten, in der alle Etliches zu erreichen vermdgen. Ich
glaube: Die Faszination der Freiheit kann und wird alle Menschen ergreifen,
sobald wir Freiheit als unteilbar begreifen und uns der aus ihr erwachsenden
kosmopolitischen Verantwortung stellen. Die Welt war, ist und bleibt Gemein-
besitz aller Menschen — und genauso sollte sie auch behandelt werden: im
Dienste und zur Férderung der qualitativen Freiheit aller.

146 | Peter Singer, One World: The Ethics of Globalization, New Haven, Connecticut
2002.

147 | »Everybody matters: thatis our central idea. And it sharply limits the scope of our
tolerance.« (Appiah, Cosmopolitanism, S. 144)

148 | Vgl. Parijs, Real Freedom for All, S. 232.

149 | Vgl. Charles R. Beitz, »Cosmopolitanism and Global Justice«, in: The Journal of
Ethics, 9, No. 1/2 (2005): 11-27.

14.02.2026, 09:55:47.

409


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 09:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839434772-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

