lll. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden
Einen/den - Das politische Denken des
Postfundamentalismus

»Das auseinander Strebende vereinigt sich

und aus den Gegensdtzen entsteht die schonste
Vereinigung und alles entsteht durch den Streit.«
(Heraklit)

Siglen
. [DpD]Machart, Oliver [2010a], Die politische Differenz. Zum Denken des Politischen
bei Nancy, Lefort, Badiou, Laclau und Agamben, Berlin.

[DuO] Ders. [20132], Das unmdgliche Objekt. Eine postfundamentalistische Theorie

der Gesellschaft, Berlin.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-017 - am 13.02.2026, 10:01:1 - (=


https://doi.org/10.14361/9783839472026-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Tobias Braun: Der politische Konsens

Die Vermutung, wonach sich im liberalen Verstindnis der Demokratie eine Privalenz
des Pluralen, des Heterogenen und Uneinen manifestiert, fand sich nur zum Teil besti-
tigt. Zwar wurde den Momenten des Vielen durchgehend ein prioritirer Status und eine
entsprechende Position, Funktion und Qualitit innerhalb der politischen Organisation
zuerkannt, zugleich blieben jeweils Aspekte des Einen an verschiedenen Stellen prisent:
Einerseits erkannten die Konzeptionen dem Vielen und der Austragung von Konflikten
eine tragende Bedeutung zu, andererseits betonten sie die Notwendigkeit bestimmter
Konditionen, die die Antagonismen in eine spezifische Ausrichtung, einen geteilten Be-
zug oder ein Reglement stellten und so deren destruktive Potentiale entschirften sowie
ihre institutionelle Aufnahme und Transformation erméglichten. Mit der Pointierung
des Vielen ging weniger eine Nivellierung des Einen als dessen Relativierung und Ver-
schiebung in die Grundlagen gelingender Konfrontation einher: Das Eine blieb inform
von konstitutiven Konditionen und Kontexten ebenso wie in der koordinativen Ausrich-
tung des Vielen prisent. Die liberalen Konzeptionen versuchten, dem Fakt des Pluralismus
gerecht zu werden und die Bedingungen der konstruktiven Einhegung zu erfiillen, wel-
che die Implementierung politischer Antagonismen erfordern. Zugleich nahm das Ar-
rangement zugelassenen Dissenses und benotigten Konsenses in jedem Ansatz eine andere
Gestalt mit je eigenen, unterschiedlichen Balancierungen und Schwerpunkten an.
Fraenkel zielte auf eine politische Ordnung, in der die Pluralitit und Antagonali-
tit des Sozialen ihren Ausdruck fand: Um dem Fakt des Pluralismus gerecht zu werden,
musste die Vielfalt und Komplexitit gesellschaftlicher Differenzen angenommen und ihre
Konfrontation als eigenstindige Komponente politischer Ordnung verstanden werden.
Neben der institutionellen Trennung zweier Sekforen verweis Fraenkel auf die reprasen-
tative Aufhebung des Vielen und den geteilten Fundus kultureller Kontexte, die die kom-
positionellen Aspekte des Konflikts versichern und seine Eskalation vermeiden sollten.
Seine Ansinnen war es einerseits, die soziale Pluralitit und Differenz als unhintergeh-
bare Disposition politischer Organisation zu fassen und andererseits die Konfrontation
der Vielen vor den Heteronomien und Verzerrungen des Einen inform apriorischer Postu-
late des Ganzen und Allgemeinen zu schiitzen. Dem Wettstreit der Krifte, Partikel und
Interessen sollte ein maximaler Freiraum geschaffen werden, dessen Ablauf nur mini-
mal durch Vorgaben und Regeln behindert werden durfte. Der Neo-Pluralismus brachte
ein optimistisches Postulat der Selbstregulation und Autoharmonisierung der Interes-
sen in Anschlag, das das Eine als Ausgleich und die Vermittlung im Sinne eines emer-
genten Effektes eines freien Spiels der Kriifte fasste: Aus dem Vielen kann es keine Defini-
tion des Einen geben, wiirde dies doch unweigerlich partikular bleiben. Das Spiel muss
ungebunden bleiben, ohne vorlaufende Ordnung, Einheit oder Einigkeit. Die Regeln des
Spiels miissen fair und neutral sein, um den Dissens zu koordinieren: Sein Arrangement
darf die Ordnung nicht generieren, sondern nur stabilisieren. Fraenkels Modell fithrte
somit einerseits eine weitestgehende Distinktion zwischen den Bereichen des Einen und
des Vielen ein und nahm andererseits in Anspruch, das Eine konne aus dem Vielen nur
in einer distinkten Transponierung hervorgehen. Die integrativen Potentiale des Plu-
ralismus wurden dem Konflikt selbst zugewiesen und nur sekundir den Konditionen
des consensus omnium und des fair play. Gerade weil die anderen liberalen Konzeptionen
diese Hoffnung auf einen ebenso autonomen wie automatischen Ausgleich nicht teilen,
mafien sie der institutionalisierten Ubersetzung und Regulation der Antagonismen ei-

https://dol.org/10.14361/9783839472028-017 - am 13.02.2026, 10:01:1 - (=



https://doi.org/10.14361/9783839472026-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

ne wichtigere Funktion zu. Sie trennten die Bereiche des Einen und des Vielen weniger
als dass diese in konstruktive Arrangements politischer Ordnung einfassten, in denen
ebenso Aspekte der Integration wie der Konfrontation Beriicksichtigung fanden. Die
einheitsstiftenden Potentiale wurden nicht der immanenten Anlagen der Konflikte ent-
nommen, sondern ihrer dufleren Ordnung.

Der integrative Ausgleich, den Fraenkel im Streit der Interessen und Easton in der
Performanz des politischen Systems verortete, entsteht nach Rawls im dffentlichen Ver-
nunftgebrauch.' In seinem Konzept des politischen Liberalismus bemiihte sich er ebenso um
eine konsequente Annahme des Pluralismus und eine Beachtung sozialer Heterogenitit
wie er fir den integralen Bereich der politischen Grundstruktur spezifische Regeln der
Offentlichen Auseinandersetzung entwickelte, die den Biirgern die Einnahme einer ge-
rechtfertigten Position reziproker Verallgemeinerbarkeit erlaubte. In Habermas’ kommu-
nikativen Handeln und Barbers Modell der aktiven Biirgerschaft waren ebenso Aspekte des
Einen angelegt, in denen sich dem Vielen konsensuale Beziige erdffneten. Im Unterschied
zu Fraenkels Exponierung des Dissenses bemiihten sich diese Ansitze um eine Explikati-
on der Konditionen zugelassenen, konstruktiven Konflikts, mit denen ex- wie implizite
Rekurse auf Annahmen des Einen einhergingen. Einerseits war die Konversion des Vielen
zum Einen konzeptionell auszuweisen: Die Willensbildung wurde nicht einer externen
Instanz iitberantwortet, sondern als distinkte Struktur politischer Ordnung, von Verfah-
renund Institutionen, begriffen. Die Einigung und Herstellung von Ubereinstimmung und
Allgemeinheit wurde an einen politischen Prozess verwiesen, dessen Bedingungen und
Ablaufsich die Theorien zu kliren bemiihten. Wie wir dezidiert bei Habermas sahen, ist
die konzeptionelle Platzierung der Transformation komplex und diffizil. Andererseits
nahmen konsensuale Aspekte einen latente Status ein und zeigten sich als eher periphe-
re, hinter- und untergriindige Gewissheiten und Evidenzen, die die Konzeptionen weni-
ger explizit auswiesen als dass sie ihnen als implizite Grundlage, Referenz und Reverenz
dienten: Fraenkel vermochte den Ausgleich der Resultante ebenso wenig infrage zu stel-
len wie Barber die Extension biirgerschaftlicher Kompetenz und Intensitit ihrer Inte-
grationskraft oder Rawls und Habermas die Universalitit und performative Qualitit der
Vernunft. Die Identitit und Kohision eines consensus omnium war so ungebrochen wie
das Entgegenkommen der Kultur. Das Streben unbedingter und neutraler Rechtfertigung
war den Menschen ebenso eigen wie ihre Suche nach Autoritit/en und eine demokrati-
sche Lebensform. Als koordinierende Ausrichtung des Vielen musste sich das Eine nicht be-
griinden, sondern verblieb eine latente Versicherung. Auch im speziellen Verhiltnis kom-
positioneller und op-positioneller Aspekte im Konflikt selbst zeigte sich eine parallele Be-
wegung: Der Akzentuierung der Op-Position im Entwurf Fraenkels stand die Betonung
der Kom-Position Barbers gegeniiber. Die kompetitive Dynamik wurde von Fraenkel her-
vorgehoben, die Antagonalitit und die Verfolgung partikularer Interessen, wohingegen
Barber den Streit in einen kommunalen Rahmen einband, eine mitgeteilte Annahme und

1 Fraenkels Akzentuierung des Konflikts steht Eastons Modell des politischen Systems dabei recht
fremd gegeniiber, stellte dieser doch der Transformation und Verarbeitung von Eingangen die Lo-
gik und die Normen der Funktionalitit voran. Auch wenn im Ansatz Eastons das Viele inform der
Umwelteinfliisse durchaus Relevanz erlangt, konzentrierte er sich auf die Persistenz des Systems
und den Prozess der Konversion.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-017 - am 13.02.2026, 10:01:1 - (=

413


https://doi.org/10.14361/9783839472026-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Tobias Braun: Der politische Konsens

Aufhebung der Differenz/en. Auch in Anbetracht dieser Verschiebung nahmen alle bis-
lang vorgestellten Ansitze Mischverhiltnisse und Wechselwirkungen konsensualer und
dissensualer Momente an.

Die Ungewissheitsgewissheit im Sinne der Einsicht in das Fehlen des Einen, die uns im
Weiteren exponiert im Denken des Postfundamentalismus* begegnen wird, ist den bis-
her verhandelten Ansitzen keineswegs fremd. Gerade weil die souverine Aneignung der
gemeinsamen Konstitution (im Sinne der Kreativitit kollektiver Autonomie ebenso wie der
Kontingenz des objektiv Gegebenen und partizipativen Potential der Alternativitit) ein
fundamentales Prinzip demokratischen Denkens markiert, sich die Einholung des Ur-
sprungs politischer Ordnung, Autoritit und Macht ebenso transzendenter Quellen ver-
weigert wie sich die kollektive Identitit nicht mehr ohne Weiteres versichern lisst und in
der Inklusion und Vermittlung der dividierenden und dynamisierenden Krifte plura-
ler Heterogenitit (im Sinne des Dissenses) ein zentrales Motiv politischen Denkens liegt,
sind auch die liberalen Entwiirfe verschiedenen Aspekten der Ungewissheit ausgesetzt.
Die Verbindungslinien demokratischen Denkens zeigen sich in der Fraglichkeit des Ei-
nen wie in der Briichigkeit des Gemeinsamen und der Zerstreuung des Vielen. Gerade Fra-
enkel vermutete in antezedenten Postulaten des Einen Risiken eines Umschlags in totali-
tire Verhiltnisse und eine Sanktionierung bis hin zur Annihilation des Vielen. Auch wenn
den anderen Entwiirfen Hypostasen homogener Kollektive, natiirlicher Ordnungen, de-
finiter Sinnriume und der Ubereinstimmung der Willen und Uberzeugungen fern lagen
und sie dem Vielen durchaus elementare Relevanz beimafien, zeigte sich in der Koordi-
nation der Konfrontation doch eine konstitutive Funktion des Einen. Letztlich war die
Ambivalenz der beiden Momente Teil der Konzeptionen und lief sich an verschiedenen
Spannungslinien ablesen. Die Momente des Einen und Vielen bekundeten ihre Relevanz
und verlangten nach ihrer konzeptionellen Aufnahme und Wiirdigung, die Erzeugung
kollektiver Beziige musste ebenso bedacht werden wie Partikularitit und Heterogenitit.
Im Denken des Postfundamentalismus kommt dem Fehlen des Einen trotz mancher Aspekte
der Kontinuitit eine zentralere Rolle zu: Dies Fehlen wird zum Konstituens und Definiens
sozialer und politischer Formationen ebenso wie zum Motiv methodischer Selbstrefle-
xion.

Postfundamentale Ansitze lassen sich als Sozialphilosophien des Politischen rubrizieren,
in denen die Annahmen des Einen, des Grundes und Ursprungs in die Position des Posts ge-
raten. Es geht diesen Theorien weniger um die Begriindung politischer Ordnung als um
eine reservierte Beobachtung der Formation des Sozialen, der komplexen Phinomene der
Instituierung. Die Annahmen des Einen und sein Fehlen werden selbst zu Objekten dieser
Ansitze, wobei sich die Zuginge in ihrer Methodik und Epistemologie bemiihen, der ab-
soluten Grundlosigkeit und dem Mangel an kollektiver Identitit, Integritit und Authentizitit

2 Hiermitist weniger eine bestimmte Schule als ein spezifischer Zugang gemeint. Nach Marchart ist
der Begriff des postfundamentalism im englischen Sprachraum weitaus verbreiteter. (Vgl. DuO, S. 11
und 34f; sie auch Marcharts Ausfithrungen zu den Grundlagen des Postfundamentalismus DpD,
S.13-84)

https://dol.org/10.14361/9783839472028-017 - am 13.02.2026, 10:01:1 - (=



https://doi.org/10.14361/9783839472026-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

im Verstindnis der Konstituierung politischer und sozialer Ordnungen (u.a. Einheiten,
Verhiltnisse und Riume) gerecht zu werden. Um den Annahmen des Einen nachzuge-
hen und deren Latenz Rechnung zu tragen, miissen antezedente, objektivierende und
substantielle Postulate ebenso gemieden werden wie Hypostasen des Absoluten, Orga-
nischen oder Intimen.?> Ohne Versicherungen des Einen, metaphysische Garantien oder
essentielle Versprechen geht es diesem Zugingen weder darum, den Grund einer Gesell-
schaft zu bestimmen noch die Triger der Macht auszuweisen oder die Kausalitit gesell-
schaftlicher Entwicklung auszumachen, sondern um die Formation des Sozialen unter den
Bedingungen der Grundlosigkeit.

Annahmen des Einen wie Postulate des Faktischen werden so selbst zu Versuchen,
Ordnung und Sinn zu stiften, Relationen herzustellen und Identititen zu fixieren, wobei
jeder Setzung notwendig ein Rest des Imperfekten immanent bleibt. Kurzum verlangt ein
postfundamentaler Zugang die Annahme der Komplexitit und Defizitit sozialer Forma-
tionen und das Verstindnis seines eigenen Objektes als prekire An- und Zuerkennungs-
bewegung von Objektivitit, Wahrheit und Sinn. Die Aufnahme dieser Ansitze lohnt sich
fiir unser Unterfangen, weil sie einen reflexiven, kritischen Blick auf Begriindungsversu-
che politischen Denkens erlauben: Wenn demokratietheoretische Entwiirfe bislang die
Privalenz des Vielen auszeichnete, so tritt nun das Abwesen des Einen in den Fokus, das
die Begriindung der Theorie selbst ebenso tiefgreifend prigt wie die Formen der Institu-
ierung.

Nach Marchart* begreift eine postfundamentale Position jede Setzung im Sozialen
als kontingent, wobei mit der Offenheit gleichzeitig Postulate der Definition als Versu-
che der SchliefSung erscheinen. (Vgl. DuQ, S. 8; siehe zur Kontingenz DpD, S. 74 — 81; vgl.
Butler/Laclau/ZiZek 2013) Die kontingent-konflikthafte Natur des Sozialen (DuO, S. 13) bliebe
in allen Setzungen prisent und zeige sich sowohl in ithrer Ambiguitit als auch in ihren
Briichen und Reibungen.’ Um die Bestimmung des Objektiven werde bestindig gerun-
gen, ohne dass es je einen Sieg, einen Anfangs- oder Endpunkt noch einen ungestor-
ten Frieden oder eine neutrale Position geben kénne. Der Postfundamentalismus wende
sich simultan gegen essentialistische, objektivistische und konstruktivistische Verein-
seitigungen: In seinem Fokus stiinden gerade die Widerstinde der Konstruktion, weder
deren vollstindiges Scheitern noch perfektes Gelingen. In jedwedem sozialen Fakt, in
jeder Determination und Kausalitit, bleibe ein unbestimmbarer, unsymbolisierbarer Rest,

3 Auch Wagner verweist auf diesen Grundzug der Moderne und betont dabei die Selbstreferentiali-
tat von Cesellschaften: »Im Unterschied zu mythischen oder religiosen Vorstellungen iiber den Grund der
Gesellschaft ist die Moderne dadurch charakterisiert, dass Ursprung, Struktur und telos der Gesellschaft
ebenso wie die Generierung und Bestitigung eines Wissens iiber diese allein innerhalb dieser selbst verortet
werden.« (Wagner 2013a, S. 26) Ebenso werde die Instanzen transzendenter Macht und objektiven
Wissens wie die Verdinglichung von Cesellschaft, also ihre Einseh-, Gestalt- und Kontrollierbar-
keit, verabschiedet.

4 Marchart versucht sich in zwei Monographien diesem Denken des/im Grundlosen zu ndhern, ei-
ner Studie zur politischen Differenz (DpD) und einer postfundamentalistischen Theorie der Gesellschaft
(DuO).

5 Kontingenz meint mithin nicht Zufall oder Willkiirlichkeit. »Ein sozialer Tatbestand ist somit nicht
kontingent, weil er arbitrire Griinde hdtte, sondern weil er keine notwendigen Criinde hat.« (DuO, S. 32)

https://dol.org/10.14361/9783839472028-017 - am 13.02.2026, 10:01:1 - (=

415


https://doi.org/10.14361/9783839472026-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Tobias Braun: Der politische Konsens

der als Mangel seiner Totalitit auftrete und seine Einheit irreduzibel bedrohe. Die Unein-
holbarkeit und simultane Penetranz des Rests lassen diesen als Reales im Sinne Lacans —
und im Unterschied zur Realitit — erscheinen, wie auch Marchart (DuO, S. 27, vgl. Singer
2013) anmerkt. So bliebe auch Gesellschaft ein Ab-Grund eigen, ein abwesender Grund und
Ursprung, der sich jeder Fassung entzdge und nur im Entgleiten beim Versuch seines Be-
greifens fassbar sei. (Vgl. DuO, S. 34; auch DpD, S. 67 — 74) In einer postfundamentalen
Perspektive kann es nun nicht darum gehen, diesen ungewissen Rest zu tilgen, sondern
zu beobachten, wie Versuche der Konstituierung mit diesem Mangel und der Bedrohung
ihrer Ganzheit umgehen.

Nach Marchart darf das Fehlen letzter Griinde und Fundamente wie Gott, Vernunft oder
Geschichte sowie historische Bewegungsgesetze und Gene (Postfundamentalismus) nicht mit
dem Fehlen aller Griinde (Antifundamentalismus) verwechselt werden: »Stattdessen trigt
der Begriff des Postfundamentalismus dem Umstand Rechnung, dass notwendig kontingente Griin-
de immerwieder aufs Neue gefunden und gelegt werden miissen, auch wenn sie sich als noch so tem-
pordr, partiell und instabil erweisen sollten.« (DuO, S. 11) Das Fehlen letzter Garantien diirfe
nicht dazu fithren, die Bedeutung und Sinnhaftigkeit konkreter Begriindungsversuche
zu negieren oder ihnen Relevanz und Konstitutivitit abzusprechen. (Vgl. DuO, S. 36)

»Der Grund bleibt als Dimension des Sozialen anwesend —aber anwesend als Dimen-
sion, die sich entzieht, weil sie ihrerseits dem Spiel der ontisch-ontologischen Diffe-
renz unterliegt: Der Differenz also zwischen Sein (als Grund) und Seiendem (als Ge-
griindetem), die ineinander ilbergehen und doch nicht identisch sind.« (DuO, S. 38)

Einerseits formiere sich die soziale Objektivitit in den Versuchen, die Defizite auszu-
gleichen, zu relativieren und zu kaschieren und kénne just in den provisorischen De-
finitionen sowie deren Komplikationen wahrgenommenen werden. Andererseits miisse
ein solcher Zugang die Ambiguitit und Kontingenz aushalten und diirfe sich selbst nicht
der Hybris hingeben, totale oder absolute Kenntnis zu erlangen. Auf Ebene der Ontologie
bleibe der Grund Ab-Grund, auf Ebene der Ontik bezeuge sich eine Griindungsbediirftigkeit
des Gegebenen. (Vgl. DuO, S. 42)

Inform der Ansitze Mouffes und Leforts einerseits und Nancys andererseits, um die die
folgenden Kapitel kreisen, prisentieren sich genuine politischen Ontologien: Tonder und
Thomassen unterscheiden eine Ontologie des Uberflusses (ontology of abundance), die sich
vornehmlich an Spinoza und Nietzsche anlehne, von einer Ontologie des Mangels (on-
tology of lack), die von Lacan beeinflusst sei.® Verkiirzt betont eine Ontologie des Uber-
flusses »networks of materiality, flows of energy, processes of becoming and experimenting modes of
affirmation.« (Tender/Thomassen 2014, S. 6) Differenzen seien nicht itber konstitutive Min-
gel erfassbar, weil diesen noch zu sehr eingeschrieben bliebe, was ihnen fehle. Vielmehr
miisse auf die komplexe Pluralitit und das Spiel von Referenzen in zerfasernden und

6 Stehen Deleuze und Guattari sowie Negri und Hardt fiir den ersten Typ des Uberflusses, scheinen
Laclau und Lefort eher die Ontologie des Mangels zu bedienen.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-017 - am 13.02.2026, 10:01:1 - (=



https://doi.org/10.14361/9783839472026-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

III. Politik und Demokratie in Zeiten des fehlenden Einen/den

zerflieflenden Organisationsformen abgestellt werden, um die Komplexitit und Tiefe des
sozialen Lebens zu denken. Deleuze und Guattari entfalten diese Ontologie anhand des
Begriffs, der Methode und der Epistemologie des Rhizoms, welches wir hier nicht aus-
breiten wollen.” Der unruhige, sich itbersteigende Impuls dieser Ontologie fasst das So-
ziale als ein dynamisches und polymorphes Gefiige, in dem sich ihre Einheiten, Relationen
und Riume bestindig transformieren.® Eine Ontologie des Mangels denkt dagegen vom
Scheitern der Einholung des Einen aus, den Versuchen der Ordnung und den Ausweisen
des Grundes, die nie zum Abschluss gelangen. Dieser Zugang kreist um die Teilung der
Gesellschaft, diskursive Formationen und hegemoniale Ordnungen, und stellt somit auf
Aspekte ab, die den Ontologien des Uberflusses zu statisch und dual erscheinen: Die Skep-
sis resultiert aus der Beibehaltung binirer Strukturen, in denen das Flirren des Vielen ver-
lorenginge, und dem Abstellen auf ein Ganzes, welches sich in seinem Abwesen noch be-
zeuge. Auch wenn der Vorwurf der Starrheit und Simplifizierung dualistischen Formen
durchaus plausibel ist, muss aus dieser methodischen Anlage nicht notwendig eine Un-
terkomplexitit folgen.® Wie bei Lefort deutlich wird, stehen die Momente der In- und De-
stituierung wahrlich in keinem einfachen Verhiltnis. Gerade wenn die Bewegungen selbst
nicht als fix oder eindeutig gedacht werden, sondern als ambivalente und multiple Mo-
mente, Figuren und Gesten, kann sich die Komplexitit des Sozialen auch in einem solchen
Zugang erdffnen. Mit Marchart muss zudem darauf verwiesen werden, dass die Inkom-
patibilitit beider Ansdtze nicht aus ihrer ontologischen Position abgeleitet werden kann,
da sich letztere der argumentativen Ausweisbarkeit entzge und sich die beanspruchten
Kausalitit zwischen Ontologie und Ontik eine per se als unbegriindbare Einsicht in on-
tologische Dispositionen annihmen.’® Die Unterschiedlichkeit der Ontologien tritt da-
gegen prominent in ihrem Verstandnis politischer Praxis hervor: Dem Minderheit-Werden
der Multitude (Hardt/Negri 2004) steht das Ringen der Hegemonie und Gegenhegemonie
distanziert gegeniiber."

7 Vgl. Deleuze/Guattari 1974 und 1992, Krause/Rélli 2010 und neben vielen anderen Smith/Somers-
Hall 2012.

8 Von unseren Autoren scheint am ehesten Nancys Denken im Mit diesem Programm nahe zu kom-
men. Auch wenn der Ansatz von Deleuze und Guattari mit Spinoza eine Ontologie der Univozitit
(Ott 2005, S. 62f.) und somit die Pluralitit in sein Zentrum stellt, lasst sich doch in ihrem politi-
schen Denken die duale Struktur aus Mehrheit und Minderheit-Werden ausmachen, die den poli-
tischen Raum ausrichtet. (Vgl. Deleuze/Guattari 1992, siehe auch R6lli 2018) Die Distinktion der
Ontologien bleibt somit zwar der Kritik wiirdig, sie eréffnet aber die Eigenart der ontologischen
Spielarten und kann daher als orientierende Unterscheidung dienen.

9 Ein Vorwurf zum Beispiel Braidottis, deren Denken selbst um das Nomadische kreist: »Nomadic
thought rejects the psychoanalytic idea of repression and the negative definition of desire as lack inherited
from Hegelian dialectics. It borrows instead from Spinoza a positive notion of desire as an ontological force
of becoming.« (Braidotti 2011b, S. 2) Ihr (2011a, S. 155) geht es um einen Exzess ohne Selbstzerstorung,
ein Streben zur Fiille ohne Mangel.

10 Oder wie Castoriadis pragnant formulierte: »Es gibt keinen Ubergang von der Ontologie zu Politik.«
(2006, S.114)

11 Auch wenn Marchart mit seinen generellen Hinweisen auf die fehlende Begrindbarkeit ontolo-
gischer Ausweise fiir Formen politischer Zusammenhange rechtzugeben ist, bleibt es fraglich, ob
und an welchen Stellen sich die beiden hier vorgestellten ontologischen Varianten iiberhaupt aus-
schliefien und ob die Spannung beider nicht unterschiedlichen Perspektiven geschuldet ist. So ver-
standen wiirde die Distinktion beider Sichtweisen der Gemeinsamkeit eines Zugangs und Grund-

https://dol.org/10.14361/9783839472028-017 - am 13.02.2026, 10:01:1 - (=

47


https://doi.org/10.14361/9783839472026-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Tobias Braun: Der politische Konsens

Anzumerken bleibt, dass sich jedes Denken von Demokratie auch Rechenschaft dar-
iiber ablegen muss, von Menschen verstanden zu werden, die aulerhalb akademischer
Kontexte stehen und die im Zweifelsfall weder Spinoza noch Lacan, weder Nietzsche
noch Freud rezipiert haben und die kein intrinsisches Verlangen nach der Klirung zu lei-
ten scheint, welcher Ontologie sie nun Parteiginger sind. Die Sinnfilligkeit des Streits
um ontologische Begriindungen unbenommen miissen Theorien der Politik und der De-
mobkratie vermittelbar bleiben. Gerade Barber gibt sich im Besonderen Miihe - selbst-
redend nebst allerhand Idealisierungen —, den Biirgern in ihrer Um- wie Mitwelt zu be-
gegnen. So anregend also der Streit um die Ontologie und deren Verhiltnis zur Ontik
also auch sein mag, sollte dabei nicht die Ambition und Intention jeder demokratietheo-
retischen Unternehmung im Sinne ihrer Anwendung verloren gehen. Zugleich sind die
postfundamentalen Zuginge fur politikwissenschaftliche Fragestellungen durchaus be-
reichernd, erdffnen sich in ihnen doch ein, wenn auch abstraktes und komplexes, Ver-
stindnis politischer und sozialer Zusammenhinge. In dem wir uns jeweils um eine Kli-
rung des methodischen Zugangs bemiihen, hoffen wir den Einstieg jeweils zu erleich-
tern, auch wenn Wiederholung so nicht ausbleiben.

1. Agonismus, Hegemonie und negative Ontologie - Chantal Mouffes
radikale Demokratie

»Antagonism is struggle between enemies,
while agonism is struggle between adversaries.«
(AM, S.103)

»Consensus is only possible on the basis of
excluding something that cannot take
place.«

(DR, S.127)

Siglen

- [Ag] Diess., Agonistik. Die Welt politisch denken, Berlin 2014.

. [AL] Diess., American Liberalism and its Communitarian Critics, in: Diess., The Re-
turn of the Political, London/ New York 1993, S. 23 — 40.

« [AM] Diess., For an Agonostic Model of Democracy, in: Diess., The Democratic Para-
dox, London/New York 2000, S. 80 —107.

. [CS] Diess., Carl Schmitt and the Paradox of Liberal Democracy, in: Diess., The
Democratic Paradox, London/ New York 2000, S. 36 — 59.

- [DC] Diess., Democratic Citizenship and the Political Community, in: Diess., The
Return of the Political, London/ New York 1993, S. 60 — 73.

verstandnisses ebenso wenig widersprechen wie einem geteilten Objekt. In diese Richtung schei-
nen auch Ausfithrungen Laclaus (2014) zu weisen.

https://dol.org/10.14361/9783839472028-017 - am 13.02.2026, 10:01:1 - (=



https://doi.org/10.14361/9783839472026-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

