4 TROST UND HEIMAT

Leid ist eine Voraussetzung fiir Trost. Er beseitigt weder die Ursache einer
schmerzhaften Erfahrung noch den Schmerz selbst, zielt aber darauf ab, ihn
zumindest zu lindern oder fiir den Augenblick vergessen zu machen. Trost
kann von Abstraktem oder Konkretem ausgehen, von Menschen, Gedanken
oder Gegenstianden. Im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz geht es um den
Trost, der in der Literatur liegen kann — auch wenn er begrenzt ist. Ange-
sichts des Leids, das von der nationalsozialistischen Politik verursacht wur-
de, erscheint die Vorstellung von Trost als notwendig und zum Scheitern
verurteilt zugleich, wenn nicht gar als unmoralisch gegeniiber den Opfern.

Im vorliegenden Kapitel stehen der Trost nach Auschwitz und seine
Verkniipfung mit der erzwungenen Heimatlosigkeit im Vordergrund. Im
Diskurs um Lyrik nach Auschwitz bildet die Erfahrung des Heimatverlusts
und der Fremdheit ein zentrales Thema, das alle betraf, die von der national-
sozialistischen Politik aus der deutschen Gesellschaft ausgeschlossen wor-
den waren. Dies driickt sich auch in der Metaphorik der Inneren Emigration
aus, betrifft aber vor allem die Exilanten, unter denen die Juden zusitzlich
gefdhrdet waren. Die Frage nach Trost ist eng mit der Frage verbunden, ob
und wie die Sprache diese Heimatlosigkeit zu kompensieren vermag.

Der Begriff ,,Heimat“ ist fiir Domin spétestens seit dem Nationalsozia-
lismus ambivalent besetzt. Neben dem vertrauten Ort der Herkunft bezeich-
net er in Deutschland auch den Ort der Kultur, die den Massenmord hervor-
brachte. Zudem wird er in der politischen Kultur oft von denen okkupiert,
die das Leid der Deutschen fiir nationalistische Zwecke instrumentalisieren.
Domins Texte beschéftigen sich immer wieder mit dem Thema Heimat und
driicken diese Ambivalenz durch die Verbindung von Sehnsucht und Dis-
tanzierung aus.

Einige Autorinnen und Autoren der Inneren Emigration und der unmit-
telbaren Nachkriegszeit wandten sich von den historischen Erfahrungen ab
und vermeintlich unverfanglichen Themen wie der Natur zu. Hier kniipft
Domin in vielen ihrer Gedichte an, indem sie sich ihre Bildlichkeit aus der
Natur bezieht. Domins Lyrik schliefit dariiber hinaus an die in der Zeit des
Nationalsozialismus erstarkende literarische Stromung der sogenannten
,»Trostliteratur an — allerdings ohne dass sie dieser deshalb ohne Wider-
spriiche zuzuordnen wire —, die sich mit den Verbrechen und dem Schmerz
auseinandersetzte und oft christlichen Ursprungs war.

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222|,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Betrachtet man die Lyrik Domins unter den Aspekten Trost und Heimat,
fallen einige ihrer Gedichte besonders auf, die die o6ffentliche Wahrneh-
mung der Dichterin prigen. An diesen Gedichten lésst sich zeigen, welche
Aspekte die Rezeption von Domins Lyrik bestimmen, und welche Aspekte
fiir eine Revision der Rezeption sprechen. Die Analyse weiterer, weniger
bekannter Texte erginzt die Argumentation fiir eine verdnderte Sichtweise
von Domins Werk, die sich bereits in den vorangegangenen Kapiteln ab-
zeichnete.

4.1 Solidaritdat und Liebe:
Apfelbaum und Olive, Gleichgewicht

Trost kann von der Ndhe und Zuwendung anderer Menschen ausgehen, die
sich mit dem Leid anderer solidarisch erkldren. Das zeigt Domins Gedicht
Apfelbaum und Olive (GG 14-16), das sich mit der Exilerfahrung auseinan-
dersetzt und 1954 in Seeshaupt entstand.' Es erwidhnt den Trost wortlich an
prominenter Stelle: im ersten Vers.

Apfelbaum und Olive

Ein Trost ist, zu wissen

wo die Tassen stehn und die Teller

in dem Haus, in dem du zu Gast bist,
und einen Anteil zu haben

an der Zirtlichkeit von Katze und Hund
deines Freunds,

und die Tiicke des Fahrrads zu kennen
als sei es dein eignes,

auf dem du mit der verblichenen Tasche
in das fremde Dorf fahren darfst,

und die Milch auf dem Weg zu verschiitten
als habest du selbst

den Deckel der alten Kanne

vor Jahren

auf diesem Wege verloren.

Du gehst durch das Gartentor

und machst es hinter dir zu,

als stehe die Bank

fiir dich vor dem Haus,

und siehst die andern drauf3en vorbeigehn,
du,

1 Vgl VE, S. 230. Erstmals veroffentlicht 1959 in Nur eine Rose als Stiitze.

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TROST UND HEIMAT | 223

der Wandrer

von Tag zu Tag

und von Land zu Land,

an dem das Wort

von der Fliichtigkeit allen Hierseins
Fleisch ward.

Du,

den jede Wand

aufgibt,

und den es oft nach des Zirkuskinds
fahrbarer Hohle verlangt.

Zwar, der Apfelbaum und die Olive
sind {iberall dein,

und in fernen Landern

schiebt man dir einen Stuhl an den Tisch
an der Seite der Hausfrau,

und jedes gibt dir von seinem Teller
wenn die Schiissel schon leer ist,

als habe ein Kind sich verspiitet,

nicht als kdmest du eben vom Flugplatz.
Und die dunkeln Mangobdume

und die Kastanien

wachsen Seite bei Seite

in deinem Herzen.

Du weillt, wie die hohen Griser

an den Randern der Inseln rascheln

in allen siidlichen Meeren,

wie staubig die Kaktuswege sind,

und du gehst durch die schaumigen Wiesen und kennst
ihren bunten Kalender.

Du spielst mit dem Wind

und blést die hellen Kugeln

des Lowenzahns in die Luft

und sichst dem Schweben

der kleinen weiflen Schirme mit zu

— so leicht, so widerstandslos vor dem Wehn
wie du selbst.

Irgendwo
diirfen sie landen.

Dann fihrst du die Strale hinab

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224|,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

als glittest du auf einem Schlitten
an den Pappeln vorbei

in die Abendsonne.

Ein Reh tritt aus dem Wald,

und eine kleine Kirche auf einem Hiigel
mit einem einsamen Kirchhof
winkt dir zu.

Du wigst ihren Gruf3

wie eine Einladung,

die man eines Tages

— noch ungewil, wann —
vielleicht gerne

annehmen mochte.

Und daran erkennst du,
daB3 du

hier ein wenig mehr
als an andern Stitten
zuhaus bist.

Aus dem Gedicht wird ersichtlich, dass Trost in Domins Werk explizit ein
Thema ist. In dem Text trigt dariiber hinaus die Landschaft mit ihren ver-
trauten Ziigen dazu bei, dass die Sprecherinstanz Korrespondenzen zwi-
schen Heimat und Fremde entdeckt, die sie trosten. Das Gedicht handelt von
der Heimat in der Fremde und beschreibt den Alltag, der trotz der routinier-
ten Abldufe und der diese begleitenden Gewdhnung und der sich entwi-
ckelnden emotionalen Nidhe doch immer fremd bleibt — ein Gefiihl, das die
Paradoxie des Exils kennzeichnet. In Domins Werk findet sich das Parado-
xon héufig als Stilmitte] im Zusammenhang mit der Exilsituation, wie die
Autorin in einem ihrer Essays selbst anmerkt: ,,Das Paradox ist die genaue
Beschreibung des Exils, der zu lebenden Widersprﬁche.“2 Bereits der Titel
des Gedichts verbindet mit Apfelbaum und Olive aus deutscher Sicht Unver-
einbares. In Italien, Spanien und der Dominikanischen Republik, wo Domin
im Exil war, wéchst dagegen beides. Ohne dass das sprechende Ich deswe-
gen mit Domin gleichzusetzen wire, kann ein ,,Apfelbaum* als Verweis auf
Deutschland interpretiert werden, eine ,,0Olive als Verweis auf siidliche
Lander.?

In der Gegeniiberstellung werden mit einem Baum und einer Frucht ver-
schiedene Ebenen angesprochen. Vordergriindig liele sich dies durch einen
Verweis auf die spanische Sprache auflsen, in der ,,der Olivenbaum® mit

2 Hilde Domin: Exil und Heimkehr. A.a.O., S. 337.
3 Vgl Hilde Domin: Unter Akrobaten. A.a.O., S. 21 sowie Domins Gedicht
Worte (Kapitel 2.1).

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TROST UND HEIMAT | 225

,»el olivo® bezeichnet wird. Doch sind mit dieser Differenz verschiedene
Perspektiven verbunden: Die Friichte eines Baums konnen jéhrlich geerntet
werden. Sie bilden somit eine vorsorgende Massnahme und ein Symbol fiir
die Zukunft, wihrend die Frucht nur in der Gegenwart dauert. Die Heimat
besteht fort, das Exil vergeht.

Zugleich enthalten die Initialen der beiden Substantive ,,das A und O,
die auf den ersten und den letzten Buchstaben des griechischen Alphabets
verweisen. Sie bilden im iibertragenen Sinne die wichtigsten Elemente des
Lebens und damit zugleich eine Metapher des Sprechens an sich — und ste-
hen im Christentum fiir Jesus Christus®. In Deutschland stellen Christen die
religiose Mehrheit, und Domin bietet damit auf subtile Weise auch den Le-
serinnen und Lesern Anschlulpotential, die weder die Exil- noch die Ver-
folgungserfahrung teilen.

Schon der erste Vers verweist auf eine Situation, in der fiir den Sprecher
Unterstiitzung von auflen notwendig ist. Die Inversion als Abweichung von
der Sprachnorm verleiht dem Satz zusitzliche Betonung. Vier Nebensitze
geben Auskunft dariiber, worin der Trost besteht: Er liegt erstens in dem
Wissen um die Ordnung der Dinge, um die Kenntnis der Normen ,,in dem
Haus, in dem du zu Gast bist“ (I, 3). Zweitens liegt Trost darin, ,,an der
Zartlichkeit” (I, 5) der Haustiere ,,deines Freunds® (I, 6) teilzuhaben, wenn
auch kein Besitzanspruch besteht. Drittens liegt sogar ein Trost in den klei-
nen alltdglichen Widrigkeiten wie der ,,Tiicke des Fahrrads“ (I, 7), mit de-
nen diejenigen, die hier tatsdchlich zu Hause sind, genauso zu kdmpfen ha-
ben. In der Personifizierung des Rads liele sich ein Hinweis darauf sehen,
dass die Gastfreundschaft von Einzelnen, nicht aber von der gesamten Um-
gebung ausgeht. Es trostet, durch das Mitarbeiten im Haushalt derart integ-
riert zu sein, dass die Bedingungen, denen die eigenen Tatigkeiten unter-
worfen sind, denen der Gastgeber gleichen. Deren Erfahrungen und Ge-
schichte sowie deren Verortung werden dadurch fast zu eigenem Besitz (I,
11-15). Entsprechend kann das ,,auf diesem Wege* (I, 15) metaphorisch o-
der wortlich gelesen werden. Doch gilt dies nur fast, denn der letzte Satzteil
steht im Konjunktiv (I, 12-15). Das Haus unterscheidet sich von dem Zu-
hause. Von einem ,,Gast™ (I, 3) wird letztendlich immer erwartet, dass er ir-
gendwann wieder geht — aller Vertrautheit zum Trotz.

Durch die in Apfelbaum und Olive von Anfang an vertrautliche Anrede
eines Gegeniibers (I, 3) wird eine Kommunikationssituation entworfen, in
der entweder der Sprecher die Erfahrungen des anderen in Worte zu fassen
scheint, oder aber die eigenen in einer Form mitzuteilen versucht, die den
Angeredeten zur Identifikation auffordert. Die Satzkonstruktion mit ,,als
und Konjunktiv, die auch in der dritten und sechsten Strophe auftritt, ver-

4 Vgl. Johannes 1, 8.

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226|,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

wandelt das Handeln in ein So-tun-als-ob, wodurch es als Nachahmung oder
Simulation eines echten Gefiihls oder einer tatsdchlichen Situation erscheint.
Dies nimmt die Vertrautheit und das Heimatgefiihl zuriick und schwécht
dadurch den Trost ab.

Die Aufforderung zur Identifikationsetzt sich im zweiten Satz der ersten
Strophe fort, der mit einer Anrede einsetzt. Durch den neuen Satz entsteht
eine Distanzierung vom Vorhergehenden, die sich inhaltlich im Schlieen
der Gartentiir hinter sich (I, 16-17) sowie in der Beziehung zur Bank vor
dem Haus (I, 18-19) andeutet und sich endgiiltig im Blick auf ,,die andern
drauBen (I, 20) ausdriickt. Die letzten Verse charakterisieren das ,,du (I,
21), das im Gegensatz zu den ,,andern* im vorhergehenden langen Vers nun
allein die Zeile fiillt, weiter als ,,Wandrer/von Tag zu Tag/und von Land zu
Land* (I, 22-24). Ereut sprechen die Verse die metaphorische wie die
wortliche Ebene an. Die Elision in ,,Wandrer” entspricht der in ,,andern
und unterstreicht durch die Flichtigkeit der Sprache die der menschlichen
Existenz, auf die in den folgenden Versen verwiesen wird. In diesen letzten
Versen der ersten Strophen findet sich auch die Erklarung, wofiir das ,,du®,
»an dem das Wort/von der Fliichtigkeit/allen Hierseins/Fleisch ward* (I, 25-
28), Trost brauchen konnte. Damit wird eine zugeschriebene Wesenseigen-
schaft zur Ursache der Trostbediirftigkeit, so dass alle angefiihrten trosten-
den Aspekte doch nie vollkommenen Trost bieten, sondern nur ,,ein Trost* —
die Formulierung bildet die Unzulidnglichkeit sprachlich ab — sein konnen,
da die Ursache als unabinderlich erscheint. Die biblische Redeweise vom
,»Gast“ und der ,,Fliichtigkeit allen Hierseins* unterstiitzt die Lesart der Ver-
se als Anspielung auf literarische Traditionen der Opposition von Heimat
und Fremde wie etwa die antike Odyssee oder die romantische Sehnsucht
nach Heimat jenseits der Realitit.” Daneben steht wiederum die wortliche
Lesart, die das Leben als , Flucht* betrachtet: ,,von Land zu Land“, ein Le-
ben im stindigen Exil. In diesem Zusammenhang klingt im Begriff des
»Wandrers® dariiber hinaus wieder die Sage von dem ,ewigen Juden®
Ahasver an, der durch die Welt zieht und keine Heimat findet. Die Reproduk-
tion dieses hoffnungslosen Bildes liegt durchaus hinter dem Text, wird je-
doch tiiberlagert von der Anndherung an die Fremde, die diese als Zuhause
erscheinen lédsst und als Zukunftsvision zumindest nicht ausschlief3t.

Einer solchen metaphorischen Interpretation der Rede vom Exil leistet
Domin kraft ihrer Autoritdt als Dichterin — so wenig diese ihrer eigenen
Poetologie entsprechen mag — selbst Vorschub, wenn sie in Anlehnung an
Goethe die Zeit ihrer Flucht in einem Essay als ,,Wanderjahre“" bezeichnet

5 Vgl Dieter Arendt: Vom literarischen ,,Recht auf Heimat“. Oder: Das Motiv
Heimat in der Literatur. In: Sascha Feuchert (Hg.): Flucht und Vertreibung in
der deutschen Literatur. Frankfurt a.M. 2001. S. 15-30.

6  Hilde Domin: Unter Akrobaten. A.a.O., S. 25.

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TROST UND HEIMAT | 227

oder schreibt: ,,Die Vertreibung als conditio humana par excellence. Die aus
“7 Nachfolgende Kommentatoren von Do-
mins Werk griffen ihr Stichwort auf, etwa Hans-Georg Gadamer, der die
Gedichte in Nur eine Rose als Stiitze ,,Schopfungen eines durch ein Wander-
schicksal gereiften Lebens“® genannt hat. So etablierte sich eine Deutungs-
tradition mit der Tendenz zur Verharmlosung des Exils. Gadamers Ausfiih-
rungen, wieso Domin eine Dichterin der Riickkehr sei, thematisieren denn
auch nicht die antisemitische Vergangenheit und Gegenwart Deutschlands,
weder den Nationalsozialismus noch Nachkriegsdeutschland, sondern re-
flektieren rein abstrakt die Bedeutung von Riickkehr. Dass diese ambivalent
ist, da sie auch ein Loslassen von neuer Vertrautheit bedeutet und erneutes
Fremdheitsgefithl an dem Ort der Riickkehr auslost, gesteht er zu, auch
wenn er letzteres iberwiegend auf die Verdnderung des eigenen Selbst zu-
riickfiihrt. Ob seine Reflexionen die Situation jidischer Remigranten hinrei-
chend erfassen, erscheint damit fraglich. Allerdings gibt er auch nicht vor,
die spezifische historische Situation in seine Uberlegungen einzubeziehen.
Im Gegenteil, er betrachtet Domins Werk in seinem Verhéltnis zur allge-
mein-menschlichen Situation, wenn er feststellt: ,,Man irrt in der Wiiste sein
Leben lang [...].*Y Die hier méglicherweise vorliegende Anspielung auf das
Volk Israel, das nach der Befreiung aus der Knechtschaft in Agypten durch
die Wiiste zog, begriindet die Hoffnung, dass alles einem héheren Zweck
diene. Bei einer metaphorischen Deutung des Exils kann Trost nur darin be-
stehen, dass die Situation unabénderlich und fiir alle Menschen giiltig ist.

Die Problematik dieser Perspektive, die im Diskurs um Lyrik nach
Auschwitz auch von Gegnern des Nationalsozialismus eingenommen wur-
de, wurde bereits ausgefiihrt. Dass sie trotzdem eingenommen wurde, of-
fenbart einmal mehr, wie sehr die Suche nach Orientierungspunkten nach
Auschwitz an Dringlichkeit gewonnen hat.

Die zweite Strophe von Apfelbaum und Olive charakterisiert den Ange-
redeten als einen, ,,den jede Wand/aufgibt,/und den es oft nach des Zirkus-
kinds/fahrbarer Hohle verlangt™ (II, 2-4). Darin zeigen sich zunichst zwei
Perspektiven auf denselben Sachverhalt: Zum einen vertrauen die Wénde als
Grundelemente eines menschlichen Heims, eines Hauses, nicht auf das
,,Du“ und sein Bleiben. Zum anderen wiinscht sich eben dieses oft ein be-
wegliches Heim, das es bei seinen unvermeidlichen Ortswechseln — auf der
Flucht — bei sich haben konnte. Als Ideal erscheint das Zuhause eines ,,Zir-
kuskinds®, eine ,,Hohle* auf Rddern. Doch bleibt der entscheidende Unter-

dem Paradies. Die von zu Hause.

7 Vgl Hilde Domin: ,,... und doch sein wie ein Baum*. Die Paradoxien des Exils
(1984). In: GE, S. 202-218. S. 210.

8 Hans-Georg Gadamer: Hilde Domin, Dichterin der Riickkehr. In: VE, S. 29-35
(erstmals in Poetica 1977. S. 135-144). S. 29.

9 Hans-Georg Gadamer: Hilde Domin, Dichterin der Riickkehr. A.a.O., S. 32.

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228|,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

schied bestehen, dass die Akrobaten nicht weiterziechen, weil ihr Leben
sonst bedroht werden wiirde, sondern weil sie sich fiir dieses Leben, wenn
auch moglicherweise wegen okonomischer Zwinge, entschieden haben. E-
xilanten und Akrobaten werden von der Gesellschaft, in die sie als Fremde
geraten, misstrauisch bedugt, auch wenn Domin das in diesen Versen nicht
hervorhebt. Zudem ist der Sprecher sich bewusst, dass die Hohle, die den
Tieren seit Urzeiten Schutz und Geborgenheit in der einsamen Natur bietet,
auch wenn sie fahrbar wire, doch nicht dem Zuhause gliche, wie es in der
ersten Strophe beschrieben wird. Die Formulierung ,,fahrbare Hohle* erin-
nert auch an Heinrich Heines Definition von Sprache und Kultur als ,,das
portative Vaterland“'®. Dem Sprecher des Gedichts, den es nach einem kon-
kreten Zuhause verlangt, vermag sie jedoch offensichtlich keinen solchen
Ersatz zu bieten. Die Enjambements stellen bei Domin das Scheitern der er-
hofften Situation heraus, indem das Pradikat ,,aufgibt” (II, 2) alleine in ei-
nem Vers steht und die Zuordnung des illusionsbeladenen Worts ,,Zirkus-
kinds* zur ,,Hohle* durchbrochen wird.

Die Moglichkeit von Heimat in der Fremde beschreibt die dritte Stro-
phe, die mit einer Partikel des Zweifels einsetzt: ,,Zwar*“ (III, 1), allerdings
ohne dass der zu erwartende zweite, mit ,,aber* einzuleitende Teilsatz folgt.
Dadurch erscheint die dritte Strophe wie ein Eingestdndnis oder zumindest
eine Abmilderung gegeniiber der Absolutheit, mit der in der zweiten Stro-
phe die Unmoglichkeit von Heimat konstatiert worden war. Als Zeichen von
Heimat gelten ,,der Apfelbaum und die Olive™ (III, 1), die ,,uiberall dein‘
(I11, 2) sind. Innerhalb des Gedichts stehen sie im Unterschied zum Titel mit
bestimmtem Artikel und représentieren in doppelter Weise die Verbunden-
heit des Angesprochenen mit dem jeweiligen Ort, an dem er sich befindet:
Einerseits durch die Verbindung zur Natur, die dieser ,,iiberall” herstellen
kann, andererseits als Erinnerungen, die der Angesprochene iiberallhin mit
sich tragt — hier liegt der Bezug zu Heines Ausdruck auf der Hand. Die drit-
te Strophe besteht wie die erste und die vierte aus zwei Sitzen. Die dadurch
in den 13 Versen hidufigen Enjambements zerstéren den Zusammenhang
und die feste Struktur der Strophe. Auch die Konjunktion ,,und®, mit der
vier Verse einsetzen, deutet auf die Unsicherheit des Sprechers hin. Wie
schon in dem ,,iiberall“ und auch in der ersten Strophe (I, 24) bereits deut-
lich wurde, muss der Angesprochene sich nicht nur in einem fremden Land,
sondern in vielen ,,fernen Landern® (III, 3) immer wieder neu zurechtfinden
und sich einrichten.

Wie die erste Strophe beschreibt auch die dritte die dortige Gastfreund-
schaft, die durch ein gemeinsames Mahl symbolisiert wird. Schirfer als

10 Heinrich Heine: Gestindnisse. In: Ders.: Werke. 4 Bde. Bd. 4: Schriften tiber
Deutschland. Frankfurt a.M. 1968. Hg. v. Helmut Schanze. S. 511.

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TROST UND HEIMAT | 229

Domins Verse driickt Rose Ausldnders 1967 erschienenes Gedicht Verwun-
dert'! das Erstaunen iiber die Aufnahme aus, das allerdings nicht den Kon-
trast zur Exil-, sondern zur Ghettoerfahrung bezeichnet: ,,Noch nicht abge-
streift/das Ghettokleid//sitzen wir um den duftenden Tisch/verwundert/dal3
wir hier sitzen“ (I, 1-IV, 3). Diese Parallele zeigt strukturelle Ahnlichkei-
ten in der Artikulation von Erfahrungen, die in unterschiedlichen Kontexten
der nationalsozialistischen Politik gemacht wurden, dabei aber dem Diskurs
um Lyrik nach Auschwitz zuzuordnen sind. Ausldnder bezieht sich jedoch
insgesamt sehr viel expliziter auf den Massenmord als Domin.

In Domins Text tritt die Perspektive des Exils hervor, denn der zweite
Satz von Apfelbaum und Olive liefert in einem Bild die Innensicht des Auf-
genommenen, der das Herkunfts- wie das Gastland liebt: ,,Und die dunklen
Mangobdume/und die Kastanien/wachsen Seite bei Seite/in deinem Her-
zen.* (III, 10-14) Die Abweichung von dem Ausdruck ,,Seite an Seite® fiir
ein friedliches Bild st6rt die Harmonie leicht oder deutet zumindest darauf
hin, dass beides nicht vereint, sondern nebeneinander in seiner Eigenstin-
digkeit besteht.

In der vierten Strophe verwischt das Wissen um die Kennzeichen der
exotischen Landschaft mit der Beschreibung der Vegetation Deutschlands:
Das angeredete ,,Du“ (IV, 1) kennt das Rascheln des Schilfgrases am Ufer
»in allen siidlichen Meeren (IV, 3) und die von Kakteen gesdumten staubi-
gen Wege ebenso wie ,,die schaumigen Wiesen” (IV, 5) und ihre Bliitenfol-
ge, ob diese sich nun in Deutschland oder in einem der stidlichen Lander be-
finden. Gegeniiber der Mehrheit der Gedichte Domins finden sich in diesem
auffillig viele Adjektive, mit denen die Differenziertheit der Wahrnehmung
herausgestellt wird. Das kindliche Spiel mit den Samen des Léwenzahns ist
weniger unbeschwert als es zunéchst scheint, denn durch den Vergleich mit
der eigenen Existenz reflektiert es auf ernste Weise die eigene Widerstands-
losigkeit, das Fehlen eigener Kraft und Moglichkeiten gegeniiber dem Lauf
der Geschichte. Zugleich liegt aber Trost in der ,,Natiirlichkeit* dieser Situa-
tion.

Die fiinfte Strophe besteht nur aus zwei Versen, die inhaltlich direkt an
die vierte Strophe anschlieBen und die Geworfenheit der Fliichtlinge im
Flug der Lowenzahnsamen mit unbestimmtem Ziel spiegelt. Wo sie ,,lan-
den“ (V, 2), werden weitere Pflanzen wachsen, wenn sie auf fruchtbaren
Boden fallen. Auch die Fliichtlinge konnen neue Wurzeln schlagen, wenn
sie entsprechend aufgenommen werden. Das Bild enthélt damit neben der
Hoffnung der Verfolgten auch eine Mahnung an die Menschen in den Ziel-
landern.

11 Rose Ausldnder: Verwundert. In: Dies.: Gesammelte Werke. Bd. 3: Hiigel aus
Ather unwiderruflich. Gedichte und Prosa 1966-1975. A.a.O., S. 43.

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230],,0AS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

Da die sechste Strophe mit einem zeitlichen Anschluss oder einem
Verweis auf die Erfiillung einer Bedingung beginnt, scheint die beschriebe-
ne Situation ,,nach der Landung® zu verorten zu sein. Die Fahrt auf einer
Strae wird mit einer abendlichen Schlittenfahrt verglichen, wobei die Pap-
peln weder eindeutig den siidlichen Landern noch Deutschland zuzuordnen
sind. Der zweite Satz ldsst eine idyllische Szene erstehen, in der ein Reh als
Zeichen der Unschuld und Reinheit hervortritt sowie ,,eine kleine Kirche auf
einem Hiigel/mit einem einsamen Kirchhof* (VI, 6-7) personifiziert er-
scheint und dem Betrachter zuwinkt. Das an der Grenze zum Kitsch rangie-
rende Bild wird nicht ironisch gebrochen und wirkt durch die hyperbolische
Darstellung wie eine entriickte Vision.

Das Reh konnte — gerade auch im Zusammenhang mit der Anrede des
Gegentibers als ,,Wandrer” (I, 22) — eine Bezugnahme auf Rose Auslidnders
Gedicht Meine Nachtigall® oder auf Nelly Sachs sein, die es im Chor der
Wandernden auftreten lasst: ,,Wir Wandernde,/An jeder Wegkreuzung er-
wartet uns eine Tiir/Dahinter das Reh, der waisendugige Israel der Tiere/In
seine rauschenden Wilder verschwindet/[...].“ (I, 1-4) Durch den Bezug
riickte dann der jiidische Kontext stirker neben den christlichen, der durch
den Kirchhof evoziert wird. Claudia Beil hat in ihrer Interpretation von
Sachs’ Gedicht bereits darauf hingewiesen, dass darin ,,das Leben des jiidi-
schen Volkes mit dem des Rehs, dem charakteristischen Fluchtwild der
Wiilder Nordeuropas verglichen“'® wird und Wandern und Flichen gleich-
gesetzt werden. Die intertextuellen Beziehungen zwischen Domins Text und
den Werken anderer jiidischer Dichterinnen sind deutlich.

Dass diese wiederum an die klassische deutsche Literatur anschlieen,
zeigt sich etwa darin, dass die Elemente Reh, Wald und Kirche bzw. Kapel-
le sich auch in Goethes Faust. Der Tragddie zweiter Teil finden: Faust lasst
den Mord an Philemon und Baucis zu, da er an der Stelle, an der deren Haus
steht, einen Turm errichten will. Lynkeus der Tiirmer beschreibt die Szene-
rie aus der gleichen Perspektive, wie das Wanderer-Ich in Domins Versen:
,Ich blick’ in die Ferne,/Ich seh’ in der Ndh’/Den Mond und die Ster-
ne,//Den Wald und das Reh.“!* Nach einer Pause sieht der Tiirmer mit Ent-
setzen, wie das Haus der Alten abbrennt: ,,Das Kapellchen bricht zusam-
men/von der Aste Sturz und Last.“ Aus diesem Kontext erwachsen Domins

12 Rose Ausldnder: Meine Nachtigall. In: Dies.: Gesammelte Werke. Bd. 2: Die
Sichel méht die Zeit zu Heu. Gedichte 1957-1965. A.a.O., S. 317: ,Meine
Mutter war einmal ein Reh* (I, 1).

13 Claudia Beil: Sprache als Heimat. Jiidische Tradition und Exilerfahrung in der
Lyrik von Nelly Sachs und Rose Ausldnder. Miinchen 1991. S. 174.

14 Johann Wolfgang Goethe: Faust II. In: Texte. A.a.O., S. 437. Vgl. das folgen-
de Zitat ebd. Lynkeus wird von Domin explizit erwédhnt, vgl. Hilde Domin:
Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 31.

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TROST UND HEIMAT | 231

Verse unheilvolle Vorausdeutungen, die den Trost, den die Idylle verheif3t,
riickwirkend einschrénkt.

Vielleicht liegt darin der Grund fiir die Vorsicht des Angeredeten in 4Ap-
felbaum und Olive. Das ,,Du“ nimmt den Gruf} nicht selbstverstindlich an
oder erwidert ihn gar, sondern erwégt ihn zunichst (VI, 9). Der Vergleich
mit einer ,,Einladung™ (VI, 10) bringt weitere Einschrankungen mit sich.
Diese driicken sich im unpersonlichen Personalpronomen ,,man‘ (VI, 11), in
der zeitlichen Unbestimmtheit der Formulierung ,,eines Tages* (VI, 11), in
der die Unsicherheit verstirkenden Parenthese (VI, 12) sowie in der Partikel
»vielleicht (VI, 13) aus. Wozu das Winken als Einladung verstanden wird,
bleibt offen — ob als Angebot des Trostes und der Rettung im christlichen
Glauben oder einfach als Angebot einer endgiiltigen Ruhestitte auf dem
Friedhof. In &hnlicher Weise bleibt das 1959 in San Rafael de la Sierra ge-
schriebene Gedicht Warte auf nichts (GG 184)"® unbestimmt, dessen letzte
Strophe lautet: ,,Warte auf nichts/als das Lauten/der kleinen Glocken/am
Waldrand.“ (V, 1-4) Dass beide Gedichte damit nicht unbedingt als christli-
ches Bekenntnis zu lesen sind, zeigt auch ein Satz aus Domins Essay Hin-
eingeboren: ,,Das irrationalste Kriterium fiir das Zuhause ist vermutlich das
Gefiihl: Hier konnte ich sterben.'®

Die Verse des vorliegenden Gedichts vermitteln dieses Gefiihl jedoch
keinesfalls unmittelbar. In der zuriickhaltenden Reaktion entdeckt der Spre-
cher in der siebten Strophe von Apfelbaum und Olive ein Zeichen, ,,dal3
Du/hier ein wenig mehr/als an anderen Stitten/zuhaus bist* (VII, 2-5). Darin
driickt sich aus, dass hier nur eine Abstufung des Zuhauseseins erreicht ist.

Ehrhard Bahr hat in seiner Rezension des Gedichtbands Nur eine Rose
als Stiitze darauf verwiesen, dass der Titel des Gedichts Apfelbaum und Oli-
ve an zwei Strophen Heinrich Heines im Buch der Lieder erinnere, in dem
ebenfalls Heimat und Subtropen kontrastiert werden:!” | Ein Fichtenbaum
steht einsam/Im Norden auf kahler Hoh./Ihn schlifert; mit weiler De-
cke/Umbiillen ihn Eis und Schnee.//Er trdumt von einer Palme,/Die, fern im
Morgenland,/Einsam und schweigend trauert/Auf brennender Felsen-
wand.“!® Bei Domin reprasentiere die ,,Olive* das Exil und bei Heine die
»Palme* den Ort der Sehnsucht. Ganz so einfach ist aber die Zuordnung der
Fauna als Symboltriger zumindest bei Domin keinesfalls, wie die Interpre-
tation des Gedichts zeigen konnte, denn die Olive bietet ihr zumindest an-
satzweise ebenfalls das Gefiithl von Heimat. Dariiber hinaus verweist die

15 Vgl. VE, S. 234. Siehe das folgende Zitat ebd.

16 Hilde Domin: Hineingeboren. A.a.O., S. 156.

17 Ehrhard Bahr: 1959. A.a.0., S. 713.

18 Heinrich Heine: Ein Fichtenbaum steht einsam. In: Werke. 4 Bde. Bd. 1: Ge-
dichte. Hg. v. Christoph Siegrist. Frankfurt a.M. 1968. S. 43f.

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232|,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Idylle nicht nur auf die Heimat, wie Bahr feststellt, sondern auch auf den Tod
und zeigt damit ihre Ambivalenz."

Bohmel Fichera sieht den Schwerpunkt des Gedichts in der ,,Bewahrung
der Erinnerung an die schwierigen Alltagsprobleme in fremder Umge-
bung*®’. Sicherlich erfasst dieser Blick einen wichtiger Aspekt, doch driickt
die Verzahnung von Heimat und Fremde mehr aus, als fiir die bloBe Archi-
vierung notwendig wire. Die Vertrautheit der fremden Umgebung — ob der
Gegenstinde, der Tiere oder der Menschen — ergibt sich gerade aus deren
Solidaritdt. Und darin liegt ein groBer Trost fiir die erfahrenen Verletzungen
und die Einsamkeit, die dessen ungeachtet anhalten.

Apfelbaum und Olive weist auf die menschliche Solidaritét als Trost-
quelle hin. Domin hat aber auch Gedichte geschrieben, in denen die Liebe
zwischen zwei Menschen Trost spendet. Ein Beispiel dafiir bildet das Ge-
dicht Gleichgewicht (GG 18), das 1955 in San Rafael de la Sierra entstand
und 1957 erstmals publiziert wurde.”'

Gleichgewicht

Wir gehen

jeder fiir sich

den schmalen Weg

tiber den Kopfen der Toten
— fast ohne Angst —

im Takt unsres Herzens,
als seien wir beschiitzt,
solange die Liebe

nicht aussetzt.

So gehen wir

zwischen Schmetterlingen und Végeln
in staunendem Gleichgewicht

zu einem Morgen von Baumwipfeln

— griin, gold und blau —

und zu dem Erwachen

der geliebten Augen.

Das Gedicht handelt vom Gleichgewicht zwischen zwei Menschen sowie
dem Gleichgewicht zwischen den liebenden Menschen und der Welt. Es be-
steht aus zwei Strophen, die jeweils einem Satz entsprechen, aber eine un-
terschiedliche Anzahl von Versen besitzen. Das Gleichgewicht ist also doch

19 Ehrhard Bahr: 1959. A.a.0., S. 713.
20 Ulrike B6hmel Fichera: Zum ,,Stelldichein mit mir selbst”. A.a.O., S. 347.
21 Vgl. VE, S. 230.

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TROST UND HEIMAT | 233

leicht gestort. Durch die Verwendung der ersten Person Plural weist der
Sprecher auf ein gemeinsames Tun hin (I, 1), ohne dass die Individualitit
der Einzelnen darin verschwinde (I, 2) und die grundlegende Einsamkeit
des Subjekts aufgehoben wiirde. Der Gang des Lebens, zu dem die Trauer
um die Toten an den Gréabern gehort, muss allein gemeistert werden. Wu hat
auf die Ambivalenz von Liebe hingewiesen, die in der Ndhe von Hoffnung
und Tod begriindet ist.”> Zudem ist das Leben auf der Flucht oder nach der
Katastrophe gefihrdet vom Absturz. Die Liebe beruhigt, die die Herzen zu
einem vereinigt, in einem Takt schlagen lisst (I, 6) und so Halt verleiht,
vermag aber die Angst nicht ganz zu nehmen, wie die Parenthese verdeut-
licht (I, 5), sondern gibt nur die Illusion von Sicherheit. Und dies liegt allein
bei der Liebe als Macht und steht nicht im Einflussbereich des sprechenden
Ichs (I, 9).

Der erste Vers der zweiten Strophe nimmt den ersten der ersten Strophe
noch einmal auf, doch fiithren die Schritte nun hoffnungsvoll durch die Luft,
durch die Natur: ,,So gehen wir/zwischen Schmetterlingen und Végeln“ (11,
1-2). Die Verse suggerieren einen paradiesischen Zustand. Der Gang wird
dadurch entwirklicht, verwandelt sich in einen Traum und lidsst im Riick-
blick die Néhe der Toten in der ersten Strophe als iberwundenen Alptraum
erscheinen: An Stelle der Toten leisten nun Schmetterlinge und Vogel Ge-
sellschaft, als seien es deren Seelen. Das sprechende Ich staunt selbst tiber
diese Erfahrung (II, 3). Wiahrend in der ersten Strophe das Gehen ein ziello-
ses war, fiihrt es nun ,,zu einem Morgen aus Baumwipfeln® (II, 4), dessen
Farben jedoch nicht die der Morgenrdte sind, sondern die eines bereits kla-
ren Tags, so dass das Griin der Blitter vor dem Blau des Himmels leuchtet
und die Sonne golden scheint, wie die Parenthese, die sich parallel zu der
der ersten Strophe im fiinften Vers befindet, beschreibt. Als weiteres Ziel
des Gehens, des Lebens, wird nun metonymisch fiir das Gegeniiber das
»~Erwachen der geliebten Augen® (II, 6-7) genannt. Damit erhdlt das Voran-
gegangene verstirkt die Komponente eines getraumten oder traumwandleri-
schen Gangs.

Die reimlosen Verse verleihen dem Gedicht dabei trotzdem einen
Schein von genauer sachlicher Beobachtung mit der Fahigkeit, die eigene
Wahrnehmung zu hinterfragen und zu kritisieren. Die Liebe scheint das
sprechende Ich aus der Realitét, aus Zeit und Raum herauszunehmen, zu-
mindest fiir begrenzte Zeit, fiir einen Moment. Doch die Toten sind gegen-
wartig, nicht bedrohlich wie eine unbestimmte Gefahr, sondern vielmehr
trostspendend. Das Gedicht hilt das Gedachtnis der Toten, die an die Ge-
fahrdungen des Lebens erinnern, im Gleichgewicht mit der Liebe als Ge-
genmacht — gerade so eben noch, denn in der ersten Strophe ist der Schutz

22 Vgl. Jianguang Wu: Das lyrische Werk. A.a.0., S. 66.

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234|,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

durch die Liebe nur eine Selbsttduschung, doch ist es die Hoffnung auf sie,
die jeden Morgen aufs Neue Trost spendet. Die Liebe ist eine der ,,Gebor-
genheiten im Ungeborgenen“®. Darin liegt der Trost von Gleichgewicht,
auch wenn die Liebe nicht ungebrochen erscheint, sondern selbst geféhrdet
ist.

4.2 Tod als Erlosung: Ziehende Landschaft,
Auf Wolkenbiirgschaft

Neben Solidaritit und Liebe bietet in Domins Gedichten auch der Tod, auf
den héufig durch das Motiv des Grabs Bezug genommen wird, als Bild von
Heimat Trost. Das deutete sich bereits bei der Interpretation von Apfelbaum
und Olive an. Im 1955 in San Rafael de la Sierra entstandenen Gedicht Zie-
hende Landschaft (GG 13) sind Tod, Heimat und Trost untrennbar verbun-

24
den.

Ziehende Landschaft

Man mufl weggehen kénnen

und doch sein wie ein Baum:

als bliebe die Wurzel im Boden,

als zoge die Landschaft und wir stinden fest.
Man muf3 den Atem anhalten,

bis der Wind nachlaft

und die fremde Luft um uns zu kreisen beginnt,
bis das Spiel von Licht und Schatten,

von Griin und Blau,

die alten Muster zeigt

und wir zuhause sind,

wo es auch sei,

und niedersitzen kénnen und uns anlehnen,
als sei es an das Grab

unserer Mutter.

Féahrt man mit dem Zug oder dem Auto, so ,,zieht die Landschaft vorbei.
Der Titel des Gedichts greift diese metaphorische Redewendung auf, welche
die eigene Bewegung der Umgebung zuschreibt. Nimmt man die Redewen-
dung wortlich, bleibt die eigene Perspektive gewahrt, und nur die Umge-

23 Hilde Domin: Exil und Heimkehr. A.a.O., S. 339.
24 Vgl. VE, S. 230. Braun bezweifelt diese Datierung. Vgl. Michael Braun: Exil
und Engagement. A.a.O., S. 247.

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TROST UND HEIMAT | 235

bung verdndert sich. Diese Selbstgewissheit bietet ein groBeres Gefiihl an
Sicherheit als die umgekehrte, objektiv gegebene Situation.

Das Gedicht besteht aus einer Strophe, deren Verse graphisch einen e-
benso kompakten Eindruck erwecken wie das inhaltlich ausgemalte Bild.
Die Verse gliedern sich in zwei Sitze, die beide mit einer normativen Fest-
stellung mit unpersonlichem Subjekt beginnen, so dass der Eindruck einer
sachlichen, allgemeingiiltigen Beobachtung entsteht. Der erste Satz entwirft
das Bild und beschreibt die paradoxe Aufgabe, die es zu erfiillen gilt: ,,weg-
gehen [...]/und doch sein wie ein Baum® (I, 1-2). Die duBerliche Bewegung
ist verbunden mit der Imagination einer innerlichen, unaufthebbaren Ver-
bundenheit mit dem Boden und bildet eine unerfiillbare Anforderung, die
nach einem Doppelpunkt mit zwei mit ,,als* eingeleiteten Sdtzen prizisiert
und von einem Wechsel vom Indikativ in den Konjunktiv weiter hinterfragt
wird: die Verwurzelung im Heimatboden und das Weggehen bei gleichzei-
tigem festen Stand. Standfest ist zudem jemand, der trotz Anfechtungen sei-
nen Ansichten treu bleibt. Die Alliteration auf ,,b* verbindet mit ,,Baum* (I,
2), ,.bliebe* (I, 3) und ,,Boden* (I, 3) drei Worter, die den Eindruck der Un-
beweglichkeit und festen Verankerung noch verstirken, wihrend die Allite-
ration auf ,,w* in ,,weggehen (I, 1) und ,,Wind“ (I, 6) — nicht aber in ,,Wur-
zel“ (1, 3) und ,,wir“ (I, 4), die durch den onomatopoetischen Anlaut hdchs-
tens zur Imitation des Windes beitrigt, — demgegeniiber die Bewegung her-
vorhebt. In ihrem Offenen Brief an Nelly Sachs verweist Domin selbst auf
die Nihe ihrer Bildlichkeit zu einem titellosen Gedicht von Nelly Sachs®,
das mit den Versen beginnt: ,,Wurzeln schlagen/die verlassenen Dinge/in
den Augen Fliehender® (I, 1-3). Auch dieser Bezug schreibt die Bildlichkeit
der Holocaust-Lyrik fort.

Der zweite Satz beschreibt die Heimkehr der Landschaft, die tatsdchlich
eine Heimkehr des Ichs zu sich selbst ist. Das Heimatgefiihl stellt sich von
selbst ein, auch wenn der Ort beliebig zu sein scheint. Dazu ist ein Innehal-
ten notig, die in der Poetologie als ,,Atempause” (vgl. Kapitel 2.3.1) charak-
terisiert ist, Besinnung und geduldiges Warten, ,,bis der Wind nachlaBt (I,
6), der einem wie ein starker Gegen- und Fahrtwind den Atem nimmt, bis
der Druck der Welt und ihre Gefihrdungen abebben. Bis der Wind nicht
mehr von vorn blést, gegen einen, sondern anfiingt, sich zu wandeln, ,,um
uns zu kreisen beginnt® (I, 7). Hier tritt das erste Mal ein kollektives ,,wir*
auf, das nicht unpersénlich und unbetroffen ist, sondern sich auf die Exilan-
ten bezichen ldsst. Aber es erscheint zunéchst als Objekt, nicht als handeln-
des Subjekt, und dann besteht seine Tatigkeit im Verharren. Es wartet ab,
bis ,,das Spiel von Licht und Schatten* (I, 8), die Folge von guten und

25 Vgl. Hilde Domin: Offener Brief an Nelly Sachs. A.a.O., S. 167. Vgl. Nelly
Sachs: Wurzeln schlagen. In: Dies.: Gedichte. A.a.O., S. 51.

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2361 ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

schlechten Erfahrungen, ,,von Griin und Blau“ (I, 9), von Blittern und
Himmel, zur Ruhe kommt und ,,die alten Muster zeigt“ (I, 10), die sich aus
dem alten Standpunkt ergeben, ,,und wir zuhause sind“ (I, 11).

Die in diesem Vers liegende Hoffnung, es konnte gelingen, zu gehen
und zu stehen, wird gleich im nichsten Vers zerstort, denn die Worte ,,wo es
auch sei (I, 12) haben einen doppelten Bezug: Ariane Huml geht in ihrer
Interpretation davon aus, dass das sprechende Ich in Ziehende Landschaft
die Heimat durch den Erinnerungsprozess fiir eine begrenzte Dauer zuriick-
gewinnt.?® Eine andere Deutungsmdglichkeit besteht darin, dass das spre-
chende Ich hier, in der Fremde, zuhause ist, wo immer das alte nun auch
liegt. In dieser Indifferenz driickt sich auch Trauer iiber die Beziehungslo-
sigkeit aus, die Beliebigkeit wird keinesfalls nur als positiv empfunden. Auf
jeden Fall ist der Ort, an dem der Sprecher sich — geistig und/oder physisch
— befindet, das Zuhause, definiert iiber die friedliche Handlung des Nieder-
setzens und Anlehnens wie am Tisch in der guten Stube, an dem wir ge-
schiitzt sind und gestiitzt werden, ,,als sei es an das Grab/unserer Mutter® (I,
13-14), der engsten Bezugsperson, von der nur das Grab als Ort der Erinne-
rung geblieben ist. Hier findet die Bewegung ein Ende, die sich — abzulesen
an den Verben — durch das Gedicht hindurch verlangsamte. Und mdogli-
cherweise geht von dem Grab der Mutter immer noch Trost aus, den die
Mutter frither geben konnte, wenn die Assonanzen auf ,,u“ auch eher den
Eindruck der Trauer stirken.

Doch ist diese Erfahrung von Trost briichig, denn die mit ,,als“ eingelei-
teten Sétze und der Konjunktiv bilden nur eine sprachliche Imitation von
Gefiihlen und ermoglichen hochstens eine Selbsttduschung, ohne tatséchlich
einen Ort der Heimat zu konstituieren. Diese Satzkonstruktion als Methode
der Abschwichung begegnete bereits in dem Gedicht Gleichgewicht (vgl.
Kapitel 4.1). Der Ort, der den Tod der Mutter festschreibt, kann auch ein Ort
sein, an dem radikale Einsamkeit erfahrbar wird, da sie sich als unaufhebbar
zu erkennen gibt und dem Sprecher seine Hilflosigkeit vorfiihrt. Ulrike
Bohmel Fichera wertet die so artikulierte Zuriickhaltung der Sprecherin-
stanz geringer und kommt zu dem Schluss:

,In ,Ziehende Landschaft® wird die Uberwindung der Heimatlosigkeit als Willens-
anstrengung thematisiert (unterstrichen durch das wiederholte Modalverb ,miis-
sen‘), eine Verdnderung wird in den Metaphern, die eine EingewShnung und ein

26 Vgl. Ariane Huml: Ziehende Landschaft [en] — generationsspezifische Re-
migration in der Dichtung jiidischer Schriftstellerinnen nach 1945. In: Irmela
von der Lithe/Claus-Dieter Krohn (Hg.): Fremdes Heimatland. Remigration
und literarisches Leben nach 1945. Géttingen 2005. S. 217-236. S. 220f.

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TROST UND HEIMAT | 237

Heimischwerden andeuten, bildlich gemacht, so daf die abschlieBende Zielvorstel-

lung — eine Ruhestitte auch fiir den Fliichtling — konsequent entwickelt scheint.**

Das Bild vom Grab der Mutter erinnert an deren Tod und an die eigene
Kindheit als Herkunftsort. Es kann jedoch auch der eigene Tod sein, der
dem Sprecher eine Heimat bieten wiirde. In einer solchen Zielvorstellung
lage ebenfalls nur begrenzter Trost. Dennoch spricht fiir eine solche Deu-
tung auch das Gedicht Vademecum (GG 93), das 1953 in New York ent-
standen und 1959 in Nur eine Rose als Stiitze erschienen ist.”® Es beginnt:
,Der Tote ist unser sichrer VerlaB.“ (I, 1) Und es endet mit den Versen:
»Beeile dich ein Toter zu sein,/dem Toten/wird das Versprechen gehalten.*
(I, 42-44) Mit dem hoffnungsvollen Bezug auf den Tod ist nicht unbedingt
ein christliches oder anderes religioses Weltbild verkniipft. Auch Domins
Gedicht Herbstzeitlosen (GG 17) steuert auf den Tod als Ort der Ankunft
und Erkenntnis zu. Viele Schriften Domins betonen die Bedeutung des Gra-
bes. Dies driickt sich etwa in ihrer Sorge um die judischen Friedhofe aus
oder in der Trauer darum, dass ihre Eltern nicht in Deutschland, sondern im
Exil begraben liegen.29 Die Abkehr von Welt, insbesondere im Traum, als
Motiv der Romantik wurde bereits als Einreihung in eine literarische Tradi-
tion angefiihrt, die Kunst als Gegenentwurf zur Wirklichkeit betrachtet.

Die Verbindung von ,,Muster* (I, 10) und ,,Mutter” (I, 15) durch die Al-
literation und die Assonanz verweist iiber die geschichtliche Erfahrung des
Subjekts hinaus auf eine iiberzeitliche Heimat, wie das Grab, der Tod sie
bietet. In ihrem Essay Literarische Meinungsbildung greift Domin 1968 den
Begriff des ,,Musters* auf, um die im Kunstwerk ,,immer neu sich zusam-
menfiigenden Einmaligkeiten einer auf ihr Muster durchsichtigen Erfah-
rungswirklichkeit* als ,,etwas einigermaflen Festes* und das Muster selbst
als ,,Invariante* zu bestimmen:

,,Es sind die grolen Themen, die das Leben immer neu und nie sich wiederholend
stellt, die unendlichen Variationen auf Liebe und Tod, Zugehorigkeit und Zuhause
aller Art, Einsamkeit aller Art, Sehnsucht aller Art, Angst aller Art, etc. etc. Die
wesengemifle Antwort an das Kunstwerk, das groe Muster, sind die festen Pole:

27 Ulrike B6hmel Fichera: Zum ,,Stelldichein mit mir selbst®. A.a.O., S. 346.

28 Vgl. VE, S. 231. In den Gedichten vieler deutsch-jiidische Autorinnen spielen
die Mutter und deren Tod eine besondere Rolle, auch in den Texten von Else
Lasker-Schiiler, Rose Ausldnder, Nelly Sachs und Gertrud Kolmar. Darin zeigt
sich wiederum die Nihe von Tod und Liebe.

29 Vgl. Hilde Domin: Mein Vater. Wie ich ihn erinnere (1968). In: GS, S. 10-20.
S. 20; Hineingeboren. A.a.O., S. 156ff; Was einem mit seinen Gedichten pas-
sieren kann. Lese-Erfahrungen II. A.a.O., S. 188; Das Paradox als Stilmittel.
A.a.0., S. 226f.

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238],,0AS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS

Alles, zwischen ihnen, verschiebt sich unaufhoérlich, zersetzt sich und formt sich

. . 30
dauernd neu und anders, in unendlicher Varietit.*

Dies bestitigt die Lesart der im Gedicht angefiihrten ,,alten Muster” (I, 10)
als individuelle Erfahrungswirklichkeit. Die Verse selbst konnen entspre-
chend als kiinstlerische Umsetzung eben dieser Muster gedeutet werden, um
zumindest die Illusion der Heimat zu erzeugen. Dafiir spricht auch, dass die
letzten Verse wie I, 3-4 und wie auch I, 12 erneut im Konjunktiv stehen, so
dass die im Indikativ stehenden Verse als eine Selbsttduschung erscheinen.
Das kiinstlerische Sprechen erscheint somit immerhin als geeignet, die I1lu-
sion von Heimat zu konstituieren. Trost findet sich zumindest in der Artiku-
lation der Ambivalenz und dem suggestiven Aufrufen des Zuhauses, letzt-
lich aber erst im Tod, da diese Handlungen unzureichend bleiben.

Wu hat beziiglich des Metrums festgestellt, ,,[...] daBB wir es in einigen
Zeilen mit traditionellen Versmaf3en zu tun haben, so dal} sich die scheinba-
ren prosaischen AuBerungen als metrisch organisierte, alternierende Verse
zu erkennen geben.“31 Jambische (I, 1-2, 5-6, 10-11, 13-15), trochiische (I,
7-9) und daktylische (I, 3-4, 12) Versmafle wechseln sich ab, so dass die
Beziehung zur traditionellen Metrik weiter aufgelockert wird. Zudem vari-
iert die Zahl der Hebungen ebenso wie die Zahl der unbetonten Silben zwi-
schen den Hebungen, und auch diese Fiillungsfreiheit steht einem monoto-
nen Eindruck entgegen. Diese Beobachtungen stiitzen die Interpretation der
Muster als Zeichen eines Zufluchtsorts. Dass das VersmaB jedoch nicht ei-
nem einzigen Schema folgt, sondern sich immer wieder davon distanziert,
deckt sich mit den Bewegungen des Lebens, die erst im Tod zum Stillstand
kommen. Ziehende Landschaft artikuliert im Diskurs um Lyrik nach
Auschwitz den Trost, der im Gedanken an den Tod als Heimat liegt.

Auch das Gedicht Kommt einer von ferne von Nelly Sachs sieht die Er-
16sung des Vertriebenen von der Suche nach Heimat erst im Tod: ,,Ein
Fremder hat immer/seine Heimat im Arm/wie eine Waise/fiir die er viel-
leicht nichts/als ein Grab sucht.” (III, 1-5) Die Ubereinstimmungen im Werk
von Domin und Sachs lassen erkennen, dass beide ein Anliegen vertreten,
dass eng an ihre Sicht auf Verfolgung und Exil gebunden ist und vor dem
Hintergrund von Auschwitz zusétzlich an Relevanz gewinnt. Der Trost, den
ihre Verse bieten, indem sie das Leid der Flucht und der Heimatlosigkeit
thematisieren, zeichnet ihr Engagement fiir diejenigen aus, die diesen Erfah-
rungen ausgesetzt waren und sind.

30 Hilde Domin: Literarische Meinungsbildung. A.a.O., S. 67.
31 Jianguang Wu: Das lyrische Werk. A.a.O., S. 136.

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TROST UND HEIMAT | 239

In dem 1958 in Frankfurt entstandenen Gedicht Auf Wolkenbiirgschaft
(GG 131)32 illustriert das Unterwegssein auf dem Meer mit seinen ,,Inseln
ohne Hafen* (II, 2) die Heimatlosigkeit. Das sprechende Ich ist ein ,,Frem-
der (1, 9) ohne ,,Zuhause® (I, 10), in dem er sich ,,ausweinen kann* (I, 11),
wo er also seinem offenbar dringenden Bediirfnis nach Aussprache und
Trost nachkommen konnte. Die Menschen und der Ort fehlen, die ein Zu-
hause ausmachen. Erst der Tod bedeutet das sichere Ende der Heimatlosig-
keit und bietet Trost.

Auf Wolkenbiirgschaft
fiir Sabka

Ich habe Heimweh nach einem Land
in dem ich niemals war,

wo alle Baume und Blumen
mich kennen,

in das ich niemals geh,
doch wo sich die Wolken
meiner

genau erinnern,

ein Fremder, der sich

in keinem Zuhause
ausweinen kann.

Ich fahre

nach Inseln ohne Hafen,

ich werfe die Schliissel ins Meer
gleich bei der Ausfahrt.

Ich komme nirgends an.

Mein Segel ist wie ein Spinnweb im Wind,
aber es reif3t nicht.

Und jenseits des Horizonts,

wo die grolen Vogel

am Ende ihres Flugs

die Schwingen in der Sonne trocknen,
liegt ein Erdteil,

wo sie mich aufnehmen miissen,
ohne Pal3,

auf Wolkenbiirgschaft.

32 Vgl VE, S. 232. Das Gedicht wurde erstmals ein Jahr spéter in Die Zeit publi-
ziert, bevor es 1959 im ersten Lyrikband Domins erschien.

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240],,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Heimweh hat man nach einem Ort, an dem man aufgewachsen ist, an dem
die Eltern leben oder an dem es einem besonders gut gefallen hat. In Auf’
Wolkenbiirgschaft beschreibt ein sprechendes Ich dagegen sein ,,Heimweh
nach einem Land“ (I, 1), in dem es ,,niemals war®“ (I, 2), und sein nicht ab-
zustellendes Gefiihl der Heimatlosigkeit, das erst mit dem Tod enden wird.
Dadurch driangt sich erstens erneut die Ahasver-Figur auf, was durch die
zweite Strophe noch bestiarkt wird (II, 5), und damit auch das im National-
sozialismus virulente Thema der verfolgten und aus ihrer Heimat fliichten-
den Juden. Zweitens findet sich darin ein Bezug zur Romantik: So fragt in
Novalis’ Heinrich von Ofterdingen Heinrich Sophie ,,Wohin gehen wir?*
Und sie antwortet: ,,Immer nach Hause.“>> Auch das sprechende Ich in Ei-
chendorffs Gedicht Mondnacht* stellt den Bezug zwischen Heimat und Tod
her: ,,Und meine Seele spannte/Weit ihre Fliigel aus,/Flog durch die stillen
Lande,/Als floge sie nach Haus.“ (IIL, 1-4) In der Poesie bringt das Ankom-
men Trost, Ahasver dagegen kommt nie an. In diesen widerspriichlichen
Beziigen zeigen sich die Zweifel, die Domins Lyrik hinsichtlich der Mog-
lichkeit von Trost pragen.

Das Bild der Wolkenbiirgschaft ist nicht nur formal durch den Neolo-
gismus verfremdet, sondern auch durch die in der menschlichen Welt beste-
hende juristische Untauglichkeit von Wolken als Biirgen. Dadurch wird zum
einen der Inhalt des Gedichts auf die Ebene der Imagination verschoben.
Zum anderen festigt das Gedicht im Diskurs um die Bedingungen und Mog-
lichkeiten des Sprechens dadurch das Vertrauen in die Macht der Sprache,
Elemente zu schaffen, die der Welt fehlen. Uber die tatsidchliche Anerken-
nung dieser dsthetischen Ergénzungen ist damit noch nichts ausgesagt, so
dass der Trost von Zweifeln geschwicht wird. Der Status der Traumbilder,
die zwar einen Teil der Wirklichkeit bilden und Effekte auf die Emotionen
haben, bleibt in dem Land, in dem das sprechende Ich sich befindet, sehr
eingeschrénkt.

In den ersten Versen klingen leise Goethes Verse aus dem Italien-
Gedicht ,, Kennst Du das Land? wo die Zitronen bliih’n* und die darin ent-
haltene Sehnsucht nach dem Paradies an.*> Domins Verse bleiben zunéchst
unbestimmt, doch wird sukzessive deutlich, dass die Sehnsucht sich nicht
auf die Ferne richtet, sondern auf einen Ort, den das sprechende Ich nicht
aus eigener Erfahrung kennt. Es traumt von einer Heimat, die es ,,niemals*
(I, 2) besaB. Das fehlende Komma vor dem Relativsatz riickt die ndhere Be-
stimmung des Landes, die durch das Versende weggeriickt wird, wieder

33 Vgl. Novalis: Heinrich von Ofterdingen. A.a.O., S. 373.

34 Vgl. Joseph Eichendorff: Mondnacht. In: Ders.: Werke. Bd. 1. A.a.O., S. 322f.

35 Johann Wolfgang Goethe: Mignon. In: Johann Wolfgang Goethe: Samtliche
Werke. Briefe, Tagebiicher und Gespriche. 40 Bde. I. Abt.: Samtliche Werke.
Bd. 9: A.a.0,, S. 503.

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TROST UND HEIMAT | 241

heran und nimmt ihm somit seine konkrete Materialisierung. Das Ziel der
Sehnsucht charakterisiert sich dadurch, dass die Natur das sprechende Ich
kennt, darauf liegt der Akzent, nicht umgekehrt. Die Elemente der Natur,
»alle Baume und Blumen® (I, 3) sowie ,,die Wolken® (I, 6) am Himmel er-
scheinen als personifiziert, als vertraute Freunde, und ersetzen die Men-
schen, die in dem Bild nicht vorkommen. Die Natur steht also zu seiner Be-
ziehung zum sprechenden Ich und bezeugt die Freundschaft. Damit bietet
sie in dhnlicher Weise Trost wie in Apfelbaum und Olive. Das alleinstehen-
de Genitivobjekt ,,meiner (I, 7) betont, dass diese Beziehung von der Natur
ausgeht, da das sprechende Ich selbst mit dem Land nicht vertraut ist, dieses
aber in seiner Vorstellung vorhanden ist und eine Heimat bildet. Das einzige
Adjektiv der ersten Strophe, das allerdings in der Funktion eines Adverbs
erscheint, spezifiziert und intensiviert diese Beziehung: Die Wolken erin-
nern sich ,,genau“ (I, 8).

Die zweite Strophe zeigt, dass das sprechende Ich sich keine Illusionen
macht iiber die in der ersten Strophe formulierten Hoffnungen. Die zweite
Strophe gliedert sich in vier Sdtze, von denen der erste und der sich aus zwei
Hauptsitzen zusammensetzende zweite parallel mit dem Personalpronomen
der ersten Person Singular und einem nachfolgenden Pridikat einsetzen und
eine Klimax entstehen lassen. Der erste Vers der zweiten Strophe enthilt
nur die Feststellung ,,Ich fahre” (I, 1), das dadurch zeitlich gestreckt wird.
Der zweite Vers formuliert die Erfahrung, dass zwar Ziele angesteuert wer-
den, jedoch nicht ein einziges, festgelegtes, und dass der Zugang dazu dar-
iiber hinaus versperrt bleibt, denn an ,,Inseln ohne Hafen* (II, 2) kann man
nur schwer anlegen, vielleicht sind sie unbewohnt, vielleicht wollen die Be-
sucher keinen Kontakt nach auflen. Das sprechende Ich ist sich schon beim
Weggehen sicher, nicht in sein Haus zuriickzukehren. Es hat sich selbst den
Riickweg abgeschnitten, indem es ,.gleich bei der Ausfahrt” (II, 4) die
Schliissel seines Hauses weggeworfen hat, und zwar ins Meer, in dem es sie
nicht wiederfinden kann und das nun fiir eine Zeit die neue Heimat sein
wird. Die Geste erinnert an die Erzdhlungen, denen zufolge die spanischen
Juden im 15. Jahrhundert bei ihrer Flucht nach Frankreich oder Portugal ih-
re Schliissel fir den Fall der Riickkehr aufbewahrten. In der Umkehr dieses
Verhaltens liegt eine Abkehr von dem vertrauensvollen Verhalten der
Sepharden in der Geschichte. Zugleich verweist sie auf eine Tradition der
gewaltsamen Vertreibungen, die vom damaligen spanischen Kénigshaus mit
der Christianisierung und von den Nationalsozialisten rassisch begriindet
wurde. Die Klimax des Gedichts gipfelt in der Feststellung im fiinften Vers,
dass es kein Ankommen fiir das sprechende Ich gibt, wobei diese Aussage
einerseits metaphorisch zu verstehen ist, dass es keine neue Heimat geben
kann, andererseits wortlich, dass niemand es aufnehmen wird.

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242 ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Die folgenden beiden Verse beschreiben die Beschaffenheit und Wir-
kung von Gedichten dhnlich wie in Lyrik, und zwar durch einen Vergleich
mit einem ,,Spinnweb im Wind“ (II, 6), das sich zwar im Wind biegt, aber
nicht reifit (II, 7) — und zudem wie ein Gedicht von grofer Schénheit und
Kunstfertigkeit ist. Das Gedicht selbst wird damit fiir das sprechende Ich zur
Antriebskraft, zur Hilfe bei der Weiterfahrt, beim Weiterleben.

Der letzte Satz von Auf Wolkenbiirgschaft verweist auf einen Ort, der
schlieBlich doch eine Ankunft erméglichen wird. Er liegt ,,jenseits des Hori-
zonts® (II, 8), also auBerhalb des Sichtbaren, vielleicht sogar aulerhalb des
fir Menschen begreifbaren Bereichs. Durch die Erwahnung der ,,grofen
Vogel“ (II, 9) klingt ebenso wie durch die Formulierung ,,am Ende ihres
Flugs®“ (II, 10) erneut etwas Mythisches an: Es kann das Ende eines Flugs —
beispielsweise von einem Albatros, der durchaus eine wichtige Rolle spielt
in den Sagen, oder vom sagenhaften Vogel Greif, der jenseits der Welt in
einer Traumlandschaft landet, — gemeint sein. Moglich ist aber auch eine
Lesart als Ende ihres Lebens, wenn sie sich von dessen Miihsal erholen.
Dass dieses Adjektiv das Einzige in der zweiten Strophe ist, hebt es weiter
hervor.

Wenn das Gedicht den Tod als ,,Erdteil” (II, 12) bezeichnet, so impli-
ziert dies eine Auffassung, die anerkennt, dass der Tod zum Leben gehort
und die Toten ebenso weiterhin einen Teil der Welt bilden. Der Tod steht
jedem offen, kein Pass ist nétig, um zu sterben. Biografisch spielte der Pass
fiir alle im Nationalsozialismus Verfolgten eine grof3e Rolle, zusammen mit
den tibrigen erforderlichen Papieren bedeutete er die Moglichkeit zur Flucht
ins Exil. Das Gedicht weist auf das abweichende Grenzkontrollverhalten
dieses anderen Erdteils hin: Es reicht eine ,,Wolkenbtirgschaft* (II, 15), das
Land der Toten kann sich dem nicht verweigern. Die Wolken erscheinen
personifiziert, als die einzigen, die fiir das sprechende Ich zu biirgen bereit
wiren. Wihrend sich in Friedrich Schillers Ballade Die Biirgschaft'®, die
der Titel assoziativ aufruft, das Vertrauen zweier Minner in die Freund-
schaft als gesichert erweist, bieten hier Menschen keine zuverlédssige Hilfe
mehr. Bereits in der ersten Strophe war die enge Verbindung zu den Wolken
angefiihrt und der Neologismus damit vorbereitet worden. Das Bild zeigt in
seiner Leichtigkeit die fehlende Anerkennung der Biirgen bei den Menschen
und vor den Gerichten. Damit bezeugt es die Hoffnungslosigkeit, die hinter
der im Gedicht artikulierten Hoffnung steht. Der letzte Vers wiederholt den
Titel und spricht damit dem gesamten Text und dem lyrischen Sprechen
nach 1945 eine Existenzform zu, die ,,auf Wolkenbiirgschaft” zu beruhen
scheint.

36 Friedrich Schiller Die Biirgschaft In: Simtliche Werke. A.a.O., Bd. 1. S. 352-
356.

14.02.2026, 12:52:43. [ ]



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TROST UND HEIMAT | 243

Eine weitergehende Deutung der ,,Wolken* als Rauch aus den Schorn-
steinen der Konzentrationslager, ist fir die vorliegenden Verse weder ein-
deutig zu belegen noch zuriickzuweisen, auch wenn fiir die Deutung als Na-
turerscheinung der Einklang mit den anderen Bildelementen, den ,,Béu-
me[n] und Blumen* (I, 3), spricht. Die alternative Lesart verschiebt den Ak-
zent der Interpretation: Sie stellt die enge Verbundenheit des sprechenden
Ichs mit den Opfern in den Vordergrund und wiirde im Diskurs um die Be-
dingungen und Moglichkeiten des Sprechens nach dem Massenmord die To-
ten als die benennen, die als Einzige fiir die Verfolgten Partei ergreifen und
fiir sie einstehen. Ihr Wort wird damit lebenswichtig fiir die Zukunft — ohne
dass es allerdings Rettung bringt.

Das Gedicht bezieht im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz eine Positi-
on, der zufolge Trost nur im utopischen Entwurf der Wolkenbiirgschaft, im
Aufblitzen des schonen Traumbilds zu finden ist, oder sich auf den Tod als
Heimat richtet. Die Assonanzen auf ,,0“, die sich durch das Gedicht ziehen
{1, 6; 11, 8-9, 14-15), geben dem Ausdruck, indem sie den Versen einen
dunklen, trauernden Ton verleihen. Eine Todessehnsucht der Verse ist an
sich jedoch noch kein hinreichender Beleg fiir eine Interpretation des Ge-
dichts als Ausdruck des Glaubens®’, sie kann auch die Miidigkeit und das
Hoffen auf ein Ende des Leidens wiederspiegeln. Auf” Wolkenbiirgschaft
entwirft ein Szenario, dessen Bilder trostliche Elemente benennen, zu denen
auch der Tod gehort.

Die Unsicherheit des Daseins, der Heimat und sogar der Ruhe im Tod
kennzeichnet neben dem Gedicht Ziehende Landschaft auch Domins Ge-
dicht Mit leichtem Gepdck (GG 210), das im Frithjahr 1960 in Madrid ent-
stand und bereits zwei Wochen spéter in der Frankfurter Allgemeinen Zei-
tung erstmals verdffentlicht wurde.*® Der Titel Mir leichtem Gepiick weist
darauf hin, dass das Gedicht sich auf eine Situation des Unterwegsseins be-
zieht, und die Verse legen es nahe, dies als Metapher fiir das Leben aufzu-
fassen.

Die letzte Strophe lautet: ,,Du darfst einen Loffel haben/eine Ro-
se,/vielleicht ein Herz/und, vielleicht,/ein Grab.” (V, 1-5) Die Rose konnte
fiir Schonheit, Liebe, Empfindsamkeit oder die poetische Sprache stehen,
das Herz fiir Liebe oder Mitleid, das Grab fiir Ruhe oder letzte Heimat so-
wie als ein Ort, an dem man der Toten gedenkt. Die negativen Konnotatio-
nen, die mit einem Grab, das ja das Ende des Lebens bezeichnet, verbunden
sind, riicken hier in den Hintergrund gegeniiber dem Grab als letzter Ruhe-
stitte und Ort des Friedens. Doch schrinkt das die Wahrscheinlichkeit ein,
Liebe und Heimat im Leben zu finden.

37 Vgl. Stephanie Lehr-Rosenberg: ,.Ich setzte den Fuf} in die Luft, und sie trug.“
A.a.0, 8. 150.
38 Vgl VE, S.235.

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

244 ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Das Gedicht endet mit dem Verweis auf das Grab, und obwohl der Tod
doch mit Sicherheit irgendwann eintritt, fiirchtet das sprechende Ich um die-
se Erlosung. Das Motiv des ersehnten, aber ausbleibenden Todes legt erneut
eine Spur zur Ahasver-Legende. Zudem artikulieren die Verse eine tatséch-
liche Erfahrung Domins in Bezug auf ihren Vater, sie 1968 formulierte: ,,Er
hat kein Grab. Dariiber kann ich nicht sprechen.“* Der Schrecken, der da-
von ausgeht, dass so ein Ort der Begegnung und der Erinnerung fehlt, die in
der judischen Vorstellung essentiell ist, macht Domin sprachlos. In dem
Gedicht Mit leichtem Gepdick wird das Grab zwar ebenso wie die Liebe und
Schonheit — der Kunst oder der Natur — als Zufluchtsort in Erwagung gezo-
gen, einer Gewissheit verweigern sich die Verse jedoch.

1984 hatte Domin den Glauben, die Zweisamkeit und die Sprache als
Maoglichkeiten der Heimat bezeichnet. Sie seien keinesfalls sichere Besitz-
timer: ,,In diesem — wenn man so will — urchristlichen Lebensgefiihl, das
jenseits alles Biirgerlichen und auch alles Nichtbiirgerlichen ein Grenzge-
fiihl ist, gibt es den Trost, ohne den der Mensch nicht leben wiirde. Wenn
einer Gliick hat, gibt es letzte Heimaten schon hier auf Erden.*°

Der mogliche religiose Hintergrund von Domins Gedichten dient der
metaphysischen Aufladung, die den Leserinnen und Lesern angeboten wird.
Ziehende Landschaft, Auf Wolkenbiirgschaft und Mit leichtem Gepdick sehen
im Tod als dem Lebensende eine Erlosung von der Suche nach Heimat.
Trotz der Hoffnungslosigkeit in Bezug auf das Dasein bieten sie damit
Trost, ohne dass dieser an eine religiése Uberzeugung gebunden ist.

4.3 Die poetische Sprache: Firchte dich
nicht, Nur eine Rose als Stiitze

Trost kann auch aus der Sprache selbst geschopft werden, insbesondere aus
Gedichten. Diese Annahme findet sich in der Lyrik Domins. Die Schonheit
der geformten Sprache und die eigenen Gestaltungsmoglichkeiten kénnen
zumindest zeitweise die Aufmerksamkeit vom Schmerz ab- und auf die &s-
thetische Erfahrung lenken. Die Sprache, in der die eigenen Gedanken for-
muliert werden, bietet dabei — ungeachtet moglicher Verfremdungen —
zugleich eine grundsitzlich vertraute Umgebung. Sprache kann ein ,,Haus
des Seins* (Martin Heidegger) bieten, indem sie eine Ordnung der Welt be-
reit stellt und das Leben strukturiert. Sie bietet zumindest metaphorisch eine
»Heimat“, und sei es in der Fremde des Exils oder in einer fremd geworde-

39 Hilde Domin: Mein Vater. Wie ich ihn erinnere. In: GS, S. 10-20. S. 20.
40 Vgl. Hilde Domin: ,,... und doch sein wie ein Baum®. A.a.O., S. 208.

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TROST UND HEIMAT | 245

nen Heimat. So hat es Ilse Blumenthal-Weiss formuliert: ,,Die deutsche
Sprache ist meine Heimat geblieben [...].*!

Dieser Topos findet sich bereits in Bezug auf den Exilanten Heine und
wird nach Auschwitz hdufig im Zusammenhang mit den Texten von
deutsch-jiidischen Dichterinnen wie Nelly Sachs oder Rose Auslénder for-
muliert.*? Er tritt auch in der Lyrik Domins auf: In ihrem 1973 in Heidel-
berg entstandenen Gedicht Tokaidoexprefs (GG 349)* sagt das sprechende
Ich zu den ,,Dichtern eines vielleicht zweifachen/Zuhauses* (I, 9-10): ,,ihr
konnt gehen und doch bleiben/und im Worte wohnen™ (I, 16-17) — und
greift damit eine Formulierung aus Ziehende Landschaft wieder auf. Dass
die Verbundenheit mit der Sprache eine engere ist als mit der Nation, betont
auch der Exilant Klaus Mann: ,,Das Vaterland kann man verlieren, aber die
Muttersprache ist der unverlierbare Besitz, die Heimat der Heimatlosen. So-
gar wenn uns der Vater verstot, die Mutter wird uns stets die Treue halten
[...], auch in der Fremde.“** Diese Auffassung von Sprache entspricht einer
»[.-.] Substitution von Heimat in einem umfassenden, identitétsstiftenden
Sinn durch das Wort, das sprachliche Zeichen, die geistige Realitit.“** Dies
gilt sicher nicht fiir alle Exilantinnen und Exilanten, aber fiir viele Schrift-
stellerinnen und Schriftsteller.*®

Domin schrieb Fiirchte dich nicht (GG 84) 1954 in Frankfurt.*” Das
Gedicht lidsst keine Phantasiewelt entstehen, sondern verwendet einfache
Bilder der Natur und kniipft damit an eine dem Zeitgeist nahestehende
Stromung der deutschen Lyrik an.

41 Ilse Blumenthal-Weiss: Ohnesarg. Hg. v. Alfred Paffenholz. Hannover 1984.
S.78.

42 Vgl. Walter Hinck: ,,Wohnen im Wort“. Zur Lyrik Rose Auslidnders. Fest-
schrift fiir H. Arntzen. Minster 1991. S. 535-539; Claudia Beil: Sprache als
Heimat. A.a.O.; Dieter Borchmeyer: Literatur als Tauziehen. Das Uberle-
bensmittel der gebundenen Sprache: Ruth Kliiger zum siebzigsten Geburtstag.
In: FAZ, 30.10.2001. S. 49.

43 Vgl. VE, S. 242.

44 Vgl. Klaus Mann: Sprachproblem (1947). In: Ders.: Mit dem Blick nach
Deutschland. Der Schriftsteller und das politische Engagement. Hgg. u. m. ei-
nem Nachw. v. Michel Grunewald. Miinchen 1985. S.131-136. S. 131.

45 Sonja Hilzinger: ,Ich will wohnen im Menschenwort®. Zur Lyrik von Rose
Auslédnder. In: Jorg Thunecke: Deutschsprachige Exillyrik. A.a.O., S. 325-338.
S. 325.

46 Vgl. Hanna Papanek: Reflexionen iiber Exil und Identitit, Staat und Men-
schenrechte. In: Exilforschung. Ein internationales Jahrbuch. Bd. 17. A.a.O.,
S.24-37.8S.25;27.

47 Vgl. VE, S. 242. Es erschien 1987 in den Gesammelten Gedichten.

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246 ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Fiirchte dich nicht

Die Rose sagt:

Fiirchte dich nicht

meine Blitter sind heute
ganz stabil

kein Windstof3 wird mich
vor deinen Augen
entbl6Ben.

Der Baum

atmet Vertrauen

und will daf} ich mich anlehne.
Er sei bestimmt

nicht angehackt.

Das Vogelei

auf der Astgabel

hilt das Versprechen

der kleinen weiflen Balance.

Es ruht stille im Wind

bis den bangen Augen im Dotter
ein Federbalg wichst,

der auf den Zweig fliegt
und singt.

Das Gedicht gliedert sich in vier Strophen, von denen die ersten drei &hnlich
strukturiert sind und die vierte sich zumindest semantisch an diese Struktur
anlehnt. Dieses Muster gibt den Leserinnen und Lesern ebenso wie die in-
haltlichen Parallelen Sicherheit: In der ersten Strophe wird die Kommunika-
tion mit einer Rose zitiert, in der zweiten die mit einem Baum, in der dritten
die mit einem Vogelei und in der vierten mit einem Vogel. Mit Blume,
Baum, Ei und Vogel wird damit das Spektrum verschiedener Erscheinungs-
formen und Entwicklungsstufen der Natur exemplarisch abgedeckt — der
Vogel ist sogar selbst zu Gesang fihig. Auler dem sprechenden Ich tritt
kein Mensch auf, so dass deutlich wird, dass Mitmenschen nicht als Trost-
spender in Frage kommen.

Mit der Aufforderung Fiirchte dich nicht des Titels scheint ein Sprecher
sich in vertrauter Anrede beruhigend an eine Leserin bzw. einen Leser zu
wenden. Doch gleich die ersten Verse riicken den Satz auf eine imagindre
Ebene, da er wie die iibrigen Verse der ersten Strophe einer Rose zugeord-
net wird (I, 1-2). Die Unnétigkeit der Furcht griindet sich in der gesamten
ersten Strophe darauf, dass die Rose ihre Blitter nicht verlieren wird, denn

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TROST UND HEIMAT | 247

sie seien ,,heute/ganz stabil“ (I, 3-4). Darin driickt sich aus, dass diese Stabi-
litat keineswegs die Regel ist. Die Rose scheint die Befiirchtungen ihres
Gegeniibers zu antizipieren, denn sie expliziert den Inhalt ihrer Aussage
noch einmal. Sie legitimiert den naiven Blick auf die Schonheit. Durch das
Verb ,.entbloBen® erfihrt die Rose eine Personifizierung. Auch wenn sie
sich diese selbst zuspricht, so iibertrigt sich die Situation, die sie negiert,
dadurch auf den Angeredeten. Sie scheint sich auf eine seiner Erfahrungen
zu beziehen, auf ein Gefiihl der Nacktheit und des Ausgeliefertsein vor
fremden und tatenlosen Zuschauern.

Die Rose spricht, ein Doppelpunkt kennzeichnet ihre Rede formal. Es
folgen zwei Sitze, wie an den Initialen am Versanfang zu erkennen ist (I, 2;
5), doch steht erst am Ende des letzten Verses ein Punkt (I, 7). Der Punkt,
der nach dem vierten Vers Stabilitit liefern konnte, fehlt ebenso wie das
Komma am Ende des zweiten Verses. Auch die Enjambements widerlegen
auf formaler Ebene den inhaltlich bestitigten Eindruck der Stabilitit, sie
verweisen vielmehr auf eine briichige Existenz. Dieser Eindruck wird durch
die Nennung der Gefahr gestiitzt, die angeblich nicht besteht — trotz der Ne-
gation entsteht so das Bild der angeblich nicht bestehenden Gefahr. Die
nachdriickliche Versicherung, die Blitter seien ,,ganz stabil®, weckt eher
Misstrauen.

Wihrend die Blume sprechen kann, spiirt das sprechende Ich in der
zweiten Strophe die Lebendigkeit, die vom Baum ausgeht, und erkennt dar-
in sein Angebot der Solidaritdt und den Willen, es zu stiitzen und Néhe zu
bieten: ,,.Der Baum/atmet Vertrauen (I, 1-2). Auch der Baum erscheint
somit durch das Préadikat personifiziert. Seine Kommunikation ist nicht wie
die der Rose auf Worte angewiesen, sondern er bedient sich einer universel-
leren Sprache. Ein Baum gilt als Inbegriff der Standhaftigkeit, dennoch
scheint dieser es fiir notig zu halten, zu versichern, dass er ,,bestimmt/nicht
angehackt” (II, 4-5) sei, und weckt damit wie in dem vierten Vers der ersten
Strophe Zweifel. Die Strophe gliedert sich in zwei Sitze, die jeweils mit ei-
nem Punkt abgeschlossen werden. Das Gefiihl der Sicherheit, dass nach
dem ersten Punkt vielleicht entsteht, wird in den folgenden beiden Versen
zu einem Gefiihl der Tduschung — er wirkt wie eine Falle, die man erst hin-
terher bemerkt, ebenso wie man es erst merken wiirde, dass der Baum ange-
hackt ist, wenn man sich anlehnt. Wie in der ersten Strophen konterkarieren
die Enjambements die Zusicherung der Einheit und suggerieren eine ver-
borgene Gefahr.

In der dritten Strophe erscheint das Subjekt ebenfalls personifiziert:
Hier ist es ein Vogelei, das sich in einer heiklen, lebensbedrohenden Situati-
on befindet, das etwas versprochen hat und hélt: die ,,Balance* (III, 4). Die
Balance wird durch den Punkt bestitigt, der den vierten Vers abschlief3t. Die
Bedrohung durch den ,,Wind*“ (IIl, 5), der bereits in der ersten Strophe eine

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248 ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Gefahr darstellte, ist latent. In der Strophe beginnt ein zweiter Satz, der das
Heranwachsen eines Vogelkiikens im Ei beschreibt, ohne dieses allerdings
zu benennen. Stattdessen werden die ,,bangen Augen® (IIl, 6) als Zentrum
beschrieben, denen ,,ein Federbalg wéchst“ (I, 7), um sie zu schiitzen und
ihnen das Fliegen zu ermoglichen. Die Augen bieten die Identifizierung mit
dem sprechenden Ich an, da sie auf dessen ,,Augen® (I, 6) verweisen, die in
der Rede der Rose in der ersten Strophe durch die Anrede eben diesem zu-
geordnet wurden.

Erst in der vierten Strophe endet der Satz und der aufgebaute Span-
nungsbogen. Nicht mehr die ,bangen Augen“ als Bild des passiven Zu-
schauers und der Furcht, sondern der Federbalg ist Subjekt und Akteur,
womit das Fliegen zum bestimmenden Merkmal wird, der ihm die Befrei-
ung aus der Gefahr verheifit. Das Singen, seine Sprache, seine Kunst ist
Ausdruck dieser Hoffnung und zugleich die hochste Vollendung, das beste
Argument gegen die Furcht. Der einzelne herausragende ,.Zweig™ (IV, 1),
der Bliiten treiben kann, steht damit im Gegensatz zur ,,Astgabel® (IIL, 2).

In einem Bild der Natur verhandelt Domin ein Kunstproblem: Im Dis-
kurs um Lyrik nach Auschwitz manifestiert sich mit diesem Gedicht der
Trost, den Kunst bieten kann, stellt aber deutlich heraus, dass er nur mo-
menthaft sein kann. Lyrik erscheint als Augenblick von Freiheit — nicht
mehr. Zudem entziehen sich die Vorbedingungen, die erfiillt sein miissen,
damit dies eintreten kann, dem menschlichen Einflussbereich. Doch kann
ein Detail des Strophenaufbaus weitere Hoffnung geben: Die erste und dritte
Strophe bestehen aus sieben Versen, die zweite Strophe besitzt nur fiinf und
die vierte nur zwei Verse. Es liegt also nahe, die letzte Strophe sozusagen
als Nachtrag zur dritten heranzuziehen. Der Zweig, auf den der Vogel fliegt,
gehort moglicherweise zu dem erwidhnten Baum, der sich somit des Ver-
trauens wiirdig erweist. Das ermutigt zumindest zum Sprechen. Im poeti-
schen Muster selbst, im Vokabular und in der Struktur, manifestiert sich das
Gelingen, auch wenn es mit klassischen Traditionen wie Metrum oder Reim
bricht. Dennoch liefert nur der Text selbst — und nur im Reden von der Na-
tur — einen Beleg fiir die menschliche Fahigkeit durch Sprache zu trgsten.

Domin hat in ihrer Poetologie hervorgehoben, dass Lyrik fiir die Rezi-
pierenden niitzlich sein kann. Die Autorin spitzt die Frage nach der Kraft
der Poesie noch zu, indem sie ihrem ersten Gedichtband Nur eine Rose als
Stiitze 1959 ihre Ubersetzung der Verse von Lope de Vega (1562-1635)
,Dando voy pasos perdidos/que todo es aire“ als Motto voranstellt: ,,Verlo-
rene Schritte tu ich/auf Erden, denn alles ist Luft®. Das Motto des zweiten
Teils desselben Bandes klingt wie eine Antwort darauf: ,,Ich setzte den Fuf}
in die Luft/und sie trug.“ Das zweite Motto driickt also das umgekehrte
Empfinden des ersten Mottos aus: Wiahrend das sprechende Ich sich bei Lo-
pe de Vega auf der Erde so ,,verloren fiihlt, dass ihm der Boden und jeder

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TROST UND HEIMAT | 249

Halt entgleitet, bringt der selbstbewusste oder verzweifelte, auf jeden Fall
aber mutige Schritt ,,in die Luft“, das Verlassen des gewohnten und be-
grenzten Bereichs, die Erfahrung eines neuen Halts, wenn er auch unsicher
und vorldufig sein mag. In ihrer Selbstvorstellung bei der Aufnahme in die
Deutsche Akademie fiir Sprache und Dichtung® 1979 interpretierte Domin
diesen Bereich und die neue Erfahrung riickblickend als das Schreiben:
,,Schreiben war Rettung.“48

Die Ansicht, dass das lyrische Sprechen zum Uberleben beitrigt, findet
sich auch in Gedichten von anderen Verfolgten des Nationalsozialismus.
Das gilt etwa fiir das bereits zitierte Gedicht Chor der Wandernden von Nel-
ly Sachs aus dem Band In den Wohnungen des Todes: ,,Aus dem Kochtopf
der Sprache, die wir unter Trinen erlernten,/Erndhren wir uns.* (I, 5-6) Mi-
chael Braun hat in einer FuBlnote auf ,Parallelen zu anderen verbannten
Dichtern deutsch-jiidischer Herkunft“* hingewiesen, und zwar in den Tex-
ten von Sachs und von Celan. Sachs’ Gedicht Ende™ erschien 1959 in Fahrt
ins Staublose und spitzt das Bild vom Wohnen in der Luft noch zu: ,,wohn-
haft in Luft/und Nichts“ (I, 7-8). Celans Gedicht In der Luf’', das 1963 in
Die Niemandsrose erschien, beginnt: ,In der Luft, da bleibt deine Wurzel,
da,/in der Luft.“ (I, 1-2) Die Bildlichkeiten, die deutsch-jiidische Dichterin-
nen und Dichter im Diskurs um die Bedingungen und Moglichkeiten des
Sprechens wihlen, dhneln einander, denn zumindest Celans Text legt wie
der von Domin den Bezug zum Exil und zum Schreiben nahe, erlaubt aber
zugleich den Bezug auf den Massenmord. Das gilt auch fiir sein Gedicht
Todesfuge, das im Refrain vom ,,Grab in den Liiften* (I, 4) spricht und sich
auf die historische Tatsache bezieht, dass die KZ-Insassen ihre eigenen
Massengriber schaufeln mussten und den Rauch aus den Verbrennungséfen
aufsteigen sahen. Das Motiv ldsst sich somit in Texten nachweisen, die Do-
mins Verortung innerhalb des Diskurses um Lyrik nach Auschwitz weiter
festigen.

In dem 1957 in Frankfurt geschriebenen Gedicht Nur eine Rose als Stiit-
ze (GG 113)* verwendet Domin diese Bildlichkeit, um die Ambivalenzen
des Zuhauses zu beschreiben. Das Gedicht, das ihrem ersten Lyrikband den
Titel gab, kann als ihr prominentester Text gelten. Von Anfang an wurde es
als eine Bestitigung des Dichtens gelesen. Diese Lesart soll hier iiberpriift
werden.

48 Hilde Domin: Leben. A.a.O., S. 35. Vgl. Hilde Domin: Unter Akrobaten.
A.a.0,S.21;25.

49 Michael Braun: Exil und Engagement. A.a.O., S. 74. FuBinote 97.

50 Nelly Sachs: Ende. In: Dies.: Fahrt ins Staublose. Gedichte. Frankfurt a.M.
1988 (1959). S. 314.

51 Paul Celan: In der Luft. In: Ders.: Gesammelte Werke. Bd. 1. A.a.O., S. 290f.

52 Vgl. VE, S. 231.

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2501 ,,0AS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS

Nur eine Rose als Stiitze

Ich richte mir ein Zimmer ein in der Luft
unter den Akrobaten und Vogeln:

mein Bett auf dem Trapez des Gefiihls
wie ein Nest im Wind

auf der duflersten Spitze des Zweigs.

Ich kaufe mir eine Decke aus der zartesten Wolle
der sanftgescheitelten Schafe die

im Mondlicht

wie schimmernde Wolken

iber die feste Erde ziehn.

Ich schlieBe die Augen und hiille mich ein

in das Vlies der verlésslichen Tiere.

Ich will den Sand unter den kleinen Hufen spiiren
und das Klicken des Riegels héren,

der die Stalltiir am Abend schlief3t.

Aber ich liege in Vogelfedern, hoch ins Leere gewiegt.
Mir schwindelt. Ich schlafe nicht ein.

Meine Hand

greift nach einem Halt und findet

nur eine Rose als Stiitze.

In den ersten drei Strophen des Gedichts wird ein Ort zum Wohnen konsti-
tuiert. Dass dieser fragil ist, wird bereits in der ersten Strophe angedeutet,
doch erst in der letzten Strophe kippt die Stimmung des sprechenden Ichs
und zeichnet die Situation einer Gefidhrdung. Das Zimmer, in dem das spre-
chende Ich sich in der ersten Strophe einrichtet, liegt ,,in der Luft (I, 1).
Wie ein Luftschloss existiert es nur in der Phantasie. Das gewihlte Zuhause
ist ein Ort im Nicht-Ort. ,,Luft umgibt uns, es ist das Medium von ,,Akro-
baten und Vogeln“ (I, 2), die kein festes Zuhause haben, sondern immer
weiter ziehen. Wie in dem Gedicht Apfelbaum und Olive stehen die Akroba-
ten stellvertretend fiir ein Leben in Ungebundenheit, und der Sprecher ist
sich bewusst, dass dadurch gleichzeitig eine gewisse Unsicherheit erhalten
bleibt. Das eigene ,,Bett* (I, 3) ist Inbegriff eines Orts zum Ausruhen, zur
bewusstlosen Hingabe an einen Zustand der vollkommenen Hilflosigkeit
und des Urvertrauens, den Schlaf. Aber das Bett befindet sich (das zu erwar-
tende Pridikat ,,steht”, das Halt verspréiche, bleibt aus) ,,auf dem Trapez des
Gefiihls* (I, 3), und das Trapez wiederum verkorpert die Unsicherheit, ein
kleines Stiick Holz, hoch iiber dem Boden schwingend, auf dem die Zirkus-

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TROST UND HEIMAT | 251

kiinstler ihre Kunststiicke vorfithren und dabei ihr Leben riskieren. Eben so
wenig bieten Gefiihle Sicherheit, und sie sind verletzlich.

Die gleiche Paradoxie findet sich in den folgenden Versen im Vergleich
,»wie ein Nest im Wind* (I, 4), das noch dazu ,,auf der duBlersten Spitze des
Zweigs® (I, 5) liegt: Eine Metapher der Geborgenheit wird kontrastiert mit
einer Metapher existentieller Gefihrdung. Der Vogel riskiert die Gefahr
durch Wind, da dieser Ort auch Schutz vor Feinden, zumindest vor Sduge-
tieren, bildet. Gleichzeitig ergeben die Verse ein Bild fiir den Vorgang des
Dichtens: Das Schreiben wird als eine Tatigkeit dargestellt, die auf der ei-
nen Seite zwar ein Zuhause schafft, das auf der anderen Seite aber doch nur
»in der Luft™ schwebt, fliichtig und unsicher. Fiir Extremsituationen und das
Gefiihl des Ausgesetzt-Seins bietet sich der Superlativ in Verbindung mit
dem Substantiv an, das selbst zur Metapher geworden ist, wie etwa die Re-
dewendung ,,das ist nur die Spitze des Eisbergs* zeigt.

Domins letzter Vers der Strophe enthilt ein Zitat aus dem Gedicht Se
equivoco la paloma von Rafael Alberti, das 1942 in einem Zyklus mit Ge-
dichten aus den Jahren 1939/40 erschien.” Seine Verse erzihlen von Fehl-
einschitzungen einer Taube hinsichtlich Weg, Situation und Ziel. Das Ge-
dicht ist auch in der 1955 von Erwin Walter Palm herausgegebenen Antho-
logie Rose aus Asche enthalten, an der Domin nachweislich mitgearbeitet
hat. Die letzte Strophe lautet auf Deutsch: ,,(Sie schlief am Ufer. — Du/auf
der Spitze eines Zweiges.)“5 * Erst in der fiinften Strophe tritt ein Gegeniiber
auf, das in der sechsten und letzten Strophe mit ,,Du* angesprochen wird.
Auch in Albertis Gedicht verweist das Bild zugleich auf die undurchdringli-
che Einsamkeit und Geféhrdung. Domin tibertrdgt durch das Zitat die Impli-
kation diese Gefiihle auf ihr Gedicht und stirkt so den moglichen Effekt.
Ahnlich wie in Auf Wolkenbiirgschaft verweist Nur eine Rose als Stiitze so-
mit auf die Zartheit und Gefihrdung des Lebens.

Wie die erste Strophe besteht auch die zweite Strophe aus einem Satz,
der sich tiber fiinf Verse erstreckt und ein in sich geschlossenes Bild bietet.
Auch hier verstirken die Enjambements den Eindruck der Haltlosigkeit.
Und wie die erste Strophe setzt die zweite ebenfalls mit dem Subjekt des
Satzes, dem sprechenden ,,Ich* (II, 1) ein, so dass die Fortsetzung der Ima-
gination eines ,,Zuhause“ bruchlos anschlieft. Nach dem ,,Zimmer* mit
,.Bett wird die ,,Decke® charakterisiert, die Wiarme und Schutz bietet. Das
sprechende Ich erwirbt eine besonders weiche Decke von hoher Qualitit.
Domin verwendet in ihren Gedichten insgesamt sehr wenige Adjektive, der

53 Vgl. Rafael Alberti: Obra Completa. Tomo 2: Poesia 1939-63. Edicion, Intro-
duccion, Bibliografia y Notas de Luis Garcia Montero. Madrid 1988. S. 55.

54 Rafael Alberti: Getéuscht hat sich die Taube. In: Erwin Walter Palm (Hg.):
Rose aus Asche. A.a.O., S. 35.

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252 ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Superlativ ist duBlerst selten und sticht deshalb hier (,,zartesten®, II, 1) umso
mehr hervor.

Das Verb ,kaufen, das zunichst durch seine Herkunft aus dem 6kono-
mischen Wortfeld das traumartige Bild stort, wird durch die weitere Be-
schreibung der Decke wieder in die Imagination integriert: Die Schafe wer-
den mit einem Neologismus beschrieben (,,sanftgescheitelten®, I, 2), der sie
ebenso wie das ,,Mondlicht* (II, 3) der Nachtszene von der Realitét entfernt.
Dabei wird die Schirfe und Hérte der Kontur, die ein Scheitel enthilt, durch
das ,,sanft-*“ abgemildert und néher an eine zértliche und fiirsorgliche Geste
geriickt. Der Vergleich ,,wie schimmernde Wolken* (II, 4) stellt siec zudem
in Kontrast zu der ,,feste[n] Erde* (I, 5), auf der sie sich bewegen, und die
durch die Assonanzen zusitzlich verdichtet und massiv erscheint. Wie der
Vergleich in der ersten Strophe, zu dem der in der zweiten Strophe parallel
steht, ist sein Inhalt nicht gebunden und gesichert, sondern instabil und un-
sicher. Die Bewegung der Schafe wiederum ist gleichmifBig und entriickt sie
der Zeit, denn ,,ziehn“ wird in dieser Bedeutung iiblicherweise verwendet,
um die Wanderungen von Vdlkern, von Nomaden, von Herden oder eben
Wolken zu bezeichnen, die dies regelmiBig und seit Urzeiten tun. Die Elisi-
on innerhalb des Verbs verhindert das Entstehen eines unbetonten Reims,
selbst wenn dieser wohl nur optisch auffallen wiirde, und senkt die Satzme-
lodie eindeutiger, als dies ohne sie der Fall wire. Dadurch erhilt auch diese
Strophe einen starken geschlossenen Eindruck. Die Alliteration und die As-
sonanzen in ,,Wolle* (I, 1) und ,,Wolken* (II, 4) verstirken die Intensitét
des Vergleichs, wie auch die Assonanzen (auf ,,i* und ,,0“) in ,,im Mond-
licht/wie schimmernde Wolken* (II, 3-4) das Bild verdeutlichen.

Auch die dritte Strophe beginnt mit einem ,,Ich“ am Satzanfang, doch
besteht sie aus zwei Sdtzen, von denen nur der erste eine Handlung des Sub-
jekts enthdlt: Das SchlieBen der Augen erleichtert gewdohnlich das Einschla-
fen, denn es verstellt den Blick auf die dulere Welt mit ihren optischen Sin-
neseindriicken. Das Einhiillen in die Decke aus dem Tierfell bewirkt da-
durch zusétzlichen Schutz, dass es von ,verldBlichen” (III, 2) Tieren
stammt, die ihre Zuverlassigkeit also schon unter Beweis gestellt haben und
iiberdies aus der vorherigen Strophe vertraut sind. Der Begriff ,,Vlies“ (I,
2) ist poetischer als ,,Fell“ und verweist dariiber hinaus auf die Sage vom
Goldenen Vlies, wodurch sein Wert noch erh6ht wird: Jason soll es holen,
weil die Goétter seinem Volk dafiir Schutz versprochen haben. Der zweite
Satz enthélt die mit ,,Ich will“ (III, 3) eingeleitete Wunschvorstellung, wie
die Schafe ein konkretes, fassbares Zuhause zu besitzen, in dem sie sicher
sind (III, 5). Das sprechende Ich versetzt sich in ihre Gestalt, um die takti-
len, visuellen und akustischen Erfahrungen der Schafe nachzuvollziehen:
»3and unter den kleinen Hufen (111, 3) und ,,das Klicken des Riegels* (III,
4). Wihrend jedoch in der zweiten Strophe die Schafe nachts drauflen he-

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TROST UND HEIMAT | 253

rumlaufen, werden sie in der dritten Strophe ,,am Abend“ (III, 5) einge-
sperrt. Die Decke stammt also nicht aus diesem geschiitzten Bereich, son-
dern steht fiir die Freiheit und lokale Ungebundenheit, die Gefahren bergen
kann.

Die vierte Strophe beginnt im Unterschied zu den ersten drei Strophen
und den ersten vier Sdtzen nicht mit ,,Ich“, sondern mit ,,Aber ich* (IV, 1)
und hebt den Kontrast zwischen dem sprechenden Ich und den geschiitzten
Schafen hervor: Mit Bezug auf das Bild des Nestes und der Vogel in der
ersten Strophe befindet es sich nicht auf festem, mit Sand bedecktem Boden
sondern ,,in Vogelfedern, hoch ins Leere gewiegt (IV, 1). Diese Lage ist
beunruhigend und unangenehm, das sprechende Ich beschreibt sie in zwei
knappen Sitzen: ,,Mir schwindelt. Ich schlafe nicht ein.“ (IV, 2) Als gehore
die Hand nicht zum sprechenden Ich, handelt sie als Subjekt des Satzes an
seiner Stelle, um der Haltlosigkeit entgegenzuwirken, greift auf gut Gliick
ins Leere ,,und findet/nur eine Rose als Stiitze* (IV, 4-5). Eine Rose ist nicht
stabil, zudem dornig, kann also verletzen oder wegknicken. Doch kann die
Rose ein Bild fiir die Liebe sein, die einen Halt gew#hren kann. Die Rose ist
ein hiufiges Motiv in der spanischen Moderne als Bild der Geliebten oder
der Sprache, etwa bei Juan Ramoén Jiménez, den Domin auch in ihren Es-
says zitiert.”> AuBerdem spielt das Bild der Rose auf den Vers von Gertrude
Stein A rose is a rose is a rose’® an. Stein zerstort in ihrem Gedicht durch
die Wiederholung die metaphorische Bedeutung von Rose — die Rose als
Bild fiir Liebe, Schonheit oder Dichtung — und gibt dem Wort die urspriing-
liche Bedeutung als Blumenbezeichnung zuriick. Indem Domin dies zitiert,
geht sie dialektisch vor und kehrt diesen Vorgang wieder um bzw. verweist
eben dadurch erneut auf die metaphorische Lesart. Eine Parallelstelle in
Domins Werk stiitzt diese Lesart: Der Vers ,,[e]ine Rose ist eine Rose* (I, 3)
aus Mit leichtem Gepdick stellt den Bezug zu Stein noch deutlicher heraus.
In dem Gedicht, das in der Situation des Unterwegsseins fast alles Gepéck
verbietet, bleibt nur die Rose uneingeschréinkt erlaubt. Sie gehort zum leich-
ten Gepéick. Poetologisch gedeutet erscheint sie als Gedicht, das als Text auf
einem Papier fast ohne Gewicht oder als auswendig Gelerntes sogar imma-
teriell ist. Entsprechend hat auch Walter Jens die Rose in Nur eine Rose als
Stiitze gedeutet, und Hilde Domin nahm diese Lesart an.”” Auch das 1963 in
Heidelberg geschriebene Gedicht Ars longa plausibilisiert die Deutung der

55 Vgl. Hilde Domin: Zum Arbeitsproze. A.a.O., S. 126; Juan Ramon Jiménez:
Stein und Himmel. Piedra y cielo. Gedichte. Spanisch und deutsch. Ubertragen
von Fritz Vogelsang. 3. Aufl., Stuttgart 1999 (1988, Madrid 1919). S. 8: ,El
poema//1/!No le toques ya mas,/que asi es la rosa!”

56 Vgl. Hilde Domin: Zum ArbeitsprozeB3. A.a.O., S. 126.

57 Walter Jens: Vollkommenheit. A.a.O., S. 55f. Vgl. Hilde Domin: Leben.
A.a.0,S.33.

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254 ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Rose als ,,Wort®. Das ,,nur* bleibt allerdings ambivalent, die Einschrankung
kann als Begrenztheit oder als Auszeichnung gelesen werden.

Die vier Strophen des Gedichts bestehen alle aus fiinf freien Versen.
Abgesehen von der korrekten Zeichensetzung existiert jedoch keine Struktur
innerhalb des Gedichts, die Halt verleihen konnte. Wie das sprechende Ich
des Gedichts sind sie nur auf die fragile Phantasie gestiitzt. Damit ist der
Trost gering, denn die Heimat in der Liebe ist stets gefahrdet, die in der
Sprache beschrinkt sich auf die Asthetik und beide bleiben abstrakt. Da das
Gedicht im Priisens steht, dauert der Moment des Suchens nach einer ,,Stiit-
ze“ an. Dies wird dadurch unterstiitzt, dass der letzte Vers den Titel wieder-
holt, so dass ein Kreislauf zu entstehen scheint.

Nach dieser Analyse erscheint Michael Brauns Urteil, das Gedicht sei
,»ein Programmgedicht der euphorischen Riickkehr ins Vaterland und in die
Muttersprache®, wenig iiberzeugend. Diese Formulierung lehnt sich eng
an eine Aussage Domins an, die sie in ihren Gesammelten autobiographi-
schen Schriften verwendet.” Doch weichen die Gedichte davon ab und auch
in anderen Texten von ihr finden sich gegenteilige Stellungnahmen. Ent-
sprechend blendet Braun die Zweifel, Angste und Gefihrdungen des Spre-
chers systematisch aus, wenn er in dem Gedicht ,,das Bild eines wider allen
Anschein sicheren Flucht- und Zufluchtsortes“* sieht. Dasselbe gilt fiir Otto
Knoérrich, der deshalb zu dem Schluss kommt, dass ,,Hilde Domin ohne
Skepsis gegeniiber der Sprache ist, an deren erlgsende Kraft sie vielmehr
glaubt“(’l. Wu widersprach einschriankend, dies treffe ,hochstens auf die
friihen Gedichte zu“®* — doch wie Kapitel 2 gezeigt hat, ist diese Feststel-
lung ebenfalls nicht haltbar.

Auch Ehrhard Bahr engt die Interpretation des Gedichts in unzulédssiger
Weise ein: ,,As a symbol of the autonomous aesthetic, the rose is the only
support available to the existential exile who chooses her living space —
which lacks firm footing — not out of political necessity, but of her own free
will. In such a space, the only support left to the speaker is autonomous art
(or poetry).”63

Es erscheint als Idealisierung, dass allein die Kunst im Exil Rettung sein
kann. Auch wenn das Schreiben fiir Domin Uberlebenshilfe bedeutete, so
nennt die Autorin dariiber hinaus andere Aspekte wie die Liebe ihres Man-

58 Michael Braun: Nur eine Rose als Stiitze. In: Birgit Lermen/Michael Braun:
Hilde Domin. A.a.O., S. 100-103. S. 100.

59 Vgl. Hilde Domin: Unter Akrobaten. A.a.O., S. 27.

60 Michael Braun: Nur eine Rose als Stiitze. A.a.O., S. 101.

61 Otto Knorrich: Die deutsche Lyrik seit 1945. 2., rev. und erw. Aufl., Stuttgart
1978. S. 147.

62 Jianguang Wu: Das lyrische Werk. A.a.O., S. 30.

63 Ehrhard Bahr: 1959. A.a.O., S. 712. Vgl. das folgende Zitat ebd.

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TROST UND HEIMAT | 255

nes, die Tatsache, dass sie nicht allein war, als Unterstiitzung. Beides, die
Gedichte wie die Liebe, erscheinen bei ihr keinesfalls als Garantie fiir Si-
cherheit. Bahrs Schlussfolgerung, Domins letzte Antwort sei “aesthetic and
ahistorical “, ist nicht zwingend. Gemdss ihrer Poetik bleiben ihre Gedichte
zwar oft ohne konkreten Bezug, der die Leserinnen und Leser einschrinken
konnte, doch liegt zahlreichen Gedichten durchaus die Erfahrung der natio-
nalsozialistischen Verbrechen zugrunde, die zumindest durchscheinen,
wenn nicht sogar unverkennbar angezeigt werden. Entscheidend ist in ihrem
Werk die Zukunftsperspektive, die sich gegen eine Wiederholung des Mas-
senmords richtet. Aus dieser Sorge um die Zukunft resultiert die Sorge der
aufmerksamen Zeitzeugin um die Gegenwart. Dies hebt Bahr sogar hervor,
wenn er sagt, das Jahr 1959 bezeichne eine literarische Wende: ,,Literature
began to serve as a seismograph for the change of consciousness about the
past and as a compass for the future direction of political culture in West
Germany.”® Bahr kontrastiert in seinem Text die Positionen Domins und
Sachs’, wobei er sich auf deren Gedichtbinde Nur eine Rose als Stiitze so-
wie Flucht und Verwandlung bezieht, die beide im selben Jahr erschienen
waren. Fiir Domin konstatiert er, ihre Riickkehr sei nicht nur eine Riickkehr
in das Deutschland, das in der Sprache ihrer Poesie existiere, sondern auch
eine explizite Bestitigung von Loyalitit zu der Bundesrepublik Deutsch-
land, seinem politischen System, seiner intellektuellen Atmosphire und sei-
ner Landschaft — womit er einem Urteil Guy Sterns folgt.”> Insbesondere ih-
re Gedichte machen jedoch deutlich, dass Zweifel daran immer wieder bei
ihr autkamen.

Hilde Domin schreibt seit dem Tod ihrer Mutter im Jahre 1951 Gedich-
te. Ein Zitat aus dem Gedicht Nur eine Rose als Stiitze diente als Titel eines
1962 geschriebenen Essays und als Untertitel fiir Domin autobiografische
Schriften: Unter Akrobaten und Végeln. Darin beschreibt sie, wie der Be-
ginn ihres Schreibens sich aus spiterer Sicht fiir sie darstellte:

Ich, H.D., bin erstaunlich jung. Ich kam erst 1951 auf die Welt. [...] Es war nicht
Deutschland, obwohl Deutsch meine Muttersprache ist. [...] Meine Mutter war we-
nige Wochen zuvor gestorben.

Wie ich, Hilde Domin, die Augen &ffnete, die verweinten, in jenem Haus am Ran-
de der Welt, wo der Pfeffer wichst und der Zucker und die Mangobdume, aber die
Rose nur schwer, und Apfel, Weizen, Birken gar nicht, ich verwaist und vertrieben,

64 Ehrhard Bahr: 1959. A.a.O., S. 710.

65 Vgl. Ehrhard Bahr: 1959. A.a.O., S. 711; Guy Stern: In Quest of a Regained
Paradise. The Theme of Return in the Works of Hilde Domin. In: The Ger-
manic Review. Vol. LXII (1987). No. 1. S. 136-142.

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256 ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

da stand ich auf und ging heim, heim in das Wort. ,/ch richtete mir ein Zimmer ein
in der Luft/unter den Akrobaten und Vigeln.© Von wo ich unvertreibbar bin.*

Domin datiert hier ihre Geburt auf das Jahr, in dem sie Gedichte zu schrei-
ben begonnen hat. Den Kiinstlernamen ,,Domin®, unter dem sie publizierte,
nahm sie zwar erst spéter an, doch ist der Beginn des Schreibens auch der
Beginn der Existenz von ,,H.D.“. Diese neue Existenz setzt sie also mit dem
Lebensanfang gleich. Die Widerspriichlichkeit, dass sie nach dem Tod ihrer
Mutter geboren sein will, wird so aufgelost. Eine weitere Widerspriichlich-
keit liegt darin, dass Deutsch ihre Muttersprache ist, obwohl sie nicht in
Deutschland geboren ist. Die Erkldrung daftir liegt in ihrem Exil, und die
»Muttersprache wird somit als ,,Sprache der Mutter* entlarvt, die allerdings
diese ,,zweite Geburt® nicht mehr erlebte. Von der Trauer um deren Tod
sind die Augen von ,,Hilde Domin*“ noch verweint. Wie um es sich selbst
einzuprdgen wiederholt der Text den Anfang ,Ich, H.D. [...] in der Ab-
wandlung ,,ich, Hilde Domin®“. Das Bild der ,,zweiten Geburt“, das Domin
fiir ihr Schreiben verwendet, geht damit in seiner Existentialitit weit {iber
den Trost hinaus. Die Heimat, die die Sprache prinzipiell bietet, bleibt in
den einzelnen Gedichten jedoch stets gefdhrdet. Das Aufschlagen der Au-
gen, das den Neugeborenen den ersten Blick auf die fremde Welt er6ffnet,
lasst auch ,,Hilde Domin*“ die Fremdheit des Orts erkennen: Zwar steht da
ein ,,Haus“, aber es liegt ,,am Rande der Welt* und ist eben kein ,,Heim®.
Die Redewendung ,,wo der Pfeffer wichst™ findet iiblicherweise in einem
Satz Verwendung, mit dem man einen anderen fortjagt, doch durch den
»Zucker und die Mangobdume* ist die Bedeutung hier wortlich zu nehmen.
Auf der metaphorischen Ebene stehen die beiden anderen (sub-)tropischen
Pflanzen fiir das Siile und Exotische des Lebens. Doch die fiir das Heimat-
land Deutschland typische Flora, ,,Apfel, Weizen, Birken®, fehlt, und ,,die
Rose* wichst ,,nur schwer. Diese Blume gilt als besonders edel und schon
und steht in der Literatur und der Kunst iiberhaupt oft metaphorisch fiir die
Liebe, die Schonheit und als Symbol fir Marias Reinheit. Dass die Rose
sich hier nur unter groBen Miihen entwickelt, konnte auf die Schwierigkei-
ten des Lebens im Exil sowie die durch die Verfolgungserfahrung nicht un-
schuldige ,,Wiedergeburt* hindeuten. Ohne die vertraute Umgebung fiihlt
das sprechende Ich sich ,,verwaist und vertrieben, deswegen geht es ,heim
in das Wort“. Dies kann natiirlich nur im tibertragenen Sinn eine Heimat
bieten. Doch eben dies bildet das entscheidende Argument fiir das ,,Zimmer
[...] in der Luft“, das im Gegensatz zu jedem Ort auf der Welt eine unver-
lierbare Heimat bietet, denn von dort kann man nicht vertrieben werden.
Wie die Akrobaten ist es dort daheim, und wie diese mit ihren Béllen und

66 Hilde Domin: Unter Akrobaten. A.a.O., S. 21f.

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TROST UND HEIMAT | 257

Fackeln beherrscht Domin ihr Material: ,,Ich unterrichtete, 6ffentlich und
privat, ich jonglierte Texte aus vielen Sprachen in viele Sprachen.«®’

Grundsitzlich besteht in den Gedichten Domins eine enge Verbindung
der Sprecher zu ihren Worten. Diese driickt sich deutlich darin aus, dass sie
sie als ihre ,,Kinder* bezeichnen und von ihrer Geburt sprechen, wie etwa in
dem Gedicht Geburtstage, oder die innige, zirtliche Beziehung zur Sprache
vorstellen wie in dem Gedicht Das Gefieder der Sprache. Dieses Gedicht
besteht aus nur einer Strophe mit vier Versen. Der erste Vers wiederholt den
Titel und fiigt ihm ein Verb im Infinitiv hinzu, so dass eine metaphorische
Handlung benannt oder die Vorstellung von ihr aufgerufen wird: ,,Das Ge-
fieder der Sprache streicheln® (I, 1). Obwohl kein Satzzeichen den zweiten
Vers vom ersten trennt und eine Alliteration ,,Gefieder und ,,Végel* (I, 2)
verbindet, wird durch die nun erfolgende Definition ,,Worte sind Vogel“ (I,
2) eine Zisur gesetzt. Die Sprache wird aufgeféchert in Worte, und die Ein-
heit des Gefieders zerfillt in eine Pluralitdt von Vogeln.

Die Vogel und die mit ihnen verbundene Symbolik geben dem spre-
chenden Ich dhnlich wie in Fiirchte dich nicht Hoffnung und den Wunsch,
es ihnen — vielleicht mit ihrer Hilfe — gleichzutun: ,,mit ihnen/davonfliegen®
(I, 3-4). Das kann dem Sprecher hochstens metaphorisch, in der Phantasie
gelingen. Der Punkt am Strophenende dient moglicherweise als Indiz fiir
diese Lesart, indem er auf die Geschlossenheit der Vorstellung verweist.
Aber er konnte auch das gelungene Davonfliegen andeuten, da danach kein
weiterer Vers folgt. Dennoch verbleibt in Das Gefieder der Sprache die Lo-
sung im Gedicht und in der Imagination.

Ebenfalls mit der Vogel-Metaphorik, aber starker als in den {ibrigen
Gedichten zeigt die Bildlichkeit von Domins Gedicht Vigel mit Wurzeln
(GG 274) die Nidhe des poetischen Worts in zur Heimat und den in dieser
Verbundenheit liegenden Trost. Das Gedicht ist 1963 entstanden und 1964
erstmals erschienen.®®. Die Metaphorik des Titels scheint zunéchst paradox:
Der Vogel gilt als der Inbegriff der Freiheit und Heimatlosigkeit, wiahrend
Wurzeln gerade die Verbundenheit mit der Erde und der Heimat verkorpern.
Die Kombination ldsst das Bild eines tierisch-pflanzlichen Mischwesens
entstehen, das hin- und hergerissen wird durch seine doppelte Bindung. Die
Wurzeln hindern es am Fliegen, und die Fliigel zerren an den Wurzeln.

Der Titel vermittelt eine ambivalente Gefiihlslage. Die erste Strophe
greift das Bild auf und verschiebt es, indem sie eine Definition liefert und es
dadurch in einen neuen Zusammenhang stellt: ,,Meine Worte sind Vogel/mit
Wurzeln“ (I, 1-2). Das Enjambement setzt einen neuen Schwerpunkt, da es
dafiir sorgt, dass die ,,Worte* an erster Stelle als ,,Vogel“ betrachtet werden

67 Hilde Domin: Unter Akrobaten. A.a.O., S. 25.
68 Vgl. VE, S. 235.

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2581 ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

und erst an zweiter Stelle deren ,,Wurzeln“ Bedeutung erlangen, dass also
die Identifikation mit der Freiheit und der Phantasie iiberwiegt und die
»Wurzeln® zwar immer noch als Fesseln empfunden werden, dariiber hinaus
aber auch der Aspekt der Herkunft betont wird: Die Worte sind frei, aber sie
kommen nicht aus dem Nichts, sondern sie haben einen Ort, an dem sie ent-
stehen, was durch die Alliteration auf ,,w* weiter gefestigt wird.

Die Verse der zweiten Strophe fithren vor, wie die Worte ,,immer tiefer"
(II, 1) gehen, wie die Wurzeln ins Erdreich hinunterreichen, bis sie dem
Wesen der Dinge naher kommen, und ,,immer héher* (I, 2), wie die Vogel,
die sich in immer héhere Spharen hinaufschwingen. Der dritte Vers enthalt
nur ein Wort, ,,Nabelschnur* (II, 3), und bindet damit die Worte, die Vogel,
an den Boden. Entsprechend steht danach der Punkt, der den Satz beendet.
Wie ,,Wurzeln“ ist auch ,,Nabelschnur* ein Wort, das die Natiirlichkeit die-
ser Bindung betont und dartiber hinaus auf den Vorgang des Geborenwer-
dens rekurriert. Worte entstehen, so lieBe sich das Bild weiter ausfiihren,
durch eine Befruchtung, aber der Prozess ihres Heranwachsens entzieht sich
der Einflussnahme. Die Nabelschnur wird fiir gewohnlich nach der Geburt
durchtrennt. Hier hélt sie die Worte, l4sst sie nicht frei, sondern grenzt ihren
Flug ein. Die Worte entfernen sich hier, doch bleiben sie dem sprechenden
Ich verbunden — oder umgekehrt, das sprechende Ich beobachtet sie weiter,
die jetzt selbststiandig leben.

Der erste Vers der dritten Strophe, ,,Der Tag blaut aus* (III, 1), enthélt
einen Neologismus und fiillt damit kreativ und sogar mit einer Assonanz auf
,,au‘ eine Liicke im Wortschatz, die ein Phidnomen der Wirklichkeit benen-
nen konnte: Das Verb ,,ausblauen” kann zum einen gelesen werden als Be-
zug auf das sich immer mehr im Schwarz der Nacht verlierende Blau des
Himmels. Zum anderen verweist es auf Blau als die Farbe der Romantik,
der Unendlichkeit und Transzendenz. Beide Lesarten kniipfen an die Meta-
pher der ,,Végel“ in der ersten Strophe und den Flug in der zweiten Strophe
an: Am Abend enden die Hohenfliige der tagaktiven Vogel, der Worte, die
nur als sprachlich verfasste Giiltigkeit besitzen. Der zweite Vers besiegelt
diese Tatsache, niichtern stellt er, wenn auch nicht explizit, eine Kausalbe-
ziehung her und konstatiert, ,,die Worte sind schlafen gegangen* (II, 2).
Folgerichtig beschlieft den Vers ein Punkt. Umgekehrt konnte man auch
den zweiten Vers als Ursache des ersten Verses lesen: Weil die Worte schla-
fen gehen, verliert der Tag sein Blau, seine Transzendenz.

Die Sprache bindet das sprechende Ich unweigerlich an die Heimat, es
ist die Muttersprache, die zwar Freiheiten erlaubt, aber nicht loslédsst. Das
Gedicht bietet nicht dem sprechenden Ich selbst eine Heimat, aber seinen
Worten. Das Gedicht 1édsst sich durchaus auf die Erfahrungen Domins be-
ziehen. Im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz artikuliert dieses Gedicht da-
mit das Gefiihl der unaufthebbaren Fremdheit in Deutschland und zugleich

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TROST UND HEIMAT | 259

der unaufléslichen Bindung an die deutsche Sprache. Daraus lésst sich ein
Gefiihl des Ausgestofenseins herauslesen, das die Dichterin auch nach ihrer
Riickkehr empfunden hat. Dennoch kann der Dichter Domin zufolge in sei-
nem Element, der Sprache, auch dafiir Trost finden:

,,DaB die Grundtatsachen der Wirklichkeit, ihre Muster, sich in allen Konstellatio-
nen wiederholen und also bekannt und somit banal sind, ist ebenso gewif}, wie dafl
sie jederzeit in ihrer Einmaligkeit neu erfahrbar und auch in dieser Einmaligkeit
neu mitteilbar sind. Das ist fiir den Lyriker eine Gefahr und ein Trost zugleich: die
Gefahr, sich im bereits Gesagten und wieder Gesagten zu annullieren; der Trost,
daf} eine gemeinsame Basis besteht [...]. [...]

Dieser ,Trost* ist ein [...] doppelter. Er gilt fiir das Werk der andern, das zu uns
spricht. Und er 148t hoffen, daB auch das unsere vernehmbar sein wird.“%

Entscheidend zum Trost beigetragen hat Hilde Domin zufolge die Dichtung
von Nelly Sachs. In Wozu Lyrik heute hat Domin als ,,Zugabe“ einen Offe-
nen Brief an Nelly Sachs abgedruckt. Darin dankt Domin Sachs fiir ihre Ge-
dichte, denn diese hitten ihr geholfen, mit den Bildern von Leichenbergen
in den Konzentrationslagern umzugehen:

,[-..] da hast Du meine Toten bestattet, all diese fremden furchtbaren Toten, die mir
ins Zimmer kamen. Sie stiegen auf in einem weilen wirbelnden Schaum, sie verlo-
ren diese Puppenhaftigkeit der Menschen, denen nur angetan worden war, dies
umgekehrte Robotertum, und gingen ein in das Gedichtnis aller Gestorbenen. In
Schmerz aber ohne Bitterkeit 16sten sie sich in Deinen Worten und stiegen auf wie
ein milchiger Dunst, ich sah es sich auflosen, fortziehen.«”°

Die anonymen Leichen, die Domin als zum Nicht-Handeln verurteilte Men-
schen empfindet, als reine ,,Seelen” mit Gefithlen wie Leid und Schmerz,
erhalten durch die Gedichte ein Grab, eine Gedenkschrift. Sie miissen nicht
mehr rastlos als anklagende Gespenster herumirren, sondern sind, wenn
nicht versohnt, so doch nicht mehr von , Bitterkeit™ bestimmit, ,,erlst” — und
mit ihnen auch die Uberlebenden. Dies ist nicht als erfolgreich abgeschlos-
sene ,,Bewiltigung® zu verstehen, auf die Vergessen folgt. Die Transforma-
tion erlaubt im Gegenteil erst das Erinnern, die Auseinandersetzung, die
nicht mehr vom schieren Grauen verstellt ist.

,.Diese grofle Katharsis, diese Erlosung haben Deine Gedichte bewirkt, alle wie ein
Gedicht: wihrend doch das einzelne Deiner Gedichte den Leser preft und nur sel-
ten am Ende freigibt. [...] Ich sehe kein zweites Werk, das diese Toten, diese so be-

69 Hilde Domin: Zum ArbeitsprozeB3. A.a.O., S. 125f. Vgl. die Muster in Ziehen-
de Landschaft.
70 Hilde Domin: Offener Brief an Nelly Sachs. A.a.O., S. 168. Vgl. Kapitel 1.2.

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2601 ,,0AS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

sonders ungliicklichen Toten unter den vielen schlecht gestorbenen, der Erinnerung
der Menschheit einfiigt wie das Deine. Das miissen wir alle Dir danken: wir, die
Uberlebenden. Wir, die verschont wurden als Opfer, und in gleicher Weise die, die
tiberlebt haben auf der Seite der Mitschuldigen. Und die junge Generation, die die-
se ganze Last erben muf3 und fiir die Du sie leichter gemacht hast.

Der Dichter tragt mehr zum ,,Weiterleben“, zum gemeinsamen Weiterleben bei
(um diese fatale ,Bewiltigung‘ einmal menschlich zu benennen) als alle Politiker
zusammen. Du hast diesen Toten die Stimme gegeben. Mit Deinen Worten sind sie
— klagend aber doch — gegangen, den Weg, den die Toten gehen. Das konnte nur
einer tun, der ein Opfer und ein AusgestoBener war und zugleich ein deutscher
Dichter. Einer, dem die deutsche Sprache zu eigen ist und der also ganz ein Deut-

scher ist. Und der zugleich ganz zu den Opfern gehort.*”!

Domin bezeichnet die Wirkung des lyrischen Gesamtwerks von Sachs als
Reinigung und Erlosung. Diese religiosen Begriffe stehen in Einklang mit
den stark von der jiidischen Mystik gepriagten und in der alttestamentari-
schen Tradition stehenden Gedichten von Sachs sowie dem Prozess der Be-
wertung und Einordnung der heiligen Torah-Texte. Domin fiigt diesen In-
terpretationslinien jedoch eine weitere ohne metaphysischen Bezug im séku-
laren Kontext hinzu: Die psychologische ,,Katharsis* besteht darin, dass die
inneren Spannungen als Folge der Erfahrungen und der Auseinandersetzun-
gen mit der jingsten Vergangenheit, mit Auschwitz, durch die einzelnen
Gedichte von Sachs erhalten bleiben, durch das lyrische Gesamtwerk aber in
die ,,Erinnerung der Menschheit” eingefiigt werden konnen, ohne sie dabei
zu glétten. Sachs’ lyrisches Werk in seiner Gesamtheit gibt den Toten ihre
Wiirde durch sein Bestehen zuriick, da es den Toten Worte gibt, die ihr Leid
beschreiben, statt sie zum stummen Objekt zu machen. Jedes einzelne Ge-
dicht fordert von den Leserinnen und Lesern die quélende Auseinanderset-
zung.

Domin sieht, dass in der Welt nach Auschwitz (viele) Tater und (weni-
ge) Opfer leben. Das Zusammenleben in der Gesellschaft, wenn es nicht
génzlich in Frage gestellt werden soll, diirfe nicht die Schuld verdecken,
miisse aber das Weiterleben ermoglichen. Dabei bezieht sie sich explizit auf
Deutschland: ,,Und Deine Stimme spricht deutsch. Zu Deutschen.“” Dies ist
zumindest ein Angebot zur Kommunikation. Es ist jedoch wichtig, die Gat-
tung zu beachten: Domin hilt keine Rede, sondern schreibt einen Brief.
Wenn sie diesen auch 6ffentlich macht, so ist es dennoch ein gradueller Un-
terschied, denn er enthilt das Wort einer deutsch-jiidischen Dichterin an ei-
ne deutsch-jiidische Dichterin, einer Verfolgten an eine Verfolgte. Auch
wenn dies als eine Zumutung fiir die deutschen und nicht-deutschen Opfer

71 Hilde Domin: Offener Brief an Nelly Sachs. A.a.O., S. 168f.
72 Hilde Domin: Offener Brief an Nelly Sachs. A.a.O., S. 170.

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TROST UND HEIMAT | 261

des Nationalsozialismus erscheinen kann, da es die Sprache der Titer ist, so
bleibt es doch die private Auseinandersetzung und der personliche Ausweg,
den Domin fiir sich als ,,Erlésung® empfindet, ohne ihn fiir anderen zum
verbindlichen Weg zu erkldren. Domin will keinen Schlussstrich ziehen. Sie
konstatiert, dass die nachfolgende Generation die Last ,,erben muf3“, dass sie
ebenfalls moralisch zur Auseinandersetzung und Erinnerung verpflichtet ist.
Dass Sachs dies Erbe fiir sie ,,leichter gemacht habe, heifit nicht, dass sie
den ,,Nachgeborenen* die Last abgenommen habe. Die Gratwanderung, den
Opfern eine Stimme zu geben und in der Sprache der Téter (auch wenn sie
diese auch einem Teil der Opfer zu eigen war) zu schreiben, habe nur einer
deutschen Dichterin, die zu den Opfern gehore, gelingen konnen. Die deut-
sche Dichterin judischen Glaubens, Sachs, steht vor dem Problem, dass sie
ihre Muttersprache, ihr ,,Material“, mit ihren Verfolgern teilt. Wenn Domin
darin die Bedingung fiir das ,,Weiterleben® sieht, so fordert sie damit die
Auseinandersetzung mit der Opfer- wie der Téterposition, die fiir beide Sei-
ten, wenn auch sicher in unterschiedlichem Malle, schmerzhaft ist, aber
auch helfen kann im Umgang mit der Erinnerung an die von den National-
sozialisten Ermordeten.

Domin spricht oft vom Leid als der conditio humana, und in vielen ihrer
Gedichten bildet das Postulat von Humanitit in der Gegenwart einen zentra-
len Aspekt. Doch basieren ihre Mahnungen hier auf den konkreten Erfah-
rungen der Zeitzeugin und Remigrantin. Damit rechtfertigt sie keineswegs
die Tendenz vieler Deutschen, das spezifische jiidische Leid zu verallge-
meinern und zu verharmlosen. Offensichtlich ist es angesichts des herr-
schenden Zeitgeists nétig, dass die Exilantin Domin dies in einem Brief an
die Exilantin Nelly Sachs explizit schreibt: ,,Bitte, milverstehe mich nicht,
ich glaube nicht, daB wir da sind, damit die conditio humana an uns auf of-
fener Biihne wieder und wieder vollstreckt werde, stellvertretend und ohne
Milderung, Lehrbeispiel eines Weltenlenkers, der unser als Demonstrations-
objekt bediirfte.«”

Domin ist nicht bereit, Hiobs Schicksal auf das jiidische Volk zu iiber-
tragen. Thr Gedicht Wen es triffi, das die Geschichte Hiobs aufgreift, richtet
sich gegen eine solche Argumentationsstrategie.

Wihrend Domin in ihren Gedichten die Moglichkeiten von Sprache als
Heimat zwar vorgestellt, zugleich aber immer wieder bestritten hat, klingt
sie in ihren Essays weitaus optimistischer und eindeutiger: 1975 schrieb sie
in Heimat: ,,Fir mich ist die Sprache das Unverlierbare, nachdem alles an-
dere sich als verlierbar erwiesen hatte.“’* Dort identifiziert sie Sprache als
einen Ort und die deutsche als ,,Zuhause®, denn in anderen Sprachen sei sie

73 Hilde Domin: Offener Brief an Nelly Sachs. A.a.O., S. 169f.
74 Hilde Domin: Heimat (1975). In: GE, S. 13-16. S. 14. Vgl. die beiden folgen-
den Zitate ebd..

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262 |,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

»Gast. In ihren Gedichten hingegen bietet die poetische Sprache nur be-
dingt eine Heimat.

4.4 Traumbilder als Zufluchtsorte:
Inselmittag, Riickkehr

Literatur kann in eine fiktive Welt entfithren. In Domins Gedichten gehen
Wirklichkeit und Traumwelt zuweilen ineinander iiber. In einigen ihrer Ge-
dichte entwirft Domin Traumbilder, die als Zufluchtsorte dienen. Diese
Phantasielandschaften sind jeweils auf verschiedene Art als surreal markiert.
Horst Meller prigte 1972 den Begriff ,utopische Epiphanie“’””, um diese
Schreibweise Domins zu charakterisieren. Darin driickt sich die zeitliche
Begrenztheit der lyrischen Traumbilder aus, die — entsprechend der Poeto-
logie Domins — nur einen ,,Augenblick der Freiheit gewéhren, nicht aber
tatsdchliche und anhaltende Befreiung bedeuten. Domins Begriff des ,,Au-
genblicks”, der das Herausfallen aus der Zeitlichkeit einer kontinuierlich
fortschreitenden Geschichte als ein insofern transzendentes Ereignis der
Wahrnehmung bezeichnet, geht somit iiber eine konventionelle literarische
Beschreibung eines besonderen Augenblicks hinaus. Er steht dem der
,,P16tzlichkeit* nahe, die Karl Heinz Bohrer ,,als Ausdruck und Zeichen von
Diskontinuitdt und Nichtidentischem, was immer sich der dsthetischen In-
tegration sperren mag*’®, definiert. Der Augenblick bildet bei Domin einen
eigenen Erkenntnismodus, der die klassischen Raum-Zeit-Kategorien dis-
pensiert.

Hier soll der in Domins Konzept des ,,Augenblicks enthaltene Trost
untersucht werden, der im Gedicht seinen Raum erhilt und damit fassbar
wird — und sei er noch so fliichtig und gering. Im Bezug auf diese klassische
literarische Tradition der heilenden Kraft von Traumen, die neben der pro-
phetischen stark ausgeprigt ist’’, hilt Domin allen Einschréinkungen zum
Trotz an der poetischen Sprache fest. Die Traumbilder in den Texten reflek-
tieren das Verhiltnis von Literatur und gesellschaftlicher Wirklichkeit.”®
Das Gedicht Inselmittag (GG 97) entstand 1953 im Exil in Vinalhaven

75 Horst Meller: Hilde Domin. A.a.O., S. 45.

76 Karl Heinz Bohrer: Vorwort. In: Ders: Pltzlichkeit. Zum Augenblick des &s-
thetischen Scheins. Frankfurt a.M. 1981. S. 7-10. S. 7.

77 Vgl. Hildegard Hammerschmidt-Hummel: Die Traumtheorien des 20. Jahr-
hunderts und die Traume der Figuren Shakespeares. Mit einem Abril philoso-
phischer und literarischer Traumauffassungen von der Antike bis zur Gegen-
wart. Heidelberg 1992. S. 33ff.

78 Vgl. Elisabeth Lenk: Die unbewuBte Gesellschaft. Uber die mimetische
Grundstruktur in der Literatur und im Traum. Miinchen 1983. S. 7.

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TROST UND HEIMAT | 263

(Maine).” Der Titel ruft eine Idylle auf, die im Kontrast zur hoffnungslosen
Lage steht, die in den ersten Versen konstatiert wird. Das folgende Traum-
bild gibt wiederum Trost und scheint unendliche Moglichkeiten zu eréffnen.

Inselmittag

Wir sind Fremde

von Insel

zu Insel.

Aber am Mittag, wenn uns das Meer
bis ins Bett steigt

und die Vergangenheit

wie Kielwasser

an den Fersen ablduft

und das tote Meerkraut am Strand
zu goldenen Béumen wird,

dann hilt uns kein Netz

der Erinnerung mehr,

wir gleiten

hinaus,

und die abgesteckten
Meerstralen der Fischer

und die Tiefenkarten

gelten nicht

fiir uns.

Der Sprecher des Gedichts beginnt mit einer Selbstdefinition: Er verwendet
die erste Person Plural und schreibt seine Identitdt als Fremder fest (I, 1).
Damit grenzt er sich zwar von Einheimischen oder Bekannten ab, doch
gleichzeitig ist seine Fremdheit keine absolute, da er sie mit mindestens ei-
nem anderen teilt, wie das Personalpronomen anzeigt. Neben dieser Ge-
meinschaft und der dadurch geteilten Erfahrung des Fremdseins trostet ihn
seine Phantasie: Der Traum er6ffnet ihm die Moglichkeit einer befreiten E-
xistenz.

Das Gedicht lésst sich als Ausdruck eines existentialistischen Gefiihls
lesen, das die Kiirze des menschlichen Lebens und die Fremdheit auf der
Welt betrifft. Mit diesem Motiv stellt sich der Text in eine klassische litera-
rische Tradition, fiir die auch Goethe steht: ,,Nur ein Fremdling [...] ist der

79 Vgl. VE, S. 231. Es erschien erstmals 1959 in Domins Gedichtband Nur eine
Rose als Stiitze.

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

264 ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Mensch hier auf Erden [...]*". In Nietzsches Gedicht Abschied erscheint der
Mensch ebenfalls als Fliichtling und Heimatvertriebener.®' In Celans Ge-
dicht Sprachgitter, das in seinem gleichnamigen Gedichtband und im selben
Jahr wie Domins Nur eine Rose als Stiitze erschien, findet sich sogar die
wortliche Ubereinstimmung mit dem ersten Vers von Inselmittag: ,,Wir sind
“82 (y, 4) Dies zeigt, wie sehr das existentielle Gefiihl der Fremd-
heit im Diskurs der Zeit virulent war, insbesondere in der deutsch-jiidischen
Literatur nach Auschwitz.

Daneben liegt in Domins Gedicht jedoch der konkrete Bezug zur Exiler-
fahrung nahe: Santo Domingo ist ein Inselstaat, und moglicherweise enthilt
das Gedicht damit eine konkrete Anspielung, da als Station der Flucht auf
das Inselreich Grof3britannien wieder ein Exil auf einer Insel folgte. Beides
schlieBt einander nicht aus, wie Domins Formulierung in ihrer Dankesrede
anldsslich einer Preisverleihung zeigt, in der sie das Exil als die ,,verschérfte
Verdeutlichung der conditio humana® bezeichnete: ,,Vertrieben sein ist nur
der Grenzfall, das Paradigma der menschlichen Existenz auf Erden .«

Der Verlust der Heimat und die Erfahrungen der Flucht, die in Inselmit-
tag nur in den ersten drei Versen sowie durch das ,,Aber” im vierten Vers
leicht angedeutet werden, sind daflir verantwortlich, dass der Sprecher den
Schlaf, der ein Zustand der Bewusstlosigkeit ist, als Befreiung empfindet. In
den Traumen verlieren die Erinnerung und die Regeln der Welt ihre Macht.
Im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz bedeutet Domins Gedicht einen
Riickzug aus der Realitdt und eine Flucht in eine lyrische Sprache, die es
ermdglicht, eine Alternative zur vorhandenen Lebenswelt mit ihrer Fremd-
bestimmtheit bereit zu stellen. Dass Domin diese andere Wirklichkeit zwar
durch ihre sprachlichen Bilder evoziert, sie aber gleichzeitig zuricknimmt,
indem sie diese Erfahrungen als Traumbilder kennzeichnet, zeigt, dass sie
den literarischen Entwurf zwar als Teil der Wirklichkeit betrachtet, dass sie
sich dessen Grenzen allerdings bewusst ist.

Dies wird in einem anderen Gedicht Domins noch deutlicher: Das 1964
in Heidelberg entstandene Gedicht Schneide das Augenlid ab (GG 234)
zeigt, dass sich die Wirklichkeit nur mit Gewalt aus der Wahrnehmung aus-

Fremde.

80 Johann Wolfgang Goethe: Hermann und Dorothea. 9. Gesang: Urania: Aus-
sicht. In: Samtliche Werke. Briefe, Tagebiicher und Gespriche. 40 Bde. 1.
Abt.: Samtliche Werke, Bd. 8: Die Leiden des jungen Werthers. Die Wahlver-
wandtschaften. Kleine Prosa. Epen. Hg. v. Waltraud Wiethélter (in Zusamme-
narb. m. Christoph Brecht). Frankfurt a.M. 1994. S. 871-883. S. 881.

81 Friedrich Nietzsche: Abschied. In: Nietzsche — Werke. Kritische Gesamtaus-
gabe. Hg. v. G. Colli und M. Montinari. Bd. VII, 3. Berlin 1968. S. 37. Das
Gedicht ist auch mit dem Titel Heimweh oder Vereinsamt veréftentlicht.

82 Paul Celan: Sprachgitter. In: Gesammelte Werke. Bd. 1. A.a.O., S. 167.

83 Hilde Domin: Exil und Heimkehr. A.a.O., S. 337. Vgl. Kapitel 3.3.

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TROST UND HEIMAT | 265

grenzen lasst: ,,Ndhe dein Augenlid an:/trdume.” (II, 1-2) Die Fortwendung
selbst bildet einen zerstorerischen Akt ist, der allerdings eine neue Welt, die
des Traums, erdffnet.

Inselmittag enthidlt nur eine Strophe und bildet somit optisch selbst eine
Insel aus Versen auf dem weillen Papier. Gleichzeitig gliedert jedoch die In-
terpunktion die Verse deutlich in zwei Teile, da das Gedicht aus zwei Sétzen
besteht. Der erste Teil enthilt das Substantiv ,,Insel” (I, 2; 3) aus dem Sub-
stantivkompositum des Titels, der zweite das Substantiv ,Mittag* (I, 4).
Darin spiegelt sich bereits die Spaltung der Existenz in die Bereiche Wirk-
lichkeit und Traum, in denen unterschiedliche Bedingungen herrschen.

Der erste Satz, der sich iiber die ersten drei Verse des Gedichts er-
streckt, liefert eine Aussage iiber das sprechende ,,Wir” (I, 1). Dieses prizi-
siert seine bereits erwihnte Selbstdefinition, indem es durch einen Hinweis
auf die Umgebung das Bild von Schiffsfliichtlingen evoziert, wie es sich aus
Domins eigener Erfahrung speist.** Die Assonanzen auf ,,i“ in den ersten
drei Versen bilden die Verbundenheit des Subjekts mit den Inseln lautlich
ab. Die Formulierung ,,von Insel/zu Insel* (I, 2-3) suggeriert zugleich den
Beginn einer beliebig mit ,,zu Insel” fortzusetzenden Aufzihlung und damit
die Figur des Ahasver, der sich auf einer ewigen Wanderung befindet.

Die daraus entstehende Vagheit und Unendlichkeit deckt sich mit der
unbegrenzten Offenheit des Traumbilds, das im zweiten Satz gezeichnet
wird. Die Aussage iiber die Eigenschaften des Subjekts wird aber von dem
zweilten Satz relativiert. Eine ,,wenn-dann‘“-Konstruktion strukturiert den
Satz, wobei der erste Temporal- bzw. Bedingungssatz um zwei weitere, die
mit der Konjunktion ,,und* anschlieen, ergénzt wird, so dass eine Klimax
entsteht. Das einleitende ,,Aber* (I, 4) stellt dariiber hinaus den Gegensatz
zu dem Getriebensein der Subjektgruppe des ersten Satzes heraus. Der
Wendepunkt ist zeitlich als ,,Mittag* (I, 4) definiert, wenn auch die Sonne
ihren Zenith erreicht. Am Mittag setzten in den Lindern nahe dem Aquator
die grofite Hitze und die geistige Ermiidung ein, deshalb wird zu diesem
Zeitpunkt der Mittagsschlaf gehalten, in dem wiederum Tréume getraumt
werden. Spannungsmoment und Entspannungszustand fallen also zusam-
men, und diese paradoxe Situation verstirkt die Spannung zusitzlich. In
Domins Gedicht beschreibt der erste Nebensatz, der die Spannung steigert,
diesen Moment als den Augenblick, in dem die Flut kommt und die Liegen-
den (I, 4-5) erreicht. Die Alliteration auf ,,m* verbindet den ,,Mittag™ und
das ,Meer, so dass die Grenzenlosigkeit des Meeres sich auf den Mittag
ubertragt.

84 Vgl. die Verwendung dieses Bilds im Gedicht Graue Zeiten von 1966, Kapitel
5.5.

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

266 ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

Waihrend im ersten Satz des Gedichts die Wirklichkeit auf die jeweilige
»Insel* beschriankt blieb, die als ein von Wasser umgebenes Stiick Land ei-
nen natiirlich begrenzten Lebensraum bildet, ist das Element, in dem sich
das sprechende Wir im zweiten Satz bewegt, das Wasser, die endlose Weite
des Meeres. Dabei wird in dem zweiten Nebensatz, der die Spannung weiter
steigen lésst, eine konkrete sinnliche Erfahrung zum Vergleich mit einer ge-
danklichen Vorstellung herangezogen: Wenn man am Meer steht und seine
FiiBe im Sand von den kommenden und gehenden Wellen umspiilen lésst,
dhnelt das ablaufende Wasser an den ,,Fersen® (I, 8) dem ,,Kielwasser* (I, 7)
eines fahrenden Schiffes. In dem Gedicht wird dieses aufgewirbelte Wasser
nun mit der Vergangenheit verglichen. Damit erscheint die Vergangenheit
als etwas, das man hinter sich lassen kann, weil es dem Individuum nicht
inhdrent ist. Doch ist die Trennung von ,Kielwasser” und ,,MeerstraBen‘
nur eine [llusion. Das sprechende Wir bewegt sich damit weiter in einem
Element, das untrennbar sowohl die Vergangenheit als auch die Zukunft
enthélt. Ein génzliches Vergessen der Geschichte, wie es die Verse 11 und
12 suggerieren, wird dadurch unméglich.

Doch entkommt das sprechende Wir dem ,,Netz/der Erinnerung® (11-
12), aus dem es sich sonst nicht zu 16sen vermag, zumindest auf der Ebene
des erreichten Bewusstseinszustands. Der Mittagsschlaf, der doch eine Zeit-
spanne der Ohnmacht ist, ermdglicht so paradoxerweise das Ausbrechen aus
dem Teufelskreis der ewigen Wanderung und liefert in der Hinsicht einen
festen Punkt, dass er von der Haltlosigkeit des Lebens zumindest zeitweise
— und vielleicht sogar regelmifBlig — befreit.

Das Motiv des ,,Netzes“ versinnbildlicht nicht nur Gefangenschaft, son-
dern auch Schutz, da etwa Zirkusartisten mit Sicherheitsnetzen arbeiten. Die
Gefahr, sich im Trdumen zu verlieren, driickt etwa das Gedicht Traumwas-
ser (GG 206) aus: ,,Traumwasser/schwemmt mich hinweg.* (III, 1-2) Die
Ambivalenz der Metapher zeigt sich besonders deutlich in Domins 1960 in
Pamplona entstandenem Gedicht Fremder (GG 211)®. In den ersten drei
Strophen begriindet das sprechende Ich mit seiner Fremdheit (VI, 4), dass
das Netz als Schutzmechanismus bei ihm nicht greift: ,,Ich falle durch jedes
Netz,/wie ein Toter//falle ich durch die Netze hindurch. (I, 1-II, 1) Das
Netz kann das sprechende Ich nicht halten, das Ich fillt durch die Maschen,
als sei es korperlos. Der Apokoinu (I, 2) driickt diese fehlende Zugehorig-
keit formal durch seine Verbindung mit dem vorausgehenden und dem
nachfolgenden Vers aus. Das sprechende Ich findet keine stiitzenden sozia-
len Beziehungen, keinen Ort zum Bleiben, denn es wird von dufleren Kraf-
ten weitergetrieben: ,,Samenkorn ohne Erde/schwerelos/treibt mich der
Wind/aus allen Netzen empor.* (II, 2-5) Immerhin entkommt es dabei ,,aus

85 Vgl. VE, S. 235.

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TROST UND HEIMAT | 267

allen Netzen“ (II, 5), die sich als Fallen erweisen konnten, denn Netze die-
nen nicht nur zum Fischfang, sondern auch zur Vogeljagd. Das ,,Gespinst
von Wegen,/eng gekniipft (III, 1) wiederum, auf das das sprechende Ich
tiberall trifft, geféhrdet erneut die Freiheit und Orientierung des sprechenden
Ichs. Die hier entworfene Szene bietet keine Zuflucht, sondern illustriert die
tiefe Einsamkeit und Verzweiflung des Sprechers, der sich gleichwohl im
Bild des Samenkorns vorstellt, also mit dem Potential zur Fruchtbarkeit. Die
unterschiedliche metaphorische Verwendung des Netzes beweist die Ambi-
valenz der Erfahrungen, die sich damit auch auf der sprachlichen Ebene
manifestiert. Nicht alle Trdume trosten — es konnen auch Alptrdume sein.

Die Spannung in Inselmittag erreicht mit dem dritten Nebensatz, der die
Verwandlung der braunen Algen zu ,,goldenen Baumen® (I, 10) beschreibt,
ithren Hohepunkt. Und auch dieses Bild griindet auf einem konkreten Ein-
druck, der die im Sonnenlicht schimmernden, weit veristelten Algenstringe,
die vielleicht an Zweigen am Ufer hingen bleiben, als goldene Baume er-
scheinen ldsst. Nur zwei Adjektive kommen in dem Gedicht vor, und sie
stehen in zwei direkt aufeinander folgenden Versen (I, 8-9): ,tot* und ,,gol-
den®. Sie sind einander direkt gegeniiber gesetzt und durch die Assonanz
auf ,,0“ verbunden. Dieser Prozess der Wiederauferstehung auf einer hohe-
ren Stufe greift die metaphorische Rede vom Schlaf als dem taglichen Tod
und dariiber hinaus die Vorstellung auf, dass im unbewussten Zustand eine
hohere Bewusstseinsform zu erreichen ist, die von den Barrieren des Be-
wusstseins befreit und neue Moglichkeiten erschlieit. Zudem enthilt der
Vers einen Verweis auf das ,,goldene Zeitalter*, auf das sich in der Roman-
tik die Dichterinnen und Dichter als Ideal bezogen.

Nicht nur ein anderes Bewusstsein, sondern sogar eine andere Daseins-
form présentiert Domin in ihrem Gedicht /m Regen geschrieben (GG 127),
das 1958 in Frankfurt entstand. Es stellt ein Leben ,,wie die Biene* (I, 1) als
vorteilhaft vor, ,,die die Sonne auch durch den Wolkenhimmel fiihlt* (I, 3).
Es ist ein Traum vom Wechsel der Existenzform und ihren Bedingungen.
Wenn in Inselmittag der Prozess der Verwandlung vollzogen ist, ,,dann halt
uns kein Netz/der Erinnerung mehr* (I, 11-12), dann befreit sich der Spre-
cher von der Erinnerung, die ihn gefangen hilt und einengt, ja vielleicht so-
gar lebensbedrohlich fiir ihn ist, und erschlieft sich mit dem Meer eine
grenzenlose Welt, frei von den Hindernissen und Gefahren, die andere ach-
ten miissen. Nicht die Inseln bilden Orte der Heimat, sondern das Dazwi-
schen, das Meer, der Inbegriff der Weite und Heimatlosigkeit. Es ist denen,
die tiberall fremd sind, zur Heimat geworden. Doch gilt dies nur am Mittag,
im Traum, in der Imagination.

Das Gedicht Inselmittag endet mit einer Hervorhebung des sprechenden
Subjekts im letzten Vers (19) und schlieit damit zugleich den Bogen zum
ersten Vers, der mit einem Personalpronomen im Singular einsetzt. Die Be-

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

268 ,,0AS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

sonderheit wird damit nicht nur zur Auszeichnung, sondern auch zum Ver-
hingnis, da es einen Ausschluss aus der Gesellschaft suggeriert und der
Ausbruch auf eine bestimmte Situation begrenzt bleibt: den Inselmittag, wie
der Titel lautet, der das Traumbild hervorgerufen hat. Trostlich ist dabei a-
ber auch die Gesellschaft, wobei es aufgrund des Bildes vom ,,Bett” (I, 5)
nahe liegt, das Personalpronomen der ersten Person Plural als Liebespaar zu
deuten. In Inselmittag hat die Liebe noch nichts von ihrer trostenden Kraft
eingebiifit.

In Inselmittag ist von Riickkehr noch nicht die Rede, Trost bietet in der
Situation der Heimatlosigkeit nur der Traum, der im Irrealen unendliche
Moglichkeiten bietet. Die Erinnerungen bilden noch ein physisch erlebbares
Hindernis. Der Text bietet verschiedene Lesarten, er formuliert einerseits
eine Utopie, andererseits illustriert er eine Erfahrung. Trost bieten damit
beide Moglichkeiten.

Wihrend die Traumbilder in Inselmittag sich auf eine Exilsituation —
und sei es eine allgemein-menschliche — beziehen, beschreibt das Gedicht
Riickkehr (GG 162) die Gefiihle eines sprechenden Ichs bei der Riickkehr an
den Ort, an dem es aufgewachsen ist. Dabei bleibt offen, ob diese Begeg-
nung tatsdchlich die Hoffnungen und Erwartungen erfiillt, die das sprechen-
de Ich gehegt hatte, oder ob deren positive Erflillung nur getrdumt und ent-
tduscht oder gar das Ereignis an sich vorgestellt wird. Domin schrieb Riick-
kehr 1960 in Madrid.*® 1962 erschien es in ihrem zweiten Gedichtband
Riickkehr der Schiffe.

Riickkehr

Meine Fiile wunderten sich
daf} neben ihnen Fiifle gingen
die sich nicht wunderten.

Ich, die ich barfufl gehe
und keine Spur hinterlasse,
immer sah ich den Leuten auf die Schuhe.

Aber die Wege feierten
Wiedersehen
mit meinen schiichternen Fiiflen.

Am Haus meiner Kindheit bliihte
im Februar
der Mandelbaum.

86 Vgl. VE, S. 233. Es erschien erstmals 1961.

14.02.2026, 12:52:43. [ ]



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TROST UND HEIMAT | 269

Ich hatte getrdumt,
er werde blithen.

Der Titel des Gedichts gibt das Thema vor, es handelt sich um eine Riick-
kehr, ohne dass diese zunéchst ndher eingegrenzt wiirde — etwa durch An-
gaben iiber woher und wohin oder durch die Griinde des Fortgangs oder der
Wiederkehr. Aber auch die in den Versen enthaltenen Informationen
schrinken die Offenheit des Gedichts nur geringfiigig ein.

Das Gedicht besteht aus fiinf Strophen, die jeweils einen grammatika-
lisch vollstindigen Aussagesatz enthalten, der mit einem Punkt endet. Jede
Strophe zeichnet dadurch ein eigenstindiges Bild der Empfindungen und
Erinnerungen, die dadurch bruchstiickhaft wirken, auch wenn sie als Teile
eines Gedichts durchaus ein zusammenhéngendes Bild ergeben.

Das Subjekt des ersten Satzes, der in der Vergangenheit situiert ist, sind
die FiiBle des sprechenden Ichs. Dies ist nur konsequent, insofern dass sie im
wortlichen Sinne die Handlungstriger sind. Das sprechende ich nimmt sich
selbst zuriick, es hilt den Blick nach unten gerichtet, auf den Weg und das
eigene Gehen. Vielleicht handelt es aus Angst, Scham oder zumindest aus
Vorsicht so, um sich in der Fremdheit zurecht zu finden. Auf alle Fille be-
sitzt es dadurch eine eingeschrinkte Perspektive.

Die Fiile erscheinen personifiziert, indem sie sich wundern (I, 1). In
dem Verb steckt deutlich das Substantiv ,,Wunder*, so dass die Ungew6hn-
lichkeit des Vorgangs mehr betont wird, als dies etwa bei einem Verb wie
»staunen® der Fall wire. Und zwar wundern die Fiile sich iiber die Fiifle
»heben ithnen (I, 2), die zwar auch personifiziert und unabhéngig von einer
Person vorgestellt werden, indem sie selbst gehen, aber ,,die sich nicht wun-
derten* (I, 3). Die Identitdt der beiden Akteure, der ,,Fiile®, wird somit
durch eine unterschiedliche Wahrnehmung der Situation deutlich geschie-
den: Fiir die dem sprechenden Ich durch das Possessivpronomen zugeordne-
ten FiiBe, die metonymisch fiir den Sprecher selbst stehen, gibt es offen-
sichtlich einen mindestens doppelten Anlass zum Wundern. Zum einen
wundern sie sich iiber die Selbstverstindlichkeit, mit der die Begleitperson —
reprasentiert durch die Fiile — die Situation wahrnimmt, zum anderen viel-
leicht dartiber, dass tiberhaupt jemand neben ihnen geht, oder dass sie — wie
sich aus den folgenden Strophen ergibt —, auf vertrauten Wegen gehen. All
dies ist fiir das sprechende Ich keine Selbstverstidndlichkeit und macht seine
besondere Situation aus. Der Gegensatz spiegelt sich auch in der Struktur
der Verse, die iiber zwei Paar Fiile Aussagen macht, von denen die eine die
Negation der anderen bildet. Die grammatikalisch am Ende des ersten und
zweiten Verses erforderlichen Kommata fehlen, so dass der Kontrast enger
zusammengeriickt erscheint und um so augenfilliger wird.

Wihrend die erste Strophe eine Aussage liber die Vergangenheit trifft,
enthélt die zweite Strophe Informationen iiber das sprechende Ich, die fiir

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

270],,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

die Vergangenheit wie auch fiir die Gegenwart giiltig sind. Diese beziechen
sich erneut auf die Fiifle, die eigenen oder die anderer, so dass das Interesse
dafiir auffillig ist: Offensichtlich bilden die Fiifle, das natiirliche menschli-
che Fortbewegungsmittel, den zentralen Gegenstand der Aufmerksamkeit
des sprechenden Ichs. Es definiert sich im ersten Vers der zweiten Strophe
sogar liber sie, speziell dariiber, dass es ,,barful3 (II, 1) geht. Die fehlenden
Schuhe konnen als Verweis auf einen materiellen Mangel gedeutet werden.
Jemand, der barfuss geht, muss vorsichtig gehen, damit er sich nicht ver-
letzt, er ist empfindlicher fiir die Unebenheiten des Wegs und Gefahren
starker ausgesetzt, da seine Fiile schutzlos sind und ein schnelles Weglau-
fen verhindern. Der zweite Vers hebt jedoch noch eine andere Folge hervor,
die durch das fehlende Komma eng an den ersten Teilsatz gebunden ist: Das
sprechende Ich hinterlédsst ,keine Spur (II, 2), weil die Fiille im Unter-
schied zu festen Schuhen weich sind. Der phonetisch erkennbare Stabreim
von ,,Spur und ,,Schuhen* stellt beide Substantive in diesem Sinne in einen
Zusammenhang. Die Spurlosigkeit, die das sprechende Ich konstatiert, kann
unabhingig davon auch dadurch begriindet sein, dass es sein Dasein als ver-
génglich und wirkungslos empfindet. Auch diese Strophe stellt den Gegen-
satz zu anderen, und zwar zu ,,den Leuten (II, 3) heraus, die eben nicht bar-
fuss gehen, sondern Schuhe tragen, und damit als geschiitzt erscheinen und
fiir die barfuss Gehenden sogar eine potentielle Gefidhrdung bedeuten. Das
sprechende Ich bemerkt, dass es den anderen, die als ,,Leute” fremd bleiben,
~immer* (I, 3) ,,auf die Schuhe (II, 3) sah. Damit konnte es zum einen prii-
fen, ob sie sich anders verhielten als sich selbst, zum anderen ist dies aber
auch ein Hinweis fiir einen gesenkten Blick. Den Augenkontakt zu vermei-
den und den Blick auf den Boden zu richten entspricht auch dem Auswei-
chen einer moglichen Konfrontation oder als Provokation empfundenen
Handlung, eine Erfahrung, den viele Unterdriickten und Verfolgten machen
und der fiir die Juden in Deutschland vielfach tiberliefert ist.

Auch hier klingt die Ahasver-Figur an, die Verse stehen also in einem
intertextuellen Zusammenhang mit anderen Texten, insbesondere solchen,
die auf die nationalsozialistische Judenverfolgung und den Massenmord Be-
zug nehmen. So wird die erste Strophe von Kolmars Gedicht Ewiger Jude®,
entstanden 1933, aufgerufen: ,,Meine Schuhe/Bringen Staub der tausend
Stralen mit./Keine Ruhe, keine Ruhe;/Immer weiter schleppt mich boser
Schritt.“ (I, 1-4) Ebenso ihre Schlussverse in dem Ende der zwanziger Jahre
entstandenen Gedicht Die Fahrende®®: LHlrgendwann wird es Zeit, still am
Weiser zu stehen,/Schmalen Vorrat zu sichten, zdgernd heimzuge-
hen,/Nichts als Staub in den Schuhen Kommender zu sein.” (IV, 3-5) Ob

87 Gertrud Kolmar: Ewiger Jude. A.a.O., S. 361.
88 Gertrud Kolmar: Die Fahrende. A.a.O., S. 93.

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TROST UND HEIMAT | 271

Domin Kolmars Texte damals schon kannte, 1dsst sich nicht nachweisen, in
ihren spiteren Essays erwihnt sie Kolmar jedenfalls.¥ Eine freundschaftli-
che Beziehung verband sie mit Nelly Sachs, deren Verse ebenfalls das
Symbol der Schuhe aufgreifen, die neben anderen Alltagsgegenstinden zum
Symbol des Massenmords geworden sind®®: ,,Wer aber leerte den Sand aus
euren Schuhen,/Als ihr zum Sterben aufstehen mufitet?/Den Sand, den Israel
heimholte,/Seinen Wandersand?“ (I, 1-4) Und ihre Prophezeiung am Ende
des Gedichts: ,,0 ihr Finger,/die ihr den Sand aus Totenschuhen leer-
tet,/Morgen schon werdet ihr Staub sein/In den Schuhen Kommender!*
Domins Bildlichkeit ist nicht zwingend auf die Bilder der Holocaust-Lyrik
zu beziehen, doch legitimiert die Tradition der Begriffe die Deutung ihrer
Verse als Verweis darauf und auf einen ,,gesamtjiidische[n] Kontext meta-
phorischen Redens*’'. Domin schreibt sich in den Diskurs um Lyrik nach
Auschwitz ein, indem sie tiber die Topoi des Exils hinaus Schliisselbegriffe
der Holocaust-Literatur aufgreift.

Die dritte Strophe von Riickkehr bezieht sich erneut auf die Vergangen-
heit und setzt mit einem ,,Aber (III, 1) ein, das den Gegensatz des Folgen-
den zu dem Vorhergehenden betont: Im Unterschied zu dem prekéren Ver-
héltnis des sprechenden Ichs zu ,,den Leuten” besteht zwischen dessen Fii-
fen und den Wegen eine freundliche Beziehung, euphorisch erkennt der
Boden die Fiille wieder und begriiit sie. Die Alliteration auf ,,w* riickt
»Wege“ (III, 1) und ,,Wiedersehen“ (III, 2) eng zusammen. Das begriindet
die Vertrautheit weiter und lésst sie zugleich als etwas erscheinen, iiber das
man sich ,,wundern® kann, wie es in der ersten Strophe artikuliert wurde.
Auch die Assonanz auf ,,ii“ im dritten Vers der Strophe stellt den Zusam-
menhang zur ersten Strophe her, indem das dort zweimal auftauchende Sub-
stantiv ,,Fiifle* hier erneut erscheint. Die metonymisch als Eigenschaft der
FiilBe genannte Schiichternheit kann als weitere Begriindung fiir die dort
ausgedriickte Verwunderung angefiihrt werden.

In der vierten Strophe wird wiederum eine Aussage iiber die Vergan-
genheit getroffen, die entweder als eine Erinnerung an die Kindheit oder a-
ber als chronologisch auf das Wiedersehen anschlieendes Ereignis verstan-
den werden kann. Der Mandelbaum zdhlt zu den wenigen Béumen, die in
Deutschland im Winter mit Bliiten zu sehen sind. Das Bliihen ist ein Sinn-
bild des Lebens, der Fruchtbarkeit und der Sexualitit, zumal in einer Jahres-
zeit, in der es kalt und dunkel ist. Insofern besitzt das Bild durchaus einen
realen Hintergrund. Dartiber hinaus ist fiir den Mandelbaum auch ein bio-
grafischer Bezug nachzuweisen: Domin schreibt 1962, dass vor dem Haus,

89 Hilde Domin: Exil und Heimkehr. A.a.O., S. 335.
90 Nelly Sachs: Gedichte. A.a.O., S. 20. Das Gedicht erschien zuerst in 1946.
91 Klaus Jeziorkowski: Der Text und seine Riickseite. Bielefeld 1995. S. 107.

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

272|,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

in dem sie als Kind gewohnt hatte, ein Mandelbaum stand.”” Der Mandel-
baum ist in der deutsch-jiidischen Literatur ein beliebtes Motiv. Indem Do-
min sich in diese Tradition stellt, schafft sie sich in dieser Hinsicht eine
Heimat.

Wihrend die ersten vier Strophen des Gedichts Riickkehr aus jeweils
drei Versen bestehen, besitzt die letzte Strophe nur zwei Verse. Durch die
Vorvergangenheit des Plusquamperfekts treffen sie eine Aussage iiber die
Zeit vor der Riickkehr, vor dem ,,Wiedersehen®: ,,Ich hatte getrdumt,/er wer-
de blithen.” (V, 1-2) Die Verse in der vierten Strophe sind entsprechend also
die Erfuillung eines Traumbilds, einer Hoffnung oder eines Wunsches des
sprechenden Ichs. Liest man die vierte Strophe jedoch als Kindheitserinne-
rung, so trifft die funfte Strophe nur eine Aussage {iber den Trauminhalt und
ldsst offen, ob der Traum sich erfiillt hat oder nicht.

Im Hinblick auf die Bedingungen und Moglichkeiten des Sprechens
nach Auschwitz vertritt das Gedicht Riickkehr eine sehr zuriickhaltende
Auffassung: Das sprechende Ich geht zwar neben den ,,.Leuten” (I, 3), aber
eben nur neben ihnen, es findet keine Kommunikation statt. Riickkehr weist
auf die Einsamkeit des Remigranten in der Gesellschaft hin. Das Ich er-
scheint reduziert auf seine Fiile und allein mit seiner Verwunderung iiber
das, was es wahrnimmt, mit seiner Erinnerung, gegeniiber der es merkwiir-
dig passiv bleibt, und seinen Trdumen. Dennoch steckt Trost in diesen Ver-
sen, da sie das Bild des blithenden Mandelbaums als Sinnbild der Heimat
aufrufen, die im Traum anscheinend nie ganz verloren war.

Inselmittag und Riickkehr nutzen die in der Exillyrik wie in der hiaufigen
Naturdichtung der inneren Emigration und der konfessionellen Dichtung im
,.Dritten Reich® erkennbare ,, Trostfunktion von der Natur“®. Die vertraute
Bildlichkeit kann die eigene Identitét sichern und Trost bieten. Von der An-
lage her trifft dies auch auf Domins Gedichte zu, doch enthalten sie auch
bedrohliche Elemente, und da die Bilder der Natur hier generell den Status
von Traumbildern besitzen, ist das trostliche Potential keinesfalls gesichert.

Umgekehrt zur Situation in Bau mir ein Haus 1adt in dem Gedicht Ich
lade dich ein (GG 46-49), das ebenfalls 1957 entstanden ist™, das sprechen-
de Ich den Geliebten ,,in das Haus unsrer Wiinsche“ (I, 2) ein. Durch die
Aufzihlung der Charakteristika des Hauses erinnert das Gedicht an Eichs
Inventur, dessen Sprecher niichtern alle armseligen Habseligkeiten aufzihlt,

92 Vgl. Hilde Domin: Unter Akrobaten. A.a.O., S. 22.

93 Vgl. Axel Goodbye: Landschaften und Naturmetaphorik in der Lyrik von Exil
und innerer Emigration. In: Jorg Thunecke (Hg.): Deutschsprachige Exillyrik.
Aa.0,S.49-65.8S.57.

94 Vgl. VE, S. 231.

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TROST UND HEIMAT | 273

iiber die er verfiigt.” Domins Verse sind dagegen geradezu euphorisch —
weswegen die Drohung am Ende einen hoheren Fall bedeutet.

Bereits die Uberschrift spricht die Einladung aus, der erste Vers wieder-
holt sie mit einer zértlichen Anrede, und der zweite Vers spricht aus, wozu
es einlddt: Hereinzukommen in das Haus. Ein Haus bietet ein Zuhause, in
dem man es sich bequem machen kann, seine Besonderheiten pflegen und
bei sich sein kann, verkorpert in dem ,,Hut mit dem kleinen SchuBloch (I,
4), das einerseits einen Mangel kennzeichnet, andererseits auf erlebte Ge-
fahren hinweist. Und dieses Haus ist ganz nach den Wiinschen beschaffen,
nach dem ,,Befehle“ (I, 6) des Mannes, das Traumhaus, das alles Notwendi-
ge enthilt — das es nicht gibt, das nur in der Vorstellung existiert, wie ab
dem achten Vers die fantastischen Elemente des Hauses offenbaren: Das
Haus enthilt die Natur, den Himmel, die Luft verschiedener Stidte und
Landschaften, ihren Geruch und ihre Farben, ihre Klidnge, ihre Menschen,
die Erlebnisse der Stationen des Exils, der moradas. Das sprechende ich er-
zihlt auch, was das Haus nicht enthilt: die Miihen, Angste und Sorgen, den
Arger des Exils — und was es statt dessen bietet. Es ist weniger ein Haus, als
ein anderes Leben, das beschrieben wird, das zwar die positiven Aspekte
und die Vielfalt der einzelnen Orte herausgreift, doch ohne deren Lasten.

Die zweite Strophe beginnt erneut mit einer Aufforderung an den Ge-
liebten, diesmal jedoch zum Gehen, zum Verlassen dieses Hauses, mit dem
Hut, dessen beschreibender Vers wiederholt wird. Es folgt eine Bitte, eine
Wohnung zu suchen — mit der Drohung, der verzweifelten Ankiindigung des
Ichs, sich sonst umzubringen, ,,aus dem Fenster/dieses Hauses, das es nicht
gibt“ (II, 6-7) zu springen. Was als Phantasievorstellung wie ein harmloses
Bild klingen konnte, wirkt umso schrecklicher, da es das Aufgeben aller
Wiinsche und Hoffnungen verkorpert.

Und tatsdchlich verschirft der letzte Vers des Gedichts die Gefahr und
ldsst sie wieder real erscheinen, indem es auf die Hohe des Fensters ver-
weist: Die Hoffnung auf Gliick erweist sich als ,,hoher Anspruch®, da sie
nicht zu erfiillen ist. Ohne die Hoffnung wire ein Weiterleben unméglich.
Nachdriicklich versichert das Ich durch das ,,glaub mir“ dem Angeredeten
die Gefahr. Da das Haus ganz nach den Wiinschen des Angeredeten gebaut
worden ist, trigt er die Verantwortung — es sind vor allem seine Wiinsche,
die sie liebend unterstiitzt, sie sorgt sich um und fiir ihn. Thre Verantwortung
fiir sein Wohl ist fiir sie zu groB, sie ertrdgt sie nicht mehr, sie bittet ihn, an-
dere um Hilfe anzugehen, eine offizielle Stelle. Domin kommentierte /ch
lade dich ein ruckblickend: ,,Eines meiner {ibermiitigsten Gedichte.”® Fiir

95 Ginter Eich: Inventur. In: Hans Werner Richter (Hg.): Deine Sohne, Europa.
Gedichte deutscher Kriegsgefangener. Miinchen 1947. S. 17.
96 Hilde Domin: Exil und Heimkehr. A.a.O., S. 336.

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

274 ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

die phantasievolle Gestaltung trifft dies sicher zu, doch enthilt es eher Bil-
der der Bedrohung als des Schutzes.

1993 nennt Domin in einem Essay die Liebe, das Grab und die Sprache
als ,,Zuhause anderer Art*”’, in das der Vertriebene sich aus der Heimatlo-
sigkeit fliichte. Die Traumbilder tauchen aus ihrer Sicht also nicht als eigene
Art der Zufluchtsorte auf. Da Triaume eine eigene Erfahrungsqualitit besit-
zen, konnen sie nur durch andere Medien vermittelt {iberliefert werden,
meist in sprachlicher oder bildlicher Form. Die herausgearbeiteten besonde-
ren Qualititen, die Traumbilder besitzen, um Geborgenheit und damit Trost
zu vermitteln, wie auch ihre nachgewiesene Bedingtheit, rechtfertigen die
Betrachtung von Traumbildern als Quelle von Trost.

4.5 Zwischenfazit

Die Analysen zum Thema Trost und Heimat haben gezeigt, dass der Exilan-
tin und Remigrantin Hilde Domin Gedichte auch als ,,Uberlebenshilfe”
dienten und dass ihre Lyrik ein Angebot eben dazu enthélt. Dariiber hinaus
haben die Gedichtinterpretationen und die zentralen Argumente zur Legiti-
mierung von Lyrik nach Auschwitz herausgearbeitet, die der Diskurs ver-
handelt: der Trost, den Gedichte spenden kénnen, und die alternative Hei-
mat, die Literatur zu schaffen vermag. Inhalt und Form der Texte leisten
gleichermafBen und gemeinsam ihren Beitrag dazu.”® Dennoch ist diese Posi-
tion in Domins Lyrik nie eindeutig, sondern stets von Zweifeln begleitet, die
sich formal etwa in der Figur des Paradoxons ausdriicken. Es gibt kein Ge-
dicht Domins, das ungebrochen Trost verspriche. Trost und Leid erscheinen
untrennbar. Dennoch besteht meist Hoffnung, und sei es auf ein ,,Wunder*.
Das Paradoxon, das bereits bei der grundsitzlichen Frage nach den
Maoglichkeiten des Sprechens begegnete und exemplarisch durch die Ge-
dichtinterpretation von Schoner verhandelt wurde, zeigt sich innerhalb des
Diskurses im Zusammenhang mit der Frage nach dem Trost auch bei Nelly
Sachs. Diese hat in ihrem 1947 im Band In den Wohnungen des Todes er-
schienenen Gedicht Chor der Troster auf die Unmoglichkeit des Trostes wie
auf die Notwendigkeit hingewiesen, den Schmerz vor dem Vergessen und in
seiner Erfahrbarkeit zu bewahren.” Die Frage des sprechenden Ichs ,,Wer

97 Hilde Domin: Exil und Heimkehr. A.a.O., S. 338.

98 Zur ,therapeuthischen® Wirkung von Asthetik vgl. Claudia Liebrand: ,,Das
Trauma der Auschwitzer Wochen in ein Versmal stiilpen” oder: Gedichte als
Exorzismus. Ruth Kliigers weiter leben. In: Ariane Huml/Monika Rappen-
ecker (Hg.): Judische Intellektuelle im 20. Jahrhundert. Literatur- und kultur-
geschichtliche Studien. Wiirzburg 2003. S. 237-248. S. 242.

99 Vgl. Nelly Sachs: Chor der Troster. In: Gedichte. A.a.O., S. 31f.

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TROST UND HEIMAT | 275

von uns darf trosten?* (III, 3) betont den moralischen Charakter, den der
Zusammenhang von Trost, Geschichte und Literatur nach Auschwitz be-
sitzt. Die Unaufhebbarkeit des Leids begriindet bei Sachs und Domin die
moralische Unmdglichkeit von Trost, der doch nétig wére. Die Korrespon-
denzen in den Gedichten von Sachs, Kolmar und Domin verweisen auf
strukturelle Ahnlichkeiten der Entstehungsbedingungen, fiir eine intertex-
tuelle Bezugnahme liegen jedoch keine Belege vor. Uber Sachs’ Lyrik der
vierziger Jahre urteilen Lermen und Braun: ,,.Die Gedichte sind weder Zeu-
genprotokolle noch Dokumentardichtung, Trost ist ihnen voéllig fremd
[...].«100

Diese Feststellung blendet den Trost aus, der in der Artikulation von
Leid und in der geteilten Erfahrung liegen kann, die sich darin ausdriickt.
Trostlich kann es auch sein, sich einer gliicklicheren Zeit oder der Toten zu
erinnern und sich fiir eine andere Zukunft zu engagieren. In Domins Lyrik
bieten dariiber hinaus zum einen die Liebe und Solidaritdt der Umwelt, der
Menschen und der gesamten Natur, Trost, ohne dass sie den Schmerz génz-
lich tiberwinden konnten. Zum anderen enthélt auch der Gedanke an den
Tod als Ausweg trostliche Elemente, ohne dass darin eine sichere Heimat —
etwa entsprechend dem christlichen Glauben — gesehen wird. Dariiber hin-
aus zeichnet Domin Traumbilder, so dass die Sprache als Zufluchtsort zu-
mindest in Erwdgung gezogen wird. Aulerdem ist es die Sprache selbst, von
der Trost ausgehen kann. Durch sie wird Integration in die Erinnerung mog-
lich, sie verhindert das Vergessen und bietet Heimat.

Literatur erweist sich damit als Symptom und Kur des Traumas. Damit
erfiillt Sprache eine kompensatorische Funktion. Dies kann als Beitrag zu
einem Verharmlosungsdiskurs gewertet werden, da die tatsdchliche Not und
Heimatlosigkeit der Exilanten als Metapher erscheint, oder im Gegenteil als
kritische Distanz zu einem Begriff, die sich im Abldsen von ausschlieen-
den Kategorien wie ,, Territorium® und ,,Volk* zeigt, auf denen die National-
staaten griinden. Domins Lyrik ist im Diskurs um die Bedingungen und
Moglichkeiten des Sprechens als Trostangebot zu sehen, dessen Legitimitat
und Ausmass nach Auschwitz jedoch in Frage stehen. Die Verweigerung
von Trost, und sei er zum Scheitern bestimmt, wire ein erneuter Akt der
Brutalitét gegeniiber den Opfern.

100 Lermen, Birgit/Braun, Michael: Nelly Sachs. A.a.O., S. 31.

14.02.2026, 12:52:43. =



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 12:52:43.



https://doi.org/10.14361/9783839407448-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

