
Einleitung 

 
 
 

Das Ziel dieser Arbeit ist die konsequente Durchführung einer Metaphysik der Im-
manenz. Darunter soll eine Metaphysik verstanden werden, die alle zum Zweck ei-
ner Erklärung angesetzten Transzendenzen als das auffasst, was sie sind: als Set-

zungen eben.  
Dass die Durchführung einer solchen Metaphysik notwendig sei, lässt sich vor-

läufig auf zwei Weisen begründen: Zum einen ist die Geschichte des Denkens der 
letzten Jahrhunderte nicht zuletzt auch die Geschichte einer zunehmenden Relati-
vierung als selbstverständlich hingenommener Transzendenzen. Diese Tendenz 
weist immerhin auf eine Leerstelle hin, die es konsequent auszufüllen gilt. Freilich 
darf eine philosophische Arbeit sich nicht unbesehen an solche weltanschaulichen 
Tendenzen anlehnen, will sie nicht zu einer erbaulichen Anbiederung an herrschen-
de Ideologien verkommen. Vielmehr stellt man bei näherem Hinsehen fest, dass 
diese weltanschauliche Tendenz nirgends der in der Arbeit gestellten Aufgabe ge-
recht werden konnte, gerade weil ihr die metaphysische Reflektiertheit fehlte, so 
dass sie entweder in billigen Relativismus oder aber in eine neue Affirmation der 
alten (oder neuer) Transzendenzen abgleiten musste. Wichtiger als der historisch-
ideologische Grund ist daher der erkenntnislogische: Immer galt dem philosophi-
schen und allgemein wissenschaftlichen Arbeiten der Rekurs auf die Transzendenz 
(gleich, in welcher Gestalt) als der Schlussstein und die Garantie seines Tuns: der 
Erklärung. In Wirklichkeit jedoch erweist sich eben dieser Rekurs, der die Wahrheit 
und Kohärenz der Erklärung sichern sollte, als eine Ausflucht und ein Abschneiden 
der Frage. Selbst wenn man die unablässige historische Verschiebung der Trans-
zendenzen außer Blick lässt (was man freilich guten Gewissens kaum kann), fällt 
solche 

 
Diese beiden vorläufigen Gründe zur Rechtfertigung des Zwecks dieser Arbeit 

fügen sich in ihrem philosophischen Ausgangspunkt zusammen: der Phänomenolo-

gie. Sowohl philosophiehistorisch als auch methodisch erweist sich die Phänomeno-
logie als das vielleicht reifste Unterfangen, das bislang auf dem Weg zu einer Me-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-001 - am 14.02.2026, 14:23:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

taphysik der Immanenz in Angriff genommen wurde, was sich paradigmatisch in 
der Kritik am Szientismus wie in Husserls Destruktion des Kantischen Dings an 
sich zeigt. Die Phänomenologie wird also als Milieu und Methode der Arbeit fun-
gieren; der Blickpunkt der Arbeit ist ein dezidiert transzendentaler. Allerdings deu-
tet bereits die metaphysische Volte, die ich der Phänomenologie in diesen ersten 
Zeilen geben musste, an, dass sie ihren Sinn ebenso wird ändern müssen wie der 
Begriff des Transzendentalen. 
 

Die Arbeit besteht aus drei großen Teilen, denen grob die Begriffe Welt, Zeit und 
Subjekt zugeordnet werden können. Allerdings darf darunter keine strenge Tren-
nung verstanden werden, sondern vielmehr die sukzessive Beleuchtung zusammen-
gehöriger und aufeinander verweisender Aspekte ein und derselben Struktur. Wenn 
in dem Text Neologismen oder zu termini technici erhobene Ausdrücke auftreten 

einer Notwendigkeit heraus: Meist waren die Verschiebungen, die es gegenüber 
klassischen und etablierten Konzeptionen auszudrücken galt, zugleich so dezent 
und so entscheidend, dass kein üblicher Ausdruck die Nuance der Fremdheit und 
Verunsicherung trug, die nötig waren, um jene minimale Abgrenzung, an der alles 
hängt, vorzunehmen.  

Das gilt bereits in besonderer Weise für den Kunstbegriff der Altermination, der 
den Ersten Teil beherrscht. Er soll dem Zweck dienen, zwei Fallen des Denkens zu 
umgehen: So ist für eine phänomenologische und erst recht für eine transzendentale 
Perspektive die naive Auffassung von Wirklichkeit, wonach diese ihr Bestehen und 
So-Sein immer schon und für sich hat, unhaltbar. Doch allzu oft führten die Versu-
che, dieser Naivität eine realistischere Fassung des Problems entgegenzusetzen, zu 
nicht minder unbefriedigenden Ergebnissen. Vor allem im 20.Jh. hat die massive 
und im Grundsatz berechtigte Zuwendung zur Bedeutung der Sprache in der Arti-
kulation von Welt immer wieder dazu geführt, dass schließlich keine begrifflichen 
Mittel mehr verfügbar waren, noch ein Sein zu denken, das von der Sprache unter-
schieden wäre. Die Wirklichkeit löst sich so letzten Endes in ein bloßes Spiel der 
Zeichen auf.  

Diese Position  die zumindest als Tendenz viele Philosophien des 20.Jhs. 
durchzieht  ist unbefriedigend vor allem dadurch, dass sie über den nackten Hin-
weis auf die Macht der Sprache kaum hinauskommen und sich nur schwer zu einer 
positiven Theorie von Welt fortentwickeln kann. Hier droht nun wirklich jene Be-
liebigkeit, die auch in jeder unreflektierten Relativierung der Transzendenzen lau-
ert. Der Begriff der Altermination versucht, den richtigen Hinweis auf die Sprache 
mit der konsequenten Durchführung des transzendentalen Standpunkts zu verbinden 
und also das produktive Erbe jener Philosophien anzutreten. Man könnte grob sa-
gen, dass das Konzept der Altermination in doppelter Weise über die Idee einer 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-001 - am 14.02.2026, 14:23:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung | 13 

 

bloßen Wahrnehmung herausgebt. Erstens wird die Sprachproblematik ernstge-
nommen, aber so, dass sich Wahrnehmung zwar als sprachabhängig erweist (wir 
bleiben eben sprachliche Wesen), ohne doch in der Sprache aufzugehen (gegen die 
Kurzschlüsse der Hermeneutik oder des Strukturalismus, die sich hierin doch wie-

rung ernst, indem es als grundlegend verstanden wird (und 

 
Formal lässt sich die Altermination beschreiben als der Prozess, in dem etwas 

durch ein anderes bestimmt und also zu einem anderen wird; dieser Prozess löst das 
so Bestimmte aber nicht auf, sondern lässt es vielmehr allererst es selbst, also etwas 
Bestimmtes werden. Das Bestimmte, alles Bestimmte fällt daher nicht mit den Me-
chanismen seiner Bestimmung zusammen, noch geht es vollständig in seine Be-
stimmung ein und in ihr auf. Bildhaft gesprochen spielt sich die Altermination 

mung entzieht.  
Diese sehr abstrakt klingenden Thesen erhalten in der Arbeit ihre anschauliche 

Darstellung. Dies geschieht nicht zuletzt auch durch die Beleuchtung der beiden 
Materialität, als der Ge-

genbegriff zur alterminierenden Bestimmung, die präzise aufweisbare Widerstän-
digkeit der Welt auf ihre Reduktion in einer Altermination. Dieser Begriff der Wi-
derständigkeit ist nicht mehr der (transzendental nicht ganz befriedigenden) Idee 
der Anstoßens, des Schmerzes etc. verpflichtet, erst recht nicht der sensualistischen 

nicht diesseits der Altermination gibt) als ihre konkreten Bestimmungen überstei-
gend erweisen. Dabei ist es wichtig zu sehen, dass es nirgends eine bloße Materiali-
tät gibt, die vollkommen unbestimmt wäre; der Entzug, den die Materialität dem 
Spiel der Bestimmungen entgegensetzt, ist ein dynamischer. (Der Begriff der Natur 
ist dann die metaphysische Hypostasierung dieses Entzugs.)  

Damit rückt, bereits verwandelt, der phänomenologische Begriff des Horizonts 
in den Mittelpunkt der Analyse. In der Beschreibung einiger Phänomene, vor allem 
der Schönheit, ergibt sich schließlich die Idee eines Horizonts reiner Möglichkeit. 
Dieser übersteigt nicht mehr nur bestimmte Wahrnehmungsmöglichkeiten, sondern 
führt noch zu dem, natürlich unmöglichen Punkt der Loslösung der Erfahrung von 
dem erfahrenden Subjekt: Gewisse Phänomene, etwa die Schönheit, die wie ein 
Blitz trifft, oder der beiläufige Blick in ein beleuchtetes Zimmer einer fremden 
Wohnung bei Nacht, enthüllen so die reine (d.h. in diesem Fall: nicht realisierbare) 
Möglichkeit eines Seins, das ein ganz anderes wäre als meines und doch ebenso 
transzendental lebbar.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-001 - am 14.02.2026, 14:23:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

ner Möglichkeit andeutet, spielt sich das konkrete Leben der Bestimmungen und 
Bestimmtheiten ab. Diese konkrete Aktualisierung der Altermination kann nicht 
unabhängig von einer affektiven Struktur verständlich gemacht werden, die in der 
Arbeit mit dem (der Psychoanalyse Lacans entnommenen) Begriff des Begehrens 
thematisiert wird. Dieses spannt, seinerseits in das Sprachliche eingebunden bzw. 
sich in ihm erst als menschliches Begehrens konstituierend, das Netz der Bedeut-
samkeiten auf, in denen sich Welt konkret für ein Subjekt artikuliert. 

Neben dieser Einbeziehung des Affektiven ins Herz des transzendentalen Ge-
schehens muss sich die Phänomenologie in diesem Ersten Teil vor allen Dingen ei-
ner Tatsache stellen, die sie lange von sich abzuhalten suchte: Sein und So-Sein 
sind das Produkt einer Altermination. Nun sind die Ergebnisse der transzendentalen 
Analyse sicher von höherer Allgemeinheit sowie von größerer Grundlegungskraft 
als die meisten anderen Beschreibungsweisen. Dennoch lässt sich in keiner Weise 
der Anspruch aufrecht erhalten, dass es eine an sich wahre Gegebenheitsweise gä-
be, die sich geradezu qualitativ von anderen unterschiede. Die Universalität der 
Altermination macht das unmöglich. Dann lässt es sich nicht mehr behaupten, dass 

 es sei denn, man merkt zugleich an, dass es die 
Weise der Beschreibung ist, die zugleich auch die Art der Gegebenheit konstituiert. 
Philosophie und damit auch Phänomenologie können nicht anders als performativ 

überhaupt erst her-
vorbringt. Man kann darin eine schlechte Phänomenologie sehen; ich ziehe es vor, 
darin die Erfüllung des metaphysischen wie auch methodischen Sinns der Phäno-
menologie zu sehen. Die Phänomenologie ändert so ihre Gestalt in doppelter Weise: 
Sie findet ihren metaphysischen Sinn in einer Philosophie der Immanenz, innerhalb 
derer sich zugleich die Autonomie und Absolutheit der Anschauung in ein dynami-

 ein Verhältnis, das 
ich allgemein mit dem Begriff der Artikulation von Welt zu fassen suche.  

Der Mechanismus der Bestimmung ist aber noch nicht vollständig beschrieben. 
Um das zu leisten, wird im Zweiten Teil der Begriff des Vertex eingeführt. Der Ver-
tex kann als der Operator der Bestimmung definiert werden; oder auch als das, wo-
von her sich konkret eine Altermination vollzieht. Damit ist klar, dass der Vertex 
unter keinen Umständen (zumindest nicht für eine transzendentale Analyse) verge-
genständlicht werden darf. Letzten Endes liegt eben darin die Differenz zwischen 
einer Metaphysik der Transzendenz und einer der Immanenz. Wo erstere versucht, 
dem Operator der Bestimmtheit selbst eine Bestimmtheit zuzuschreiben, weiß letz-
tere um dessen ungegenständliche und vor allem auch verschiebbare Natur. Denn in 
dieser Verschiebbarkeit liegt die Möglichkeit von so etwas wie Geschichte. Anhand 
des Römerbriefs lässt sich das exakt nachzeichnen, denn dieser Text ist nichts Ge-
ringeres als ein Zeugnis in vivo der Entwickelung eines neuen Vertex. Was Paulus 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-001 - am 14.02.2026, 14:23:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung | 15 

 

dort vollzieht, schwebt ihm selbst noch als ein anderer Jude vor, doch in der Arbeit 
der Entfaltung dieser Idee bestimmen sich die Vorstellung von Glaube, von Recht-
fertigung, letztlich von Welt und Geschichte neu und ganz anders. Der Vertex ent-
wickelt sich dabei immer schwankend und unsicher aus einer Realität heraus, und 
sei diese Realität ein Wort. Die Bedeutungen der Worte, die Bestimmtheiten der 

machen könnte  all das ist abhängig von Vertices, die sich nicht feststellen lassen. 
Realitäten aller Art stehen somit für uns immer schon in einem spannungsvollen 
Verhältnis zu einem nicht feststehenden Vertex.  

Das zweite Kapitel des Zweiten Teils ist der Ausarbeitung dieser Thesen ge-
widmet. Zum einen lässt sich mit der Wissenschaftstheorie Ludwik Flecks vieles, 
was bislang eher behauptet wurde, noch präziser fassen. So lässt sich die Artikulati-
on von Welt ganz präzise beschreiben, vor allem auch durch das, was in jeder Arti-
kulation ausgeschlossen bleibt, und dadurch, wie es ausgeschlossen bleibt (als Irre-
levantes ebenso wie als Abweichung, als Fall einer besonders verwickelten Regel, 

selben Kontext deutlich, dass die vorgeschlagene transzendentale Theorie der 
Altermination nicht auf eine Monadologie zurückführt: Da jede vermittelnde Trans-
zendenz, und so auch die eines Gottes, ausgeschlossen ist, würde das auf einen 
vollkommenen Zerfall der Welten führen. Das ist aber deswegen nicht der Fall, weil 
es eine autoritäre Gewalt von dem gibt, was Fleck Denkstil und Denkkollektiv 
nennt. Das Beispiel der Sprache zeigt das deutlich auf: Die Sprache wird als eine 
sichere und fixe Wahrheit an ein Kind weitergegeben, das sie nicht versteht. Sie ist 
so ein Denkstil, in dem sich Wirklichkeit artikuliert. Ihr korreliert aber immer ein 
Denkkollektiv, da sie wesensmäßig ein sozialer, überindividueller Gegenstand ist. 
In der Tat sind die Welten verschiedener Individuen nicht identisch, in der Tat di-
vergieren sie in einem Maße, das auch nur zu bestimmen uns alle Mittel fehlen. Das 
heißt jedoch nicht, dass es keinerlei Beziehung zwischen diesen Welten gibt  auch 
wenn die Natur dieser Beziehung uns notwendig entgeht. Vor allem zeigt sich aber, 
dass ganz konkret Welt in ihrer Bestimmtheit abhängig ist von dem, was in der 

übergestellt wird, anstatt in beidem die einander bedingenden Aspekte ein und des-
selben Vorgangs zu sehen. Das Kapitel über die Theorie der Theorie versucht da-
her, zum einen die Wege der Entstehung und Entwicklung von Theorien realistisch 
nachzuzeichnen (und das heißt: immer unter der Voraussetzung, dass es keine Vo-
raussetzungslosigkeit von Theorien gibt, und unter Berücksichtigung der Tatsache, 
dass keine Theorie sich so entwickelt, wie sie im Nachhinein im Lehrbuch darge-
stellt werden kann), zum anderen die konkreten Folgen für die Artikulation von 
Welt aufzuzeigen. Der Humor stellt sich schließlich als ein Widergänger dieser 
Prozesse selbst dar, der unvorhersehbar ins bloß Komische und Harmlose abgleiten 
oder aber sich zu echtem Witz aufschwingen kann. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-001 - am 14.02.2026, 14:23:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

All das führt auf eine Konzeption, die als logische Zeit wiederum terminolo-
gisch von den überkommenen Begriffen der Zeit einerseits und der Geschichte an-
dererseits abgegrenzt wird. Die logische Zeit versucht, das Entstehen, die Wand-
lungen oder Verkrustungen der Alterminationen zum Rhythmus des Vergehens zu 
erheben. Dem liegt die Überzeugung zugrunde, dass der nur formale Zeitbegriff 
deswegen nicht realistisch ist, weil er auf einer Trennung von Form und Inhalt be-
ruht. Eine solche gibt es aber im Sein nicht. Es sind die Weisen der Bestimmung 
von Welt, die Zeit je konkret skandieren. Weiterhin unterläuft die Konzeption der 
logischen Zeit eine andere liebgewonnene Unterscheidung der Philosophie, nämlich 
die von Genesis und Geltung: Die Maßstäbe, nach denen sich eine Geltung unab-
hängig von der Entstehung einer Wahrheit beurteilen ließe, sind selbst noch dieser 
logischen Zeit unterworfen, weshalb die Unterscheidung in Genesis und Geltung 
Produkt eines Prozesses ist, der in seinem Verlauf diese Unterscheidung noch gar 
nicht kennt.  

Im Dritten Teil werden die gewonnenen Instrumente schließlich auf die Analyse 
des Subjekts angewandt. Dieses lässt sich in zwei korrelativen Aspekten beschrei-
ben: Ein Name stiftet ein Subjekt als ein bestimmtes, in weiterer Folge die vielen 
Namen, die es trägt und die immer von anderen verliehen werden, ebenso auch die 
Denkstile, in die es eingeführt wird. Die Namen schwanken aber immer zwischen 
einer deskriptiven und einer normativen Bedeutung, die Denkstile zwischen Buch-
stabe und Geist ihrer Realisierung (d.h. jeder Denkstil gründet sich auf ein Gesetz, 
das seine richtige Anwendung regelt, doch jedes Gesetz ist wesentlich in der Span-
nung zwischen Buchstabe und Geist befangen). Damit findet sich das Subjekt als 
bestimmt durch eine Ordnung (in der Tat durch vielfältige Ordnungen), deren 
Wahrheit sich ihm ursprünglich immer entzieht; doch setzt es diese Wahrheit  d.h. 
einen fixen Vertex  als Wissen bei dem anderen, durch den es in diese Ordnung 
eingeführt wurde, voraus. Die Diskrepanz zwischen dem unterstellten Wissen und 
dem eigenen Nicht-Wissen, vor allem aber das Ungenügen, das das Subjekt an sich 
selbst gegenüber der unterstellten Festigkeit und Sicherheit der Vertices, ihrer deon-
tischen Natur, erfährt, führt dazu, dass es sich zum Monstrum wird. Darunter ist ei-
ne Abweichung von den als fest und sicher unterstellten Ordnungen zu verstehen, 
die zwar eine eigene Regelmäßigkeit (also Ordnung) zu beanspruchen scheint, die 
diese aber niemals ausweisen kann. Denn, und das ist der korrelative Aspekt, gera-
de im Eingreifen der Namen und Gesetze erweist das Subjekt seine eigene Wider-
spenstigkeit gegen die Reduktion auf solche, aber nicht primär oder ausschließlich 
durch abweichende wirkliche Neigungen, Tendenzen, Wünsche, Gedanken etc., 

schreiben. Diese Ungeform apeirontisch, ihrer Er-
lebnisweise nach intensiv, ihrer Beziehungsweise nach eine unscharfe Oberfläche. 
Denn immer steht darin die Konstitution des Subjekts selbst in Frage, auch und ge-
rade in seiner Abgrenzung von einer Welt, von anderen Menschen, von Dingen, 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-001 - am 14.02.2026, 14:23:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung | 17 

 

Wahrheiten etc. Dann lässt sich auch zeigen, dass das, was klassische philosophi-

rung dieses Apeiron sind; exemplarisch wird die begriffliche Trennung in Stim-
mungen, Affekte und Denken in dieser Hinsicht durchleuchtet, um ihre undurch-
brochene Solidarität zueinander zu erweisen.  

szendentalen Wirken nachzuspüren. Erste-
re entsteht ihrem transzendentalen Sinn nach in den Prozessen der Verewigung, d.h. 

der rätselhaften Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen, die sich besonders indirekt 
aufweisen lässt. Denn die grundlegendste Tatsache, von der gleichwohl eine Meta-
physik der Immanenz sich um keinen Preis lossagen kann, lässt sich nur noch an-
deuten und muss dann konkret von einem jedem vollzogen werden: dass nämlich 
tatsächlich und in allem Ernst jeder Augenblick verloren ist, sobald er vergangen 
ist, dass sich Wirklichkeit daher immer in einem Taumel des Augenblicks gibt.  
 

Wenn der Erste Teil noch etwas Suchendes, Tastendes hat, dann hat das einen drei-
fachen Grund: In ihm kämpft sich das Denken von jenen Überresten frei, die selbst 
in den am weitesten fortgeschrittenen Versuchen zu einer Philosophie der Imma-
nenz noch als Erbstücke des Glaubens an eine Transzendenz weiterwirken. Denn 
keineswegs stand am Anfang eine metaphysische Fragestellung, vielmehr drängte 
sich deren Unausweichlichkeit erst im Vollzug der Reflexionen zu einem ver-
gleichsweise begrenzten phänomenologischen Thema auf, um sich dann zum Leit-
faden der Untersuchung zu erheben. Zweitens bildet der Aufbau der Arbeit eben je-
ne Theorie ab, die er entwickelt: Der Erste Teil befindet sich, mit der Terminologie 
von II, 1 zu sprechen, im Aufstieg zu einem Vertex, der zuerst nur vage und unsi-
cher aufscheint. In dem Moment, wo dieser zumindest vorläufig erreicht ist, lässt 
sich die Arbeit der Bestimmung unternehmen, und dieser Moment ist eben die Ein-
führung des Vertex selbst. Die Stellung der Theorie des Vertex bildet so die Schar-
nierfunktion des Vertex selbst ab. Drittens kann eine Metaphysik, deren zentrale 
Dimension die Zeit ist, nicht anders als dialektisch 
ein für alle Mal gewonnen und gesichert ist, sondern mit jedem nächsten Schritt 
seine Physiognomie wird ändern müssen. Das Anfängliche muss sich daher als vor-
läufig in einem strengen Sinn erweisen. 

Damit hängt unmittelbar zusammen, dass eine Rechtfertigung nicht des Ver-
suchs einer solchen Metaphysik, sondern dieser selbst sich nicht direkt erweisen 
lässt, ohne sich in sterile Spekulationen zu verlieren. Diese Rechtfertigung muss 
sich vielmehr als Ergebnis der Fruchtbarkeit der Analysen einstellen, die nichts als 
die sukzessive Entfaltung der verschiedenen Aspekte einer Philosophie unter der 
Maßgabe metaphysischer Immanenz darstellen. Ihr Kriterium ist daher die gelunge-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-001 - am 14.02.2026, 14:23:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

ne Anschaulichmachung, und nicht das Auffinden einer Anschaulichkeit. Philoso-
phie, als einer der Prozesse der Artikulation von Welt, ist ihrem Wesen nach per-
formativ oder gar nicht. Und es kann nur eine pointierte metaphysische Perspektive, 
ein Vertex eben sein, von dem her sich eine Anschaulichkeit einstellt.  

Freilich ergibt sich so ein ganz grundlegendes Problem, das sogleich eingestan-
den werden muss: Eine solche Philosophie der Immanenz muss, wenn sie ihre Auf-

 Unterscheidung in das Wesentliche 
und das Unwesentliche, in das Wahre und Falsche, in das Gute und Schlechte ver-
weigern. Mit anderen Worten: Diese Metaphysik kennt keine an sich bestehenden 
Hierarchien. (Sie trifft sich darin mit Spinoza, den sie überhaupt als einen ihrer we-
nigen Vorläufer anerkennt: In der Lektüre, die Deleuze von der Ethik vorschlägt, 

nicht alles ins absolut Gleichgültige auflösen? Wie ließe sich dann noch sprechen, 
und erst recht: wie ließe sich dann noch wissenschaftlich sprechen? 

In der Tat verwende ich ja weiterhin diese Kategorien. Vor allem der Unter-
schied zwischen Wesentlichem und Unwesentlichem lässt sich aus einer wissen-
schaftlichen Anstrengung nicht herausstreichen; er ist grundlegender noch als der 
zwischen wahr und falsch. Es bleibt keine andere mögliche Antwort als diese: Die 
Unterscheidungen in Wesentliches und Unwesentliches sind solche, die, einer Tra-
dition und einem Denkstil entnommen, die Möglichkeitsbedingung für das Denken 
in diesem Buch abgeben, ebenso wie sie darin ihre Fortentwicklung finden. Wem 
diese Antwort als Ausflucht erscheint, dem gestehe ich ein, dass eine letztgültige 
Differenz für diese Metaphysik nicht existieren kann. Mit diesem Widerspruch, 
wenn es denn einer ist, muss sie daher leben. Vor allem aber müssen wir mit diesem 
Widerspruch leben, denn die Gefahr ist real: Während für Spinoza, gerade in seiner 
Theorie einer Univozität des Seins, dieses zum Gegenstand einer unbedingten und 
heiteren Affirmation wurde, droht uns dieses Sein in eine Plattheit und Gleichgül-
tigkeit abzurutschen, die unerträglich wären. Ist die Metaphysik der Immanenz also 

denke nicht, dass das so sein muss. In jedem Fall bleibt aber nichts anderes übrig, 
als sich der selbst performativen und unvorhersehbaren Kraft anzuvertrauen, die die 
Philosophie hat, insofern sie selbst einer jener Prozesse der Artikulation von Welt 
ist. 
 

Diese Kraft hat im Übrigen auch diese Arbeit bereits eingeholt. Sie trug zu Beginn 
den Titel 
diesem Begriff der Reinheit, beim Horizont reiner Möglichkeit (oder radikaler Un-
bestimmtheit) und bei der reinen Intensität. Doch ist mir klar geworden, dass sich 
eine Philosophie, die sich der Dynamik und Zeiten dieser Welt anvertrauen will, 
von dem Begriff der Reinheit fernhalten muss. In der Tat ist der Begriff der Rein-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-001 - am 14.02.2026, 14:23:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung | 19 

 

heit und die Forderung nach Reinheit der Begriffe Teil einer Metaphysik, die hofft, 
sich eines Tages auf dem Olymp einrichten zu können, um von dort die Welt be-
trachten und kontemplieren zu können  von Außen wie die Götter. Kurz: Begriff 
der Reinheit und Reinheit der Begriffe gehört zwingend einer Metaphysik der 
Transzendenz an. In der Durchführung hat diese Arbeit es bereits angezeigt, denn 
der Horizont reiner Möglichkeit ebenso wie die reine Intensität erweisen sich dort 
als Grenzbegriffe, als Ziele, auf die hin sich eine gewisse Bewegung entwirft, ohne 
sie doch erreichen zu können. Entscheidend ist nur, dass die Unmöglichkeit, sie er-
reichen zu können, gerade keinen Mangel und kein Defizit darstellt, sondern die 
Weise bezeichnen, in der sie für uns sind. Daher sind die Beschreibungen wie ihre 
Titel nicht zu beanstanden, wohl aber die Idee einer Metaphysik reiner Immanenz 
überhaupt. Die Metaphysik reiner Immanenz wird sich in eine Metaphysik der Im-
manenz bescheiden müssen, wenn sie sich richtig versteht.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-001 - am 14.02.2026, 14:23:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-001 - am 14.02.2026, 14:23:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

