2. Solidarité sociale in der franzosischen
Soziologie

2.0 EINLEITUNG: EINE SZIENTISTISCHE
KRISENWISSENSCHAFT

Der in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts entstehende politisch-soziale Begriff
der Solidaritdt wurde in seinen verschiedenen Entstehungskontexten also vor allem
zur Auszeichnung »unerbittlich geltender<, vom Willen und Bewusstsein der Indivi-
duen unabhéngiger, nicht zu ihrer Disposition stehender GesetzméBigkeiten histo-
risch-gesellschaftlicher Natur verwendet. Er setzt damit einen scharfen Gegenak-
zent zum voluntaristischen Artifizialismus der Aufklarungsphilosophie des 18.
Jahrhunderts, der das Gestaltungs- und Veranderungspathos des Projekts der politi-
schen Moderne gehorig konterkariert. Und dieser »kalte(, sachlich-neutrale, moral-
und gefiihlsfreie Solidaritétsbegriff blieb auch bestehen, nachdem die Rede von der
Solidaritdt — im Kontext des Revolutionsjahres 1848 — eine erhebliche moralische
Aufwertung erfuhr, sich mit demokratisch-sozialen Idealen universaler Freiheit und
Gleichheit verband und sich den Kampf gegen die grassierenden sozialen Un-
gleichheiten auf die Fahne schrieb. Der nun entstehende politisch-moralische
»Wiérmestrom« der Solidarititssemantik, der ihren bis heute anhaltenden Siegeszug
priagen und dazu fiihren sollte, dass die antihumanistisch-»kalte« Grundbedeutung
des Solidaritdtskonzepts gegenwirtig in Vergessenheit geraten ist, dnderte jedoch
nichts daran, dass die Solidaritdtsdiskurse des 19. Jahrhunderts in hohem Maf3e von
der deskriptiven Niichternheit dieses Begriffs geprigt blieben, der zunéchst »nichts
von Liebe, Mitleid und Barmherzigkeit< (Kurt Eisner) an sich hatte. SchlieBlich ist
auch in der sozialistischen Arbeiterbewegung priasent geblieben, dass der Rekurs
auf die Solidaritdt nicht auf die Belebung emphatischer Gefiihle einer universalisti-
schen Menschheitsmoral zielt, sondern vor allem auf die kognitive Einsicht in ge-
meinsam geteilte gesellschaftliche Benachteiligungen, in méichtige soziale Herr-
schaftsbeziehungen und Interdependenzverhiltnisse, denen die Einzelnen nicht al-
lein und individuell, sondern nur im organisierten Kontext gemeinschaftlichen

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Handelns erfolgreich Widerstand leisten konnen. Auch hier also bleibt — aller
kédmpferischen Aufladung in der Rhetorik der Arbeiterbewegung zum Trotz — die
soziale de facto-Solidaritdt des historisch-gesellschaftlichen Zusammenhangs wei-
terhin die zentrale Bedeutungsschicht des Solidaritétskonzepts.

Der >kalte< Traditionsstrang der Solidaritdtssemantik sollte dann auch — in deut-
licher Kontinuitét zu ihren frithen Motiven in der Literatur der Restaurationsphilo-
sophie — die in der Mitte des 19. Jahrhunderts entstehende franzdsische Soziologie
kennzeichnen, die sich jenseits von >Revolution< und >Reaktion< ansiedelt und ex-
plizit mit zentralen Plausibilitdten der Aufklarungsphilosophie bricht. Diese neue
Forschungsrichtung entwirft sich ndmlich als eine szientistische, nicht an normati-
ven Leitbildern eines voluntaristischen Rationalismus, sondern am naturwissen-
schaftlichen Vorbild der modernen Biologie orientierte »Wissenschaft von der Ge-
sellschaft«. In ihr avanciert die Rede von der Solidaritit — bei Auguste Comte eben-
so wie bei Emile Durkheim — zur zentralen makrosoziologischen Beschreibungska-
tegorie, um den gesellschaftlichen Zusammenhalt moderner arbeitsteiliger Gesell-
schaften, eben ihre de facto-Solidaritét, auf den Begriff zu bringen. Denn so wie die
hoéheren Lebewesen durch eine »biologische Solidaritit< gekennzeichnet seien, die
das komplexe Zusammenwirken der einzelnen Organe dieser Lebewesen gewéhr-
leiste und dadurch verhindere, dass diese sich chaotisch-unorganisiert in ihre Ein-
zelorgane auflosen, so sieht die neue Gesellschaftswissenschaft auch die komple-
xen, hoch arbeitsteilig organisierten Gesellschaften der entstehenden industriekapi-
talistischen Moderne durch eine — zur >biologischen Solidaritdt« der hdheren Lebe-
wesen durchaus analoge — >soziale Solidaritit« gekennzeichnet. Und diese sorge da-
fiir, dass diese Gesellschaften »unabhéngig vom Willen und Bewusstsein der Indi-
viduen< und insofern auch unabhéngig von ihrer rationalen Zustimmung und ihrem
moralischen Einverstdndnis, gleichsam »hinter ihrem Riicken<, d.h. de facto-
solidarisch zusammengehalten werden. Mit dieser moralfrei-szientistischen Frage
nach den Grundlagen und den Reproduktionsbedingungen einer stabilen — und von
der rationalen Zustimmung der Gesellschaftsmitglieder entkoppelten — sozialen
Ordnung hatte die neue >Soziologie« ihr eigentliches, spezifisch postaufklérerisch
formatiertes Thema gefunden.

Dabei ist diese »Wissenschaft von der Gesellschaft« politisch und moralisch kei-
neswegs desinteressiert. Im Gegenteil: Es geht ihr von Anfang an und ganz ent-
scheidend — bei Comte ebenso wie bei Durkheim — um die Frage, wie sich die per-
manente Krisentrachtigkeit der postrevolutiondren franzdsischen Nation, die seit
1789 politisch und moralisch nicht zur Ruhe kommt, iiberwinden lésst, wie die Na-
tion zu einer stabilen >Reorganisation der Gesellschaft« und die Republik zu ver-
lasslichen moralischen Fundamenten gelangen kann, mit denen sich die Revolution
endgiiltig vollenden und beenden ldsst (términer la révolution). Denn die Konflikte
zwischen les deux Frances, dem alten monarchistisch-katholischen und dem neuen
republikanisch-laizistischen Lager, waren im Frankreich des 19. Jahrhunderts im-

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SOZIOLOGIE | 75

mer wieder mit alter und neuer Unerbittlichkeit ausgebrochen und hatten dazu ge-
fiihrt, dass es die Nation zwischen 1789 und 1871 mit hochst gegensétzlichen poli-
tischen Regimen zu tun bekommen hatte, »darunter drei Monarchien, zwei Kaiser-
reiche und zwei Republiken mit insgesamt vierzehn Verfassungen«'.

Um die zerrissene Nation politisch und moralisch zu stabilisieren, scheint den
Protagonisten der neuen »Wissenschaft von der Gesellschaft< jeder weitere Riick-
griff auf individualistische Moral und moderne politische Philosophie, auf die
Leitmotive von individueller Zustimmung und rationalem Konsens aussichtslos.
Auf der Suche nach tragfdhigen Bedingungen des gesellschaftlichen Lebens konnen
aus ihrer Sicht nur noch die Objektivitdtsstandards unbestreitbarer wissenschaftli-
cher Erkenntnis, der Aufweis unverriickbar feststehender GesetzmiBigkeiten des
sozialen Lebens weiterhelfen. Denn wenn der Nachweis gelingen wiirde, dass
komplexe Gesellschaften ebenso wie komplexe Organismen hoherer Lebewesen ein
von den einzelnen Individuen bzw. den einzelnen Organen unabhéngiges Eigenle-
ben haben, dann wire der leidenschaftliche ideologische Kampf zwischen Monar-
chie und Republik als sinnlos und iiberfliissig erkannt. Und der Soziologie als
szientistischer Krisenwissenschaft wére es dann gelungen, die »iiberindividuellen<
Entstehungs- und Erhaltungsbedingungen sozialer Ordnung aufzuweisen und diese
damit von allen j>soziologisch unaufgeklédrten< Versuchen einer willkiirlichen ge-
waltsamen Umgestaltung revolutiondrer oder restaurativer Art zu befreien.

In diesem Sinne ist es Auguste Comte, der seit den 1830er Jahren eine Gesell-
schaftswissenschaft jenseits von Revolution und Restauration auf den Weg bringt
und einen >wissenschaftlichen Begriff der sozialen Solidaritit< zur Beschreibung
des sozialen Zusammenhalts menschlicher Gesellschaften ins Zentrum der neuen
Soziologie riickt. Er hat damit Pionierarbeit geleistet und die solidaritétstheoreti-
schen Grundlagen einer modernen postliberalen Sozialtheorie arbeitsteiliger Gesell-
schaften gelegt. Dabei macht er aus seiner fundamentalen Skepsis gegeniiber den
Freiheits- und Gleichheitsambitionen der Aufkldrungsphilosophie keinen Hehl. Er
sucht deshalb nicht nach einer tragfdhigen Balance von Freiheit und Verpflichtung,
von Autonomie und Verantwortung, von Individualitit und Sozialitdt, sondern am
Ende nur noch nach Perspektiven einer kollektivistisch-totalen Religionspolitik im
Rahmen eines erst noch kiinstlich zu erschaffenden gouvernement spirituel des
Grand-Etre de I’Humanité, um dem Einzelnen die iberwiltigende Pflicht zu einer
grenzenlosen Dankbarkeit vor Augen zu fiihren; einer Dankbarkeit gegeniiber den
im historischen Prozess akkumulierten sozialen Schétzen seiner Gemeinschaft, die
jede Vorstellung individueller Rechtsanspriiche des Einzelnen gegeniiber Staat und
Gesellschaft ins Leere laufen lésst (2.1).

1 Hans-Peter Miiller, Emile Durkheim (1858-1917), in: Dirk Kaesler (Hg.), Klassiker der
Soziologie, Bd. 1: Von Auguste Comte bis Norbert Elias, 3. Aufl., Miinchen: Beck 2002,
150-170 [im Folgenden: Miiller 2002], 153.

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Ahnlich wie Comte setzt eine Generation spéter auch der junge Emile Durk-
heim auf einen aus Analogien zur modernen Biologie gewonnenen Begriff der soli-
darité organique, um eine sich aus arbeitsteiligen Differenzierungsprozessen ver-
meintlich naturwiichsig einstellende neue soziale Ordnung zu beschreiben, die die
Gegenwartsgesellschaften daran hindere, in Chaos und Anomie zu zerfallen, nach-
dem sich die liberalen Leitbilder einer sich iber Marktbeziechungen und freie Ver-
trige vollziehenden Sozialintegration als unbrauchbar erwiesen haben. Allerdings
sollte Durkheim dieses Vertrauen in eine sich mit der Zeit gleichsam anonym ein-
stellende postliberale soziale Solidaritét schon bald verlieren. Wiahrend aber Comte
auf seiner Suche nach dem /lien social am Ende — wenig soziologisch und hoch arti-
fiziell — bei der schwérmerischen Vision einer planvoll zu errichtenden und den Ge-
sellschaftsmitgliedern verbindlich vorzuschreibenden Solidaritdtsreligion landete,
macht sich der spite Durkheim fiir eine politisch-moralische »Reorganisation der
Gesellschaft« auf berufsstidndisch-korporativer Grundlage stark. Denn auf diesem
Feld erkennt er am ehesten aussichtsreiche Perspektiven, um die fehlende Gemein-
schaftsmoral der modernen Gesellschaft hervorzubringen und so die permanente
Krisentrachtigkeit der postrevolutiondren Nation zu iiberwinden (2.2).

Mit ihren gleichermaBen postliberal wie posttraditionalistisch ansetzenden Be-
mithungen um die Grundlegung einer nicht voluntaristisch, sondern szientistisch
verfassten Sozial-Wissenschaft hat die franzosische Solidarititssoziologie des 19.
Jahrhunderts deutlich gemacht, dass man Geschichte und Gesellschaft, die faits so-
ciaux et moraux und das Verhiltnis der Individuen zu ihnen nicht ldnger nach den
ethisch-philosophischen Wahrnehmungsmustern des 18. Jahrhunderts verstehen
kann und darf. Wenn in diesem Rahmen aber das politische Projekt der Moderne,
d.h. die moralische Uberzeugung von der Freiheit und Gleichheit der Individuen
und der republikanische Glaube an die Moglichkeit einer verniinftig-planvollen Po-
litik im Medium des >6ffentlichen Vernunftgebrauchs<, vor der Komplexitit und
dem Eigenleben der sozialen Welt nicht einfach kapitulieren will, dann steht es vor
fundamental neuen Aufgaben. Es muss ihm dann ndmlich um die Entfaltung einer
neuen postliberalen Gesellschaftstheorie gehen, die die niichtern->kalten< Einsichten
der Solidaritétssoziologie des 19. Jahrhunderts mit den emphatischen Moral- und
Freiheitsambitionen der Aufklérungsphilosophie des 18. Jahrhunderts in einen pro-
duktiven Kontakt bringen kann. Und genau diesen Briickenschlag sollte sich dann
der gleichermalien soziologisch informierte wie republikanisch inspirierte franzosi-
sche solidarisme der Jahrhundertwende zur Aufgabe machen, um unter der Pro-
grammformel solidarité d’abord die soziologische solidarité de fait mit einer von
den Individuen frei und bewusst iibernommenen politisch-moralischen solidarité
devoir in Verbindung zu bringen.

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SOZIOLOGIE | 77

2.1 PHYSIQUE SOCIALE UND REPUBLIQUE OCCIDENTALE:
AUGUSTE COMTE

Das Verdienst, den ersten systematischen Entwurf einer dezidiert modern-sékularen
Gesellschaftstheorie auf der Grundlage des Konzepts einer >sozialen Solidaritét<
(solidarité sociale) vorgelegt zu haben, kommt dem franzosischen Philosophen und
Mathematiker Auguste Comte (1798-1857) zu.' Comte, der als Begriinder der So-
ziologie als einer eigenstindigen >positiven< Wissenschaft gilt, hatte seit den spaten
1830er Jahren, wie er selbst schreibt, einen >wissenschaftlichen Begriff der Solida-
ritdt< eingefiihrt, der fiir die Theoriebemiihungen der neuen >Wissenschaft von der
Gesellschaft¢, der sociologie, grundlegende Bedeutung erlangen sollte. Als Schiiler
und langjihriger Sekretéir des Grafen Henri de Saint-Simon® hat er — in deutlicher

1 Vgl. zu Leben und Werk Auguste Comtes in deutscher Sprache neben den Essays von
Wolf Lepenies (Wolf Lepenies, Auguste Comtes Wandlungen. Wissenschaft und Literatur
im frithen Positivismus, in: Ders., Die drei Kulturen. Soziologie zwischen Literatur und
Wissenschaft (1985), 2. Aufl., Frankfurt/M.: Fischer 2006, 15-48; Wolf Lepenies, Augus-
te Comte. Die Macht der Zeichen, Miinchen: Hanser 2010 [im Folgenden: Lepenies
2010]) einfithrend Roger Repplinger, Auguste Comte und die Entstehung der Soziologie
aus dem Geist der Krise, Frankfurt/M.-New York: Campus 1999 [im Folgenden: Repp-
linger 1999], 36-79. Eine grundlegende Biographie stammt von Mary Pickering, Auguste
Comte. An Intellectual Biography, Vol. I-III, Cambridge: Cambridge University Press
1993 u. 2009. Vgl. zur Einfithrung in deutscher Sprache neben Werner Fuchs-Heinritz,
Auguste Comte. Einfiihrung in Leben und Werk, Opladen-Wiesbaden: Westdeutscher
1998 [im Folgenden: Fuchs-Heinritz 1998] auch Gerhard Wagner, Auguste Comte zur
Einfiihrung, Hamburg: Junius 2001 [im Folgenden: Wagner 2001].

2 Saint-Simon, der als der bedeutendste soziologisch-philosophische Autor der Restaurati-
onszeit gelten kann, war davon iiberzeugt, dass die >parasitiren< Klassen des Adels zum
Untergang bestimmt seien und nun das Zeitalter der positiven Wissenschaften unter der
Fihrung der classe industrielle von Arbeitern, Landwirten, Handwerkern, Bankiers,
Héndlern und Angestellten angebrochen sei. In diesem Rahmen gelte es, den auf Egois-
mus und Ausbeutung beruhenden /ibéralisme durch einen neuen industrialisme zu {iber-
winden. Die »Ausbeutung des Menschen durch den Menschen< wollte er durch das Prin-
zip »Jedem nach seinen Fahigkeiten; jeder Fahigkeit nach ihren Werken« ersetzen (vgl.
Mauranges 1909, 87). Er behauptet dabei eine Interessengemeinschaft von Industriellen
und Besitzlosen, die bei entsprechender Arbeit in die Fiihrungsschicht der Industriellen
aufsteigen konnten; vgl. dazu einfithrend aus der jiingeren deutschsprachigen Literatur
Matthias Lemke, Ordnung und sozialer Fortschritt. Zur gegenwartsdiagnostischen Rele-
vanz der politischen Soziologie von Henri de Saint-Simon, Miinster 2003 und Hans-

Christoph Schmidt am Busch, Religiose Hingabe oder soziale Freiheit. Die saint-

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Ankniipfung an Theoriemotive der franzdsischen Restaurationsphilosophie, aber im
strikten Kontrast zu deren riickwértsgewandten Politikinteressen — die ersten Fun-
damente einer spezifisch ypostliberal< ansetzenden Solidarititstheorie moderner Ge-
sellschaften gelegt. Er verband damit die Hoffnung, auf diese Weise ein neues »so-
ziales System« (systéme social) zu begriinden, das in der Lage ist, die tiefgreifende
politisch-soziale Krise der postrevolutioniren Zeit endgiiltig zu tiberwinden.

Im Folgenden will ich zunéchst das spezifische Forschungsprogramm und das
gleichermaflen posttraditional wie postliberal ansetzende Selbstverstindnis der So-
ziologie Comtes nachzeichnen und in diesem Zusammenhang den eminenten Stel-
lenwert der Kategorie der sozialen Solidaritdt verdeutlichen (2.1.1), bevor dann die
von Comte spéter entwickelten Vorstellungen zur République occidentale und zur
Religion des Grand-Etre de 1’Humanité zur Sprache kommen. Comte entwickelt
hier ein soziologisches Religionskonzept, mit dem sich ein klarer normativer Vor-
rang der Verpflichtungskraft der sozialen Solidaritit gegeniiber den Selbstbestim-
mungsrechten des Individuums verbindet; ein Konzept, mit dem der spite Comte
das egalitire Freiheitsversprechen der politischen Moderne radikal aufkiindigt
(2.1.2).

2.1.1 Eine neue Wissenschaft jenseits liberaler Philosophie

Comte hatte sein zentrales Forschungsprogramm bereits im Alter von 24 Jahren in
seiner ersten groBBeren Verdffentlichung vorgelegt, dem im April 1822 erschienenen
Prospectus des travaux scientifiques nécessaires pour réorganiser la société >. Mit
dieser Schrift distanziert er sich von Saint-Simons hoffnungsvollen Erwartungen,
mit den Fortschritten der Technik ein auf dem Einklang von Arbeit und Kapital be-
ruhendes systéme industriel errichten zu konnen, das eine neue und harmonische
organisation sociale, ein >Neues Christentum« (Nouveaux Christianisme) ermogli-

simonistische Theorie und die Hegelsche Rechtsphilosophie, Hamburg: Meiner 2007, 27-
91.

3 Uber diesen Text und die Modalititen seiner Verdffentlichung kam es zwischen Comte
und Saint-Simon zum endgiiltigen Zerwiirfnis. Im Vorwort zum 1851 erschienenen ersten
Band seines vierbindigen Systéme de politique positive bezeichnet Comte den prospectus
als sein »opuscule fondamental<. Der Text erschien in leicht abgewandelter Form erneut
im vierten Band des Systéme (1854) unter dem Titel Plan de travaux scientifiques néces-
saires pour réorganiser la société; vgl. Repplinger 1999, 33 u. 48f. Zitiert wird er im
Folgenden nach Auguste Comte, Plan der wissenschaftlichen Arbeiten, die fiir eine Re-
form der Gesellschaft notwendig sind. Einleitung von Dieter Prokop, Miinchen: Hanser
1973 [im Folgenden: Comte 1973].

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SOZIOLOGIE | 79

chen wiirde. Comte ging es demgegeniiber um die rationale Erarbeitung einer um-
fassenden wissenschaftlichen Grundlage fiir die dringlich benétigte >Reorganisation
der Gesellschaft« — und dazu schien ihm einzig eine auf strikten naturwissenschaft-
lichen Erkenntnissen aufruhende Geschichts- und Gesellschaftstheorie in der Lage
zu sein: die Soziologie eines kommenden »positiven< Zeitalters, die die bisherigen
politischen Auseinandersetzungen zwischen den Kréaften der Restauration und der
Revolution endgiiltig zu iiberwinden erlaubt.

Réorganiser la société: »Philosophie positive« jenseits von Reaktion und Revolution

Am Beginn seiner Bemiihungen um die Entfaltung einer neuartigen philosophisch-
soziologischen Lehre von Geschichte, Politik und Gesellschaft stehen also die Kri-
senerfahrungen seiner Zeit, die Comte immer wieder auf dramatische Begriffe wie
ysoziale Verwirrung¢, >Anwachsen der geistigen Anarchies, »allméhliche Zerstorung
der o6ffentlichen Moral¢, »Desorganisation¢, >Demoralisation< u.4. bringt.4 Dabei ist
die Krise fiir ihn vor allem moralisch-intellektueller Natur; und er erkldrt dem-
entsprechend »die Reorganisation der geistigen Gewalt« (Comte 1973, 63) zur
dringlichsten Aufgabe. Diese Reorganisation miisse — wie er auch in seinem sechs-
bandigen, zwischen 1830 und 1842 erschienenen Hauptwerk Cours de philosophie
positive’ immer wieder betont — darauf zielen, »in dem griindlich verwirrten System

4 So schrieb Comte im Jahr 1824 in einem Brief an einen Schulfreund, der gegenwirtige
Zustand der Gesellschaft sei »ein sehr heftiger Krisenzustand, der, wiewohl er seit eini-
gen Jahren nicht mehr duflerlich anarchisch ist (und ich hoffe, fiir immer), nicht minder
auferst kritisch ist in moralischer Hinsicht. Es ist ein Zustand, der sich notwendigerweise
andern muf, [...] denn es ist unmoglich, da3 eine Gesellschaft, vor allem eine so ausge-
dehnte wie die europdische, lange Zeit ohne feste, allgemein gebilligte Anschauungen
iiberleben kann.« (Brief an Valat vom 25.12.1824; zit. nach Fuchs-Heinritz 1998, 86f.)

5  Die sechs Binde des Cours wurden von Emile Rigolage zu einer zweibdndigen Ausgabe
gekiirzt. Diese beiden Binde galten als Vorlage fiir eine wenig gegliickte Ubertragung
des Cours ins Deutsche, die 1883 in Leipzig erschien. Eine neuere, gekiirzte und verén-
derte Fassung dieser Ausgabe erschien 1933 und in einer zweiten Auflage im Jahr 1974.
Die ersten drei Béande des Cours, die 1830, 1835 und 1838 erschienen sind, liegen in
deutscher Ubersetzung deshalb nur auszugsweise und in einer nicht unproblematischen
Textfassung vor. Der 1839 erschienene und fiir das Verstindnis der Comteschen Gesell-
schaftslehre in besonderer Weise relevante vierte Band und die 1841 und 1842 erschiene-
nen beiden letzten Binde liegen dagegen in einer vollstdndigen, drei volumindse Bénde
umfassenden Ubersetzung vor unter dem irrefithrenden Titel Soziologie (als Bénde 8-10
der von Heinrich Waentig herausgegebenen Reihe: Sammlung sozialwissenschaftlicher

Meister, Jena: Gustav Fischer, 1907-1911). Im Folgenden wird aus dem Cours nach der

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

unserer verschiedenen sozialen Ideen endlich wieder eine wirkliche und dauerhafte
Harmonie herzustellen« (Comte 1923a, 15f.). Dies aber traut Comte einzig dem na-
turwissenschaftlichen Geist und einer daran angelehnten philosophie positive zu,
»einer Wissenschaft, die ins Leben zu rufen ich mich bemiihe« (ebd., 3). Allein eine
solche Wissenschaft kénne es nimlich mit den beiden miéchtigsten, zur Uberwin-
dung der Krise aber gleichermaBen unféhigen geistigen Grundtendenzen der Ge-
genwart aufnehmen: mit der >reaktiondren Schule« der Anhénger des ancien régime
und der >revolutioniren Schule« der Aufklirungsphilosophie.®

Die >reaktiondre Schule< betone, so Comte, zwar mit Recht die unverzichtbare
Notwendigkeit des Prinzips gesellschaftlicher Ordnung, habe mit ihrem Insistieren
auf einer bruchlosen Wiedereinfithrung des legitimistischen Gedankens eines un-
mittelbaren Gottesgnadentums des Monarchen diese ordnungsstiftende Kraft unter
den Bedingungen der Gegenwart aber definitiv verloren. Von daher kénne man das
restaurationspolitische Ansinnen, »die soziale Ordnung auf ein politisches System
zu stiitzen, das nicht imstande war, sich selbst vor dem natiirlichen Fortschritt der
Intelligenz und der Gesellschaft zu behaupten« (ebd., 14), nur als einen »absurden
Plan« (ebd., 13) bezeichnen. Aber auch die >revolutionédre Schule< der politischen
Moderne miisse an dieser Aufgabe scheitern, denn auch ihr kdnne es nicht gelingen,
den Zustand der geistigen Anarchie zu iiberwinden. Im Gegenteil: Heute sei gerade
die »Vorherrschaft der kritischen Tendenz das grofite Hindernis« (Comte 1973, 36)
fiir die Entwicklung jener >positiven< Kultur und Zivilisation, von der sich Comte
eine tragfahige >Reorganisation der Gesellschaft< erhofft.

In ihrem langen Kampf gegen die feudale Herrschaft habe sich die >revolutioné-
re Schule« ndmlich angewohnt, die Regierung so darzustellen,

»als sei sie ihrer Natur nach notwendig der Feind der Gesellschaft, gegen den sich letztere
sorgfiltig in einen dauernden Zustand des Argwohns und der Wachsamkeit versetzen muf,
unaufhdrlich bereit, dessen Wirkungskreis mehr und mehr einzuschriinken, um seine Uber-
griffe zu verhindern, indem sie schlieBlich danach strebt, ihm keine anderen Befugnisse zu
lassen als die bloBen Verrichtungen der allgemeinen Polizei, ohne irgend welche wesentliche
Teilnahme an der Oberleitung der Gesamttitigkeit und der sozialen Entwicklung« (Comte
1923a, 331.).

Zudem unterliege diese Schule dem rationalistisch-konstruktivistischen Irrglauben,
»die menschliche Gesellschaft bewege sich ohne eigene Richtung nur unter dem

1923 erschienenen zweiten Auflage dieser dreibdndigen Ausgabe zitiert [im Folgenden:
Comte 1923a; Comte 1923b; Comte 1923c].

6 Comte verwendet zur Bezeichnung dieser Schulen auch die Begriffspaare >riickschrei-
tend«/kritisch< und — vor allem — »theologisch«/>metaphysisch<. Im prospectus spricht er

zumeist von der »Lehre der Konige< und der >Lehre der Volker«.

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SOZIOLOGIE | 81

willkiirlichen Antrieb des Gesetzgebers« (ebd., 226), so als ob dieser die gesell-
schaftlichen Verhiltnisse jederzeit beliebig steuern, planen und veréndern konne.
Beide Vorstellungen — die liberale Abwehrhaltung gegen die >Oberleitungs«-
Anspriiche der Regierung ebenso wie die optimistische Uberzeugung von deren
souverdner politischer Gestaltungsmacht — sind fiir Comte jedoch aus >wissen-
schaftlicher« Sicht gleichermafen unplausibel.

Mit ihrem Sieg iiber das theologisch-feudale System habe die »Zeit der Kritik
und der Diskussion« (Comte 1973, 123) ihre »Laufbahn naturgeméf beschlossen«
(ebd., 44), auch wenn sie sich hartnéckig weigere, dies zur Kenntnis zu nehmen.
Fiir Comte haben dabei insbesondere »das Dogma von der unbegrenzten Freiheit
des Gewissens« (ebd., 42) und »das Dogma von der Souverénitit des Volkes«
(ebd., 43) jede Chance auf eine feste geistige Grundlage des gesellschaftlichen Le-
bens vernichtet. In deutlicher Anlehnung an Theoreme de Maistres und de Bonalds
flihrt er in diesem Zusammenhang aus:

»Wie das eine [...] nichts anderes darstellt als eine individuelle Infallibilitdt an Stelle der
papstlichen Infallibilitét, so ersetzt das andere die Willkiir der Konige durch die Willkiir der
Volker oder vielmehr durch die der einzelnen. Es bewirkt die vollstdndige Zerstorung des po-
litischen Korpers und fiihrt dazu, dass die Macht im Staat seinen wenigst kultivierten Klassen
iibergeben wird. Ebenso strebt das erste Prinzip die vollige Isolierung der Geister an, indem
es die wenigst gebildeten Menschen mit dem Recht einer absoluten Kontrolle {iber das Sys-
tem der Gedanken ausstattet, welche von den hoheren Geistern entwickelt worden sind, um
der Gesellschaft als Fithrung zu dienen.« (ebd., 44)

Die auf »Willkiir< und »Isolierung< beruhenden Prinzipien der Gewissensfreiheit und
der Volkssouverdnitidt seien aus naturwissenschaftlich-positiver Sicht jedoch
schlechterdings sinnlos: »Innerhalb der Astronomie, der Physik, der Chemie, der
Physiologie gibt es keine Freiheit des Gewissens. Denn jeder wiirde es absurd fin-
den, nicht an die Prinzipien zu glauben, welche in diesen Wissenschaften durch
kompetente Manner aufgestellt worden sind.« (ebd., 43)

Comte bekennt sich also mit Nachdruck zum antimodernistischen Ordnungsmo-
tiv der »reaktiondren Schule< und erteilt dem freiheitsrechtlich-egalitidren Ethos der
Aufklirungsphilosophie eine schroffe Absage. Zugleich macht er aber deutlich,
dass es ihm nicht um den restaurativen Riickzug in die vermeintlich heilen Verhalt-
nisse einer idealisierten Vormoderne, sondern um die ordnungsstiftende Kraft eines
kommenden >positiven< Zeitalters geht, das sich allein an sozialwissenschaftlichen
Einsichten in die Bewegungsgesetze und Funktionsmechanismen des gesellschaftli-
chen Lebens orientiert. Nur wenn man anerkenne, dass das Menschengeschlecht
»einem Naturgesetz der Entwicklung unterworfen« ist, »welches durch die Beob-
achtung bestimmt werden kann und welches in jedem Augenblick auf die unzwei-
deutigste Weise angibt, welche politische Tatigkeit ausgeiibt werden soll«, werde es

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

moglich, dass »in der Politik wirkliche Gesetze zur Geltung kommen« (ebd., 110).
Die Krise der Gegenwart werde sich deshalb erst dann iiberwinden lassen, wenn
sich »eine Anschauung entwickelt haben wird, welche gleichzeitig diese beiden
groflen Bedingungen erfiillen kann, die unsere Zeit erfordert und welche bis heute
als widersprechend angesehen worden sind: ndmlich das alte System aufzugeben
und doch eine regelméBige und stabile Ordnung zu schaffen« (ebd., 50).

Physique sociale: Eine neue Wissenschaft der Solidaritdit zwischen Biologie
und Geschichte

In diesem Rahmen versteht sich Comte als ingenidser Begriinder einer neuen » Wis-
senschaft der sozialen Entwicklung«, die sich zwischen Biologie und Geschichte
ansiedelt und »die schwerste und wichtigste von allen« (Comte 1923c, XXXII,
XXV) sei. Er nennt sie zunichst physique sociale, spiter dann sociologie’, weil es
in ihr um >Ordnung und Fortschritt¢, um >Statik und Dynamik¢ der gesellschaftli-
chen Entwicklung geht. Diese Wissenschaft miisse »das vergebliche unbedingte
Suchen nach dem besten Regierungssystem« endgiiltig aufgeben und stattdessen
»das fundamentale BewuBtsein einer spontan erfolgenden und durch Gesetze natiir-
lich geregelten sozialen Bewegung auf dem Gebiete der politischen Ereignisse«
entwickeln; einer Bewegung, die »jede verniinftige Gesetzgebung immer als ent-
scheidende Basis respektieren mull« (Comte 1923a, 226).

Comte orientiert sich dabei an den Interpretationsmustern der modernen Biolo-
gie, denn anders als etwa die Physik habe diese einen grundlegenden methodolo-

7 Karl Acham zufolge findet sich das Wort sociologie erstmals im bereits erwdhnten Brief
Comtes an Valat vom 25.12.1824 (Karl Acham, Art. Soziologie, in: Historisches Worter-
buch der Philosophie, Bd. 9, Basel: Schwabe u.a. 1995, 1270-1282, 1270). Im 1839 er-
schienenen vierten Band des Cours verwendet Comte den Topos der sociologie synonym
mit dem der physique sociale. Er beschwert sich in einer spéter eingefiigten Anmerkung
aber dariiber, dass der »vor 17 Jahren in meinen ersten Werken iiber politische Philoso-
phie« (Comte 1923a, 5) geschaffene Begriff der physique sociale »durch die fehlerhaften
Aneignungsversuche verschiedener Schriftsteller sozusagen verdorben worden« sei. Ins-
besondere moniert er den »Miflbrauch [...] bei einem belgischen Gelehrten« [gemeint ist
Adolphe Quételet, der »Ahnherr der modernen sozialwissenschaftlichen Statistik«
(Acham 1995, 1270); HIGK], der diese Formel, so Comte, »in den letzten Jahren zum Ti-
tel einer Arbeit wihlte, worin es sich im hochsten Falle um einfache Statistik handelt«
(Comte 1923a, 5; Anm. 1). Mit dieser Einschitzung wird Comte den >soziologischenc
Ambitionen Quételets allerdings nicht gerecht, vgl. dazu die Hinweise in Frangois
FEwald, Der Vorsorgestaat (1986), Frankfurt/M.: Suhrkamp 1993 [im Folgenden: Ewald
1993], 175-209.

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SOZIOLOGIE | 83

gischen Erkenntnisfortschritt vollzogen. Sie gehe ndmlich nicht mehr mechanisch,
sondern organologisch vor, erhebe also nicht das singuldre Einzelne, sondern das
organische Ganze zum Ausgangspunkt ihrer Beobachtungen. In ihr habe sich die
Einsicht durchgesetzt, dass dieses iiber hohere und komplexere Eigenschaften ver-
fiige als seine einzelnen Elemente, dass das Ganze also eine eigene Existenz sui ge-
neris habe und von daher mehr und anderes sei als die bloBe Summe seiner Teile.
Dieser organische Vorrang des Ganzen vor seinen Teilen gilt Comte zufolge aber
nicht nur fiir die Funktionszusammenhénge biologischer Organismen, sondern in
analoger Weise auch fiir das soziale Leben einer Gesellschaft, denn soziale Orga-
nismen wiirden sich durchaus dhnlich wie biologische Organismen organisieren und
entwickeln.

Zur Bezeichnung dessen, was diese Organismen strukturiert und zusammenhalt,
rekurriert Comte nun mit grofler Selbstverstindlichkeit auf die Vokabel der Solida-
ritdt. So notiert er etwa, die moderne Biologie habe gezeigt, »dall die wachsende
Vollkommenheit des tierischen Organismus vor allem in der immer mehr hervortre-
tenden Spezialisierung der mannigfachen Funktionen besteht, die von den mehr und
mehr unterschiedenen und gleichwohl streng solidarischen Organen ausgefiihrt
werden, aus denen er sich allméhlich zusammensetzt, indem er sich mehr dem
menschlichen Organismus anndhert« (ebd., 427). Da Comte analoge Funktions- und
EntwicklungsgesetzméBigkeiten auch den menschlichen Gesellschaften zugrunde
liegen sieht, kann er umstandslos fortfahren und ergidnzen: »Vorziiglich derart ist
nun der eigentlimliche Charakter unseres sozialen Organismus«, der damit zugleich
in »seiner notwendigen Uberlegenheit iiber jeden individuellen Organismus« (ebd.)
vor Augen trete. Und geradezu begeistert fragt er seine Leser schlieBlich, ob man
irgendwo »ein wunderbareres Schauspiel sehen« kénne

»als diese regelméBige und fortgesetzte Konvergenz einer unzéhligen Menge von Individuen,
von denen jedes einzelne eine ganz bestimmte und bis zu einem gewissen Grade unabhédngige
Existenz besitzt, und die gleichwohl alle, trotz der groBeren oder geringeren, zwiespéltigen
Verschiedenheiten ihrer Talente und insbesondere ihrer Charaktere, unaufhorlich geneigt
sind, durch eine Unzahl verschiedener Mittel zu ein und derselben allgemeinen Entwicklung
beizutragen, ohne sich fiir gewohnlich dariiber verstédndigt zu haben, ja sogar meist ohne daf3
die Mehrzahl von ihnen es weif}, die nur ihren personlichen Trieben zu gehorchen meinen?«
(ebd., 427f)

Comtes physique sociale definiert sich also explizit antivoluntaristisch und antisub-
jektivistisch. Nur die Biologie konne »den notwendigen Ausgangspunkt der gesam-
ten sozialen Spekulation« (ebd., 349) bilden. So kdnne man den zeitgendssischen
biologisch-physiologischen Erkenntnissen etwa entnehmen, dass »der wesentlich
spontane Vergesellschaftungstrieb der menschlichen Gattung« vor allem »einer in-
stinktiven Neigung zum Gemeinschaftsleben« entspringe; und zwar »ganz unab-

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

hingig von jeder personlichen Berechnung und oft im Widerspruche zu den stérks-
ten individuellen Interessen« (ebd., 394). Von daher werde schon vor aller philoso-
phischen Spekulation die »auflerordentliche Unvernunft der sonderbaren Lehren«
deutlich,

»die den sozialen Zustand einzig und allein von dem wesentlichen Nutzen herleiten [...], den
der Mensch aus ihm fiir die vollkommenste Befriedigung seiner verschiedenen personlichen
Bediirfnisse zieht. Denn dieser unbestreitbare Nutzen, welchen EinfluB man ihm auch unter-
schiebt, hat tatsdchlich erst nach einer langen vorherigen Entwicklung der Gesellschaft, deren

Entstehung man ihm so zuschreibt, zutage treten konnen.« (ebd., 393f.)

Trotz dieser starken Orientierung an der Biologie als zentraler Bezugswissenschaft
distanziert sich Comte jedoch deutlich von den »biologischen Philosophen« seiner
Zeit,® denen er vorwirft, dass sie den organisch-physiologischen Phinomenen »fast
immer einen ibertriebenen Wert beilegen, was auf die vollige Unterdriickung der
Soziologie als direkter und besonderer Wissenschaft hinwirken wiirde«. Hier nehme
man ndmlich »jeder historischen Beobachtung im eigentlichen Sinne« ihre Bedeu-
tung (ebd., 352). Comte betont dagegen durchgingig, dass es die Soziologie gegen-
iiber der Biologie mit einem wesentlich komplexeren Gegenstandsbereich zu tun
habe. Wihrend sich die Biologie ndmlich auf die Beschreibung der GesetzméBig-
keiten der Funktionen und der Entwicklungsdynamik koérperlicher Phénomene und
Prozesse beschrianke, habe die Soziologie den sozialen Organismus vor allem auch
in seinen intellektuellen und moralischen Dimensionen zu erfassen, die sich einer
langen Entwicklung von Kultur und Geschichte verdankten.

Wenn die Soziologie also die soziale Evolution und ihre GesetzméaBigkeiten in
angemessener Weise erfassen wolle, so bleibe sie fundamental auf historisch-
vergleichende Beobachtungen angewiesen. Andernfalls gerate »die Haupterschei-
nung der Soziologie, diejenige, welche allem Anscheine nach ihre wissenschaftli-
che Originalitdt begriindet, d.h. der allm#hliche und fortgesetzte EinfluB der
menschlichen Generationen aufeinander«, empirisch und theoretisch aus dem Blick.
Denn die »tatsdchlichen Hauptphasen einer so komplizierten Evolution« wie die der

8 Comte bezieht sich hier namentlich auf den deutschen Biologen Franz Joseph Gall, ver-
anlasst wahrscheinlich durch dessen 1809 erschienene Schrift Untersuchung iiber die
Anatomie des Nervensystems tiberhaupt, und des Gehirns insbesondere. Ein dem franzo-
sischen Institute iiberreichtes Mémoire. Diese Schrift erschien 1810 auch in einer franzo-
sischen Fassung. Zu Gall vgl. Peter-Christian Wegner, Franz-Josef Gall 1758-1828. Stu-
dien zu Leben, Werk und Wirkung, Hildesheim u.a.: Olms 1991. Hier wird eine Rezepti-
on Galls durch Comte allerdings nicht erwéhnt. Zum Siegeszug organologischen Denkens
im Allgemeinen und in der Biologie des 19. Jahrhunderts im Besonderen vgl. einfithrend
Repplinger 1999, 128-136.

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SOZIOLOGIE | 85

Gesellschaft lassen sich fiir Comte ohne »das notwendige direkte Vorwiegen der
historischen Analyse im eigentlichen Sinne« nicht ausfindig machen (ebd., 353).
Und da schon in einem friihen Entwicklungsstadium menschlicher Gesellschaften
»der successive und zunehmende Einflufl der fritheren Generationen alsbald die
hauptsédchliche Ursache der allméhlichen Verdnderungen« bilde, die die Soziologie
zu erfassen habe, miisse hier »die historische Analyse [...] mit Notwendigkeit auf
immer vorherrschen« (ebd., 353f.).

Comtes physique sociale bzw. sociologie erkennt den irreduziblen Eigenwert
des Sozialen also durchaus an. Soziale Tatsachen und Entwicklungen werden von
ihr nicht einfach mit biologischen Gesetzméfigkeiten gleichgesetzt. Vielmehr habe
die Soziologie — noch deutlich stérker als die Biologie, die angesichts der Komple-
xitdt ihres Gegenstandes bereits gelernt habe, jederzeit mit deutlichen Mutationen
zu rechnen — von erheblichen sozialen modifications auszugehen, denn die Erschei-
nungen des gesellschaftlichen Lebens seien »von allen die modifizierbarsten« (ebd.,
286). Allerdings beharrt Comte darauf, dass derartige Modifikationen »die Gesetze
der Harmonie oder diejenigen der Succession« (ebd., 288) nicht auBer Kraft setzen
konnen. Es gelte ndmlich, dass die Entwicklung der Menschheit umso stirker sozio-
logischen GesetzméBigkeiten — Comte spricht hier von »gebieterischen Naturgeset-
zen« (ebd., 274) — unterworfen sei, je komplexer und umfangreicher die Gesell-
schaft werde, da auf diese Weise zwangsldufig »die von irgendwelchen individuel-
len Einflissen herriihrenden UnregelmiBigkeiten mehr zuriicktreten miissen«
(ebd.). Auch wenn Comte immer wieder »das Prinzip der allgemeinen Grenzen
jedwedes politischen Handelns« betont, sieht er also durchaus Mdglichkeiten »des
lebhaftesten menschlichen Eingreifens« (ebd., 284). Und nur so lésst sich schlief3-
lich auch seine zentrale Uberzeugung plausibel machen, dass es sich bei den Kri-
senerscheinungen der Gegenwart vor allem um eine intellektuelle Krise handle, die
durch die erwéhnte »Reorganisation der geistigen Gewalt« (Comte 1973, 63) ge-
heilt werden kdnne und miisse.

9 So habe auch der »berithmte Gall« mit seinen Arbeiten zur Physiologie des menschlichen
Gehirns, wie Comte in diesem Zusammenhang anmerkt, zu Unrecht die These einer
»Unverdnderlichkeit der militdrischen Tendenzen der Menschheit« vertreten. Hier habe
»das verkehrte Ubergewicht biologischer Erwiigungen und die unverniinftige Gering-
schitzung historischer Erkenntnisse« zu einem »tiefen Verkennen der wahren sozialen
Entwicklung« (Comte 1923a, 356) gefiihrt.

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Soziale Statik und soziale Dynamik: Eine sthéorie positiviste des accumulations¢

In dem MaB3e, wie Comte einem simplifizierenden biosoziologischen Organizismus
entgeht und historisch-vergleichende Forschungsaufgaben ins Zentrum seiner neuen
Wissenschaft riickt, differenziert sich seine sociologie in zwei verschiedene For-
schungsfelder aus: in die statique sociale, die die »Gesetze der Harmonie« (Comte
1923a, 392) erforscht und in der der »Begriff des Consensus« im Mittelpunkt steht;
und in die dynamique sociale, die die »Gesetze der Succession« (ebd., 254) betrach-
tet und sich mit »der unvermeidlichen Solidaritét« beschiftigt, die »unter den ver-
schiedenen Elementen unserer sozialen Evolution unaufhorlich herrscht« (ebd.,
470)." Fiir beide Forschungsfelder will Comte die jeweiligen GesetzmaBigkeiten
und Funktionslogiken aufdecken, und in beiden steht »der wissenschaftliche Begriff
der Solidaritét« (ebd., 255), das Konzept »der allumfassenden sozialen Solidaritat«
(ebd., 254)"" im Mittelpunkt der Betrachtungen. Wihrend es der sozialen Dynamik
vor allem diachron um die Gesetze der historischen Kontinuitit geht, hat es die so-
ziale Statik synchron mit denjenigen Gesetzen zu tun, die den gegenwértigen Zu-
sammenhalt eines sozialen Systems bestimmen. Auf beiden Ebenen lassen sich die
jeweils geltenden sozialen GesetzméBigkeiten Comte zufolge »beim positiven Stu-
dium der sozialen Solidaritdt und der menschlichen Evolution« (ebd., 287) ausfin-
dig machen.

Im Zusammenhang mit der dynamique sociale betont Comte ganz in Einklang
mit der franzdsischen Restaurationsphilosophie, dass die von ihm angestrebte
science nouvelle wie keine andere Wissenschaft sonst aufzeige,

10 Wesentlich bekannter als Comtes Uberlegungen zur statique sociale sind seine Theoreme
zur dynamique sociale geworden. Hier ist vor allem das sogenannte >Drei-Stadien-
Gesetz« der Evolution der Menschheitsgeschichte und des menschlichen Geistes zu nen-
nen, das er in Anlehnung an entsprechende Uberlegungen der Aufklidrungsphilosophen
Turgot und Condorcet schon 1822 in seinem prospectus formuliert hatte — mitsamt den
daran anschlieBenden Visionen eines bevorstehenden positivistischen Weltzeitalters unter
dem Signum von >Ordnung und Fortschritt< (ordre et progres). Comte vermochte damit
im 19. und frithen 20. Jahrhundert innerhalb und auflerhalb Europas eine erhebliche Wir-
kungsgeschichte auszuldsen.

11 An anderer Stelle notiert er mit einem gewissen definitorischen Einschlag: »Man kann in
der Tat sagen, daf iiberall, wo irgendein System besteht, hinfort auch eine gewisse Soli-
daritit bestehen muB.« (Comte 1923a, 254) Dazu habe schon die noch rein mechanisch
ausgerichtete Astronomie »den ersten wirklichen Ansatz« geliefert; und zwar mit dem
Aufweis, dass »gewisse Stromungen eines Gestirnes [...] auf dem Wege modifizierter

Gravitation manchmal auf ein anderes fiihlbar hiniiberwirken« (ebd., 254f.).

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SOZIOLOGIE | 87

»wie die Masse des Menschengeschlechtes, in der Gegenwart, in der Vergangenheit und
selbst in der Zukunft, in jeder Hinsicht und immer mehr, sei es ortlich oder zeitlich, eine un-
geheure und ewige soziale Einheit bildet, deren verschiedene individuelle oder nationale Or-
gane, unauthorlich durch eine innige und allumfassende Solidaritét verbunden, jedes auf seine
Art und in einem bestimmten Maf3e zur fundamentalen Entwicklung der Menschheit unver-
meidlich beitragen; eine wahrhaft bedeutungsvolle und ganz moderne Anschauung, die spéter

die rationelle Hauptgrundlage der positiven Moral werden muf3« (ebd., 297f.).

Zu dieser unaufhorlichen historischen Solidarititskontinuitét gehort fiir Comte auch
das Motiv einer — ebenfalls schon bei den franzdsischen Restaurationstheoretikern
angelegten — permanenten transmission bzw. accumulation von Kenntnissen, Fa-
higkeiten und Ressourcen aller Art, die die Menschheit im Verlauf ihrer Geschichte
ansammelt und von Generation zu Generation weitergibt.'> Comte legt hier beson-
deren Wert auf die Feststellung, dass sich diese Ressourcenakkumulation nicht nur
auf die materielle Dimension des gesellschaftlichen Reichtums, sondern weit darii-
ber hinaus auf die Gesamtheit des kulturellen und moralischen Erbes der Mensch-
heit beziehe. In diesem Sinne arbeite nie jemand allein fiir sich selbst, fiir seinen
profit personnel. Vielmehr gelte, dass jeder Einzelne, ob er darum weill oder nicht,
stets travaille effectivement pour autrui. In diesem Sinne schreibt Comte in seinem
zwischen 1851 und 1854 erschienenen vierbandigen Systéme de politique positive:

»Ehrlich gesagt, selbst wenn der Arbeiter nicht mehr Sklave ist, erhebt er sich allzu selten
zum kontinuierlichen Gefiihl seiner wahren sozialen Wiirde und verharrt lange Zeit, seine
Aufgabe als eine einfache Quelle von personlichen Profiten anzusehen. Doch diese primitiven
Sitten unserer Industrie, die zunédchst aus der Sklaverei resultieren und dann durch die moder-
ne Anarchie verldngert werden, sollen im Gesamt der menschlichen Schicksale nur eine vorii-
bergehende Phase darstellen, wihrend welcher man selbst bereits den normalen Zustand
wahrnehmen kann. Da jeder effektiv fiir den anderen arbeitet, wird diese Wahrheit damit en-
den, allgemein gefiihlt zu werden, wenn der Positivismus {iberall eine exakte Wiirdigung der

Realitit vorherrschend gemacht haben wird.«"?

12 Vgl. zu diesem fiir die spéteren Theoriebemiithungen der franzésischen Solidaristen zen-
tralen Motiv Patrick Cingolani, L’idée d’Humanité chez Auguste Comte. Solidarité et
continuité, in: Centre universitaire de recherches administratives et politiques de Picardie
(Hg.), La solidarité: un sentiment républicaine?, Presses universitaires de France 1992,
42-54 [im Folgenden: Cingolani 1992], 44f.

13 Auguste Comte, System der Positiven Politik. Zweiter Band von vier Bénden. Aus dem

Franzosischen iibersetzt von Jiirgen Brankel, Wien: Turia und Kant 2008, 169.

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Schon 1830, im ersten Band des Cours, hatte Comte auf den historischen Akkumu-
lationsprozess der Arbeitsleistungen der Menschheit aufmerksam gemacht und —
unter Riickgriff auf ein Zitat des Aufklarungsphilosophen Condorcet — betont, dass
dies nicht nur fiir die materiellen Giiter gelte, sondern vor allem auch fiir »die rein
spekulativen Arbeiten«, etwa fiir die »rein theoretischen Arbeiten von Archimedes
und Apollinius; derart, dass Condorcet diesbeziiglich mit Recht sagen konnte: >Der
Matrose, den eine genaue Beobachtung des Langengrades vor dem Schiffbruch ret-
tet, verdankt sein Leben einer Theorie, die zweitausend Jahre zuvor von genialen
Menschen durch simple geometrische Spekulationen hervorgebracht worden ist.««'*

Arbeitsteilung und Krdftevereinigung: Adam Smith soziologisch wiedergelesen

Wiéhrend es Comte in seiner dynamique sociale um die historische Kontinuitétsso-
lidaritdt der gesamten Geschichte der Menschheit und der ihr bevorstehenden Zu-
kunft geht, betont er in der statique sociale vor allem das Phanomen der »natiirli-
chen und unwillkiirlichen Ordnung« (Comte 1923a, 254) im sozialen Leben der
Gegenwart. Von fundamentaler Bedeutung fiir die synchrone >Statik< und »Solidari-
tatc der Gesellschaft sind dabei auch fiir Comte — wie zuvor fiir Adam Smith in des-
sen epochemachender Untersuchung zum Wealth of Nations und spéter dann fiir
Emile Durkheim und seine berithmte Studie zur division du travail social — die
Phénomene der Arbeitsteilung und die damit verbundenen Prozesse zunehmender
gesellschaftlicher Differenzierung und Spezialisierung.

Im Blick auf die treibenden Krifte, die die soziale Statik einer Gesellschaft erst
generieren, spricht also auch Comte »der Arbeitsteilung und der Kraftevereinigung«
(ebd., 428) eine zentrale Rolle zu. Insbesondere in den Gegenwartsgesellschaften
wachse dem arbeitsteiligen »>Zusammenwirken< eine elementare Bedeutung zu, die
fir jedes Gesellschaftsmitglied im Alltag spiirbar werde und ein deutliches Be-
wusstsein wechselseitiger Abhéngigkeit und gegenseitiger Verpflichtung mit sich
bringe. So notiert er:

»GewiB ist nichts in dem sehr entwickelten System unserer sozialen Okonomie fiihlbarer, wo
Tag fiir Tag jeder von uns in notwendiger Folge der grofen, immer erneuten Teilung der
menschlichen Arbeit in vieler Hinsicht selbst den Unterhalt seines eigenen Lebens auf der
Tiichtigkeit und Sittlichkeit einer Unmenge von beinahe unbekannten Kréften beruhen 1aft,
deren Untauglichkeit oder Verderbtheit oft sehr ausgedehnte Massen beriihren konnten.«
(ebd., 445)

14 Auguste Comte, Cours de philosophie positive, Tome premier, Paris: Bachelier 1830, 65;
vgl. Jean Antoine N. de Condorcet, Entwurf einer historischen Darstellung der Fort-
schritte des menschlichen Geistes (1794), Frankfurt/M.: Suhrkamp 1976, 192.

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SOZIOLOGIE | 89

Smiths Behauptung allerdings, dass eine in der Natur des Menschen liegende Nei-
gung zum Tausch letztlich auch den Anstof3 zur Arbeitsteilung gegeben habe (vgl.
Smith 1974, 16), greift fiir Comte deutlich zu kurz. Die Prozesse der Arbeitsteilung
sind fiir ihn ndmlich nicht abstrakt-anthropologischer, sondern historisch-sozialer
Natur und treten im Verlauf der geschichtlichen Entwicklung umso mehr hervor
und werden »um so bewundernswerter«, je mehr sich die Gesellschaft »kompliziert
und ausdehnt« (Comte 1923a, 428). Ein dauerhafter sozialer Zusammenhang iiber
die Sozialform der Familie hinaus entstehe nédmlich erst durch das Phédnomen des
»spontanen oder vereinbarten Zusammenwirkens«, das auf »die bestimmte und
gleichzeitige Teilnahme an einer gemeinsamen Unternehmung« (ebd., 432) ziele.
Und nur in dem MaBe, wie sich allmdhlich die gewohnheitsméfige Praxis eines
solchen arbeitsteiligen Zusammenwirkens entwickle, komme es auch zur »eigentli-
chen Vergesellschaftung«. Denn »die Spezialisierung der Arbeiten, die das elemen-
tare Prinzip der Gesellschaft im allgemeinen ist« (ebd., 429), schaffe mit der Zeit
eine »Gewohnheit dieses teilweisen Zusammenwirkens«; und erst diese sei in der
Lage,

»auf dem Wege der intellektuellen Reaktion den sozialen Instinkt zu entwickeln, indem sie
jeder Familie spontan ein dauerndes richtiges Gefiihl ihrer engen Abhangigkeit gegeniiber al-
len anderen, und zugleich ihrer eigenen personlichen Wichtigkeit einfloft, insofern sich dann
jede so ansehen kann, als erfiillte sie bis zu einem gewissen Grade eine wahrhafte, 6ffentliche
Funktion, die fiir die Gesamtokonomie mehr oder weniger unentbehrlich, aber vom Gesamt-

system unzertrennlich ist« (ebd., 437).

Comtes Theorie arbeitsteilig konstituierter sozialer Solidaritdt bleibt also — anders
als die nationalokonomischen Theorien, die im Gefolge Adam Smiths dieses fun-
damentale soziologische Phanomen lediglich auf 6konomische Aspekte der Wohl-
standsmehrung hin interpretieren — keineswegs bei den materiellen Effekten der
Arbeitsteilung stehen. Die Arbeitsteilungs-Lehren der Nationalokonomie unterzieht
Comte vielmehr einer scharfen Kritik, da sie dieses Phdnomen »unverniinftigerwei-
se auf viel zu untergeordnete Fille« beschrankten und nur »eine auflerordentlich
enge Vorstellung davon geben«. Dadurch komme jedoch »die Ausdehnung und die
Tragweite dieses groBen Prinzipes [...], dem die menschliche Gesellschaft notwen-
digerweise die wichtigsten Eigenschaften verdankt, die sie von anderen Ansamm-
lungen tierischer Familien unterscheiden« (ebd., 433), viel zu kurz."” Comtes >so-

15 Die Arbeitsteilungs-Uberlegungen der Klassiker der schottischen Moralphilosophie ver-
sucht Comte von diesem Verdikt allerdings auszunehmen, wenn er dem »beriihmten
Adam Smith« konzediert, dieses Prinzip »weitaus philosophischer gewiirdigt« zu haben.
Und auch zu Adam Ferguson notiert er: »Der scharfsinnige Ferguson hatte dessen wis-
senschaftlichen Wert gebiihrend vorhergeahnt.« (Comte 1923a, 433) Schon vor Adam

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

ziologische« Kritik an den nationalokonomischen Interpretationen der Arbeitstei-
lung kann damit als eine der zentralen Lehren des ersten Bandes seines Cours ange-
sehen werden; und mit Recht ist in diesem Zusammenhang konstatiert worden:
»Comte ist der Erste, der in der Arbeitsteilung etwas anderes als ein rein 6konomi-
sches Phanomen gesehen hat.« (Mauranges 1909, 95)

2.1.2 Soziale Solidaritat statt individueller Rechte?

Auguste Comte geht es vor allem um die Bedeutung der Arbeitsteilung fiir die so-
ziale Integration der Gesellschaft, die fiir ihn letztlich nur eine geistig-moralische
sein kann. Es geht ihm um die Frage, inwiefern die Prozesse der Arbeitsteilung in
der Lage sind, bei den Individuen den so dringend benétigten >auf das Ganze ge-
richteten Geist< zu entwickeln. Dabei ist er gegeniiber der sozialintegrativen Kraft
der Arbeitsteilung durchaus skeptisch. Aus ihr resultiere ndmlich zunéchst einmal
eine erhebliche »Zersplitterung«, da derartige Differenzierungen »individuelle Ab-
weichungen hervorbringen« (Comte 1923a, 439f.). Die Arbeitsteilung gestatte zwar
einerseits »dem auf das Einzelne gerichteten Geiste eine gliickliche Entwicklung,
habe andererseits aber die »Tendenz, den auf das Ganze gerichteten Geist zu ersti-
cken oder wenigstens griindlich zu fesseln«. Denn obwohl der Einzelne durch seine
spezialisierte Tatigkeit de facto »in eine enge Abhingigkeit von der Masse gebracht
wird«, werde er in seinen Gefiihlen von der Wahrnehmung dieses neuen Abhéngig-
keitszusammenhangs erst einmal »abgelenkt«, da ihn seine Arbeit »bestdndig an
sein Privatinteresse erinnert, dessen wahren Zusammenhang mit dem &ffentlichen
Interesse er nur sehr undeutlich wahrnimmt« (ebd.). Comte verdeutlicht dies nicht
nur am Schicksal des beriihmten Smithschen Manufaktur-Arbeitersm, der aus-

Smiths Lobrede auf die Arbeitsteilung hatte Adam Ferguson u.a. vor den Folgen der Ar-
beitsteilung gewarnt und betont, dass »die Teilung der Berufe« auch dazu fiihre, »die
Bande der Gesellschaft zu zerbrechen [...] und die Individuen von jenem gemeinsamen
Schauplatz ihrer Beschiftigung abzuziehen, auf dem die Gefiihle des Herzens und der
Geist am gliicklichsten Verwendung findet« (Adam Ferguson, Versuch iiber die Ge-
schichte der biirgerlichen Gesellschaft (1767), Frankfurt/M.: Suhrkamp 1988, 388).

16 In der Tat kommt Adam Smith in seinem Wealth of Nations in keiner Weise auf die
Auswirkungen zu sprechen, die die arbeitsteilig zergliederte Produktion fiir die Person
des Arbeiters haben konnte. Die Manufakturarbeiter seines beriihmten Stecknadelbei-
spiels geraten bei ihm nur im Hinblick auf die Optimierungschancen arbeitsteiliger Pro-
duktivititszuwéchse in den Blick. So heif3t es etwa, dass »die Arbeitsteilung zwangsldufig
auch die Geschicklichkeit oder Handfertigkeit des Arbeiters betriachtlich« steigere, wenn

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SOZIOLOGIE | 91

schlieBlich »mit der Herstellung von Messergriffen oder Stecknadelkdpfen« (ebd.,
440) beschiftigt ist, sondern auch an der zunehmenden Spezialisierung in den intel-
lektuellen Berufen, in denen jemand seine gesamte Arbeitszeit nur »mit der Losung
einiger Gleichungen oder der Klassifizierung einiger Insekten« (ebd., 441) zubringt.
Diese Spezialisierungen haben fiir Comte — und hier formuliert er zentrale Intuitio-
nen der klassischen Kritik an der fabrikgesellschaftlichen Arbeitsteilung — zunéchst
einmal den Effekt, den einzelnen Individuen »eine verderbliche Gleichgiiltigkeit
gegeniiber dem allgemeinen Gange der menschlichen Angelegenheiten einzufldf3en,
vorausgesetzt, dass es nur immerfort Gleichungen zu 16sen und Stecknadelképfe zu
produzieren gibt« (ebd.).

Dennoch ergibt sich fiir Comte aus den Prinzipien der Teilung und des Zusam-
menwirkens der Arbeit eine fundamentale geschichts- und gesellschaftstheoretische
Einsicht, die allerdings nicht allen Gesellschaftsmitgliedern unmittelbar bewusst
werde; ndmlich

»nicht allein die Individuen und die Klassen, sondern in vielen Bezichungen auch die ver-
schiedenen Volker so anzusehen, als wenn sie gleichzeitig in einer eigentiimlichen, genau be-
stimmten Weise und in einem besonderen, genau bestimmten Grade an einem ungeheuren
und gemeinsamen Werke teilndhmen, dessen unvermeidliche, allméhliche Entwicklung iiber-
dies auch die gegenwértigen Mitarbeiter mit der Reihe ihrer etwaigen Vorgénger und selbst
mit derjenigen ihrer verschiedenen Nachfolger verkniipft. Es ist also die fortgesetzte Vertei-
lung der menschlichen Arbeiten, welche vornehmlich die soziale Solidaritit ausmacht [...].«
(ebd., 436)

In diesem Sinne ruft Comte, von dem iibrigens auch das beriithmte Wort: »Die Toten
regieren die Lebenden« (Les vivants sont toujours et de plus en plus gouvernés es-
sentiellement par les morts)'” stammt, auch in seinem erstmals 1852 erschienenen
Catéchisme positiviste in Erinnerung, dass wir geboren werden mit »Verbindlichkei-
ten jeder Art gegen unsere Vorgénger, unsere Nachfolger und unsere Zeitgenossenc.
Und daraus resultiere eine iiberwéltigende Pflicht zu einer grenzenlosen sozialen
Dankbarkeit; eine Pflicht, vor der alle individuellen Rechts- und Selbstbehaup-
tungsanspriiche der Einzelnen gegeniiber der Gemeinschaft »ungereimt< und »unsitt-
lich« wiirden:

sie »jede Tatigkeit, die ein Arbeiter sein ganzes Leben lang ausiibt, auf einen einfachen
Arbeitsgang zuriickfiihrt« (Smith 1974, 12).

17 Auguste Comte, Systeme 11, Paris 1852, 363; zit. nach Werner Fuchs-Heinritz, Auguste
Comte: Die Toten regieren die Lebenden, in: Klaus Feldmann/Werner Fuchs-Heinritz
(Hg.), Der Tod ist ein Problem der Lebenden. Beitrage zur Soziologie des Todes, Frank-
furt/M.: Suhrkamp 1995, 19-58, 51.

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

»Der Positivismus gestattet immer nur Pflichten Aller gegen Alle. Denn sein jederzeit sozia-
ler Standpunkt kann niemals irgend welchen Rechtsbegriff zulassen, der stets den Einzelmen-
schen zur Voraussetzung hat. Wir werden geboren, belastet mit Verbindlichkeiten jeder Art
gegen unsere Vorgénger, unsere Nachfolger und unsere Zeitgenossen. Spiter entwickeln und
vergrofern sie sich nur, bevor wir im Stande sind, irgend eine Dienstleistung zuriickzuerstat-
ten. Auf welche menschliche Grundlage konnte man also den Gedanken des Rechts stiitzen,
der verniinftigerweise eine vorgangige Wirksamkeit einschlieen wiirde? Waren auch unsere
Anstrengungen noch so grof3, so wird uns das ldngste wohlangewandte Leben niemals erlau-
ben, mehr als einen unmerklichen Theil dessen zuriickzugeben, was wir erhielten. Gleichwohl
wiirde uns nur eine vollige Riickerstattung gehorig berechtigen, den Ausgleich der ferneren
Dienste zu beanspruchen. Alles menschliche Recht ist daher ebenso ungereimt, wie unsittlich.
Da es keine gottlichen Rechte mehr giebt, so muf3 dieser Begriff vollig verschwinden als aus-
schlieBlich die vorldaufige Ordnung betreffend, und als geradezu unvereinbar mit dem endgiil-

tigen Zustand, der in Folge der Aufgaben nur Pflichten gestattet.« 8

Die arbeitsteiligen Differenzierungsprozesse bilden auch die Basis fiir Comtes ge-
schichtsphilosophischen Ausblick auf die bevorstehende Vollendung dieser Ent-
wicklungsdynamik, wenn er in einer von holistisch-harmonistischem Uberschwang
gepragten Emphase erklért:

»So betrachtet, strebt die soziale Organisation immer mehr sich auf eine strenge Wiirdigung
der individuellen Verschiedenheiten zu griinden, indem sie die menschlichen Arbeiten so ver-
teilt, daB sie jeden mit der Aufgabe betraut, die er am besten erfiillen kann, nicht allein seiner
eigenen Natur gemalf, die nur zu oft in jedem Sinne zu wenig ausgesprochen ist, sondern auch

nach seiner tatsdchlichen Erziehung, seiner augenblicklichen Stellung, kurz nach allen seinen

18 Auguste Comte, Catéchisme positiviste. Ou sommaire exposition de la religion univer-
selle en 13 entretiens systématiques entre une femme et un prétre de 1’Humanité (1852;
Zweite Ausgabe: 1859). Dt. Fassung: Katechismus der Positiven Religion. Nach der
zweiten Ausgabe des Originals iibersetzt von E. Roschlau, Leipzig: Otto Wigand 1891
[im Folgenden: Comte 1891], 315f. (Herv. i.0.) Zentrale Theoreme der sociologie Com-
tes, nicht zuletzt auch das Motiv von der >Last der Verpflichtungen, sollten dann — vor
allem iiber die Vermittlung des Comte-Schiilers und spiteren Senators Emile Littré — in
der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts Eingang »sowohl in das allgemein republikani-
sche Denken als auch in den Solidarismus und die Durkheimsche Soziologie« finden, wie
Fiegle 2003, 94 zu Recht betont. Auch wenn hier, abgesehen von Comtes schroffem
Antiindividualismus, mit den Topoi der »Verbindlichkeiten von Geburt an< und der »Un-
moglichkeit der Riickerstattung« bereits nahezu alle Ingredienzien der spéteren solidaris-
tischen Bewegung auftauchen, so findet sich die Kernformel des republikanischen solida-
risme der Jahrhundertwende, der von Léon Bourgeois gepriagte Begriff der dette sociale,

bei Comte wohl noch nicht.

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SOZIOLOGIE | 93

Haupteigenschaften, so dass alle individuellen Organisationen schlieflich zum gemeinsamen
Wohle verwertet werden, selbst die mangelhaftesten und unvollkommensten nicht ausge-
nommen, es handle sich denn um Fille ausgesprochener Unnatur. Das ist wenigstens das
ideale Vorbild, das man sich hinfort als wesentliches Endziel der tatsédchlichen Ordnung den-
ken muB [...].« (ebd., 437)

Okzidentale Republik und Menschheits-Religion:
Plddoyer fiir eine Erziehungsdiktatur

Weil die aus den Prozessen der Arbeitsteilung resultierende »fatale Neigung zur
wesentlichen Zersplitterung der Ideen, der Gefiihle und der Interessen« fiir Comte
eine schwerwiegende Herausforderung fiir den organisch-sozialen Zusammenhalt
einer Gesellschaft darstellt, sieht er vor allem die Regierung in der Pflicht, diese
Zersplitterungstendenz »hinlénglich zu ziigeln und ihr soviel als moglich vorzubeu-
gen« (Comte 1923a, 441). Sie habe deshalb »unaufhdrlich den Gedanken an das
Ganze und das BewulBtsein der gemeinsamen Solidaritidt darin wachzuerhalten«
(ebd., 442). Die Frage, mit welchen Mitteln und Maflnahmen dies konkret gesche-
hen soll, sollte dann Comtes publizistisches Schaffen seit der Mitte des 19. Jahr-
hunderts voll und ganz in Anspruch nehmen.

Aber schon 1842, im sechsten und letzten Band des Cours, ist uniibersehbar,
dass Comte vor allem an eine intensive Religions- und Ideologiepolitik zur geistig-
moralischen Erziehung der Menschheit denkt. Nur so sei zu gewéhrleisten, dass
sich die Individuen affektiv und emotional dem >auf das Ganze gerichteten Geist«
ohne Vorbehalte hingeben. Dazu denkt er an die Neuerrichtung einer zunichst die
westlichen Gesellschaften und dann potenziell die gesamte Menschheit umfassen-
den république occidentale, einer nach dem Vorbild des Mittelalters mit seiner Ein-
heit von regnum und sacerdotium aufgebauten sociocratie, die als >Herrschaft der
Gesellschaft« die restaurative Aristokratie und die anarchistische Demokratie end-
giiltig iiberwindet und sich durch die bedingungslose religiése Verchrung des
Grand-Etre der Humanité auszeichnet.” So heit es im Catéchisme positiviste:

»Es ist somit frei und offen unsere Absicht, den Westen sowohl von einer anarchistischen
Demokratie, als von einer riickschrittlichen Aristokratie zu befreien, um, soweit dies moglich,
eine wahre Soziokratie zu begriinden, die mit weisem Vorbedacht alle menschlichen Krifte
an der allgemeinen Wiedergeburt, jede einzelne ihrem Wesen entsprechend, mitwirken 188t.«
(Comte 1891, 3f.)

19 Vgl. dazu nach wie vor Henri de Lubac, Die Tragddie des Humanismus ohne Gott.
Feuerbach, Nietzsche, Comte und Dostojewski als Prophet (Le drame de 1’humanisme
athée, 1943), Salzburg: Otto Miiller 1950 [im Folgenden: de Lubac 1950], 109-217.

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Samtliche Bildungs- und Erziehungsinstitutionen dieser sociocratie hétten deshalb
dafiir zu sorgen, dass iiberall »gesunde Gewohnheiten, unter dem Einfluf} richtiger,
im voraus gebildeter Urteile sorgfiltig gepflegt« werden und jeder »von Kindheit
an zur wirksamen Entwicklung des sozialen Instinktes und des Pflichtgefiihls« an-
gehalten wird (Comte 1923c, 449). Das kommende Zeitalter dieser Okzidentalen
Republik, fiir deren neu zu errichtende Institutionen Comte in seinen Spatschriften
akribische Spezialbestimmungen und detaillierteste Vorschriften erlief3, sah er be-
herrscht von einer neuen sozialen Moral auf positivistisch-religioser Grundlage.
Alle individualistisch-metaphysischen Mentalitdtslagen des Aufkldrungszeitalters
wiirden dann endgiiltig der Vergangenheit angehdren; und nicht zuletzt wiirde auch
das Wort »Recht« tiberfliissig und aus der Sprache der Politik verschwinden. Die in-
dividuellen Rechtsanspriiche des Einzelnen wiirden dann ebenso wie die biirgerlich-
liberalen Leitideen von abstrakter Freiheit und Gleichheit durch ein organisches
Bewusstsein von der Allgegenwart sozialer Pflichten ersetzt, das aus dem Wissen
um die umfassende historische und soziale Solidaritit der Menschheit und des
menschlichen Lebens erwachse. Das bisher zumeist nur schwach empfundene Ge-
fiih] allgemeiner Solidaritdt und wechselseitiger Abhéngigkeit werde dann, so Com-
tes Hoffnung, endgiiltig durch starke Gefiithle und Affekte einer sozialen Liebe
(amour social) abgelost, um »fortan den wahren auf das Ganze gerichteten Geist
und infolgedessen das wahre Pflichtgefiihl, das damit seiner Natur nach eng ver-
kniipft ist, liberwiegen zu lassen« (ebd., 420). Der einzelne Biirger verstehe sich
dann nicht lédnger als individueller Triger unantastbarer Rechte, sondern als un
fonctionnaire public, der sich ganz in den Dienst der Gemeinschaft stellen will.
Denn schlielich hitten die Menschen, so Comte, eine echte und tiefe Empfindung
davon, »wie siif} es ist, zu gehorchen, wenn wir das in unseren Tagen fast unmdogli-
che Gliick verwirklichen konnen, durch weise und wiirdige Fiihrer von der drii-
ckenden Verantwortlichkeit einer allgemeinen Leitung unseres Handelns angemes-
sen befreit zu werden« (Comte 1923a, 450).

Liberale Schutz- und Abwehrrechte sind hier aufgrund ihrer grundsétzlich >anti-
sozialen< Natur ebenso wenig vorgesehen wie eine parlamentarische Demokratie,
ein Mehrparteiensystem oder eine freie politische Offentlichkeit. Im Zentrum der
Soziokratie steht vielmehr die >geistliche Regierungs, le gouvernement spirituel,
wihrend die »weltliche Regierung« bei den Industriellen und Bankiers liegen sollte.
Denn diese seien aufgrund ihrer Erfahrungen und Kompetenzen dazu berufen, die
akkumulierten Kapitalien der Gesellschaft® sinnvoll und erfolgreich in den Dienst

20 »Der Reichtum ist immer stillschweigend fiir eine soziale Zielsetzung anvertraut, ohne
jede eitle personliche Vorliebe.« (Systeme 11 (1852), 198; zit. nach Cingolani 1992, 46)
Erbrecht und individuelles Eigentum sind hier nicht mehr vorgesehen, da aus der Sicht
der théorie positive des accumulations ohnehin aller Reichtum, alles Wissen und alle Fa-

higkeiten durch und durch kollektiver Natur sind. Comte will aber sehr wohl — dhnlich

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SOZIOLOGIE | 95

des gesellschaftlichen Fortschritts zu stellen, der »allen in angemessener Weise Ar-
beit und Erziehung zu sichern« (Comte 1923c, 506)21 habe.

Das gouvernement spirituel solle dagegen der Herrschaft der Religion de
I’Humanité und der dankbaren kollektiven Verehrung des Grand-Etre zum endgiil-
tigen Durchbruch verhelfen. Das »Grofle Wesen«< der Humanité, dem sich jede indi-
viduelle und kollektive Existenz verdanke, beschreibt Comte dabei als einen die ge-
samte Menschheitsgeschichte umgreifenden sozialen Organismus. Es umfasse alle
achtenswerten und wiirdigen Menschen der Vergangenheit, der Gegenwart und der
Zukunft, die an der generationeniibergreifenden Kontinuitét des Solidarzusammen-
hangs der Menschheitsentwicklung mitgearbeitet haben und noch mitarbeiten wer-
den. In diesem Sinne gelte: »Alles an uns gehdrt somit der Menschheit, denn Alles
erhalten wir von ihr — Leben, Vermdgen, Talent, Bildung, Zartgefiihl, Thatkraft
u.s.w.« (Comte 1891, 292) Und dieser Dankbarkeitszusammenhang ist fiir den Ein-
zelnen unausweichlich, denn auch »der geschickteste und thatigste Mensch kann
immer nur einen sehr kleinen Theil dessen zurilickgeben, was er erhilt. Er wird auch
fernerhin, ebenso wie in der Kindheit, von der Menschheit gendhrt, beschiitzt, aus-
gebildet u.s.w.«, nur dass er dies nun nicht mehr »durch Vermittelung seiner Eltern
empfingt«, sondern »durch eine Menge mittelbar thétiger Krifte, deren Mehrzahl er
niemals kennen lernt« (ebd., 293f.).

Comte hatte schon im sechsten Band des Cours — da es »hinsichtlich der mora-
lischen und sozialen Lehren« unverzichtbar sei, »immer eine strenge Aufsicht iiber

wie sein Lehrer Saint-Simon — eine industrielle Klassengesellschaft mit deutlichen sozia-
len Ungleichheiten beibehalten.

21 Weil auch die Arbeiter wie die Unternehmer und Bankiers unter dem heilenden Einfluss
des gouvernement spirituel stehen, wiirden sie sich, so Comte, von ihren partikularen Ei-
geninteressen 16sen und schon bald in echte »6ffentliche Funktionire« verwandeln. Vom
urspriinglich in Aussicht genommenen Biindnis von Proletariat und Positivismus blieb
spéter aber nicht viel iibrig. Nach den Revolutionsereignissen des Jahres 1848 setzte
Comte namlich verstérkt auf eine politische Unterstiitzung durch das konservative Lager.
So heift es in einem Brief an Pierre Lafitte aus dem Jahr 1855: »Man muB in der Masse
der Konservativen und Reaktiondre den eigentlichen Nahrboden des Positivismus sehen.
[...] Der Positivismus wird fiir sie der einzige systematische Schutz der Ordnung gegen
den kommunistischen oder sozialistischen Umsturz sein.« (zit. nach de Lubac 1950, 207)
De Lubac notiert dazu ergdnzend: »Der grolen Masse der »Handarbeiter< gesteht Comte
keinerlei Anteil an der Abwicklung der 6ffentlichen Angelegenheiten zu. Was Comte von
ihnen fordert, ist Glaube, ist alles in allem Unterwerfung, sonst nichts.« (ebd., 209) Dem
widerspricht auch nicht die Tatsache, dass Comte in seinen Planen zur Umgestaltung der
Stadt Paris u.a. eine Wohnungsbaupolitik im Blick hatte, »die den Proletariern auch auf
den groBen Boulevards im Zentrum der Hauptstadt zu bezahlbaren Eigentumswohnungen
verhelfen sollte« (Lepenies 2010, 13).

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

die urspriingliche Bewegung des menschlichen Geistes zu fithren, um ihn an die
Riicksichtnahme auf das Ganze zu erinnern« — vorgeschlagen, »in kluger Nachah-
mung des Katholizismus ein System von zugleich 6ffentlichen und privaten Ge-
wohnheiten zu errichten, die das kriftige BewuBtsein der sozialen Solidaritét ener-
gisch wiederbeleben kdnnen« (Comte 1923c, 458). Der prizisen Ausarbeitung eines
solchen Erziehungs- und Religionsprogramms widmete er seit Mitte des 19. Jahr-
hunderts — vor allem in Reaktion auf seine mystisch-religiésen Erschiitterungen
durch die unerfiillte Liebe zu der siebzehn Jahre jiingeren, lungenkranken Clothilde
de Vaux, die er im Herbst 1844 kennengelernt hatte und die schon im Friihjahr
1846 verstarb™ — sein Systéme de politique positive ou Traité de sociologie, insti-
tuant la religion de I’'Humanité (1851-1854). Hier finden sich iiber Hunderte von
Seiten ausfiihrliche Angaben fiir die soziokratisch-spirituelle Ausgestaltung von
Familien- und Schulleben, von Arbeitswelt und Industrie, vor allem aber fiir den zu
etablierenden Kult der Religion de I’Humanité, der alle bisherigen Formen von Re-
ligion und Gottesverehrung abldésen und hinfort nur noch die Menschheit selbst
feiern und verehren soll.

In diesem Kult sollte im Riickgriff auf das breite Bilder-, Riten- und Symbolar-
senal der katholischen Liturgie und des christlichen Kirchenjahres — Comte operiert
mit Tempeln und Schutzengeln, mit Gebetstexten und Kreuzzeichen, mit einem po-
sitivistischen Kalender, mit sozialen Sakramenten und nicht zuletzt mit detaillierten
Ausarbeitungen zur Erziehung und Etablierung einer positivistischen Priesterschaft
— sinnenfallig zum Ausdruck gebracht werden, dass der Einzelne seine individuelle
Existenz einzig der unverdienten Herkunft aus dem Grand-Etre der Menschheit
verdanke. Die eigentliche Berufung des Menschen liege ndmlich darin, sich diesem
einzugliedern, in ihm aufzugehen und so auch nach seinem Tode noch geistig-
spirituell weiterzuleben und gewissermaflen sozial unsterblich zu werden, denn
»das wahre Gliick« ergebe sich vor allem »aus einer wiirdigen Unterwerfung [...],
der einzigen dauernden Grundlage eines edlen und umfassenden Wirkens« (Comte
1891, 296).

22 Heinrich Waentig, Comte, in: Comte 1923a, I1I-XII, VIf. bezeichnet Comtes Spéatschrif-
ten, die »wohl iiberhaupt nicht mehr als wissenschaftliche Werke zu betrachten« seien,
als »die poetischen Phantasien eines in erotischer Psychose Befangenen und insofern (als)
ein »document humain< von besonderer Art«.

23 Die vier volumindsen Bénde dieses Werkes stehen unter dem Motto: L’ Amour pour prin-
cipe, I’Ordre pour base, le Progrés pour but. John Stuart Mill, der mit Comte in enger
Verbindung stand und ihn lange Zeit mit regelmaBigen Geldzahlungen unterstiitzte, no-
tiert in seiner Autobiography, dieses Werk sei »the completest system of spiritual and
temporal despotism which ever yet emanated from a human brain, unless possibly that of
Ignatius Loyola« (Mill 1948, 149; zit. nach Repplinger 1999, 69).

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SOZIOLOGIE | 97

Individualitiitsaversionen als Ausgangspunkt einer postliberalen Solidaritdtstheorie

Die aus heutiger Sicht wohl als »totalitdr< zu qualifizierenden politisch-praktischen
Konsequenzen, die Comte mit seiner Konzeption gesellschaftlicher Solidaritit zu-
mindest in seinen Spatschriften deutlich intendiert, diirfen nicht dariiber hinwegtédu-
schen, dass er als derjenige Autor gelten kann und muss, der als Erster die solidari-
tatstheoretischen Grundlagen einer Theorie moderner Gesellschaften gelegt hat.
Dabei ist die Tatsache der wechselseitigen Einwirkung aller sozialer Phdnomene
aufeinander fiir Comte — wie er im 1839 erschienenen ersten Band seines Cours no-
tiert — derart offensichtlich, dass es schlicht iiberfliissig sei, noch einen »formlichen,
methodischen Nachweis einer solchen grundlegenden Solidaritdt zwischen allen
moglichen Seiten des sozialen Organismus zu liefern, iiber die aulerdem heute bei
allen verniinftig Denkenden, wenigstens im Prinzip, keine ernsten Meinungsver-
schiedenheiten mehr bestehen« (Comte 1923a, 238). Comte verwendet den Begriff
der solidarité sociale durchgehend deskriptiv und strikt moralfrei, d.h. als Synonym
fiir unabhéngig von den Einsichten und Empfindungen der Individuen bestehende
soziale Interdependenzen, was auch daran deutlich wird, dass er im Blick auf indi-
viduelle Bewusstseinszusténde stets vom >Gefiihl< bzw. dem »Bewusstsein< der So-
lidaritdt spricht, das eigens zu befordern und zu stirken sei, da das soziale Faktum
der Solidaritét eben noch nichts mit personlichen Solidaritdtsempfindungen der In-
dividuen zu tun habe.

Comte gibt diesem >wissenschaftlichen«< Solidarititsbegriff jedoch eine gesell-
schaftstheoretische Fassung, die sich von allen politischen Restaurationshoffnungen
distanziert, ohne sich auf die Seite der biirgerlich-liberalen Aufklarungsphilosophie
zu schlagen. Damit steht Comte gewissermallen an der Schwelle zu einem neuen,
spezifisch >postliberalen< Niveau gesellschaftlicher Selbstverstindigung, das den
unproduktiven Streit zwischen >Restauration< und >Revolution« {iberwindet und eine
iber den politischen Liberalismus hinausweisende Perspektive politischer Philoso-
phie im Kontext arbeitsteilig organisierter Industriegesellschaften eréffnen konnte.
Allerdings sollte ihn sein fundamentales Misstrauen gegen die Freiheitsrechte der
Einzelnen, die die Franzosische Revolution seiner Ansicht nach ebenso selbstiiber-
schitzend wie geschichts- und gesellschaftsvergessen verkiindet hatte, daran hin-
dern, sich auf die Suche nach einer tragfahigen >postliberalen< Balance von gesell-
schaftlicher Solidaritdt und individueller Freiheit, von sozialen Pflichten und per-
sonlichen Rechten, von historisch-sozialen Vorgaben einerseits und frei iibernom-
menen Verantwortlichkeiten andererseits zu begeben.

Statt also eine modernititsaddquate Balance von Freiheit und Solidaritdt zum
Thema einer réorganisation sociale zu machen, hat Comte das an den moralischen
Ambitionen individueller Freiheit und Gleichheit ansetzende Projekt der politischen
Moderne de facto aufgekiindigt. In seiner mitunter geradezu panisch anmutenden
Suche nach den Springquellen des >sozialen Instinkts und des Pflichtgefiihls< hat er

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

nie auch nur ansatzweise darauf gesetzt, dass sich miindige Staatsbiirger mit der
moralisch gehaltvollen Motivationskraft kognitiver Einsichten und kritischer Refle-
xion selbst iiber die sozialen Kontexte und Bedingungen ihrer Existenz aufklidren
und auf dieser Grundlage starke Solidaritdtsempfindungen und -bereitschaften aus-
bilden. Ihm blieb deshalb nur die — am Ende dann maBlos iibersteigerte — Option fiir
Gefiihl und Gewdhnung, fiir Affekt und Emotionalitdt, die den Rationalitdtsstan-
dards eines fiir das politische Projekt der Moderne unverzichtbaren »6ffentlichen
Vernunftgebrauchs< keinerlei Raum gestatten konnte. Und dies musste dann bei ei-
nem Gesellschaftsentwurf enden, der die zentralen Freiheits- und Gleichheitsambi-
tionen der Moderne durch das simplizistische Projekt einer holistischen Religions-
und Ideologiepolitik aus obrigkeitlicher Warte ersetzen will. Comte hat damit jeden
normativen Versuch einer gleichermallen freiheitsrechtlich wie solidarititstheore-
tisch ansetzenden politischen Theorie moderner Gesellschaften schwer in Verruf
gebracht. Dennoch sollte die Aufgabe, die Individualitits- und Autonomiestandards
des 18. Jahrhunderts mit den Solidarititseinsichten des 19. Jahrhunderts auf der
Hoéhe der Komplexitdtslagen hoch arbeitsteiliger Gesellschaften und im Einklang
mit dem Normativitétsprofil republikanischer Politik in Einklang zu bringen, seit
Comte endgiiltig auf der Agenda stehen. Und auch wenn Comte an dieser Aufgabe
grandios scheiterte, so ist und bleibt seine sociologie doch der eigentliche Aus-
gangspunkt fiir alle weiteren Versuche einer postliberalen Solidaritétstheorie mo-
derner demokratischer Gesellschaften.

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SOZIOLOGIE | 99

2.2 SOLIDARITE ORGANIQUE UND REFORME CORPORATIVE:
EMILE DURKHEIM

Im Frithjahr 1858 wurde Emile Durkheim als jiingster Sohn — er hat vier deutlich
dltere Geschwister — in eine mittellose jiidische Familie des kleinen Stidtchens Epi-
nal in den Vogesen geboren.' Als Sohn und Enkel eines Rabbiners schien er schon
als Kind dazu bestimmt zu sein, ebenfalls diese Laufbahn einzuschlagen und so die
Tradition der Familie fortzusetzen. Zudem sah er sich aufgrund der bescheidenen
Verhiltnisse seiner Familie gezwungen, »unaufhorlich beste Noten anzustreben, um
Stipendien fiir weiterfithrende Schulen gewihrt zu bekommen« (Heisterberg 1981,
11). Nach einer ernsten und lerneifrigen Jugendzeit, in der er zwei Klassen {iber-
sprang, begann er 1876 in Paris am Lycée Louis le Grand seine Vorbereitungszeit
fiir die Aufnahmepriifung an der Ecole Normale Supérieure, die er erst drei Jahre
spéter bestehen sollte. Der junge Durkheim, von dem viele das Bild eines zu ver-
gniiglichen Ausschweifungen kaum fahigen Kopfmenschen zeichnen (vgl. Suber
2012, 14), traf als normalien u.a. auf Henri Bergson, Maurice Blondel und vor al-
lem auf Jean Jaurés, mit dem ihn eine lebenslange Freundschaft verbinden sollte.”
Er erlebte hier seinen endgiiltigen Bruch mit der jiidischen Glaubenstradition,” ent-

1 Epinal gehort zu demjenigen Teil Lothringens, der bis zum Ersten Weltkrieg iiberwie-
gend deutschsprachig war und in dem damals »bei vollstindiger Tolerierung, mehr Fran-
zosen jidischen Glaubens lebten als in irgendeinem anderen Teil Frankreichs« (Lore
Heisterberg, Einleitung: Durkheims Weg zu einer echten Wissenschaft von der Gesell-
schaft, in: Emile Durkheim. Frithe Schriften zur Begriindung der Sozialwissenschaft, hg.,
eingeleitet und iibersetzt von Lore Heisterberg, Darmstadt-Neuwied: Luchterhand 1981
[im Folgenden: Heisterberg 1981], 11-23 [im Folgenden: Heisterberg 1981a], 11). Zu
Leben und Werk Durkheims vgl. neben Steven Lukes, Emile Durkheim. His Life and
Work. A Historical and Critical Study, Harmondsworth: Penguin 1973 [im Folgenden:
Lukes 1973] vor allem die fast 900-seitige Studie von Marcel Fournier, Emile Durkheim.
A Biography (2007), Cambridge: Polity Press 2013 [im Folgenden: Fournier 2013]. Ei-
nen zuverldssigen biographischen Abriss bietet auch Daniel Suber, Emile Durkheim,
Konstanz: UVK Verlagsgesellschaft 2012 [im Folgenden: Suber 2012], 13-42.

Vgl. zu seiner Zeit an der ENS Lukes 1973, 44-65 und Fournier 2013, 28-44.

»That break was painful but decisive; henceforth he was to regard religious beliefs, not as
simply false, but rather as a confused and distorted form of morality [...].« (Lukes 1973,
44) René Konig notiert dazu: »Es scheint, da3 Durkheim Jaures auf die »soziale Frage<
gestoBen hat, wie dieser ihn seinerseits veranlafite, den jiidischen Glauben definitiv abzu-
legen.« (René Konig, Der Soziologe als Moralist, in: Dirk Késler (Hg.), Klassiker des so-
ziologischen Denkens, Bd. 1, Miinchen: Beck 1976, 312-364 u. 501-508; wieder abge-

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

wickelte deutliche Sympathien fiir Ferrys laizistische Schulpolitik und bekannte
sich flammend zu den republikanischen Werten von Freiheit und Gleichheit.*

Zu seinen philosophischen Lehrern an der ENS gehorten Emile Boutroux®, der
sich um eine Vermittlung von Kant und Comte bemiihte, aber auch Charles Renou-
vier, dessen Einfluss auf die republikanisch-liberalen Krifte im spéten 19. Jahrhun-
dert kaum {iberschétzt werden kann und den Durkheim spéter als seinen groBen
»Meister und Erzieher< bezeichnen sollte (vgl. Lukes 1973, 54). Wichtiger noch
diirfte aber der Einfluss des Philologen und Altertumshistorikers Numa Denis Fus-
tel de Coulanges gewesen sein, der »das bodenlose philosophische Phrasieren als
dilletantisch« (Suber 2012, 20) ablehnte und die Geschichtsschreibung in Analogie
zu den Naturwissenschaften als eine methodisch strenge »Wissenschaft der sozialen
Tatsachen« (vgl. Fournier 2013, 35; Konig 2013, 221) betreiben wollte.® Zudem hat
sich Durkheim in dieser Zeit intensiv mit Schriften Comtes und Spencers beschéf-
tigt (vgl. Fournier 2013, 38f.). Und auch wenn die Frage nach den Ursprungsquel-
len, den entscheidenden Inspirationen und Impulsen, denen sich die Soziologie
Durkheims verdankt, bis heute kontrovers diskutiert wird, so sind sich die meisten

druckt in: Ders., Schriften, Bd. 8, Wiesbaden: Springer 2013, 215-286 [im Folgenden:
Konig 2013], 219)

4 »Durkheim is reported to have spent the entire day demonstrating in Paris streets during
the fourteenth of July celebrations of 1880.« (Lukes 1973, 48)

5 Zu Boutroux notiert Durkheim riickblickend, dass dieser »uns an der Ecole Normale Su-
périeure immer wieder darauf hinwies, daf jede Wissenschaft sich, wie Aristoteles sagt,
mit Hilfe >eigener Prinzipien< erklaren muf}, die Psychologie mit psychologischen Prinzi-
pien und die Biologie mit biologischen. Ganz durchdrungen von dieser Idee, habe ich sie
auf die Soziologie angewandt. In diesem Vorgehen wurde ich durch die Lektiire Comtes
bestitigt [...].« (Emile Durkheim, Brief an den Direktor der Revue néo-scolastique vom
8. November 1907, in: Franz Schultheis/Andreas Gipper (Hg.), Emile Durkheim iiber
Deutschland. Texte aus den Jahren 1887 bis 1915, Konstanz: Universitdtsverlag 1995 [im
Folgenden: Schultheis/Gipper 1995], 239-242 [im Folgenden: Durkheim 1995f], 241)

6 Zu Fustel de Coulanges und seiner einflussreichen Studie La cité antique iber Kult,
Recht und Institutionen Griechenlands und Roms (so der Untertitel) aus dem Jahr 1864
vgl. Hartmann Tyrell, Emile Durkheim — Das Dilemma der organischen Solidaritit, in:
Niklas Luhmann (Hg.), Soziale Differenzierung. Zur Geschichte einer Idee, Opladen:
Westdeutscher 1985, 181-250 [im Folgenden: Tyrell 1985], 200-203. Wie Tyrell hier be-
tont, stimmen Fustel und Durkheim darin iiberein, »daB8 die Religion in der Friihzeit der
Menschheit die schlechthin bestimmende, das ganze soziale Leben durchdringende ge-
sellschaftliche Institution war« (ebd., 201), wobei Durkheims Arbeitsteilungsbuch die ge-
samte Evolutionsgeschichte der Gesellschaft vor allem als eine Geschichte der Erosion
und Auflésung der als conscience collective verstandenen Religion beschreibt. Zu Fustels
Einfluss auf Durkheim vgl. auch Konig 2013, 221.

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN S0zIoLoGIE | 101

Interpreten einig, dass der zentrale Einfluss der Arbeiten Comtes auf Durkheim
nicht unterschétzt werden darf, wobei man ihn keineswegs als Schiiler Comtes qua-
lifizieren kann.

Nach seiner agrégation in Philosophie im Jahr 1882 arbeitete Durkheim, wie
damals iiblich, mehrere Jahre als Philosophielehrer an verschiedenen lycées in der
franzdsischen Provinz,” bevor er im Januar 1886 einen sechsmonatigen For-
schungsaufenthalt in Deutschland begann, der ihn zuerst nach Leipzig und spéter
nach Berlin und Marburg bringen sollte.® Im Herbst 1887 iibernahm er dann eine
fiir ihn eingerichtete Dozentur flir Sozialwissenschaft und Pddagogik an der Univer-
sitdt in Bordeaux, bevor er 1902 an die Pariser Sorbonne wechselte. Dort wurde er
1906 zum ordentlichen Professor fiir Padagogik berufen, konnte schnell gro3e Er-
folge als Soziologe feiern und geriet schon bald in den Ruf eines prétre laique (Hu-
bert Bourgin), der eine >neue Reformation« (Gilbert Maire) verkiindigt.” Robert N.
Bellah sollte ihn noch Jahrzehnte spéter als >Hohenpriester und Theologen der Zi-
vilreligion der Dritten Republik< bezeichnen. "

Im Folgenden will ich zunéchst die Formierungsphase der Durkheimschen Mo-
ralsoziologie nachzeichnen, die sich in iiberraschend grolen AusmafBien spezifi-
schen Anregungen aus der zeitgendssischen Moral- und Sozialwissenschaft
Deutschlands verdankt (2.2.1), denn ohne diese wire die Durkheimsche Solidari-
tatstheorie mit ihren Differenzierungen von solidarité mechanique und solidarité
organique nicht angemessen zu verstehen (2.2.2). AnschlieBend mochte ich dann
Durkheims Uberlegungen zu einer spezifisch postliberal ansetzenden réforme cor-
porative der modernen Arbeitsgesellschaften vorstellen (2.2.3), um deutlich zu ma-
chen, inwiefern Durkheim zeitlebens zwischen den Rollen eines neutralen Sozial-
wissenschaftlers und eines engagierten Sozialreformers changierte. Denn es ging

7 Bereits in dieser Zeit scheint er den Plan fiir eine soziologische Dissertation zur Entwick-
lung und den Folgen der modernen Arbeitsteilung gehegt zu haben (vgl. Suber 2012, 25).

8 Womdglich hat er in Leipzig auch Marx’ Kapital gelesen, denn gleich nach seiner Riick-
kehr griindete er »einen Diskussionskreis fiir soziale Fragen [...], in dem viele der fiih-
renden Sozialisten Frankreichs zu Wort kamen« (so Heisterberg 1981a, 21, mit Verweis
auf Marcel Mauss, Introduction, in: Emile Durkheim, Le socialisme. Sa définition, Ses
débuts, La doctrine Saint-Simonienne (édité par M.Mauss), Paris: Alcan 1928 [im Fol-
genden: Durkheim 1928], V-XI [im Folgenden: Mauss 1928]). Néheres iiber diesen Kreis
— seine Bedeutung sollte wohl nicht iiberschiitzt werden — ist nicht bekannt. Suber 2012,
19 notiert, dass Durkheim schon als normalien »enthusiastisch tiber sozialistische Ideen
und die virulente »soziale Frage«« debattiert habe.

9 Vgl. dazu Fournier 2013, 417-422, bes. 420.

10 Vgl. Robert N. Bellah, Introduction, in: Ders. (Hg.), Emile Durkheim on Morality and
Society. Selected Writings, Chicago-London: University of Chicago Press 1973, IX-LV,
X.

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

ihm stets darum, fiir die franzdsische Republik Entwicklungschancen einer solida-
rischen und gerechten Gesellschaft zu eruieren, mit denen sich die langanhaltenden
politischen Krisen und sozialen Verwerfungen der postrevolutiondren Nation iiber-
winden lassen konnten.

2.2.1 Unterwegs zu einer postliberalen Moralsoziologie

In Frankreich war seit Mitte des 19. Jahrhunderts das Interesse an Deutschland
grof3, und nach der Niederlage im Franzosisch-PreuBischen Krieg kam die sorgen-
volle Frage hinzu, wie man in Zukunft die wissenschaftliche und technisch-
industrielle Uberlegenheit Deutschlands kompensieren kénnte, wobei nicht zuletzt
auch »die deutsche Disziplin, das deutsche MethodenbewuBtsein, der deutsche
Fleif und der deutsche Gemeinschaftssinn«'' im Fokus der Aufmerksamkeit stan-
den. Die franzdsische Regierung lobte in diesem Zusammenhang eine ganze Reihe
von Stipendien fiir franzdsische Absolventen aus, um diesen Studienaufenthalte in
Deutschland zu ermdglichen. Im Gegenzug wurde die Erstellung entsprechender
Berichte erwartet, die durchaus »den Status von halboffiziellen Untersuchungsbe-
richten« (Gipper/Schultheis 1995, 9) hatten; eine Tradition, die erst mit dem Beginn
der nationalsozialistischen Ara in Deutschland endete.

Mit einem solchen, bis Herbst 1886 datierten Stipendium ausgestattet, brach
auch Durkheim als 27-jdhriger Philosophielehrer am Gymnasium vom Saint-
Quentin im Januar 1886 ins Nachbarland auf. Grundlage war ein Gespriach mit
Louis Liard, einem hohen Beamten des Bildungsministeriums, in dem ihm im An-
schluss an diese Forschungsreise eine Dozentur in Aussicht gestellt worden war.
Riickblickend erklarte Durkheim dazu, dass er damals »das Licht der Erkenntnis
von Deutschland«'” erwartet habe. Die vom Geist der franzosischen Aufklirung
kaum beeinflussten, dafiir stark historisch gepriagten rechts-, moral- und staatswis-
senschaftlichen Texte und Theorien seines Gstlichen Nachbarlandes haben sein frii-
hes Denken in hohem Malfie beeinflusst, auch wenn Bezugnahmen auf deutsche Au-
toren in seinen spéteren Schriften nur noch eine geringe Rolle spielen. Spezifische
Impulse aus Deutschland, mit denen sich Durkheim schon zuvor beschiftigt hatte, "

11 Andreas Gipper/Franz Schultheis, Einleitung, in: Schultheis/Gipper 1995, 7-25 [im Fol-
genden: Gipper/Schultheis 1995], 8.

12 Emile Durkheim, Stellungnahme zum deutschen Einfluf auf die franzdsische Soziologie
(1902), Auszug aus dem Mercure de France, in: Schultheis/Gipper 1995, 237 [im Fol-
genden: Durkheim 1995¢].

13 Schon 1885 hatte er in der Revue philosophique de la France et de |’étranger — neben ei-

ner Auseinandersetzung mit Alfred Fouillées La propriété sociale et la démocratie (Paris

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN S0zIoLoGIE | 103

haben in der Formierungsphase seiner Soziologie somit gleichsam Pate gestanden;
und sie miissen in der gebotenen Ausfiihrlichkeit zur Sprache kommen, wenn man
sich liber Durkheims Programm einer Moralsoziologie moderner Gesellschaften
Klarheit verschaffen will. Durkheim selbst notierte im Jahr 1902 riickblickend:
»Personlich schulde ich den Deutschen viel. Den Sinn fiir die soziale Realitét, fiir
ihre organische Komplexitdt und Entwicklung habe ich zum Teil iiber ihre gute
Schule erworben.« (Durkheim 1995¢, 237)"

Die Liebe zum Gemeinschafisleben und der Sinn fiir die soziale Realitdt

Uber die Einsichten, die er wihrend seines Deutschland-Aufenthalts gewonnen hat-
te, berichtet Durkheim in zwei groBen Aufsitzen aus dem Jahr 1887." Er zeigt sich
darin fasziniert von der deutschen Wertschitzung gemeinschaftsbezogener Sozial-
formen und Lebenswelten, die er im Frankreich seiner Zeit schmerzlich vermisst

1884) — zwei aktuelle Werke der deutschen Soziologie ausfiihrlich und anerkennend
besprochen: Ludwig Gumplowicz’ Grundrifs der Soziologie (Wien 1885) und den ersten
Band von Albert Schéffles Bau und Leben des sozialen Korpers (Tiibingen 1885). Diese
beiden Texte finden sich in deutscher Ubersetzung in: Schultheis/Gipper 1995, 177-189
und 189-216. Im Jahr 1889 kommt noch eine Rezension von Ferdinand Ténnies’ Ge-
meinschaft und Gesellschaft (ebd., 217-225) hinzu; vgl. hierzu auch Anm. 20.

14 Als sich Durkheim nach seiner Berufung an die Pariser Sorbonne (1902) auf dem Zenit
seiner Karriere befand und zu einem zentralen Représentanten der laizistischen Bildungs-
politik der Republik geworden war, sieht er sich im Rahmen des auflodernden Nationa-
lismus verstarkten Angriffen ausgesetzt, u.a. wegen der vermeintlichen Néhe seiner So-
ziologie zu den Sozial- und Moralwissenschaften Deutschlands. In diesem Zusammen-
hang wehrt er sich mit Nachdruck gegen die Behauptung, er habe seine Deutschlandreise
angetreten, »um bei Wagner und Schmoller zu studieren« und sei anschlieBend »durch
und durch von ihren Ideen durchdrungen und von ihrem Einfluss vollig verwandelt gewe-
sen« (Durkheim 1995f., 240). In Wirklichkeit kenne er beide, wie er 1907 schreibt, nicht
personlich. Fiir Wagner hege er »nur eine hdchst bescheidene Sympathie«, und dem
Werk Schiéftles sei er erst begegnet, nachdem sich die Grundziige seiner Soziologie be-
reits entwickelt hitten. Die entscheidenden Impulse stammten, so betont er hier mit
Nachdruck, »direkt von Comte, Spencer und Espinas, die ich gekannt habe, lange bevor
ich Schiffle kennenlernte« (ebd.); vgl. dazu Gipper/Schultheis 1995, 18-22. Zu Espinas
vgl. Anm. 23.

15 Sie liegen erst seit 1995 in deutscher Ubersetzung vor: Emile Durkheim, Die Philosophie
an den deutschen Universititen, in: Schultheis/Gipper 1995, 27-83 [im Folgenden: Durk-
heim 1995a]; Emile Durkheim, Die positive Moralwissenschaft in Deutschland, in: ebd.,
85-175 [im Folgenden: Durkheim 1995b).

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

und deren Missachtung ihm als eine der zentralen Ursachen der permanenten Kri-
sentrdchtigkeit seines Landes gilt. Es miisse ndmlich gerade der franzdsischen Re-
publik darum gehen, »in uns aufs neue die Liebe zum Gemeinschaftsleben wachzu-
riitteln« (Durkheim 1995a, 79). Und deshalb sei es »hochste Zeit, diese Studien
nach Frankreich zu importieren, denn da wir uns entschlossen haben, uns selbst zu
fiihren und zu regieren, bediirfen wir ihrer viel mehr noch als die Deutschen« (ebd.,
83).'¢

Durkheim zeichnet hier ein geradezu iiberschwingliches Bild von der Uberle-
genheit der »moraltheoretischen und sozialwissenschaftlichen Disziplinen in
Deutschland« (ebd.). Weil diese langst damit begonnen hétten, »sich den Nachbar-
disziplinen wie Volkswirtschaft, Jura und Geschichte anzundhern« (ebd., 56f.), er-
scheine die Moral hier »nicht mehr als etwas Abstraktes, Inertes und Totes, das von
einer liberpersonlichen Vernunft betrachtet wird«, sondern als ein »Faktor des kol-
lektiven Lebens«, der entscheidend gepréigt werde durch »unsere Vorlieben, unsere
Sitten, unsere besondere Mentalitdt und die Geschichte der Gesellschaft, deren
Glieder wird sind« (ebd., 58). In Frankreich dagegen habe die Philosophie »immer
noch zu viel mit Literatur zu tun« (ebd., 80)."” Wihrend die in Frankreich dominie-
renden rationalistischen Ethikkonzeptionen davon iiberzeugt seien, dass sich die
Grundfragen von Recht und Moral »mit einem Federstrich oder einer abstrakten
Formel entscheiden« (ebd., 55) lassen, weil das autonome Individuum »der einzige
Akteur und das einzige Ziel der gesellschaftlichen Entwicklung« (ebd., 58) sei, be-
finde sich »dieser Individualismus, der an Kant ankniipft« (ebd., 59), in Deutsch-
land léngst auf dem Riickzug. Die Geschichte zeige ndmlich nur allzu deutlich die
Kontingenz und Relativitdt der von den liberalen Philosophen vertretenen Vorstel-
lung, dass die Menschen iiberall »exakt die gleichen« seien, als wenn es »auf der
Welt weder Nationen noch Staaten gegeben hiitte« (Durkheim 1995b, 91)."® Die
deutsche Schule der Moralwissenschaft habe dagegen ein starkes »Gefiihl fiir die

16 So konstatiert Durkheim, dass in Deutschland »die Mehrheit der Nation den 6ffentlichen
Angelegenheiten weiterhin vollkommen unbeteiligt gegeniibersteht«. Zwar schlie3e »die-
se Gleichgiiltigkeit [...] nicht das lebhafteste Gefiihl deutscher Grofie und Stirke aus,
aber man interessiert sich nicht fiir politische Ereignisse und iiberldft sie in blindem Ver-
trauen der Fihrung jener bewéhrten und kompetenten Méanner, die dafiir verantwortlich
sind« (Durkheim 1995a, 62).

17 »In Frankreich verbringt man seine Zeit damit, iiber das Gute und Niitzliche nachzuden-
ken und die Grundlagen der Ethik zu diskutieren. Die Moralisten sind einer nach dem an-
deren damit beschiftigt, die Grundlagen fiir ein Gebédude zu legen, das sie niemals errich-
ten werden.« (Durkheim 1995a, 55)

18 »Sie begreifen die Nation in der Art einer riesigen Aktiengesellschaft, aus der jeder nur
genau das zuriickerhdlt, was er eingezahlt hat, und deren Mitglied man nur bleibt, wenn

man auf seine Kosten kommt.« (Durkheim 1995b, 91)

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SOZIOLOGIE | 105

Komplexitit lebendiger Dinge« (Durkheim 1995a, 60) entwickelt, denn »der reale
und konkrete Mensch @ndert sich mit dem physischen und sozialen Milieu, das ihn
umgibt, und mit den Menschen éndert sich natiirlich auch die Moral« (ebd., 58).

Durkheim wiinscht sich insbesondere eine ndhere Beschiftigung mit der em-
pirisch-experimentellen Volkerpsychologie Wilhelm Wundts, der historischen
Rechtslehre Rudolf Therings, der historisch-ethischen Schule der deutschen Natio-
naldkonomie um Gustav Schmoller und Adolph Wagner und — vor allem — der his-
torisch-organologischen Soziologie Albert Schiffles. Denn diese Autoren setzen, so
Durkheim, an die Stelle einer »mechanischen Konzeption der Gesellschaft [...]
immer mehr eine organische Konzeption«, die darauf aufmerksam mache, dass das
Individuum »ein integraler Bestandteil der Gesellschaft« sei, »in die es hineingebo-
ren ist. Es ist von ihr vollkommen durchdrungen.« (ebd., 59) So stelle auch der
Staat hier nicht »wie fiir uns eine gewaltige Maschine dar, die dazu bestimmt ist,
jene Menge an ungeselligen Wesen zusammenzuzwingen, die Rousseau sich vor-
gestellt hat und an die wir zu unserem Ungliick weiter glauben«; er erscheine viel-
mehr als »ein spontanes Produkt des sozialen Lebens« (ebd.; Anm. 34), dessen mo-
ralische, rechtliche und politische Auspriagungen als »Fakten sui generis« (Durk-
heim 1995b, 107; Anm. 19; Herv. i.0.) zu betrachten seien und nicht einfachhin zu
unserer Disposition stiinden.

Durkheim geht in diesem Zusammenhang sogar so weit, den sogenannten Ka-
thedersozialisten um Schmoller und Wagner vorzuwerfen, sie wiirden, motiviert
durch ihr Interesse an interventionistischer Wirtschafts- und Sozialpolitik, dem nai-
ven Glauben anhdngen, die Entwicklungsprozesse des sozialen Lebens konnten
»vom Gesetzgeber nach Belieben verdndert werden« (ebd., 101). Dagegen sei aber
festzuhalten, dass sich psychologische, moralische und soziale Tatbestdnde »von
den anderen Bereichen der Natur nur durch Nuancen und Gradunterschiede« abhe-
ben, sodass sich soziale Verdnderungen »nicht durch ein magisches Wort des Ge-
setzgebers« herbeifiihren lieen. Sie konnten vielmehr »nur aus einem Zusammen-
wirken von Naturgesetzen hervorgehen. Jedenfalls ist es fast immer unmdglich,
ihnen systematisch und gezielt den Weg zu bahnen.« (ebd., 102) Recht und Moral
seien namlich »nichts anderes als Kollektivgewohnheiten, das heifit konstante
Handlungsmuster, die einer ganzen Gesellschaft gemeinsam sind« (ebd., 95) und
das soziale Leben dieser Gemeinschaft abbilden und absichern. In diesem Sinne
lasse sich die Moral bestimmen »als jene Autoritét der 6ffentlichen Meinung, der
sich niemand, ob er nun oben oder unten auf der sozialen Leiter steht, entziehen
kann« (ebd., 118). Als solche habe sie dem Menschen nicht zuletzt »ein Gefiihl da-
fiir zu vermitteln, dal er nicht ein Ganzes, sondern der Teil eines Ganzen ist, und
wie wenig er wiegt, verglichen mit den grenzenlosen Welten, die ihn umgeben«
(ebd., 155). Die hier zum Ausdruck kommende Geringschitzung der liberalen Idea-
le von personaler Selbstbestimmung und individueller Autonomie wird besonders
deutlich, wenn Durkheim im Blick auf das Individuum melancholisch — und im Te-

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

nor durchaus vergleichbar mit den Stimmungslagen der Schriftsteller der Gegenre-
volution — notiert:

»Wenn das Individuum im Bereich der Moral nicht im Vordergrund steht, so deshalb, weil es
zu wenig Gewicht hat: Was bedeuten der Welt seine Leiden und seine Freuden? Sie sind wie
Wassertropfen im Meer des Lebens. Als vergangliches Wesen lebt es nur im Augenblick. Die
Gesellschaften dagegen wurzeln in der Vergangenheit und erstrecken sich in die Zukunft: Sie

sind deshalb ein wiirdigeres Objekt unserer Liebe und Hingabe.« (ebd., 146)

Moralische Phidnomene als empirische Realitiiten sui generis

Durkheims Sympathien gelten, wie erwéhnt, vor allem der organologischen Sozio-
logie Albert Schiffles und seiner vierbandigen Studie Bau und Leben des socialen
Korpers (1875-78). Thr hatte der junge Durkheim schon 1885 eine ausfiihrliche
Besprechung gewidmet, die in der These gipfelt, es gebe »kaum eine Lektiire, die
fiir einen Franzosen in hoherem MaBe instruktiv wire«'’. Schiffle habe nimlich
wie niemand sonst die Gesellschaft als ein Wesen beschrieben, »dessen Existenz
den Individuen, aus denen es sich jeweils zusammensetzt, vorausgeht, ein Wesen,
das diese liberleben wird, das stérker auf sie einwirkt als umgekehrt, und das sein
eigenes Leben, sein BewuBtsein, seine Interessen und sein Schicksal hat« (Durk-
heim 1995c, 190). Wahrend die Gesellschaft, so Durkheim, fiir Wagner und
Schmoller noch »zumindest teilweise eine Maschine« bleibe, »die man von aullen
antreibt« (Durkheim 1995b, 104), werde sie bei Schiffle erstmals wirklich »zu ei-
nem lebendigen Wesen, dessen Bewegung von innen stammt. Der Gesetzgeber er-
findet die Gesetze nicht, sondern kann sie lediglich feststellen und klar formulie-
reng, da sie im Kern nichts anderes seien als »das gemeinsame Werk der Gesell-

19 Emile Durkheim, Bau und Leben des sozialen Korpers nach Schiffle (1885), in: Schult-
heis/Gipper 1995, 189-216 [im Folgenden: Durkheim 1995c], 211. Albert Schéffle, der
als einer der »interessantesten deutschen Gelehrten der zweiten Hélfte des 19. Jahrhun-
derts« (Wilhelm Bleek, Geschichte der Politikwissenschaft in Deutschland, Miinchen:
Beck 2001, 162) gelten kann, dessen sozialwissenschaftliche Forschungsansétze heute
aber ebenso wie sein breites politisch-publizistisches Engagement, etwa im Umfeld der
Einfilhrung der Bismarckschen Arbeiterversicherung, kaum gewiirdigt und aufgearbeitet
werden, vertrat seit den 1870er Jahren eine organisch-holistische Gesellschaftskonzep-
tion, mit der er »zu einem der ersten deutschen Soziologen« (ebd.) werden sollte. Eine
grof3e historisch-systematische Monographie zu Leben, Werk und Bedeutung Schiffles
steht aus; vgl. allerdings die Beitrdge in Jiirgen Backhaus (Hg.), Albert Schéffle (1891-
1903). The Legacy of an Underestimated Economist, Hanau: Haag + Herchen 2010.

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SOZIOLOGIE | 107

schaft; der Gesetzgeber spielt bei ihrer Ausbildung nicht die iibertriebene Rolle, die
ihm die Kathedersozialisten bisweilen zugeschrieben haben« (ebd., 104f.).20

Fiir Durkheim sind es »allein die deutschen Moraltheoretiker« (ebd., 166), die
die moralischen Phédnomene als eine empirische Realitét sui generis betrachten, d.h.
als vom Willen und Bewusstsein der Einzelnen unabhéngige, ihnen vorgéngige und
von ihnen weitgehend unbeeinflussbare soziale Tatsachen. Die Moralwissenschaft
habe hier »ihren eigenen Gegenstand, den sie untersuchen muf3, wie die Physiker
physikalische Phanomene und die Biologen biologische Phinomene, und zwar in
Anwendung der gleichen Methode. Thr Gegenstandsbereich sind Sitten, Gebriuche,
positive Rechtsvorschriften und wirtschaftliche Phdnomene [...].« (ebd.) Dies be-
deute jedoch nicht, dass die Moralsoziologie am Ende nichts anderes sei als eine
organisch-evolutiondre Biologie oder Physiologie des sozialen Lebens; ein Theo-
rieprojekt, das etwa der auch in Frankreich breit rezipierte Paul von Lilienfeld ex-
plizit betrieb®’, dem in unterschiedlicher Weise aber auch Autoren wie René
Worms®, Alfred Espinas™ und der im damaligen Frankreich ebenfalls viel gelesene

20 Schiffle spreche in diesem Zusammenhang sogar, wie Durkheim anmerkt, »von den Ge-
fahren des legislativen Einflusses in Worten, die von einem Schiiler Bastiats stammen
konnten« (Durkheim 1995b, 105). Aber auch noch Schiffle weise »der Reflexion eine
iberstarke Rolle bei der Bildung der menschlichen Gesellschaften und der Genese der
Moralvorstellungen« (ebd.) zu, denn er nenne »die Gesellschaft mehrfach ein Product der
Kunst und erkennt nur eine einzige Gruppe, namlich die Familie, als wahrhaft natiirlich
an [...]« (ebd., 106). Mit der gleichen Aversion gegen die Vorstellung von »Gesellschaft
als Kunstprodukt« distanziert sich der frithe Durkheim auch von Ferdinand Tonnies und
dessen Dichotomisierung von natiirlicher Gemeinschaft und kiinstlicher Gesellschaft. In
einer Besprechung von Tonnies’ Schrift Gemeinschaft und Gesellschaft (1889) betont er,
»dall das Leben der groflen gesellschaftlichen Agglomerationen genau so natiirlich ist wie
dasjenige der kleinen Aggregate«, denn »wenn die Gesellschaft urspriinglich eine Natur-
erscheinung ist, dann bleibt sie dies bis zum Lebensende« (Emile Durkheim, Gemein-
schaft und Gesellschaft nach Toénnies (1889), in: Schultheis/Gipper 1995, 217-225,
224f.).

21 Der russische Politiker und Soziologe Paul von Lilienfeld, der vor allem Rudolf Vir-
chows Theorie der Zellularpathologie unvermittelt auf die vermeintlichen GesetzmafBig-
keiten des sozialen Lebens iibertrug, kann als der extremste und einflussreichste Vertreter
der organizistischen Soziologie des spéten 19. Jahrhunderts gelten.

22 René Worms gilt als Begriinder der organizistischen Soziologie in Frankreich. Er war der
wichtigste soziologische Gegenspieler Durkheims und griindete 1893 — drei Jahre, bevor
Durkheim seine L ’Année sociologique ins Leben rief — die Revue internationale de socio-
logie und das Institut international de Sociologie, dem zwei Jahre spiter die Pariser So-
ciété de sociologie folgte. Seine 1896 vorgelegte Studie Organisme et société greift vor

allem auf Alfred Espinas und Edmond Perrier zuriick.

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Herbert Spencer nahestehen. Da ndmlich die moralischen Phanomene »das Kom-
plexeste« seien, »was es auf der Welt gibt« (ebd., 165), konne man sie nicht derart
reduzieren, dass sie am Ende nur noch als quasibiologische Phinomene erscheinen,
die sich mit den Kategorien der modernen Evolutionsbiologie bzw. der evolutioné-
ren Physiologie hinreichend beschreiben lieBen. Denn auch wenn Analogien zwi-
schen Individuen und Zellen, zwischen Verkehrswegen und Nervenbahnen, zwi-
schen menschlichen Handlungsvollziigen und biologischen Prozessen, d.h. zwi-
schen Gesellschaft und Organismus, hilfreich seien, um den sui generis-Charakter
sozialer Phdnomene zu erfassen, so miisse man doch festhalten, dass die Soziologie
»keine bloBe Verlingerung und so etwas wie das letzte Kapitel der Biologie«
(Durkheim 1995c¢, 192) sein kénne.** »Zwischen beiden Wissenschaften besteht ein
Bruch, wie auch zwischen ihren Gegenstandsbereichen. Es gilt, zur Konzeption von
Comte zuriickzukehren.« (ebd.) Um die moralischen Phdnomene des sozialen Le-
bens angemessen zu erfassen, braucht es fiir Durkheim also eine entsprechend
komplex angelegte, eigenstidndige empirische Wissenschaft von den moralischen
Tatsachen. Und in deren Zentrum miisse die Einsicht stehen, »daf3 die psychischen
und sozialen Phanomene Fakten wie alle anderen sind, welche Gesetzen unterlie-
gen, die der menschliche Wille nicht beliebig dndern kann, da3 folglich Revolu-
tionen im strengen Wortsinn genauso unmdglich sind wie Wunder« (Durkheim
1995a, 82).

23 Alfred Espinas legte mit seiner 1877 verdffentlichten Doktorthese Des sociétés animales,
die sich dem Thema der Solidaritét — gegenldufig zu Charles Renouvier — nicht aus philo-
sophisch-idealistischer, sondern aus physiologisch-biologischer Sicht widmet, den ersten
grofleren Versuch vor, »to root social philosophy in biology« (Linda L. Clark, Social
Darwinism in France, Birmingham Al.: The University of Alabama Press 1984 [im Fol-
genden: Clark 1984], 42). Diese Studie sollte auf die politisch-moralischen Selbstver-
standigungsdebatten der Dritten Republik einen erheblichen Einfluss ausiiben. »More
than half of its long introduction to the history of sociology was devoted to Comte and
Spencer« (ebd.) — und beide galten in der frithen Phase der Republik, in der die Monar-
chisten bis 1878 die Mehrheit im Parlament bildeten, als politisch subversiv, sodass Espi-
nas diese Einleitung zuriickziehen musste. Espinas’ Studie lehnt sich allerdings eher an
Henri Milne Edwards’ Kooperationstheorem an als an Spencers survival of the fittest.

24 Schon in seiner Schiffle-Besprechung aus dem Jahr 1885 notierte Durkheim in diesem
Sinne, dass »kein Soziologe diese beiden Begriffe [Gesellschaft und Organismus; HIGK]
je vollstiandig miteinander identifiziert« (Durkheim 1995¢c, 191) habe, auch wenn sie oft
in eine erhebliche Nédhe geriickt wiirden. Schiffle sehe zwischen beiden sogar deutlich
»eine Kluft«, die sich aus seinem »robusten Glauben an die Vernunft und die Zukunft der
Menschheit« speise, wiahrend man doch ldngst spiire, »da3 eben nicht alles klar ist und
die Vernunft nicht alle Wunden heilt« (ebd., 216).

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN S0zIOLOGIE | 109

»Ein dunkles und scheinbar widerspriichliches Phdnomen¢

In seinem zweiten Forschungsbericht plddiert Durkheim deshalb, unter expliziter
Bezugnahme auf Rudolf Thering, aber auch in Anlehnung an entsprechende Uberle-
gungen Auguste Comtes und Herbert Spencers, fiir ein Wahrnehmungsmuster, das
mit der Vorstellung einer spezifischen Parallelitit der Lebens- und Entwicklungs-
bedingungen von hoheren Lebewesen und hoheren Gesellschaften arbeitet. So wie
sich hohere Lebewesen durch »ein komplizierteres Nervensystem« (Durkheim
1995b, 114) auszeichnen, so sei auch die moderne Gesellschaft durch eine hohere
Komplexitit gekennzeichnet, denn die Individuen seien heute allesamt »derart eng
zusammengedréingt, dall sich gewissermaf3en niemand von ihnen rithren kann, ohne
daB es alle anderen spiiren« (ebd., 115). Mit der wachsenden organischen Enge ver-
bindet sich fiir Durkheim aber auch — und dies sollte das entscheidende Theoriemo-
tiv seiner spéteren Solidaritdtstheorie werden — eine wachsende Individualisierung
der Gesellschaftsmitglieder, denn

»mit zunehmendem Fortschritt unterscheidet sich die menschliche Person immer mehr von
dem sie umgebenden natiirlichen und sozialen Milieu und entwickelt ein Gefiihl ihrer selbst:
Die Freiheit, die sie genieBt, wichst zur gleichen Zeit wie ihre sozialen Verpflichtungen. Wir
haben es hier mit einem dunklen und scheinbar widerspriichlichen Phdnomen zu tun, fiir das

es unseres Wissens noch keine Erkldrung gibt.« (ebd., 1 14f.)25

Dieses »dunkle Phidnomenc< sollte ihn in den nichsten Jahren weiter umtreiben und
zum Ausgangspunkt seiner im Jahr 1893 verdffentlichten Dissertation De la divisi-
on du travail social werden, die das Konzept einer durch Arbeitsteilung und soziale
Dichte verursachten solidarité sociale entwirft, in der der gesellschaftliche Zusam-
menhalt nicht linger sozialkulturell iiber gemeinsam geteilte kollektive Uberzeu-
gungen, sondern sozialstrukturell iiber berufsspezifische Unterscheidungen zustan-
de kommen soll. In seinen Berichten iiber Deutschland spielt das Motiv der Arbeits-
teilung und ihrer gleichermaBien freiheits- wie verpflichtungsschaffenden Kraft, der
gleichzeitigen Beforderung von Individualitit und Abhéngigkeit, von Selbstentfal-
tung und Sozialverstrickung aber noch keine nennenswerte Rolle. Allerdings finden

25 Dieses Theoriemotiv scheint Durkheim keinem seiner deutschen Referenzautoren zu ver-
danken. Die spezifische Einsicht in das gleichzeitige Wachstum von >Freiheit< und >so-
zialer Verpflichtung« diirfte eher von Alfred Fouillée stammen, denn sie entspricht dessen
beriihmter Formel vom >gleichzeitigen Wachstum des individuellen und sozialen Le-
bens¢, wie sie sich prominent in dessen im Jahr 1880 erschienenen Schrift La science so-
ciale contemporaine findet (vgl. Kap. 3.1.2). Unbestreitbar sind in diesem Zusammen-
hang aber auch die starken Einfliisse Auguste Comtes, auf die Durkheim selbst immer

wieder hinweist.

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

sich Anklédnge an dieses Theoriemotiv, wenn auch nur am Rande, in seiner frithen
Schiffle-Besprechung, in der er mit antirousseauistischer Akzentsetzung — und mit
deutlich erkennbaren Comte-Anleihen — notiert:

»Jeder Mensch ist im Gegenteil fiir die Gesellschaft und in einer Gesellschaft geboren. Das
beweist nicht nur seine phantastische Féahigkeit, sich zu spezifizieren und folglich zusammen-
zuschlielen, sondern auch seine Unfahigkeit, in Isolation zu leben. Man ziehe von der Sum-
me unserer Kenntnisse, unserer Gefiihle und unserer Gewohnheiten alles ab, was wir von un-
seren Vorfahren, unseren Lehrern und der Umgebung haben, in der wir leben. Was bleibt
dann noch iibrig? Im gleichen Zug hitte man uns alles genommen, was uns zu wirklichen
Menschen macht.« (Durkheim 1995c, 194)

Freiheit und Individualitit konnten von daher nicht bedeuten, »sich aus jeder Um-
gebung zu l1dsen, um sich als ein Absolutum zu setzen«. Eine solche »sterile Unab-
héngigkeit« stelle nichts anderes als »eine moralische Pest« dar, denn »das Einzige,
woran man festhalten muB, ist das Recht, unter allen Aufgaben diejenige zu wiéhlen,
die unserer Meinung nach am besten unserer Natur entspricht. Sich ohne Zwang
spezialisieren zu konnen, das ist die einzige Freiheit, die einen Wert hat, und sie ist
nur moglich innerhalb einer Gesellschaft.« (ebd., 195)

Durkheims Plddoyer fiir eine historisch informierte Moralsoziologie, die die in-
dividualistischen Wahrnehmungsmuster einer gleichsam am Reiflbrett des Philoso-
phen entworfenen Ethik des Politischen hinter sich lésst, kreist also, ohne Beriih-
rungsédngste gegeniiber den vielfach dhnlich lautenden Krisendiagnosen des restau-
rativen monarchistischen Lagers zu entwickeln, um die Einsicht, dass unsere mora-
lischen Uberzeugungen »aus einer unendlichen Folge von tastenden Versuchen, von
Bemiihungen, Niederlagen und Erfahrungen aller Art« (Durkheim 1995b, 174) re-
sultierten und keineswegs kiinstlich erdacht und rational konstruiert werden konn-
ten:

»Da ihre Urspriinge sehr weit zuriickliegen und sehr kompliziert sind, passiert es uns nur zu
oft, dall wir die Ursachen, die sie erkldren, nicht wahrnehmen. Dennoch miissen wir uns ih-
nen respektvoll unterordnen, weil wir wissen, dafl die Menschheit nach so viel Miihe und Ar-
beit nichts Besseres gefunden hat. Wir konnen genau aus diesem Grunde sicher sein, daf sich

in ihnen mehr Weisheit versammelt findet als im Kopf des grof3ten Genies.« (ebd.)

Lésst man die Forschungsberichte des jungen Durkheim Revue passieren, dringt
sich mithin die Frage auf, wie sich seine Sympathien fiir die antiindividualistischen,
antivoluntaristischen und antirationalistischen Positionen der deutschen Moralwis-
senschaften, seine Wertschdtzung der historisch-empirisch gegebenen und in ihrer
Vorrangstellung zu den Individuen zu achtenden sozialmoralischen Gegebenheiten
des gesellschaftlichen Lebens mit seinen politischen Optionen fiir den freiheits-

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN S0zIoLoGIE | 111

rechtlichen Republikanismus in Einklang bringen lassen. Ernsthafte Bemiihungen,
aus diesem Dilemma herauszufinden und die universalistischen Rechtsprinzipien
von Freiheit und Gleichheit — diese spielen in seinen Forschungsberichten normativ
keine Rolle — in einer nicht philosophisch-abstrakten, sondern in einer neuartigen,
historisch und sozial »geerdeten« Moralsoziologie zu verteidigen, finden sich in die-
sen frithen Texten nicht. Von daher bleibt fiir den jungen Durkheim eine erstaunli-
che Nihe und Affinitit zu zentralen historisch-sozialen Theoriemotiven aus der
franzosischen Restaurationsphilosophie zu konstatieren, auch wenn deren Autoren,
vor allem de Bonald und de Maistre, bei ihm in keiner Weise auftauchen.

2.2.2 Nichtnormative Vergesellschaftung qua Arbeitsteilung

Nach seiner Riickkehr aus Deutschland wurde Durkheim auf Vermittlung Liards im
Herbst 1887 eine eigens fiir ihn eingerichtete Stelle als chargé de cours fiir Sozial-
wissenschaft und Pddagogik an der Universitit Bordeaux angeboten (vgl. Lukes
1973, 95; Suber 2012, 29). Seine erste Vorlesung hielt er dort im akademischen
Jahr 1887/88 unter dem Titel: Cours public de science sociale: La solidarité socia-
le. Hier also spielt das Konzept der sozialen Solidaritét, das sich in seinen Berichten
tiber Deutschland noch nicht findet, bereits eine tragende Rolle; und in der Tat
scheint hier seine Idee einer fiir moderne Gesellschaften typischen solidarité orga-
nique erstmals zur Sprache gekommen zu sein. Von diesem Vorlesungszyklus ist
allerdings nur die programmatische Eréffnungsvorlesung iiberliefert,”® in der Durk-
heim — in Auseinandersetzung mit der liberalen Nationalokonomie sowie mit Com-
te, Spencer, Espinas und Schiffle — sein zentrales Theorieinteresse prasentiert: die
Etablierung einer »wissenschaftlichen< Moralsoziologie als Alternative zur theore-
tisch-abstrakten Moralphilosophie seiner Zeit.

Zu den vornehmsten Aufgaben einer neu zu begriindenden Soziologie der Moral
gehore, so Durkheim, die Vermittlung einer erheblichen Skepsis gegeniiber den
aufklérerischen Idealen freier Selbstbestimmung und unabhéngiger Lebensgestal-
tung. Und keine Wissenschaft kdnne so gut wie die Soziologie »dem Individuum
verstiandlich machen, was die Gesellschaft bedeutet, wie sie den Einzelnen vervoll-
standigt, wie wenige Dinge er auf seine eigene Kraft zuriickfithren kann«, auch
wenn jeder von uns »ein derart iibertriebenes Gefiihl von seinem Ich« hat, »dal} er
die Grenzen, die ihn von allen Seiten einschlieBen, nicht mehr wahrnimmt« (Durk-
heim 1981b, 51). Es komme deshalb entscheidend darauf an, jedem Einzelnen klar-

26 Emile Durkheim, Einfihrung in die Sozialwissenschaft. Eroffaungsvorlesung an der Uni-
versitit Bordeaux 1887/88, in: Heisterberg 1981, 25-52 [im Folgenden: Durkheim
1981b].

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

zumachen, dass er nichts anderes sei als »ein Organ im Organismus« (ebd.), und
dass er diese Einsicht keineswegs zu bedauern habe. Sie konne ihm im Gegenteil
zeigen, »wie schon es sein kann, auf bewulite Weise seine Rolle als Organ zu erfiil-
len. Sie konnte ihn fiihlen lassen, daB3 es fiir ihn keine Verminderung bedeutet, mit
anderen solidarisch zu sein, von anderen abzuhidngen und sich nicht vollstdndig
selbst zu gehdren.« (ebd., 52)

Solidarité organique: Das »grofie Neue« der gegenwdrtigen Nationen

Die Vorlesungen des Jahres 1888/1889 eroffnet Durkheim dann mit einem sehr
knapp gehaltenen Riickblick auf die Ergebnisse des vorausgegangenen Studienjah-
res.”’” Man kénne demnach, so resiimiert er, »mit Sicherheit zwei groBe soziale Ty-
pen« von Gesellschaften und dementsprechend auch »verschiedene Arten von so-
zialer Solidaritét« unterscheiden:

»Auf der einen Seite haben wir die unorganisierten Gesellschaften oder, wie wir sie genannt
haben, die amorphen; diejenigen ndmlich, die sich abstufen von der Horde aus Blutsverwand-
ten bis hin zur Stadt; und auf der anderen Seite genau gesagt die Staaten, die bei der Stadt be-
ginnen, um bei den groBen zeitgendssischen Nationen zu enden. Bei der Analyse dieser bei-
den sozialen Typen gelang es uns, zwei sehr verschiedene Formen von sozialer Solidaritit zu
entdecken; die eine, die auf der Ahnlichkeit des BewuBtseins, auf der Gemeinsamkeit von
Ideen und Gefiihlen beruht, wiahrend die andere, im Gegensatz dazu, ein Produkt der Diffe-

renzierung von Funktionen und von Arbeitsteilung ist.« (Durkheim 1981c, 54)

Die erste Solidaritétsform sollte man, so schldgt er vor, »mechanisch< und die zwei-
te »organisch< nennen, da diese daran erinnere, »wie sich bei hoheren Tierarten die
Teile verbinden« (ebd.). Die ymechanische Solidaritét< finde sich vor allem in den
»primitiven Gesellschaften«, in denen »das Individuum véllig von der Gruppe auf-
gesogen ist, wo Tradition und Brauchtum auch die kleinsten eigenen Schritte bis ins
einzelne regeln«. Hier trage »wegen der vollstindigeren Lebensgemeinschaft und
wegen einer beinahe absoluten Identitit der Denkinhalte die Ahnlichkeit den Sieg
tiber die Verschiedenheit« davon. Wenn die Gesellschaften aber grofler und dichter
werden, konnten die Einzelnen ihre Existenz nur sichern, indem sie sich differen-
zieren und »jeder eine eigene Aufgabe und Lebensweise wihlt« (ebd., 55). In dem
Mafe, wie dies geschieht, werde

27 Emile Durkheim, Einfiihrung in die Soziologie der Familie (1888), in: Heisterberg 1981,
53-76 [im Folgenden: Durkheim 1981c].

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SozIoLoGIE | 113

»die Arbeitsteilung zur Hauptbedingung des sozialen Gleichgewichts. Das gleichzeitige An-
wachsen des Volumens und der sozialen Dichte der Gesellschaft, das ist in der Tat das grof3e
Neue, das die gegenwirtigen Nationen von den fritheren trennt; das ist wahrscheinlich auch
einer der Hauptfaktoren, die die ganze Geschichte beherrschen. In jedem Fall ist das die Ur-
sache, die die Verdanderungen erklart, durch die die soziale Solidaritiat hindurchgegangen ist.

Dies sind die Resultate, zu denen wir in der Vorlesung des letzten Jahres gelangt sind.« (ebd.)

In Durkheims cours publique iiber die soziale Solidaritét finden sich also schon alle
zentralen Theoriemotive seines Arbeitsteilungsbuches von 1893: das Organismus-
Konzept, die Vorstellung von zunehmender sozialer Dichte und sozialem Volumen,
das Milieu-Motiv und die Idee einer »sozialen Solidaritét¢, die in den modernen Ge-
sellschaften nicht mehr aus Ahnlichkeiten, sondern aus neu entstehenden Unter-
schieden hervorgeht. Die Kategorie der Arbeitsteilung wird damit — zumindest vor-
tibergehend — zum Kernmotiv seiner Theorie moderner Gesellschaften, denn mit
ihrer Hilfe meint er nun, eine iiberzeugende Antwort fiir das »dunkle und scheinbar
widerspriichliche Phidnomen« des gleichzeitigen Wachsens der >Freiheit« und der
ysozialen Verpflichtungen< des Individuums gefunden zu haben, das ihn einige Jah-
re zuvor noch ratlos zuriickgelassen hatte (vgl. Durkheim 1995¢, 115).

Arbeitsteilung als Universalgesetz der lebenden Welt

Im Friihjahr 1893 verteidigte Durkheim an der Pariser Sorbonne seine schon damals
Aufsehen erregende Dissertationsschrift De la division du travail social. Etude sur
I"organisation des sociétés supérieures™, die gleich im Vorwort ihr forschungslei-
tendes Interesse klar benennt:

28 Emile Durkheim, Uber soziale Arbeitsteilung. Studie iiber die Organisation hoherer Ge-
sellschaften (1893), Frankfurt/M.: Suhrkamp 1988 [im Folgenden: Durkheim 1988]. »Die
Verteidigung wird zu einem lange erinnerten Ereignis, indem der streng gepriifte, 34-
jéhrige Kandidat auf ganzer Linie reiissiert — »un des meilleurs docteurs< befindet die
Jury.« (Suber 2012, 31) Marcel Mauss erklart in einem Interview aus dem Jahr 1934, die
Professoren hitten seinerzeit gesagt: »Comte was a madman, and you must be a mad-
man, too, to present a »sociological« thesis<. Such was the feeling towards Comte for se-
veral decades after his death.« (Marcel Mauss, A 1934 Interview with Marcel Mauss.
Edited and annotated by Stephen O Murray, in: American Ethnologist 16 (1989), 163-
168, 164) Zu den Vorbehalten gegeniiber der neuen Wissenschaft der Soziologie, die u.a.
auch Durkheims Hoffnungen auf eine Karriere an der Sorbonne entgegenstanden, vgl.
Fournier 2013, 152-156. Schon 1882 hatte Durkheim seine lateinische Dissertation tiber
Montesquieu vorgelegt und gleich im Vorwort, unter expliziter Berufung auf Comte, auf

die neue >Soziologie« rekurriert, die nicht in Grofbritannien oder Deutschland, sondern

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

»Die Frage, die am Anfang dieser Arbeit stand, war die nach den Beziehungen zwischen der
individuellen Personlichkeit und der sozialen Solidaritdt. Wie geht es zu, da8 das Individuum,
obgleich es immer autonomer wird, immer mehr von der Gesellschaft abhéngt? Wie kann es
zu gleicher Zeit persdnlicher und solidarischer sein? Denn es ist unwiderlegbar, daf3 diese
beiden Bewegungen, wie gegensitzlich sie auch erscheinen, parallel verlaufen. Das ist das
Problem, das wir uns gestellt haben. Uns schien, dafl die Auflsung dieser scheinbaren Anti-
nomie einer Verdnderung der sozialen Solidaritdt geschuldet ist, die wir der immer starkeren
Arbeitsteilung verdanken. Das hat uns dazu gefiihrt, die Arbeitsteilung zum Gegenstand unse-
rer Studien zu machen.« (Durkheim 1988, 82)

Durkheim entwickelt in dieser Schrift seine zentrale These, dass »in den Gesell-
schaften, in denen wir leben, die soziale Solidaritat tatsdchlich aus der Arbeitstei-
lung abgeleitet werden kann« (ebd., 110). Langst habe ndmlich eine neuartige, auf
Verschiedenheit und Differenz beruhende Solidaritit damit begonnen, sich als funk-
tionales Aquivalent zur erodierenden Ahnlichkeitssolidaritit vormoderner Gesell-
schaften zu entwickeln. Niemand konne sich, so erkldrt Durkheim gleich zu Beginn,
»iber die Tendenzen unserer modernen Industrie tduschen. Sie verschreibt sich
immer mehr den groen Maschinen, den grolen Kraft- und Kapitalballungen und
folglich der &uBlersten Arbeitsteilung« (ebd., 83). Und diese habe ldngst auch
Landwirtschaft und Handel erfasst, sei aber »nicht nur der 6konomischen Welt
eigentiimlich« (ebd., 84), sondern ein Phdnomen, das sich bei allen lebenden Orga-
nismen beobachten lasse. Das Gesetz der zunehmenden Arbeitsteilung scheine »die
ganze lebendige Welt in die gleiche Richtung« (ebd., 85) zu fiihren. Bei der Ar-
beitsteilung gehe es insofern nicht um »eine soziale Institution, die ihre Wurzeln in
der Intelligenz und im Willen des Menschen hat« (ebd.), sondern um ein allgemei-
nes Phdanomen, das fiir biologische Organismen ebenso wie fiir menschliche Gesell-
schaften gilt. Wahrend dies bei den hoheren Lebewesen seit langem der Fall sei,
habe sich in den hoheren Gesellschaften allerdings noch keine vergleichbar bestén-
dige und hinreichend belastbare Form organischer Solidaritdt ausgebildet.

Wie schon Comte verwendet also auch Durkheim den Begriff der solidarité so-
ciale in strikter Analogie zur biologischen Solidaritdt. So spricht er etwa von den
mehr oder weniger engen Solidaritidten zwischen den verschiedenen Organen des
Frosches, der — anders als andere Lebewesen — nicht regelmifBlig atmen miisse, um

»bei uns ins Leben gerufen wurde«, denn »der wahre Ansturm auf gesellschaftliche Pro-
bleme in der Gegenwart ging von Philosophen unseres Landes aus, die im 17. und 18.
Jahrhundert lebten«, wobei hier insbesondere Montesquieu »eine besondere Stellung«
einnehme. Dieser habe mit seiner Schrift De [’ esprit des lois (1748) nimlich »eine Ab-
handlung iiber die Gesamtheit sozialer Phdnomene« geschrieben und »den Grundstein fiir
die neue Wissenschaft« gelegt (Emile Durkheim, Montesquieus Beitrag zur Griindung der
Soziologie, in: Heisterberg 1981, 85-28, 87).

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SOZIOLOGIE | 115

seine Lebensfunktionen aufrechtzuerhalten. Hier bestehe »also eine groe Unab-
héngigkeit und folglich eine nur unvollkommene Solidaritdt zwischen den At-
mungsfunktionen des Frosches und den anderen Funktionen des Organismus«
(ebd., 460). Zumeist bestehe bei den hoheren Lebewesen aber eine deutlich engere
Solidaritdt zwischen den verschiedenen Organen. Ahnliche Solidaritéiten bestiinden
auch zwischen den verschiedenen Teilen komplizierter Maschinen; und auch in ei-
ner Verwaltung, in einer kaufménnischen, industriellen oder anderen Unterneh-
mung, lasse sich diese Solidaritéit antreffen. Denn wenn hier etwa »ein Angestellter
nicht geniigend beschéftigt ist, die Bewegungen schlecht zusammenpassen, die
Operationen nicht aufeinander abgestimmt sind«, dann tauchen »Zusammenhanglo-
sigkeit und Unordnung« auf und es komme dazu, dass »sich die Solidaritét lockert«
(ebd., 459). Durkheim ist deshalb davon iiberzeugt, dass die Arbeitsteilung in den
modernen Gesellschaften die »wenn nicht einzige, so doch hauptsichlichste Quelle
der sozialen Solidaritdt ist« — und Comte sei der erste Soziologe gewesen, der die
Arbeitsteilung in diesem Sinne nicht nur als 6konomisches Phanomen, sondern als
»die wesentlichste Bedingung des sozialen Lebens« (ebd., 109)* iiberhaupt be-
schrieben habe.

Das Ausmalf} der Arbeitsteilung markiert fiir Durkheim den entscheidenden Un-
terschied zwischen den fritheren und den spéteren Gesellschaften. In Anlehnung an
den Altertumswissenschaftler Fustel de Coulanges beschreibt Durkheim die Gesell-
schaften, die am Beginn der menschlichen Kulturentwicklung stehen — er nennt sie
»niedere« Gesellschaften — als segmentdr, um deutlich zu machen, »dal} sie aus der
Wiederholung von untereinander dhnlichen Aggregaten gebildet sind, analog den
Ringen des Ringelwurmes« (ebd., 230). Es sei in diesen Gesellschaften nicht unge-
wohnlich, dass sich einzelne Segmente relativ leicht ablosen oder auch neu an-
schlieBen, da die einzelnen Teile nicht funktional miteinander verkniipft und inso-
fern nicht voneinander abhéngig, sondern je fiir sich liberlebensfédhig seien. Die so-
ziale Solidaritét werde hier »vor allem durch die Gemeinschaft der Glaubensiiber-
zeugungen und der Gefiihle gesichert« (ebd., 448), die Durkheim auf den Begriff
des Kollektivbewusstseins (conscience collective) bringt. Als die »Gesamtheit der
gemeinsamen religidsen Uberzeugungen und Gefiihle im Durchschnitt der Mitglie-
der einer bestimmten Gesellschaft« (ebd., 128) sorge dieses Kollektivgefiihl fiir die
notwendigen Ubereinstimmungen in den Empfindungslagen der Gesellschaftsmit-
glieder, die diese intensiv an die Gesellschaft binden. Fiir die Ausbildung indivi-
dueller Eigenstdndigkeit gebe es hier keinen Ort, denn in diesen Gesellschaften
»gehort sich das Individuum nicht selbst« (ebd., 182). Dieser Kohésionstypus der
solidarité méchanique — Durkheim meint, »ein fast reines Modell dieser sozialen
Organisation [...] bei den Indianern Nordamerikas« (ebd., 229) erkennen zu kdnnen
— erreiche dann »sein Maximum, wenn das KollektivbewuBtsein unser ganzes Be-

29 In der deutschen Fassung mit Verweis auf Comte 1923a, 435f.

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

wultsein genau deckt und in allen Punkten mit ihm {ibereinstimmt: aber in diesem
Augenblick ist unsere Individualitét gleich Null« (ebd., 181f.; Herv. i.0.). Auch in
den Gesellschaften mit politisch-herrschaftlicher Ausdifferenzierung bleibe dieser
Kohisionstypus, so Durkheim, noch lange Zeit dominant, denn wo die Gesellschaft
»jenen religidsen und sozusagen ilibermenschlichen Charakter hat [...], libertragt
sich dieser notwendigerweise auf den Fiihrer, der damit {iber den Rest der
Menschen emporgehoben ist« (ebd., 236). Allerdings trage die Ausdifferenzierung
des politischen Herrschers aus der sozialen Gruppe bereits den Beginn der Geburt
des modernen Individuums in sich. Aber auch wenn die jahrhundertelang eingeleb-
ten und kollektiv geteilten religidsen Interpretationsmuster und Weltwahrnehmun-
gen noch lange nachwirken und noch immer eine hohe Bindekraft freizusetzen
vermdgen, wenn sich also »die mechanische Solidaritét bis in die hochsten Gesell-
schaften erhilt« (ebd., 242), so sei heute unbestreitbar, dass sie den Zenit ihrer sozi-
alintegrativen Leistungsfahigkeit ldngst tiberschritten hat.

Die Ursache fiir den Umbruch von der mechanischen zur organischen Solidari-
tét sieht Durkheim — im Kontrast zur Aufklarungsphilosophie des 18. Jahrhunderts
und in strikter Parallelitdt zur Evolutionsbiologie seiner Zeit — nicht im vermeintlich
unaufhaltsamen Siegeszug von Rationalitit, Bildung und Vernunft, sondern im
Phianomen zunehmender sozialer Dichte, d.h. in der »Verdichtung der Gesellschaf-
ten im Laufe der historischen Entwicklung« (ebd., 315), in der, etwa im Gefolge ei-
nes rapiden Bevélkerungswachstums, »der Uberlebenskampf hitziger« (ebd., 325)
werde. Durkheim erldutert dies in Anlehnung an entsprechende Beobachtungen
Charles Darwins® und dessen deutschen Adepten Ernst Haeckel’'. Diese hitten
namlich festgestellt, dass es einen Zusammenhang zwischen Lebenskampf und Dif-
ferenzierung der Arten gebe, denn Tiere und Pflanzen, die auf engstem Raum zu-

30 »Auf einem ganz kleinen Gebiet, zumal wenn es der Einwanderung offensteht und infol-
gedessen der Kampf zwischen den Individuen heftig ist, finden wir stets eine grole Man-
nigfaltigkeit der Bewohner. So fand ich z.B. auf einem drei Fuf3 langen und vier Fuf3 brei-
ten Rasenstiick, das jahrelang den gleichen Lebensbedingungen ausgesetzt war, zwanzig
Pflanzenarten, die zu achtzehn Gattungen und acht Ordnungen gehorten; man sieht, wie
sehr diese Pflanzen differieren.« (Darwin, Entstehung der Arten, Stuttgart 1967, 161f;
zit. nach Durkheim 1988, 326)

31 »Auch die Tiere entziehen sich dem Lebenskampf um so leichter, je verschiedener sie
sind. Auf einer Eiche kann man bis zu 200 Insektenarten finden, die in guter Nachbar-
schaft miteinander leben. Die einen leben von den Friichten des Baumes, die anderen von
Blittern, andere wieder von der Rinde und von der Wurzel. »Es wire ganz unmdglich,
daf} die gleiche Zahl von Individuen auf diesem Baum lebte, wenn alle von einer Art wi-
ren; wenn z.B. alle nur von der Rinde oder nur von den Blittern lebten.<« (Durkheim
1988, 326. Das Zitat im Zitat stammt aus Haeckel, Natiirliche Schopfungsgeschichte,
Berlin 1868, 262)

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SOZIOLOGIE | 117

sammenleben, ndhmen nicht nur den vielbeschworenen »Kampf ums Dasein< auf,
um den Schwiécheren zu vernichten; sie seien vielfach auch in der Lage, diesem
Kampf durch Spezialisierung und Differenzierung der Arten zu entgehen.

Dieselbe Evolutionsdynamik reklamiert Durkheim auch fiir das soziale Zusam-
menleben der Menschen. Demnach schreite die Arbeitsteilung »um so mehr fort, je
mehr Individuen es gibt, die in geniligend nahem Kontakt zueinander stehen, um
wechselseitig aufeinander wirken zu konnen« (ebd., 315). So konnten bei hinrei-
chender beruflicher Differenzierung in ein und derselben Stadt »die verschiedensten
Berufe nebeneinander leben«, sodass hier jeder sein Ziel erreichen konne, »ohne die
anderen daran zu hindern, das ihre zu erreichen« (ebd., 326). Grundsitzlich gelte
namlich, dass sich die Individuen bei zunehmender sozialer Dichte nur dann erhal-
ten konnen, »wenn sie sich weiter spezialisieren, mehr arbeiten und ihre Féhigkei-
ten intensivieren« (ebd., 402). Von daher ist die zunehmende Arbeitsteilung fiir
Durkheim nicht — wie fiir den mainstream der damaligen Arbeitsteilungstheorien —
eine zwar 0konomisch vorteilhafte, fiir den sozialen Zusammenhalt der Gesellschaft
aber gefdhrliche Entwicklung. Sie ist fiir ihn schlicht und einfach »der Motor des
Fortschritts« (ebd., 329).

Berufliche Spezialisierungen und der Zwang zur individuellen Verschiedenheit

Dass aber soziale Dichte und hitziger Uberlebenskampf zwischen den Individuen
gleichsam naturwiichsig eine tief empfundene organische Solidaritat stiften, ist auch
fiir Durkheim keineswegs ausgemacht. Die Spezialisierung sei ndmlich nicht »die
einzig mogliche Losung des Lebenskampfes«, da es u.a. auch breite Auswande-
rungsbewegungen und »die Resignation gegeniiber einer unsicheren und in Frage
gestellten Existenz und schlieBlich den volligen AusschluB der Schwichsten durch
Selbstmord oder anderes« geben konne (Durkheim 1988, 347). Dennoch ist Durk-
heim in seinem Arbeitsteilungsbuch davon iiberzeugt, dass sich der Prozess der
Spezialisierung der Individuen am Ende durchsetzen wird, denn »wenn nichts die
Entwicklung der Arbeitsteilung behindert, dann spezialisieren sie sich ohne Zwei-
fel« (ebd.). Innerhalb einer bestehenden Gesellschaft, in der die Individuen immer
schon durch Zusammengehorigkeitsgefithle miteinander verbunden sind, wirkten
Arbeitsteilung und Konkurrenz — in einer Art Doppelbewegung — namlich nicht
primédr oder gar ausschlieBlich trennend, sondern immer auch verbindend: »Nun
vereint aber die Arbeitsteilung auch, obgleich sie entgegensetzt; sie 1aBt die Tatig-
keiten zusammenflieBen, die sie differenziert; sie nédhert diejenigen an, die sie
trennt.« (ebd., 335)32

32 Die von vielen Beobachtern — Durkheim bezieht sich hier explizit auf Comte und Espinas

— gedulerte Beflirchtung, dass sich »das Individuum, gebeugt iiber seine Aufgabe, in sei-

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

118 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

In der arbeitsteiligen Gesellschaft 16sen sich die Individuen deshalb, so Durk-
heim, »nicht in eine Wolke von isolierten Atomen auf, zwischen denen es nur du-
Berliche und voriibergehende Kontakte geben kann« (ebd., 284). Vielmehr bildeten
sich zwischen ihnen neuartige Beziehungen aus, die sich nach ihrer professionellen
Spezialisierung und ihrer jeweiligen beruflichen Funktion ausrichten. In diesem
Sinne verbinde die organische Solidaritdt nicht so sehr einzelne Individuen, wie
Durkheim gegeniiber der gingigen Arbeitsteilungskritik seiner Zeit einraumt,”
sondern vor allem »Funktionen, d.h. festumrissene Handlungsweisen, die sich unter
gegebenen Umstidnden als identische wiederholen, da sie von den allgemeinen und
bestidndigen Bedingungen des sozialen Lebens abhdngen« (ebd., 434f.). Zwischen
diesen Funktionen — gemeint sind: berufliche Spezialisierungen — wiirden sich mit
der Zeit, so Durkheims Prognose, Bezichungen und Verhaltensregeln etablieren, die
zu eingelebten Gewohnheiten werden und das soziale Leben, das Bewusstsein
wechselseitiger Abhédngigkeit und die solidarischen Verpflichtungs- und Verbun-
denheitsgefithle zwischen den Mitgliedern ausdifferenzierter Gesellschaften ent-
scheidend prigen.

Im Prozess arbeitsteiliger Differenzierung — und dies ist die eigentliche Spitzen-
these des Arbeitsteilungsbuches — werden die Gesellschaftsmitglieder fiir Durkheim
aber nicht nur immer enger miteinander verbunden, sondern vor allem immer diffe-
renzierter und individueller. Denn nun treten, so Durkheim, massenhaft Unterschie-
de zwischen den Menschen in Erscheinung, die sich nicht ausgebildet hétten,
»wenn wir nicht, um neuen Schwierigkeiten zu begegnen, gezwungen wiren, sie zu
wecken und zu entwickeln« (ebd., 330). Individuelle Verschiedenheiten erhalten
damit eine bisher nicht gekannte soziale Bedeutung. Waren sie zuvor fiir das ge-
meinschaftliche Leben stérend und iiberfliissig, so wiirden sie fiir den sozialen Or-
ganismus nun notwendig und unverzichtbar. Die soziale Evolution fiihre also nicht
zu einer »Verminderung der individuellen Personlichkeit« (ebd., 473), sondern al-
lererst zu deren Freisetzung: »Der Mensch wird beweglicher, wechselt leichter sein
Milieu, verlaB3t die Seinen, um anderswo ein autonomeres Leben zu fiihren, und ent-

ner speziellen Tatigkeit isoliere; dal es die Mitarbeiter, die an seiner Seite am selben
Werk arbeiten, nicht mehr beachte; und dafl ihm nicht einmal mehr der Gedanke komme,
daf} das Werk ein gemeinsames sei« (Durkheim 1988, 425), teilt Durkheim also nicht. Fiir
ihn entwickelt das Individuum nicht nur in den »niederen<, sondern auch in den »hdherenc
Gesellschaften vielmehr »ein starkes Gefiihl der Abhéngigkeit«, denn grundsitzlich
konnten Menschen »nicht zusammenleben, ohne sich zu verstehen, und folglich nicht,
ohne sich gegenseitig Opfer zu bringen, ohne sich wechselseitig stark und dauerhaft zu
binden« (ebd., 285).

33 »Zugestanden, wenn sie nur die Individuen einander zufiihrt, die sich fiir einige Augen-
blicke vereinigen, um personliche Dienste auszutauschen, dann konnte sie keine Regel-
wirkung erzeugen [...].« (Durkheim 1988, 434)

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN S0zIoLoGIE | 119

faltet immer mehr eigene Ideen und eigene Gefiihle.« (ebd., 470) Zugleich hénge er
»um so enger von der Gesellschaft ab, je geteilter die Arbeit ist« (ebd., 183), da er
schon seine elementaren Bediirfnisse nicht unabhéngig von den Arbeits- und
Dienstleistungen anderer befriedigen konne. In diesem Sinne mache die Arbeitstei-
lung aber nicht nur die Individuen gleichzeitig »personlicher und solidarischer< (vgl.
ebd., 82); sie verleihe auch insgesamt »dem sozialen Organismus mehr Geschmei-
digkeit und Elastizitdt« (ebd., 365) und erhdhe damit — analog zu den Existenzbe-
dingungen hoherer Lebewesen — die Fahigkeit der Gesellschaft, »sich als Ganzes zu
bewegen, wihrend zugleich jedes ihrer Elemente mehr Eigenbewegungen hat«
(ebd., 183).

»Eigenstdndige Moralitdtc des Sozialen jenseits von Individuum und Vertrag

Wenn fiir Durkheim in diesem Sinne auch die modernen Gesellschaften, statt in
Chaos und Anomie zu versinken, mit fortschreitender Entwicklung »ein tiefes Ge-
fiihl ihrer selbst und ihrer Einheit« gewinnen, dann muss also »eine andere Solidari-
tit« unterwegs sein, die mit der Zeit immer mehr an die Stelle der fritheren Solidari-
tit aus Ahnlichkeiten tritt, »die im Begriff ist, sich aufzuldsen« (Durkheim 1988,
228). Denn mit wachsender sozialer Dichte, mit der Zunahme von Bildung und Ur-
banisierung, von Handel und Verkehr »verliert das KollektivbewuBtsein an Autori-
tat und vergroBert sich die individuelle Variabilitit« (ebd., 363). Die einzigen kol-
lektiven Gefiihle, die in diesem Prozess intensiver werden, sind fiir Durkheim dem-
entsprechend jene, »die nicht auf soziale Dinge hinzielen, sondern auf das Indivi-
duum« (ebd., 222). Und in dem Malfle, wie sich das Kollektivbewusstsein vor allem
auf den Wert und die Wiirde des Individuums zu richten beginnt und alle anderen
Glaubensiiberzeugungen zusammenbrechen, konne es zwar »fiir die Wiirde der Per-
son einen Kult« (ebd., 227) entwickeln; dieser binde uns allerdings gerade nicht an
unsere Gesellschaft, sondern nur noch »an uns selbst« und konne deshalb »kein
echtes soziales Band« ausbilden (ebd., 228). Von daher habe man »den Theoreti-
kern, die aus diesem Gefiihl die ausschlieBliche Basis ihrer Moraldoktrin gemacht
haben, mit Recht vorwerfen konnen, daf sie die Gesellschaft auflosen« (ebd.). Fiir
den Durkheim des Arbeitsteilungsbuches reicht also der moderne Kult des Indivi-
duums bei weitem nicht aus, um der arbeitsteiligen Gesellschaft ein festes morali-
sches Band zu geben.** Allerdings gilt fiir ihn zugleich: weil jede bestehende Ge-

34 Durkheim sollte seine anfingliche Skepsis gegeniiber dem >Kult des Individuums< im
Kontext der Dreyfus-Affare durch eine affirmative Lesart ersetzen. Im Konflikt um den
zu Unrecht der Spionage fiir Deutschland verdéchtigten jiidisch-elsdssischen Hauptmann
Alfred Dreyfus interpretierte Durkheim die heftige moralische Emporung, die dieser

Vorgang vor allem in linksrepublikanischen Kreisen der groBstddtischen Intelligenz aus-

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

sellschaft »eine moralische Gesellschaft« (ebd., 285) ist und sein muss, sei es unan-
gebracht, die vermeintlich héhere Moralitét der vergangenen Gesellschaften gegen
den vermeintlichen Moralverfall der Gegenwart in Stellung zu bringen. Denn
schlieBlich habe »gerade die Zusammenarbeit ebenfalls ihre eigenstindige Morali-
tit«, auch wenn diese »noch nicht so weit entwickelt ist, wie es jetzt schon notig
wire« (ebd.).

Die reigenstindige Moralitét« der arbeitsteiligen Gegenwartsgesellschaften, der
Durkheims Arbeitsteilungsbuch auf die Spur kommen will, muss sich dabei — daran
lasst der Autor keinen Zweifel — jenseits einer reinen Vertragssolidaritét ansiedeln.
Dies macht Durkheim insbesondere in seiner Auseinandersetzung mit Herbert
Spencer deutlich. Fiir Spencer kennzeichnet sich der historische Entwicklungspro-
zess des menschlichen Zusammenlebens bekanntlich durch den Ubergang von den
militdrischen Gewaltgesellschaften fritherer Zeiten zu den friedlichen Industriege-
sellschaften der Gegenwart. Die sozialen Bezichungen wiirden in den modernen
Gesellschaften, in denen dieser Entwicklungsprozess seinen End- und Hohepunkt
erreicht habe, nicht langer durch herrschaftliche Willkiir, sondern nur noch durch
freiwillig geschlossene wechselseitige Vertrige zum Zwecke individueller Bediirf-
nisbefriedigung konstituiert. Fiir den sozialen Zusammenhalt dieser Gesellschaften
brauche es dann nicht ldnger ein von allen Gesellschaftsmitgliedern gemeinsam ge-
teiltes Kollektivbewusstsein. Vielmehr reiche dazu die Praxis freiwillig und zum
wechselseitigen Vorteil getétigter Tauschakte. Die moderne Industriegesellschaft
werde demnach, in Durkheims Worten, allein durch das sich faktisch massenhaft
entwickelnde »unermeBliche System privater Vertrige« zusammengehalten, sodass
sie nichts anderes darstelle als »die Zusammenfassung von Individuen, die die Pro-
dukte ihrer Arbeit austauschen, ohne dafl im eigentlichen Sinne ein soziales Han-
deln diesen Austausch regelte« (ebd., 259). Fiir Spencer reiche dies vollig aus, um
eine hinreichend tragféhige industrial solidarity hervorzubringen, die allein darauf
beruhe, »daf jeder seine eigenen Interessen verfolgt« (ebd., 256).%

geldst hatte, nun dahingehend, dass sich hier ansatzweise der Glutkern eines neuen religi-
osen Kultes entwickelt, der das Motiv der »Heiligkeit der Person< mit starken Ehrfurchts-
und Anerkennungsbereitschaften ausstattet; und zwar so sehr, dass dieser nun zunehmend
die Herzen und Gefiihle der Menschen erobernde Kult eines Tages vielleicht ganz Frank-
reich unter das republikanische Banner von Freiheit und Gleichheit zu vereinigen ver-
mag; vgl. dazu Emile Durkheim, Der Individualismus und die Intellektuellen (1898), in:
Hans Bertram (Hg.), Gesellschaftlicher Zwang und moralische Autonomie, Frankfurt/M.:
Suhrkamp 1986, 54-70 [im Folgenden: Durkheim 1986].

35 Vgl. dazu Hartmut Esser, Soziologie. Spezielle Grundlagen, Bd. 3: Soziales Handeln,
Frankfurt/M.-New York: Campus 2000, 120f. Vgl. auch Dietrich Riischemeyer, Spencer

und Durkheim iiber Arbeitsteilung und Differenzierung: Kontinuitit oder Bruch?, in:

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN S0zIoLOGIE | 121

Durkheim, der schon den klassischen Lehren vom Sozialvertrag wenig abge-
winnen konnte,” bestreitet jedoch mit Nachdruck die Tragfihigkeit einer solchen
solidarité industrielle. Zwar sei unbestreitbar, dass Vertrage heute »eine der hervor-
ragendsten Formen der sozialen Solidaritit« (ebd., 450) konstituieren, denn »die
meisten unserer Beziehungen mit anderen sind Vertragsbeziehungen« (ebd., 270),
die »ihren Ursprung im Willen der Individuen« (ebd., 450) haben. Auf der alleini-
gen Grundlage des privaten Tauschinteresses kdnnten sie aber nur »zu voriiberge-
henden Anndherungen und zu fliichtigen Verbindungen« (ebd., 260) fiihren. Nicht
zufdllig werde nidmlich »die soziale Intervention« (ebd., 261), der Umfang der
rechtlichen Regelungen und Vorschriften in der industriellen Gesellschaft, keines-
wegs kleiner, wie Spencer erwarte, sondern deutlich grofer. Ein allein auf indivi-
duellen Willensbekundungen beruhender Vertrag konne seinen Zweck ndmlich
nicht erfiillen. Um iiberhaupt existieren zu kdnnen, sei er »einer Regelung unter-
worfen, die das Werk der Gesellschaft ist« (ebd., 267f.). Denn jeder private Vertrag
miisse eingebunden sein in das offentliche Vertragsrecht, das »eine Zusammenfas-
sung zahlreicher und verschiedener Erfahrungen« darstelle und uns Verpflichtungen
auferlege, die »wir nicht im strengen Wortsinn vertraglich eingegangen sind« (ebd.,
271). Der Privatvertrag sei also »nur moglich dank einer Reglementierung des Ver-
trags, die sozialen Ursprungs ist«, denn wenn ein realer, frei abgeschlossener Ver-
trag »das regelmifBige Spiel der Organe stort, wenn er, wie man sagt, ungerecht
ist«, dann werde schnell deutlich, dass er seine offentliche Autoritiat und Anerken-
nung verliert. Die soziale Rolle von Staat und Gesellschaft beschrinke sich also
keineswegs darauf, die Einhaltung bestehender Vertridge zu garantieren, denn: »Die
Verstidndigung der Parteien kann eine Klausel nicht gerecht machen, die es aus sich
selber nicht ist, und es gibt Rechtsnormen, deren Verletzung das soziale Recht un-

Niklas Luhmann (Hg.), Soziale Differenzierung. Zur Geschichte einer Idee, Opladen:
Westdeutscher 1985, 163-180.

36 So notiert er etwa im Blick auf Rousseau: »Weder gibt es eine Gesellschaft, die einen
derartigen Ursprung hétte, noch gibt es eine, deren Struktur die geringste Spur einer Ver-
tragsorganisation aufwiese.« (Durkheim 1988, 258) Man konne diese Denktradition nur
dann »verjiingen«, wenn man das gewohnliche Zugehdorigkeitsgefiihl, »das jeder Erwach-
sene der Gesellschaft gegeniiber empfindet, in die er geboren ist, aus der einfachen Tatsa-
che heraus, daf3 er weiterhin in ihr lebt«, als bewusste gesellschaftsvertragliche Zustim-
mung interpretiere, wie etwa Alfred Fouillée dies tue. Dann aber miisse man die Ver-
tragssemantik derart ausdehnen, dass man am Ende alles als vertraglich bezeichnet, was
»nicht durch einen Zwang entstanden ist« (ebd.) — und dann héitte man gesellschaftstheo-
retisch nur noch die schlichte Dichotomie von Vertrag vs. Zwang zur Verfiigung, die

denkbar ungeeignet sei, die spezifische Eigenart sozialer Beziechungen zu erhellen.

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

terbinden muB, selbst wenn die beteiligten Interessen ihnen zugestimmt haben.«
(ebd., 272)

Offentliche Reglementierungen weit iiber interessenbasierte individuelle Ver-
tragsabschliisse hinaus sind fiir Durkheim deshalb nicht nur eine faktische Realitit,
sondern auch eine unverzichtbare Notwendigkeit gesellschaftlichen Lebens, und ihr
Umfang wird mit wachsender sozialer Dichte und Komplexitdt immer grofer. Die
liberalen Hoffnungen auf eine hinreichend tragfdhige Vertragssolidaritit als Grund-
lage der sozialen Integration moderner Gesellschaften erweisen sich fiir Durkheim
damit als hoffnungslos unterkomplex. Die gesuchte organische Solidaritdt muss
sich deshalb wesentlich tiefer verankern kdnnen als die liberale Vertragssolidaritit.
Wie sie entsteht und wie sie in der Lage sein kann, das Individuum auch gefiihls-
méiBig ebenso intensiv an die Gesellschaft zu binden wie das religidse Kollektivbe-
wusstsein fritherer Zeiten, ist dabei die zentrale Frage, an der sich Durkheims Ar-
beitsteilungsbuch empirisch und theoretisch — wenn auch weitgehend erfolglos —
abzuarbeiten versucht.

Postliberale Solidaritdt allein aus Arbeitsteilung?

Durkheims zentrale Frage lautet also, wie sich in den modernen Gesellschaften eine
stabile, von den Individuen intensiv gefiihlte postliberale Arbeitsteilungssolidaritit
ausbilden und in den Herzen ihrer Mitglieder verlédsslich verankern kann. Denn nur,
wenn sich deutliche Hinweise auf einen solchen, bereits im Gang befindlichen
Formierungsprozess identifizieren lassen, wird die soziologische Intuition einer
allméhlichen Umstellung von mechanischer auf organische Solidaritét plausibel. Da
sich die gesuchte neue Solidaritdt aber allein aus gelingenden Prozessen einer ar-
beitsteiligen Differenzierung, d.h. ohne bewusste Reflexion und Zustimmung durch
die Individuen, entwickeln soll, setzt Durkheim hier einen deutlich anderen Akzent
als Comte, der davon iiberzeugt war, flir den sozialen Zusammenhalt der Gesell-
schaft auf religions- und ideologiepolitisch zu organisierende gemeinschaftsstiften-
de Ahnlichkeitsgefiihle nicht verzichten zu kénnen.”’

Durch die Arbeitsteilung entsteht fiir Durkheim zwischen den Menschen in
neuartiger Weise »ein ganzes System von Rechten und Pflichten, das sie unterei-

37 Fiir Comte war der Verlust an Ahnlichkeiten bekanntlich ein gesellschaftsbedrohendes
Phiéinomen, das durch intensivierte Ahnlichkeitsgefiihle kompensiert werden muss, um
deren Herstellung sich der Staat zu kiimmern habe. Schon in seiner Eréffnungsvorlesung
von 1888 hatte Durkheim deshalb kritisch angemerkt, dass Comtes Soziologie »weniger
ein spezielles Studium von sozialen Seinsweisen sei, sondern eher eine philosophische
Meditation iliber die menschliche Vergesellschaftung im allgemeinen« (Durkheim 1981b,
35).

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN S0zIoLOGIE | 123

nander dauerhaft bindet« (Durkheim 1988, 477), denn »sobald wir begonnen haben,
zusammenzuarbeiten, sind wir gebunden, und die Regelwirkung der Gesellschaft
spannt uns ein« (ebd., 273). In diesem Sinne erzeuge die heutige Arbeitsteilung —
auf vollig andere Weise als die frithere Solidaritét des Kollektivbewusstseins, in ih-
rer sozialintegrativen Leistungsfahigkeit mit dieser aber durchaus vergleichbar —
»Regeln, die den friedlichen und regelmédBigen ZusammenschluB3 der geteilten
Funktionen sichern« (ebd., 477). Welche arbeitsteiligen Regeln das genau sind,
welche >Regelwirkungc sie in welcher Weise entfalten und — vor allem — wie diese
dann in der Lage sein sollen, massenhaft posttraditionale Solidarititsgefiihle aus-
zupriigen, die die Individuen nicht linger iiber Ahnlichkeiten und ein weltanschau-
lich-religioses Kollektivbewusstsein, sondern eben iiber ausgeprigte Verschieden-
heiten in einer neuen solidarité organique emotional und affektiv an ihre Gesell-
schaft binden, bleibt in Durkheims Arbeitsteilungsbuch aber weithin offen. Und
dies wird in der Literatur immer wieder als zentrales Defizit dieser Studie moniert,
weshalb ihr durchgehend attestiert wird, mit ihrem Kernanliegen gescheitert zu
sein. In diesem Sinne hatte schon Gustav Schmoller im Jahr 1894 in einer Bespre-
chung des Arbeitsteilungsbuches kritisch angemerkt: »Die Arbeitsteilung halt keine
Gesellschaft zusammen: hochstens von gewissen psychisch-sittlichen Folgen, die
sich an sie kniipfen, kann man behaupten, daf sie so wirkten.« Durkheims Studie
erfasse, so Schmoller, »die reale Wirklichkeit nicht genug« und gleite »iiber die
Schwierigkeiten der Frage auf den Fliigeln eines moralischen Ideals gar zu leicht
hinweg«. Und dabei moniert er nicht zuletzt, »da der Verfasser auf die soziale
Klassenbildung gar nicht eingeht«.”

In diesem Sinne sollte auch Célestin Bouglé (1870-1940), ein enger Mitarbeiter
Durkheims bei der L’Année sociologique und einer der fiihrenden intellektuellen
Sympathisanten des franzosischen solidarisme, im Jahr 1903 — mit Rekurs auf
Georg Simmels 1890 erschienene Studie Uber sociale Differenzierung — kritisch
anmerken:

»Wenn die Beziehungen direkt bleiben zwischen Mensch und Mensch, zwischen Produzenten
und Konsumenten oder zwischen Unternehmern und Arbeitern, dann kann man glauben, dass
die Spezialisierung im Geist derer, die sie zusammenbringt, bestimmte Vorstellungen und Ge-

fithle hervorbringt, die sie natiirlicherweise dazu veranlassen, sich zu respektieren. Aber wenn

38 Gustav Schmoller, Besprechung von Emile Durkheim, De la division du travail social, in:
Jahrbuch fiir Gesetzgebung, Verwaltung und Volkswirtschaft im Deutschen Reich 18
(1894), 286-289. Auch wenn sich Schmoller in diesem Zusammenhang von der
»Schwirmerei des Verfassers fiir ein demokratisches Zukunftsideal« deutlich distanziert,
hélt er als Fazit zu Durkheims Buch doch fest: »Es ist das Werk eines jliingeren Mannes,
dem auch manches aus der deutschen Literatur bekannt ist. Wir begriien ihn freudig als

einen Mitstrebenden, obwohl er uns nicht tiberall iiberzeugt hat.« (ebd., 289)

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

diese Beziehungen sich entfernen, wenn man fiireinander arbeitet, ohne sich zu beriihren und
zu sehen, kann der moralische Effekt dann derselbe sein? Ist es nicht, wie Herr Simmel ge-
zeigt hat, eine der Folgen der Rolle des Geldes in unseren Gesellschaften, die konkreten, le-
bendigen und menschlichen Bindungen iiberall durch ebenso unpersonliche wie abstrakte
Bindungen zu ersetzen? Der grofe Vermittler ist zugleich auch der grofie Isolierer. Durch
seine Allgegenwart erkalten die Seelen und ziehen sich zusammen. Und in dem Mafle, wie
die Arbeitsteilung verantwortlich ist fiir die Entwicklung des gesamten Handelssystems, hat
sie uns, so kann man sagen, daran gewohnt, hinter den Sachen nicht mehr die Menschen zu

sehen, die Menschen wie Dinge zu behandeln.«*’

Dass sich aus sozialstrukturellen Prozessen zunehmender Arbeitsteilung von selbst
neue, intensiv gefiihlte soziale Zugehorigkeits- und Verpflichtungsgefiihle ergeben,
ist jedenfalls nicht einsichtig. Wenn man mit Durkheim der Meinung ist, moderne
Gesellschaften konnten sich nicht vollstindig von Sozial- auf Systemintegration
umstellen und auch dann erfolgreich reproduzieren, wenn ihre Mitglieder diesen
sozialen Zusammenhang nicht mehr mit gefiihlter Anteilnahme, mit Sympathie und
Wertschitzung mittragen, dann miisste jedenfalls angegeben werden kénnen, wie
sich intensiv erlebte Solidarititsgefiihle allein aus Prozessen funktionaler Arbeits-
teilung entwickeln sollen und wie sie in der Lage sein konnen, die mit den Arbeits-
teilungsprozessen zundchst einmal verbundenen Entfremdungen und Zersplitterun-
gen, die Durkheim ja keineswegs bestreitet, hinreichend zu kompensieren. Diesbe-
zligliche sozialintegrative Hoffnungen werden ihre Fallhohe zur Realitdt wohl nur
in dem Malle verlieren, wie zu erwarten ist, dass sich die Gesellschaftsmitglieder
nicht {iber vermeintlich naturwiichsig und anonym entstehende Solidarititsgefiihle
miteinander verbinden, sondern in bewussten Reflexions- und Meinungsbildungs-
prozessen wechselseitig dariiber aufkldren, dass sie ihre mittlerweile erreichten
Grade an personlicher Freiheit in entscheidender Weise eben den Prozessen zuneh-
mender sozialer Arbeitsteilung zu verdanken haben, durch die sie — in Durkheims
Worten — »>zu gleicher Zeit personlicher und solidarischer< werden (vgl. ebd., 82).
Und auch dies allein diirfte noch nicht ausreichen. Man wird dariiber hinaus auch
erwarten miissen, dass sich mit einer solchen sozialwissenschaftlich vermittelten
Einsicht in das gleichzeitige Wachstum von Freiheit und Abhéngigkeit auch eine
von den Individuen frei und willentlich tibernommene moralische Verpflichtung zur
sozialen Verantwortung fiir andere verbindet. Und diese wiederum diirfte sich eben-
falls eher einer bewussten moralphilosophischen Reflexion als diffus wirkenden
systemischen Kréften verdanken. Um seine These einer mehr oder weniger spontan
entstehenden solidarité organique hinreichend zu plausibilisieren, hitte Durkheim

39 Célestin Bouglé, Théories sur la division du travail (1903), in: Ders., Qu’est-ce que la so-
ciologie?, 5. Aufl., Paris: Alcan 1925, 98-161, 141f. Dieser Text ist zuerst in der L’Année

sociologique erschienen.

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SOZIOLOGIE | 125

also sowohl empirisch als auch theoretisch noch eine erhebliche Bringschuld abzu-
tragen. Entsprechende Ausfiihrungen sucht man in seinem Arbeitsteilungsbuch aber
vergebens.

»Normale« und ranormale« Formen der Arbeitsteilung

Durkheim ist freilich weit davon entfernt, ein harmonisches Bild der arbeitsteiligen
Gesellschaften zu zeichnen. Er bestreitet die sozialstrukturellen Konfliktlagen und
die sozialmoralischen Verwerfungen der modernen Industriegesellschaft keines-
wegs. Dass der soziale Zusammenhang der organischen Solidaritdt nicht vorhanden
ist, liegt fiir den Durkheim des Arbeitsteilungsbuches aber einzig an voriibergehen-
den Storungen im Prozess arbeitsteiliger Differenzierung, da dieser nun einmal,
»wie alle sozialen Tatsachen, oder allgemeiner, wie alle biologischen Tatsachen,
auch pathologische Formen« (Durkheim 1988, 421) aufweise. Der gegenwirtige
Stand des Prozesses arbeitsteiliger Differenzierung kennzeichne sich insofern durch
»anormale Formen« (ebd., 419 u.6.) der Arbeitsteilung, die in der Gegenwartsge-
sellschaft mit ihrer regellosen Marktwirtschaft und ihrer permanenten 6konomi-
schen Krisentrichtigkeit ungehindert zum Ausbruch kdmen. Durkheim spricht hier
— freilich nur sehr knapp und pauschal — von der mit der modernen Industrie aufge-
kommenen »Feindschaft zwischen Arbeit und Kapital« und den in den letzten Jah-
ren zunehmenden »industriellen und kommerziellen Krisen«, die ihm als »Teilzu-
sammenbriiche der organischen Solidaritdt« gelten (ebd., 422). Konkret diagnosti-
ziert er einen »Mangel an Reglementierung«, der bis auf weiteres »die geordnete
Harmonie der Funktionen nicht zuldBt« (ebd., 436). Dieser Mangel gelte etwa »fiir
die Verschmelzung der Mérkte zu einem einzigen Markt« und die damit verbunde-
ne Entstehung der »grofen Industrie«, in deren Folge »der Produktion jeder Ziigel
und jede Regel« fehle, sodass es zu jenen Krisen komme, »die die Wirtschaftsfunk-
tionen periodisch storen« (ebd., 439). Hier fehlten, wie Durkheim in Anlehnung an
die Begrifflichkeit Herbert Spencers betont, so etwas wie die »Nervenknoten des
groBBen sozialen Sympathikus«, denn der regulierende Einfluss ist heute entweder
»diffus, oder er entstammt direkt dem Staat« (ebd., 275).

Derselbe Mangel gelte aber auch fiir die Beziehungen von Kapital und Arbeit,
die sich »bis jetzt im selben Zustand rechtlicher Unbestimmtheit« (ebd., 436) be-
fanden. Denn weil die industriegesellschaftlichen Umbriiche »mit einer auBeror-
dentlichen Geschwindigkeit vor sich gegangen sind, haben die konfligierenden
Interessen noch keine Zeit gehabt, sich auszugleichen« (ebd., 439). In einer Fulinote
merkt er allerdings einschrénkend an, dass diese Feindschaft wohl nicht »zur Génze
der Geschwindigkeit dieser Umwandlung zur Last gelegt werden darf, sondern zum
guten Teil der noch zu groflen Ungleichheit der duBeren Bedingungen des Kamp-
fes« geschuldet sei; ein Faktor, auf den »die Zeit keinen Einflul« habe (ebd.; Anm.

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

26). Als Ursache dieser Ungleichheiten identifiziert Durkheim hier vielmehr »die
vererbte Ubertragung des Reichtums« (ebd., 447). Zur Frage, ob und wie sich auch
diese Storung mit der Zeit durch die soziale Evolution allein, also ohne >kiinstlich¢
eingreifende Umverteilungsmafinahmen des Staates, abbauen lasse, wie sie sich
gleichsam naturwiichsig auf ein gesundes Gleichgewicht einpendeln kénne, finden
sich im Arbeitsteilungsbuch allerdings keine Hinweise.

Dennoch ist Durkheim davon iiberzeugt, dass diese pathologischen Formen le-
diglich » Ausnahmefille« darstellen, in denen die Arbeitsteilung »von ihrer natiirli-
chen Richtung« abgelenkt werde (ebd., 421), denn es verhalte sich hier »wie beim
Nervensystem, das die Evolution des Organismus keineswegs beherrscht, wie man
es frither geglaubt hat, sondern von ihm abhéingt« (ebd., 435). Die jeweils notwen-
digen, den verdnderten sozialen Verhiltnissen angemessenen Regeln konnten die-
sen demnach nicht von auflen vorgegeben werden; sie entwickelten sich vielmehr,
wenn auch oft erst mit zeitlichen Verzogerungen, aus diesen Verhéltnissen selbst.
Und da dies den Prozess sozialer Evolution entscheidend kennzeichne, konne man
»a priori sagen, da} der Anomiezustand {iberall dort unmdglich ist, wo die solidari-
schen Organe in hinreichendem und geniigend langem Kontakt miteinander stehen«
(ebd., 437; Herv. i.0.). Sozialstrukturelle Grundprobleme der modernen Gesell-
schaften wie Klassenspaltung und soziale Ungleichheit konnen fiir Durkheims or-
ganologisch iiberakzentuierte Theorie der Gesellschaft also keine »normalen< Kon-
sequenzen zunehmender Arbeitsteilung, sondern nur voriibergehende Fehlentwick-
lungen sein, mit denen man sich nicht intensiver zu befassen braucht. Man miisse
lediglich abwarten, bis sich »die geordnete Harmonie der Funktionen« (ebd., 436)
von selbst einstelle. Und dass dies iiber kurz oder lang geschehen werde, steht fiir
Durkheim auch deshalb aufler Frage, weil man derartige Phdnomene eines sich mit
der Zeit nicht von allein einpendelnden Gleichgewichts »im Organismus nicht be-
obachten« konne (ebd., 443).

Durkheim bleibt in seinem Arbeitsteilungsbuch also durchgehend den Denk-
mustern der zeitgendssischen Evolutionsbiologie verhaftet; und man fragt sich im-
mer wieder, welche »sozialen Organe< wohl gemeint sein kdnnten und wie sich ein
spontaner Gleichgewichtszustand zwischen Kapital und Arbeit oder vererbtem
Reichtum und vererbter Vermogenslosigkeit einstellen kann und soll. Durkheims
Ausfiihrungen bleiben hier seltsam unscharf und wenig erhellend. Seine iiberbor-
dende Begeisterung fiir die neuen Erkenntnisse der modernen Biologie hat in die-
sem Zusammenhang offensichtlich zu Wahrnehmungsverengungen gefiihrt, die ihm
erst spéter zu Bewusstsein gekommen sind.

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SOZIOLOGIE | 127

2.2.3 Korporatistische Reorganisation der Gesellschaft?

Den Problemen der modernen Klassengesellschaft ndhert sich Durkheim in seinem
Arbeitsteilungsbuch also aus einer soziobiologischen Evolutionsperspektive. Auch
wenn keinerlei Zweifel an seinen Sympathien fiir die franzdsische Republik beste-
hen kénnen, so scheint dabei fiir den frithen Durkheim — &hnlich wie zuvor fiir
Comte — schon jsozialwissenschaftlich« vorentschieden zu sein, dass den politi-
schen Idealen von freier Priifung, 6ffentlichem Vernunftgebrauch, wechselseitigen
Begriindungs- und Rechtfertigungspflichten sowie bewusster Zustimmung der Biir-
ger zu geltenden Gesetzen keine ernsthafte Relevanz eingerdaumt werden kann.

Sozialbiologische Evolutionshoffnungen und politische Enthaltsamkeit

Der frithe Durkheim scheint damit eine erhebliche politische Enthaltsamkeit zu be-
fordern, die nicht nur allen sozialrevolutioniren, sondern auch sdmtlichen sozialre-
formerischen Hoffnungen auf eine planvoll durchzufiihrende Umgestaltung von Po-
litik und Gesellschaft eine gleichsam soziologische Absage erteilt. Dies hdngt schon
damit zusammen, dass er dem Staatsapparat, auch wenn dessen Ausmale und Wir-
kungsmdoglichkeiten mit der Zeit deutlich zunehmen, keinerlei eigenstéindige Hand-
lungs- und Vollzugssouverénitit gegeniiber der Gesellschaft einrdumen kann. Das
soziale Leben besteht fiir ihn ndmlich aus einer »Welt von Organen, die, ohne vom
leitenden Organ ganz unabhdngig zu sein, gleichwohl funktioniert, ohne daf} es
interveniert« (Durkheim 1988, 428). Von daher kénne auch das Regierungsorgan,
obwohl es als »Zentralorgan< immer mehr »die Uberwachung der Erziehung der Ju-
gend, die Protektion der 6ffentlichen Gesundheit und den Vorsitz iiber die 6ffentli-
che Firsorge, die Verwaltung der Verkehrsmittel und der Kommunikationswege«
(ebd., 278) iibernehme, die zahlreichen Funktionen des gesellschaftlichen Organis-
mus nicht einfach »aufeinander abstimmen und harmonisieren, wenn sie sich nicht
selbstindig in Einklang bringen« (ebd., 428).

Auf die Frage jedoch, wie dieser Staat in seinen Tatigkeiten programmiert und
kontrolliert werden kann, findet Durkheim als beobachtender Soziologe keine Ant-
wort. Hier macht sich ein weiteres Mal bemerkbar, wie sehr sein sozialbiologischer
Evolutionsoptimismus dieser Grundfrage republikanischer Politik im Wege steht
und wie sehr ihn seine Vorliebe fiir biologische Analogiebildungen daran hindert,
mit seiner szientistisch {iberakzentuierten Moralsoziologie dem Normativitéitsprofil
der politischen Moderne gerecht zu werden. Briickenschlige zum politischen
Selbstverstindnis der modernen Republik unternimmt der frithe Durkheim nicht.
Stattdessen dominiert in seinem Arbeitsteilungsbuch, wie in seinen frithen Texten
zur deutschen Moralwissenschaft, eine tiefe Skepsis gegeniiber den politisch-

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

republikanischen Gestaltungs- und Verdnderungsambitionen, die seit der Franzosi-
schen Revolution in der Welt sind und aus Durkheims Sicht chronisch dazu neigen,
die vermeintliche Freiheit und Autonomie der Einzelnen gegeniiber ihrer Gesell-
schaft in gefédhrlichem Mafe zu iiberschétzen. Schlieflich miisse man als Soziologe
daran festhalten, »dafl die Individuen eher ein Produkt des gemeinsamen Lebens
sind, als daB sie es bestimmen« (ebd., 404).

Das Ideal einer meritokratischen Arbeitsgesellschaft und die Pflichten
der Berufsmoral

Dennoch pladiert Durkheim in seiner Studie zur organischen Solidaritét nicht dafiir,
einfach abzuwarten und den Dingen ihren Lauf zu lassen. Seine Moralsoziologie
will sich keineswegs auf die neutrale Rolle »wertfreier<« Beobachtung begrenzen.
Vielmehr will sie die latenten Entwicklungschancen der gegenwiértig entstehenden,
aber noch nicht vollstindig ausgeprégten gesellschaftlichen Moral eruieren, um auf
diesem Wege »die Richtung zu finden, in die wir unser Verhalten lenken miissen
und das Ideal zu bestimmen, nach dem wir in dunklem Drange streben« (Durkheim
1988, 78). Den Vorwurf, seine Soziologie lasse keinen Raum fiir kritische Reflexi-
on und politisch-moralische Idealbildung, weist Durkheim deshalb explizit zuriick,
denn aus der Tatsache, »daf3 alles nach Gesetzen verlauft, folgt nicht, daB wir nichts
mehr zu tun hitten« (ebd., 406). Weil hier aber jedes »UbermaB« (ebd.) an Verin-
derungswille und Gestaltungsambition von Ubel sei, habe eine historisch-empirisch
arbeitende Moralsoziologie zundchst die Aufgabe, den Gesellschaftsmitgliedern
»einen weise konservativen Sinn« (ebd., 79) zu vermitteln. Es kénne ndmlich nicht
darum gehen, »eine vollig neue Moral neben oder oberhalb der gerade vorherr-
schenden zu errichten«; moglich sei lediglich, »diese zu korrigieren oder teilweise
zu verbessern« (ebd., 80).

Sehr wohl aber sieht Durkheim sich in der Lage, das fiir die heutige Gesell-
schaft angemessene moralische Ideal ndher zu bestimmen. Es sei ndmlich vorherzu-
sehen, dass »ein Tag kommt, an dem unsere soziale und politische Organisation ei-
ne reine oder fast reine professionelle Grundlage haben wird« (ebd., 246), sodass
sich auch ein ihr entsprechendes Ideal gesellschaftlicher Moral entwickeln werde.
Deshalb haben die heutigen Gesellschaften fiir ihn — gleichsam »als Vorwegnahme
eines zukiinftigen Normalzustandes« — die Aufgabe, »Gerechtigkeit herbeizufiih-
ren«, denn »unser Ideal« bestehe darin, »unsere sozialen Bezichungen immer glei-
cher zu gestalten, um allen sozial niitzlichen Kriften deren freie Entfaltung zu si-
chern« (ebd., 457). Insbesondere in der Spannung zwischen den eigentumslosen, al-
lein auf den Verkauf ihrer Arbeitskraft angewiesenen Industricarbeitern und den
Kapitaleignern, die ihnen »ungerechterweise ihr Gesetz« (ebd., 453f.) aufzwingen
konnten, sieht Durkheim eine strukturelle Ungerechtigkeit am Werke, da »das 6f-

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN S0zIOLOGIE | 129

fentliche BewulStsein« im Blick auf die »ausgetauschten Dienste immer dringender
eine genaue Gegenseitigkeit« (ebd., 455) verlange. In diesem Sinne kennzeichne
sich die neu entstehende »Moral der organisierten Gesellschaften« dadurch, dass sie
»aus uns keine Diener idealer Machte« mehr macht: »Sie verlangt nur, unseren
Néchsten zu lieben und gerecht zu sein, unsere Aufgabe gut zu erfiillen, darauf hin-
zuwirken, daB jeder in die Funktion berufen wird, die ihm am besten liegt, und dal3
er den gerechten Lohn fiir seine Miithe bekommt.« (ebd., 478)

Durkheim entfaltet hier also das — von den auch in Frankreich lédngst aufge-
kommenen Vermachtungs- und Vermassungstendenzen der fabrikgesellschaftlichen
Modernisierung noch merkwiirdig unberiihrte — Ideal einer meritokratischen Ar-
beits- und Berufsgesellschaft, »in der jedes Individuum seinen verdienten Platz fin-
det, in der jeder nach seinem Verdienst belohnt wird, in der folglich jedermann
spontan zum Wohlergehen eines jeden beitragt« (ebd., 479). Zu diesem Ideal geho-
re auch, dass jedermann diesen »verdienten Platz< klaglos annimmt; eine Forderung,
deren Legitimitét Durkheim ein weiteres Mal aus biologischen Analogien herleitet,
denn schlieBlich versuche niemals »eine Zelle oder ein Organ eine andere Rolle zu
iibernehmen als die ihm zukommende« (ebd., 443). Und wie die Zelle im Organis-
mus, so habe auch der Mensch in der Gesellschaft »normalerweise [...] das Gliick,
seine Natur zu erfiillen«. Wenn ndmlich »nichts die Konkurrenten, die sich um die
Aufgaben streiten, behindert oder unberechtigt begiinstigt, dann ist es unvermeid-
lich, daB} alleine jene, die fiir jede Beschéftigungsart am geeignetsten sind, sie auch
erhalten«. Falls es aber Menschen geben sollte, »deren Wiinsche ihre Féahigkeiten
iibersteigen«, so seien dies »Ausnahmen« und »krankhafte Fille« (ebd., 445). Der
heutige Mensch solle deshalb, anders als im Ideal der humanistischen Bildung,
nicht danach streben, »ein vollendetes und ganzes Wesen« zu werden; er solle
vielmehr danach trachten, »nur Teil eines Ganzen zu sein, Organ eines Organis-
mus« (ebd., 85) — und sich dementsprechend entwerfen als jemand, »der nicht ver-
sucht, vollkommen zu sein, sondern der produktiv ist, der eine begrenzte Aufgabe
hat und sich ihr opfert, der seinen Dienst versieht oder seine Furche zieht« — mit
anderen Worten: der sich »den Pflichten seines Berufes« verschreibt (ebd., 87). Der
im Entstehen befindliche »kategorische Imperativ des moralischen Bewultseins«
lautet fir Durkheim in der heutigen Arbeits- und Berufsgesellschaft dementspre-
chend schlicht und einfach: »Bereite dich vor, eine bestimmte Funktion niitzlich
auszufiillen.« (ebd.; Herv. i.0.) Und in dem Malle, wie es der organisierten Gesell-
schaft der Gegenwart gelingt, ein derart niichternes Berufsethos auszubilden, werde
jedes Mitglied dieser Gesellschaft, wie er hoffnungsvoll anmerkt, »jeden Augen-
blick durch tausende von Pflichten der Berufsmoral an das Gefiihl der gemeinsa-
men Solidaritdt erinnert« (ebd., 472). Durkheims Studie zur Arbeitsteilung ist also
davon iiberzeugt, dass sich die organische Solidaritdt in dem Maf3e ausbildet, wie
die Individuen nicht daran gehindert werden, »innerhalb der sozialen Ordnung den
Platz einzunehmen, der ihren Fahigkeiten entspricht«; und dies sei immer dann der

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Fall, wenn »der absoluten Gleichheit beziiglich der &uBleren Bedingungen des
Kampfes« (ebd., 446) nichts im Wege steht.

Die Selbstmordstudie und das rasche Ende der Hoffnungen auf
eine rsolidarité organique«

Durkheim hat den in seiner Bordelaiser Vorlesung zur solidarité sociale eingefiihr-
ten Programmbegriff der organischen Solidaritdt nach dem Erscheinen seines Ar-
beitsteilungsbuches im Jahr 1893 jedoch rasch aufgegeben. Die Hoffhung auf den
Siegeszug eines aus zunehmender Arbeitsteilung spontan entstehenden Verbunden-
heitsgefiihls wird in seinen spéteren Schriften nicht mehr aufgegriffen. Es scheint
geradezu, dass er diese Idee nun bewusst meidet, ohne allerdings je Auskunft darii-
ber zu geben, was ihn zur Aufgabe dieses fiir sein Projekt einer Moralsoziologie der
organisierten Gesellschaften so zentralen Begriffs veranlasst hat.

Ebenso auffillig ist die Tatsache, dass sich Durkheim nach 1893 auch von sei-
nem biologisierenden Szientismus verabschiedet und den Versuch aufgibt, die Ent-
wicklungsprozesse des gesellschaftlichen Lebens in moglichst strikter Analogie zur
organischen Entwicklung der hoheren Lebewesen zu beschreiben. Statt evolutions-
soziologisch nach Selbstorganisationspotenzialen gesellschaftlicher Arbeitsteilung
zu fahnden, riickt nun wieder jene moralische Pragekraft kollektiver Bewusstseins-
zustdnde ins Zentrum seiner Betrachtungen, der er in seiner Arbeitsteilungsstudie
kaum noch sozialintegrative Relevanz zuerkennen wollte. Diese fundamentalen
Umbriiche, die seine nach 1893 erschienenen Arbeiten kennzeichnen, konnen als
ein grundlegender Paradigmenwechsel qualifiziert werden, sodass man mit guten

. . . . . . 40
Griinden von einem >frithen< und einem »spédten< Durkheim sprechen kann.

40 Die Ursachen fiir diesen Wandel diirften mit der von Durkheim selbst als »eine Offenba-
rung« bezeichneten >Entdeckung der Religion< zusammenhingen. Im Jahr 1907 hatte
Durkheim notiert, er habe im Jahr 1895 »zum ersten Mal einen Weg [gefunden], das Stu-
dium der Religion soziologisch anzugehen. Dies ist eine Offenbarung fiir mich geweseng;
und sie beruhe »vollstindig auf den von mir unternommenen religionsgeschichtlichen
Studien und vor allem auf der Lektiire der Arbeiten von Robertson Smith und seiner
Schule« (Durkheim 19951, 241). Durkheim hat nach 1893 auch die Rede vom conscience
collective aufgegeben. Dafiir interessiert er sich nun — im Rahmen einer veritablen Um-
stellung von einem zunéchst rein sozialstrukturellen zu einem nun deutlich stérker sozial-
kulturell verfassten Zugang zum Phdnomen sozialer Ordnung — nachdriicklich fiir Rituale
und Praktiken, fiir konkrete Kollektivgefiihle und Kollektivvorstellungen und spricht in
diesem Zusammenhang von représentations collectives (vgl. dazu u.a. Konig 2013, 245-
248). Und dies sollte seine Stellungnahme zur Dreyfus-Affire mit ihrer politisch-

moralischen Aufladung des modernen »Kults des Individuums< zum moglichen Kandida-

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SozIoLoGiE | 131

Dennoch hat Durkheim seine Hoffnungen auf den allméhlichen Siegeszug einer
im Kern noch vorindustriell anmutenden Arbeitsgesellschaft auf berufsethischer
Grundlage nicht in Frage gestellt, obwohl er die durch und durch postliberalen Ver-
héltnisse der groen Fabrikgesellschaften, »die groBe Industrie« (Durkheim 1988,
439), durchaus im Blick hatte. So wird in der Literatur denn auch immer wieder —
mit einem erheblichen Erstaunen — darauf hingewiesen, dass Durkheim das Phéno-
men der Arbeitsteilung durchgehend auf die berufliche Spezialisierung engfiihrt
und die arbeitsteiligen Prozesse der auf der Trennung von Kapital und Arbeit beru-
henden und wesentlich {iber den Geld-Mechanismus gesteuerten Klassengesell-
schaften nahezu vollstdndig ignoriert, jedenfalls nicht zum Ausgangspunkt seiner
Theoriebildung erhebt. Statt also die industriegesellschaftlichen Verhéltnisse seiner
Zeit in den Blick zu nehmen, orientiert er sich, wie Dietrich Riischemeyer treffend
anmerkt, politisch und programmatisch an der »Vision einer biirgerlichen Idealge-
sellschaft, die auf Chancengleichheit und Meritokratie, Abwesenheit von Zwang,
beruflichen Zusammenschliissen sowie auf die Verwirklichung individueller Anla-
gen, dem individualistischen Personlichkeitsideal und gerechten Regelungen von
Zusammenarbeit und Austausch aufgebaut ist«*’.

War Durkheim im Arbeitsteilungsbuch noch der Meinung, das Ideal einer meri-
tokratischen Arbeits- und Berufsgesellschaft werde sich mit der Zeit von selbst
durchsetzen, so sollte er nur wenig spiter mit grofem Elan nach Projekten einer
planvoll intervenierenden Politik des Staates zur Forderung einer solchen berufs-
ethischen Gesellschaftskonzeption Ausschau halten. Und dies wird schon im ge-
meinsam mit seinem Neffen Marcel Mauss verfassten Selbstmordbuch aus dem
Jahr 1897 uniibersehbar.*

Durkheim, der in dieser empirischen Studie nach den Ursachen fiir »das anor-
male Anwachsen der Selbstmordzahlen und das allgemeine Elend in unseren der-
zeitigen Gesellschaften« (Durkheim 1983, 466) fragt, beklagt hier noch deutlich
stirker als im Arbeitsteilungsbuch den Zustand zunehmender Anomie »in der Welt
des Handels und der Industrie« (ebd., 290), der von einem »alarmierenden Zustand
unserer Moral« (ebd., 460) zeuge. Wihrend frither noch die christliche Religion, die
Zunft- und Handwerksordnungen des Mittelalters oder das kraftvolle Wirken einer
autoritdren Regierung fiir MaBigung und Ausgleich hitte sorgen konnen, sei die

ten einer neuartigen Integrationsreligion der Moderne (1986) ebenso priagen wie sein gro-
Bes religionssoziologisches Spétwerk aus dem Jahr 1912: Emile Durkheim, Die elementa-
ren Formen des religiosen Lebens (1912), Frankfurt/M.: Suhrkamp 1981 [im Folgenden:
Durkheim 1981a].

41 Dietrich Riischemeyer, Sollen wir heute noch Durkheim lesen?, in: Soziologische Revue
4 (1981), 237-242, 241.

42 Emile Durkheim, Der Selbstmord (1897), Frankfurt/M.: Suhrkamp 1983 [im Folgenden:
Durkheim 1983].

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Anomie mittlerweile »zum Dauerzustand und sozusagen normal geworden. Von
oben bis unten in der Stufenleiter ist die Begehrlichkeit entfacht, ohne da3 man
weil}, wo sie zur Ruhe kommen soll.« (ebd., 292f.) Dies macht flir Durkheim — ganz
im Einklang mit den Krisendiagnosen konservativer Kultur- und Gesellschaftskritik
— den eigentlichen Charakter der »tiefen Verwirrung« aus, »an der die zivilisierten
Gesellschaften leiden« (ebd., 466). In diesem Zusammenhang ist von sich allméh-
lich entwickelnden Gleichgewichtsprozessen 0.4. keine Rede mehr. Stattdessen be-
tont Durkheim nun die Notwendigkeit einer starken moralischen Kraftquelle, der
sich der Einzelne ein- und unterordnen miisse, wenn man die Selbstmordneigung so
vieler Menschen dauerhaft iberwinden wolle, denn »der Mensch unterwirft sich
Schicksalsschlidgen viel leichter, wenn er in einer Gesellschaft lebt, die ihn in ge-
sunder Disziplin hélt« (ebd., 293).

Auf der Suche nach solchen Kraftquellen setzt Durkheim nun wieder auf kol-
lektive moralische Gefiihle und Empfindungen, auch wenn diese nicht mehr von der
Religion, vom Staat oder von den Familien ausgehen kénnten. Die Familie habe ih-
re frithere Bindungskraft 1dngst verloren. Und die Religionen kénnten Individuen
nur insoweit verpflichten, wie sie »den Menschen das Recht der Gedankenfreiheit«
entzichen; ein Ansinnen, das heute »gegen unsere liebsten Gefiihle« (ebd., 444)
versto3e. Aber auch der Staat stehe »dem Individuum zu fern« (ebd., 443), um die
notigen Verpflichtungs- und Zugehorigkeitsgefiihle hervorbringen zu konnen, denn
nur selten, etwa bei nationalen Krisen, komme es hier zu engen Bindungen und tief
empfundenen Gemeinschaftsgefiihlen. Auf die dringende Frage, welche Instanz
heute noch in der Lage sein kénne, »den Menschen immer wieder zu diesem heil-
samen Gefiihl der Solidaritdt zuriickzurufen« (ebd.), siecht Durkheim deshalb nur ei-
ne Antwort: die Berufsgruppe. Nur ihr sei zuzutrauen, die berufsspezifisch geglie-
derten Individuen sozial hinreichend fest und dauerhaft zu integrieren.*

Korporationen als Kraftquellen des Moralischen jenseits von Markt und Staat

Durkheim nimmt hier also das im Arbeitsteilungsbuch nur am Rande* angespro-
chene Thema der Korporationen wieder auf und duf3ert sich nun ausfiihrlich und af-

43 Vgl. dazu aus der diesbeziiglich spérlichen Sekundérliteratur Kurt Meier, Emile Durk-
heims Konzeption der Berufsgruppen. Eine Rekonstruktion und Diskussion ihrer Bedeu-
tung fiir die Neokorporatismus-Debatte, Berlin: Dunker & Humblot 1987.

44 Im Blick auf die fehlende »gute Harmonie der zusammenwirkenden Funktionen« (Durk-
heim 1988, 274) in der modernen Industriegesellschaft hatte Durkheim hier en passant an
die Zeit der alten Ziinfte erinnert und u.a. notiert: »Aber allein schon die Tatsache, daf}
die Gesellschaften eine derartige Institution jahrhundertelang benétigten, beweist, dal3 es

wenig wahrscheinlich ist, daB sie sie plotzlich aufgeben konnten.« (ebd., 275)

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SozIoLoGIE | 133

firmativ zu den Moglichkeiten einer berufsstdndisch-korporatistischen Reorganisa-
tion der Gesellschaft (vgl. Fournier 2013, 353-358); eine Reformidee, die ihm
schon lange am Herzen lag und bereits in seiner Schéffle-Rezension aus dem Jahr
1885 deutlich zur Sprache kam, denn schon dort hatte er eine »Wiederherstellung
der Korperschaften« im Sinne eines Dritten Weges zwischen »Individualismus«
und »despotischem Sozialismus« gefordert. Diese seien ndmlich

»die beiden Abgriinde, zwischen denen die zivilisierten Nationen heute hin und her zu
schwanken scheinen. Um dieser Gefahr zu entgehen, die uns in néchster Zeit bedroht und die
Staatsménner zu beunruhigen beginnt, gibt es nur ein Mittel, und das besteht in einer Wieder-
herstellung der Korperschaften. Natiirlich kann es nicht darum gehen, sie in der Form wieder-
zubeleben, in der sie im Mittelalter einmal existiert haben. Aber es ist nicht unmdéglich, fiir sie
eine neue Struktur zu finden, die weniger eng und unbeweglich und dem mobilen Leben von

heute und der extremen Arbeitsteilung besser angepalit ist.« (Durkheim 1995¢, 208f.)

Damit tritt Durkheim nun nicht als distanzierter sozialwissenschaftlicher Beobach-
ter, sondern als engagierter Sozialreformer auf den Plan, denn er présentiert nun
konkrete Vorschlédge fiir ein vom Staat ins Werk zu setzendes Projekt korporatisti-
scher Gesellschaftsreform. Berufsgruppen und Berufsverbidnde kdnnten und miiss-
ten heute, so sein nachdriickliches Plddoyer, »zu einem genau bestimmten und
anerkannten Ort des 6ffentlichen Lebens« (Durkheim 1983, 450) werden und jen-
seits von Markt und Staat politische Aufgaben {ibernehmen, fiir die sie in besonde-
rer Weise geeignet seien. Nur dadurch werde es moglich, aus dem »ewigen Hin und
Her« zwischen dirigistischer Obrigkeit und ungeziigelter Marktwirtschaft, zwischen
der »autoritiren Regelung, die ihr UbermaB an Starrheit ohnméichtig macht«, und
der »Anarchie« der ungeregelten Bezichungen des bisherigen Wirtschaftslebens he-
rauszufinden (ebd., 451).

Alle bisherigen Bemiihungen, »in der Frage der Arbeitszeit, der Hygiene, der
Lohne, der Arbeiterwohlfahrt oder der sozialen Fiirsorge« Fortschritte zu machen,
hétten ndmlich immer wieder deutlich gemacht, dass sie »in der Praxis undurch-
fiihrbar sind, weil ihnen jede Flexibilitdt mangelt« (ebd.). Deshalb nimmt Durkheim
einen dritten Weg jenseits von obrigkeitlichem Etatismus und marktwirtschaftlicher
Selbststeuerung in den Blick, auf dem neu zu griindende berufliche Fachverbédnde
»auerhalb der Staatsmaschinerie, aber unter ihrer Kontrolle« ein neuartiges »Sys-
tem von Kollektivinstanzen« schaffen konnen und sollen (ebd.). Diesen Verbanden
sollte »die Verwaltung der Sozialversicherung, der Unterstiitzungskassen, der Al-
tersversorgung zufallen, deren Notwendigkeit von so vielen guten Kdpfen eingese-
hen wird, und die man aus guten Griinden nicht den schon so méachtigen und so un-
geschickten Hénden des Staates anvertrauen mochte« (ebd., 451f.). Sie sollten sich
zudem um »die Regelung der Konflikte« kiimmern, »die sich laufend innerhalb der

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

verschiedenen Zweige desselben Berufszweiges ergeben«. Und nicht zuletzt sollten
sie auch fiir »die Festlegung der Rahmentarife« verantwortlich sein (ebd., 452).

Die neu zu griindenden beruflichen Kollektivinstanzen konnten, so Durkheims
Hoffnung, »das moralische Klima in der beruflichen Lebenssphire, das heute so
frostig und fremd auf die Mitglieder wirkt«, grundlegend verédndern und ein »bisher
fast unbekanntes Gefiihl der Solidaritdt« erwachsen lassen (ebd.). Denn die Berufs-
gruppe »steht hoch genug iiber dem einzelnen, um seine Begehrlichkeit ziigeln zu
konnen; aber sie lebt dessen Leben zu sehr mit, um nicht an seinen Noten teil zu
haben« (ebd., 456). Deshalb habe gerade sie gegeniiber ihren Mitgliedern »die noti-
ge Autoritét, von ihnen Opfer und unumgéngliche Zugestdndnisse zu verlangen und
ihnen Vorschriften zu machen« (ebd., 455). Und wenn aus den verschiedenen
Fachverbénden dann ein gemeinsames Verbdnde-System auf nationaler Ebene er-
wichst, dann konnte sich auch in der Gesellschaft insgesamt ein deutlich spiirbares
Gefiihl der gemeinsamen Solidaritét entwickeln. Dabei zielt Durkheim nicht nur auf
das wirtschaftlich-soziale Leben, sondern auch auf die politische Ordnung der Re-
publik. Denn er plddiert in diesem Zusammenhang dafiir, »die Gesamtheit der
Wahlberechtigten nicht nach territorialen Gesichtspunkten aufzugliedern, sondern
nach Berufsverbanden«; nur so seien die Gesellschaftsmitglieder nicht lediglich
»eine Ansammlung von Individuen, die am Wahltag zusammenkommen, ohne daf}
es zwischen ihnen etwas Gemeinsames gibt« (ebd., 465). Vor diesem Hintergrund
sei dringend zu kldren, »wie im einzelnen die berufliche Organisation beschaffen
sein muf3, die wir brauchen«, weshalb eine »Studie iiber das Berufsverbandswesen
und die Gesetze seiner Entwicklung« (ebd., 466) notwendig sei, wie Durkheim am
Ende des Selbstmordbuches nachdriicklich betont. Und wihrend er in seinen bishe-
rigen Schriften dem Staat nur denkbar wenig Gestaltungskompetenz zugesprochen
hatte, so erklért er nun energisch: »Tatséchlich sind heute die europdischen Gesell-
schaften vor die Alternative gestellt, entweder das Berufsleben ohne Regelung zu
lassen, oder es mit Hilfe des Staates zu reglementieren, denn es gibt kein anderes
bestehendes Organ, das diese Mittlerrolle spielen kdnnte.« (ebd., 450f.)

Mit diesen Vorstellungen zu einer korporatistischen Sozialreform hat Durkheim
einen erheblichen Umbruch im theoretischen Selbstverstindnis und in der politisch-
praktischen Ausrichtung seiner Moralsoziologie vollzogen, der in der breiten Durk-
heim-Literatur jedoch kaum systematisch aufgegriffen wird.* Die gesuchte neue

45 Symptomatisch dafiir ist der lakonische Kommentar von René Konig: »Aber die Gefahr
des »Korporativismus« lauert natiirlich in der vorgeschlagenen Antwort, wie von zahllo-
sen Seiten hervorgehoben worden ist, so dal man sagen muf, dafl die Antwort grundsétz-
lich in Zweifel gezogen werden muf3 bei ebenso grundsitzlicher Aufrechterhaltung der
Frage.« (Konig 2013, 233) Auch die jiingeren Arbeiten zu Durkheim blenden dieses Mo-
tiv regelmaBig aus. Fournier 2013, 7 betont allerdings mit Recht: »The >corporatism¢ he

defended was not, it has to be pointed out, incompatible with republican and democratic

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SOZIOLOGIE | 135

Solidaritdt der arbeitsteilig ausdifferenzierten Industriegesellschaft erwichst fiir ihn
nun nicht mehr von allein aus dem Humus gesellschaftlicher Selbstorganisation,
sondern bedarf einer planvoll zu organisierenden, systematisch angelegten und
langfristig durchgehaltenen Wirtschafts- und Sozialpolitik. Damit ist Durkheim
nicht nur auf dem Boden einer republikanischen Politik angekommen, die dem
Staat ganz selbstverstindlich eine hohe Gestaltungskompetenz zuspricht, auch
wenn dies rechtshistorisch und moralsoziologisch nicht wenig naiv sein diirfte; er
hat damit auch den Gestus reiner Wissenschaftlichkeit, die akademisch-kiihle Dis-
tanz zu den Leidenschaften und Aufregungen staatlicher Politik zumindest partiell
aufgegeben und sich auf die Seite konkreter wirtschafts- und sozialpolitischer Ge-
sellschaftsgestaltung geschlagen, auch wenn er sich weiterhin vor allem als be-
obachtender Wissenschaftler des Sozialen verstand und sich gegeniiber eigener po-
litischer Aktivitdt und parteipolitischen Festlegungen aller Art zeitlebens sperrig
und abweisend verhielt.*

traditions.« Eine breite produktive Aufnahme und systematische Weiterentwicklung hat
dieses zentrale reformpolitische Theoriemotiv in der Durkheim-Rezeption bis heute je-
denfalls nicht gefunden.

46 Fournier notiert zutreffend: »He was politically active on only two occasions: during the
Dreyfus affair and during the First World War.« (Fournier 2013, 5) Wéhrend der Drey-
fus-Affare engagierte sich Durkheim u.a. als erster Sekretér in der Sektion Bordeaux der
zur Unterstiitzung Dreyfus’ gegriindeten Ligue des droits de I’homme (vgl. ebd., 287-
302). Im Kontext des Ersten Weltkrieges verdffentlichte er eine Schrift gegen den
skrankhaften Charakter« einer spezifisch deutschen, zwischen Obrigkeitsstaatlichkeit und
Militarismus changierenden Mentalitét, die sich vor allem gegen Heinrich von Treitschke
richtet und zugleich auch in deutscher Ubersetzung erschien: Emile Durkheim, >Deutsch-
land iiber alles<. Die deutsche Gesinnung und der Krieg, in: Schultheis/Gipper 1995, 245-
290. Zudem erschien 1915 eine 65-seitige Schrift zur Kriegsschuldfrage: Qui a voulu la
guerre? Les origines de la guerre d’apres les documents diplomatiques, Paris: Alcan.
Konig notiert zu Durkheims Engagement wihrend dieses Krieges: »Man konnte seine
Aktivitit in zahllosen Komitees am besten als »geistige Landesverteidigung< bezeichnen,
die vielleicht auch durch den Umstand intensiviert wurde, da3 man ihn gelegentlich
deutscher Abstammung verdichtigte. Seine Uberaktivitit verbunden mit dem Schmerz
iiber den Tod seines Sohnes André¢, der als Mitglied der alliierten Orientarmee in Saloniki
beim Riickzug aus Serbien erst vermifit, dann als gefallen (April 1916) gemeldet worden
war, wurde zur Ursache seines verfrithten Todes am 15. November 1917.« (Konig 2013,
223; Herv. 1.0.)

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Korporative Sozialreform und berufsstindischer Sozialismus

Die am Ende des Selbstmordbuches angekiindigte »>Studie iiber das Berufsver-
bandswesenc ist allerdings nie erschienen. Im Vorwort zur zweiten Auflage der
Division du travail social, die im Jahr 1902 erschien, kommt Durkheim jedoch noch
einmal explizit auf dieses Publikationsprojekt zu sprechen, das sich wegen anderer
Verpflichtungen nicht habe realisieren lassen.”” Dafiir liefert er in seinem neuen
Vorwort nun einen Uberblick zur historischen Entwicklung der Korporationen vom
alten Rom iiber das europdische Mittelalter bis zur Franzdsischen Revolution, in de-
ren Folge sie in dem Mafle, wie »die grofe Industrie entstand« (Durkheim 1988a,
64), zu Recht in Misskredit geraten seien. Die darauf folgenden Erfahrungen »eines
Jahrhunderts unfruchtbaren Herumtastens und Experimentierens« (ebd., 66) hitten
jedoch deutlich gemacht, wie dringlich heute eine »Wiederbelebung der Korpora-
tion« (ebd., 47) in einem neuen Gewande sei.” Denn da heute »die ganze Sphire
des kollektiven Lebens zum groflen Teil der zligelnden Wirkung einer Regel entzo-
gen« (ebd., 42) sei, herrsche hier schlicht »das Recht des Stirkeren, und der latente
oder offene Kriegszustand ist notwendigerweise chronisch« (ebd., 43) und »eine
Quelle allgemeiner Demoralisierung« (ebd., 44).

En passant nimmt Durkheim an dieser Stelle auch eine deutliche Korrektur sei-
ner friiheren Uberlegungen zur solidarité organique vor. Ohne diesen Begriff noch
zu erwihnen, distanziert er sich vom evolutionssoziologischen Optimismus der Ar-
beitsteilungsstudie, der zufolge die Funktionen versuchen, »selbst einen Ausgleich
zu gewinnen und sich zu regulieren« (ebd., 45). Er rdumt nun explizit ein, diese Er-
klarung sei »unvollstindig. Denn wenn es auch wahr ist, da die sozialen Funktio-
nen spontan versuchen, sich einander anzupassen, vorausgesetzt, sie stehen in re-
gelmdBigen Beziehungen, so wird andrerseits diese Form der Anpassung nur dann
zu einer Verhaltensregel, wenn eine Gruppe sie mit ihrer Autoritit sanktioniert.«
(ebd.) Da es zwischen Arbeitgebern und Arbeitnehmern aber »keine gemeinsame
Organisation« gebe, in der sie »gemeinsam Regelungen ausarbeiten kénnten«, seien
bis auf weiteres lediglich auf ungleichen Machtverhéltnissen beruhende Vertrige
moglich, die fiir sich keine Gerechtigkeit beanspruchen kénnen, sondern immer nur
»einen faktischen Zustand« abbilden (ebd., 47). Abhilfe kdnne hier nur eine umfas-

47 Emile Durkheim, Vorwort zur zweiten Auflage. Einige Bemerkungen iiber die Berufs-
gruppen, in: Ders. 1988, 41-75 [im Folgenden: Durkheim 1988a].

48 Mit der Loi d’Allarde vom Mérz 1791 hatte die Nationalversammlung die Aufthebung der
Ziinfte, Innungen und Gilden beschlossen. Die Loi Le Chapelier vom Juni 1791 verbot
dariiber hinaus »den Meistern, Gesellen und Arbeitern, sich in Biinden zu vereinen« und
untersagte »Versammlungen, die auf die Festsetzung von Lohnen zielten« (Bernd Je-
schonnek, Revolution in Frankreich: 1789-1799. Ein Lexikon, Kdln: Pahl-Rugenstein
1989, 149).

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SOZIOLOGIE | 137

sende korporatistische Umgestaltung der Gesellschaft bieten; und da der Markt zu-
nehmend »national und international geworden ist«, miisste auch die Korporation
»dieselbe Ausdehnung annehmen« (ebd., 66), auch wenn eine internationale be-
rufsverbandliche Organisation »beim augenblicklichen Stand des européischen
Rechts nur aus freien Abmachungen zwischen den nationalen Korporationen ent-
stehen« (ebd.; Anm. 33) konne. Die nationalen Korporationen miissten sich aus ge-
wihlten Vertretern von Arbeitgebern und Arbeitnehmern zusammensetzen, die sich
dann »beide in den Direktionsriten der Korporation begegnen«, auch wenn sie in-
nerhalb der Korporation »unterschiedliche und unabhingige Gruppen bilden, denn
ihre Interessen stehen sich zu oft rivalisierend und feindlich gegeniiber« (ebd., 67;
Anm. 34). In dem Malle aber, wie die Korporation in der berufsspezifisch organi-
sierten Gesellschaft »einen immer zentraleren und iiberragenderen Platz einnehmen
wird«, werde sich, so Durkheims Hoffnung, auch die franzdsische Nation in Zu-
kunft politisch nicht mehr als ein »Aggregat von aneinandergefiigten ortlichen Dis-
trikten«, sondern als »ein umfassendes System nationaler Korporationen« entwer-
fen, in dem die Wahlen zu den demokratischen Représentationsorganen nach Pro-
fessionen und nicht mehr »nach ortlichen Wahlkreisen« erfolgen (ebd., 70).

Die »korporative Reform« (ebd., 73) der Gesellschaft miisse zudem, wie Durk-
heim am Ende dieses Vorworts betont, von einer staatlichen Politik sozialer Ge-
rechtigkeit begleitet werden, denn die »Grundbedingung der idealen Gerechtigkeit«
bestehe in der heutigen Gesellschaft darin, »daB8 die Menschen in vollkommener
okonomischer Gleichheit ins Leben treten, d.h. dal3 der Reichtum vollkommen auf-
gehort habe, erblich zu sein« (ebd.). Durkheim schlédgt deshalb — deutlich anders als
im Arbeitsteilungsbuch, in dem das Problem der Reichtumsvererbung nur am Ran-
de angesprochen wurde — vor, die bisherigen Gepflogenheiten der gesellschaftli-
chen Vermogensweitergabe von den Familien abzukoppeln und auf die Korporatio-
nen zu iibertragen:

»Um zu verhindern, daf die Nutzung der Giiter periodisch unterbrochen wird, gibt es nur ein
Mittel, ndmlich daf eine Gruppe, die genau so ewig ist wie die Familie, jene Dinge entweder
selbst besitzt und bewirtschaftet oder sie bei jedem Todesfall zuriickerhdlt, um sie sodann

irgendeinem anderen individuellen Besitzer zu tiberlassen, der sie verwertet.« (ebd., 74)

Der Staat als Freikdufer des Individuums

Auch in seiner zwischen 1896 und 1915 héufig gehaltenen und mehrfach iiberarbei-
teten Vorlesung zur Physik der Sitten und des Rechts® kommt Durkheim immer

49 Emile Durkheim, Physik der Sitten und des Rechts. Vorlesungen zur Soziologie der Mo-
ral, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1991 [im Folgenden: Durkheim 1991].

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

wieder auf die Fragen der Berufsverbénde und der Berufsmoral, des Staates und der
Demokratie und nicht zuletzt auch des Eigentums- und Erbschaftsrechts zu spre-
chen. So verlangt er hier die » Aufhebung des Intestaterbes und insbesondere der
gesetzlichen Erbfolge« (Durkheim 1991, 298) und wirft dartiber hinaus die Frage
auf, ob »letztlich nicht auch die auf Verdienst beruhenden Ungleichheiten zufalls-
bedingt« seien und »gleichfalls auf Geburt« beruhten:

»Wir halten es nicht fiir gerecht, dal ein Mensch gesellschaftlich besser behandelt wird, weil
er das Kind reicher Eltern ist und in guten Verhiltnissen aufwachsen durfte. Aber ist es ge-
rechter, wenn ein Mensch gesellschaftlich besser behandelt wird, weil er von einem intelli-
genteren Vater abstammt und unter giinstigeren geistigen Bedingungen aufgewachsen ist?
Und genau hier beginnt der Bereich der Barmherzigkeit. Zur Barmherzigkeit wird das Gefiihl
mitmenschlicher Sympathie dann, wenn es sich auch von diesen letzten Moglichkeiten der
Ungleichheit freimacht, wenn es auch diese letzte Form der Erbiibertragung, der Ubertragung
psychischer Faktoren ndmlich, nicht mehr als Verdienst anrechnet. Hier erreicht die Gerech-
tigkeit ihren Gipfel. Die Gesellschaft gelangt zur vollstdndigen Vorherrschaft iiber die Natur,
schreibt ihr das Gesetz vor, setzt diese moralische Gleichheit an die Stelle der physischen

Ungleichheit, die den Dingen unweigerlich eigen ist.« (ebd., 303)

Zudem betont Durkheim nun stiarker als in seinen fritheren Schriften die Bedeutung
des Staates fiir die Sicherung der Freiheit und Gleichheit der Individuen. Der mo-
derne Respekt vor dem Individuum und seinen Rechten kdnne sich ndmlich nicht
ohne den Staat oder gar gegen ihn entfalten. Vielmehr gelte: »Je stirker der Staat,
desto groBer die Achtung vor dem Individuum.« (ebd., 85) Denn erst der Staat brin-
ge »diese Rechte hervor, organisiert und verwirklicht sie« (ebd., 89); und zwar auch
und gerade gegeniiber den sogenannten Sekundirgruppen, zu denen Durkheim hier
explizit auch die Berufsverbinde zdhlt. Diese konnten den Einzelnen nédmlich leicht
»einengen und sich seiner bemichtigen«, sodass es um der Freiheit willen unver-
zichtbar sei, »daf3 iiber all diesen Méchten lokaler, familialer, kurz: sekundérer Art
eine allgemeine Macht steht, die allen ihr Gesetz aufzwingt [...]« (ebd., 92). Des-
halb konne sich der Staat »nicht auf die Rolle eines obersten Schiedsrichters, auf
die Verwaltung einer blo negativen Gerechtigkeit beschrinken, wie es der utilita-
ristische oder der Kantische Individualismus behaupten« (ebd., 96). Vielmehr habe
er, wie Durkheim hier mit einer zuvor unbekannten etatistischen Option notiert,
»die Gemeinschaftsmaschinerie so zu steuern, daf3 sie den einzelnen moglichst we-
nig belastet, und zugleich fiir einen friedlichen Austausch und den Wettbewerb aller
wohlgesonnenen Krifte im Blick auf ein Ideal zu sorgen, dem man friedlich und
gemeinschaftlich zustrebt« (ebd., 104).

Der Staat ist fiir den spdten Durkheim also weit davon entfernt, »das Indivi-
duum zu tyrannisieren; vielmehr ist er es, der das Individuum von der Gesellschaft
freikauft« (ebd., 101), denn bei ihm habe man es »mit einem wirklichen Reflexi-

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN S0zIoLOGIE | 139

onsorgan zu tun«, das mit seinen Regulierungskompetenzen die »einzigen Instru-
mente« bereithalte, »die der Gemeinschaft zur Verfiigung stehen, wenn es darum
geht, unbedachtes, automatisches und blindes Handeln zu vermeiden« (ebd., 116).
Deshalb sei eine am >6ffentlichen Vernunftgebrauch« orientierte demokratische Re-
publik auch diejenige Staatsform, »die unserer heutigen Auffassung vom Indivi-
duum am besten entspricht« (ebd., 130). Ein Volk sei ndmlich umso demokrati-
scher, »je groBer die Rolle des Ridsonnements, der Reflexion und des kritischen
Geistes in der Regelung seiner offentlichen Angelegenheiten ausféllt. Und umge-
kehrt ist es um so weniger demokratisch, je grofler das Gewicht des Unbewufiten,
der uneingestandenen Gewohnheiten, kurz: der jeder Uberpriifung entzogenen Vor-
urteile ist.« (ebd., 128)

Durkheim hat seine Vorstellungen zu einer berufsstindisch-korporatistischen
Reorganisation der Gesellschaft im Rahmen eines demokratisch-6ffentlichen Ré-
sonnements allerdings nicht weiter systematisch ausgearbeitet. Insbesondere in sei-
ner groflen Studie zu den Elementaren Formen des religiosen Lebens (1912) spielen
diese Theoriemotive keine Rolle mehr, ebenso wie die seit dem Arbeitsteilungsbuch
aufgegebenen evolutionssoziologischen Hoffnungen auf eine spontan entstehende
organische Solidaritét. Stattdessen setzt er nun — in Weiterfithrung der seit seiner
sreligidsen Offenbarung¢ von 1895 entwickelten Uberlegungen zur sozialintegrati-
ven Kraft religidser bzw. religioider Praktiken und Rituale™ — dezidiert auf die Re-
naissance eines in Form und Inhalt freilich grundlegend modifizierten religidosen
Kollektivbewusstseins, in dessen Zentrum erneut — wie in den vom ihm aufwendig

50 In diesem Sinne notiert Durkheim in seiner spéten, im Jahr 1913/14 gehaltenen Vorle-
sung liber Pragmatisme et Sociologie im Blick auf die soziale Macht kollektiver Vorstel-
lungen (représentations collectives), dass diese »einen von allen geteilten Gedanken aus-
driicken, und dies verleiht ihnen eine Kraft und eine Autoritét, die bewirken, dal3 sie sich
gebieterisch aufdrangen und der Kontrolle und dem Zweifel entzogen sind. So kommt es,
daf} in unseren Gesellschaften Formeln im Schwange sind, die wir nicht fiir religios hal-
ten, die sich dennoch wie Dogmen gerieren und nicht in Frage gestellt werden. Dazu ge-
horen etwa die Konzeptionen der Demokratie, des Fortschritts und des Klassenkampfes.
Wir sehen also, dafl das wissenschaftliche Denken nicht allein herrschen kann. Im sozia-
len Leben ist Platz fiir eine Form von Wahrheit (und dies wird auch in Zukunft so sein),
die zwar in recht profanem Gewande daherkommen mag, die aber trotz allem auf einer
mythologischen und religiésen Grundlage beruht.« (Emile Durkheim, Pragmatismus und
Soziologie, in: Ders., Schriften zur Soziologie der Erkenntnis, Frankfurt/M.: Suhrkamp
1987, 9-169, 149) Durkheim entwickelt in seiner Pragmatismus-Vorlesung insgesamt
eine hohe Sympathie fiir die nicht an Ideen, sondern an Handlungen ansetzenden nachme-
taphysischen Gehalte des pragmatistischen Denkens, aber auch eine erhebliche Skepsis
gegeniiber dessen vermeintlicher Néhe zu einem individualistischen Ultilitarismus; vgl.
ebd., 121-127.

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

beschriebenen urspriinglichen Gesellschaften der Ureinwohner Australiens und
Nordamerikas — die gemeinsame kultische Erregung, die kollektive Efferveszenz,
stehen soll. Hatte Durkheim in seiner Arbeitsteilungsstudie noch notiert, dass »ein
Tag kommt, an dem unsere soziale und politische Organisation eine reine oder fast
reine professionelle Grundlage haben wird« (Durkheim 1988, 246), so setzt er seine
Hoffnungen im Jahr 1912 — in Erinnerung an die Feste und Zeremonien der Franzo-
sischen Revolution — auf die sozialen Binde- und Verpflichtungskrifte regelméafBi-
ger ritueller Praktiken und Zeremonien. Und er erklért in diesem Zusammenhang:

»Ein Tag wird kommen, an dem unsere Gesellschaften aufs neue Stunden der schopferischen
Erregung kennen werden, in deren Verlauf neue Ideen auftauchen und neue Formen erschei-
nen werden, die eine Zeitlang als Fiihrer der Menschheit dienen werden. Haben die Menschen
einmal diese Stunden erlebt, dann werden sie spontan das Bediirfnis fiihlen, sie von Zeit zu
Zeit in Gedanken wieder zu durchleben, d.h. die Erinnerung durch Feste zu festigen, die

deren Folgen regelmiBig beleben.« (Durkheim 1981a, 572)

Diese Fokussierung auf rituelle Praktiken und kollektive Efferveszenz sollte in der
Folgezeit die empirischen und theoretischen Forschungsbemiihungen der soge-
nannten Durkheim-Schule der Soziologie entscheidend priagen, wihrend die korpo-
ratistisch-berufsstindischen Vorstellungen eigentiimlich verblassten und — bei
Durkheim selbst wie bei seinen Schiilern — keine nennenswerte Rolle mehr spielten.
Dennoch wird man einen deutlich etatistisch aufgeladenen Korporations-Sozia-
lismus als das eigentliche politische Ideal Durkheims rekonstruieren kdnnen. Durk-
heim wird denn auch immer wieder eine deutliche Nihe zu sozialistischen Ideen,
aber auch eine erhebliche Distanz zum damaligen Sozialismus attestiert.”' So notiert
Marcel Mauss, der Neffe und engste Mitarbeiter Durkheims, im Riickblick treffend:

»Sein Leben lang widerstrebte es ihm, dem Sozialismus im eigentlichen Sinne anzuhéngen,
und zwar aufgrund bestimmter Merkmale seines Auftretens: sein gewalttatiger Charakter;
sein Klassencharakter, mehr oder weniger einzig proletarisch; und auch sein politisierender
Charakter (et aussi son caractere politique et méme politicien). Durkheim war ein profunder

Gegner jeglichen Krieges zwischen Klassen oder Nationen. Er wollte Verdnderungen nur zu-

51 Schon in seinem Bordelaiser Vorlesungszyklus zur Geschichte des Sozialismus aus dem
Jahr 1896/97, der sich mit Fourier und Proudhon, vor allem aber mit dem Saint-
Simonismus beschéftigte (und von Marcel Mauss posthum im Jahr 1928 veroffentlicht
wurde; eine deutsche Ubersetzung liegt bis heute nicht vor), hatte Durkheim in diesem
Sinne festgehalten:»Der Sozialismus ist keine Wissenschaft, auch keine Miniaturausgabe
der Soziologie; er ist ein Schrei des Schmerzes und manchmal auch der Wut, der von
Minnern ausgestoflen wird, die am intensivsten unser kollektives Unbehagen spiiren.«
(Durkheim 1928; in der Ubersetzung von Konig 2013, 264)

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN S0zIOLOGIE | 141

gunsten der ganzen Gesellschaft und nicht fiir eine ihrer Fraktionen. Er betrachtete die politi-
schen Revolutionen und die parlamentarischen Entwicklungen als oberflachlich, kostspielig
und als eher theatralisch denn seriés. Er widerstand immer der Vorstellung, sich einer partei-
politischen Disziplin, erst recht international, zu unterwerfen. [...] Er blieb immer in der gol-
denen Mitte (dans un juste milieu); er ysympathisierte<, wie man heute sagt, mit den Sozialis-

ten, mit Jaurés, mit dem Sozialismus. Aber er gab sich ihm nie hin.« (Mauss 1928, VIIIf.)

Durkheims in diesem Sinne stets »unpolitisch¢ vertretenes politisches Ideal wird
man also auf den Begriff eines »geméBigten, reformerischen und nicht revolutioné-
ren, friedlichen und nicht gewaltsamen, kollektiven und nicht klassenbezogenen
Sozialismus« (Miiller 2002, 162) bringen konnen, dem es »auf der Grundlage eines
egalitiren Wohlfahrtsstaats, geregelter Okonomie und der Garantie individueller
Freiheit« darum geht, »die Dynamik kapitalistischer Produktivitit mit der Gerech-
tigkeit einer solidarischen Ordnung zu verkniipfen«.”

Die Uberforderung einer soziologisch-kalten Suche nach dem )lien social¢

Durkheims frithe Theoriekonzepte der solidarité méchanique und der solidarité or-
ganique gehoren heute zumindest in ideengeschichtlicher Hinsicht zum festen Ka-
non der soziologischen Lehrbuch-Literatur. Der Verweis auf Durkheim darf dem-
entsprechend nicht fehlen, wenn man sich in Soziologie oder Politikwissenschaft zu
den Fragen der Solidaritdt und des sozialen Zusammenhalts moderner Gesellschaf-
ten duflert, auch wenn diese Durkheim-Reminiszenzen nicht selten wie akademisch-
intellektuelle Pflichtiibungen anmuten. In der wissenschaftlichen Literatur zum So-
lidarititsthema gibt es denn auch, zumindest im deutschen Sprachraum,53 kaum
Studien, die Durkheim nicht nur pflichtgemél erwidhnen, sondern dessen frithe So-
lidaritatstheorie auch systematisch aufgreifen und weiterzufiihren versuchen. Auch
Durkheims Uberlegungen zu einer réforme corporative und den Entstehungs- und
Erfolgschancen einer postliberalen Moral auf berufsstdndisch-korporatistischer

52 Hans-Peter Miiller/Michael Schmid, Arbeitsteilung, Solidaritdt und Moral. Eine werkge-
schichtliche und systematische Einfiihrung in die »Arbeitsteilung« von Emile Durkheim,
in: Durkheim 1988, 481-521[im Folgenden: Miiller/Schmid 1988], 520.

53 Die franzosische Durkheim-Rezeption kann hier nicht in den Blick genommen werden.
Es ist aber daran zu erinnern, dass Hans-Peter Miiller noch vor wenigen Jahren notieren
konnte: »In Frankreich ist es stillschweigend iiblich, Durkheim nicht zu zitieren. [...]
Man mag Durkheim nicht in Frankreich, man hat ihn noch nie gemocht. Auguste Comtes
Denkmal thront vor der Sorbonne — und Durkheim? Bis heute hat man sich in Frankreich
nicht einmal dazu durchringen konnen, ihm eine historisch-kritische Gesamtausgabe an-
gedeihen zu lassen.« (Miiller 2002, 166)

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Grundlage bleiben in der aktuellen Durkheim-Literatur so gut wie unbearbeitet.
Daran hat auch die veritable Durkheim-Renaissance der letzten Jahre wenig geén-
dert. Als mdglicher Inspirator einer demokratischen Theorie und Philosophie der
Solidaritat scheint Durkheim nicht wahrgenommen zu werden; und dies nicht ganz
zu Unrecht, war doch schon seinem Arbeitsteilungsbuch zu attestieren, dass die
These einer sich gleichsam von selbst einstellenden »organischen Solidaritét< »im
eigentlichen Kern soziologisch unglaubwiirdig und unhaltbar« (Tyrell 1985, 220)
ist, da Arbeitsteilung in industriellen Massengesellschaften nun einmal, knapp und
pragnant formuliert, »zwar durchweg Effizienz, aber keineswegs Solidaritdt for-
dert« (Miiller/Schmid 1988, 515).

Dabei stand die Frage nach der sozialintegrativen Kraft einer spezifisch postli-
beralen Moral der komplexen Gegenwartsgesellschaft, die ihre Mitglieder »zu glei-
cher Zeit personlicher und solidarischer<« macht, von Anfang an im Zentrum der
Forschungsbemithungen Emile Durkheims. Denn so sehr er sich als neutraler Sozi-
alwissenschaftler zu inszenieren versuchte, so sehr ging es ihm darum, das términer
la révolution-Problem zu 16sen, das die franzosische Republik noch immer schwer
belastete. Durkheims Soziologie wird man deshalb, ebenso wie diejenige Auguste
Comtes, als moderne Krisenwissenschaft verstehen miissen, die sich angesichts der
chronischen Instabilitdt der postrevolutiondren Verhéltnisse auf die Suche nach ei-
ner belastbaren sozialen Moral begibt, die sich jenseits der iiberlieferten Religion zu
etablieren hat — und sich angesichts der Komplexitit moderner Gesellschaften auch
nicht linger allein aus dem Wertearsenal einer auf den Uberzeugungen des politi-
schen Liberalismus, auf den Prinzipien von rechtlicher Freiheit und Gleichheit,
6konomischer Unabhéngigkeit und individuellen Vertragsschliissen beruhenden
»Solidaritét« liberaler Vergesellschaftung speisen kann.

Im Riickblick wird man allerdings konstatieren miissen, dass Durkheim zur in-
tellektuellen Uberwindung dieser Krisentrichtigkeit nur wenig beitragen konnte.
Dabei gehort die von ihm vermittelte Einsicht, dass sich der soziale Zusammenhalt
hocharbeitsteilig organisierter Gesellschaften in irgendeiner Weise zugleich sozial-
strukturell, d.h. >hinter dem Riicken< der Akteure, wie auch sozialkulturell, d.h. >mit
ihrem Willen und Bewusstseing, vollzichen muss, um dauerhaft erfolgreich zu sein,
zu seinen interessantesten Theorieanregungen. Vor diesem Hintergrund scheiterte
das Konzept der organischen Solidaritdt daran, dass der frithe Durkheim den ge-
suchten lien social konsequent organologisch, also ausschlieBlich in der >kalten<
Traditionslinie der Solidaritdtssemantik, fassen wollte, ohne zugleich zu fragen, wie
eine solche de facto-Solidaritit, die sich sozialstrukturell aus den zunehmenden
Verflechtungs- und Abhéngigkeitsverhéltnissen zwischen den Individuen entwi-
ckelt, auch bei diesen »ankommen¢, d.h. von ihnen reflektiert, bewusst nachvollzo-
gen und moralisch bejaht werden kann. Denn in einer subjektlos-anonymen Kon-
zeption sozialer Kohdsion werden sich starke Gefiihle und Empfindungen organi-
scher Solidaritdt »keineswegs naturwiichsig einstellen« (ebd., 514). Vielmehr

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN S0zIOLOGIE | 143

spricht vieles dafiir, dass fiir den sozialen Zusammenhalt komplexer Gegenwartsge-
sellschaften faktisch so etwas wie eine >kybernetische Infrastruktur< ausreichen
konnte, die sich {iber die anonymen Steuerungsmedien von Geld und Macht organi-
siert und dabei auf eine alle Gesellschaftsmitglieder auch emotional an >ihre« Ge-
sellschaft bindende Kollektivmoral weitgehend verzichten kann und womdglich
auch verzichten muss.

In diesem Sinne besteht der spezifische Charme, aber auch das finale Scheitern
des Durkheimschen Versuchs einer postliberalen Solidaritétstheorie darin, die Di-
mensionen der sozialstrukturell-anonymen und der sozialkulturell-moralischen In-
tegration der Gesellschaft »ungeschieden zusammengeworfen« (Tyrell 1985, 209)
zu haben; und zwar in einer Weise, die die Frage einer von den Gesellschaftsmit-
gliedern emotional mitgetragenen >kollektiven Moral< der Solidaritit als solche gar
nicht erst in den Blick nehmen kann, obwohl sie genau diese fiir zentral und unver-
zichtbar hélt. Statt auf der Suche nach den auf bewusster Reflexion und willentli-
cher Zustimmung beruhenden sozialintegrativen Potenzialen der modernen Gesell-
schaft nun aber — mit dem spiten Durkheim — die Realititen der arbeitsgesellschaft-
lich induzierten de facto-Solidaritdt wieder aus den Augen zu verlieren und erneut
auf religiose oder religioide Integrationskrifte zu setzen, hitte man auch versuchen
konnen, diese Suche in einem neuen Anlauf erneut mit den Mitteln politischer Phi-
losophie und Theorie anzugehen. Zwar ist Comtes ideologiepolitisch exorbitant
liberzogener — und dabei hochgradig >unsoziologisch« angelegter — Versuch zur
Etablierung einer kiinstlich »von oben< verordneten und auf affektive Uberwilti-
gung und Unterwerfung zielenden Solidaritétsreligion unter den Bedingungen der
politischen Moderne dramatisch gescheitert; dennoch diirfte es in einer sdkularen
Republik durchaus aussichtsreich sein, das Entstehen eines hinreichend reififesten
sozialen Bandes nicht allein »soziologisch-kalt<, d.h. von sozialstrukturellen Ent-
wicklungsdynamiken >hinter dem Riicken der Akteure< zu erwarten. Dementspre-
chend wire zu fragen, ob es in diesem Zusammenhang nicht doch zielfithrender
wire, den lien social im Rahmen einer nun freilich soziologisch informierten Ge-
sellschaftstheorie erneut mit den Mitteln politischer Philosophie und Ethik zu kniip-
fen. Und genau dieses Anliegen steht im Zentrum der theoretischen Bemiihungen
der solidaristischen Bewegung, der es im Frankreich der Jahrhundertwende erstmals
gelang, unter der Flagge der Solidaritit republikanische Uberzeugungen egalitirer
Freiheit und Gleichheit mit Konzeptionen sozialer Gerechtigkeit und politischer
Wohlfahrtsstaatlichkeit zu verbinden und diese erfolgreich in die normativen
Selbstverstandigungsdebatten der Republik einzubringen.

13.02.2026, 00:51:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13.02.2026, 00:51:27.


https://doi.org/10.14361/9783839441817-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

