Einleitung

SIBYLLE SCHMIDT UND RAMON VOGES

I. AM ANFANG WAR DER ZEUGE

Seine Stirn ist in tiefe Falten gelegt. Die Augen sind weit gedffnet. Nach
vorne gebeugt, ganz dicht an sein Gegeniiber herangertickt, die linke Hand
in die Seite gestiitzt, beobachtet er genau, wie sein Zeigefinger in die
Wunde eindringt. Das Gesicht des anderen wirkt ruhig, wihrend er die
Hand des Ungléubigen zu seiner entbloBten Brust fithrt. Zwei weitere Mén-
ner bestaunen den Vorgang. Auch sie beugen sich vor, so dass die Képfe
der vier beinahe aneinander stoen. Der Verwundete ist in helles Licht ge-
taucht. Der Zeuge und seine beiden Gewédhrsménner sind hingegen weit
weniger gut zu erkennen, sie stehen im Schatten und verdecken sich gegen-
seitig.

In seinem Bild vom ungldubigen Thomas stellt Caravaggio eine Ur-
szene des Bezeugens dar. Als Referenz dient ihm hier eine Episode aus
dem Johannesevangelium, in der wesentliche Aspekte des Phidnomens pa-
radigmatisch eingeschrieben sind. Als ndmlich die anderen Apostel von
Jesu Auferstehung berichten, setzt Thomas in ihre Worte kein Vertrauen.
»Er entgegnete ihnen: Wenn ich nicht die Male der Négel an seinen Hén-
den sehe und wenn ich meinen Finger nicht in die Male der Nagel und
meine Hand nicht in seine Seite lege, glaube ich nicht.«' Thomas steht hier
exemplarisch fiir eine Auffassung, derzufolge echtes Wissen nur Wissen

1 Joh. 20, 25. Zitiert nach der Einheitsiibersetzung.

14.02.2026, 16:42:53.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 | SIBYLLE SCHMIDT, RAMON VOGES

aus eigener Hand sein kann. Erst die augenscheinliche Evidenz der Wund-
male am Korper des Gekreuzigten iiberzeugt ihn von Jesu Auferstehung
und ldsst ihn glauben. Nur die eigene Wahrnehmung fiihrt fiir ihn zur siche-
ren Erkenntnis. Durch die erneute Begegnung mit Jesus wird deshalb Tho-
mas seinerseits zum Zeugen der Wiederauferstehung. Der Zweifel ist der
Sicherheit gewichen, der Unglaube dem Wissen.

Abbildung 1: Der ungldubige Thomas von Caravaggio, 1601/1602

Quelle: Alfred Moir (Hg.): Caravaggio. London: Thames and Hudson 1989, S. 88.

Der Evangelist Johannes legt von diesem Akt der Erkenntnis wiederum ein
Zeugnis ab, indem er davon berichtet. Er schildert, wie aus Thomas’ Zwei-
fel am Wirken Gottes Gewissheit wird. Gleichzeitig beglaubigt er mit die-
ser Episode seine eigene Erzihlung. Johannes delegiert die Uberzeugungs-
kraft der sinnlichen Erfahrung auf seinen Bericht von diesem Vorgang. In-
dem er Thomas den Status und die Autoritit eines Augenzeugen zuspricht,
tibertragt sich der Wahrheitsgehalt der Zeugenschaft auf seine Wiedergabe
des Geschehens. Wie um den autoritativen Status seines Zeugnisses noch
zu erhohen, lasst er Jesus am Schluss der Begebenheit zu Thomas sagen:
»Weil du mich gesehen hast, glaubst du. Selig sind, die nicht sehen und
doch glauben.«’

2 Joh. 20, 29.

14.02.2026, 16:42:53.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG | 9

Denn Johannes zufolge verkorpert Jesus als Sohn Gottes dessen Wahr-
heit. Er sei das fleischgewordene Wort des Herrn, durch das die Welt ur-
spriinglich entstanden sei. Aus diesem Grund zeuge Jesus schon allein
durch seine Taten vom Wirken des Allméchtigen. Mit seinem Koérper, an
dem die Wunden der Kreuzigung noch zu sehen sind, bestitige der Heiland
seinen Tod und seine Auferstehung. Der Korper Jesu wird gleichsam zur
Spur des Geschehens und somit zum offensichtlichen Beweis von der
Wahrheit seiner Lehren. Fiir Johannes zeugt Jesus durch sich selbst von
seinem gottlichen Wesen. Diese Einsicht fiihrt zu seiner Anerkennung als
Sohn Gottes. Da er aber am Kreuz den Tod eines Sklaven gestorben sei, um
anschlieBend wieder aufzuerstehen, gibt sich sein religioses Zeugnis auch
als Politikum zu erkennen, denn die weltlichen Herrscher scheinen keine
tatsdchliche Macht tiber ihn zu haben. Das Reich Jesu sei nicht von dieser
Welt, betont Johannes; der Glaube an seine Offenbarung mache vielmehr
frei, auch von weltlicher Herrschaft und Unterdriickung.

Der italienische Maler Caravaggio setzt um 1600 die Episode aus dem
Johannesevangelium bildlich um. Auf der Grundlage der biblischen Er-
zdhlung zeigt der Kuinstler, wie Thomas den auferstandenen Jesus mit eige-
nen Augen sieht und dadurch von seinem gottlichen Wesen iiberzeugt wird.
Caravaggio stellt damit den Augenschein wieder her, d.h. er erzeugt Sicht-
barkeit von einem vergangenen Geschehen, das selbst nicht mehr sichtbar
ist und obendrein Sichtbarkeit zum Thema hat. Auf diese Weise eskamo-
tiert Caravaggio die genutzten Strategien der Authentizitits- und Evidenz-
erzeugung. Da Thomas die eigene Wahrnehmung von Jesu Wunden iiber-
zeugt, der Betrachter nun aber selbst den Akt der Wahrnehmung sehen
kann, wird durch das Bild ein System von Augenzeugenschaft installiert,
das die zu bezeugende Wahrheit als vollkommen unzweifelhaft erscheinen
lassen soll. Im Umkehrschluss verweist damit das Bild zugleich auf die
Konnerschaft und Reflexivitit des Kiinstlers, offenbart er doch auch die
Grenzen seiner Représentation: Anders als bei Thomas verfliegt jegliche
Suggestivkraft des realistischen Bildes, sollte man versuchen, den darge-
stellten Jesus tatsdchlich zu berithren. Im Vergleich zur Wahrheit, die es
vermitteln soll, ist ein Zeugnis immer defizitéar.

Nichtsdestoweniger sind wir stdndig auf das Wissen anderer angewie-
sen, ganz gleich ob bei alltdglichen Verrichtungen, weltpolitischen Ereig-
nissen oder religiésen Uberzeugungen. Weil wir selbst nicht alles in Erfah-
rung bringen kénnen, was wir wissen miissen, um uns in der Welt zurecht-

14.02.2026, 16:42:53.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10| SIBYLLE SCHMIDT, RAMON VOGES

zufinden und handlungsfihig zu bleiben, bediirfen wir des Zeugen. Er in-
formiert, unterrichtet, bekréftigt oder widerlegt nicht nur, sondern bildet
mit dem Wissen, das er durch sein Zeugnis erméglicht, zugleich auch eine
Grundlage von Gemeinschaft. Die Zeugenschaft als Form der indirekten
Kenntnisnahme und Wissensvermittlung bleibt dabei stets eingebunden in
ein Geflecht aus Vertrauen und Skepsis, Wahrnehmung und Darstellung,
einfacher Information und sozialer Wirkmachtigkeit.

Il. POLITIK DER ZEUGENSCHAFT

Der Titel des Sammelbandes verkniipft daher bewusst zwei scheinbar ein-
ander ausschlieBende Begriffe: Zeugenschaft und Politik. Der Zeuge wird
gemeinhin eher als eine apolitische Figur aufgefasst: Ein Zeuge, so unsere
intuitive Auffassung, soll moglichst unparteiisch von einem Ereignis be-
richten, und dabei nicht selbst in das von ihm geschilderte Geflecht von
Handlungen, von Opfern und Tétern, von Schuld und Unschuld verstrickt
sein; Meinungen, eigenniitzige oder politische Uberlegungen sollen die
Evidenz des Zeugnisses nicht triitben. Der Zeuge ist der, der schlicht sagt,
was war und was wabhr ist, und der dabei nicht nach den Folgen seiner Aus-
sage fragt. Aus dieser Authentizitét, dieser Abwesenheit jeglichen subjekti-
ven Interesses, erwichst seine spezifische Autoritdt. Es ist bezeichnend,
dass in der Literatur der Antike und des Christentums ausgerechnet solche
Personen die Rolle von Zeugen erfiillen, die auch topisch am weitesten
vom Zentrum der Macht und der sozialen Welt der Menschen entfernt sind:
Sei es der »Hirte« in Sophokles’ Tragddie »Konig Odipus«, der fernab von
den Geschehnissen der Polis lebt, und der mit seinem Zeugnis iiber die
Herkunft des Tyrannen Odipus die Aufklirung des Falls und den Fall des
Odipus selbst herbeifiihrt; oder die »Hirten« im Neuen Testament, die,
machtlos, mittellos und auferhalb der stiddtischen Zivilisation leben und die
ersten Augenzeugen der Geburt Christi sind. In diesen literarischen Bei-
spielen zeigt sich das typische Verstdndnis des Zeugen als einer Grenzfi-
gur: Am Rande des politischen und 6konomischen Zentrums verortet, ver-
korpert er Unparteilichkeit und Unbestechlichkeit. Indem sie den »Tatsa-
chensprecher« als eine Grenzfigur des Politischen betrachtete, wies Hannah
Arendt ihm in ihrem Essay »Wahrheit und Politik« eine ganz spezifische
Rolle fiir den politischen Meinungsdiskurs zu: Denn erst, so Arendt, indem

14.02.2026, 16:42:53.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG | 11

Tatsachen und Ereignisse von jemandem bezeugt und kommuniziert wer-
den, werden sie zu einem intersubjektiven Gegenstand des Wissens. Doch
zugleich ist die Bedingung seiner Vertrauenswiirdigkeit eben eine gewisse
Distanz zum politischen Meinungsdiskurs: »Wer nichts will als die Wahr-
heit sagen, steht aulerhalb des politischen Kampfes, und er verwirkt diese
Position und die eigene Glaubwiirdigkeit, sobald er versucht, diesen Stand-
punkt zu benutzen, um in die Politik selbst einzugreifen.«’ Die politische
Bedeutung des Zeugen ist paradoxerweise eben daran gekniipft, dass er
selbst apolitisch ist.

Dennoch impliziert schon die Charakterisierung des Zeugen als Grenz-
ginger zwischen der authentischen Wahrheit und dem politischen Diskurs,
dass er Ziige von beiden Sphiren in sich trégt. Der Zeuge, der schlicht und
einfach die Wahrheit sagt, ist nur die eine Seite einer im Kern ambivalenten
Figur: Der Zeuge ist Medium, aber auch Person; er ist Trdger von mog-
lichst objektivem Wissen, aber auch ethisch-politischer Akteur; und das
Zeugnis ist authentische Spur eines Ereignisses, aber auch soziales und dis-
kursives Produkt. Doch wie ldsst sich dieses Spannungsverhiltnis von Po-
litik und Wissen denken? Drei Aspekte sind hier festzuhalten. Sie betreffen
erstens die Bedingungen von Zeugenschaft, zweitens die Funktion des
Zeugnisses, drittens das Bezeugen selbst als diskursive Strategie.

1. Epistemische und soziale Autoritat

Die Autoritdt des Zeugen ist zundchst eine epistemische Autoritdt: Ein
Zeuge bezeugt, weil er eine bestimmte Wahrnehmung gemacht hat — weil
er etwas weif3. Dieser grundlegende Zusammenhang von Zeugenschaft und
Wissen zeigt sich noch in dem englischen Wort fiir Zeuge, »witness«, das
von »to wit« (wissen) abgeleitet ist: Zeuge ist in erster Linie derjenige, der
ein Wissen von etwas hat. Diese epistemische Kompetenz ist ein notwendi-
ges Kriterium, und doch kein hinreichendes, wenn es darum geht, einen
Zeugen zu qualifizieren. Denn das Zeugnisgeben impliziert stets auch die
Akkreditierung seitens einer Horerschaft, eine soziale Autorisierung durch
die anderen Mitglieder einer Gemeinschaft — ein Aspekt, der fiir den deut-
schen Ausdruck »Zeuge« sogar prigend ist, stammt das Wort doch vermut-

3 Arendt, Hannah: »Wahrheit und Politik«, in: Dies.: Wahrheit und Liige in der
Politik: Zwei Essays. Miinchen [u.a.]: Piper 1972, S. 86.

14.02.2026, 16:42:53.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12| SIBYLLE SCHMIDT, RAMON VOGES

lich von »ziehen« ab: Zeugen sind die, die von einer Horerschaft vor Ge-
richt gezogen werden”.

Die abendléndische Rechtsgeschichte ist voller Beispiele fiir den Aus-
schluss bestimmter Personengruppen von dem Recht, Zeugnis abzulegen:
Frauen, Kinder, Nicht-Christen, Behinderte und Geisteskranke, infame
Menschen, Personen, die mit den Parteien verwandt sind oder ein politi-
sches oder finanzielles Interesse haben, wurden bzw. werden haufig vom
Zeugenstand ausgeschlossen. Das »Ethos« des Zeugen, sein sozialer Stand
und seine moralische Reputation waren besonders in dlteren Rechtsordnun-
gen hiufig entscheidend dafiir, welches Gewicht ein Richter seiner Aussage
verliech — und es bot oft eine geeignete Angriffsfliche, wollte man die Aus-
sage des Zeugen entkriften. Einem Zeugnis Glauben schenken impliziert,
an die Integritit seiner Person zu glauben. Nicht zuletzt hat das Schicksal
vieler Uberlebenden des Holocaust diese enge Verkniipfung von Zeugnis
und Ethos, von »Glauben dass« und »Glauben an« deutlich gemacht: Die
Traumatisierung und Depersonalisierung der Menschen in den Lagern
flihrte zu einer Prekarisierung der von ihnen vorgebrachten Zeugnisse; um-
gekehrt bedeutete spéter die Anerkennung ihrer Zeugenschaft auch perfor-
mativ die Anerkennung ihrer selbst als Personen. Wer auch immer als
Zeuge spricht, der verfligt, wie Jacques Ranciere es ausdriickt, iiber eine
doppelte Autoritdt: eine epistemische und eine soziale. Zeugenschaft und
Politik stehen in Zusammenhang, weil der Zeuge sich nicht nur durch ein
Wissen qualifiziert, sondern »Zeuge-sein« selbst eine soziale Rolle reali-
siert, die von ethisch-politischen Bedingungen und Anerkennungsmecha-
nismen gepragt ist.

2. Das Zeugnis zwischen Information und politischer Funktion

Der Akt des Bezeugens findet nicht nur in einem sozialen und politischen
Feld statt; es scheint zudem offensichtlich, dass das Zeugnis auch eine so-
ziale und mitunter politische Bedeutung entfalten kann. Der Zeuge macht,
allgemein gesprochen, eine individuelle Erfahrung verfiigbar fiir andere:
Informationen und Nachrichten iiber Tatsachen, die jenseits unseres eige-
nen Wahrnehmungshorizonts liegen, Auskiinfte im Alltag, wissenschaftli-

4 Vgl »Zeuge, in: Kluge, Etymologisches Worterbuch der deutschen Sprache,
bearb. von Elmar Seebold, Berlin/New York: De Gruyter 2002, S.1009f.

14.02.2026, 16:42:53.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG | 13

che Berichte, die innerhalb einer Forschungsgemeinschaft ausgetauscht
werden, sind in einem sehr allgemeinen Sinn Zeugnisse anderer, die die
soziale Konstitution unserer Erkenntnispraxis in vielen Bereichen aufzei-
gen. Zeugen spielen auch eine wichtige Rolle bei der Etablierung von
Schuld und Unschuld, Recht und Unrecht, und kénnen so zu politisch auf-
geladenen Figuren avancieren. Besonders deutlich wird dies aus &lteren
Rechtsordnungen — so trugen zum Beispiel die Zeugen im mosaischen
Recht zugleich Verantwortung fiir die rechtméifige Ahndung einer be-
stimmten Straftat wie auch fur die religiose Identitét der Gemeinschaft, die
untrennbar daran gekniipft war. Als Zeugen treten in der Literatur nicht
selten Triger und Tradierer ethischer und politischer Werte auf, die sie ex-
emplarisch verkorpern und an die sie jene mahnen, die sie vergessen haben:
so etwa Livius’ Figur der Lucretia, die mit ihrem Maértyrertod bei den Zu-
riickgelassenen die Riickbesinnung auf die sittliche Tradition und die repu-
blikanischen Tugenden evoziert und damit den Aufstand gegen die Tyran-
nei des Tarquinius Superbus auslost. Die Grenzfigur wird zur Griindungsfi-
gur. Doch das bezeugte Wissen kann auch ein Wissen um die politische
Unterlegenheit sein: Eine antike Tradition sah vor, bei vernichtenden
Kémpfen einige Zeugen leben zu lassen, die dem feindlichen Lager von
deren Niederlage berichten sollen. Es scheint, als ob gerade in der apoliti-
schen Natur des Zeugen als eines neutralen Boten der Schliissel fiir die
Frage liegt, warum der Zeuge zum Instrument politischer Interessen und
Ziele werden kann.

3. Zeugenschaft als rhetorische Strategie

Drittens schlieSlich kann das Bezeugen selbst als ein ambivalenter Akt auf-
gefasst werden: als Geste der Wissensvermittlung und als politische Aufe-
rung. Aristoteles hat in seiner Rhetorik das Zeugnis als »kunstloses Uber-
zeugungssmittel«’ kategorisiert. Es kann, richtig vom Redner angebracht,

5 Aristoteles, Rhetorik, I, Kap. 2, 2: »Von den Mitteln zur Uberzeugung gehdren
die einen nicht zum Bereich der Theorie (inartifizielle Uberzeugungsmittel), die
anderen sind in der Theorie selbst begriindet (artifizielle Uberzeugungsmittel).
Nicht zur Theorie Gehorendes nenne ich das, was nicht durch uns zustande

gebracht worden ist, sondern was vorhanden war: wie Zeugnisse, Folterungen,

14.02.2026, 16:42:53.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14| SIBYLLE SCHMIDT, RAMON VOGES

der tiberzeugenden Darstellung, der evidentia dienen, ist aber »kunstlos,
weil es nicht durch seine sprachliche Ausgefeiltheit und Kunstfertigkeit
tiberzeugt. Damit verkorpert das Zeugnis genau das, was nach Hans Blu-
menberg ein zutiefst rhetorischer Schachzug ist: »Die Attitiide des retour
au réel« sei »gegen die Rhetorik gerichtet« und zugleich »selbst Rhetorik,
indem es auf einer elementaren Metapher des Ans-Licht-Kommens beruht
und sie zum Gleichnis fiir eine absolute Realitit erweitert, deren Evidenz-
verheiBung nicht eingelost werden«’® kénne. Die Darstellung im Modus der
Zeugenschaft ist genau deshalb eine besonders kluge rhetorische Strategie,
weil sie im Pathos der Authentizitét ihre eigene kunstvolle Natur als strate-
gische Darstellung verbirgt. Doch das Zeugnis selbst ist ein diskursives
Produkt — mit Regeln und Kriterien, die auch historisch auffallend stabil
sind und meist aus dem juridischen Kontext entlehnt sind (Ethos, Kohérenz
der Aussage, Stabilitit, Genauigkeit, usw.). Und so stellt sich beim diskur-
siven Phidnomen Zeugenschaft stets die Frage: Was soll hier durch die re-
torische Figur des Zeugen plausibilisiert werden, und welche Meinung wird
hier unter dem Deckmantel der Evidenz erzeugt?

Dieses Spannungsfeld von Wissen und Glauben, von Wahrheit und Politik,
von Faktizitdt und ethischen und politischen Werten, das der Begriff der
Zeugenschaft gleichsam aufspannt, erkunden die vorliegenden Beitriige.’
Die Aufsdtze nehmen dabei unterschiedliche fachliche Perspektiven ein,
ndhern sich historisch oder systematisch dem Thema. Im Zentrum des Ban-
des steht das Anliegen, die Figur des Zeugen als eine soziale Institution des
Wissens zu untersuchen und dabei eben nicht nur den Informations- und

Urkunden und dergleichen sonst.« Zit. nach der Ubersetzung von Franz G.
Sieveke, Miinchen: Fink 1995, S.12f.

6 Blumenberg, Hans: Anthropologische Anndherung an die Aktualitit der Rhe-
torik (1971), in: Asthetische und metaphorologische Schriften, ausgewihlt und
mit einem Nachwort versehen von Anselm Haverkamp, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 2001, S.430.

7 Die Beitrige sind zum Grofiteil aus einer internationalen Graduiertenkonferenz
»Die Figur des Zeugen. Interdisziplindre Perspektiven auf eine soziale Insti-
tution des Wissens« hervorgegangen, die von Sibylle Schmidt und Barbara
Janisch vom 10. bis 11. Juli 2009 am Institut fiir Philosophie der Freien

Universitit Berlin veranstaltet wurde.

14.02.2026, 16:42:53.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG | 15

Wissenscharakter des Zeugnisgebens, sondern auch dessen ethische, politi-
sche und kulturelle Dimensionen in den Blick zu nehmen. Wéhrend Episte-
me und Ethik der Zeugenschaft bisher in eher getrennten Diskursstréngen
behandelt werden, versucht dieser Sammelband erstmals, erkenntnis-
theoretische Ansétze zur Bedeutung von Zeugnissen anderer fiir unser Wis-
sen mit medienkritischen, historischen und kulturwissenschaftlichen Bei-
tragen zur Figur des Zeugen und seiner politischen Rolle zusammenzufiih-
ren. Die spezifische Ambivalenz der Figur des Zeugen ist dabei nicht auf-
zuldsen, sondern sie ist konstitutiv. Wire Zeugenschaft nur die moglichst
objektive Vermittlung von Wahrheit, so konnte kein Mensch diesem An-
spruch gentigen; technische Gerite wiren allemal die besseren »Zeugen« —
und das Konzept der Zeugenschaft damit im Grunde hinfillig. Ware ande-
rerseits der Zeuge nur politischer Akteur ohne Wahrheitsbezug, dann be-
stiinde kein Unterschied zwischen einem Zeugen und einem Nichtzeugen —
und auch in diesem Fall wére das Konzept ad absurdum gefiihrt. Das Zeug-
nis steht in einem Spannungsfeld von »bloBer« Wissensvermittlung und
personlicher Verantwortung und Machtfragen, und beide Seiten sind kon-
stitutiv fir das Bezeugen. Diese Ambivalenz einer fiir unsere Kultur und
Leben grundlegenden Wissenspraxis wollen die hier versammelten Bei-
trage aufzeigen und kritisch reflektieren.

I1l. DIE BEITRAGE
Sektion I — Wissen

Oliver R. Scholz beleuchtet die Praxis der Zeugenschaft als sozialen Akt
und Erkenntnisquelle. Das Beispiel der Gerichtszeugenschaft begreift er als
einen speziellen Fall einer Praxis, die sich in alltdglichen Situationen in-
formellen und natiirlichen Zeugnisgebens und -annehmens zeigt. Diese
Sprechakte — von der Wegauskunft bis hin zum Expertenurteil — sind als
eine Familie von Zeichenhandlungen zu begreifen, die sozial geprigt und in
Sprachspiele und kulturelle Lebensformen eingebettet sind. Zugleich, so
zeigt Scholz, stellen Zeugnisse eine wichtige Erkenntnisquelle dar, gleich-
rangig mit den »klassischen« Erkenntnisquellen Wahrnehmung, Introspek-
tion, Schlieffen und Erinnerung. Wahrnehmung, Erinnerung und das Lernen
durch Zeugnisse anderer sind sogar untrennbar miteinander verwoben.

14.02.2026, 16:42:53.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16 | SIBYLLE SCHMIDT, RAMON VOGES

Sibylle Schmidt setzt bei der Beobachtung an, dass sich die aktuelleren
philosophischen Theorien zum Phénomen Zeugenschaft in zwei For-
schungsdiskurse spalten: einerseits einer epistemologischen Perspektive,
die nach dem Status von Wissen durch Worte anderer fragt, und anderer-
seits postmodernen Theorien zum spezifischen Dilemma der Uberlebens-
zeugenschaft. Sie zeigt, dass beide Diskurse das Zeugnis als ein Problem
mangelnder Evidenz thematisieren, und inwiefern gerade in der Differenz
von Zeuge und Zuhorer die ethische Grundstruktur des Zeugnisgebens und
damit das theoretische Potential des Begriffs der Zeugenschaft greifbar
wird.

Emmanuel Alloa rekonstruiert die Griinde fiir die ,,Zeugenvergessenheit* in
der westlichen Epistemologie und kniipft die Desavouierung des Wissens
aus zweiter Hand an den traditionellen Vorrang der Erkenntnis ,,aus eigener
Kraft“ (ex propria industria). Das Motiv wird an Beispielen aus Philoso-
phie, Literatur, Historiographie und Medizin von der Antike bis in die Neu-
zeit verfolgt. Das Individuum als Garant wahren Wissens erweist sich dabei
als ein spétes Phianomen; Alloa zeigt, dass der Vorrang der Selbsterkenntnis
in vormodernen Epochen meistens gerade nicht reflexiv (als Erkenntnis
tiber sich), sondern medial (als Erkenntnis durch sich) fundiert wurde. Der
neue Fokus auf die Operationsformen von Wissen fiihrt, so Alloas Schluss-
folgerung, zu einer Revision der starren Dichotomie zwischen Selbst- und
Fremderkenntnis.

Johannes-Georg Schiilein zeigt exemplarisch an Kants Uberlegungen zum
Zeugnis anderer, wie sich im »Zeugenfall« epistemologische und ethische
Fragen verschrinken. Er fasst das Problem der Zeugenschaft als Situation
notwendiger indirekter Kenntnisnahme, die unter anderem eine ethische
Evaluation des Zeugen als Person erfordert: Die Glaubwiirdigkeit des Zeu-
gen steht auf dem Priifstand. Schiileins Ausfithrungen erschliefen Kant da-
bei als einen produktiven Referenzautor fiir gegenwirtige Debatten um
epistemische Verantwortung. Wie dariiber hinaus gezeigt wird, reflektiert
Kant nicht nur abstrakt die ethische Implikation von Zeugenschaft als Wis-
senspraxis, sondern verortet das Glauben an das Zeugnis anderer aullerdem
in einem sozialen und kulturellen Bedingungsgefiige.

14.02.2026, 16:42:53.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG | 17

Sybille Krdmer entfaltet ausgehend vom paradigmatischen Fall des Ge-
richtszeugen eine »Grammatik des Bezeugens«, die die wesentlich ambi-
valente Struktur von Zeugenschaft offenlegt: Der Zeuge ist zum einen als
moglichst depersonalisiertes Medium der Aufzeichnung eines Ereignisses
gefragt, zum anderen aber als Person, deren Authentizitit und Glaubwiir-
digkeit den Wahrheitsanspruch der Aussage verbiirgen muss. Dabei macht
sie deutlich, dass der Seite der Zuhorerschaft im Prozess der Wissensiiber-
tragung durch Zeugen eine verantwortungsvolle Rolle zukommt. Denn dem
epistemischen Dilemma, dass das Zeugnis stets fallibel sein kann, begegnen
wir einerseits mit der ethischen Geste des Vertrauens in die Person und an-
dererseits der kritischen ErschlieBung des Zeugnisses als Spur. In beiden
Fillen ist die aktive Rolle der Rezipienten nicht nur Vorbedingung, sondern
auch produktives Element der Wissensvermittlung.

Geert Gooskens geht der Frage der Zeugenschaft im Zeitalter der visuellen
Berichterstattung nach und diskutiert eine These des Medienwissenschaft-
lers John Ellis, wonach das Fernsehen uns zu Augenzeugen entfernter Erei-
gnisse macht. Dabei weist Gooskens einen wesentlichen Aspekt von Zeu-
genschaft nach, der in der gegenwirtigen erkenntnistheoretischen Debatte
meist libersehen wird: Zeugen sind nicht nur Trager von Information, die
ebenso durch Fernsehbilder vermittelt werden konnte, sie sind selbst Spu-
ren der Ereignisse, insofern sie das Erlebte am eigenen Korper erfahren ha-
ben. Unser besonderes Interesse am Zeugen, so die Schlussfolgerung, ent-
spricht nicht nur einem Bediirfnis nach Information, sondern auch dem
nach Kontakt mit der Vergangenheit.

Sektion II — Geschichte

Ramon Voges untersucht am Beispiel der visuellen Nachrichtendrucke von
Franz und Abraham Hogenberg, auf welche Weise der Topos der Augen-
zeugenschaft genutzt wurde, um den Eindruck einer authentischen Dar-
stellung hervorzurufen. Indem verschiedene Techniken der Evidenzerzeu-
gung ndher in den Blick genommen werden, ist es ihm moglich, das Ver-
hiltnis zwischen dem jeweils dargestellten Ereignis und seiner bildlichen
Erzéhlung préiziser als in der bisherigen Forschung zu bestimmen. Die Au-
genzeugenschaft dient den Hogenbergschen Bildberichten nicht nur als In-
formationsquelle, sondern auch als rhetorische Strategie der Beglaubigung,

14.02.2026, 16:42:53.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18 | SIBYLLE SCHMIDT, RAMON VOGES

Affektsteuerung und Wissensvermittlung. Grundsétzlich orientieren sich
dabei die Ereignisbldtter an den im Humanismus aktualisierten Konventio-
nen antiker Historiographie.

Jasmin Mersmann zeigt im Anschluss auf, wie um 1600 bildliche Darstel-
lungen genutzt wurden, um das Unsichtbare sichtbar zu machen. Die Sug-
gestivkraft von Bildern erlaubt es, Augenzeugenschaft zu kollektivieren:
Sowohl anhand der Debatte um die Existenz der von Galilei entdeckten Ju-
pitermonde als auch der nachtridentinischen Diskussionen iiber die Malerei
als addquates Medium zur Darstellung von religiosen Wahrheiten ldsst sich
zeigen, wie durch die Kombination von einzelnen Bildelementen eine
scheinbare Evidenz hergestellt wird. Gerade Bilder bieten sich als Mittel
der Uberzeugung an, wo Worte nicht ausreichen.

Michéle Bokobza Kahan wendet sich den jansenistischen Konvulsionédren
im Frankreich des 18. Jahrhunderts zu und legt dar, wie Zeugenberichte
von wundersamen Heilungen funktionalisiert wurden, das Sinnliche und
Irrationale in einen religionspolitischen Diskurs einzuschreiben. Im Zeital-
ter der Aufkldrung setzten Vertreter des Pariser Jansenismus die rechtliche
Valenz von Zeugenaussagen gezielt als diskursive Strategie ein, um ihrer
religidsen Bewegung zu einer grofleren Anerkennung zu verhelfen. Die
ostentative Inszenierung der Zeugnisse sollte eine Offentlichkeit erzeugen
und damit dem Jansenismus im politischen Tagesgeschehen mehr Wirk-
kraft verleihen.

Anna Karla arbeitet heraus, warum die Berichte von Zeugen bei der Trans-
formation der Franzosischen Revolution in ein Thema der Zeitgeschichte
eine zentrale Rolle einnahmen. Anhand eines umfangreichen franzésischen
Editionsprojekts der 1820er Jahre verdeutlicht sie, inwiefern Revolutions-
memoiren die Aufgabe zukam, die zeitliche Distanz zwischen den Ge-
schehnissen der jiingsten Vergangenheit und der postrevolutionidren Ge-
genwart zu iiberbriicken und somit die krisenhaften Erfahrungen zu verar-
beiten. Der Geschichtszeuge entpuppt sich dabei als Exponent einer Ge-
schichtskultur, dem sowohl eine moralische als auch politische Verant-
wortung zugesprochen wird. Der Beitrag zeigt auf, dass die moderne Un-
terscheidung zwischen einem distanzierten und objektiv berichtenden Au-

14.02.2026, 16:42:53.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG | 19

genzeugen vergangener Epochen und dem personlich betroffenen Zeitzeu-
gen als Figur des 20. Jahrhunderts mehr als fragwiirdig erscheint.

Steffi de Jong widmet sich der Musealisierung von Zeitzeugen. Am Bei-
spiel verschiedener européischer Museen wie dem Musée de 1’Europe oder
dem Imperial War Museum verfolgt sie einen Wandel im Umgang mit dem
Phianomen der Zeugenschaft als Zugang zur Vergangenheit. War der Zeit-
zeuge im Museum zunéchst eine zentrale Figur der Geschichtsvermittlung
im Sinne einer Quelle von historischem Wissen, gerdt er im Zuge seiner
medialen Reprisentation selbst immer mehr zu einem vermeintlich authen-
tischen Schauobjekt.

Andree Michaelis geht der Frage nach dem Verhéltnis von Autoritdt und
Authentizitit der Zeugnisse von Uberlebenden der Shoah nach. Am Bei-
spiel der Rezeption von Zeugnissen Uberlebender in juristischen, historio-
graphischen, psychologischen und philosophischen Diskursen weist er ein
Grunddilemma der Uberlebenszeugenschaft auf: Gerade in ihrer Verwer-
tung als Beweismittel, historischer Quelle und psychologischem Indiz
traumatischer Erfahrung wird der eigentlich singuldre Wert und die beson-
dere Autoritét des Zeugnisses verfehlt.

Sektion III — Politik

Matthias Bchr weist am Beispiel eines historischen Falls vor dem Reichs-
kammergericht nach, wie die Figur des Gerichtszeugen zu einem Medium
politischer Selbstbehauptung funktionalisiert wurde: Zeugen traten in den
sogenannten »Bauernprozessen« haufig »in eigener Sache« auf und lieen
damit zwar die geforderte Objektivitit des Gerichtszeugen vermissen. Al-
lerdings, so zeigt Bihr, hatten sie stattdessen eine eminent politische
Funktion, indem sie als Sprachrohr ihrer Gemeinde auftraten. Der Zeuge
erscheint so weniger als Vermittler von Wissen, sondern vielmehr als ein
Mittler zwischen heterogenen Rechtsverstdndnissen, indem im Medium der
Zeugenschaft die Spannung zwischen dem béduerlichen Verstidndnis eines
»Alten Rechts« und dem gelehrten »ius commune« kaschiert wurde.

Anne Fleckstein schildert mit ihrem Beitrag tiber die »Truth and Reconci-
liation Commission« in Stidafrika ein ganz anderes Beispiel fiir die politi-

14.02.2026, 16:42:53.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20| SIBYLLE SCHMIDT, RAMON VOGES

sche Funktion von Zeugenschaft: Nach dem Ende des Apartheidsregimes
wurde durch Nelson Mandela eine Politik der Versshnung eingeleitet, zu
deren Zweck auch eine Wahrheitskommission eingesetzt wurde, die sich
der Aufarbeitung von Menschenrechtsverletzungen widmete. Sie bildete
den institutionellen Rahmen fiir Zeugenaussagen von Opfern wie auch Té-
tern, die unter der Bedingung der Amnestie Taten offenlegen sollten. Of-
fentliche und nicht-6ffentliche Verfahren lieBen Bezeugen als eine Technik
hervortreten, die zu einer politischen Strategie fiir historische Aufarbeitung
und Vers6hnung wurde, indem durch sie Opfer und Téter als Protagonisten
der Demokratisierung nationaler Geschichtsschreibung anerkannt wurden.

Fur Yasemin Shooman ist die Geste des Bezeugens selbst eine politische
Strategie, mittels derer sich Sprecher legitimieren und eine spezifische
Rolle in Debatten beanspruchen. Sie wendet sich in ihrem Beitrag muslimi-
schen Sprecherinnen in aktuellen Islam-Debatten zu und analysiert deren
Rolle als »Kronzeuginnen der Anklage« gegen einen mit »westlichen«
Werten vermeintlich inkompatiblen Islam. Autorisiert durch die von ihnen
beanspruchte Authentizitit der Erfahrungen, legen diese stellvertretend fiir
ein imagindres Kollektiv Zeugnis ab und bestdtigen so ein schon bestehen-
des, hegemoniales Bild des Islam. Das Pathos der authentischen Zeugen-
schaft verwandelt sich so in ein politisches Argument, durch das sich nicht
zuletzt die Sprecherinnen selbst als integrierter Teil der Mehrheitsgesell-
schaft inszenieren.

14.02.2026, 16:42:53.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

