Martin Bittner, Anke Wischmann (Hg.)
3] ' = B

AV

Lur deutschsprachigen Rezeption
des »Manifests fiir eine
Post-Kritische Pddagogik«

[transcript] Padagogik

https://dol.org/10:14361/9783839450790 - am 14.02.2026, 09:38:47. Access - [T



https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Martin Bittner, Anke Wischmann (Hg.)
Kritik und Post-Kritik

Padagogik

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47.



https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Wir danken der Europa-Universitit Flensburg (EUF) und dem Zentrum fiir Bil-
dungs-, Unterrichts-, Schul- und Sozialisationsforschung (ZeBUSS) der EUF fiir
die finanzielle Unterstiitzung und freuen uns, mit diesem Buch eine wichtige
Diskussion innerhalb der Erziehungswissenschaft breit angelegt und fiir alle zu-
ganglich anstofien zu kénnen.

Martin Bittner (Dr. phil.), geb. 1982, ist Senior Researcher am FiBS Forschungs-
institut fiir Bildungs- und Sozialokonomie. Zuvor war er PostDoc-Mitarbeiter an
der Professur fiir die Theorie der Bildung, des Lehrens und des Lernens an der
Europa-Universitit Flensburg. Seine Forschungsschwerpunkte liegen im Bereich
der Analyse des Institutionellen pidagogischer Praktiken, in der ethnographi-
schen Schul-, Unterrichts-, Kindheits- und Familienforschung sowie in diskurs-
analytischen Perspektivierungen einer demokratischen und zivilgesellschaftli-
chen Erziehung und Bildung.

Anke Wischmann (Prof. Dr. habil.), geb. 1980, ist Professorin fiir Erziehungs-
wissenschaft mit dem Schwerpunkt empirische Bildungsforschung an der Euro-
pa-Universitit Flensburg. Thre Forschungsschwerpunkte liegen im Bereich der
qualitativen Bildungsforschung, der erziehungswissenschaftlichen Ungleich-
heitsforschung sowie der rassismuskritischen und intersektionalen Theoriebil-
dung.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Martin Bittner, Anke Wischmann (Hg.)
Kritik und Post-Kritik

Zur deutschsprachigen Rezeption
des »Manifests fiir eine Post-Kritische Padagogik«

[transcript]

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47.



https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Die OpenAccess Veréffentlichung wurde

durch die Zuwendungen vom ZeBUSS Zentrum fiir Bildungs-, Unterrichts-, Schul- und
Sozialisationsforschung

sowie die finanzielle Unterstiitzung des Ausschusses fiir Forschung und Wissenstransfer
der Europa-Universitit und

durch Mittel der Professour der Theorie der Bildung, des Lehrens und des Lernens

sowie der Professur empirische Bildungsforschung erméglicht.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Natio-
nalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber http://dnb.d-nb.
de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0 Lizenz (BY-NC-SA). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Na-
mensnennung des Urhebers die Bearbeitung, Vervielfiltigung und Verbreitung des Ma-
terials in jedem Format oder Medium zu nicht-kommerziellen Zwecken, sofern der neu
entstandene Text unter derselben Lizenz wie das Original verbreitet wird. (Lizenz-Text:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.de) Um Genehmigungen fiir
die Wiederverwendung zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an
rights@transcript-verlag.de

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

© 2022 transcript Verlag, Bielefeld

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielefeld

Lektorat: Fiir das kompetente Lektorat danken wir Jenny Morzik.
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar

Print-ISBN 978-3-8376-5979-5

PDFE-ISBN 978-3-8394-5979-9
https://doi.org/10.14361/9783839459799

Buchreihen-ISSN: 2703-1047

Buchreihen-eISSN: 2703-1055

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Inhalt

Einleitung

Zur Ubersetzung des Manifests
fiir eine Post-Kritische Padagogik

Martin Bittner und Anke Wischmann ................coviiiiiiiinnnnnn...

Manifest fiir eine Post-Kritische Padagogik

Manifest fiir eine Post-Kritische Padagogik

Naomi Hodgson, Joris Vlieghe und Piotr Zamojski ........................

Antworten

Kritik und Post-Kritik
Versuch einer Begriffspositionierung

Martin Bittner und Anke Wischmann ..............ccoovviiiiiiiinnnn...

Archéologie des »Guten«
Die postkritische Padagogik und das (Wieder-)Entdecken
als theoretische Geste

Miguel Zulaica y MUGICT «.....ooeee e

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

In Verteidigung der Gleichheit
SEEffen Wittig ..ottt e e e 73

Zur Aufgabe kritischer Padagogik?
Pladoyer fiir ein engagiertes Denken
Nicolas ENgel .....nneeeeee e e 9

Gibt es die postkritische Padagogik auch moralinfrei?

Ein systemtheoretischer Nachvollzug verschiedener
Affirmationsformen auf den Ebenen von Praxis, Semantik

und Erziehungswissenschaft

Franz Kasper Kranig..........oovereeiiiii i, 109

Im Gespréach iiber das post-kritische Manifest oder was
die Professionalisierung in der Post-Kritik finden kdnnte
Britta Breser und Julia Seyss-Inquart ............ccooiiiiiiiiiiii 125

Verortung der Post-Kritik
in Erziehungswissenschaft und kritischer Theorie

Verwerten, entlarven, erleben.

Zu den unterschiedlichen Typen und Gebrauchsweisen

von Bildungsthearie

Piotr Zamajski ........oonnneeee e 145

»Tausende von Folianten stiirzten mir auf den Kopf.«
Agnieszka CZefKOWSKA. ........eeeee e 163

Kritik der postkritischen Padagogik
Hauke Brunkhorst...........ooom e 177

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Epilog

Tagungskommentar

Paul Vehse

Autorenspiegel....................ooiii

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47.



https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Einleitung

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47.



https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47.



https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Zur Ubersetzung des Manifests
fiir eine Post-Kritische Padagogik

Martin Bittner und Anke Wischmann

Die Ubersetzung des englischsprachigen »Manifesto for a Post-Critical
Pedagogy« (Hodgson et al. 2017) in die deutsche Sprache (Hodgson et
al. 2022: 19) bildet den Ausgangspunkt dieses Bandes. Die versammel-
ten Beitrige sind fast ausschlieRlich wihrend einer Arbeitstagung im
November 2020 am Zentrum fiir Bildungs-, Unterrichts-, Schul- und
Sozialisationsforschung (ZeBUSS)' der Europa-Universitit Flensburg
erstmals diskutiert und anschlief}end in die hier abgedruckten Texte
tberfithrt worden.

Das Manifest umreif3t die Perspektive einer Post-Kritischen Pid-
agogik, indem finf Grundsitze formuliert werden (vgl. Hodgson et al.
2022).

« Der erste Grundsatz besagt, dass es Grundsitze gibt, die es sich zu
verteidigen lohnt.

« Der zweite Grundsatz reklamiert eine hermeneutische Perspektive
— in Abgrenzung zu einer normativen.

« Der dritte Grundsatz unterstellt eine grundlegende Gleichheit.

« Der vierte Grundsatz konstatiert eine hoffnungsvolle Sichtweise (in
Abgrenzung zu einer optimistischen).

1 Als Initiator des Vorhabens, mochte ich — Dr. phil. Martin Bittner — an dieser
dieser Stelle dem Direktorium des ZeBUSS und Prof. Dr. Jirgen Budde fir die
ideelle und spater auch finanzielle Untersiitzung danken. Prof. Dr. Anke Wisch-
mann danke ich fiir die sehr gute gemeinsame Arbeit an diesem Projekt.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

12

Martin Bittner und Anke Wischmann

- Der fiinfte Grundsatz formuliert schlieflich eine Verschiebung von
der Bildung fiir Bitrgerschaft zur Liebe fiir die Welt.

Diese Grundsitze vermitteln jene Perspektivierungen, die im Anspruch
der Position der Post-Kritik stehen. Grundsitze »die gegriindet sind auf
der Uberzeugung der Méglichkeit der Verinderung, wie sie in der kri-
tischen Theorie und Pidagogik zu finden ist, allerdings mit einer affir-
mativen Haltung: eine post-kritische Ausrichtung von Bildung, die un-
ter aktuellen Bedingungen an Einfluss gewinnen wird und dies wieder-
um ist begriindet in einer Hoffnung fiir das, was noch kommen wird«
(Hodgson et al. 2022: 20).

Grundsitze die in Form eines Manifests formuliert sind, unterstrei-
chen die besondere Relevanz fiir eine gegenwirtige und zukiinftige Per-
spektivierung sozialer und politischer Problemlagen und deren pid-
agogischer Bedeutsamkeit und Effekte. Die Problemlagen kénnten fiir
die Erziehungswissenschaft kaum vielfiltiger sein, sie lassen sich in ei-
nem Spannungsfeld verorten: Einerseits einer globalen und internatio-
nal vergleichenden Bildungsforschung, die neoliberale Wirtschaftswei-
sen und Prinzipien als Notwendigkeit befordert und an eine evidenz-
basierte Pidagogik koppelt ist; andererseits ist diesen Perspektivierun-
gen eine Position vorangestellt, die die Eigenstindigkeit, Freiheit, Ver-
nunft und Aufklirung des Menschen durch Bildung unterstreicht, wor-
aus eine Abgrenzung bspw. zu Kompetenzperspektiven innerhalb von
Bildungsvorstellungen folgt — auch letztere Kritik und Entzauberung
ist durch empirische Forschung vermittelt. Das Manifest mit seinen
Grundsitzen wendet sich den letztgenannten Punkten flankierend zu.
In seiner Utopie finden sich eine Reihe von Anklingen wissenschaftli-
cher Konzeptionen, die es zukiinftig genauer auszudeuten gilt. Dazu
bedarf es theoretischer und methodologischer Auseinandersetzungen®

2 Dass solche Auseinandersetzungen selbst wieder in Manifesten griinden kén-
nen bzw. aus anderen Manifesten hervorgehen, sei hier mit Verweis auf zwei
dltere Manifeste erwahnt: siehe Willis & Trondman (2000) sowie Biesta &
Safstrom (2011).

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Zur Ubersetzung des Manifestsfiir eine Post-Kritische Padagogik

mit dem Begriff der Post-Kritik fiir die Erziehungswissenschaft umzu-
gehen sowie der Reflexion der spezifischen Wissensgenerierung, wie
sie durch die Ubersetzung von Texten vor dem Hintergrund eines glo-
balen Anspruchs entsteht. Das Manifest fiir eine Post-Kritische Pidago-
gik ist bereits in englischer (Hodgson et al. 2017), spanischer (Hodgson
et al. 2020) tiirkischer (Hodgson et al. 2021) und mit diesem Band in
deutscher (Hodgson et al. 2022) Ubersetzung verfiigbar.

Entsprechend soll an dieser Stelle einfiithrend nach dem »wozu« der
Ubersetzung gefragt werden. Zu allgemeinen Fragen der Ubersetzung
wird am prominentesten Walter Benjamin rezipiert, der im Jahr 1921
mit Blick auf seine Ubersetzung Baudelaires die Aufgabe des Uberset-
zers formuliert hatte (Benjamin 1972). Dabei fragt er, ob »[.] eine Uber-
setzung den Lesern, die das Original nicht verstehen« gilte (Benjamin
1972:9) oder ob die Ubersetzung der »einzig mégliche Grund [sei], >Das-
selbe« wiederholt zu sagen« (Benjamin 1972: 9)?

Mit diesen Fragen muss sich auch die vorliegende Ubersetzung des
Manifests konfrontiert sehen. Sie entsprang zunichst aus einem hoch-
schuldidaktischen Ansinnen von Martin Bittner, Lehramtsstudierenden
eines Pidagogikseminars die Idee der Post-Kritischen Pidagogik nahe
zu bringen — womit die erste Frage nach dem Verstehen des Originals,
wenn auch in einer Ambivalenz, beantwortet wire. Von Studierenden
wird qua Zulassung mit dem Abitur ein umfassendes Sprachniveau des
Englischen vorausgesetzt und damit die Fahigkeit verbunden, englisch-
sprachige wissenschaftliche Texte im Rahmen des Studiums rezipieren
zu kénnen. Dennoch zeichnen sich in universitiren Seminaren immer
wieder Schwierigkeiten im Verstehen englischsprachiger Texte ab, Stu-
dierende bemithen dabei selbst den Ansatz der Ubersetzung, um das
Original zu verstehen. Die Vermittlung der theoretischen Positionen
des Manifests explizit durch eine Ubersetzung vorzunehmen, wurde
daher als ein Modus der Aneignung und Auseinandersetzung mit dem
Text konzipiert und galt dem Versuch, die Post-Kritische Pidagogik in
seiner Relevanz zu diskutieren.

Mit Blick auf die zweite Frage Benjamins — der Suche nach einem
Grund, dasselbe nochmal sagen zu kénnen — bedarf es einer Positionie-
rung: In dem vorliegenden Sammelband geht es nicht darum, dasselbe

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

14

Martin Bittner und Anke Wischmann

wiederholt zu sagen. Bereits in unseren Anfragen zu der Arbeitstagung
wurden wir von einigen Kolleg“innen an dieser Stelle missverstanden.
Es geht nicht darum, das Manifest »feiern« zu wollen, oder »dassel-
be«noch einmal (auf Deutsch) zu sagen. Originaltexte und Ubersetzun-
gen erscheinen immer auch in einem sozialen und kulturellen Kontext
(einem Wechselspiel aus Diskursen und Praktiken), dies gilt es nicht
nur zu beriicksichtigen, sondern post-kritisch zu erkennen und anzu-
erkennen. Somit wurden die Autor*innen fiir die Auseinandersetzung
mit dem Manifest nicht darum gebeten, »dasselbe« mit Bezug auf die
deutschsprachige Fassung des Manifests herauszustellen. Eine solche
Bezugnahme ginge einher mit einer Frage nach adiquaten Ausfithrun-
gen oder einer »richtigen« Auslegung, die immer auch eine Abgrenzung
erzeugen, wie auch die Frage nach dem Aquivalenten als eine Anni-
herung an das oder gar eine Einverleibung des Manifests schlichtweg
nicht Ziel der Ubersetzung sein kann. Es geht nicht darum, dass die Au-
tor*innen und Herausgeber*innen am Ende diesem Manifest zustim-
men wollen. Vielmehr wollen wir eine Debatte fithren.

Tyson E. Lewis (2017) hat bereits in der Diskussion des Originals
darauf hingewiesen, dass es sich bei dem Text von Hodgson et al. (2017)
vielleicht eher um eine Erklirung, als um ein Manifest handelt. Dabei
stellt er heraus, dass es fraglich wire, ob die Geste des Unterschrei-
bens itberhaupt eine angemessene Antwort darstellen wiirde. Ob nun
Manifest oder Erklirung, die Debatte iiber Fragen von Kritik und Post-
Kritik in der Pidagogik und Erziehungswissenschaft wird weiter voran-
gebracht, wodurch die Ubersetzung eine Wiirdigung der Debatte dar-
stellt, auch insofern, dass sich in der Ubersetzung auch die Qualitit
eines Textes zeigt, indem er iberhaupt itbersetzbar ist. Bei einer ein-
fachen Zustimmung stehen zu bleiben hiefde, das Anregungspotential
des Manifests zu ignorieren.

»Ubersetzung ist eine Form. Sie als solche zu fassen, gilt es zuriickzu-
gehen auf das Original. Denn in ihm liegt deren Gesetz als in dessen
Ubersetzbarkeit beschlossen.« (Benjamin 1972: 9)

Die Ubersetzung gewinnt ihre Eigenstindigkeit, ohne dabei das Origi-
nal in gleicher Weise zu erfassen, es ist ein Uberleben, ein Fortleben

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Zur Ubersetzung des Manifestsfiir eine Post-Kritische Padagogik

- jedoch nicht nur in einem passiven Sinne, sondern insofern, dass
dadurch auch das Original eine umfassende Entfaltung erfihrt. Eben
diese Eigenstindigkeit, dieses Offnen, Ausdehnen und Ausbrechen des
Manifests gilt es zu diskutieren und in diesem Buch zu erkunden, im
Sinne einer deutschsprachigen Verortung des Manifests auch als eine
Erginzung bzw. Ermdglichung von Erkenntnis — die ja immer nur auch
vorldufige Erkenntnis sein kann.

Literatur

Benjamin, Walter (1972): »Die Aufgabe des Ubersetzers, in: Walter Ben-
jamin (Hg.): Gesammelte Schriften. Unter Mitarbeit von Rolf Tiede-
mann, Tillman Rexroth, Hermann Schweppenhiuser, Theodor W.
Adorno und Gershom Scholem. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (Suhr-
kamp Taschenbuch Wissenschaft, 934,1): S. 9-21.

Biesta, Gert; Sifstrom, Carl Anders (2011): »A Manifesto for Edu-
cation«, in: Policy Futures in Education 9 (5): S.540-547. DOI:
10.2304/pfie.2011.9.5.540.

Hodgson, Naomi; Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2017): »Manfiesto for a
Post-Critical Pedagogy«, in: Naomi Hodgson, Joris Vlieghe und Pio-
tr Zamojski (Hg.): Manifesto for a post-critical pedagogy. Brooklyn
NY: punctum books: S. 15-19.

Hodgson, Naomi; Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2020): »Manifiesto por
una pedagogia post-critica (traduccién al espafiol)«, in: Teor. educ.
32 (2): S. 7-11. DOI: 10.14201/teri.22862.

Hodgson, Naomi; Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2021): »Elegtirel Pe-
dagoji Sonras: I¢in Manifestoc, in: elestirel pedagoji — Journal of
Critical Pedagogy (67): S. 99-101.

Hodgson, Naomi; Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2022): »Manifest fiir
eine Post-Kritische Pidagogiks, in: Martin Bittner, Anke Wisch-
mann (Hg.): Kritik und Post-Kritik. Zur deutschsprachigen Rezep-
tion des »Manifests fiir eine Post-Kritische Pidagogik«. Bielefeld:
transcipt Verlag: S. 19-24.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

16 Martin Bittner und Anke Wischmann

Lewis, Tyson E. (2017): »A Response to the »Manifesto for a Post-Critical
Pedagogy«, in: Naomi Hodgson, Joris Vlieghe und Piotr Zamojski
(Hg.): Manifesto for a post-critical pedagogy. Brooklyn NY: punc-
tum books: S. 23-34.

Willis, Paul; Trondman, Mats (2000): »Manifesto for Ethnography, in:
Ethnography 1 (1): S. 5-16. DOI: 10.1177/14661380022230679.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Manifest fiir eine Post-Kritische
Padagogik

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47.



https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47.



https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Manifest fiir eine Post-Kritische Padagogik

Naomi Hodgson, Joris Vlieghe und Piotr Zamojski

Ubersetzung’ aus dem Englischen von Sabrina Carbone, Anna Lena
Sahliger und Martin Bittner, unter Mitarbeit von Sascha Michaelis
und Anni Heinrichsen.

Anmerkung der Ubersetzer:innen: Wir haben in unserer Ubersetzung versucht, die
gegebenen komplexen, verschachtelten Satzstrukturen beizubehalten und in der
Wortwahl die Radikalitit/Strenge abzubilden, die ein Manifest unseres Erachtens
mit sich bringt. Gleichsam entsteht durch die Ubersetzung neuer Gesprichsbedarf
iiber bestehende Konzepte, verwendete Begriffe in den jeweiligen Sprachriumen
und Disziplinen. Eine gemeinsame Sprache auch in der Ubersetzung zu finden,
bleibt sodann eine spannende Herausforderung im Wissensaustausch (der gerade
bei Ubersetzungen immer schon im Vordergrund steht).

Grundsitze zu formulieren, scheint zumindest in der Philosophie
der Erziehung auf eine Form normativer, konzeptioneller Analyse
zuriickzufiihren, die mit englischsprachigen Strémungen analytischer
Philosophie assoziiert ist. Jedoch bringen die poststrukturalistische
und postmoderne Philosophie - zumindest soweit sie in die Bil-
dungstheorie und auch in alltigliche Uberlegungen im Generellen
aufgenommen wurden — hiufig einen Relativismus mit sich, welcher,
wihrend er potentiell inklusiv und mit Sicherheit heutzutage grund-
legend fiir die Moglichkeit der individuellen Wahl ist, sich dennoch
in der Verteidigung von Grundsitzen als schwierig erweist. Indem

1 Wir danken Jirgen Budde, Anke Wischmann und Laura Cunniff fir hilfreiche
Nachfragen und Vorschlige an verschiedenen Stellen der Ubersetzung.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

20

Naomi Hodgson, Joris Vlieghe und Piotr Zamojski

Grundsitze in Form eines Manifests formuliert werden, riskieren
wir Vorwiirfe der Verallgemeinerung (der Universalisierung), ausge-
nommen der Normativitit. Allerdings ist es vielleicht an der Zeit, die
Annahme zu hinterfragen, dass diese naturgemif und immer negativ
sind. Im Folgenden stellen wir Grundsitze vor, die gegriindet sind
auf der Uberzeugung der Méglichkeit der Verinderung, wie sie in der
kritischen Theorie und Pidagogik zu finden ist, allerdings mit einer
affirmativen Haltung: eine post-kritische Ausrichtung von Bildung,
die unter aktuellen Bedingungen an Einfluss gewinnen wird und dies
wiederum ist begriindet in einer Hoffnung fiir das, was noch kommen
wird.

Der erste Grundsatz, welcher hier aufgefithrt wird, ist einfach der,
dass es Grundsitze zu verteidigen gibt. Dies verpflichtet uns an sich zu
nichts Weiterem, wie es sich ausdriickt in, z.B., dass wir x tun sollten.
Das ist nicht Normativitit im Sinne der Definition eines Ideals eines
gegenwirtigen oder zukiinftigen Zustands, an dem die gegenwirtigen
Praktiken beurteilt werden sollen. Folglich kénnte man diesen Grund-
satz als Verteidigung einer Verschiebung von einer prozeduralen Nor-
mativitit zu einer prinzipientreuen Normativitit charakterisieren.

In der Bildungstheorie sind poststrukturalistische und postmoder-
ne Uberlegungen im Kontext von Identititspolitiken aufgegriffen wor-
den, und sind befasst mit Andersartigkeit, Alteritit und Mitsprache-
recht. Respekt fiir den Anderen und fiir Differenz erfordern, dass Pid-
agog“innen akzeptieren, dass wir iiber den Anderen niemals alles wis-
sen konnen. Jegliche Bemithung, dies zu erreichen, konstituiert, wenn
man so will, »Gewalt« gegen den Anderen. Dementsprechend ist die
Moglichkeit zu handeln und zu sprechen ausgeschlossen; ein politi-
sches aber auch ein pidagogisches Problem, méglicherweise zusam-
mengefasst in der oft gehorten (wenn auch gemurmelten) Phrase »ich
weif3, dass man das so nicht mehr sagen darf, aber....« und dem Be-
klagen der sogenannten political correctness. Die Einsicht, dass wir den
Anderen nie vollstindig verstehen kénnen - Einzelperson oder Kul-
tur —, sollte nicht zur Folge haben, dass wir nicht mehr sprechen kon-
nen. Solch ein Verstindnis von »Respekt« iibersieht, dass Verstehen und
Respekt fortwihrende Herausforderungen und Hoffnungen sind. Hier

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Manifest fir eine Post-Kritische Padagogik

gehen wir von der Annahme aus, dass wir — gemeinsam — sprechen
und handeln kénnen und entsprechend vollzieht sich eine Verschiebung
der hermeneutischen Pidagogik, die die kritische Pidagogik mit sich
bringt, um — einen zweiten Grundsatz — die pidagogische Hermeneu-
tik zu verteidigen. Es ist eben diese Herausforderung des Zusammenle-
bens in einer gemeinsamen Welt, die jene Hoffnung hervorbringt, Bil-
dung weiterhin als eine erstrebenswerte Aktivitit erscheinen zu lassen.
Hermeneutik ist kein (unlésbares) Problem, sondern vielmehr etwas,
das Pidagog*innen erschaffen miissen. Wir sollten nicht auf der Ba-
sis einer apriorischen Annahme iiber die (Un)Moglickeit eines wirkli-
chen wechselseitigen Verstindnisses und Respekts sprechen und han-
deln, sondern stattdessen zeigen, dass es trotz vieler Differenzen, wel-
che uns voneinander trennen, einen Raum der Gemeinsamkeit gibt, der
sich ausschlieflich aus der Erfahrung (a posteriori) ergibt (vgl. Arendt,
Badiou, Cavell).

Dieser existierende Raum der Gemeinsamkeit wird in vielen erzie-
hungswissenschaftlichen Forschungen, Strategien und Praxen meist
tibersehen, zu Gunsten eines Fokus auf soziale (Un)Gerechtigkeit
und Exklusion basierend auf Annahmen von Ungleichheit. Das Ethos
der kritischen Pidagogik wirkt bis heute fort in der Uberzeugung,
Gleichberechtigung herzustellen, nicht durch Emanzipation, sondern
vielmehr durch die Stirkung (Empowerment) Einzelner und von Ge-
meinschaften. Allerdings wire es hoffnungslos — wenn nicht sogar
zynisch —, die offensichtliche Unausweichlichkeit der neoliberalen
Rationalitit darzulegen. Jedoch gibt es diese Notwendigkeit in der
gegebenen Ordnung der Dinge nicht, und deshalb gibt es, so uniiber-
windbar wie die gegenwirtige Ordnung auch erscheint, Hoffnung.
Der dritte Grundsatz, der auf der Annahme der Gleichheit (vgl. Ran-
ciére) und der Moglichkeit der Transformation des Einzelnen und des
Kollektivs beruht, bedeutet also eine Verschiebung von der kritischen
Pidagogik zur post-kritischen Padagogik.

Dies ist keineswegs eine anti-kritische Position. Dank des enor-
men und duflerst michtigen kritischen Apparats, der sich im Laufe des
20. Jahrhunderts entwickelt hat, sind wir uns der wesentlichen Merk-
male des Status Quo bewusst, in den wir eingebunden sind. Aber im Ge-

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

22

Naomi Hodgson, Joris Vlieghe und Piotr Zamojski

gensatz zur inhirenten Kritik gesellschaftlicher Institutionen, die auf
deren Dysfunktionalitit fokussiert, oder zur utopischen Kritik, die von
einer transzendentalen Position angetrieben wird und zu einem ewi-
gen Aufschub des gewiinschten Wandels fithrt, glauben wir, dass es an
der Zeit ist, unsere Bemithungen auf Versuche zu konzentrieren, die
unterdriickten Anteile unserer Erfahrung zuriickzufordern; wir sehen
die Aufgabe einer post-kritischen Pidagogik nicht darin, zu entlarven,
sondern zu schiitzen und zu sorgen (vgl. Latour, Haraway). Diese Sor-
ge und der Schutz manifestieren sich in Form einer erneuten Frage,
was Bildung, Erziehung, Unterrichten, Lernen, Denken und Uben sind.
Diese Riickforderung bedeutet nicht linger eine kritische Beziehung -
die offenbart, was wirklich vor sich geht —, noch eine instrumentelle Be-
ziehung - die zeigt, was Pidagog*innen tun sollten —, sondern eréffnen
einen Denkraum, der es ermdglicht, dass Praxis von Neuem geschieht.
Das bedeutet, unsere Beziehung zu unseren Worten (wieder-)herzu-
stellen, sie zu hinterfragen und den entwerteten Aspekten unserer Le-
bensweisen philosophische Aufmerksambkeit zu schenken und damit,
im Einklang mit einer grundsitzlichen Normativitit, diese Ereignis-
se als Selbstzweck (autotelisch) zu verteidigen, nicht funktionalisiert,
sondern einfach weil sie es wert sind, geachtet zu werden.

Bildung basiert in einem sehr praktischen Sinne auf Hoffnung. In
der »traditionellen« kritischen Pidagogik jedoch beruht diese Hoffnung
auf Emanzipation gegeniiber dem existenten Regime der Ungleichheit,
die durch diese drei spezifischen Weisen iberwunden werden sollen:

1) Es wird eine Art hermeneutischer Pidagogik bemiiht: Die Pad-
agog“in nimmt von den Anderen an, dass ihnen die Fihigkeit
fehle, zu verstehen, dass sie in ihrer Sichtweise der Welt verhaftet
sind. Die Pidagog“in positioniert sich selbst als aufderhalb sol-
cher Strukturen, muss jedoch die Gegenwart kritisieren und die
Unaufgeklirten freisetzen (vgl. Platons Hohlengleichnis).

2) In Wirklichkeit kommt es darauf an, die eigene iiberlegene Posi-
tion zu bekriftigen, und fithrt damit zur Wiedereinsetzung eines
Regimes der Ungleichheit. Es gibt keinen erkennbaren Bruch zum
Status Quo.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Manifest fir eine Post-Kritische Padagogik

3) Dariiber hinaus ist die externe Sichtweise der kritischen Pid-
agog“in durch und durch an den Status Quo gebunden, jedoch
in einer negativen Weise: Die Kritik ist getrieben von der Leiden-
schaft zum Hass. Auf diese Weise beharrt sie oder er verstohlen auf
dem, was ist und was immer sein soll. Richtende und dialektische
Ansitze geben diese negative Haltung wieder.

Somit nimmt die Pidagog*in die Rolle der*jenigen ein, die erforder-
lich ist, um den Schleier zu liiften; allerdings liiften sie den Schleier
abhingig vom als unveranderlich angesehenen Status Quo und von ih-
rem/seinem externen Standpunkt aus. Um die Rolle der Pidagog*in et-
was positiver darzustellen, als eine Initiation der neuen Generationen
in eine gemeinsame Welt, eroffnen wir die Idee einer post-kritischen
Pidagogik, die die Liebe zur Welt einfordert. Dies ist keine Akzeptanz
der Dinge, wie sie sind, sondern eine Bejahung der Wertigkeit dessen,
was wir in der Gegenwart tun und der Dinge, von denen wir anneh-
men, dass sie es wert sind, weitergegeben zu werden. Jedoch nicht so,
wie sie sind: Die pidagogische Hoffnung richtet sich an die Méglich-
keit der Erneuerung unserer gemeinsamen Welt. Wenn wir die Welt,
unsere Welt, wirklich lieben, miissen wir gewillt sein, die Welt in die
Hinde der nichsten Generation zu geben, mit der Annahme, dass sie
- die Neuankémmlinge — die Welt nach ihren eigenen Bedingungen
fortfuhren. Somit bringt der vierte Grundsatz eine Verschiebung vom
grausamen Optimismus (vgl. Berlant) zur Hoffnung in der Gegenwart
mit sich. Zynismus und Pessimismus erkennen nicht an, wie die Dinge
sind, sondern sie vermeiden sie (vgl. Cavell, Emerson).

In gegenwirtigen Formulierungen ist die Sorge fiir die Welt einge-
rahmt in Begriffe einer Bildung fiir die Biirgerschaft, Bildung fiir so-
ziale Gerechtigkeit, Bildung fiir Nachhaltigkeit etc. hinsichtlich einer
bestimmten Vorstellung globaler Biirgerschaft und einer unternehme-
rischen Form eines interkulturellen Dialogs. Obwohl mdglicherweise
gestiitzt von einer progressiven, kritischen Pidagogik, ist die Sorge sol-
cher Ansitze fiir die Verantwortlichkeit fir die Welt letztendlich auf3er-
halb der Pidagogik. So traditionell oder konservativ es vielleicht klingen
mag, wiinschen wir uns, die Bildung um der Bildung willen zu verteidi-

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

23


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

24

Naomi Hodgson, Joris Vlieghe und Piotr Zamojski

gen: Bildung als die Erforschung oder die Einfithrung in einen Gegen-
standsbereich fiir ihren intrinsischen, eher erzieherischen als instru-
mentellen Wert, so dass dies von der neuen Generation neu aufgegriffen
werden kann. Gegenwirtig ist die (zukiinftige) Welt bereits eingenom-
men von diesem »Bildung fiir ...« und wird instrumentalisiert fiir (unse-
re) andere(n) Zwecke. Schlussfolgernd fithrt uns der fiinfte Grundsatz
von der Bildung fiir Biirgerschaft zur Liebe fiir die Welt. Es ist an der
Zeit, das Gute in der Welt, welches es wert ist, es zu bewahren, anzuer-
kennen und zu befiirworten. Es ist an der Zeit, die Welt zu entlarven,
um durch hoffnungsvolle Anerkennung der Welt Erfolg zu haben. Es
ist an der Zeit, das, was gut ist in der Welt — das, was bedroht ist und
das, was wir uns zu erhalten wiinschen —, in den Fokus unserer gegen-
wirtigen Aufmerksamkeit zu stellen und einen konzeptuellen Raum zu
schaffen, in dem wir die Verantwortung fiir sie iibernehmen kénnen,
im Angesicht und trotz aller Unterdriickung und stummen Melancho-
lie.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Antworten

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47.



https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47.



https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Kritik und Post-Kritik
Versuch einer Begriffspositionierung

Martin Bittner und Anke Wischmann

Ausgehend vom »Manifest fiir eine Post-Kritische Pidagogik« (Hodg-
son et al. 2022) in seiner deutschsprachigen Ubersetzung' unter-
nehmen wir den Versuch einer skizzierenden Relationierung der
Post-Kritik in ihrem Verhiltnis zu einer sich als kritisch verstehenden
Erziehungswissenschaft. Dazu greifen wir auf Foucaults demokra-
tietheoretische Ausfithrungen des Konzept der Parrhesia (Foucault
1996) zuriick. Dies erfolgt vor dem Hintergrund, dass der Parrhesia
die Funktion von Kritik (siehe dazu Foucault 1996: 16) zugeschrieben
wird und sich damit das Verhiltnis austarieren lisst, das in der Ver-
bindung der Worte >Pidagogik« und >Kritik« resp. >Post-Kritik« durch
das Manifest angeschlagen wird. Liest man ein Manifest* vor dem
Hintergrund der Parrhesia, so gilt es, dem sich dort vermittelnden
verinderten Verstindnis von Wahrheit nachzugehen und danach zu

1 Das Manifest wurde aus dem Englischen in der Vergangenheit nicht nur ins
Deutsche, sondern auch ins Spanische und Tiirkische tibersetzt.

2 Wir lesen in diesem Beitrag das Manifest in einer Eigenstandigkeit als Text,
ungeachtet der spezifischen (wissenschaftlichen, programmatischen, politi-
schen) Interessen und Absichten der Autor*innen des urspriinglich niederge-
schriebenen Manifests Naomi Hodgson, Joris Vlieghe und Piotr Zamojski. Dies
tun wir guten Gewissens und insbesondere vor dem Hintergrund, dass wir uns
nicht auf das englischsprachige Original, sondern auf seine deutschsprachige
Ubersetzung beziehen. In der Nicht-Ubersetzbarkeit von Texten erweist der
Text eine Eigenstandigkeit gegeniiber dem Original, die hier sodann aus der
Nicht-Ubersetzbarkeit heraus und ungeachtet der Autor*innen erwichst.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

28

Martin Bittner und Anke Wischmann

fragen, inwiefern das Manifest einen »wahren Diskurs« hervorbringt
und eine Missionierung oder Verinderung des Pidagogischen erbittet.
»Die parrhesia kommt gleichsam von >unten< und ist nach >oben« ge-
richtet« (Foucault 1996: 17). Entsprechend erachten wir unseren Beitrag
als eine Momentaufnahme, in der wir die Debatte um die Post-Kritik
in der Pidagogik fortfithren. Dies erfolgt vor dem Hintergrund einer
zu diskutierenden Notwendigkeit einer (Re-)Positionierung der kriti-
schen Erziehungswissenschaft, in der Kritik als Post-Kritik — als das
Neue — anzuerkennen ist und damit die Ideen, Hintergriinde sowie
Grundsitze der Post-Kritik zu beriicksichtigen sind.> Dabei loten wir
abschliefdend aus, welche Implikationen eine Post-Kritische Erzie-
hungswissenschaft fiir die empirische Positionierung und theoretische
Perspektivierung von Bildungsprozessen und Bildungsinstitutionen
vermittelt.

Kritik und Kritische Erziehungswissenschaft

Wie jede erziehungswissenschaftliche Konzeption muss eine Kritische
Erziehungswissenschaft fiir sich eine spezifische Perspektive auf die
Ausgestaltung des Pidagogischen entwerfen. Dies erfolgt(e) zumeist
durch den kritischen Anspruch, Missstinde, wie beispielsweise Benach-
teiligungsmechanismen im Bildungssystem, zu identifizieren und per-
spektivisch zu kompensieren. Dabei geht es auch um das Offenlegen
von Regierungsweisen und Steuerungsmechanismen, die zu spezifi-
schen Bildungskonzepten fithren. Das Manifest fiir eine Post-Kritische
Pidagogik greift diese Perspektiven auf sowie an und legt nahe, dass es
diese transformieren wolle. Das Manifest selbst schligt eine neue Per-
spektive vor, die nicht die Missstinde fokussiert und feststellt, sondern

3 Postkritik und Postmethode sowie weitere post-moderne Beobachtungen fin-
den sich in verschiedenen Disziplinen und zu verschiedenen Gegenstandsbe-
reichen, sodass die padagogische Post-Kritik trotz der sich performativ entwer-
fenden Positionierung nicht unabhéngig von weiteren Post-Debatten erschei-
nen kann, siehe dazu Kumaravadivelu 2001; Biesta 2005; Anker/Felski 2017.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Kritik und Post-Kritik

die Stirkung der Akteur*innen avisiert. Dennoch finden sich im Ma-
nifest durchaus inhaltliche Beziige zu jenen Ansitzen, die als Kritische
Erziehungswissenschaft markiert werden konnen, etwa wenn es heif3t:

Respekt fur den Anderen und fiir Differenz erfordern, dass Pad-
agog®innen akzeptieren, dass wir (iber den Anderen niemals alles
wissen konnen. Jegliche Bemiihung, dies zu erreichen, konstituiert,
wenn man so will, »Gewalt« gegen den Anderen (Hodgson et al.
2022:20).

Hier klingen eben jene Macht-Wissensverhiltnisse in pidagogischen
Settings an, die bisher von Seiten der Kritischen Erziehungswissen-
schaft ein besonderes Augenmerk erhielten und ein Méglichkeitspoten-
tial der verinderten Strukturierung entfalten. Dennoch geht das Mani-
fest* in eine Abgrenzungsbewegung zur Kritischen Erziehungswissen-
schaft, indem weniger die Verhinderung der Ungleichheit in den Blick
genommen wird, die hiufig die Grundlage fir eine kritische Perspekti-
vierung bildet, sondern in einem demokratischen Sinne die Gleichheit
in einer Eigenstindigkeit herausgestellt wird:

Der dritte Grundsatz, der auf der Annahme der Gleichheit (vgl. Ran-
ciére) und der Moglichkeit der Transformation des Einzelnen und des
Kollektivs beruht, bedeutetalso eine Verschiebung von der kritischen
Padagogik zur post-kritischen Padagogik. (Hodgson et al. 2022: 21)

Diese als Grundsatz dargelegten Ausfithrungen zeichnen eine Kritik der
Kritischen Erziehungswissenschaft, auch wenn es entsprechend weiter
heifdt:

Darlber hinaus ist die externe Sichtweise der kritischen Pidagog®in
durch und durch an den Status Quo gebunden, jedoch in einer nega-
tiven Weise: Die Kritik ist getrieben von der Leidenschaft zum Hass.
Auf diese Weise beharrt sie oder er verstohlen auf dem, was ist und

4 Gemeintistim Folgenden immer das »Manifest flir eine Post-Kritische Padago-
gik« (Hodgson et al. 2022).

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

29


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

30

Martin Bittner und Anke Wischmann

was immer sein soll. Richtende und dialektische Ansitze geben diese
negative Haltung wieder (Hodgson et al. 2022: 23).

Mochte die Post-Kritik also die Haltung von (kritischen) Pidagog*in-
nen itberholen und transformieren, indem sie deren Negationen her-
ausstellt? Wirft das Manifest der Kritischen Erziehungswissenschaft
vor, nicht die Wahrheit zu sagen, also nicht den wahren Diskurs in
der Funktion der Kritik zu produzieren? Wie wird die Parrhesia — also
die Wahrheit -, die das Manifest hervorbringt, verstanden, aufgegrif-
fen, fortgefithrt? Welche Regierungsweisen des Einzelnen und der Bil-
dungsinstitutionen ermoglicht eine Post-Kritische Erziehungswissen-
schaft? Mit diesen Fragen wird sowohl eine erziehungswissenschaft-
liche Konzeption, als auch ein Forschungsprogramm skizziert — eine
(angewandte) Ausgestaltung wird in den nichsten Jahren erfolgen miis-
sen.’ Zunichst jedoch ist vor dem Hintergrund der Ubersetzung des
englischsprachigen Manifests in die deutsche Sprache zu kliren, inwie-
fern die Wahrheiten des Manifests fiir die deutschsprachige (Post-)Kri-
tische Erziehungswissenschaft gelten konnen?

Folgt man Tenorth (2000), so hat sich die Kritische Erziehungswis-
senschaft in den 1990er Jahren selbst abgeschafft. Diese Einschitzung
erscheint problematisch, da sie das Kind mit dem Bade ausschiittet und
jegliches Verhiltnis aus Kritik und Pidagogik negiert wire. Entspre-
chend deuten wir Tenorths Aussage als einen Verweis auf die Notwen-
digkeit einer Auseinandersetzung mit dem Anspruch von Kritik.

In der Erziehungswissenschaft stellt sich Kritik als ein stetes Ringen
um den Begriff der Kritik und die Méglichkeiten derselben dar (hierzu
Ruhloft 2003, Dammer 2008, Adam/Schlénvogt 2012, Wischmann 2017)
— Orte der Kritik sind die Bildungsinstitutionen mit unterschiedlichem
Fokus auf den Einzelnen, die sozialen Arrangements und Umstinde

5 Es sind u.a. die Autor*innen des englischsprachigen Manifests selbst, die be-
gonnen haben, dieses post-kritische Forschungsprogramm auszugestalten, sie-
he dazu Hodgson et al. 2020a, 2020b; Vlieghe/Zamojski 2020; Vlieghe/Zamo-
jski 2019a, 2019b; Szkudlarek/Zamojski 2020; Zamojski 2019; Hodgson 2020;
Ramaekers/Hodgson 2018.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Kritik und Post-Kritik

sowie die politischen und gesellschaftlichen Konsequenzen. Entspre-
chend betrachtet eine Kritische Erziehungswissenschaft immer schon
padagogische Praktiken und Diskurse. Die in kritischer Manier erfol-
gende Abwendung von Normvorstellungen des Pidagogischen bringt
eine Hinwendung zu teleologischen oder performativen Konzeptionie-
rungen des Pidagogischen mit sich, wodurch wir uns in der Situation
sehen, die Erziehungswissenschaft als solche post-kritisch zu bestim-
men.

Zusammenfassend lisst sich der Anspruch Kritischer Erziehungs-
wissenschaft als der Versuch begreifen, die Missstinde in einer Gesell-
schaft im Allgemeinen und im Bildungssystem im Besonderen aufzu-
spiiren und abzubauen (Mollenhauer 1973; Koller 2020). Zumeist ver-
ortet sich die Kritik im Anschluss an die sogenannte Kritische Theo-
rie der Frankfurter Schule und deren Rekurse auf die gesellschafts-
kritischen Schriften Karl Marx’ (Marx 1867/2017, 1843-1869/2018; Marx,
Engels 1845-1846/2018) sowie weiterer Perspektivierungen durch Ge-
org Wilhelm Friedrich Hegel (Hegel 2021). Dabei sind die sich daraus
ableitenden gesellschaftstheoretischen Beziige — und Utopien - iiber
die Moglichkeiten und Notwendigkeiten institutioneller Praxis unter-
schiedlich gelagert. Des Weiteren sieht sich die Kritische Theorie in der
Regel der Tradition der Aufklirung verpflichtet, wobei der Bezug zur
Vernunft und Miindigkeit gerade im Hinblick auf Bildung und Erzie-
hung zentral ist (vgl. Euler 2004; Weif3 2008; Biinger 2013, 2018). Da-
mit sind bildungsphilosophische Betrachtungen in die Kritische Erzie-
hungswissenschaft eingefangen.

Der gegenwirtige Anspruch einer Kritischen Erziehungswissen-
schaft speist sich aber auch aus einer empirischen Betrachtung und
damit einhergehenden Infragestellung gesellschaftlicher Prozesse, wie
sie als Individualisierung (Beck 2016), Beschleunigung (Rosa 2018),
Okonomisierung (Schimank/Volkmann 2008), Globalisierung und
Internationalisierung (Miinch 2009; Dérre 1997) die institutionellen
Veridnderungen beschreiben. In der kritischen Perspektivierung sind
von den gesellschaftlichen, institutionellen und sozialen Verinderun-
gen zum einen die Menschen betroffen, die sich entsprechend der
Verinderungen als Unternehmer*innen ihrer selbst (Pongratz und Vof3

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

31


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

32

Martin Bittner und Anke Wischmann

2004) entwerfen miissen und damit eine grofle Handlungsmacht und
-freiheit zugesprochen bekommen, und eben auch die Verantwortung
fir ihre Bildungsprozesse (deren Gelingen sowie deren Planung im
formalen Bereich) iibernehmen miissen (vgl. Elster 2007). Hieraus
ergeben sich nunmehr sowohl neue empirische Herausforderungen
als auch Bedingungen der Ausgestaltung fir eine Pidagogik mit
kritischem Anspruch. Das Alleingelassenwerden mit der Sorge um
sich des/der Einzelnen einerseits und die Frage der Konstituierung
der Gesellschaft zunichst in einer konomisch, global und interna-
tional ungleichen institutionellen Ausgestaltung miissen also in den
Blick genommen werden. Dabei geraten andererseits — im Sinne der
Chancengleichheitsdebatten (vgl. Oelkers 2008; Manitius et al. 2015)
- Differenzsetzungen und Machtverhiltnisse in ihrer Institutiona-
lisierung in den Blick. Die Differenzierung etwa im und durch das
Bildungssystem, so ist hinreichend belegt, ist insbesondere fiir jene
problematisch, die aufgrund ihrer sozialen Position benachteiligt sind
(etwa Bottcher 2005; Auernheimer 2010; Jurecka/Hackbarth 2020).
Dabei erfihrt die soziale Ungleichheit im deutschen Bildungssystem
in besonderer Weise eine Institutionalisierung. Entsprechend sind
die Steuerungspolitiken einer evidenzbasierten Pidagogik sowie die
gegenwirtige Kompetenzorientierung im Sinne des Anspruchs der
Kritik zu hinterfragen (Preston 2017). Biesta (2016) entlarvt die aktu-
ellen Entwicklungen institutionalisierter pidagogischer Diskurse und
Praktiken als Learnification und kritisiert damit — wie in allen seinen
Schriften — eine deutliche Psychologisierung und Evidenzorientierung
des Lernens, die zu Ungunsten des Pidagogischen wirke. Jenseits der
damit einhergehenden Subjektivierungsweisen stellt sich die Frage
nach dem Erzeugen von Differenzkonstruktionen (Budde/Bittner
2018), wobei hier dann fiir die Beschreibung der Institutionalisierung
von Differenz und Machtverhiltnissen Ubersetzungsprozesse (Bitt-
ner 2019b) in den Blick zu nehmen sind. Das Pidagogische wird in
diesen kritischen Perspektivierungen als ein koproduziertes soziales
Arrangement ausgestaltet, insofern bspw. die Schule, die Familie und
das sozialpidagogische Handlungsfeld, also unterschiedliche soziale
Institutionen in einer Gesellschaft, in einen durch Praktiken arrangier-

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Kritik und Post-Kritik

ten Aushandlungsprozess tretend und in ihrer Komplexitit dargestellt
werden und so die Konstruktion von Differenz betont wird.

Diese Betrachtung der Entwicklungen, die die Freisetzung der
Einzelnen, die Okonomisierung von Bildungsprozessen und auch das
durch padagogische Praktiken konstituierte institutionelle Arrange-
ment betreffen, finden im erziehungswissenschaftlichen Diskurs im
Riickbezug auf poststrukturalistische (auch postmoderne, postkolo-
niale, posthumanistische) Theorieansitze ihre Ausformulierung und
ermoglichen dadurch eine der Disziplin eigene (zunichst normative)
Kritik, zu der sich sodann eine Kritische Erziehungswissenschaft
zugehorig fithlt (z.B. Ehrenspeck 2001; Masschelein 2003; Balzer
2004; Wischmann 2017). Im Zentrum stehen fortwihrend die in und
durch pidagogische Relationierungen bestehenden Machtverhiltnisse.
Die Kritische deutschsprachige Erziehungswissenschaft versammelt®
sich dabei scheinbar um jene Ubersetzungen und pidagogischen Re-
Lektiiren, in denen mit Autor*innen wie beispielsweise Judith Butler
und Michel Foucault aber auch Lacan, Blumenberg bis hin zu Ranciére
(u.a. Ricken/Rieger-Ladich 2004; Ricken/Balzer 2012; Ragutt/Zumhof
2016; Rieger-Ladich/Grabau 2017) die pidagogische Gegenwart zu
bestimmen versucht wird. Damit ist Kritik nicht zuletzt vor dem Hin-
tergrund gesellschaftspolitischer Verinderungen ein fortwihrendes
Kerngeschift der Erziehungswissenschaft. Auffillig ist dabei, dass
eine zeitgendssische Kritische Erziehungswissenschaft bisher keinen
Ort auferhalb des zu beschreibenden Arrangements von Bildung und
Erziehung entfaltet und sich fast ausschliefilich an der machtvollen
Organisation der Bildung abarbeitet. Der Ort des Sprechens und auch
der Kritik sind immer wieder neu zu bestimmen und so selbst der
Kritik ausgesetzt. Die Kritische Erziehungswissenschaft muss sich —
nicht zuletzt durch die Post-Kritik — mit dem Vorwurf konfrontiert
sehen, das Institutionelle und die oben ausgefithrten empirischen

6 Uns ist bewusst, dass diese Aussage skizzenhaft bleibt und bei Weitem nicht
alle Stromungen erfasst, die im Sinne einer kritischen Theorie und einer post-
modernen Erziehung (man denke hier an Lyotard oder Derrida; dazu etwa Oel-
kers 1987) einzufangen waren.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

33


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

34

Martin Bittner und Anke Wischmann

Relationierungen sozialer und gesellschaftlicher Problemlagen sowie
das der erziehungswissenschaftlichen Disziplin gegebene Erkenntnis-
und Transformationspotential zu verspielen und damit den Bezug zum
Aufden zu verlieren.” Und so bietet es sich an, hier einmal mit Latour
tiber die Praxis der Kritik nachzudenken:

Ich will hier die Ansicht vertreten, dafd der kritische Geist, wenn er sich
erneuern und wieder relevant werden soll, in der Kultivierung einer
[..] unbeirrt realistischen Haltung zu finden ist, in einem Realismus
allerdings, der es auf das abgesehen hat, was ich matters of concern,
Dinge, die uns angehen oder Dinge von Belang, nicht matters of fact,
Tatsachen, nennen will. Unser aller Fehler bestand in dem Glauben,
daR es keine wirksame Weise gebe, Tatsachen zu kritisieren, es sei
denn, indem man sich von ihnen entfernt und die Aufmerksamkeit
auf die Bedingungen richtet, die sie ermdoglichten. (Latour 2007: 20f,,
Hervorh.i.0.)

Dadurch, dass Kritik keinen Bezug zu den »matters of concern« mehr ha-
be, sei ihr »der Dampf ausgegangen« und schlimmer noch, sie werde
von den Falschen fiir sich reklamiert. Dabei miisste es doch darum ge-
hen, dass Kritik sich an sozialen Problemstellungen abarbeitet und dar-
tiber gleichsam ihre Berechtigung erfahre.

Von weiteren Vertreter*innen der Kritischen Erziehungswissen-
schaft (etwa Giroux 2020; Weif3 2008) wurde und wird problematisiert,
dass insbesondere die poststrukturalistischen Ansitze der Kritik den
Boden entzdgen, etwa wenn es um die Benennung konkreter Miss-
stinde geht, von denen Einzelne und Gruppen betroffen sind. Wie
aber lisst sich Kritik an und in pidagogischen Zusammenhingen
artikulieren, die nicht den Bezug nach innen verliert, aber gleichwohl
den aktuellen Zustinden nach auflen gerecht zu werden vermag?
Mehr noch, muss sich eine Kritische Erziehungswissenschaft fragen,
inwiefern ihr Telos — ihr (politischer) »Dienst« an der nachwachsenden

7 Es zeichnet sich gerade erst der Beginn einer erziehungswissenschaftlichen
Auseinandersetzung mit (De-)Institutionalisierungsprozessen ab, siehe dazu
Bremer/Kessl 2021; Bittner 12/2021.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Kritik und Post-Kritik

Generation — nach auflen dringen miisse, um das Gute, das Wahre und
Richtige im Sinne des Gemeinwohls als Institutionelles zu ersinnen
(vgl. Ranciére 2016; Jaeggi 2009)?8 Mit dieser zentralen Frage lasst sich
das Verhiltnis von Kritik und Post-Kritik markieren. Es geht also nicht
darum, eine neue Form der Kritik zu etablieren, sondern vielmehr
um eine Auseinandersetzung mit den Verhiltnissen, Beziigen und
StofRrichtungen, also der Institutionalisierung von Kritik.

Eine Kritische Erziehungswissenschaft ist vor dem Hintergrund
der skizzierten Entwicklungen somit immer auch Wandlungspro-
zessen unterlegen. Der Wandlungsprozess liefSe sich dabei vor dem
Hintergrund der Frage nach institutionellen Logiken (Friedland 2018)
genauer herausarbeiten. Institutionelle Logiken eréffnen einen Ort der
Kritik unter Beriicksichtigung des institutionellen Aufen, indem sie
das Telos der Praktiken und Diskurse betrachten und diese sodann als
(post-)kritische Konstitution des Sozialen ersinnen. Desweiteren riickt
die Verschiebung zu den Beziigen poststrukturalistischer Ansitze den
Gegenstand der Post-Kritik einerseits als Tatsachen (matters of fact)
im Sinne Latours und in der weiteren Ausfithrung dieses Beitrags
die Perspektive nach institutionellen Wahrheiten in gesellschaftli-
chen Demokratien im Sinne Foucaults Parrhesia ins Zentrum der
Betrachtung.

Neben diesen (bildungs-)philosophischen und also v.a. theoreti-
schen Losungsversuchen der Paradoxien von Kritik driickt sich auch
ein empirisches Paradox der Kritik® aus, mit dem es umzugehen gilt.
Eine Kritische Erziehungswissenschaft, die gerade in ihrer empiri-
schen Ausrichtung soziale Problemlagen ansprechen und jene zu Wort
kommen lassen muss, die >betroffen< und ungehért sind, steht jenen
Entwicklungen entgegens, die umgekehrt vor dem Hintergrund sozial-
gesellschaftliche hegemonialer z.B. neoliberaler Vorstellungen eben

8 Angermiiller (2018) stellt dabei vor dem Hintergrund von fake news und post-
truth die Bedeutung einer diskursanalytischen Wahrheit heraus; sie ist sicher-
lich fiir die Frage des post-kritischen Ansinnens mit zu beriicksichtigen.

9 Das grundlegende padagogische Paradox ist auf Kant (1803) zuriickzufiihren
und fragt nach der Freiheit im Zwange.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

35


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

36

Martin Bittner und Anke Wischmann

leider oft auch ungehdrt bleiben >sollten<.’® Hierfiir bedarf es einer
spezifischen Sensibilitit, die als Sensitivitit pidagogischer Forschung
herauszustellen ist (Bittner 2019a). Die sich damit herausstellenden
sozialen Praktiken und Diskurse im Allgemeinen und in Bildungs-
institutionen im Besonderen erzeugen eine Pidagogizitit, die durch
die Perspektivierung der — mit Ranciére gesprochen — Momente des
Unvernehmens (Ranciére 2002 oder mit Lyotard 1989 des Widerstreits)
weiter zu reflektieren wiren. Dies ruft sodann weitere Fragen nach
Erkenntnisweisen und Epistemologie (Santos 2021, 2013, 2008) auf
den Plan, mit denen die post-kritischen Verschiebungen eine weitere
Perspektivierung erfihrt. So wird deutlich, dass die (Post-)Kritische
Erziehungswissenschaft fir sich eine eigenstindige Positionierung als
Tangente in Bezug zur allgemeinen Erziehungswissenschaft ausgestal-
ten muss.”

Nach dieser Argumentation, die eine notwendige Verschiebung
der Diskurse einer Kritischen Erziehungswissenschaft skizziert, gilt
es im Weiteren zu kliren, inwiefern diese Verschiebung vor dem
Hintergrund einer post-kritischen Perspektive erfolgt? Moglicherweise
ist die empirische Anerkennung dieser Paradoxien ein Weg dahin, wie
wir von einer hermeneutischen Pidagogik zu einer pidagogischen
Hermeneutik (vgl. Hodgson et al. 2022: 21) und somit zu einer Post-
Kritischen Erziehungswissenschaft kommen kénnen. Daraus erwichst
u.a. die neuerliche Frage nach der Positionierung als (post-)kritische*r

10 Hinzu kommtsicherlich eine ethische Debatte dariiber, inwiefern einige derer,
die ungehort sind, auch selbst ungehoért bleiben wollen.

11 Die Idee einer (Post-)Kritischen Erziehungswissenschaft als eine sich wie ei-
ne Tangente zu einem Kreis verhaltende Betrachtung und Erkenntnisweise hat
Martin Bittner gemeinsam mit Rebecca Webb und Liam Berriman unter ande-
rem mit PhD-Studierenden der University of Sussex entwickelt; eine genauere
Verschriftlichung dieser Verschiebung der Epistemologie und der Uberholung
disziplindren Denkens steht zu diesem Zeitpunkt noch aus. Dennoch sind sich
die Kolleg*innen darlber einig, dass diese Perspektive in einer Post-Kritischen
Erziehungswissenschaft aufzugehen vermag. www.sussex.ac.uk/esw/circy/even
ts/past201819. Methodologische Anleihen zu diesem Ansatz sollten sich auch in
dem Band von Martinez et al. 2021 finden lassen.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819

Kritik und Post-Kritik

Forscher*in. Fiir eine post-kritische Pidagogik bedeutet dies, die Mog-
lichkeiten, Voraussetzungen und Stofdrichtungen von Kritik in Relation
zum Erkenntnisprozess und den daraus erwachsenden institutionellen
Logiken des pidagogischen Gegenstands bzw. Orts zu setzen. Um
diese Fragen nach der Herstellung von Wahrheit — jedoch nicht von
bildungswissenschaftlicher Evidenz, von der wir und auch das Mani-
fest sich entscheidend abgrenzen — weiter betrachten zu kénnen, wird
im Folgenden das mehrfach erwihnte Konzept der Parrhesia (Foucault)
vorgestellt. Wir wollen die Parrhesia als einen Briickenschlag von der
Kritik zur Post-Kritik verstanden sehen und stellen das Manifest (wenn
auch nicht dessen Autor*innen?) im Lichte der Parrhesia heraus.

Das Manifest und seine Parrhesia

Die Suche nach Kritik, wird — wie bereits deutlich geworden ist - als
eine Suche nach institutionell giiltigen Wahrheitsdiskursen betrachtet.
Die Tautologie in der Wahrheitsfrage ist nicht zu iibersehen — denn
umgekehrt ist die Suche nach Wahrheit immer auch die Suche nach
Kritik. Sie fithrt zu einem ethischen und moralischen Dilemma, wie
es sich im kategorischen Imperativ bei Kant bereits zeigt und so iitber-
rascht es wohl wenig, dass Foucault im Gesprich mit Henri Gouhier
die Frage danach, was Kritik ist, mit einer kantschen Unternehmung
gleichsetzt.

[A] certain way of thinking, speaking and acting, a certain relationship
to what exists, to what one knows, to what one does, a relationship to
society, to culture and also a relationship to others that we could call,
let’s say, the critical attitude. (Foucault 1997/2007: 42)

Diese kritische Haltung ist dabei eine neue Form der Kritik, die spe-
zifische Praktiken des Widerstands im Namen der neuen Politiken der

12 Die Funktion des Autors hat Foucault verschiedentlich diskutiert und dabei
mehrfach darauf verwiesen, dass der Diskurs und nicht die Autor*in selbst im
Zentrum der Betrachtung stehen sollte.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

37


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

38

Martin Bittner und Anke Wischmann

Wahrheiten leitet (MacKenzie 2018: 63), damit einher geht eine Asthetik
des Wissens, wie sie Ranciére (2006) fiir die Zeitschrift Parrhesia her-
ausarbeitet. Im Sinne der Parrhesia stellt Ranciére die Frage nach den
Regimen der Sichtbarkeit, Intelligibilitit und Sensitivitit von Wissen,
woraus sich Verteilungsfragen bzw. Fragen des Arrangements giiltigen
oder wahren Wissens/Diskurses ergeben. Kritik — und Post-Kritik — las-
sen sich in dieser Asthetik verorten, woraus dann ein verindertes, neu-
es Verhiltnis der Praktiken des Wissens und der Wahrheit erwichst,
welches sich auch in den Méglichkeiten der Parrhesia widerspiegelt.
Foucault fithrt in seinen Berkeley-Vorlesungen 1983, die als »Dis-
kurs und Wahrheit« tibertitelt sind (Foucault 1996), den Begriff und das
Konzept der Parrhesia aus und zeigt dabei einen Wandel von einem
demokratischen zu einem monarchischen Sprechen, mit dem er unter
anderem die »Sorge um sich« als erziehendes Konzept herausstellt, das
in der kritischen Tradition des Westens (ebd.: 178) von besonderer Re-
levanz ist. Parrhesia ist recht allgemein die Freimiitigkeit desjenigen,
der die Wahrheit spricht. Es ist also ein ganz offenes Sprechen bei dem
deutlich dargestellt wird, was man im »Sinn« hat. Entsprechend stellt
sich die Frage, was das Manifest in seiner deutschsprachigen Uberset-
zung im Sinn hat und ob wir es im Anspruch dieser Wahrheit lesen
konnen? Dabei wird deutlich, dass es nicht etwa eine (partikulare) Mei-
nung ist, die im Manifest prisentiert werden kann, wenn es im An-
spruch der Parrhesia spricht, sondern das Wissen iiber die prisentier-
te Wahrheit muss in »Ubereinstimmung zwischen Glauben und Wahr-
heit« (ebd.: 12) treten. Die Parrhesiast*in muss Mut beweisen, weil sie*
sich in Gefahr begibt oder mindestens ein Risiko eingeht, nimlich Un-
mut oder Wut auf sich zu ziehen, schlimmstenfalls »bestraft zu wer-
den etc.«. Die artikulierte Wahrheit hat die Funktion der Kritik und
bietet der Parrhesiast®in die Moglichkeit, Kritik zu iiben. »Die parrhe-
sia kommt gleichsam von >unten< und ist nach >obenc« gerichtet« (Fou-
cault 1996:17). Die Schwierigkeit besteht nun darin, dass die Wahrheit
zu enthiillen gegebenenfalls heiffen kann, die Mehrheit zu bedrohen
oder als Bedrohung von dieser wahrgenommen zu werden. Die Ver-
sammlung der Biirger — der Demos — sieht die Gefahr, dass durch die
Wahrheit die eigene Freiheit beeintrichtigt wiirde. Innerhalb der de-

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Kritik und Post-Kritik

mokratischen Parrhesia wird die Wahrheit institutionell »geschiitzt,
indem man jene verbannt, die in der Versammlung die Wahrheit sagten
und sich dadurch gegen die Mehrheit stellten und so eine Fithrung/Re-
gierung beanspruchten, die als nicht-demokratisch resp. monarchisch
gelten musste. »Das ist der institutionelle Hintergrund von >demokrati-
scher parrhesia< — die von der smonarchischen parrhesia< unterschieden
werden muf, bei der ein Ratgeber dem Souverin ehrliche und hilfrei-
che Ratschlige gibt« (Foucault 1996: 18).

Gleichzeitig ist es aber neben der Verteidigung der Freiheit die
Pflicht gegeniiber der Polis, und somit dem Souverin, sich zu verbes-
sern und daftir die Wahrheit zu kennen und zu sprechen. Es sei (in
der Athener Demokratie) eine »ethische und personliche« Haltung,
diese Parrhesia zu gebrauchen. Es ist aber auch eine Frage der Macht
des Souverins, nimlich danach, wer @iberhaupt Kritik durch Parrhesia
iiben darf bzw. iiben sollte (ebd.: 18), denn »[w]eil Parrhesia selbst den
schlechtesten Biirgern gegeben ist, konnte der itberwiltigende Einfluss
schlechter, unmoralischer oder ignoranter Sprecher die Biirgerschaft
in Tyrannei fithren oder die Stadt sonstwie gefihrden. Daher konnte
Parrhesia gefihrlich fiir die Demokratie selbst sein« (ebd.: 79). Es stellt
sich also auch die Frage, ob von der Post-Kritik resp. vom Manifest
eine Gefihrdung ausgeht, oder ob gerade die Post-Kritik es vermag,
diese Gefihrdung der Demokratie zu bannen, indem sie ein Wissen
und eine Wahrheit hervorbringt, die der Demokratie dienen. Foucault
beobachtet hingegen, dass Parrhesia im positiven Sinne nicht dort
gegeben ist, wo es (Athener) Demokratie gibt — weil dadurch die
Mehrheit gefihrdet wiirde (ebd.: 85), vielmehr bedarf es anstelle einer
guten und wahren Parrhesia eines pidagogischen Geschicks, um die
(Athener) Demokratie zu fordern.

Der ehrliche Redner [..] [hingegen] hat eine kritische und pddagogi-
sche Rolle zu spielen, die erfordert, dafd er versucht den Willen der
Biirger so zu verdndern, dafd sie den besten Interessen der Stadt die-
nen werden. (Ebd.: 84)

In dem Versuch der Biirger, die Parrhesia fiir die Demokratie nutzen,
ohne die eigene Freiheit zu gefihrden und sich also kritisch und pad-

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

39


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

40

Martin Bittner und Anke Wischmann

agogisch nicht einem einzelnen Fithrer, sondern dem (souverinen) Volk
zuzuwenden, erfihrt die Parrhesia eine Transformation. Sie stellt dann
eine Abwendung von der (Athener) Demokratie und eine Hinwendung
zum Souverin dar. Parrhesia wird als pidagogischer Akt zu einer per-
sonlichen Haltung und entbindet sich dem institutionellen Recht, die
Wahrheit sagen zu diirfen (wie es in der demokratischen Polis galt).
In der Verschiebung des Institutionellen, in der keine (demokratische)
Einheit fir die Stadt hergestellt werden kann, sondern das Volk selbst in
den Blick riickt, wird sie zu einer monarchischen Parrhesia. Die Trans-
formation von der demokratischen Stadt (polis) zum Volk des Souve-
rins (bios) bedient sich einer spezifischen Ethik bzw. Moral, die nicht
linger an das institutionelle Recht gebunden ist (ebd.: 87/89). Dabei
geht es um eine (pidagogische) Praktik, in der die moralische Subjekti-
vitit darauf ausgerichtet ist, »jemanden zu iberzeugen, daf er sich um
sich selbst und die anderen kitmmern mufd und das heif3t, dafd er sein
Leben dndern muss« (ebd.: 109). Mit Blick auf die sich moglicherwei-
se vollziehende Transformation de*r Parrhesiast*innen wire anzuneh-
men, dass das vorliegende Manifest sich eben im logos eines Souverins
(oder Monarchen) und damit im Bildungsvollzug des Einzelnen veror-
ten liefRe. Es sollte sich jedoch bereits gezeigt haben, dass dies eine ledig-
lich kritische Perspektive ist, die in der Erziehungswissenschaft durch
die viel zitierte gouvernementale Perspektive (etwa Pongratz 2004) der
Sorge um sich vertreten ist. Gleichsam haben wir bereits argumentiert,
dass eine Post-Kritische Erziehungswissenschaft sich in einem institu-
tionellen Arrangement auszugestalten habe und wiirden das Manifest
daher in einer demokratischen Parrhesia ansiedeln, in der es das insti-
tutionelle Recht ist, die Wahrheit zu sprechen und dabei dem Gemein-
sinn, der Gemeinschaft (oder der Mehrheit) verpflichtet zu sein und
sich damit einer politischen Verantwortung zu widmen. Das Manifest
stellt insofern einen wahren Diskurs dar, indem es die Funktion der
Erziehung um eine affirmative Erzihlung tiber die Demokratie erginzt
und also zuweilen von der Praktik der Subjektivitit im padagogischen
Arrangiertsein zuriicktritt (siehe dazu auch Kronig 2020: 464). Hinter-
fragt man das Manifest also vor dem Hintergrund einer demokrati-
schen Parrhesia, in der das Manifest »die Wahrheit iiber sich selbst«

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Kritik und Post-Kritik

(ebd.: 119) auch noch entdecken muss, so wird deutlich, dass Post-Kritik
nicht auf eine Reproduktion der Institution durch die* Einzelne* abzie-
len kann. Das Manifest beansprucht nicht nur eine erneute gouverne-
mentale Perspektive des Regiere dich selbst!, sondern leistet einen Bei-
trag zu einer verantwortlichen Institutionalisierung einer demokrati-
schen Gemeinschaft. Allerdings liegt in der von Foucault beschriebenen
Transformation auch fir das Manifest die gleiche Gefahr, diese demo-
kratische Gemeinschaft zu verfehlen, indem sie einer Wahrheits- und
Erkenntnisproduktion durch eine einseitige Perspektivierung auf die
Demokratie (mindestens der westlichen Nationen) als eine souverine
Monarchie reproduziert und damit den selbstformulierten pidagogi-
schen Anspruch im Rekurs auf Hannah Arendt verfehlt. Mit MacKenzie
(2018) ist entsprechend die Notwendigkeit herauszustellen, dass es ei-
ner neuen Art kritischer Philosophie — er verwendet hierfir nicht den
Begriff >post-kritisch« — bedarf.

[A] new kind of critical philosophy is not one prey to the charges of
intellectualism and surreptitious humanism but is, in fact, a vision of
practices of resistance that can be embraced by all. At the heart of the
problem, and where the discussion begins, is a novel approach to the
relationship between theory and practice. (MacKenzie 2018: 64)

Das Manifest unternimmt in seiner hinreichenden Ausgestaltung so-
dann diesen Blick auf das neue Verhiltnis von Theorie und Praxis, indem
es das institutionell Gute in der Welt beansprucht. Es scheint entspre-
chend angemessen, eine institutionelle Perspektivierung innerhalb der
Erziehungswissenschaft als notwendige Post-Kritik zu fordern und da-
bei die Pidagogizitit der Kritik, wie sie in der Parrhesia in ihren Trans-
formationen zum Ausdruck kommt, anzuerkennen. Die Institutionali-
sierung von Kritik, wie sie sich im Manifest zeigt und dafir den Begriff
der Post-Kritik verwendet, erméglicht es, auf verschiedenen Ebenen zu
operieren.

Im Zentrum der Post-Kritik steht nicht mehr nur die kritische
Perspektivierung einer sich aus der Gouvernementalitit ergebenden
Selbsttechnologie, sondern in der parrhesiastischen Anleihe stellt sich
das Manifest den widerstreitenden Praktiken, dem Dissens (vgl. Ran-

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

4


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

42

Martin Bittner und Anke Wischmann

ciére 2011) und damit der Frage nach dem Politischen der Pidagogik
(dazu auch Casale et al. 2016). Die Post-Kritik markiert eine mogli-
che Transformation von einer souverinen zu einer demokratischen
Pidagogik, lisst diese aber gleichermafen offen und tritt somit in
Distanz zu einer Anerkennung dessen, was weiterzugeben sei und
auch zur Anrufung und Selbstregierung zur Sorge und Verinderung.
Vielmehr stellt sie die »Bejahung der Wertigkeit« (Hodgson et al. 2022:
23) der Gegenwart heraus und damit auch eine Haltung, die die Krise
des Dissens offen anblickt, womit sie weiterhin die Moglichkeit einer
demokratischen Parrhesia unbedingt offenhilt.

Das Post-Kritische Manifest (in Erweiterung und Subsumption un-
terschiedlicher kritischer Positionen, etwa Arendt 1955, 1994; Berlant
2006; Foucault 1992; Butler 2002) unternimmt hier eine Konzeption fiir
eine Post-Kritische Erziehungswissenschaft, die Verantwortung iiber-
nimmt und damit zu einer politischen Erziehungswissenschaft wird,
die sich nicht an Normen oder an Evidenz orientiert, sondern sich der
Komplexitit (Rucker 2014) und dem Affirmativen und weiteren poli-
tischen Konzepten widmet (Honneth 1994). Es geht also darum, eine
Kritik zu institutionalisieren, die sich nicht mehr nur am »Macht-Ather«
(Kronig 2020) abarbeitet. Das Manifest liest sich, dhnlich wie Krénigs
(2020) Ausfihrungen, als eine Befreiung aus dem Machtither, denn
die Butlerschen, gouvernementalen und Bourdieuschen Kapitalienper-
spektiven erschienen zwar fiir eine Kritische Erziehungswissenschaft
in der Form des Versuchs der Disziplinbestimmung interessant, brin-
gen am Ende jedoch seit vielen Jahren die immer gleichen Erzihlungen
hervor — Erzihlungen, die einer Souverinitit der Bildungssteuerung
zuarbeiten. Dabei muss es jedoch im Sinne einer demokratischen Parr-
hesia darum gehen, eine neue Haltung der Kritik zu entwickeln, die vor
allem das und die im Blick hat, denen sie sich zuwendet, nicht »nur«
(wie es der Kritischen Theorie zuweilen vorgeworfen wurde und wird),
um bestehende Verhiltnisse im Hinblick auf ihre Unzulinglichkeiten
zu untersuchen, sondern um diese zu beheben. Die Kritische Perspek-
tive bleibt als Status Quo anzuerkennen, geht also (auch methodisch
gesprochen) der Post-Kritik voraus, aber diese macht eben nicht bei
der Kritik halt, sondern fordert das, was in kritischer Perspektive her-

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Kritik und Post-Kritik

ausgearbeitet wurde, zuriick. Sie fordert also ein Telos und damit ei-
ne Institutionalisierung einer demokratischen Parrhesia innerhalb der
Pidagogik ein. So heif’t es im Manifest:

Das bedeutet, unsere Beziehung zu unseren Worten (wieder-)herzu-
stellen, sie zu hinterfragen und den entwerteten Aspekten unserer Le-
bensweisen philosophische Aufmerksamkeit zu schenken und damit,
im Einklang mit einer grundsatzlichen Normativitit, diese Ereignis-
se als Selbstzweck (autotelisch) zu verteidigen, nicht funktionalisiert,
sondern einfach weil sie es wert sind, geachtet zu werden. (Hodgson
etal. 2022: 22)

Wenn das Manifest also demokratisch argumentiert, so gilt es einen
sechsten Grundsatz zu erginzen, der Post-Kritik in jenem Anspruch
formuliert, die Mehrheit nicht gefihrden zu wollen und gleichzeitig
souverdne Institutionen nicht anzuerkennen und so zur Institutiona-
lisierung der Post-Kritik in ihren Erkenntnis- und Erlebnisweisen bei-
zutragen.

Post-Kritische Erziehungswissenschaftliche Implikationen
- ein Ausblick

Im Anschluss an die erfolgte Verhiltnisbestimmung der Kritik und der
Post-Kritik mit Bezug auf die Erziehungswissenschaft — sicherlich aber
auch vor dem Hintergrund der Notwendigkeit von der Dominanz und
Existenz disziplinirer Institutionen (MacKenzie 2018) — lisst sich zu-
nichst festhalten, dass eine durchaus dynamische Beziehung zwischen
Kritik und Post-Kritik besteht, dass sich jedoch eine Verschiebung er-
kennen lasst, aus der sich andere/neue Einsatzpunkte fiir erziehungs-
wissenschaftliche Forschung und Theoriebildung ergeben. Zentral er-
scheint dabei die Relationalitit von Kritik und ihrem Gegenstand zu
sein. Dabei ist eine grundlegende Verwobenheit des Pidagogischen und
des Politischen im Institutionellen zu beriicksichtigen.

Des Weiteren kann als Implikation die Anerkennung der Notwen-
digkeit genannt werden, den Dissens offenzuhalten. Damit geht es der

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

43


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

m

Martin Bittner und Anke Wischmann

Post-Kritik nicht (mehr) um eine Transformation von einem Zustand
(z.B. Welt-Selbstverhiltnis) zum anderen, sondern um eine Neubestim-
mung des anderen Verhiltnisses des Einzelnen zur Gemeinschaft, wo-
mit eine Neubestimmung von institutionellen Orten einhergeht. Von
Belang ist somit nicht ein identifiziertes Problem, sondern ein pidago-
gisches Anliegen, dass sich nicht widerspruchslos institutionalisiert.

Es lisst sich abschliefRend festhalten, dass Post-Kritik als notwendi-
ges Moment demokratischer Wissenschaft gelten muss. Dabei geht es
nicht darum, bestehende Wahrheits- und Wissensdiskurse als >falsch«
und unzureichend zu entlarven und durch andere, >bessere« zu erset-
zen. Vielmehr ist davon auszugehen, dass alle Diskurse und Praktiken
in ihrer institutionellen — am Telos des Dissens ausgerichteten — Aus-
gestaltung eine Pidagogizitit entfalten, unabhingig davon, ob dieses
Telos expliziert wird oder nicht.

Damit sind nochmal abschlief}end die Fragen aufgerufen, denen
sich das Manifest — insbesondere auch in seiner (deutschsprachigen)
Ubersetzung - stellen muss: Mit welcher institutionellen, metho-
dischen Konsequenz vollzieht sich die post-kritische Haltung? Was
bedeutet es und wie gelingt es, sich »affirmativ« fiir Hoffnung und
Liebe in der Welt einzusetzen? Stellt sich die Kritische Erziehungswis-
senschaft derzeit ausreichend in den Dienst politischer Verantwortung
und Demokratie oder unterliegt sie dem Dienst eines gliicklichen
(die Krise bestimmenden, monarchischen) Souverins? Dabei ist zu
wiederholen, dass die* Parrhesiast*in immer in der Herausforderung
steht, die Freiheit und Pflicht zur Wahrheit auszubalancieren fiir die
Demokratie oder den Souverin.

Entsprechend des Manifests ist darauf zu verweisen, dass eine Kri-
tik, die sich zunichst als Institutionenkritik darstellt und also ein Teil
oder eine Subdisziplin der Disziplin ist und damit selbst eine Institu-
tionalisierung von Kritik hervorbringt, sich in der Begriindung der Dis-
ziplin oder des Gegenstands (der Wissenschaft selbst) verlieren kann;
mit der Post-Kritik wird gerade dieses Institutionelle der Kritik her-
ausgestellt, wodurch institutionelle Praktiken und Diskurse und de-
ren Pidagogizitit zum Gegenstand werden und nicht >itbergeordne-

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Kritik und Post-Kritik

te« Fragen und Problemlagen.” Die Institutionalisierung von Kritik —
als Post-Kritik — erméglicht der Erziehungswissenschaft mit Bezug auf
das Manifest, die erziehungswissenschaftliche (zuweilen bildungsphi-
losophische) Eigenstindigkeit wiederzuerlangen, die ihr bspw. durch
bildungssteuernde Akzentuierungen auch verlorengegangen scheint.

Wir haben versucht aufzuzeigen, dass die Ubersetzung des Mani-
fests von Hodgson et al. (2017) jenseits einer Positionierung der Au-
tor*innen fir sich eigenstindig eine Relevanz innerhalb der deutsch-
sprachigen Kritischen Erziehungswissenschaft einnehmen kann. Dabei
haben wir fiir eine Weiterentwicklung der Kritischen Erziehungswis-
senschaft plidiert und dies insbesondere mit Blick auf eine Auseinan-
dersetzung mit dem Institutionellen vor dem Hintergrund der aktuel-
len gesellschaftlichen Entwicklungen, in denen wir uns als Erziehungs-
wissenschaftlerinnen auch verpflichtet sehen, Gefihrdungen von der
Demokratie abzuwenden.

Literatur

Anker, Elizabeth S.; Felski, Rita (Hg.) (2017): Critique and Postcritique.
Durham: Duke University Press.

Arendt, Hannah (1955): Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft.
Von der Verfasserin iibertragene und neubearbeitete Ausgabe.
Frankfurt a.M.: Europdische Verlagsanstalt.

Arendt, Hannah (1994): »Die Krise in der Erziehung. Erwin Loewenson
zum siebzigsten Geburtstags, in: Hannah Arendt: Zwischen Vergan-
genheit und Zukunft. Dt. Erstausg. Miinchen: Piper (Serie Piper,
1421): S. 255-276.

13 Esist hier nicht der Raum, eine Theorie des Institutionellen auszuformulieren,
die sich u.a. einer flachontologischen Perspektivierung von Praktiken und so-
zialen Arrangements orientiert; hier kann der Rahmentext zur Habilitation von
Martin Bittner 12/2021 Aufschluss geben.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

45


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

46

Martin Bittner und Anke Wischmann

Auernheimer, Georg (2010): Schieflagen im Bildungssystem: Die Be-
nachteiligung der Migrantenkinder. Wiesbaden: VS Verlag fiir So-
zialwissenschaften.

Balzer, Nicole (2004): »Von den Schwierigkeiten, nicht oppositional zu
denken. Linien der Foucault-Rezeption in der deutschsprachigen
Erziehungswissenschaft«, in: Michel Foucault: Pidagogische Lek-
tiiren: VS Verlag fir Sozialwissenschaften: S. 15-35. Available online
at https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2..

Beck, Ulrich (2016): Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Mo-
derne. Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag.

Berlant, L. (2006): »Cruel Optimismc, in: differences 17 (3): S. 20-36. DOI:
10.1215/10407391-2006-009.

Biesta, Gerd (2005): »What can Critical Pedagogy Learn From Postmod-
ernism? — Further Reflections on the Impossible Future of Critical
Pedagogyx, in: Ilan Gur-Ze'ev (Hg.): Critical theory and critical ped-
agogy today. Toward a new critical language in education. Haifa,
Israel: University of Haifa, Faculty of Education (Studies in educa-
tion/University of Haifa): S. 143-159.

Biesta, Gert (2016): Good education in an age of measurement. Ethics,
politics, democracy. London: Routledge, Taylor & Francis Group (In-
terventions: education, philosophy & culture).

Bittner, Martin (2019a): »Education Ethnography of Sensitive Issuesc,
in: Allison Daniel Anders (Hg.): Oxford Research Encyclopedia of
Education: Oxford University Press. DOI: http://dx.doi.org/10.1093
Jacrefore/9780190264093.013.540

Bittner, Martin (2019b): »Ubersetzungen von Praktiken. Eine methodo-
logische Perspektive auf die Institutionalisierung von Differenzs,
in: Stefan Kéngeter, Nicolas Engel (Hg.): Ubersetzen — Pidagogi-
sche Grenzziehungen und -iiberschreitungen. Wiesbaden: VS Verl.
fiir Sozialwissenschaften: S. 175-193.

Bittner, Martin (12/2021): »Grenzbewegungen zwischen Institutionen.
Eine Analyse des Institutionellen pidagogischer Praktikenc, bisher
unveréffentlichter Rahmentext zur kumulativen Habilitation an der
Europa-Universitit Flensburg.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540

Kritik und Post-Kritik

Bottcher, Wolfgang (2005): »Soziale Benachteiligung im Bildungswe-
seng, in: Michael Opielka (Hg.): Bildungsreform als Sozialreform.
Zum Zusammenhang von Bildungs- und Sozialpolitik. Wiesbaden:
VS Verlag fiir Sozialwissenschaften (Perspektiven der Sozialpolitik):
S. 61-76.

Bremer, Helmut; Kessl, Fabian (2021): »Zur (De-)Institutionalisierung
des Pidagogischen: Sondierungen zu einer Forschungsperspektive.
Einfithrung in den Schwerpunkt, in: ZSE Zeitschrift fir Soziologie
der Erziehung und Sozialisation 41 (1): S. 3-9.

Budde, Jirgen; Bittner, Martin (2018): »Praktiken der Differenz in der
Schnittmenge von Schule und Familie«, in: Christine Thon, Marga-
rete Menz, Miriam Mai, Luisa Abdessadok (Hg.): Kindheiten zwi-
schen Familie und Kindertagesstitte. Differenzdiskurse und Po-
sitionierungen von Eltern und piddagogischen Fachkriften. Wies-
baden: Springer VS (Kinder, Kindheiten und Kindheitsforschung,
Band 17): S. 225-243.

Biinger, Carsten (2013): Die offene Frage der Miindigkeit. Schoningh,
Paderborn.

Biinger, Carsten (2018): »Miindigkeit — Probleme und Perspektiven ei-
nes zentralen Bezugspunkts Kritischer Pidagogike, in: Kritische
Pidagogik 4/37: S. 47-51.

Casale, Rita; Koller, Hans-Christoph; Ricken, Norbert (Hg.) (2016): Das
Pidagogische und das Politische. Zu einem Topos der Erziehungs-
und Bildungsphilosophie. Das Pidagogische und das Politische;
Verlag Ferdinand Schéningh. Paderborn: Ferdinand Schéningh
(Schriftenreihe der Kommission Bildungs- und Erziehungsphiloso-
phie in der Deutschen Gesellschaft fiir Erziehungswissenschaft).

Dérre, Klaus (1997): »Globalisierung — Eine Strategische Option. Inter-
nationalisierung von Unternehmen und Industrielle Beziehungen
in der Bundesrepublik, in: Industrielle Beziehungen/The German
Journal of Industrial Relations 4 (4): S. 265-90.

Ehrenspeck, Yvonne (2001): »Strukturalismus und Poststrukturalismus
in der Erziehungswissenschaft«, in: Bettina Fritzsche, Jutta Hart-
mann, Anja Tervooren, Andrea Schmidt (Hg.) Dekonstruktive Pid-
agogik: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften: Wiesbaden: S. 21-33.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

47


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

48

Martin Bittner und Anke Wischmann

Available online at https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3
-663-09575-0_2..

Elster, Frank (2007): Der Arbeitskraftunternehmer und seine Bildung.
Zur (berufs-)pidagogischen Sicht auf die Paradoxien subjektivier-
ter Arbeit. Bielefeld: transcript-Verlag (Theorie bilden, 11).

Euler, Peter (2004): »Kritik in der Pidagogik: Zum Wandel eines konsti-
tutiven Verhiltnisses der Pidagogike, in: Ludwig A. Pongratz (Hg.):
Kritik der Pidagogik — Pidagogik als Kritik. Opladen: Leske + Bud-
rich (Schriftenreihe der Kommission Bildungs- und Erziehungsphi-
losophie der DGfE): S. 9-28.

Foucault, Michel (1996): »Diskurs und Wahrheit. Die Problematisierung
der Parrhesia«, in 6 Vorlesungen, gehalten im Herbst 1983 an der
Universitit von Berkeley/Kalifornien. Herausgegeben von Joseph
Pearson. Berlin: Merve Verlag (Internationaler Merve-Diskurs, 197).

Friedland, Roger (2018): »What Good Is Practice?: Ontologies, Teleolo-
gies and the Problem of Institutions, in: M@n@gement 21 (4): S. 1357-
1404.

Giroux, Henry A. (2020): On critical pedagogy. 2nd edition. London,
New York, NY: Bloomsbury Academic.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (2021): Phinomenologie des Geistes.
Minchen: Anaconda Verlag.

Hodgson, Naomi (2020): »The Fatigue of Critique?«, in On
Education. Journal for Research and Debate 3 (9). DOI:
10.17899/on_ed.2020.9.3. S. 1-5.

Hodgson, Naomi; Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2017): »Manifesto for
a Post-Critical Pedagogy«, in: Naomi Hodgson, Joris Vlieghe, Pi-
otr Zamojski (Hg.): Manifesto for a post-critical pedagogy. Brooklyn
NY: punctum books: S. 15-19.

Hodgson, Naomi; Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2020a): »Manifesta-
tions of the post-critical: from shared principles to new pedagogical
paths, in: Teor. educ. 32 (2), S. 13-23. DOI: 10.14201/teri.22576.

Hodgson, Naomi; Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2020b): Post-critical
Perspectives on Higher Education. Cham: Springer International
Publishing (3).

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:



https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2

Kritik und Post-Kritik

Hodgson, Naomi; Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2022): »Manifest fiir
eine Post-Kritische Pidagogike, in: Martin Bittner, Anke Wisch-
mann (Hg.): Kritik und Post-Kritik. Zur deutschsprachigen Rezep-
tion des »Manifests fiir eine Post-Kritische Pidagogik«. Bielefeld:
transcipt Verlag: S. 19-24.

Honneth, Axel (1994): Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Gram-
matik sozialer Konflikte. Frankfurt a.M.: Suhrkamp-Taschenbuch-
Verl. (Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft, 1129). Available online
at https://d-nb.info/940226227/04.

Jaeggi, Rahel (2009): »Was ist eine (gute) Institution?«, in: Rainer Forst,
Martin Hartmann, Rahel Jaeggi, Martin Saar (Hg.): Sozialphilo-
sophie und Kritik. Axel Honneth zum 60. Geburtstag. With as-
sistance of Axel Honneth. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (Suhrkamp-
Taschenbuch Wissenschaft, 1960): S. 528-544.

Jurecka, Astrid; Hackbarth, Anja (2020): »Aktuelle Herausforderungen
in der Erforschung von sozialer Ungleichheit und Benachteiligung
im Bildungssystem aus Sicht quantitativer und qualitativer me-
thodischer Zuginge«, in: Nina Skorsetz, Marina Bonanati, Diemut
Kucharz (Hg.): Diversitit und soziale Ungleichheit. Herausforde-
rungen an die Integrationsleistung der Grundschule. 1st ed. 2020.
Wiesbaden: Springer Fachmedien Wiesbaden: Springer VS (Jahr-
buch Grundschulforschung): S. 30-39.

Krénig, Franz Kasper (2020): »Auswege aus dem Macht-Ather. Post-kri-
tische Friedenspiddagogik als Beispiel autonomer Kindheitspidago-
gike, in: np (5): S. 463-473.

Kumaravadivelu, B. (2001): »Toward a Postmethod Pedagogy«, in:
TESOL Quarterly 35 (4): S. 537. DOI: 10.2307/3588427.

MacKenzie, Iain (2018): Resistance and the Politics of Truth. Foucault,
Deleuze, Badiou. Bielefeld: transcript Verlag (Edition Politik, 45).

Manitius, Veronika; Hermstein, Bjorn; Berkemeyer, Nils; Bos, Wilfried
(2015): Zur Gerechtigkeit von Schule. Theorien, Konzepte, Analysen.
Miinster: Waxmann Verlag.

Martinez, Francisco; Di Puppo, Lili; Frederiksen, Martin Demant (Hg.)
(2021): Peripheral Methodologies. Unlearning, Not-knowing and

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

49


https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04

50

Martin Bittner und Anke Wischmann

Ethnographic Limits. London and New York: Routledge, Taylor &
Francis Group.

Marx, Karl (1867/2017): Das Kapital. Kritik der politischen Okonomie,
Erster Band, Buch I: Der Produktionsprozess des Kapitals. Neue
Textausgabe. Herausgegeben von Thomas Kuczynski. Hamburg:
VSA Verlag.

Marx, Karl (1843-1869/2018): Kritik des Kapitalismus. Schriften zu Philo-
sophie, Okonomie, Politik und Soziologie. Erste Auflage. Herausge-
geben von Florian Butollo, Oliver Nachtwey. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp (Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft, 2254).

Marx, Karl; Engels, Friedrich (1845-1846/2018): Deutsche Ideologie. Zur
Kritik der Philosophie. Manuskripte in chronologischer Anord-
nung. Herausgegeben von Gerald Hubmann, Ulrich Pagel. Berlin,
Boston: De Gruyter.

Masschelein, Jan (2003): »Trivialisierung von Kritik. Kritische Erzie-
hungswissenschaft weiterdenken« in: Dietrich Benner, Michele
Borrelli, Frieda Heyting, Christopher Winch [Hg.]: Kritik in der-
Pidagogik. Weinheim: Beltz: S. 124-141.

Miinch, Richard (2009): Globale Eliten, lokale Autorititen. Bildung und
Wissenschaft unter dem Regime von PISA, McKinsey & Co. Frank-
furt a.M.: Suhrkamp (Edition Suhrkamp, 2560).

Oelkers, Jiirgen (1987): »Die Wiederkehr der Postmoderne. Pidagogi-
sche Reflexionen zum neuen Fin desiécle«, in: Zeitschrift fiir Pad-
agogik 33 (1): S. 21-40 — URN: urn:nbn:de:o111-pedocs-144238

Oelkers, J. (2008): »Bildung und Gerechtigkeit: zur historischen Verge-
wisserung der aktuellen Diskussion«, in: Hans Jirgen Mink (Hg.):
Wann ist Bildung gerecht?: ethische und theologische Beitrige im
interdiszipliniren Kontext. Bielefeld: W. Bertelsmann Verlag: S. 23-
48.

Pongratz, Hans J.; Vo3, Gerd Giinter (2004): Arbeitskraftunternehmer.
Erwerbsorientierungen in entgrenzten Arbeitsformen. 2., unver-
ind. Aufl. Berlin: Ed. Sigma (Forschung aus der Hans-Bockler-
Stiftung, 47).

Pongratz, Ludwig A. (2004): »Freiwillige Selbstkontrolle. Schule zwi-
schen Disziplinar- und Kontrollgesellschaft«, in: Norbert Ricken,

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Kritik und Post-Kritik

Markus Rieger-Ladich (Hg.): Michel Foucault: Pidagogische Lektii-
ren. Wiesbaden: VS Verlag fir Sozialwissenschaften: S. 243-259.
Preston, John (2017): Competence Based Education and Training (CBET)
and the End of Human Learning. The Existential Threat of Compe-

tency. Cham, s.l.: Springer International Publishing.

Ragutt, Frank; Zumbhof, Tim (Hg.) (2016): Hans Blumenberg: Pidagogi-
sche Lektiiren. Wiesbaden: Springer VS.

Ramaekers, Stefan; Hodgson, Naomi (Hg.) (2018): Past, Present, and
Future Possibilities for Philosophy and History of Education. Find-
ing Space and Time for Research. Springer International Pub-
lishing. 1st ed. 2018. Cham: Springer International Publishing;
Springer.

Ranciére, Jacques (2006): »Thinking between disciplines: an aesthetics
of knowledgec, in: Parrhesia: A Journal of critical philosophy (1): S. 1-
12.

Ranciére, Jacques (2011): »The Thinking of Dissensus: Politics and Aes-
thetics, in: Paul Bowman, Richard Stamp (Hg.): Reading Ranciére.
Critical dissensus. London: Continuum: S. 1-17.

Ranciére, Jacques (2016): Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. 6.
Aufl. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (Suhrkamp Taschenbuch Wissen-
schaft, 1588).

Ricken, Norbert; Balzer, Nicole (Hg.) (2012): Judith Butler: Pidagogische
Lektiiren. Wiesbaden: Springer VS.

Ricken, Norbert; Rieger-Ladich, Markus (Hg.) (2004): Michel Foucault:
Pidagogische Lektiiren. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissen-
schaften.

Rieger-Ladich, Markus; Grabau, Christian (2017): »Pierre Bourdieu:
Pidagogische Lektiirenc, in: Pierre Bourdieu: Pidagogische Lektii-
ren. Wiesbaden: Springer VS: S. 1-11.

Rosa, Hartmut (2018): Beschleunigung und Entfremdung. Entwurf ei-
ner kritischen Theorie spitmoderner Zeitlichkeit. 6. Aufl. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Rucker, Thomas (2014): Komplexitit der Bildung. Beobachtungen zur
Grundstruktur bildungstheoretischen Denkens in der (Spit-)Mo-

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

51


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

52

Martin Bittner und Anke Wischmann

derne. Bad Heilbrunn: Verlag Julius Klinkhardt (Klinkhardt-
Forschung, Band 36).

Santos, Boaventura de Sousa (2008): Another knowledge is possible. Be-
yond northern epistemologies. London, New York: Verso (Reinvent-
ing social emancipation: toward new manifestos, v. 3).

Santos, Boaventura de Sousa (2013): Epistemologies of the South. Justice
against epistemicide. Boulder: Paradigm Publishers.

Santos, Boaventura de Sousa (2021): »A New Vision of Europe. Learning
from the Global Southg, in Boaventura de Sousa Santos, José Manuel
Mendes (Hg.): Demodiversity. Towards post-abyssal democracies.
New York, NY, London: Routledge, Taylor & Francis Group (Episte-
mologies of the south): S. 31-53.

Schimank, Uwe; Volkmann, Ute (2008): »Okonomisierung der Gesell-
schaft«, in: Andrea Maurer (Hg.): Handbuch der Wirtschaftssozio-
logie. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften/GWV Fach-
verlage GmbH (Wirtschaft und Gesellschaft): S. 382-393.

Szkudlarek, Tomasz; Zamojski, Piotr (2020): »Education and Igno-
rance: Between the Noun of Knowledge and the Verb of Think-
ing, in: Studies in philosophy and education 39 (6): S. 577-590. DOI:
10.1007/s11217-02.0-09718-9.

Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2019a): »Taking Up the Threads: The Aes-
thetic, Temporal, and Political Dimensions of Teaching, in: Studies
in philosophy and education 39 (1): S. 113-117. DOI: 10.1007/s11217-
019-09694-9.

Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2019b): Towards an Ontology of Teach-
ing. Thing-centred Pedagogy, Affirmation and Love for the World.
1st ed. 2019. Cham: Springer International Publishing (Contempo-
rary Philosophies and Theories in Education, 11).

Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2020): »The Fatigue of Critique?«,
in: On Education. Journal for Research and Debate 3 (9): DOI:
10.17899/on_ed.2020.9.5.

Weif3, Edgar (2008): »Kritische Pidagogik — Notizen zur briichigen Kar-
riere, verbliebenen Defizienz und unverminderten Aktualitit einer
,Hauptstromung« der Erziehungswissenschaft«, in: Jahrbuch fir
Pidagogik 2008 (1): S. 301-322. DOI: 10.3726/59064_301.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Kritik und Post-Kritik

Wischmann, Anke (2017): Dimensionen des Lernens und der Bildung.
Konturen einer kritischen Lern- und Bildungsforschung entlang ei-
ner Reflexion des Informellen. Weinheim, Basel: Beltz Juventa (Ver-
offentlichungen der Max-Traeger-Stiftung, Band 51).

Zamojski, Piotr (2019): »Teaching, Otherness, and the Equalising
Thing, in: Studies in philosophy and education 38 (5): 563-568. DOI:
10.1007/811217-019-09670-3.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

53


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47.



https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Archaologie des »Guten«
Die postkritische Padagogik
und das (Wieder-)Entdecken
als theoretische Geste

Miguel Zulaica y Mugica

Einleitung

Ein neuer kulturwissenschaftlicher Turn versucht sich mit dem Mani-
fest fur eine post-kritische Pidagogik von Naomi Hodgson, Joris Vlieghe
und Piotr Zamojski (2017; 2022) anzukiindigen, mit dem sich die Pad-
agogik neu formieren und sich in der Neuformation wiederentdecken
soll. Die zum Teil diskussionsanregenden Formulierungen der Grund-
sitze (s. Einleitung) provozierten auf internationaler Ebene umfingli-
che Diskussionen. Die Diskussionsbeitrige bewegen sich u.a. zwischen
Auslegung des Anspruchs einer postkritischen Pidagogik (z.B. Friesen
2017; Wortmann 2019; 2020; Oliverio 2020; Krénig 2020), Verhiltnisbe-
stimmungen zum Kritischen (z.B. Ververi 2017; Felski 2020; Nishikawa
2020; Anker 2020; Laner 2020; Castiglia 2020), Riickfragen beziiglich
des Kommunikationsaktes eines Manifests (z.B. Lewis 2017) oder der
wertethischen Fundierung (z.B. Ramaekers 2017).

Scheinbar haben die Verfasserinnen des Manifests aber einen
neuralgischen Punkt getroffen. Vor dem Hintergrund einer diszi-
pliniren Unklarheit der Pidagogik aufgrund einer zunehmenden
erkenntnistheoretischen Diversifizierung kann die intendierte Kon-
troversitit produktive Irritationen erzeugen, um das Allgemeine des
Pidagogischen neu zu verhandeln. Wichtiger ist jedoch, dass die

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

56

Miguel Zulaica y Mugica

Autor*innen es nicht bei der Protesthaltung eines Manifests belassen
haben. Speziell Joris Vlieghe und Piotr Zamojski haben mit der Studie
Towards an Ontology of Teaching (2019) eine philosophische Reformulie-
rung des Pidagogischen und eines postkritischen Ansatzes vorgelegt.
Bemerkenswert an der Studie ist, dass die Autor*innen das bildungs-
theoretisch relevante Theorem der Negation verabschieden und die
Affirmation zum Ausgangspunkt des Denkens erheben wollen. Im
folgenden begriffsanalytischen Beitrag wird im Widerspruch hierzu
die These verteidigt, dass die pidagogische Relevanz der Negation in
der Befreiung von der lebensweltlichen Unmittelbarkeit liegt.

Diese These erklirt nicht den Titel Archiologie des »Guten«, der sich
auf die theoretische Geste des (Wieder-)Entdeckens und auf eine ver-
anderte Geschichtlichkeit bezieht. Die Dringlichkeit im Sprachduktus
(Manifesto, principles) zeugt von einer wahrgenommenen Unbestimmt-
heit, die auf einen durch den Poststrukturalismus beférderten Relati-
vismus und eine Politisierung des Pidagogischen im Anschluss an die
kritische Pidagogik zuriickgefithrt wird. Konstatiert wird der Bedarf
einer neuen Grundlegung der Pidagogik. Sowohl im Manifest als auch
in der Studie Towards an Ontology of Teaching geht es deshalb um ein Frei-
legen und ein (Wieder-)Entdecken dessen, was das Eigentliche des Pad-
agogischen sein soll.

We want to bring to the surface what we already know and what we
already do, but which often remains difficult to render explicit. (Vlieg-
he/Zamojski 2019: 4)

Dariiber hinaus rufen sie innerhalb ihres Versuchs einer Freilegung ei-
nes »substantial account of teacher« (ebd.: 2) eine Geschichtlichkeit des
Pidagogischen auf — eine Gegenwirtigkeit als Abgrenzung gegeniiber
der pragmatistischen und politischen Zukunftsorientierung, mit der
der padagogische Blick stets von einem Jetzt auf ein noch nicht erreich-
tes Ziel schwenkt. Thr Anliegen ist eine »epoché of politics« (ebd.: 8) bzw.
eine Reduktion politischer Ziele in pidagogischen Kontexten. Das Jetzt
soll kein defizitires Ubergangsstadium eines Noch-nicht-kompetent,
Noch-nicht-lebenswert, Noch-nicht-gerecht sein. Das Jetzt soll fiir ei-
ne selbstzweckhafte und affirmative Beschiftigung mit einem Gegen-

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Archdologie des »Guten«

stand wiedergewonnen werden. Bedingung hierfiir sei die Logik des
Politischen selbst und die Losung dieser von der Logik des Pidagogi-
schen. Das zentrale theoretische Argument der Autoren ist, dass diese
Differenzierung dem Pidagogischen immanent sei — als Artikulation
eines vorgingigen Erfahrungswissens. Dieses Wissen — »what we al-
ready know and what we already do« (ebd.: 4) — soll wiederentdeckt
und zur Artikulation gebracht werden.

Das Theorem der Affirmation ist fiir postkritische Pidagogik dem-
nach eine theoriestrategische Kontrastfolie gegeniiber einer kritischen
Pidagogik wie auch eine basale Bedingung fiir die Logik des Pidago-
gischen. Mit der Absicht, einen Begriff des Kritischen, welcher auf die
Denaturalisierung zielt, zu verteidigen, wird in der folgenden, argu-
mentativ analytischen Auseinandersetzung (1) Kritik an der Negation
seitens der postkritischen Pidagogik fokussiert. Hierfiir wird ein kur-
zer Seitenblick auf Badious Ereignistheorem gewagt, um sich dem Ver-
hiltnis von Negation, Affirmation und Geschichtlichkeit zu nihern. (2)
Die Rezeption dieses Ereignistheorems wird im zweiten Argumentati-
onsschritt diskutiert, wobei der Weg von Badious Ereignistheorem hin
zu einer Theorie pidagogischen Zeigens nachgezeichnet wird. (3) Im
letzten Schritt wird der Status des Gegenstandes betrachtet und die
Frage aufgeworfen, inwiefern pidagogisch thematisierte Gegenstinde
Dinge der Welt sind und in welchem Verhiltnis sie zum »Gutenc stehen.
Schliefilich wird dafiir argumentiert, dass im Lehren nicht auf Gegen-
stinde als unmittelbare Dinge aufmerksam gemacht wird. Sie werden
vielmehr zu mittelbaren Sachen des Lernens, des Verstehens und des
Begreifens.

Die postkritische Kritik an der kritischen Padagogik
und das Theorem der Affirmation

Thre Beschiftigung mit der Negation als Ausgangspunkt des pidagogi-
schen Handelns entwickeln Zamojski und Vlieghe entlang ihrer Kritik
dessen, was sie als kritische Pidagogik interpretieren. In ihrer Be-
schreibung dieser erscheint sie in ihrer »logic of emanzipation« (ebd.:

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

57


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

58

Miguel Zulaica y Mugica

86) als eine Praxis emanzipativer Dekonstruktion von Ideologemen,
die den Gestus hegt, Heranwachsende zur Befreiung von falschem
Bewusstsein zu verhelfen — »convincing others (and ourselves) that we
are victims of false consciousness« (ebd.: 2). Diese Hilfe beruht fiir die
Autoren auf einer Art platonischer Differenz zwischen Wissenden und
Unwissenden. Die Negation wird hierbei als eine Form des Wertens
kritisiert, mit der das Gegebene als nicht erstrebenswert markiert
wird. Aus diesem Grund sprechen die Autoren auch von Hass — »hate
for the present world« (ebd.). Die Kritik an der Negation als nicht-
wahr und als nicht-erstrebenswert wird komplementiert durch ihre
zukunftsbezogene Zeitform des Noch-Nicht. Die kritische Pidagogik
verhindere, so das Argument, aufgrund der Negation des Gegebenen
und der Aushandlung von Zukiinftigkeit einen liebenden Bezug zur
Gegenwart des Guten, welches das Lehren fundiere.?

It can only add more critique to critique, and eternally defer any vision
of what is good and desirable to a future that will never arrive. (Ebd.)

Wenn die Autoren also von Affirmation oder Negation sprechen, dann
ist dieses Sprechen evaluativ. Der Gegenstand, der affirmiert wird, wird
geliebt, weil er erstrebenswert sei. Die Negation sei demgegentiber ei-
ne Destruktion. Alternativ konnte Negation aber auch als eine logi-

1 Die Autoren heben sehr wohl die produktiven Wirkungen der kritischen Pad-
agogik hervor: »organize dialogue with/among oppressed, create opportunities
for collaborative inquiry, support a politics of giving voice and engagement in
the public sphere etc.« (ebd.: 86). Sie glauben aber nicht, dass mit kritischer
Padagogik ein substantieller Begriff des Lehrens bestimmt werden kann, weil
sie wie progressive Ansatze, die auf rein selbstregulierte Lernprozesse im Hori-
zont der Kompetenzorientierung abzielen, die Lehrperson eigentlich abschaf-
fen wollen und gleichzeitig »resignation, relativism and cynicsm« (ebd.: 2) ver-
mitteln. Bei den Ansitzen, die die Autoren unter eine kritische Pidagogik fas-
sen, ziehen sie einen grofRen Bogen um das Ziel der Aufklarung und Emanzi-
pation herum. Der Bogen setzt bei Bacon an, verlduft Gber Kant, Engels und
Marx, Horkheimer und Adorno bis hin zu Paolo Freire (ebd.: 85). In ihrer ambi-
tionierten Kategorisierung formulieren sie die Gemeinsamkeit dieser doch sehr
unterschiedlichen Theorieangebote im Prozess der Emanzipation (ebd.).

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Archdologie des »Guten«

sche Operation bzw. als begriffliche Differenzierung verstanden wer-
den. Wenn eine Person ein Klavierkonzert hort, dann identifiziert sie
den Klang als einen, der von einem Klavier und nicht von einem ande-
ren Instrument ausgeht. Die Feststellung, dies ist kein Cello, sondern
ein Klavier, ist keine Wertung. Auf diese Modalitit begrifflichen Den-
kens und Differenzierens gehen die Autoren nun nicht weiter ein, weil
sie bei der Negation eine hegelsche Geschichtsdialektik und das Theo-
rem der bestimmten Negation vor Augen haben. Ihre Kritikfolie, vor
der sie die kritische Pidagogik betrachten, beinhaltet die Negation als
Widerspruch im Selbst- und Weltverstindnis und die Dialektik als ein
Prozess der Authebung dieses Widerspruchs (vgl. ebd.: 34). Eine Affir-
mation ohne Negation zu denken, hief3e fiir die Autoren hingegen, kei-
ne Sinnkonstruktion zwischen einer Vergangenheit und einer Zukunft
herzustellen. Das Klavierkonzert zu héren, hiefSe eine Affirmation des
Klavierspiels selbst. Diese Affirmation miisste sich nicht gegen einen
vorherigen Zustand abgrenzen, den es aufzuheben gelte — z.B. Uber-
windung einer Ungleichheit an symbolischem Kapital oder Aneignung
eines bildungsbiirgerlichen Instruments als eine emanzipative Praxis.

Die Form der Geschichtlichkeit, die von den Autoren adressiert
wird, ist im Gegensatz zu der hegelschen Geschichtsdialektik die des
radikalen Bruchs (vgl. ebd.: 30-32), wie ihn Badiou mit seiner Interpre-
tation der Paulus-Briefe vorgeschlagen hat, worauf ich im Folgenden
nur kursorisch eingehen werde.

Nehmen wir einmal das Verhiltnis von Punkt und Kontinuum, wel-
ches in der neuzeitlichen Mathematik mit den Mitteln der Differenzi-
alrechnung zu ttberwinden gesucht wurde. Dieses Verhiltnis wird von
Badiou in Bezug auf die menschliche Geschichte neu gefasst. Die Sinn-
konstruktion des Kontinuums und im Speziellen einer dialektischen
Geschichtserzihlung wird genauso mit der Betonung auf den Bruch
des Ereignisses zuriickgewiesen wie die postmoderne Dekonstruktion
des Sinns und die Riickfithrung auf den Punkt bzw. die Partikularitit.
Die kreative Uberlegung Badious ist es, das Ereignis bzw. den Punkt als
universal zu denken, weil in diesem das Partikulare (historische Diffe-
renzen — Frau, Mann, Christen, Juden, Muslime etc.) ausgesetzt wird.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

59


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

60

Miguel Zulaica y Mugica

In Bezug auf den Ursprung ist gefordert, dass ein Ereignis, als eine
Art Cnade, die zu jeder Partikularitat Gberzihlig ist, das ist, wovon
man ausgeht, um die Differenzen aufler Kraft zu setzen. (Badiou
2002/2018:133)

Diese These stellt fiir Badiou eine antiphilosophische dar, weil der »Ur-
sprung« der Universalitdt nicht aus einer formalen Methode der Selbst-
begriindung formuliert werden konne — weder aus einer substantiellen
Metaphysik noch aus einem Reflexionsequilibrium heraus. Die Univer-
salitit bzw. Wahrheit widerfihrt uns und wir empfangen sie wie eine
Gnade, welche im Ereignis als eine »Zisur« (ebd.: 131) deswegen offen-
bar wird, weil sie »der Opposition von Universalem und Partikularem«
(ebd.) entzogen sei. Als ein solches Ereignis wertet Badiou die christli-
che Offenbarung und die Artikulation »Der Christus ist auferstanden«
(ebd.) in den Paulusbriefen. Diese Aussage ist fiir Badiou wahr, weil sie
weder eine allgemeine Regel noch eine historische Tatsache ist. Eine all-
gemeine Regel ist sie nicht, weil die Aussage sich nicht auf besondere
Fille anwenden lasse, wie ein mathematisches Axiom. Real ist sie nicht,
weil die Narration der Auferstehung keinen faktisch historischen Gehalt
hat. Ihre Geltung und damit ihre Universalitit fordert Glauben und auf-
grund dessen ein Bekenntnis. Ein Bekenntnis dariiber, dass mit diesem
Ereignis ein Novum eingetreten sei, das wahr und bedeutsam fiir die
Welt mit ihren partikularen Gesetzen sei. Dieses Bekenntnis bzw. diese
Uberzeugung stiftet eine Differenz zwischen Bekenntnis und Realitit,
womit eine Subjektivitit emergiert, welche aufgefordert ist, die Wahr-
heit im Kontext des historischen Zusammenlebens auszulegen und fiir
diese zu kimpfen.

Subjektiv ist das Bekenntnis nun nicht, weil die Wahrheit relativ ist.
Subjektiv ist sie, weil das Uberzeugtsein keiner weiteren Rechtfertigung
bedarf. Die Idee von Subjektivitit ist eine der Selbstbestimmung ohne
ein modernes Verstindnis von Freiheit, begriindete Entscheidungen zu
treffen und Aussagen begriindet fir wahr zu halten. Zur Klirung die-
ser Idee von Subjektivitit schauen wir noch einmal auf den Begriff der
Negation zuriick. Negation als logische Operation ist, wie dargestellt,
eine Negation einer Aussage, deren zusitzlicher Gehalt eben die Ne-

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Archdologie des »Guten«

gation ist — Bsp.: »Ich bin kein Christ.« Mit der Negation ist erstmal
wenig gewonnen, solange es bei einer beliebigen Bestimmtheit bleibt.
Zur Bestimmung und damit verbindlich wird die Aussage erst, wenn
ein Selbst sie als wahr erkennt und Griinde dafiir hat, diese Negation
zu titigen — (Selbst-)Bestimmung. Bsp.: »Ich bin kein Christ, weil....«
In Referenz auf das Bekenntnis zur Offenbarung méchte Badiou je-
doch mit dem infiniten Regress der Begriindung brechen, indem er die
Wahrheit von der Erkenntnis radikal 1ost. Weder bediirfe es eines point
of nowhere, von dem aus unparteilich geurteilt werden kénne, noch ein
Gericht der Vernunft und auch keinen Widerspruch in der Geschichte.
Badiou nennt diese Wahrheit »indifferent gegeniiber der Beschaffen-
heit der Situation« (ebd.: 23). Mit dieser Indifferenz bezieht sich das
Ereignis, in diesem Fall die Offenbarung, nicht negativ auf das Vorgin-
gige — nicht die Partikularitit wird negiert. Das Ereignis — die Artikula-
tion, dass Christus auferstanden sei — differiert vom Partikularen durch
ihre Singularitit. Diese Differenz ist eine radikale und aus ihr heraus
emergiert ein Subjekt. Es ist ein Ich, welches sich bekennt; es ist auch
ein Ich, welches sich seiner Uberzeugung bewusst ist, und ein Ich, das
am sogenannten »Wahrheitsprozess« (ebd.) teilhat, indem das Alte mit
dem Neuen in Verbindung gebracht wird. Im Kontrast zur hegelschen
Dialektik ist diese Vermittlung schliefilich keine Synthese. Die Relati-
on ist eher die einer (In-)Kompatibilitit der Elemente des Ereignisses
zum Alten und der Frage, ob das Alte aufgrund des Neuen bedeutungs-
los wird. Demnach mochte Badiou zeigen, dass das Evangelium nicht
im Widerspruch zum jiidischen und griechischen Gesetz stand, wenn
dieses durch die Auferstehung Christi eine identititslose Egalitit ver-
kiindet. Die bestehenden gesetzlichen Differenzen werden im Kontrast
zur Offenbarung zu partikularen Bestimmtheiten. Oder anders ausge-
driicke: sie werden einfach berfliissig.

Das padagogische Zeigen als singulares Ereignis

Vlieghe und Zamojski verkniipfen Badious Ereignistheorie und das
Theorem des Bekenntnisses mit pidagogischen Theorieelementen des

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

b1


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

62

Miguel Zulaica y Mugica

Lehrens. Die Liebe zur Wahrheit des Ereignisses, welche das Verkiin-
den, Auslegen und Kimpfen (fiir deren Wahrheit) initiiert, soll das
Lehren als Praxis und die pidagogische Geste des Zeigens konstituie-
ren (vgl. Vlieghe/Zamojski 2019: 5;122). Die Autoren wollen zeigen, dass
Lehrende eine Differenz hervorbringen, indem sie die Aufmerksamkeit
auf einen Gegenstand richten, der durch die Geste an und fir sich
gut wird. Die Geste wird zum Ereignis und tritt fiir die Autoren im
Moment des Zeigens aus dem Historischen heraus. Es wird ohne ein
zu negierendes Vorher oder eine zu gestaltende Zukunft gegenwartig.
Wie ist diese performative Macht der pidagogischen Transformation
(vgl. ebd.: 55-56) jedoch zu denken?

Beziiglich der pidagogischen Rezeption von Badious Ereignistheo-
rie heben die Autoren zwei Subjektfiguren hervor. Es ist (1) das in-
tervenierende Subjekt, welches sich zum Ereignis bekennt und es be-
nennt. Die Benennung ist eine »9ffentliche« Artikulation mit dem An-
spruch der Verstindigung bzw. des Verstehen-Konnens. Zugleich folgt
aus dem Bekenntnis (2) ein wahrheitsliebendes Subjekt, welches »die
Wahrheit« in die gegebene Situation zuriickiibersetzt. Es ist ein »mili-
tant of this truth« (ebd.: 31). Die existentielle Wortwahl der Militanz
erklart sich aufgrund der Liebe zur Wahrheit — einer Liebe, die das
Verstehen-Wollen aber auch eine affirmative Transformation des Gege-
benen voraussetzt. Die Affirmation bzw. die Liebe hat das Neue zu ih-
rem Gegenstand, welches wegen der Inkompatibilitit zum Alten trans-
formativ sei. Badiou spricht auch von einer »radikale[n] Kritik« (Badiou
2002/2016: 23). Das Bekenntnis zum Ereignis, das Verstehen-Wollen
und die Vermittlung dieser innerhalb der gemeinsamen Welt sind in
ihrer Distanz zum Gegebenen radikal und damit potentiell verindernd
(vgl. Vlieghe/Zamojski 2019: 30-31).

Die pidagogische Transformation kann dieser Ereignistheorie fol-
gend nicht in einer rein didaktischen Ubersetzung® gesellschaftlicher

2 Dietrich Benner sieht in der pddagogischen Transformation eines der beiden
regulativen Prinzipien der Pidagogik. Mit der padagogischen Transformation
verbindet Benner ein kritisches Reflexionsequilibrium gegeniiber gesellschaft-
lichen Einflissen in Relation zu padagogischen Prinzipien und der Transforma-

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Archdologie des »Guten«

Vorgaben in pidagogische Settings bestehen. Dies wiirde eine zweck-
rationale Relation einziehen und die Pidagogik wire wiederum Mittel
fiir gesellschaftlich erstrebenswerte Giiter — sei es Emanzipation, biir-
gerliche Tugenden oder Employability. Statt in eine Zukunftsform des
Noch-Nicht einzutreten, soll Lehren einen radikalen Bruch vollziehen,
indem die Lehrenden intervenieren, sich bekennen und benennen. Die
Worter der lehrenden Person nehmen aus der Perspektive von Vlieg-
he und Zamojski die Form von »magical words or curse words« (Vlieg-
he/Zamojski 2019: 38) an, in denen sie im Sinne Pranges auf ein »Ding«
(»thing«) zeigen und so auf dieses aufmerksam machen. Darauf auf-
merksam machen, dass eine Beschiftigung mit diesem an und fir sich
gut ist. Die Gegenwirtigkeit des Padagogischen leitet sich folglich aus
dem Selbstzweck der Beschiftigung mit dem Ding ab — einer Arbeit, die
nicht den Regeln der Destruktion folgt, sondern der Pflege des und der
Hingabe zum im Ereignis entstandenen Sinn. Sie sollen als erhaltens-
wert erfahren werden, weil die lehrende Person sich zu diesem als »un-
conditionally good« (ebd.: 39) bekennt und die Heranwachsenden ein-
ladt, gemeinsam am Verstehens- und Wahrheitsprozess teilzuhaben.

Die gedankliche Figur ist eine Art nicht-dialektische Transformati-
on im Zuge einer selbstzweckhaften Beschiftigung. Die lehrende Per-
son wird zum »creator of kairotic time and into a militant of the truth«
(ebd.: 36). Vlieghe und Zamojski verwenden den Begriff des Kairos im
Anschluss an Giorgio Agamben - als eine Zeit, in der das Gesetz der ge-
gebenen Welt aufler Kraft gesetzt wird. Hiermit ist die Befreiung von
Sachzwingen, die Moglichkeit, Zeit zu verschwenden, zu itben, Umwe-
ge zu gehen, zu perfektionieren etc. gemeint. Genau die Gelegenheit,
Zeit auf etwas zu verschwenden und es intensiv zu studieren, sei die
Gabe der Pidagogik und des Lehrens - a »pure gift« (ebd.: 39). Die-
se Gabe z6ge eine Differenz zum alltiglichen Leben. Lehren kénne, so
verstanden, eine »transformative experience« (ebd.: 37) erzeugen, die
im Endeffekt auf das Aussetzen und die Befreiung von Partikularismen
und Sachzwingen hinauslaufe.

tion dieser Einfliisse in paddagogische Formen der»Lehr-und Lernbarkeit« (Ben-
ner 2015: 108).

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

63


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

84

Miguel Zulaica y Mugica

In conclusion education sets the world free, and sets us free from the
burden of necessity. (Ebd.: 27)

Unabhingig davon, dass nun eine religiose Erweckungserfahrung ein
problematisches Bild fiir das Lehren ist und das Theorem der Singulari-
tit des Ereignisses die Gefahr eines Dogmatismus in sich birgt, werden
die Autoren an diesem Punkt von der Dialektik wieder eingeholt. Be-
freiung ist immer eine Befreiung von etwas — eine Negation. Ihr Theo-
rem der Affirmation eines Dings und der Dichotomie zwischen pid-
agogisch und politisch bleiben ohne die Negation des Gegebenen bzw.
der Notwendigkeit unverstindlich. Zudem lisst sich das Theorem der
Indifferenz des Ereignisses gegeniiber dem Gegebenen nur vor einem
ahistorischen Offenbarungspostulat® als radikalem Bruch nachvollzie-
hen. Es ist eine Verkennung der Wirklichkeit und eine Idealisierung,
wenn die pidagogische Transformation von einem indifferenten neu-
tralen Ort aus gedacht wird.* Die Intervention der lehrenden Person ist
eine Entscheidung in der Geschichte und betrifft die Frage, ob etwas re-
flexiv zuginglich gemacht werden soll oder eben nicht. Die Geste des
Zeigens und des Aufmerksam-Machens kann als eine solche Entschei-
dung gelesen werden. In dem Moment, in dem ein Ding befragbar wird,
hért es auf, einfach etwas Gegebenes bzw. Positives zu sein. Es wird et-
was Geschichtliches und damit etwas immer nur bedingt Begreifbares.
Pidagogische Transformation hieRRe hiernach, die vor dem Horizont
des Nicht-Identischen und Fremden notwendig fragile Moglichkeit zu
bieten, einen Begriff von etwas machen zu kénnen und unmittelbare

3 Die Rhetorik des radikalen Bruchs ist auch geschichtlich bezogen auf Paulus
problematisch, der nicht zuletzt mit der Rhetorik des Neuen rein faktisch die
narrativen Referenzen zum Judentum ausblendet und zugleich einen Antiju-
daismus beférdert. Aus einer zeithistorischen Betrachtung kénnen die Paulus
Briefe als Abgrenzungsbewegungen zum Judentum und dem hellenistischen
Bildungsmilieu gelesen werden (vgl. Habermas 2019: 506-515).

4 Eine analytische Beschiftigung mit dem Verhiltnis von Affirmation und Nega-
tion in einem Vergleich von Badiou und Adorno hat Christoph Menke in seiner
Studie Autonomie und Befreiung 2018 vorgelegt und eine Kritik an der Primisse
der Indifferenz formuliert (vgl. Menke 2018:179-212), an der ich mich in meinen
Ausfithrungen orientiere.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Archdologie des »Guten«

Meinungen, scheinbar Gewusstes, Ressentiments und Identifikationen
zu dezentrieren. Die pidagogische Transformation kénnte demnach
wohl eher als ein Geschichtlichwerden interpretiert werden, die die Ne-
gation der Positivitit impliziert — eine Negation, die iiberhaupt erst ei-
ne reflexive Bezugnahme zuldsst. Nicht die Affirmation, sondern die
Negation als Geschichtlichwerdung wire nach der hier dargelegten Ar-
gumentation ein immanentes Prinzip einer (reflexiven) pidagogischen
Transformation.

Die Autoritat des Dings und die Frage nach der Sache

Ich habe bis hierhin fir ein dialektisches Negationsverstindnis argu-
mentiert und auf dieser Grundlage den radikalen Bruch als performa-
tive Wirkung der pidagogischen Geste kritisiert. Die Autoren verfolgen
aber neben dem Ereignistheorem eine weitere Argumentationslinie in
Referenz zu Heidegger, die besagt, dass es der Gegenstand ist, der die
Differenz macht. Vlieghe und Zamojski (2019) sind der Ansicht, dass im
padagogischen Verhiltnis dem Gegenstand die Autoritit zukommt und
nicht den Lehrer*innen oder den Schiiler*innen, weswegen sie ihren
Ansatz als eine »thing-centered pedagogy« (ebd.: 22) charakterisieren.

Mit einer »thing-centered pedagogy« méochten sie mit der Dualitit
von »teacher-centered pedagogy«, die einen autoritiren Lehrstil nahe-
legt, und »student-centered pedagogy« brechen, die den Unterricht der
Willkiir und Spekulation der Schiiler*innen tiberlassen wiirde (ebd.:
23-25). Statt einer didaktischen Hierarchisierung, einer epistemischen
Privilegierung der Lehrenden oder eines blof3en Konstruierens im Un-
terricht versuchen die Autoren, mit Ranciere eine egalitire Praxis zu
entwerfen, die vom Ding aus gedacht wird. Exemplifiziert wird diese
Praxis an Ranciéres einschligigen Explorationen des pidagogischen
Handelns von Joseph Jacotot (1770-1840) in Der unwissende Lehrmeister
(1987/2018). Das signifikante Charakteristikum an Jacotots Handeln
ist, dass es mit der iblichen pidagogischen Vorstellung einer episte-
mischen Hierarchisierung zwischen Lehrenden und Lernenden bricht.
Vlieghe und Zamojski schlagen demnach einen nicht-hierarchischen

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

65


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

66

Miguel Zulaica y Mugica

Begriff des Lehrens im Sinne einer gemeinsamen Unterordnung un-
ter einen Gegenstand im Prozess eines intersubjektiven Lehrprozess
vor. Die Aufgabe des/der Lehrer*in bestehe allein in der Geste des
Verweises bzw. des Zeigens auf den Gegenstand zur Initiation eines
gemeinsamen Prozesses des Studierens (vgl. Vlieghe/Zamojski 2019:
49-52).

Die Frage, wie ein Gegenstand eine Differenz erzeugen kann, ist an
diesem Punkt noch unbeantwortet. Hierfiir méchte ich erneut niher
auf die theoretische Fassung dieses Verweises auf den Gegenstand ein-
gehen. Eine Argumentation der Autoren, welche ich schon im Vorhin-
ein angesprochen habe, ist, dass die Differenzerfahrung durch »magical
words« des Lehrenden hervorgebracht wird.

Moreover, the essential gesture which makes a teacher into a teacher,
i.e. putting a thingin the centre so as to attract the attention of >every-
one in the roomc. (Ebd.: 57)

Lehren bedeutet, einen Gegenstand zum Ding des Studierens werden
zu lassen. Was ein Ding genau kennzeichnet, erliutern sie mit Hei-
deggers Differenz von Ding und Objekt (vgl. ebd.: 54-58). Objekte sind
demnach objektivierte Dinge, die auf ihre Funktion reduziert sind und
iiber deren Nutzung instrumentelles Wissen verfiigbar ist. Das Ding
hingegen wire etwas, das uns anspricht und sich einer begrifflichen
Identifizierung entziehen wiirde. Ein Ding konnte nicht gelernt wer-
den. Es kénnte nur studiert werden. In seiner affizierenden und gleich-
zeitig entziehenden Gestalt provoziere es das Denken — »thought-pro-
voking« (ebd.: 55). Wenn nun gefragt wird, was ein solches Ding kon-
kret sein soll, lisst die Studie den Lesenden doch ein wenig ratlos zu-
riick. Geht es um wahre, schéne und gute Dinge, die uns aufgrund ihrer
Giite ergreifen? Letzteres wohl eher nicht. So kénnten etwa auch »so-
mething evil (e.g. viruses, war, Shoa, terrorism)« (ebd.: 57) »thought-
provoking« sein — also »evil things« (ebd.). Abgesehen von den eindeu-
tig wertenden Aussagen in diesem Kontext, die eine implizite objektive
Wertethik vermuten lassen, lisst sich weiter fragen, wie das Ereignis-
theorem in Anschluss an die Offenbarungsrhetorik mit der Thematisie-
rung etwa der Shoah im Unterricht vereinbar sein soll. Was wird hier

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Archdologie des »Guten«

offenbart? Vermutlich wiren es Formen autotelischer Gewalt. Den Au-
toren ist recht zu geben, dass diese »evil things« bedenkenswert sind.
Das Bedenkenswerte liegt allerdings nicht in den Gegenstinden selbst.
Bedenkenswert sind sie vielmehr, weil sie Fragen beziiglich des gemein-
samen Zusammenlebens, gegeniiber politischen Ordnungen, der ge-
sellschaftlichen Bedeutung wissenschaftlichen Wissens, der Genese der
Menschenrechte usw. aufwerfen. Es fillt schwer, diese Dinge als an und
fir sich gut zu betrachten. Diese begriffliche Verwirrung liegt mogli-
cherweise aber eben genau in dem abstrakten und auch opaken Begriff
des Dings, das zum Gegenstand des Studierens gemacht werden soll -
»a thing of study« (ebd.: 56). Das zentrale Missverstindnis ist, dass das
padagogische Zeigen nicht transformierend auf die Dinge selbst auf-
merksam machen wiirde, die ihrem Wesen nach unmittelbar seien und
sich gleichzeitig der Rationalitit entziehen wiirden.

Ohne die Frage nach dem Ding ausfiihrlich diskutieren zu kénnen,
sei doch darauf hingewiesen, dass in der pidagogischen Transforma-
tion Dinge zu Sachen werden (vgl. hierzu: Wigger 2017). Sie werden zu
Gegenstanden sachlicher Auseinandersetzungen, d.h. Interpretationen
und Urteile. Im Zeigen des Lehrens wird so auch nicht das Ding als Ge-
gebenes thematisiert (auch wenn es so dargestellt wird), sondern als
Gegenstand des Lernens und der Erkenntnis. Als ein solcher Gegen-
stand veridndert sich seine Wahrnehmung, insofern es iiberfithrt wird
in einen didaktischen Kontext bzw. Rahmen — ein Rahmen, der auf die
Erméglichung von Lernprozessen und Reflexionsgelegenheiten ausge-
richtet ist. Sowohl die Auswahl als auch die Prisentation dieses Gegen-
standes steht in Distanz zu einer unmittelbaren Wahrnehmung alltig-
licher Vollziige. Sie werden sowohl zu isthetischen Gegenstinden als
auch zu Gegenstinden unseres Denkens.” Welt wird im Pidagogischen

5 Klaus Prange diskutiert eindriicklich die Geste des Zeigens als eine Transforma-
tion der Welt zum Ziel padagogischer Einflussnahme und einer daraus folgen-
den Asthetisierung des Gegenstandes (vgl. Prange 2005). Das pidagogische
Handeln wird zu einer »dsthetische[n] Weltdarstellung« (Benner 2015: 147).
Ambivalent ist dieses Zeigen, da dies notwendig ein Machtverhaltnis voraus-
setzt. Es werden bestimmte Gegenstinde gezeigt und der Einfluss durch Aus-

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

67


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

68

Miguel Zulaica y Mugica

notwendig transformiert. Das Sprechen von an sich guten Dingen ist
schlussendlich eine Verkennung des Pidagogischen und eine Ausblen-
dung padagogischer Verantwortung.

AbschliefRend ist die Frage, was thematisiert wird, eben keinesfalls
unerheblich. Es macht einen Unterschied, ob z.B. im Geschichtsschul-
buch die deutsche Kolonialgeschichte prominent integriert wird oder
nicht. Der Unterschied besteht aus der hier vertretenen Perspektive
nicht darin, dass eine Liebe zur Welt praktiziert wird. Er besteht dar-
in, dass eine Entscheidung zwischen positivistischer Unmittelbarkeit
und Geschichtlichkeit getitigt wird — eine Entscheidung dariiber, ob ein
Ding in einer pidagogischen Transformation zur Sache gemacht und
damit geschichtlich wird. Die Befreiung von der Unmittelbarkeit durch
Geschichtlichwerdung in der pidagogischen Transformation ist die Ne-
gation, die eine nicht-affirmative Pidagogik auszeichnet und in diesem
Sinne wire die Padagogik auch kritisch. Dem Manifest und der post-
kritischen Pidagogik ist es schlussendlich durchaus zu verdanken, dass
Leerstellen der Erziehungs- und Bildungsphilosophie wieder verstirkt
zur Sprache kommen. Auch der theoriegesittigte Versuch, klassische
Topoi der Pidagogik zu aktualisieren, bietet einen wertvollen diskursi-
ven Gehalt fiir das Fragen nach dem Pidagogischen. Allerdings nimmt
das Pidagogische hier die abwegige Gestalt einer (gemeinsamen) Ar-
chiologie des Guten im Sinne der Freilegung des Pidagogischen selbst
und innerhalb der Praxis einer ereignishaften Offenbarung an. Im Wi-
derspruch zu dieser Gestalt besteht aus der hier vertretenen Perspekti-
ve die pidagogische Kunst aber gerade darin, unter meist nicht-idea-
len Bedingungen Gegenstinde als Sachen reflexiv zuginglich werden
zu lassen.

wahl und Prasentation bleibt implizit. Norbert Ricken hat die Aporien des Zei-
gens systematisch herausgearbeitet (vgl. Ricken 2012).

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Archdologie des »Guten«

Literatur

Anker, Elizabeth S. (2020): »Beyond Ambiguity and Ambivalence: Re-
thinking the Tools of Critique«, in: On Education. Journal for Re-
search and Debate 3 (9). DOI: 10.17899/on_ed.2020.9.7.

Badiou, Alain (2002/2018): Paulus. Die Begriindung des Universalis-
mus. 2. Aufl., Ziirich: diaphanes.

Benner, Dietrich (2015): Allgemeine Pidagogik. Eine systematisch-pro-
blemgeschichtliche Einfithrung in die Grundstruktur pidagogi-
schen Denkens und Handelns. 8. Aufl., Weinheim [u.a.]: Beltz
(Grundlagentexte Pidagogik).

Castiglia, Christopher (2020): »Critique in the Age of Trump, in:
On Education. Journal for Research and Debate 3 (9). DOI:
10.17899/on_ed.2020.9.9.

Felski, Rita (2020): »Resonance and Educationg, in: On Education. Jour-
nal for Research and Debate 3 (9). DOI: 10.17899/on_ed.2020.9.2..

Friesen, Norm (2017): »Towards a Pedagogical Hermeneutics: A Re-
sponse to the »Manifesto for a Post-Critical Pedagogy«, in: Naomi
Hodgson/Joris Vlieghe/Piotr Zamojski (Hg.), Manifesto for a Post-
Critical Pedagogy, Brooklyn, NY: Punctum Books: S. 43-48.

Habermas, Jirgen (2019): Die okzidentale Konstellation von Glauben
und Wissen (= Auch eine Geschichte der Philosophie, Band 1),
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Hodgson, Naomi/Vlieghe, Joris/Zamojski, Piotr (Hg.) (2017): Manifesto
for a Post-Critical Pedagogy. Brooklyn, NY: Punctum Books.

Hodgson, Naomi/Vlieghe, Joris/Zamojski, Piotr (2022): »Manifest fiir
eine Post-Kritische Pidagogiks, in: Martin Bittner, Anke Wisch-
mann (Hg.): Kritik und Post-Kritik. Zur deutschsprachigen Rezep-
tion des »Manifests fiir eine Post-Kritische Pidagogik«. Bielefeld:
transcipt Verlag: S. 19-24.

Kronig, Franz Kasper (2020): »The Fatigue of Critique?«, in:
On Education. Journal for Research and Debate 3 (9). DOI:
10.17899/0on_ed.2020.9.14.

Laner, Iris (2020): »Caring Critique. Exploring Pedagogical
Spheres Between Critical and Post-Critical Approaches«,

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

69


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

70

Miguel Zulaica y Mugica

in: On Education. Journal for Research and Debate 3 (9). DOI:
10.17899/on_ed.2020.9.8.

Lewis, Tyson E. (2017): »A Response to the >Manifesto for A Post-Critical
Pedagogy«, in: Naomi Hodgson/Joris Vlieghe/Piotr Zamojski (Hg.),
Manifesto for a Post-Critical Pedagogy, Brooklyn, NY: Punctum
Books: S. 23-34.

Menke, Christoph (2018): Autonomie und Befreiung. Studien zu Hegel.
Berlin: Suhrkamp.

Nishikawa, Kinohi (2020): »Pedagogy of Description. Projective Read-
ing and the Ethics of Interpretationg, in: On Education. Journal for
Research and Debate 3 (9). DOI: 10.17899/0on_ed.2020.9.4.

Oliverio, Stefano (2020): »The Question of a Thing-Centred View of
Education: Notes on Vlieghe and Zamojski’s Towards an Ontol-
ogy of Teaching«, in: Stud Philos Educ 39 (1): S.103-107. DOI:
10.1007/511217-019-09693-W.

Prange, Klaus (2005): Die Zeigestruktur der Erziehung: Grundriss der
operativen Pidagogik. Paderborn [u.a.]: Schoningh.

Ramaekers, Stefan (2017): »Love for the World in Educationg, in: Naomi
Hodgson/Joris Vlieghe/Piotr Zamojski (Hg.), Manifesto for a Post-
Critical Pedagogy, Brooklyn, NY: Punctum Books: S. 63-70.

Ranciere, Jacques (1987/2018): Der unwissende Lehrmeister. Fiinf Lek-
tionen iiber die intellektuelle Emanzipation. 3., verbesserte Aufl.
Hg. v. Peter Engelmann. Wien: Passagen Verlag (Passagen forum).

Ricken, Norbert (2012): »Bildsamkeit und Sozialitit. Uberlegungen zur
Neufassung eines Topos pidagogischer Anthropologiec, in: Norbert
Ricken/Nicole Balzer (Hg.), Judith Butler: Pidagogische Lektiiren,
Wiesbaden: VS Verlag fur Sozialwissenschaften: S. 329-352.

Ververi, Olga (2017): »A Sociologist’s Conversation with the »Manifesto
for a Post-Critical Pedagogy«, in: Naomi Hodgson/Joris Vlieghe/Pi-
otr Zamojski (Hg.), Manifesto for a Post-Critical Pedagogy, Brook-
lyn, NY: Punctum Books: S. 35-42..

Vlieghe, Joris/Zamojski, Piotr (2019): Towards an Ontology of Teaching.
Cham: Springer International Publishing (11).

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Archdologie des »Guten«

Wigger, Lothar (2017): »Die Dinge der Welt und die Sache der Bil-
dung. Einige Uberlegungenc, in: Pidagogische Rundschau 71 (Son-
derdruck): S. 51-60.

Wortmann, Kai (2019): »Post-critical as Poetic Practices: Combining Af-
firmative and Critical Vocabularies«, in: Ethic and Education 14 (4):
S. 467-481. DOI: 10.1080/17449642..2019.1669942.

Wortmann, Kai (2020): »Drawing Distinctions: What is Post-Critical
Pedagogy?«, in: On Education. Journal for Research and Debate 3
(9). DOI: 10.17899/0on_ed.2020.9.1.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

n


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47.



https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

In Verteidigung der Gleichheit

Steffen Wittig

1. How to defend principles
- oder: Tango mit der Negativitat der Gleichheit

Liest man das vorliegende »Manifest fiir eine post-kritische Pidagogik«
(Hodgson et al. 2022), so stechen meines Erachtens — neben anderen
zentralen Fragestellungen’ - zwei Punkte besonders ins Auge. So geht
das Manifest, erstens, ein nicht unerhebliches Risiko ein: Es wagt zu
formulieren, »dass es Grundsitze zu verteidigen gibt« (ebd.: 20). Dies
ist insoweit beeindruckend als im Rahmen einer gegenwirtigen u.a.
poststrukturalistischen Kritik gerade angezweifelt werden kann, dass
eine Formulierung von Grundsitzen, eine Identifizierung eines pad-
agogisch Gemeinsamen, auf das man sich bspw. mit Dimensionen des
Handelns, der Intention oder der Wirkung berufen konnte, nur schwer-
lich méglich ist. Eine Grundlegung des Pidagogischen ist etwas, das
im Rahmen solcher Thematisierungen zu scheitern droht.* Fragt man

1 Hier ist bspw. die terminologische Diskussion des Charakters eines Manifests
Uberhaupt oder des Begriffs der Liebe zu nennen (vgl. Lewis 2017; Ramackers
2017).

2 Vgl. Schifer 2005. Als mogliche Begriindung einer Handlung als padagogisch
werden oftmals die Dimensionen des Prozesses, der Absicht und der Wirkung
herangezogen. Alle drei allerdings sind fiir eine solche Begriindung hochst
problematisch. Die Dimension des Prozesses als Versuch auf einen Educandus
strukturiert und transparent einzuwirken, birgt die Gefahr der nachtriglichen
Begriindungen dieses Prozesses. Brezinka (1978: 45) bot, zweitens, mit seinem
Verweis auf die Dimension der Intentionalitit in den 1970ern einen méglichen
Ausweg: Wie kann aber bspw. eine Intention iiber einen langeren Zeitraum per-

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

74

Steffen Wittig

sich vor diesem problematischen Hintergrund, wie eine Fundierung
des Pidagogischen durch das Manifest artikuliert wird, so wird mit
dem Verweis auf Ranciére deutlich, dass die Autor*innen einen etwas
anderen Weg einschlagen: Sie referieren zweitens auf dessen Annah-
me der Gleichheit (vgl. ebd.: 21), zu deren Verteidigung sie einladen,
da mit ihrer Behauptung fur die Autor*innen gleichsam eine Unter-
stellung eines »existierende[n] Raum[es] der Gemeinsamkeit« (ebd.: 21)
einhergeht. Im Folgenden will ich, der Ranciéreschen Spur der Gleich-
heit als Bezugspunkt des Manifests folgend, einerseits danach fragen,
in welchem Verhiltnis sich eine solche Annahme der Gleichheit zu einer
Sphire des Gemeinsamen artikuliert (2.). Hierzu méchte ich in einem
ersten Schritt auf zwei Perspektivierungen des Begriffs der Gleichheit
bei Jacques Ranciére eingehen, da seine Sichtweisen es meines Erach-
tens erlauben, kritische Riickfragen an das Manifest zu stellen. Hierbei
soll zum einen a) unter Referenz auf Das Unvernehmen (2002) heraus-
gestellt werden, dass dieser Begriff der Gleichheit fiir Ranciére zum
Ausgangspunkt dafiir wird, was er >Politik« nennt. Er besteht in der
Inanspruchnahme eines Anteils an einer >Aufteilung des Sinnlichens,
von der aber diejenigen, die jenen Anspruch der Zugehorigkeit stellen,
ausgeschlossen sind. Eine solche Perspektivierung von >Gleichheit«< be-
ruht damit auf der praktischen Problematisierung eines real erfahrenen
Regimes ungleicher Verteilungen sozialer Positionen, dessen Infrage-
stellung gerade erst die Frage aufwirft, was von welcher Subjektposi-
tion aus in welcher Weise als Gemeinsames hervorgebracht wird (vgl.
Ranciére 2002: 10). Zum anderen thematisiert Ranciére b) die Gleich-
heit als Moglichkeit eines gemeinsamen Bezugspunktes in der Form
der Beanspruchung einer »Gleichheit der Intelligenzen« (Ranciére 2007:
52). Jegliche Weise des pidagogischen Handelns, so Ranciére, miisse

sistieren, wenn sie sich stets von Neuem in heterogenen Situationen bewdhren
muss und wie kann gewusst werden, dass eine spezifische Intention eine kon-
krete Handlung >motiviert Die Dimension der Wirkung antwortet, drittens,
auf diese Problematisierungen. Wird eine Wirkung produziert, marginalisie-
ren sich Prozess und Intention. Problematisch wird aber auch hier, dass Wir-
kungen nie eindeutig auf den Einfluss der Pidagog*innen zurickgefihrt wer-
den kénnen.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

In Verteidigung der Gleichheit

unterstellen, dass jeder Educandus in gleicher Weise dazu in der La-
ge ist, sich mit einem (Wissens-)Gegenstand auseinanderzusetzen (vgl.
ebd.: 53ff.). Ich mochte auch hier zeigen, dass eine solche Annahme der
Gleichheit nur in Konfrontation mit einer politischen Ordnung még-
lich wird. Vor dem Hintergrund eines solch hochst problematischen
Gemeinsamen soll in einem zweiten Schritt gefragt werden, wie eine
>Verteidigung« desgleichen skizziert werden kénnte (3.).

2. Gleichheit als dialektischer Widerspruch

a) Wie artikuliert sich Gleichheit in Bezug
auf etwas wie Gemeinschaft?

Folgt man Ranciére, so ist Gleichheit nicht per se eine Qualifizierungs-
weise eines Subjekts, sie kommt niemandem ohne weiteres zu, son-
dern ist vielmehr als Teil einer politischen Intervention verortet inmit-
ten »der Macht, des Wissens, der handelnden Kérpers, so Badiou (2015:
218). Ohne gegenstindliche Verortung innerhalb des Sozialen (Ranciére
2002: 43) schreibt sie sich »in Form eines Streits [...] ins Herz der poli-
zeilichen Ordnung ein« (ebd.) und artikuliert sich so viel eher als eine
Bithne, auf der sich dieser Streit um die Zugehorigkeit zu einer spezifi-
schen Ordnung hervorbringt. Die Gleichheit bietet eine Metapher, auf
die sich im Moment des Ausschlusses aus einer bzw. in der Situation
der Begegnung mit einer machtvollen Ordnung berufen werden kann.
Ich will kurz erliutern, wie sich eine solche Gleichheit bei Ranciére ar-
tikuliert.

Versteht man sie dergestalt als ein Moment der Politik, als eine Si-
tuation der Begegnung mit dem, was Ranciére Polizei nennt und in dem
um das »Dasein einer gemeinsamen Bithne« (ebd.: 38) gekimpft werden
muss, so muss zunidchst geklart werden, was er unter diesem Terminus
der Polizei versteht. Diesen entfaltet Ranciere insbesondere in seinem
Unvernehmen, das im Jahr 1995 im franzdsischen Original und im Jahr
2002 in deutscher Ubersetzung erschienen ist und sich durch eine An-
lehnung an die Foucaultsche Perspektive auf Politik auszeichnet. Auch

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

75


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

76

Steffen Wittig

Ranciére (2002) spricht, dhnlich wie Foucault, der Politik einen expli-
ziten Wahrheitscharakter ab und betont vielmehr die immanente Dy-
namik und Unruhe dieses Begriffs, mit dem Wahrheit eher produziert,
erfunden als gefunden wird. Wo aber Foucault Wahrheitsspiele inner-
halb des Sozialen prozessieren sieht, da identifiziert Ranciére eine un-
aufhebbare Spannung, einen »Riss« (ebd.: 33), der sich inmitten einer
zweigeteilten »Aufteilung der [sinnlichen] Ordnung« (ebd.: 52) auftut:
In einer solchen werden Subjektpositionen hervorgebracht, die Anteil
an einer >Aufteilung des Sinnlichen< haben und gleichsam werden Sub-
jektpositionen artikuliert, die einen derartigen Anteil nicht haben und
ausgeschlossen werden.

Die Form, in der sich jener »Anteil der Anteillosen« an dieser Ord-
nung dabei hervorbringt, ist im »Unmessbaren des Unrechts« (ebd.: 33)
zu sehen, das wiederum auf den Begriff der Gleichheit verweist. Ran-
ciéres Perspektive auf Politik scheint dahingehend nicht in einer har-
monisierenden Vorstellung, sondern im unhintergehbaren Dissens zu
enden, der sich immer wieder eréffnen kann. Im Folgenden soll es da-
bei darum gehen, den Artikulationsweisen dieses >Risses< im Sozialen
an der Problematizitit der Termini der Polizei, der Politik und des Un-
rechts zu folgen, um so den Begriff der Gleichheit als Negation fokus-
sieren zu koénnen.

Die Logik, in der die Produktion einer geteilten >Aufteilung des
Sinnlichenc selbst hervorgebracht wird, nennt Ranciére >Polizeic. Sie
artikuliert sich dabei als »Verteilung der Plitze und der Funktionenc
(ebd.: 39) und als Anordnung von Subjektpositionen, die aber nicht
gleichermafien Anteil an dieser so produzierten Aufteilung des Sinn-
lichen haben. Dieser >Riss¢, der das Soziale durchzieht, wird so erst
durch eine polizeiliche Ordnung hervorgebracht: So wird eine »sym-
bolische Verteilung der Korper, die sie unter zwei Kategorien aufteilt«,
erst produziert: Was artikuliert wird, ist eine Teilung in »jene, die man
sieht und jene, die man nicht sieht; jene, von denen es einen Logos —
ein erinnertes Wort, eine aufzustellende Rechnung — gibt, und jene,
von denen es keinen Logos gibt; jene, die wirklich sprechen, und jene,
deren Stimme, um Freude und Leid auszudriicken, die artikulierte
Stimme nachahmt« (ebd.: 34). Das »Unmessbare des Unrechts« (ebd.:

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

In Verteidigung der Gleichheit

33), auf das auch das Manifest implizit mit Ranciére verweist, rithrt
damit genau daher, dass in der Logik jener Polizei eine »politische
Gemeinschaft als Antagonismus der Teile der Gemeinschaft« hervor-
gebracht wird (ebd.). Nur das Manifest iibersieht meines Erachtens
jenen gleichermaflen artikulierten politischen Antagonismus.

Fokussiert man mehr noch auf das, was politische Gemeinschaft ge-
nannt werden kénnte, so ist diese fiir Ranciére nicht per se Resultat ei-
nes (bio-)politischen Paradigmas des nackten Lebens, wie dies bspw. bei
Agamben (2002) der Fall ist (vgl. hierzu auch Mayer/Wittig 2020). Viel-
mehr ist es gerade jener polizeilich produzierte >Riss< in der Ordnung,
in dem adressiert wird, was >Gemeinschaft< und Gleichheit umreifen
konnte. Entscheidend hierfiir ist Ranciéres (2006; vgl. auch Beiler 2019,
Kleesattel 2019, Martinez Mateo 2019b) dsthetisch-politisches Verstind-
nis des Sozialen, das er explizit an die Dimension der Sprache und an
das>Gehort-Werden« bindet. Das Soziale bringt sich permanent als eine
asthetische Ordnung des >Vernehmen-Kénnens< und des >sVernommen-
Werdens« hervor. Sie bringt sich als eine >Aufteilung des Sinnlichenc
hervor: als eine soziale Spaltung einerseits in einen Teil derjenigen, die
Anteil an einem Logos haben, indem sie von anderen gehért werden kon-
nen. Andererseits aber gleichsam in einen Anteil derjenigen, denen kein
Anteil an dieser Ordnung zugesprochen wird und die deshalb anteillos
bleiben, weil sie nicht vernommen werden kénnen.

Ranciére zeigt an der Fabel des Menenius Agrippa, die sich ur-
spriinglich bei Livius findet, dass sich diese >Aufteilung des Sinnlichens
als asthetisch-politischer »Streit iiber die Frage nach der Sprache
selbst« (Ranciére 2002: 35) artikuliert. Mit der Fabel wird dabei auf
einen neuralgischen Punkt der Stindekimpfe in der romischen Repu-
blik zwischen 509 v. Chr. und 367 v. Chr. verwiesen, die sich zwischen
Patriziern und Plebejern abspielten. Im Jahr 494 v. Chr. ziehen in deren
Rahmen die Plebejer von der Stadt auf den Aventin (Mons Aventinus),
um ihre Arbeit niederzulegen und so gegen die fiir sie unrechtmifige
Behandlung durch die Patrizier zu protestieren. Ranciére schildert dies
zZugespitzt so:

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

77


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

78

Steffen Wittig

Die Position der unbeugsamen Patrizier ist einfach: es gibt keinen Ort,
um mit den Plebejern zu diskutieren, aus dem einfachen Grund, weil
diese nicht sprechen. Und sie sprechen nicht, weil sie Wesen ohne Na-
men sind, ohne Logos, das heifdt ohne symbolische Einschreibung im
Cemeinwesen. Sie leben ein rein individuelles Leben, das nichts tber-
tragt, aufder das Leben selbst, reduziert auf seine Reproduktionsfihig-
keit. Derjenige, der ohne Namen ist, kann nicht sprechen. (Ebd.)

Eine derartige >Aufteilung des Sinnlichenc ist eine sthetische Teilung
des Sozialen. Gleichsam artikuliert sich aber die mégliche Problema-
tisierung, wer als Teil der Gemeinschaft wahrgenommen werden kann
und wer nicht, als moglicher Streitpunkt einer Gemeinschaft, die sich
gerade erst in der Auseinandersetzung mit diesem Problem der mog-
lichen Teilhabe der Anteillosen an der >Aufteilung des Sinnlichenc als
Gemeinschaft zu versammeln beginnt. Hierdurch, so Ranciére (ebd.:
38), »verstehe [man] die Aufteilung im doppelten Sinne des Wortes:
[als] Gemeinschaft und Trennung«. Dieser Ordnung des Sichtbaren,
der Platzanweisung, der »Verteilung und Legitimierung« (ebd.: 39) von
Subjektpositionen gibt Ranciére den Namen »Polizei« (ebd.: 40). Genau
gegen eine solche dsthetisch-politische Anordnung von Subjektpositio-
nen richtet sich der plebejische Protest im Beispiel vom Aventin: Die
Plebejer verweisen darauf, gleichermaflen Anteil am Logos zu haben
wie die Patrizier. Sie insistieren darauf, diesen gleich zu sein. In einem
solchen Sinne ist die Reaktion der Patrizier interessant. So sandte der
Senat den Abgeordneten Menenius Agrippa aus, um mit den Plebejern
zu verhandeln und dieser beschwichtigte diese mit einer platonischen
Parabel: Er erzihlte ihnen, dass mit ihrem Protest die wesentlichen Be-
standteile des gesellschaftlichen Koérpers ihren Dienst eingestellt hit-
ten und nicht mehr zusammenarbeiteten. In einem Staat, genau wie
in einem Korper, miissten aber alle Teile zusammenwirken, um funk-
tionieren zu kénnen. Diese Rede fithrte schliellich die Plebejer wie-
der zuriick an die Arbeit und beendete die Sezession (vgl. Alféldy 1975).
Das Beschwichtigende dabei lag allerdings weit weniger im Inhalt des
Gesagten als vielmehr in der Form, in der sich Menenius Agrippa an
die Plebejer wandte. Denn fir die Patrizier musste die Ansprache des

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

In Verteidigung der Gleichheit

Menenius an die Plebejer selbst paradox erscheinen: Fiir sie beruhte
sie auf einem »fatalen Irrtum [...] es kimen Worte aus dem Mund der
Plebejer, wihrend logischerweise doch nur Lirm herauskommen kann«
(Ranciére 2002: 40). Fiir die Plebejer wird damit aber »[d]iese Entschei-
dung« des Menenius »identisch mit der Entscheidung, wer an einer
politischen Ordnung wie teilhat und wer nicht«, so Leonhardt (2017:
41). Die Frage des Anteils am Logos — und damit die Frage der Gleich-
heit — wird durch die sprechende Hinwendung an Wesen, die in der
Artikulationsweise der polizeilichen Ordnung weder dazu in der Lage
sind zu sprechen, noch Sprache vernehmen kénnen, vollkommen ver-
schoben. Die Unterteilung der polizeilichen Ordnung »in jene, die man
sieht und jene, die man nicht sieht« (Ranciére 2002:34), in jene, die iber
eine Sprache verfiigen und deshalb dazu fihig sind, »das Rechte aus-
zusprechen, wihrend [die Rede] anderer nur als Lirm wahrgenommen
wird« (ebd.), wird auf diese Weise vollig neu verhandelt. Denn erst in
der Negation der >Aufteilung des Sinnlichen, im Ausschluss von Sub-
jektpositionen und in der gleichzeitigen Auflehnung gegen diese Ex-
klusion konstituiert sich das, was Gleichheit genannt werden konnte
als dialektischer Widerspruch, so Balibar (2012: 13 und 19). Es ist die
indirekte Verneinung eben jener Behauptung, die Plebejer seien nicht-
menschliche, lediglich Lirm machende und die menschliche Sprache
nicht verstehende Wesen, in welcher in der Ansprache des Patriziers
Menenius Agrippa an die Plebejer auf dem Aventin eine Gleichheit von
Plebejern und Patriziern zumindest negativ artikuliert wird: Wenn die
Plebejer den Menenius nicht verstehen witrden, warum sollten sie dann
ihre Arbeit wiederaufgenommen haben?

Der Begriff der Politik setzt gerade an jener am Beispiel vom Aven-
tin aufgerufenen Dynamik der Begegnung mit der polizeilichen »Auf-
teilung der sinnlichen Ordnung« (Ranciére 2002: 52) an: »Die Politik ist
zuerst der Konflikt iiber das Dasein einer gemeinsamen Biihne, iber
das Dasein und die Eigenschaft derer, die auf ihr gegenwirtig sind«
(ebd.: 38). Diese Spannung, die jene >Aufteilung des Sinnlichen« durch-
quert, artikuliert sich gerade dadurch, »weil diejenigen, die kein Recht
dazu haben, als sprechende Wesen gezihlt zu werden, sich dazuzihlen
und eine Gemeinschaft dadurch einrichten, dass sie das Unrecht ver-

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

7


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

80

Steffen Wittig

gemeinschaften, das nichts anderes ist als der Zusammenprall selbst,
der Widerspruch zweier Welten, die in einer einzigen beherbergt sind«
(ebd.). Die Welt der Patrizier und die der Plebejer, der Logos und die
dem Logos ausgeschlossenen Wesen, begegnen sich im Beispiel des Me-
nenius konfrontativ in der Forderung nach Gleichheit. Gleichsam arti-
kuliert sich der Begriff der Gleichheit so nur als seine eigene »Vernei-
nung« (ebd.: 46): als Unrecht des Ausschlusses der Plebejer aus der Ord-
nung der zur Sprache fihigen Wesen, jenes Unrechts also, das durch
den Logos veriibt wird, und das in der Proklamation dieses Unrechts
diejenigen vereint, die von diesem Unrecht betroffen sind. Diese Ma-
nifestation des Unrechts ist dabei an den Prozess der Subjektivierung
gebunden, da das Unrecht nur »durch Subjekte oder durch spezifische
Subjektivierungsanordnungen [existiert]« und im konkreten Fall auch
fir andere in Erscheinung tritt. Gleichheit artikuliert sich so in der
Konfrontation mit einer machtvollen Ordnung in doppelter Weise: ei-
nerseits als eine eingeforderte Gleichheit, die von einer >Aufteilung des
Sinnlichen« verlangt, nicht mehr ausgeschlossen, sondern zu ihr als
Gleiche gezihlt zu werden, und andererseits als eine Gleichheit, die die
gegen den Logos den Aufstand Probenden als gleich artikuliert bzw. als
gleichermafien exkludiert artikuliert.

Da die polizeiliche Ordnung somit Bedingung der Méglichkeit der
Gleichheit ist — einer geforderten Gleichheit, dem Logos doch anzuge-
horen und einer Gleichheit der Aufstindischen, sich gleichermafien ge-
gen eine spezifische Ausschlussoperation des Logos aufzulehnen, kon-
stituiert sich eine politische Gleichheit nur im Zusammenstof3 mit dem
Bereich der Polizei. Dieses Feld der Begegnung im Begriff der Gleich-
heit kann damit nur als Negation der Aufteilung des Sinnlichen< im
Moment eines konstatierten Unrechts artikuliert werden und bildet zu-
gleich die Bedingung der Moglichkeit der Benennung des Unrechts. Die
Plebejer konnen nur eine Gleichheit mit den Patriziern behaupten, weil
diese sie als Ungleiche ausschlief}en. Gleichheit wird von dieser Seite
her zunichst als »offene Gesamtheit der Praktiken [verstanden], die von
der Annahme der Gleichheit jedes sprechenden Wesens mit jedem an-
deren und durch die Bemithung, sie zu bewahrheiten, gewihrleistet ist«
(ebd.). Gleichheit ist damit ihrer Behauptung der Politik »nicht eigen«

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

In Verteidigung der Gleichheit

und hat »an sich [...] nichts Politisches« (ebd.: 43) — ein Punkt, an den
das Manifest anschliefdt. Dort geht man mit Ranciére von der »Annah-
me der Gleichheit und der Moglichkeit der Transformation des Einzel-
nen und des Kollektivs« (Hodgson et al. 2022: 21) aus. In der Konkretion
bringt sich diese Annahme der Gleichheit aber erst in der Aktualisie-
rung eines konkreten Falls hervor, indem sie »in Form eines Streits die
Bestitigung der Gleichheit ins Herz der polizeilichen Ordnung« (Ran-
ciére 2002: 43) eingeschrieben wird. Insofern tritt Gleichheit nur am Fall
hervor und verweist so als Negation im Dissens auf das Moment einer
nicht vorhandenen, aber unterstellten Gleichheit. Die Gleichheit artiku-
liert sich somit als etwas, das in der Konfrontation einerseits voraus-
gesetzt werden muss, um eine Infragestellung einer Ungleichbehand-
lung erst zu ermdglichen und um sich andererseits gleichsam praktisch
erst hervorbringen zu konnen. Das Moment der Gleichheit ist so nichts
weiter, wie Balibar (2012: 13 und 19) es bezeichnet, als ein »dialektischer
Widerspruch, ein »Differential«: Es muss angenommen werden, kann
sich aber nur praktisch am konkreten Fall hervorbringen. Das Manifest
nimmt diese problematische zweite Seite der Gleichheit in seiner Kiirze
allerdings kaum auf: Wie artikuliert sich die >Annahme der Gleichheit«
im Manifest, wenn sich diese gleichsam erst in den Praktiken der Sub-
jekte hervorbringt? Das Manifest reif3t diesen Punkt lediglich mit seiner
Referenz auf Ranciéres >Unwissenden Lehrmeister< an. Jener skizzierte
Zusammenhang soll im Folgenden weiter vertieft werden.

b) Wie kann Gleichheit angenommen werden, wenn sie
nur als Negation existiert?

Ranciére (2007: 11) entwickelt in einer zweiten, sich dann im Unverneh-
men fortfithrenden Perspektive, diesen paradoxen Begrift der Gleich-
heit zugleich als zentralen Einsatz seiner Perspektive unter Referenz auf
das Narrativ Joseph Jacotots, jenes »Lehrbeauftragte[n] fiir franzosische
Literatur an der Universitit von Lowens, der im Jahr 1818 dort ein »in-
tellektuelles Abenteuer« erlebt. Eben auf diese Artikulation von Gleich-
heit referiert auch das Manifest. Allerdings muss dessen Aufnahme mit
Ranciére noch etwas verschoben werden. Jenes Narrativ ist bisweilen

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

82

Steffen Wittig

insbesondere in der Pidagogik breit rezipiert (vgl. bspw. Biesta 2010,
Cornelissen 2010, Simons/Masschelein 2010, Ahrens 2012) und umreifst
vor allem Jacotots Lehrerfahrungen als ausschliefRlich Franzésisch spre-
chender Lektor in den Niederlanden, in die er durch die in Frankreich
an die Macht zuriickkehrenden Bourbonen exilieren muss. So stand er
in Leuven vor der nicht ganz einfachen Problematik, Vorlesungen fiir
Studenten halten zu miissen, die kein Wort Franzésisch sprachen, son-
dern eben nur Niederlindisch — eine Sprache, die wiederum Jacotot
nicht sprach. Vor dem Hintergrund dieses Problems versucht Jacotot
mit der Annahme der »Gleichheit der Intelligenzen« (Ranciére 2007: 52)
eine »gemeinsame Sache« (ebd.: 12) zu finden, einen Gegenstand, der
die Grenzen der Sprache tiberwindet und so eine »minimale Verbin-
dung« (ebd.: 11) zwischen Lehrmeister und Schiilern herstellt. Diesen
findet er in der »zweisprachige[n] Ausgabe des Telemach« (ebd.: 12),
wobei er beobachtet, dass die Lernenden die pidagogisch tiblichen Er-
klirungen des Lehrmeisters gar nicht benétigen.

Ranciére (ebd.: 14) verhilt sich mit dieser Annahme der Gleichheit
damit zu einer pidagogischen >Aufteilung des Sinnlichen, die sich als
»Ordnung des Erklirens« artikuliert. Er wendet sich gegen die Behaup-
tung, dass »die wesentliche Aufgabe des Lehrmeisters [...] darin [be-
steht], zu erkliren, die einfachen Elemente der Kenntnisse hervorzu-
heben und ihre prinzipielle Einfachheit mit der tatsichlichen Einfach-
heit, die die jungen und unwissenden Geister kennzeichnet, in Uber-
einstimmung zu bringen. Lehren, das hief? gleichzeitig Kenntnisse zu
vermitteln und Geister zu formen, indem man sie, einem geordneten
Fortschreiten folgend, vom Einfacheren zum Komplizierteren leitete«
(ebd.: 13). Insofern konnte unter dieser Perspektive Lehren als polizei-
liche Praxis betrachtet werden, die eine Differenz zwischen Wissen-
den und Unwissenden erst (re-)produziert: Das Lehren situiert Sub-
jektpositionen in einer >Aufteilung des Sinnlichens, fiihrt sie in diese
ein oder schliefit sie aus dieser aus. Ranciére hingt diese Einfithrung
in den Logos an den Begriff des Verstehens: »Niemand kennt wahrhaft
etwas, wenn er es nicht verstanden hat. Und damit er verstehe, muss
man ihm eine Erklirung gegeben haben [..]J« (ebd.: 14). Wann aber et-
was als verstanden gilt, dariiber bestimmt innerhalb dieser >Logik des

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

In Verteidigung der Gleichheit

Erklirens< ausschliefllich der Lehrende. Der »Erklirende [entscheidet]
als Einziger dariiber [...], an welchem Punkt die Erklirung selbst er-
klart ist« (ebd.). Und so ist es »[d]as Geheimnis des Lehrmeisters [..],
die Distanz zwischen dem gelehrten Gegenstand und dem zu beleh-
renden Subjekt, die Distanz auch zwischen lernen und verstehen, er-
kennen zu kénnen« (ebd.: 15), eine Distanz, die der Erklirende durch
die Praxis des Erklirens und als Entscheidungsinstanz des Endes je-
der Erklirung selbst erst hervorbringt: »Der Erklirende ist jener, der
die Distanz einsetzt und abschafft, der sie inmitten seiner Rede ent-
faltet und auflést«, so Ranciére (ebd.). Einerseits identifiziert Ranciére
so in jener pidagogischen Aufteilung des Sinnlichen die Privilegierung
der Rede des Lehrmeisters, der Annahme namlich, dass die Erklirung
des Lehrmeisters jeder anderen alternativen Erklirung vorausgeht. An-
dererseits trifft diese Analyse Ranciéres in Bezug auf das Nachdenken
tiber das Sprachlernen des Kindes auf eine interessante Erkenntnis:
»Die Worter, die das Kind am ehesten lernt, in deren Sinn es am ehes-
ten eindringt, die es sich am ehesten fiir seinen eigenen Gebrauch an-
eignet, sind diejenigen, die es ohne erklirenden Lehrmeister, noch vor
jedem Lehrmeister lernt« (ebd.: 16). Das Erlernen der Muttersprache
kann als Evidenz dafiir aufgerufen werden, dass ein Verstehen eines
Sachverhaltes auch ohne vorgingige Erklirung, nur auf Basis der ei-
genen Intelligenz moglich ist. Was nun aber mit dieser Einfithrung ei-
ner >Ordnung des Erklirens< und des Unterrichts passiert, ist, dass jene
eigene Intelligenz, die vormals auch zum Erlernen der Muttersprache
und anderer Praktiken dienlich war, mit einer Logik des Erklirens kon-
frontiert wird, so dass behauptet wird, »dass ein Verstehen mittels der
eigenen Intelligenz nicht mehr méglich ist [...]« (ebd.). Lehren (und Ler-
nen) bedeutet also, im Aufeinandertreffen zweier Ordnungen in einen
sich als hegemonial artikulierenden Logos eingefithrt zu werden, der
von der Behauptung einer Ungleichheit ausgeht und ebensolche in sei-
nen Praktiken immer wieder (re-)produziert (vgl. Simon/Masschelein
2010: 601).

Im Gegensatz dazu fithrt Ranciére (2007: 52) seine Annahme der
Gleichheit der Intelligenzen vor dem Hintergrund der Unterstellung
ein, dass jede/r ,Schiiler*in< zum einen in der Lage ist, auf Basis ih-

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

83


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

84

Steffen Wittig

rer/seiner eigenen Intelligenz zu lernen; der sunwissende Lehrmeister«
erzeugt vor diesem Hintergrund keine Asymmetrie des Erklirens, kei-
ne Teilung zwischen Wissenden und Unwissenden, weil er selbst kei-
ne Ahnung von jenem Gegenstand hat, den er lehrt (vgl. Ahrens 2012).
Am Beispiel Jacotots zeigt sich das: Er unterrichtet vornehmlich Din-
ge, in denen »seine Inkompetenz anerkannt« ist (Ranciére 2007: 25) —
Franzosisch fiir ausschliefilich Niederlindisch Sprechende ohne iiber-
haupt des Niederlindischen michtig zu sein, Klavierspiel ohne Klavier
zu spielen, Malerei ohne Malen zu kénnen (vgl. ebd.). Ranciére fordert
so, »die Logik des Erklirsystems um[zu]drehen«, denn diese ist ledig-
lich der »Mythos der Pidagogik, das Gleichnis einer Welt, die in Wis-
sende und Unwissende geteilt ist, in reife Geister und unreife Geister,
fihige und unfihige, intelligente und dumme« (ebd.: 16f.).

Biesta (2010: 542) weist wiederum darauthin, dass es eben jene Ord-
nung ist, die den Lerner im Schatten des als zu lernend Artikulier-
tem erst zu einem Produkt einer Ordnung des Erklirens macht, einer
Subjektposition also, aus der heraus eine Gleichheit im Moment einer
sich hervorbringenden Ungleichheit behauptet werden kann. Auch die
Gleichheit der Intelligenzen wird so zu einer Behauptung, die erst als
Negation einer Ordnung der Erklarung artikulierbar wird; sie wird hier-
durch zu einer politischen Intervention inmitten dieser Aufteilung des
Sinnlichen. Die Gleichheit unterliuft so zwar die sich im Rahmen jener
mythischen Griindung artikulierende doppelte Geste der Pidagog®in:
Wenn Sie keine Ahnung von einer Sache hat, kann sie weder den »abso-
luten Anfang« des »Lernakts« markieren, noch kann sie einen nur selbst
zu liftenden »Schleier der Unwissenheit [...] itber alle zu lernenden Din-
ge« (Ranciere 2007: 17) werfen. Jene Gleichheit der Intelligenzen artiku-
liert sich aber dennoch erst im Zusammenprall mit jener Ordnung des
Erklarens. Es ist iiberhaupt erst der hegemoniale pidagogische Duktus
des Erklirens, der die Forderung nach einer Gleichheit der Intelligen-
zen als Intervention gegen eine machtvolle Ordnung erméglicht und
hervorbringt. Die Annahme, dass jeder auf Basis seiner eigenen Intel-
ligenz lernen kann, artikuliert sich so erst vor dem Hintergrund einer
Annahme der Ungleichheit, der Behauptung nimlich, dass ein Lerner
erst pidagogisch zur Vernunft gefithrt werden muss, um verstanden

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

In Verteidigung der Gleichheit

zu werden und sprechen zu kénnen (vgl. Biesta 2010: 545). Wenn aber
selbst in der Behauptung der Gleichheit der Intelligenzen im Unwis-
senden Lehrmeister eben diese nur als Negation auftaucht, wie kann
sie dann, wie Ranciére (2002: 26) es ausdriickt »mit Waffen verteidigt«
werden?

3. InVerteidigung der Gleichheit?

Die Behauptungen, »dass es« mit dem Terminus der Gleichheit einen
Grundsatz »zu verteidigen gibt« (Hodgson et al. 2022: 20) und dass es
einen »existierende[n] Raum der Gemeinsambkeit« (ebd.: 21) gibe, der
sich um den Begriff der Gleichheit herum konstituiert, kénnen nun
mit Ranciére noch einmal situiert werden. Errichtet eine solche Auf-
forderung zur Verteidigung von Grundsitzen, wie dem der Gleichheit,
nicht selbst politisch eine polizeiliche Ordnung? Auf beiden aufgerufe-
nen Seiten scheint es um den unterschiedlich gewendeten Einsatz der
Gleichheit im >Unvernehmen< um das Gemeinsame zu gehen. Das Ge-
meinsame existiert nicht einfach so, es muss verifiziert werden und
gerade dies verbindet beide Artikulationsweisen von Gleichheit: Zu-
gleich erscheint Gleichheit als Intervention in eine machtvolle Auftei-
lung des Sinnlichen, zu der man sich vor dem Hintergrund einer be-
haupteten Gleichheit als zugehorig artikuliert; dariiber hinaus aber er-
scheint sie als Artikulation einer »gemeinsamen Sache« (Ranciére 2007:
12), zu der jede Subjektposition doch irgendwie potentiell fihig ist. Sie
folgt einer doppelten Logik: Badiou lasst sie in dem kulminieren, was
er das »Oxymoron des unwissenden Lehrmeisters« (Badiou 2015: 221)
nennt: zugleich auf eine machtvolle Ordnung, ein Geteiltes im Namen
der Gleichheit referieren zu miissen, um sie unter Inanspruchnahme
der Gleichheit zu subvertieren. Balibar (2012) verweist auf diese doppel-
te Logik, indem er Gleichheit in einem dialektischen Widerspruch von
Aufstand und Konstitution sieht. Das Moment der Gleichheit (fiir Ba-
diou das Verschmelzen von Freiheit und Gleichheit zu >Gleichfreiheit<)
verweist darauf, dass Gleichheit einerseits (als Annahme/Behauptung)
eines der zentralen Momente sowohl der Konstitution des Sozialen im

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

85


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

86

Steffen Wittig

Allgemeinen als auch des Pidagogischen im Besonderen darstellt. An-
dererseits impliziert dieses Moment zugleich immer auch »die Fihig-
keit oder Macht zum Aufstand« (ebd.: 24) gegen eine sich durch die Re-
ferenz auf jenen Begriff der Gleichheit konstituierende Ordnung. Das
Aufstindische, das in der Annahme der Gleichheit steckt, »ist nicht nur
Begriinder, sondern auch Feind stabiler Institutionen« (ebd.: 25) und
Ordnungen. Oder wie es Masschelein/Simons/Larrosa (2019: 140) aus-
driicken: Gleichheit ist das >anarchischec Moment der Ordnung (im Sin-
ne von an-arché — es gibt keinen letzten Grund, aber die Notwendig-
keit, Ordnung zu begriinden). Und jenes verweist darauf, »that there
are no natural (pre-given) connections or bonds between bodies and
capacities and positions (in the social order)« (ebd.). Ordnung ist damit
nicht nur die Existenz eines >politischen Regimes« (bspw. einer polizei-
lichen s>Logik des Erklirensq), sondern zum einen die Existenz dieser
»equal and anarchic condition of the existence of power that is speci-
fically political« (ebd.). Zum anderen ist jener >anarchische« Anteil der
Ordnung gleichermafien »the condition that the exercise of power con-
tinually tries to tame or control and repress [this anarchic moment]«.
Liest man nun aber das Manifest und jene Forderung, die Annahme der
Gleichheit als Grundsatz zu verteidigen, mit Ranciére detaillierter, so
miindet eine solche Forderung gerade in die Verteidigung jener Dialek-
tik von an-archischem Aufstand und machtvollem Zihmungsversuch
des anarchischen Moments der Gleichheit.

Wie kann aber ein solcher, sich als Negation einer Aufteilung des
Sinnlichen artikulierender, an-archischer Begriff der Gleichheit vertei-
digt werden (wozu ja aufgerufen wird)? Und vor allem: mit welchen
Waffen? Sind die Waffen, mit denen wir eine Gleichheit verteidigen
konnten, nicht immer schon die gleichen Waffen, mit denen sich auch
jene Ordnung verteidigt, gegen die eigentlich im Namen der Gleichheit
vorgegangen werden soll?

Mit Ranciére kénnte man behaupten, dass sich die Frage nach der
Verteidigung der Gleichheit in dieser Form gar nicht stellt: Als »singu-
lires Universelles« (Ranciére 2002: 50), als Unrecht, das nur von einem
spezifischen Subjekt in einer spezifischen Situation als vorliegende Un-
gleichheit behauptet werden kann, entzieht sich die Gleichheit jegli-

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

In Verteidigung der Gleichheit

cher Identifizierung. Die Gleichheit verteidigt sich durch ihren syste-
matischen Entzug als >an-arché/Ungrunds, weil sie nur im Moment des
Unrechts, des Dissens, als subjektivierende Teilung thematisiert wer-
den kann. Eine Hilfe zur Verteidigung der Gleichheit wiirde im Gegen-
teil nur eine Ungleichheit in der konkreten Erscheinung einer Fitrspra-
che fiir diejenigen, denen unterstellt wird, nicht fir sich sprechen zu
konnen, reproduzieren (vgl. hierzu Martinez Mateo 2019a, 2019b). Wird
aber nicht auch in einer negativen Intervention der Gleichheit jenseits
der Frage der Firsprache im Modus der Reprisentation »ein gewisses
Regime« der Wahrheit, »eine gewisse Machtverteilung von Wahrheit
und Irrtum [errichtet]« (Foucault 2001: 196)? Auch eine Gleichheit der
Intelligenzen miindet in die Referenz auf eine machtvolle, hegemonia-
le Ordnung: nimlich die der »Intelligenz des Buches« (Ranciére 2007:
23), die eben in der Vermittlung durch die Erklirung erst zur »Verdum-
mung« (ebd.) wird. Auch wenn eine solche sich in der Form des Tele-
mach als Kulminationspunkt der Auseinandersetzung, als »gemeinsa-
me Sachecartikuliert, so ist auch dieses Buch Produkt einer Differenzie-
rung zwischen wahr und falsch. Es referiert auf ein (kontingentes) his-
torisch-politisches Krifteverhiltnis, auf welches Foucault (2001: 196f.)
in In Verteidigung der Gesellschaft in seiner Vorlesung vom 18.02.1976 hin-
weist. Das Medium des Buches Telemach verweist dabei aber in der Art
seiner Verwendung bei Ranciére weniger auf eine sich so konstituie-
rende rationale Ordnung von Wissen, sondern vielmehr auf eine hege-
moniale Ordnung der Sprache. Biicher artikulieren sich als Manifesta-
tionen eines Regimes des Wissens, jener hegemonialen Differenzierun-
gen zwischen wahr und falsch, die zugleich symbolische Einsatzpunk-
te wie Effekte eines Machtregimes markieren, oder wie es Marchart
einmal formuliert hat, eines auf den Kopf gestellten Clausewitz (vgl.
Marchart 1998). Sie sind Elemente einer »Politik als mit anderen Mit-
teln fortgesetzten Krieg[es]« (Foucault 2001: 198), die sich vor allem ver-
mittels einer »Sprache des Wissens« (ebd.: 184) zu subjektivieren schei-
nen. Und so referiert auch Jacotot Ranciéres Telemach, als ein Buch,
in dem »alles in allem [ist]«, in dem die »ganze Macht der Sprache [..]
im Ganzen eines Buches [ist]« (Ranciére 2007: 38), auf ein historisch-
politisches Krifteverhiltnis einer Zugehdrigkeit zu einer bestimmten

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

87


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

88

Steffen Wittig

symbolischen Ordnung. Das Buch stellt nicht die Forderung auf zu ver-
stehen: »Es gibt nichts zu verstehen« (ebd.: 36). Es ist die Konfrontation
mit einem radikalen Nicht-Wissen. Die Lernenden sprechen kein Wort
Franzosisch und sollen jene Phrasen, Worter und Zeichen, die sie nicht
verstehen, sich merken, wiederholen und vergleichen. Jacotot formu-
liert vielmehr das Diktum: »Du kannst sagen, ich kann nicht, sag statt-
dessen Calypso konnte nicht« (ebd.). Im Wort >Calypso« biindeln sich
fiir Jacotot »alle menschlichen Werke [...], da dieses Wort ein Werk der
menschlichen Intelligenz ist« (ebd.: 39). Selbst wenn die Frage der rich-
tigen Aneignung eines Wissens durch Ranciére negiert wird und eine
Gleichheit der Intelligenzen zum negativen Vermittler der Moglichkeit
einer Auseinandersetzung mit der Welt wird, so unterliegt diese ver-
mittelte Auseinandersetzung doch den »formalisierten Codes« (Balibar
2012: 116) der symbolischen Ordnung: der Referenz auf die Odyssee, die
Ilias, Homer, die griechische Gotterwelt usw., die das Wort »Calypso«
aufruft; dem Verweis auf die Schrift, die Ranciéres Schlosser in seinen
Beschreibungen der Buchstaben, die er nicht lesen kann, aufruft. Jeder
kann alles, aber auch alles ist in allem. Und so, das kann man zumin-
dest vermuten, kehrt auch das in der Selbstverteidigung der negativen
Gleichheit Verdringte der Unhintergehbarkeit der symbolischen Ord-
nung in ihr wieder.

Literatur

Ahrens, Sonke (2012): »Die Unfihigkeit des Lehrmeisters und die Wirk-
samkeit des Lehrens, in: Hans-Christoph Koller, Roland Reichen-
bach, Norbert Ricken (Hg.): Philosophie des Lehrens. Paderborn:
Schoningh: S. 129-144.

Alf6ldy, Géza (1975): Romische Sozialgeschichte. Wiesbaden: Franz Stei-
ner Verlag.

Badiou, Alain (2015): »Jacques Ranciére. Wissen und Macht nach dem
Sturmg, in: Ders.: Das Abenteuer der franzdsischen Philosophie seit
den 1960ern. Wien: Passagen: S. 211-241.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

In Verteidigung der Gleichheit

Balibar, Etienne (2012): Gleichfreiheit. Politische Essays. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Beiler, Frank (2019): »Vom reprisentativen zum asthetischen Regime —
Fiir eine andere Empirie«, in: Ralf Mayer, Alfred Schifer, Steffen
Wittig (Hg.): Jacques Ranciére. Pidagogische Lektiiren. Wiesbaden:
Springer VS: S. 91-112..

Biesta, Gert (2010): »Learner, Student, Speaker: Why it matters how we
call those we teachg, in: Educational Philosophy and Theory,Vol. 42,
Nos. 5-6, 2010: S. 540-552..

Cornelissen, Goele (2010): »The Public Role of Teaching: To keep the
door closeds, in: Educational Philosophy and Theory,Vol. 42, Nos.
5-6, 2010: 529-539.

Foucault, Michel (2001): In Verteidigung der Gesellschaft. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Hodgson, Naomi; Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2022): »Manifest fiir
eine Post-Kritische Pidagogiks, in: Martin Bittner, Anke Wisch-
mann (Hg.): Kritik und Post-Kritik. Zur deutschsprachigen Rezep-
tion des »Manifests fiir eine Post-Kritische Pidagogik«. Bielefeld:
transcipt Verlag: S. 19-24.

Kleesattel, Ines (2019): »Asthetisch Lernen und Lehren unter Gleichen:
Warum ein unwissender Lehrmeister nicht genug ist, in: Ralf May-
er, Alfred Schifer, Steffen Wittig (Hg.): Jacques Ranciére. Pidagogi-
sche Lektiiren. Wiesbaden: Springer VS: S. 243-266.

Leonhardt, Christian (2017): »Zwei Namen des Ausnahmezustandes,
in: Matthias Lemke (Hg.): Ausnahmezustand. Theoriegeschichte —
Anwendungen — Perspektiven. Wiesbaden: Springer VS: S. 41-56.

Marchart, Oliver (1998): »Gibt es eine Politik des Politischen? Démocra-
tie & venir betrachtet von Clausewitz aus dem Kopfstandx, in: Ju-
dith Butler, Simon Critchley, Ernesto Laclau, Slavoij Zizek (Hg.): Das
Undarstellbare der Politik. Zur Hegemonietheorie Ernesto Laclaus.
Wien: Turia + Kant: S. 90-119.

Martinez Mateo, Marina (2019a): »Fiireinander Sprechen. Zu einer fe-
ministischen Theorie der Reprisentationg, in: Leviathan. Berliner
Zeitschrift fiir Sozialwissenschaft, 47 (3): S. 331-353.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

89


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

90

Steffen Wittig

Martinez Mateo, Marina (2019b): »Politisch erscheinen und emanzipiert
zuschauenc, in: Ralf Mayer, Alfred Schifer, Steffen Wittig (Hg.): Jac-
ques Ranciére. Pidagogische Lektiiren. Wiesbaden: Springer VS:
S. 267-288.

Masschelein, Jan/Simons, Maarten (2010): »Governmental, Political and
Pedagogic Subjectivation: Foucault with Ranciére«, in: Educational
Philosophy and Theory, Vol. 42, Nos. 5-6, 2010: S. 589-605.

Masschelein, Jan; Simons, Maarten; Larrosa, Jorge (2019): »The matter
with/of school. Storylines of the scholastic fable«, in: Ralf Mayer,
Alfred Schifer, Steffen Wittig (Hg.): Jacques Ranciére. Pidagogische
Lektiiren. Wiesbaden: Springer VS: S. 135-154.

Mayer, Ralf; Wittig, Steffen (2020): »Gleichheit und Artikulation, in:
Markus Rieger-Ladich, Rita Casale, Christiane Thompson (Hg.): Un-
/Zugehorigkeit. Bildungsphilosophische Reflexionen und macht-
theoretische Studien. Weinheim/Basel: Beltz Juventa: S. 123-141.

Ranciére, Jacques (2002): Das Unvernehmen. Politik und Philosophie.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Ranciére, Jacques (2006): Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der
Kunst und ihre Paradoxien. Berlin: b_books.

Ranciére, Jacques (2007): Der unwissende Lehrmeister. Wien: Passagen.

Ranciére, Jacques (2010): Der Philosoph und seine Armen. Wien: Passa-
gen.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Zur Aufgabe kritischer Padagogik?
Pladoyer fir ein engagiertes Denken

Nicolas Engel

»In our times a manifesto can only be performed in an ironic manner«
(Biesta & Safstrom 2011: 542). Gert Biesta und Carl Anders Safstrém
machen in ihrem Manifesto for Education auf eine grundsitzliche Eigen-
art der Textsorte Manifest aufmerksam. So heif’t es weiter: »We know
all too well, after all, that no manifesto that has ever been written — be
it in the domain of art or in the domain of politics — has ever managed
to change the world« (ebd.). Plidiert wird damit — so kdnnte man sagen
— fir eine bestimmte Lesehaltung, die ein Manifest als etwas begreift,
das zunichst fiir sich selbst spricht. Es ist als eine zeitgemif? dring-
lich empfundene Artikulation zu werten, die irritiert, aber nicht sagen
kann, wie es gut ist. »As an ironic form - or as an ironic performance -
a manifesto can be nothing more than an attempt to speak and, through
this, create an opening, a moment of interruption« (ebd.).

Entsprechend dieser Uberlegungen sollen in diesem Beitrag Teile
des Manifests fiir eine post-kritische Pidagogik einer Relektiire unter-
zogen werden, die die von Hodgson et al. (2017) vorgenommenen Blick-
verschiebung »from critical pedagogy to post-critical pedagogy« (ebd.:
17) als die initiierende und irritierende Er6ffnung eines Denkkorridors
wiirdigt und auffordert, iiber die Aufgabe kritischer Pidagogik nachzu-
denken.

Im Fokus stehen zwei Annahmen der Autor*innen, die in einer
kritisch-kulturwissenschaftlichen Anniherung mittels dem Konzept
der kulturellen Ubersetzung besprochen werden sollen (Engel 2019;

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

92

Nicolas Engel

Engel/Bretting 2021)'. Reagiert wird erstens auf die Behauptung der
post-kritischen Autor*innen, dass die pidagogische Hermeneutik im
Gegensatz zu ihrer kritischen Verwendung einen Modus des Zusam-
menlebens in einer gemeinsamen Welt erméoglicht und zweitens auf
die Behauptung, dass »[wlhen we truly love the world, our world, we
must be willing to pass it on to the new generation« (Hodgson et al.
2017: 18) und die damit eingeforderte Wendung von einer kritischen
Perspektive, die laut der Autor*innen von einer »Leidenschaft zum
Hass« (Hodgson et al. 2022: 23; Orig.: »passion to hate«) getragen ist,
zu der post-kritischen Figur einer »Liebe zur Welt« (Hodgson et al.
2022:: 23; Orig.: »love for the world«). Die Arbeit an diesen Behauptun-
gen fithrt mich schlieRlich zu einem Versuch, die Aufgabe der Kritik in
der Pidagogik zu reformulieren.

Das Manifest behauptet im zweiten von insgesamt fiinf Grundsitzen
die Notwendigkeit einer Festlegung auf eine pidagogische Hermeneu-
tik oder gar eine Verteidigung (Hodgson et al. 2022: 20) selbiger, die
sich das Sprechen bewahren will: »The acceptance that we can never ful-
ly understand the other — individual or culture — ought not to entail
that we cannot speak« (ebd.: 16). Das vorgeschlagene Modell der Her-
meneutik kritisiert also eine Ausrichtung auf das Nicht-Verstehen und
richtet sich an der Fokussierung auf gegenseitigen Respekt aus. Da-
bei distanziert es sich von einer kritischen Tradition, die Hermeneutik
mit der apriorischen Annahme der Unméglichkeit eines wechselseiti-
gen Verstindnisses verbindet: »Here, we start from the assumption that
we can speak and act — together — and thus shift from the hermeneuti-
cal pedagogy that critical pedagogy entails, to defend [..] a pedagogical
hermeneutics« (ebd.).

1 Vor dem Hintergrund einer Ubersetzungstheoretisch akzentuierten Auseinan-
dersetzung mit dem Manifest beziehe ich mich in meiner Argumentation so-
wohl auf das>Original<als auch auf die iibersetzte Fassung des Manifests.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Zur Aufgabe kritischer Padagogik?

Aufgrund einer angenommenen Bedrohung durch eine kritische
Hermeneutik wird folglich die Verteidigung einer pidagogischen Her-
meneutik eingefordert, die auf Gemeinsamkeiten abhebt: »in spite of
the many differences that divide us, there is a space of commonality
that only comes about a posteriori« (ebd.). Die Distanzierung von einer
kritischen Hermeneutik geht also genauer einher mit der Aufforde-
rung, nicht das Fremde und Differente, sondern das Gemeinsame, also
das bereits Verstandene, im Verstehensprozess zu fokussieren. Trotz
vieler Differenzen gibt es einen Raum der Gemeinsamkeit — so die
Annahme des Manifests —, der sich a posteriori also aus der Erfahrung
des Gemeinsamen ergibt. Behauptet wird dabei, dass der Raum des
Gemeinsamen in der Pidagogik oftmals iibersehen wird zugunsten
einer Fokussierung auf Ungleichheit und Differenz (vgl. ebd.). In der
Festlegung auf Hermeneutik als zentralen modus operandi einer post-
kritischen Haltung wird der Differenz also eine eher marginale Rolle
zugewiesen. Uberraschend scheint dies angesichts einer langen Tradi-
tion der Auseinandersetzung mit dem hermeneutischen Prinzip, die
bekanntlich in der Quintessenz gerade das Fremde oder eben Diffe-
rente zum Bezugspunkt einer hermeneutischen Operation macht. Es
lieRe sich entgegnen, dass diese Sichtweise Differenzen nivelliert und
dabei Gefahr liuft, nur das leicht erschlief8bar Gemeinsame erfahrbar
und damit zur Grundlage des Verstehens zu machen; oder um mit
Friedrich Schleiermacher zu sprechen, es wire dann nur eine »laxere«
Praxis des Verstehens moglich, eine, die auf den schnellen Konsens
zielt und davon ausgeht — ich zitiere aus >Hermeneutik und Kritik<
— »dass sich das Verstehen von selbst ergibt« und »[..] Missverstand
vermieden werden soll« (Schleiermacher 1838/1977: 92).

Eine Perspektive, die umgekehrt den Missverstand als unumging-
lich anerkennt, ist mit Ansitzen moglich, die radikal auf Differenz fo-
kussieren (Wimmer 2002, Wimmer 2014, vgl. auch Ricken/Reh 2014).
Damit ist — wie der Beitrag noch zeigen mochte — nicht gemeint, dass
ein Gemeinsames nicht moglich ist, es aber nur unter der Bedingung
einer Moglichkeit zur Artikulation von Differenz, die immer auf die Be-
dingung der Verhandlung des Differenten verweist, moglich werden
kann. Verdeutlicht werden soll dieser Gedanke an Uberlegungen des

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

93


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

94

Nicolas Engel

postkolonialen Theoretikers Homi K. Bhabha. Wenn Bhabha in anties-
sentialistischer Intention den Fokus auf kulturelle Differenz, genau-
er, auf die Frage nach der Moglichkeit einer »Artikulation von kultu-
rellen Differenzen« (Bhabha 2011: 2) setzt, dann méchte er selbige als
ein »komplexes, fortlaufendes Verhandeln« (ebd.) von Differenz in kul-
turellen Zwischenriumen verstanden wissen. Diese Riume (bekannte
Schlagworte sind hier der dritte Raum und Hybriditit) kénnen als Zwi-
schenzonen der Kritik und der Subversion begriffen werden (Bhabha
2012; Babka/Posselt 2012) und — im Sinne der Abwendung von Dogma-
tischem - als Orte der Blasphemie. Wenn sich Bhabha des Konzepts der
»Blasphemie« bedient, dann versteht er darunter mehr als die sikulari-
sierte Fehldarstellung von Heiligen; er sieht hierin ein »Moment, in dem
der Hauptgegenstand oder Inhalt einer kulturellen Tradition im Akt
der Ubersetzung [Orig.: »cultural translation«] itberwiltigt oder ver-
fremdet wird« (Bhabha 2011: 337). Als Blasphemie meint Ubersetzung
einen transgressiven Akt, der Differenzen nicht iitberwindet, sondern
in der Bearbeitung erzeugt und damit auch neue Riume der Uberset-
zung einfordert. Im Anschluss an Walter Benjamins Uberlegungen zur
»Aufgabe des Ubersetzers« (1921) wird bei Bhabha damit betont, dass
Ubersetzungen Differentes nicht auflésen, sondern Unsicherheit bear-
beiten und fortleben lassen und damit eine stindige Verhandlung tiber
Differentes einfordern. Benjamin (1921) zur Folge besteht die Eigenart
der Ubersetzung namlich darin, dass selbige dem Original (also dem
Gegenstand, der Artikulation etc., auf die sie sich bezieht) gerecht wer-
den will, es aber niemals kann. Es geht der Ubersetzung somit nicht
um Mitteilung oder Ubermittlung von Sinn, sondern es geht ihr allein
darum, die Erfahrung mit dem Fremden (zu Ubersetzenden) fortzu-
tragen, oder wie er es sagt, fortleben zu lassen (Benjamin 1963). Die
Aufgabe der Ubersetzung wird hier in einem doppelt gemeinten Sin-
ne auch als Aufgabe des Treueversprechens (im Sinne eines Aufgebens)
gefasst, den Sinn des sogenannten Originals transferieren zu kénnen.
Ein Verstehen des Differenten in hermeneutischer Tradition wird da-
mit verunmdglicht und kann ersetzt werden durch die Einsicht, dass
Prozesse des Verstehens immer in Auseinandersetzungen eingebunden
sind, die nicht zu einer Losung des Problems fithren. Die erkenntnis-

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Zur Aufgabe kritischer Padagogik?

theoretische Bedeutsamkeit der Aufgabe des Treueversprechens findet
sich bei Bhabha in Form einer radikalen Verschiebung der Treuefrage
wieder. Insofern zielt wissenschaftliche Erkenntnis- und Wissenspro-
duktion nicht auf die Losung (oder das Verstehen) von Problemen und
Differenzen, sondern charakterisiert sich durch eine Treue zum Pro-
blem und zur Differenz (Schmidt/Engel 2022).

Spiegeln wir diese iibersetzungstheoretischen Uberlegungen nun
an der Behauptung einer notwendigen Festlegung auf pidagogische
Hermeneutik, die Riume des Gemeinsamen zu verteidigen sucht, dann
lisst sich mit der Ubersetzung fragend entgegen, ob nicht gerade das
renitente Festhalten an Differenz, die Fokussierung auf das »Problem
radikaler Alteritit« (Wimmer 2002: 115), Gemeinsames zu Tage fordert.
Das Gemeinsame ist dann Produkt einer dialogischen Verhandlung, die
nicht den schnellen Konsens sucht, sondern den Dissens als das pro-
duktive Potential erkennt. Zur pidagogischen Bedeutung des Dissens
hat Roland Reichenbach Entscheidendes gesagt, wenn er darauf ver-
weist, dass »nicht der konsensorientierte Diskurs, sondern vielmehr
der gescheiterte oder teilweise gescheiterte Diskurs, an dessen Ende
die Teilnehmer und Teilnehmerinnen in wesentlichen Fragen im Dis-
sens verbleiben« (Reichenbach 2011: 795) pidagogisch produktiv ist. Es
geht padagogischer Theorie wie pidagogischer Praxis in dieser Sicht-
weise um »Dissenstauglichkeit« (ebd.: 805).

Ein zweiter Punkt fiir die Festlegung auf eine pidagogische Her-
meneutik wird im Manifest mit kritischem Verweis auf die der kriti-
schen Pidagogik (eine nihere Bestimmung, was darunter zu verste-
hen ist, wird nicht gegeben!) implizite Sphirentrennung von Pidago-
gik und Gesellschaft gemacht. Im Manifest heiflt es dazu: »the educa-
tor assumes the other to lack the means to understand that they are
chained by their way of seeing the world. The educator positions her-
self as external to such a condition, but must criticize the present and
set the unenlightened free« (Hodgson et al. 2017: 17). Mein Verstindnis
dieser Aussage deckt sich mit der deutschen Ubersetzung des Mani-
fests. Demnach »nimmt die Pidagog“in von den Anderen an, dass ih-
nen die Fahigkeit fehle, zu verstehen, dass sie in ihrer Sichtweise der
Welt verhaftet sind. Die Pidagog®in positioniert sich selbst als aufler-

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

95


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

96

Nicolas Engel

halb solcher Strukturen, muss jedoch die Gegenwart kritisieren und
die Unaufgeklirten freisetzen« (Hodgson et al. 2022: 23). Nicht zu Un-
recht wird in dieser Aussage markiert, dass sich in Operationen kriti-
scher Hermeneutik ein Geltungsanspruch von Wissen artikuliert, der
andere Geltungsanspriiche iibergehen und damit Gefahr laufen kénn-
te, Vielstimmigkeit zu verunmoglichen. Allerdings verbleibt die Kritik
unkonkret, insofern die Perspektive einer Verwicklung von Pidagogik
und Gesellschaft ohne die Bearbeitung der daraus resultierenden Fra-
ge nach der Gesellschaftlichkeit pidagogischer Wissensproduktion un-
scharf bleiben muss (z.B. Wimmer 2002). Hier scheint der Hinweis auf
das »ambivalente Verhiltnis von Wissenschaft und Gesellschaft«, wie
ihn Norbert Ricken (2011) gegeben hat, interessant, demzufolge sich
das Gesellschaftliche und das Politische der Wissenschaft und ihrer Ge-
genstinde nicht durch ein gesellschaftliches Aufieres bestimmt, son-
dern dadurch, dass der wissenschaftliche Erkenntnisprozess selbst in
gesellschaftlichen und politischen Zusammenhingen seinen Ort hat.
Das mittels des Begriffes der Erkenntnispolitik diskutierte »Zu-Tun-
Haben mit Erkenntnissen« (Seitter 1985: 262), welches den Umgang mit
wissenschaftlicher Erkenntnis als Teil wissenschaftlicher Wissens- und
Erkenntnisproduktion ausweist, ist hier eine zentrale Figur. Die gegen-
wartig an Fahrt gewinnende Diskussion um das Politische in der pad-
agogischen Wissensproduktion (z.B. Casale et al. 2016; Thompson/Wra-
na 2022; Engel/Bretting 2021; Ebner v. Eschenbach 2019) kann hier als
Referenz fiir eine lebendige kritisch-pidagogische Debatte herangezo-
gen werden, die entlang einer kategorialen Verhiltnisklirung von Wis-
senschaft und Gesellschaft das Politische zur zentralen Reflexionsfigur
hinsichtlich der Frage nach Aufgabe und Rolle einer kritischen Pidago-
gik werden ldsst.

In kritisch-kulturwissenschaftlicher Perspektive kann mittels
Ubersetzung hier angeschlossen werden. Die oben benannte >Auf-
gabec« der Ubersetzung als Aufgabe der Treue bzw. als Treue zum
Problem verweist auf eine weitere Eigenheit der Ubersetzungsarbeit:
auf die Schuldigkeit der Ubersetzung. Die Tatsache nimlich, dass die
Ubersetzung dem Original nicht gerecht werden kann, produziert Un-
vollstindigkeit und Versionshaftigkeit. Aspekte wie >Ubersetzbarkeit«

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Zur Aufgabe kritischer Padagogik?

und >Ubersetzungsnotwendigkeit« umreiflen dabei die konstitutive
Unbestimmtheit der Sinn- und Bedeutungsgenerierung. Die darin
liegende Annahme, dass jede Ubersetzung Leerstellen oder blinde
Flecken produziert und damit Konflikte und Problemlagen erzeugt,
verweist auf die dem Ubersetzungsbegriff innewohnenden Qualititen
der Unterbrechung von Machtverhiltnissen und der Politizitit (vgl.
auch Engel/Bretting 2021; Schmidt/Engel 2022).

Jede Form einer pidagogischen Erkenntnisarbeit wire in der Op-
tik der Ubersetzung folglich ein Vorgang, der Versionshaftigkeit und
Unvollstindigkeiten produziert. Und ein >Zu-tun-Haben«< mit Erkennt-
nissen bedeutet tibersetzungstheoretisch gesprochen auch, die gesell-
schaftliche Verantwortung fur diese Erkenntnisse zu ibernehmen. Im
Sinne einer konstitutiven Verwobenheit von Wissenschaft und Gesell-
schaft, von Theorie und Praxis ist die Pidagogik in dieser Sichtweise
mafigeblich an der Produktion jener Zustinde beteiligt, die ihr zum Ge-
genstand werden und die ihr die Sicht zu versperren drohen (Wimmer
2002). So wire anzunehmen, dass Pidagogik politisch nicht unschuldig
ist — sondern ihr in der Produktion von Wissen, Begriffen und Manifes-
ten eine Verantwortung zu Teil wird, der sie sich nicht entziehen kann
(vgl. Engel 2019). Ganz entsprechend der angesprochenen Verschiebung
der Treuefrage — weg von der Idee einer Losung des Problems, hin zu
einer Treue zum Problem. Diese Treue zum Problem verweist auf eine
andauernde hermeneutische Arbeit an Problemen und auf die durch
die Verwicklung von Pidagogik und Gesellschaft stindig notwendige
Verhandlung hermeneutisch produzierten Wissens. Das was mit Ver-
weis auf pidagogische Hermeneutik im gezeichneten Bild des Mani-
fests als Sprechen-Kénnen eingefordert wird, wire in dieser Sichtweise
als ein stotterndes Ubersetzen (Haraway 1996) denkbar, eine Form pid-
agogischer Erkenntnisarbeit, in dem Unsicherheiten und Uneindeutig-
keiten aufgrund eines Umgangs mit Differenz artikulierbar werden, ei-
gene Moglichkeitsbedingungen reflektiert, andere Wissensanspriiche,
die an dieselbe Sache herangetragen werden, anerkennt werden (Harr-
asser 2013) — nicht im Sinne der Affirmation oder der gesetzten Annah-
me von Gemeinsambkeiten, sondern im Interesse einer konfrontativen
Wissensbegegnung (Engel 2021), in der Gemeinsamkeiten mal mehr,

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

97


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

98

Nicolas Engel

mal weniger reibungslos erarbeitet, aber im Sinne des produktiven Dis-
sens immer wieder gesucht werden miissen.

»When we truly love the world, our world, we must be willing to pass
it on to the new generation, on the assumption that they - the new-
comers — can take it on, on their terms« (Hodgson et al. 2017: 18). Als
Ausgangspunke fiir die zweite nun zu diskutierende Behauptung der
Figur einer Liebe zur Welt werden im Manifest — dhnlich der Begriin-
dung eines Festhaltens an Hermeneutik — markante Abgrenzungen zu
einer kritischen Pidagogik vorgenommen. Dies formuliert sich in Sen-
tenzen, die die kritische Pidagogik als eine auf soziale Ungleichheit
eingespurte Unternehmung charakterisieren. Die Wendung zu einer
Liebe zur Welt wird folglich ex negativo einer nicht niher spezifizierten
traditionellen kritischen Pidagogik gegentibergestellt, der damit eine
tibermiflige Fokussierung auf das Schlechte in der Welt vorgeworfen
wird. Dieser Vorwurf findet in der Aussage seinen Hohepunkt, dass die
Sichtweise der kritischen Pidagogik in negativer Weise an den Status
Quo gebunden ist und dabei von der »Leidenschaft zum Hass« (Hodg-
son et al. 2022: 23; Orig.: »by the passion of hate«) getrieben wird. Vor
diesem Hintergrund erscheint die Projektion einer Liebe zur Welt als ei-
ne hoffnungsvolle Alternative der Pidagogik, die das Gute in der Welt
bewahren und schiitzen will.

Auf ein erstes systematisches Problem lisst sich mit den Fragen ver-
weisen: Wer oder was ist die Welt? Wie dufSert sich Liebe und in Bezug wor-
auf? Zugestimmt werden kann Stefan Ramaekers (2017), der in seiner
Antwort auf das Manifest eine Unbestimmtheit hinsichtlich des Gegen-
stands Welt erkennt und die Vieldeutigkeit des Begriffs der Liebe pro-
blematisiert (ebd.: 64), die etwa in romantischer oder erotischer Les-
art Irrationalititen, Blindheit, fragliche Toleranz etc. implizieren kann.
Diese Implikationen wiren mit Blick auf die pidagogische Hermeneu-
tik, die Differenz als 16sbares Problem einordnet, nicht unbedenklich.
Beides - also die Vieldeutigkeit des Begriffs der Liebe, wie auch die Un-

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Zur Aufgabe kritischer Padagogik?

bestimmtheit des Gegenstands Welt — birgt Gefahr einer Verunklarung
dessen, was Erziehung und Bildung im Sinne der liebevollen Uberga-
be der Welt an sogenannte »Neuankémmlinge« (Hodgson et al. 2022:
23; Orig. »Newcomer«) meint. So wird denn auch bei Ramaekers an-
gemahnt, dass eine Qualifizierung dessen vonndten ist, was Welt und
darauf bezugnehmend Liebe auszeichnet (Ramaekers 2017: 66f.). Olga
Ververi unterstreicht dies in ihrer Reaktion noch deutlicher, wenn sie
feststellt: »Its core concepts of hope, optimism, and love seem to give a
spiritual orientation to this educational paradigm rather than a politi-
cal one« (Ververi 2017: 40). In diesem Sinne kann das Adjektiv »post-kri-
tisch« in der Tat auf den Punkt gebracht werden: Es droht, unpolitisch
zu sein. In der Auseinandersetzung mit dem Manifest verstirkt sich
stetig das Unbehagen, dass mit einem unpolitischen Begriff von Welt
hantiert und damit eine verklirte Idee der Vers6hnung von Mensch-
heit einhergehen konnte; verklirt deshalb, weil Liebe und Welt inhalt-
lich nicht bestimmt werden und parallel dazu jedwede gesellschaftliche
Konfliktlage (als falscher Fokus, s.0.) ausgeblendet wird. Zwar behaup-
tet das Manifest selbst, keine anti-kritische Position zu sein (Hodgson
et al. 2017: 17), jedoch bleibt bei der Lektiire der Eindruck haften, dass
eine Ausrichtung auf Zukunft, Liebe, Optimismus, Hoffnung und das
Gemeinsame jene Kategorien aus dem Blickfeld nimmt, die notwendig
sind, um gesellschaftliche Konfliktlagen als solche iiberhaupt zu erken-
nen: Differenz, Macht und Geschichte.

Ein fehlender Geschichtsbegriff scheint mir das zentralste Problem
— hieran méchte ich die Problematisierung der Behauptung einer Liebe
zur Welt zuspitzen: Der Figur einer Liebe zur Welt, wie sie im Manifest be-
schrieben wird, scheint die Geschichtlichkeit entzogen. Denn die opti-
mistische Zukunftsgewandtheit, die es den >Neuankémmlingen« itber-
ldsst, die Welt nach ihren Bedingungen zu formen, vernachlissigt, dass
diese bestimmte Bedingungen vorfinden. Im Kontrast zum Bild einer
hoffnungsvollen Liebe zur Welt, méchte ich daher an eine andere Figur
erinnern, wie sie Walter Benjamin entwirft. Im neunten Fragment sei-
nes posthum erschienenen Aufsatzes »Uber den Begriff der Geschich-
te« (Benjamin 1940/2007), in dem ein allein auf Fortschritt verpflichte-
tes Geschichtsverstindnis scharf kritisiert wird, zeichnet Benjamin ein

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

99


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

100

Nicolas Engel

eindriickliches Bild. In Bezugnahme auf die Zeichnung Angelus Novus
von Paul Klee gibt er eine Moglichkeit an die Hand, die Geschichtlich-
keit von Zukunft und Fortschritt anders zu denken:

Seine Augen sind aufgerissen, sein Mund steht offen und seine Fli-
gel sind ausgespannt. Der Engel der Geschichte mufd so aussehen. Er
hat das Antlitz der Vergangenheit zugewendet. Wo eine Kette von Be-
gebenheiten vor uns erscheint, da sieht er eine einzige Katastrophe,
die unablassig Trimmer auf Triimmer hduft und sie ihm vor die Fiif3e
schleudert. Er mochte wohl verweilen, die Toten wecken und das Zer-
schlagene zusammenfiigen. Aber ein Sturm weht vom Paradiese her,
dersichinseinen Fliigeln verfangen hat und so stark ist, dafd der Engel
sie nicht mehr schlieflen kann. Dieser Sturm treibt ihn unaufhaltsam
in die Zukunft, der er den Riicken kehrt, wahrend der Triimmerhaufen
vor ihm zum Himmel wichst. Das, was wir den Fortschritt nennen, ist
dieser Sturm. (Ebd.:317)

In dieser Betrachtungsweise des Angelus Novus, die sich historisch in
die Zeit des rasanten Ausbaus faschistischer Gewaltstrukturen veror-
tet, verdeutlicht der Autor eine geschichtliche Bewegung, die einer un-
bekannten Zukunft entgegensteuert und dabei den erschrockenen Blick
auf die Trimmer der Vergangenheit geheftet hat. In dieser kritischen
Interpretation des Bildes geht es nicht um >Leidenschaft zum Hass«
oder um eine starre Fokussierung auf Ungleichheit, sondern v.a. um
den Umstand, dass eine Zukunft nicht losgeldst von der Vergangenheit
gedacht und gemacht werden kann. Eine Hoffnung in der Figur des
Engels besteht vielmehr darin, sich trotz des Sturmes nicht von einer
Geschichtlichkeit der Gegenwart zu lésen. Vielmehr vermittelt sich in
diesem Bild, dass sich Gegenwart — wie in einem Brennglas — der Frage
ausgesetzt sieht, wie sich Zukunft angesichts einer in Trimmern auf-
tiirmenden Vergangenheit gestalten lisst. Um es in meinen Worten zu
sagen: Eine Zukunft zu denken, ohne die Vergangenheit im Blick zu be-
halten, fithrt in eine geschichtslose Gegenwart, eine Gegenwart, die nur
einen verstellten Blick auf Gesellschaft erlaubt, nimlich einen, der die
Probleme, durch die Gesellschaft geworden ist, iibersieht. Zwar kann
ich als Pidagoge der Idee, in der gegenwirtigen Gesellschaft Gutes zu

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Zur Aufgabe kritischer Padagogik?

suchen und fir die Zukunft zu bewahren, viel abgewinnen, aber nicht
um den Preis der Aufgabe einer Analyse der Politizitit und Geschicht-
lichkeit von Padagogik und ihrer Gegenstinde; will heifien: das, was es
an gegenwirtiger gesellschaftlicher Praxis zu bewahren gilt, ist gerade
nur in fortwihrender Auseinandersetzung mit der historisch geworde-
nen Gegenwart moéglich und muss sich in stindiger Verhandlung erst
bewihren.

In Anschluss an die von Ramaekers (2017) und Ververi (2017) gegebenen
Hinweise zur Notwendigkeit einer Qualifizierung des Politischen pid-
agogischer Erkenntnisarbeit soll abschlieflend eine mogliche Antwort
auf die Frage nach der Aufgabe von Kritik in der Pidagogik versucht
werden. Fluchtpunkt fiir diesen Versuch sind wiederum Uberlegungen
von Homi K. Bhabha. Die bei Bhabha mittels des Begriffs der Uberset-
zung prinzipiell angelegte Méglichkeit der Artikulation von Differenz
und der damit einhergehenden Verhandlung wird in seinem Aufsatz
»Theoretisches Engagement« (Bhabha 2011: 29ff.) paradigmatisch zum
Bezugspunkt fir wissenschaftliche Erkenntnisarbeit gemacht. Die
Funktion einer theoretisch engagierten Perspektive erkennt Bhabha
darin, dass theoretisches und aktivistisches Schreiben nicht trennbar
sind, vielmehr theoretisches Schreiben notwendig ein >Objekt< politi-
scher Loyalitit bestimmt, insofern dies die »einzige Option fiir jene
Theoretiker [Orig.: »critics«] oder Intellektuellen [ist], die sich einer
progressiven politischen Verinderung [..] verpflichtet wissen« (ebd.:
33). In Bhabhas Sichtweise aber erweist sich Theoriearbeit — und dies
verdeutlicht er am Beispiel des Verhaltnisses von Flugblatt und Theorie
— »als sich wechselseitig bedingende Teile — wie die Vorder- und Riick-
seite eines Papierbogens« (ebd.). Theoretisches Schreiben erweist sich
in diesem Sinne immer als eine denkende Intervention. Diese ist nicht
handlungsweisend oder praktisch im Sinne eines Aktionismus, son-
dern zeigt auf einen Raum der Verhandlung zwischen gegensitzlichen

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

101


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

102

Nicolas Engel

Positionen oder Geltungsanspriichen. Genau hier kann das Politische
einer theoretischen oder wissenschaftlichen Aussage Form annehmen:

»Das Unternehmen der Theorie« (ebd.: 34) bestehe demnach dar-
in, im theoretischen Schreiben die »gegnerische Autoritit (an Macht
und/oder Wissen) zu reprisentieren, die es gleichzeitig in einer dop-
pelt eingeschriebenen Bewegung umzustiirzen und zu ersetzen sucht«
(ebd.). Die oben angesprochene politische Schuldigkeit von Uberset-
zung kann vor dem Hintergrund der Annahme einer Verwicklung der
Theorie in postkoloniale Gesellschaftsverhiltnisse fiir die wissenschaft-
liche Erkenntnisarbeit selbst in Anschlag gebracht und als erkenntnis-
politisches Projekt reformuliert werden.

Eine gedankliche Briicke lisst sich hier zum Begriff des »ein-
greifenden Denkens« schlagen, der sich bei Bertolt Brecht vor dem
Hintergrund eines brieflichen Austauschs mit Walter Benjamin for-
muliert. Diese Referenz baut meinen Versuch der Qualifizierung des
Politischen fiir eine pidagogische Erkenntnisarbeit in einem entschei-
denden Punkt aus (vgl. Engel/Bretting 2021): Brecht, der im Anschluss
an die marxistische Position einer Theorie als revolutionire Praxis
argumentiert, wire falsch verstanden, wiirde man seinem Begriff des
»eingreifenden Denkens« eine »aktionistische Vulgarisierung« (Ruoff
Kramer 1997: 156) unterstellen, vielmehr geht es um das im Denken
eingreifende Denken, das nicht einer unmittelbaren Praxis gleich-
kommt. So heifdt es denn auch in seinen fragmentarischen Notizen
zur Philosophie: »Eingreifendes Denken ist nicht nur in Wirtschaft
eingreifendes Denken, sondern vor allem in Hinblick auf Wirtschaft
im Denken eingreifendes Denken« (Brecht 1968: 158). Ahnliches kann
auch fir die Pidagogik als Wissenschaft gelten. So konkretisiert
Carsten Biinger in seiner bildungstheoretischen Auseinandersetzung
mit den Brecht'schen Uberlegungen: »Denken [ist] nicht einfach den
praktischen Bezugnahmen auf sich und andere vor- oder nachgelagert,
sondern stellt selbst ein Verhalten in Verhiltnissen dar« (Biinger 2021:
62). Wissenschaftliches Denken wird damit als soziale Praxis der Er-
kenntnisproduktion figuriert, die in Form von Theorieentwicklungen
und Begriffsarbeit immer einen performativen Einsatz bzw. Eingriff in
soziale Verhiltnisse darstellt (vgl. auch Reichenbach et al. 2011). Biinger

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Zur Aufgabe kritischer Padagogik?

plidiert vor diesem Hintergrund fiir eine »reflexive Erkenntnispolitik
im Feld der Bildungstheorie« (Biinger 2021: 67), die iiber die Reflexion
der Bedingungen eingreifenden Denkens, Bildungstheorie als strategi-
sche Intervention (in Anschluss an Richard Kubac) und pidagogische
Praxis entwirft.

Eine Verbindung lasst sich hier mit Bhabhas Bild der wechselseiti-
gen Bedingtheit von Theorie und Flugblatt herstellen, mit der Theorie-
arbeit als ein engagiertes Denken konkretisiert werden kann, das in ge-
sellschaftliche Verhiltnisse eingreift, indem es in das Denken tiber Ge-
sellschaft eingreift. Mit einem engagierten Denken wire demnach eine
Praxis pidagogischer Erkenntnisarbeit aufgerufen, die sich nicht aktio-
nistisch als Transformationskraft in die pidagogische Praxis einmischt,
sondern iiber die Formulierung von Wissensanspriichen in Form von
Begriffen und theoretischen Aussagen praktisch wirksam wird, genau-
er in Zwischenzonen der Kritik das Denken der Praxis und moéglicher-
weise die Praxis selbst irritiert, hinterfragt, umdeutet, kurz: itbersetzt.
Dabei geht es — dies sollen die Uberlegungen bis hierhin deutlich ma-
chen - nicht darum, einen Konsens unterschiedlicher Wissensansprii-
che herbeizufiithren oder zu behaupten, sondern vielmehr um Dissens
und Differenz — darum, eine Debatte zwischen verschiedenen Stand-
punkten zu entfachen.

Notwendig wird ein engagiertes Denken der Pidagogik in einer Ge-
genwart, in der etwa demokratiefeindliche und rechtsradikale Wissens-
anspriiche (re-)formuliert werden und eine zunehmend offene Bruta-
litdt rassistischer und antisemitischer Gewalt gelebt wird. Es handelt
sich dabei nicht um neue Problemlagen, sondern vielmehr um eine Ver-
dichtung von Ereignissen, die uns erneut vor Augen fiihrt, dass Rassis-
mus und Rechtsradikalismus gesellschaftlich geworden sind und sich
als fortsetzend institutionalisierende Problemlagen darstellen.

Mit Benjamins Interpretation des Angelus Novus kann hier insis-
tiert werden, dass sich diese Problemlagen gerade nicht mit einem
Fortschrittsoptimismus und Zukunftsorientiertheit losen lassen, auch
nicht, indem sie als Probleme der Zukunft benannt werden, son-
dern sie erfordern vielmehr die Inblicknahme ihrer Geschichtlichkeit.
Genauer: sie erfordern eine kritisch-reflexive Klirung der Bedin-

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

103


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

104

Nicolas Engel

gungen und Moglichkeiten ihrer Gewordenheit. Denn darin liegt die
(einzige) Moglichkeit, den Problemen der Zukunft zu begegnen, sie
tiberhaupt als Zukinftiges in den Blick zu bekommen. Ich mochte
solche geschichtlich hervorgebrachten Probleme oder Konflikte als
gesellschaftliche Ubersetzungskonflikte verstehen (Engel 2019), deren
fortsetzende Institutionalisierung und Nicht-Bearbeitung mit einem
Verharren in einem »zuschauerhaften Verhiltnis zur Wirklichkeit«
(Adorno 2019: 55) korrespondieren und deren andauernde Bearbeitung
(im Sinne einer Treue zum Problem) fiir die Moglichkeit einer Zukunft
von Gesellschaft unumginglich erscheint, will diese sich nicht in einem
optimistisch-fortschrittlichen Sinne von der Geschichte lossagen. Eine
kritische Pidagogik der Gegenwart, die sich einer zuschauerhaften
Rolle entledigt und zugleich Verantwortung fir Zukunft (und damit
auch fir Geschichte) iibernimmt, bedarf freilich einer Klirung des
Verhiltnisses von Aufklirungsanspruch und Gesellschaftsanalyse, wie
sie Sabine Andresen, Dieter Nittel und Christiane Thompson (2019)
kiirzlich mit Blick auf eine Erziehung nach Auschwitz unter verin-
derlichen gesellschaftlichen Bedingungen anmahnten. Folgen wir der
hier angelegten Blickrichtung, geraten jene gesellschaftlichen Kon-
fliktlagen, wie Rechtsradikalismus und Rassismus, aber auch andere
(etwa sexualisierte Gewalt oder die Klimakatastrophe) nicht als der
Pidagogik duferliche Probleme in den Fokus, sondern erfordern die
Thematisierung ihrer Mitverantwortung und politischen Schuldigkeit.

Zum Schluss: Ich stimme mit der im Manifest angelegten norma-
tiven Ausrichtung auf Verinderung im Sinne einer Uberschreitung des
Status Quo iiberein, auch folge ich dem post-kritischen Gedanken, dass
es Dinge zu schiitzen gilt, mochte aber problematisiert haben, dass sich
in der Festlegung auf pidagogische Hermeneutik, die das Gemeinsa-
me fokussiert sowie in der projektiven Wendung einer Liebe zur Welt die
Gefahr einer Verunklarung des historischen Gewordenseins der Gegen-
wart und eine tendenziell differenzumgehende und unsicherheitsver-
meidende Idealisierung der Zukunft einnistet. Vor dem Hintergrund
der Figur des engagierten Denkens wire hier gegeniiber dem Anliegen
der Post-Kritik eine kritische Pidagogik in Stellung zu bringen, die ich

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Zur Aufgabe kritischer Padagogik?

als Aufgabe der Ubersetzung konturieren méchte. Diese Aufgabe der
Ubersetzung lisst sich mindestens in dreierlei Hinsicht andeuten.

Erstens verweist sie — in radikaler Fokussierung auf Differenz —
auf die Unmoglichkeit des Verstehens bzw. auf eine Verschiebung
der Treuefrage, insofern als dass sich pidagogische Erkenntnisarbeit
nicht auf die Losung (oder das Verstehen) von Problemen konzentriert,
sondern durch eine Treue zum Problem auszeichnet, die eine fortwih-
rende Arbeit an diesem und daraus resultierenden neuen Problemlagen
erfordert. Das Gemeinsame muss sich hier als Errungenschaft immer
wieder bewihren.

Zweitens versteht sie sich als eine kritisch-pddagogische Erkennt-
nisarbeit — und das ist eine wichtige Ubereinstimmung mit dem Mani-
fest —, indem sie Gesellschaft nicht auferhalb von Pidagogik verortet,
sondern die Verwicklung von Wissenschaft und Gesellschaft als poli-
tisches und padagogisches Problem anerkennt und somit der gesell-
schaftspolitischen Schuldigkeit ihrer Analysearbeit, in der sie das er-
zeugt, was in der Zukunft wirken wird, eine besondere Aufmerksam-
keit schenken maochte.

Drittens fokussiert die pidagogische Aufgabe der Ubersetzung auf
das Fortleben-Lassen von Geschichte, das mit Benjamin immer die Be-
arbeitung der Geschichte im Lichte gegebener Zustinde und eines zu-
kiinfrigen méglichen Anders-Seins bedeutet oder das mit Bhabha das
politische Moment der Schaffung von Riumen mittels Ubersetzung be-
tont, in denen Geschichte nicht nur fortgeschrieben, sondern verhan-
delt, iberwiltigt und deplatziert werden kann - auch und gerade in-
dem im Zeichen von Differenz um Gemeinsames gerungen wird.

Literatur

Adorno, Theodor W. (2003): »Marginalien zu Theorie und Praxis, in:
ders.: Gesammelte Schriften 10. Kulturkritik und Gesellschaft II.
Eingriffe Stichworte. Frankfurt a.M.: Suhrkamp: S. 759-782.

Adorno, Theodor W. (2019): Aspekte des neuen Rechtsradikalismus.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

105


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

106

Nicolas Engel

Andresen, Sabine; Nittel, Dieter; Thompson, Christiane (Hg.) (2019): Er-
ziehung nach Auschwitz bis heute. Aufklirungsanspruch und Ge-
sellschaftsanalyse. Frankfurt a.M.: Goethe-Universitit.

Babka, Anna; Posselt, Gerald (Hg.) (2017): Uber kulturelle Hybriditit.
Wien: Verlag Turia und Kant.

Benjamin, Walter (1981): »Die Aufgabe des Ubersetzersc, in: Tillmann
Rexroth (Hg.): Gesammelte Schriften. (IV/1). Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp: S. 9-21.

Benjamin, Walter (1940/2007): »Uber den Begriff der Geschichte, in:
ders.: Kairos. Frankfurt a.M.: Suhrkamp: S. 313-324.

Bhabha, Homi K. (2011): Die Verortung der Kultur. Titbingen: Stauffen-
berg.

Bhabha Homi K. (2012): »Uber kulturelle Hybriditit: Tradition und
Ubersetzungs, in: Anna Babka, Gerald Posselt (Hg.): Uber kulturelle
Hybriditat. Wien: Verlag Turia + Kant: S. 17-58.

Biesta, Gert & Carl Anders Sandstréom (2011): »A Manifesto for Educa-
tiong, in: Policy Futures in Education. Volume 9, Number 5, 2011:
S. 540-547.

Brecht, Bert (1968): »Uber eingreifendes Denkenc, in: Ders.: Schriften
zur Politik und Gesellschaft. 1919-1956. Frankfurt a.M.: Suhrkamp:
S. 158-178.

Biinger, Carsten (2021): »Eingreifendes Denken« — Uberlegungen zur
Praxis der Bildungstheorie«, in: Christiane Thompson, Malte Brink-
mann, Markus Rieger-Ladich (Hg.): PraktikenundFormenderTheo
rie.PerspektivenderBildungsphilosophie. Weinheim: Beltz Juventa:
S. 54-72.

Casale, Rita; Koller, Hans-Christoph; Ricken, Norbert (Hg.) (2016): Das
Pidagogische und das Politische. Zu einem Topos der Erziehungs-
und Bildungsphilosophie. Paderborn: Schéningh.

Ebner v. Eschenbach, Martin (2019a): Relational Reframe. Einsitze ei-
ner relationalen Perspektive auf Migration in der Erwachsenenbil-
dungsforschung. Weilerwist: Velbriick.

Engel, Nicolas (2019): »Ubersetzungskonflikte. Zu einer kritisch-kultur-
wissenschaftlichen Pidagogik, in: Zeitschrift fiir Pidagogik, 65 (5):
S. 730-747.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html

Zur Aufgabe kritischer Padagogik?

Engel, Nicolas (2021): »Wissensbegegnung. Zur Vermittlung von Wis-
sen unter Bedingungen postglobaler Verunsicherung, in: Christia-
ne Thompson, Joérg Zirfas, Wolfgang Meseth, Thorsten Fuchs (Hg):
Erziehungswirklichkeiten in Zeiten von Angst und Verunsicherung.
Weinheim: Beltz Juventa.

Engel, Nicolas; Bretting, Johannes (2020): »Engagiertes Denken. Zum
gesellschaftspolitischen Engagement der Erwachsenenbildungs-
wissenschaft«, in: Debatte. Beitrige zur Erwachsenenbildung, 2-
2020, S. 87-107. https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02

Haraway, Donna (1996): »Situiertes Wissen. Die Wissenschaftsfra-
ge im Feminismus und das Privileg einer partialen Perspekti-
ve, in: Elvira Scheich (Hg.): Vermittelte Weiblichkeit. Feministi-
sche Wissenschafts- und Gesellschaftstheorie. Hamburg: Hambur-
ger Edition: S. 217-248.

Harrasser, K. (2013): »Treue zum Problem. Situiertes Wissen als Kos-
mopolitike, in: Astrid Deuber-Mankowsky, Christoph F. E. Holzhey
(Hg.): Situiertes Wissen und regionale Epistemologie. Zur Aktua-
litit Georges Canguilhems und Donna J. Haraways. Wien: Turia +
Kant: S. 241-259.

Hodgson, Naomi, Vlieghe, Joris, Zamojski, Piotr (2017): A Manifesto for
a Post-Critical Pedagogy. Punctum Books: Milky Way.

Hodgson, Naomi; Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2022): »Manifest fiir
eine Post-Kritische Pidagogike, in: Martin Bittner, Anke Wisch-
mann (Hg.): Kritik und Post-Kritik. Zur deutschsprachigen Rezep-
tion des »Manifests fiir eine Post-Kritische Pidagogik«. Bielefeld:
transcipt Verlag: S. 19-24.

Ramaekers, Stefan: (2017): »Love for the World in Education, in: Naomi
Hodgson, Joris Vlieghe, Piotr Zamojski (Hg.): A Manifesto for a
Post-Critical Pedagogy. Punctum Books: Milky Way: S. 63-70.

Reichenbach, Roland (2000): »Es gibt Dinge, iiber die man sich eini-
gen kann, und wichtige Dinge. Zur pidagogischen Bedeutung des
Dissenses, in: Zeitschrift fiir Pidagogik 46 (6): S. 795-807.

Reichenbach, Roland; Ricken, Norbert; Koller, Hans-Christoph (Hg.):
Erkenntnispolitik und die Konstruktion pidagogischer Wirklich-
keit. Paderborn: Schoningh.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

107


https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02

108

Nicolas Engel

Ricken, Norbert (2011): »Erkenntnispolitik und die Konstruktion pid-
agogischer Wirklichkeiten. Eine Einfithrung«, in: Roland Reichen-
bach, Norbert Ricken, Hans-Christoph Koller (Hg.): Erkenntnispo-
litik und die Konstruktion pidagogischer Wirklichkeit. Paderborn:
Schoningh: S. 9-24.

Ruoff Kramer, Karen (1997): »eingreifendes denken«, in: HKWM 3:
S. 155-162.

Schleiermacher, Friedrich (1838/1977): Hermeneutik und Kritik. Frank-
furt a.M.: Suhrkamp.

Schmidt, Melanie & Engel, Nicolas (i.E.): »Ver-Wendungen von Wis-
sen. Erziehungswissenschaftliche Wissensproduktion und ihr po-
litisches Engagement der Ubersetzung, in: Christiane Thompson,
Daniel Wrana (Hg.): Zur Problematisierung und Politik des pidago-
gischen Wissens. Sammelband zur Reihe Wittenberger Gesprache
2021. Erscheint: Halle: Argument Verlag.

Seitter, Walter (1985): »Erkenntnispolitik«, in: Gesa Dane & Wolfgang
Efibach (Hg.): Anschliisse. Versuche nach Michel Foucault. Tiibin-
gen (Edition Diskord): S. 115-121.

Ververi, Olga (2017): »A Sociologist’s Conversation with the »Manifesto
for a Post-Critical Pedagogy«, in: Naomi Hodgson, Joris Vlieghe, Pi-
otr Zamojski (Hg.): A Manifesto for a Post-Critical Pedagogy. Punc-
tum Books: Milky Way: S. 35-42.

Wimmer, Michael (2002): »Pidagogik als Kulturwissenschaft. Program-
matische Uberlegungen zum Status der Allgemeinen Erziehungs-
wissenschaft«, in: Lothar Wigger (Hg.): Forschungsfelder der Allge-
meinen Erziehungswissenschaft. (1. Beiheft der Zeitschrift fiir Er-
ziehungswissenschaft). Opladen: Leske & Budrich: S. 109-122.

Wimmer, Michael (2014): »Vergessen wir nicht — den Andernl«, in:
Hans-Christoph Koller, Rita Casale & Norbert Ricken (Hg.): Hetero-
genitit. Zur Konjunktur eines pidagogischen Konzepts. Paderborn:
Schénigh.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Gibt es die postkritische Padagogik

auch moralinfrei?

Ein systemtheoretischer Nachvollzug
verschiedener Affirmationsformen auf den Ebenen
von Praxis, Semantik und Erziehungswissenschaft

Franz Kasper Krénig

Wenn Hodgson et al. (2017; 2022) in ihrem Manifest von postkritischer
Pidagogik sprechen, scheinen sie nicht eine spezielle Pidagogik ins
Spiel bringen zu wollen, sondern eine Bestimmung von Pidagogik
tiberhaupt. Es geht sozusagen um das Pidagogische der Pidagogik.
Postkritische Pidagogik ist mithin ein umfassender Definitionsver-
such von Pidagogik, um nicht zu sagen: eine Wesensbestimmung oder
Ontologie des Pidagogischen (vgl. Vlieghe/Zamojski 2020). Dass diese
Bestimmung mit einer Abgrenzung arbeitet, verbindet sie mit jeder
wissenschaftlichen Definition. Dass sich diese Abgrenzung auf die
kritische Pidagogik bzw. Erziehungswissenschaft bezieht, kann als
historischer Index dieser Definition gesehen werden. Wihrend es so-
zusagen die historische Situation der Kritischen Padagogik erforderte,
sich von humanistischen Bildungstheorien abzuheben und dadurch
das sichtbar zu machen, was eben diese verhiillten, hatten sich bspw.
fir die intersektionale oder postkoloniale Pidagogik Abrenzungsnot-
wendigkeiten gegeniiber kritisch informierten Reformpidagogiken
ergeben. Man muss keine historische Dialektik vertreten, um zu se-
hen, dass die jeweils historisch gewordenen Negationen nicht einfach
ausgeloscht werden, sondern im nichsten Begriff enthalten bzw. auf-

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

10

Franz Kasper Krénig

gehoben sind. Das Postkritische will also genau in diesem Sinne weder
unkritisch noch antikritisch sein (vgl. Kronig 2020), sondern eine
Stufe des Begriffs der Pidagogik erreichen, auf der die Abgrenzungen
des Kritischen zum Humanistischen oder des Intersektionalen vom
Kritischen enthalten sind, auf der aber eine neue Abhebung in den
Fokus gerit, die das, was zuvor ausgeblendet war, aufblendet.

Will man diese Definition der Pidagogik nachvollziehen, st6f8t man
allerdings auf das Problem, dass im Manifest mal von »Bildungstheo-
rie« (Hodgson et al. 2022: 19), mal von »erziehungswissenschaftlichen
Forschungen« (ebd.), meist von »die Pidagog“in« und immer wieder
von einem »wir« gesprochen wird. Ist die postkritische Pidagogik also
Bildungsphilosophie, Erziehungswissenschaft, pidagogische Professi-
on oder pidagogische Praxis? Gut vorstellbar ist, dass die Autor*in-
nen hierauf mit »ja« antworten wiitrden — »all dies ist mit postkriti-
scher Pidagogik gemeint«. Fiir eine begriffliche Analyse muss aller-
dings diese mogliche These der Einheit der Differenzen problematisiert
und begriindet, d.h. entproblematisiert werden. Leicht wire es ansons-
ten, bei Formulierungen wie »Liebe fiir die Welt«, »Hoffnung, »das Gu-
te in der Welt« oder dem empathischen »wir« oder »unsere« rote Kar-
ten zu zeigen im Sinne einer Disqualifizierung der Disziplin aufgrund
von Kitsch, Affirmation oder moglicherweise unhaltbarer Epistemolo-
gie. Kann die Bildungsphilosophie oder allgemeiner die Erziehungs-
wissenschaft derartig normative und sogar emphatische Formulierun-
gen als eigene zulassen? Natiirlich kann die Erziehungswissenschaft al-
le moéglichen Semantiken (man denke nur an religiose Semantiken Fro-
bels oder moralische Semantiken Korczaks) zum Forschungsgegenstand
machen - als begriffliches Inventar ihrer diszipliniren Operationswei-
se sind diese allerdings ohne Frage nicht tauglich (vgl. Binder/Heiden-
wag 2013). Die Erziehungswissenschaft kann, einfach gesagt, Beziige
auf Gott und das Gute im Menschen nicht als wissenschaftliche Beitra-
ge zulassen. Miisste dies nicht auch fiir Liebe, Hoffnung und das Gute
gelten?

Im Folgenden soll daher ausdifferenziert werden, was die post-
kritische Pidagogik mit »Pidagogik«, »Bildung«, »Bildungstheorie«
bzw. »erziehungswissenschaftliche Forschung« meinen kénnte und

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Gibt es die postkritische Padagogik auch moralinfrei?

was auf diesen Ebenen jeweils unter »postkritisch« zu verstehen wire.
Erst auf dieser Grundlage kann die These einer Einheit der postkri-
tischen Pidagogik, die moglicherweise diese Differenzen enthilt,
diskutiert werden. Der Versuch besteht darin, in systemtheoretischer
Manier verschiedene Beobachtungs- und Reflexionsverhiltnisse zu
unterscheiden. Es werden also jeweils Unterscheidungen innerhalb
des Pidagogischen dargestellt. Die erste Unterscheidung, ohne die
ein Begriff von Pidagogik nicht auskommen kann, ist die von pid-
agogischer Praxis und Pidagogik als deren Reflexionsinstanz bzw.
Selbstbeschreibung:

Abb. 1.: Pidagogik 1 als Einheit der Unterscheidung von Praxis und Selbstbe-
schreibung.

Padagogik 1

Padagogische Padagogische
Praxis Selbstbeschreibung

<« --1-Reflexion
Orientierung-1--»

Mit>Pidagogik 1<ist hier ein Begriff von Pidagogik gemeint, der le-
diglich die Einheit der Unterscheidung von Praxis und Selbstbeschrei-
bung formuliert und die Relation der so verstandenen Pidagogik zur
Erziehungswissenschaft aufien vor lisst.

Das Hilfreiche dieser Luhmannianischen Unterscheidung besteht
darin, die pidagogische Selbstbeschreibung als Reflexionsinstanz der
Praxis rein funktional zu fassen. Mit pidagogischer Selbstbeschreibung
sind die affirmativen Semantiken gemeint, mit denen sich das konkre-
te pidagogische Handeln und Kommunizieren auf eine motivierende,
legitimierende und orientierende Weise beschreiben kann. Diese af-

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

n2

Franz Kasper Krénig

firmativen Selbstbeschreibungen werden als funktional unverzichtbar
erkannt (vgl. Luhmann 2002: 169f.). Dass diese Semantiken aus einer
erziehungswissenschaftlichen Perspektive als Kitsch betrachtet werden
konnen (vgl. Reichenbach 2003) - sLiebe fiir die Welt¢, >Hoffnung« und
»das Gute in der Welt¢, wie sie im Manifest vorkommen, scheinen hier-
fiir gute Beispiele —, ist auf dieser Ebene vollig unerheblich. Schlieflich
geht es nicht darum, was derartige Semantiken fir die Erziehungswis-
senschaft, sondern, was sie fir die pidagogische Praxis leisten. Es gibt
eine Reihe von Griinden, weshalb Praxis in pidagogischen Handlungs-
feldern darauf angewiesen ist, sich mit »hohen Ideen« (Luhmann 2002:
169) wie Bildung, Ganzheitlichkeit, Partizipation, Inklusion, Augenho-
he, Selbstbestimmung (vgl. Kronig 2018a) etc. zu inspirieren. Die gerin-
geren Griinde sind die Motivation, die dies freisetzt, die Legitimation
z.B. von Zwang sowie die normative Handlungsorientierung in iiber-
komplexen Situationen. Wesentlicher ist, dass pidagogische Praxis ei-
ne spezifische Form der Beobachtung und Symbolisierung benétigt,
um iiberhaupt ihre spezifische Operativitit anlaufen und fortlaufen las-
sen zu konnen. Unverzichtbar ist es beispielsweise, Kinder als bildsam
anzusehen (Herbart 1984 [1835]: 5) und sich selbst eine »gute Absicht«
(Luhmann 2002: 56) zuzuschreiben. Tue ich ersteres nicht, konstruiere
ich, moderner gesagt, mein Gegeniiber nicht als Medium der Erziehung
(vgl. Luhmann 1991), sehe das Kind also nicht im Lichte seiner eigenen
zugleich offenen und beeinflussbaren Moglichkeiten und habe daher
keinen Grund, geduldig daraufhin zu arbeiten, dass es diese Moglich-
keiten entdeckt, fiir sich bestimmt und ergreift. Ich kénnte dann noch
auf dieses Kind »aufpassen, d.h. es wie ein wertvolles Ding vor Schaden
bewahren, in es als Humankapital >investieren«< oder es wie einen Er-
wachsenen mit sich selbst identifizieren, ihm dadurch die volle Verant-
wortung fiir das eigenen Handeln zuschreiben und entsprechend mora-
lische (letztlich auch juristische) Urteile fillen etc. Alle Semantiken, die
damit zu tun haben, das Kind als offenen und zugleich beeinflussbaren
Moglichkeitsraum zu sehen (Selbstbestimmung, Freiheit, Chancen, Po-
tentiale, das Kind als Forscher und Entdecker usw.) und die damit ver-
bundene >Hoffnung, formieren sozusagen die originire pidagogische
Beobachtungsweise — die Manifestautor*innen wiirden wohl von einem

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Gibt es die postkritische Padagogik auch moralinfrei?

pidagogischen In-der-Welt-Sein sprechen, die bzw. das ohne diese se-
mantischen Stiitzungen kaum aufrechtzuerhalten wire. Jederzeit kann
das Alltagliche, das Okonomische, das Moralische, das Politische, das
Therapeutische etc. in pidagogische Interaktion eindringen und das
Pidagogische korrumpieren oder beenden. Erst der Verweis auf »das
Kinds, >die Bildung« und die sich darum gruppierenden Semantiken las-
sen der Heteronomisierung etwas spezifisch Pidagogisches entgegen-
setzen. Noch deutlicher als bei der konstitutiven These der Bildsambkeit
des Kindes ist es bei der Selbstaffirmation des pidagogischen Han-
delns. Wer in pidagogischen Interaktionssystemen keinen wie auch
immer indirekten (vgl. Liegle 2009) Einfluss auf Kinder nehmen will,
ist nicht pidagogisch titig. Wer den eigenen Einfluss nicht von Indok-
trination, Manipulation und Gewalt unterscheiden kann und entspre-
chende wie auch immer paradoxe Semantiken dafiir veranschlagt (vgl.
Binder et al. 2021), ebenso.

Wenn die postkritische Pidagogik also affirmative Semantiken
zur Beschreibung pidagogischer Praxis ins Spiel bringt, ist das viel
niichterner bzw. funktionaler als man zunichst meinen konnte. Die
Selbstaffirmation pidagogischer Praxis durch pidagogische Seman-
tiken ist Moglichkeitsbedingung deren blofier Aufrechterhaltung.
Postkritik bedeutet an dieser Stelle, auf einen unbestreitbaren Sach-
verhalt hinzuweisen, der méglicherweise von der kritischen Pidagogik
nicht gesehen, jedenfalls nicht betont wird. Die normative Aufladung
bzw. der Kitsch, der in diesen Semantiken auftaucht, ist also auch in
der postkritischen Pidagogik als pidagogische Selbstbeschreibung zu
verstehen und zu verorten und ist zunichst noch nicht als Einfithrung
dieser Semantiken in erziehungswissenschaftliche Theorie zu sehen.

Trotz seiner programmatischen Ausrichtung — vorherrschend z.B.
im Schlussabschnitt — macht sich das Manifest eindeutig als wissen-
schaftlicher Text kenntlich. Philosophische und wissenschaftstheore-
tische Begriffe wie Poststrukturalismus, Postmoderne, Relativismus,
Universalismus, Affirmativitit vs. Kritik und Hermeneutik werden
als Fachbegriffe ebenso vorausgesetzt wie eine Reihe von Autor*in-
nen, deren Kenntnis sicherlich nicht als Professionswissen gelten
kann. Es muss also geklirt werden, wie sich die postkritische Pid-

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

T4

Franz Kasper Krénig

agogik als Erziehungswissenschaft positioniert und ihr Verhiltnis zu
den affirmativen pidagogischen Selbstbeschreibungen (Pidagogik 1)
organisiert.

Abb. 2.: Pidagogik 2 als Einheit der Unterscheidung von Pidagogik und Evzie-
hungswissenschaft.

Padagogik 2

Padagogische Padagogische Erziehungswissenschaft

Praxis Selbstbeschreibung
<«¢--1- Reflexion <¢-|--Reflexion
Orientierung {---» Irritation 1---%

Padagogik 1

Padagogik 2

Erziehungssystem | Wissenschaftssystem

Pidagogische Selbstbeschreibungen werden nicht im Wissen-
schaftssystem angefertigt und sind fiir dieses auch nicht als wissen-
schaftliche Texte anschlussfihig. Gleichwohl ist eine zentrale Aufgabe
der Erziehungswissenschaft, die Semantiken der Pidagogik zu beob-
achten, zu analysieren und zu kritisieren. Die Erziehungswissenschaft
ist die wissenschaftliche Reflexionsinstanz der Pidagogik (1). System-
theoretisch sieht man hier eine Systemgrenze dergestalt, dass sich
die pidagogische Selbstbeschreibung zwar von wissenschaftlichen
Diskursen irritieren lisst, tatsichlich aber in keiner Weise deren Ope-
rationsweise nachvollziehen kann (vgl. Kronig 2018b). Padagogische
Selbstbeschreibungen wie Konzeptionen, Ratgeberliteratur, Bildungs-
pline und praxisnahe Zeitschriftenartikel nehmen - insbesondere neu
aufkommende — Schliisselbegriffe aus der Erziehungswissenschaft auf,
kappen dabei aber deren diskursive Zusammenhinge. Partizipation,
Inklusion oder Resilienz werden dann von wissenschaftlich multiper-

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Gibt es die postkritische Padagogik auch moralinfrei?

spektivisch diskutierten Problemen zu rein affirmativen Semantiken,
zu Dingen, die >wichtig« und >gut« sind und daher >umgesetzt« oder
gefoérdert werden missen (vgl. Krénig 2018a). Man kann also die Ein-
fithrung erziehungswissenschaftlicher Begriffe in die pidagogische
Selbstbeschreibung als Positivierung bzw. Verdinglichung verstehen,
wenn damit gemeint ist, dass von Differenz auf Identitit umgestellt
wird (vgl. Clam 2002).

Die Erziehungswissenschaft beobachtet dies und allein dieses
Beobachtet-Werden durch Wissenschaft hilt eine starke strukturelle
Kopplung von Erziehungssystem und Wissenschaft aufrecht, jeden-
falls wenn man sieht, dass besondere Irritationsbereitschaften auf
beiden Seiten ausgebildet und deren Effekte bearbeitet werden (vgl.
Luhmann 1998: 533). Die Frage ist nun, wie sich die postkritische Pid-
agogik — so wie sie im Manifest skizziert wird — als wissenschaftliche
Reflexionsinstanz der Pidagogik aufstellt. Wie ist ihr affirmativer
Standpunkt zu den affirmativen Semantiken in pidagogischen Selbst-
beschreibungen zu verstehen? Wie oben schon angedeutet, kann die
Einsicht in die funktionale Notwendigkeit affirmativer Semantiken
auf der Selbstbeschreibungsebene der Pidagogik ganz niichtern und
distanziert analysiert werden. Man kann also fragen, was mit der
padagogischen Praxis geschieht, wenn sie sich nicht selbst affirmiert
und keine Selbstbeschreibungen vorliegen, die dies >professionalisie-
ren<. Die Antwort, die die Autor*innen des Manifests geben, liegen
im Wesentlichen im Bereich der Heteronomisierung, d.h. Autonomie-
gefihrdung pidagogischer Praxis. Systemtheoretisch lisst sich diese
Antwort nachvollziehen, ohne tberhaupt Stellung zu den bedrohten
oder bedrohenden Werten nehmen zu miissen: Wenn sich iberhaupt
Erziehung als Funktionssystem ausbildet und stabilisiert, dann nur,
insofern eine Reihe von Strukturen aufrecht erhalten werden, die ihre
Differenz zur Umwelt reproduzieren bzw. reproduzierbar machen.
Eine dieser Strukturen von nicht zu unterschitzender Bedeutung
(vgl. Stiheli 1998) ist, wie gezeigt, die affirmative Selbstbeschreibung.
Irritierend ist aber, jedenfalls systemtheoretisch, dass die Autor*innen
des Manifests eine Wir-Position formulieren, die sich nicht allein
auf die Autor*innenschaft bezieht, sondern vielmehr die Einheit von

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

16 Franz Kasper Kronig

pidagogischer Praxis und erziehungswissenschaftlicher Reflexion zu
behaupten scheint:

Um die Rolle der Padagog®in etwas positiver darzustellen, als eine In-
itiation der neuen Generationen in eine gemeinsame Welt, er6ffnen
wir die Idee einer post-kritischen Padagogik, die die Liebe zur Welt
einfordert. Dies ist keine Akzeptanz der Dinge, wie sie sind, sondern
eine Bejahung der Wertigkeit dessen, was wir in der Gegenwart tun
und der Dinge, von denen wir annehmen, dass sie es wert sind, wei-
tergegeben zu werden. (Hodgson et al. 2022: 23)

Die, die in der Praxis eine neue Generation in eine gemeinsame Welt
einfithren, sind offenbar die gleichen, die eine Idee von postkritischer
Pidagogik formulieren. Ist das pidagogisch-liebende« In-der-Welt-
Sein also das Gleiche wie dessen wissenschaftliche Analyse? Das
stindig auftretende >Wir« verfiihrt zu dieser Deutung, zu der man sich
allerdings nicht leichterdings hinreiflen lassen sollte. Hermeneutisch
ist schlief3lich das geboten, was man heute »steelmanning« (Messinger
2012, 0.S.) in Abgrenzung zum »strawmanning« (ebd.) nennt: »the art
of addressing the best form of the other person’s argument, even if
it’s not the one they presented« (ebd.). Die zugegeben naheliegende
Deutung der Einheit von pidagogischem und wissenschaftlichem In-
der-Welt-Sein ist wohl in diesem Geiste auszuschliefien. Das Manifest
ist schliellich wesentlich ein Apell, die Autonomie des Pidagogischen
zu erkennen, zu bejahen und wiederzugewinnen. Das ist zwar in
erster Linie gegen eine Politisierung gerichtet, aber im Grunde geht es
darum, »Bildung um der Bildung willen zu verteidigen« (Hodgson et al.
2022: 24) gegen jegliche Art der Verzweckung und Instrumentalisierung
(ebd.). Diese Position der Immanenz verbietet nicht nur eine Politisie-
rung und eine Okonomisierung, sondern konsequenterweise auch eine
Verwissenschaftlichung des Pidagogischen. Letztlich ldsst sich diese
Position zudem nur vertreten, wenn auf der anderen Seite auch die
Autonomie der Wissenschaft (und der Politik usw.) ebenso affirmiert
wird. Hier wird deutlich, dass das Manifest zugleich den Kern einer
Gesellschaftstheorie enthilt, der systemtheoretisch entwickelt werden
konnte. Die bekannte »Niichternheit und Prizision« (Marius/Jahraus

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Gibt es die postkritische Padagogik auch moralinfrei?

1997: 70), mit der Niklas Luhmann die funktionale Differenzierung der
gesellschaftlichen Systeme vortragt, scheint weder post-kritisch noch
in irgendeiner Weise affirmativ zu sein. Gleichwohl sind Autopoiesis,
die Orientierung an der eigenen Funktion, die spezifische binir codier-
te Beobachtungsweise und die operative Geschlossenheit Theoreme,
die die harte Differenzierung zwischen Pidagogik' und den anderen
Funktionssystemen herstellen und dadurch die Autonomie-These des
Manifests teilen und begriinden kénnen. Auch fiir die Systemtheorie
wire eine Politisierung der Pidagogik als Korruption anzusehen und
eine Entdifferenzierung (z.B. in der Form »das Pidagogische ist per se
politisch) als Krise, die die Funktion und die Leistungen des Erzie-
hungssystems massiv gefihrdeten (vgl. Radtke 2019: 340). Orthodoxe
Systemtheoretiker*innen wiirden wohl die Frage »Soll man sich fiir
den Erhalt der Differenzen zwischen den Systemen, ihrer Eigenlogiken
und konkurrierende Eigennormativititen einsetzen — schon weil das
Prinzip der Differenzierung strukturell erhalten und der Kollaps auch
nur einzelner Systeme vermieden werden soll?« (Radtke 2019: 340f.)
als ungiiltig von der Hand weisen. Es handelt sich schliefflich um
eine moralische Frage, die fiir wissenschaftliche Beobachter nicht
anschlussfihig ist. Dariiber hinaus ist die Idee, Personen kénnten sich
gesellschaftsstrukturell »einsetzens, nicht nachvollziehbar.

Hinsichtlich der Frage, wie sich die Normativitit der postkritischen
Pidagogik, insofern man sie als eine erziehungswissenschaftliche ver-
steht, zu der pidagogischen Normativitit (»Liebe fir die Welt«) verhilt,
konnen wir nun sehen, dass es sich um ganz verschiedene Normativi-
titen handelt:

Keineswegs muss man also annehmen, die postkritische Erzie-
hungswissenschaft verhalte sich sliebevoll« zu ihren Gegenstinden. Sie
kann vielmehr einen abstrakten und minimalen Standpunkt vertre-
ten: Wenn es iitberhaupt eine Pidagogik im Sinne einer spezifischen
Beobachtungs-, Kommunikations- und Interaktionsweise, einer eige-
nen Profession, oder, wie es die postkritische Pidagogik sagen wiirde:

1 Die Systemtheorie spricht vom Erziehungssystem und meint mit Pidagogik die
Selbstbeschreibung der Erziehungspraxis (s. Abb. 1).

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

7


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

8

Franz Kasper Krénig

ADbb. 3.: Drei Affirmativitdtsformen der postkritischen Pidagogik.

Pada.goglsche Pddagogische ] Erziehungswissenschaft
Praxis Selbstbeschreibung
. <« --1-Reflexion 4-1--Reflexion
Orientierung {---» Irritation -[---%»
affirmatives Handeln | affirmative Beschreibun- affirmative Begriindung
und Sein als ,love for | gen der “love for the der Affirmativitat der
the world” world” Padagogik (1)

Padagogik 1

Pédagogik 2

Erziehungssystem | Wissenschaftssystem

eines originiren In-der-Welt-Seins gibt, dann nur, insofern und solan-
ge sie sich von anderen Modi abheben kann bzw. gegen deren Einfliisse
abgrenzt. ODb es sie geben sollte, ob wir also in einer modernen, funk-
tional differenzierten Gesellschaft mit spezialisierten Institutionen
leben wollen oder nicht, ist eine politische Frage, zu der sich seit der
Aufklirung wohl simtliche, aber gerade aktuelle erziehungswissen-
schaftliche Ansitze positionieren (vgl. Oelkers 2015). Dass hier die
postkritische Pidagogik mit einem klaren Ja antwortet, macht sie als
Erziehungswissenschaft nicht auffillig normativ oder affirmativ. Das
Argument nimlich, das sie dazu fihrt, ist keineswegs politisch oder
auch nur normativ. Dass die Affirmation der eigenen professionellen
Praxis nur im Riickgriff auf affirmative Semantiken im Gefiige einer
relativ kohirenten Selbstbeschreibung gelingt, kann systemtheoretisch
bzw. strukturfunktionalistisch herausgearbeitet werden (vgl. Kronig
2022). Ob piadagogische Praxis ohne Selbstaffirmation auskommen
kann, ist zumindest zweifelhaft. Wie eingangs skizziert, kann von
Pidagogik, die ihre eigenen Einflussnahmeversuche nicht selbstrefe-
rentiell mittels affirmativer Semantiken von Manipulation, Dressur
und Indoktrination unterscheidet, nicht sinnvoll gesprochen werden.
Die erziehungswissenschaftliche Begriindung der Affirmativitit der

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Gibt es die postkritische Padagogik auch moralinfrei?

Pidagogik ist also zwar affirmativ, kommt aber mit einer bloflen —
nahezu formalen — Affirmation der funktional differenzierten Gesell-
schaft aus, um daraus die Autonomie der Pidagogik abzuleiten, aus
der wiederum die funktionale Notwendigkeit affirmativer Semantiken
abgeleitet werden kann. Das theoretische Pendant zur Spezifik des
Erziehungssystems als ein System in der funktional differenzierten
Gesellschaft ist in der postkritischen Pidagogik das Pidagogische
in Abgrenzung zum Politischen, Okonomischen, Religiésen, Wissen-
schaftlichen etc. Diese Bereiche werden nicht soziologisch, sondern
philosophisch iber je spezifische Formen des In-der-Welt-Seins dif-
ferenziert. Dieser Sachverhalt bezieht sich also auf die Ebene der
Bezugswissenschaft, auf die die Erziehungswissenschaft als Irritati-
onsquelle zuriickgreift, d.h. um sich mit Konzepten zu stimulieren,
deren Gesamtzusammenhang in anderen Disziplinen komplexitits-
adiquat diskutiert wird und die daher in der Erziehungswissenschaft
zugleich anschliefen und sich entziehen, mithin Reibung erzeugen.
Da sich die Erziehungswissenschaften gezielt auf Irritationen aus
verschiedenen Bezugswissenschaften einstellt, bleibt sie sozusagen
im Diskurs, partizipiert an verschiedenen Wissenserzeugungsprozes-
sen und sieht sich dadurch in gewisser Weise wissenschaftlich (z.B.
soziologisch, psychologisch, philosophisch) >fundiert«.

ADD. 4.: Pidagogik als Einheit der Differenz von Reflexionsverhiltnissen.

Padagogik
Péadagogische Padagogische Erziehungswissenschaft -
Praxis Selbstbeschreibung Bezugswissenschaft —
ot = Wissenschafts-
o --1- Reflexion = i <«--r- Fundierung” i
Orientierung {---» it Lo ion Irritation [-*» i Theofie
9 % s : 3 . 5 «--1-,Fundierung”
affirmatives Handeln | affirmative affirmative Begriindung Irritation |-~ p
und Sein als ,love for | Beschreibun-gen der | der Affirmativitdt der
the world” “love for the world” Padagogik (1)
Pddagogik1
Padagogik 2
Erziehungssystem Wissenschaftssystem

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

120

Franz Kasper Krénig

Dass die Bezugswissenschaft im Falle der postkritischen Pidagogik
im Wesentlichen die Philosophie ist und dabei im Besonderen ontolo-
gische Ansitze Beriicksichtigung finden, kann die aktuelle eher sozi-
alwissenschaftlich geprigte Erziehungswissenschaft irritieren. Ob der
philosophische, in diesem Falle auch ontologische Fundierungsversuch
haltbar ist, miisste auf der wissenschaftstheoretischen Reflexionsebene
diskutiert werden. Die Kontingenz selektiven Zugriffs auf bezugswis-
senschaftliche Diskurse, die prinzipiell nie komplexititsadiquat >im-
portiert< werden konnen, ist ein grundsitzliches Problem der Erzie-
hungswissenschaft. Schlichte Verweise darauf, dass sich die postkri-
tische Pidagogik ontologisch zu fundieren sucht und dass dies einer
Essentialisierung gleichkomme (vgl. Hodgson 2020), erreichen jeden-
falls selber nicht die wissenschaftstheoretische Reflexionsebene.

Aus all dem folgt, dass jede Kritik der postkritischen Pidagogik, die
deren Affirmativitit auf der Grundlage deren pidagogischer Semanti-
ken in den Blick nimmt, ihr Ziel verfehlt. Genauso kénnte man jeden
Entwurf einer Pidagogik nach dem beurteilen, was praxisnah z.B. in
Ratgebern oder Konzeptionen tber diese geschrieben wird. Auch pid-
agogische Ansitze, die sich kritisch nennen, sind — wie gezeigt — sozu-
sagen auf motivierende, orientierende, um nicht zu sagen: erbauliche
und kitschige Semantiken angewiesen, die in diesem Fall aus dem akti-
vistischen Genre stammen und beispielsweise mit apokalyptischen Bil-
dern die Leser*innen zum Erschauern bringen (vgl. Peters 2020) oder
Formeln wie Gerechtigkeit (vgl. Papastephanou et al. 2020) an die Stelle
von nur scheinbar affirmativeren Semantiken wie Freiheit oder Bildung
setzen. Auch dies ist auf der Ebene der pidagogischen Selbstbeschrei-
bungen nicht zu kritisieren. Die Kritik muss sich hier wie da in die an-
dere Richtung wenden und die Reflexionsinstanzen der Bezugswissen-
schaften und der Wissenschaftstheorie aufrufen. Die Auseinanderset-
zung mit der Philosophie und wissenschaftstheoretischen Grundlage
der postkritischen Pidagogik steht noch aus und kann nicht durch Ge-
schmacksfragen (welche Semantiken auf der Selbstbeschreibungsebene
mehr oder weniger zusagen) ersetzt werden.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Gibt es die postkritische Padagogik auch moralinfrei?

Literatur

Binder, Ulrich; Heidenwag, Jari (2013): »»Also sprach Janusz Korczak...«
Eine Analyse von Korczaks Argumentationsarchitekture, in: Rose-
marie Godel-Gafiner, Sabine Krehl: (Hg.): Facettenreich im Fokus.
Janusz Korczak und seine Pidagogik — historische und aktuelle Per-
spektiven. Jena: Garamond-Verlag: S. 243-356.

Binder, Ulrich; Kronig, Franz Kasper; Tenorth, Heinz-Elmar (2021): »Die
Produktivitit des Paradoxen. Eine Heuristik fiir erziehungswis-
senschaftliche »Euryalistik, in: Ulrich Binder, Franz Kasper Kré-
nig (Hg.): Paradoxien (in) der Pidagogik. Weinheim: Beltz Juventa:
S. 14-51.

Clam, Jean (2002): Was heif3t, sich an Differenz statt an Identitit ori-
entieren? Zur De-ontologisierung in Philosophie und Sozialwissen-
schaft. Konstanz: UVK.

Herbart, Johann Friedrich (1984 [1835]): Johann Friedrich Herbart. Band
1. Umrif} pidagogischer Vorlesungen, besorgt von Josef Esterhues.
Paderborn: Schéningh.

Hodgson, Naomi (2020): »Post-critique, politics, and the political in ed-
ucational philosophyx, in: On Education. Journal for Research and
Debate, 3.

Hodgson, Naomi; Vlieghe, Joris, Zamojski, Piotr (2017): Manifesto for a
Post-Critical Pedagogy. Earth (Milky Way): punctum books.

Hodgson, Naomi; Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2022): »Manifest fiir
eine Post-Kritische Pidagogik«, in: Martin Bittner, Anke Wisch-
mann (Hg.): Kritik und Post-Kritik. Zur deutschsprachigen Rezep-
tion des »Manifests fiir eine Post-Kritische Pidagogik«. Bielefeld:
transcipt Verlag: S. 19-24.

Kronig, Franz Kasper (Hg.) (2018a): Kritisches Glossar Kindheitspid-
agogik. Weinheim: Beltz Juventa.

Kronig, Franz Kasper (2018b): »Modernisierungserzihlungen in der
Pidagogik. Ein systemtheoretischer Orientierungsversuch mit
ideologiekritischer Wendung, in: Ulrich Binder (Hg.): Modernisie-
rung und Pidagogik — ambivalente und paradoxe Interdependen-
zen. Weinheim: Beltz Juventa: S. 31-44.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

122

Franz Kasper Krénig

Krénig, Franz Kasper (2020): »Auswege aus dem Macht-Ather. Post-kri-
tische Friedenspidagogik als Beispiel autonomer Kindheitspidago-
gike, in neue praxis (5) 20, 2020: S. 481-491.

Kronig, Franz Kasper (2022): »Ist die Kindheitspidagogik 6konomisier-
bar? Zur Frage der Autonomie kindheitspidagogischer Kommuni-
kation als Bedingung von Okonomisierung, in: Johanna Mieren-
dorff, Thomas Grunau, Thomas Héhne (Hg.): Der Elementarbereich
im Wandel. Weinheim: Beltz Juventa: S. 90-105.

Liegle, Ludwig (2009): »Wir brauchen eine Didaktik der indirekten Er-
ziehung, in: Betrifft Kinder (9) 9: S. 6-13.

Luhmann, Niklas (1991): »Das Kind als Medium der Erziehungx, in Zeit-
schrift fiir Pidagogik, 37 (91) 1: S. 19-40.

Luhmann, Niklas (1998): Die Gesellschaft der Gesellschaft. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (2002): Das Erziehungssystem der Gesellschaft.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Marius, Benjamin/Jahraus, Oliver (1997): Systemtheorie und Dekon-
struktion. Die Supertheorien Niklas Luhmanns und Jacques Der-
ridas im Vergleich. Siegen: Lumis.

Messinger, Chana (2012): Knocking Down a Steel Man: How to Argue
Better The Merely Real [Online]. Available from: https://themer
elyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/[Abfragedatum:
07.12.2012 2021].

Oelkers, Jiirgen (2015): »Ist die Erziehungswissenschaft politisch?«, in:
Erziehungswissenschaft, 26 (50): S. 37-44.

Papastephanou, Marianna; Zembylas, Michalinos; Bostad, Inga; Oral,
Sevget Benhur; Drousioti, Kalli; Kouppanou, Anna; Strand, Torill;
Wain, Kenneth/Peters, Michael A./Tesar, Marek (2020): »Philosophy
of education in a new key: Education for justice nows, in Educa-
tional Philosophy and Theory, August 2020: S. 1-16.

Peters, Michael A. (2020): »The Armageddon Club: education for the
future of humanity«, in: Educational Philosophy and Theory, 52:
S. 816-819.

Radtke, Frank-Olaf (2019): »Konkurrierende Eigennormativititen, in:
Wolfgang Meseth, Rita Casale, Anja Tervooren, Jorg Zirfas (Hg.):

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/

Gibt es die postkritische Padagogik auch moralinfrei?

Normativitit in der Erziehungswissenschaft. Wiesbaden: Springer
VS: S. 329-342.

Reichenbach, Roland (2003): »Padagogischer Kitschg, in Zeitschrift fiir
Pidagogik, 49 (6): S. 775-789.

Stdheli, Urs (1998): »Die Nachtriglichkeit der Semantik. Zum Verhiltnis
von Sozialstruktur und Semantike, in: Soziale Systeme, 4: S. 315-339.

Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2020): »Towards an immanent ontology

of teaching Leonard Bernstein as a case-studyx, in: Ethics and Ed-
ucation, 15: S. 1-17.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47.

123


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47.



https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Im Gesprach iiber das post-kritische Manifest
oder was die Professionalisierung
in der Post-Kritik finden konnte

Britta Breser und Julia Seyss-Inquart

Julia: Ganz ehrlich, das Manifest nervt! Es sperrt sich meiner —
wahrscheinlich auch nicht nur meiner, sondern iiberhaupt einer —
wissenschaftlichen Bearbeitung: Es weist nur sehr spirlich aus, auf
welche Denker*innen und Theorien es Bezug nimmt und doch tut es
das ziemlich intensiv. Die Formulierungen sind schwer zuginglich und
sie gehorchen nicht den iblichen wissenschaftlichen Spielregeln von
Ankniipfung und Abgrenzung. Das post-kritische Manifest kommt mir

gar nicht post-kritisch, sondern recht ausschliefiend vor.

Britta: Ich stofe mich auch am Ausschlieflenden dieses Textes.
Warum werden so starke Grenzen vom Einen zum Anderen gezogen?
Diese Absolutheit ist doch gerade aus der post-kritischen Sicht des
Manifests heraus problematisch. Daher behaupte ich: Das Manifest
erfillt damit gar nicht, was es einfordert. Und ich frage mich, ob sich
iberhaupt offensichtlich zeigt, was das Manifest denn tatsichlich will?

Julia: Ich finde es nachvollziehbar, dass ein Manifest Absolutheit
braucht, sonst ist es ja kein Manifest. Aber durch diese Absolutheit ist
es sicherlich keine gewohnte wissenschaftliche Textsorte. Was mich ir-
ritiert, ist die Zuganglichkeit oder vielmehr die fehlende Zuginglichkeit
fiir Leser*innen.

Britta: Das Manifest verschlie8t sich immer wieder und lasst da-
durch vieles ungesagt. Manchmal entstehen facettenreichere, manch-
mal nur bruchstiickartige Assoziationen. Doch sie bleiben insgesamt

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

126

Britta Breser und Julia Seyss-Inquart

vage. Da die Perspektive des Textes letztendlich nicht eindeutig kennt-
lich gemacht wird, fehlt auch ein stabiler Orientierungsrahmen zur
Einordnung. Es bleibt unklar: Aus welcher Perspektive wird denn hier
eigentlich gesprochen? Apropos >Perspektive«: Aus welcher Perspekti-
ve sprechen denn wir, wenn wir das Manifest diskutieren? An dieser
Stelle sollten doch auch wir unseren eigenen >Sehepunkt« deklarieren,
der sich nicht abschiitteln lisst und unseren Blick auf das Manifest
beeinflusst! Als Historikerin und Politikwissenschaftlerin mit Schwer-
punkt Politischer Bildung bzw. Politikdidaktik sind mir >Interessens-
und Standortgebundenheit« besonders wichtig, wenn es um die Reflexi-
onvon Quellen, von (wissenschaftlicher) Erkenntnis bzw. um die eigene
Urteilsbildung geht. Denn Urteilsbildung erfordert das Mitdenken von
Einschrinkungen, die sich durch die Perspektivitit einer Quelle erge-
ben (Koselleck 1979: 176-178; Krammer 2008: 6; Spief3 2014: 22). Mann-
heim spricht diesbeziiglich von der >Seinsverbundenheit, um auf die
jeweiligen soziokulturellen Bedingungen von Wissen und Erkennen zu
verweisen (Mannheim 2015: 229-239).

Julia: Mein momentanes wissenschaftliches Zuhause sind die Pro-
fessionstheorien und die Professionalisierungsforschung im Lehramt
bzw. im Lehrberuf. Obwohl sie als vergleichsweise junges wissen-
schaftliches Feld gelten (Hascher 2012: 89-90), ist dieses weder fiir
seine Innovationsfreudigkeit noch fiir seinen Hang zur Kritik bekannt
geworden. Meist beziehen sich erziehungswissenschaftliche Profes-
sionalisierungstheorien auf kompetenz- oder biografietheoretische
Uberlegungen, manchmal auf strukturtheoretische Ansitze und noch
seltener werden kritische, poststrukturalistische oder dekonstruktive
Theorien herangezogen (fiir eine Ubersicht iiber die verschiedenen
professionstheoretischen Ansitze siehe Helsper 2021). In diesem Feld
bewege ich mich mit einer bildungstheoretischen und qualitativ for-
schenden Perspektive mit Blick auf die Lehramtsausbildung. Was
mich dort interessiert, sind berufliche Entwicklungsprozesse mit ihren
Rahmenbedingungen und ihrer gesellschaftlichen Eingebundenheit —
das ist es auch, was ich als Professionalisierung bezeichnen wiirde.
Werner Helsper (2021: 57) beschreibt dies auch, indem er auf zwei
Perspektiven von Professionalisierung hinweist, eine »(berufs)biogra-

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Im Gesprach idber das post-kritische Manifest

phische Prozessperspektive« und eine »gesellschaftliche Perspektive
der Erzeugung und sozialen Institutionalisierung der Grundlagen
von Professionalitit«. Was die Professionalisierung in der Post-Kritik
finden konnte, erschliefdt sich mir zumindest auf den ersten Blick nicht
gleich.

Britta: Wenn ich »Post-Kritik« hore, werde ich aufmerksam! Als Po-
litische Bildnerin frage ich mich: Weshalb soll sich mein Blick jemals
vom Prinzip der Kritik ablenken und darf er das tiberhaupt? Didakti-
sche Interventionen in der Politischen Bildung riicken bei der Bearbei-
tung gesellschaftlicher und politischer Phinomene stets die Kritikfi-
higkeit zur Forderung politischer Miindigkeit in den Mittelpunkt (San-
der et al. 2016: 8). Dazu zahlt »Erziehung zum Widerspruch« (Adorno
1971: 145). Viel mehr noch: Das Herausarbeiten politischer Kontroversen
(Prinzip der Kontroversitit) — und damit die vielfiltige Darstellung von
sich widersprechenden Standpunkten — durch die Lehrperson fordert
aus Sicht der Politischen Bildung die Kritikfihigkeit der Lernenden. Sie
ist damit auch ein wesentliches Mittel fiir die Entwicklung von Urteils-
bildung sowie Voraussetzung fiir ein funktionierendes demokratisches
Miteinander (Sander 2013: 196-197). Denn, so die Annahme, die kon-
troverse Auseinandersetzung mit unterschiedlichen Sichtweisen trigt
nicht nur zur Kritikférderung und Klirung des eigenen Standpunktes,
sondern auch zu einer demokratischen Haltung — wie Toleranz gegen-
iiber anderen Meinungen — bei (Leimgruber 2015).

Professionalisierung im Handlungsfeld Lehrberuf bedeutet damit
auch, normative Anforderungen an die Politische Bildung — wie die
Entwicklung von Kritikfihigkeit der Lernenden — vor dem Hintergrund
gesellschaftlicher und politischer Verinderungen immer wieder neu
zu denken. Speziell in Hinblick auf den Themenkomplex der politik-
didaktischen Medienbildung méchte ich dazu etwas einwerfen: Mich
beschiftigt gerade der Umgang mit global vernetzter Medienkommu-
nikation in der Lehrer*innenbildung und deren Auswirkungen auf die
Demokratieentwicklung. Angesichts der Zunahme kommunikativer
Polarisierung und der Vertiefung gesellschaftlicher Spaltungen, welche
durch kontroverse Medienkommunikation eklatant verstirkt werden,
geniigt es aus demokratischer Sicht gegenwirtig moglicherweise

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

127


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

128

Britta Breser und Julia Seyss-Inquart

nicht mehr, blofy Kritikfihigkeit und das Prinzip der Kontroversitit
hochzuhalten. Das zunehmende gesellschaftliche Auseinanderklaffen
macht es erforderlich, die im bisherigen politikdidaktischen Diskurs
vernachlissigte Entwicklung politischer Handlungsfihigkeit (Sander
2013: 91-95; Krammer 2008: 7) verstirkt in den Blick zu nehmen,
um den Anforderungen fiir ein demokratisches Zusammenleben ge-

rechter zu werden. Dieses aktuelle Spannungsfeld gibt mir einen
Ankniipfungspunkt an das Manifest.

Julia: Mich erwischt das Manifest trotz seiner Sperrigkeit an ei-
nem Punkt, der mir immer wieder zu denken gibt: Dem Wunsch, dass
es etwas geben sollte, das iiber Kritik hinausgeht. Der Beobachtung,
dass Kritik absolut notwendig aber nicht hinreichend fiir pidagogi-

sches Handeln ist. Dem starken Bediirfnis nach Handlungsfihigkeit,
das ich in der Arbeit mit Lehramtsstudierenden wahrnehme. Agniesz-
ka Czejkowska hat das schon in einem Artikel 2013 mit den Worten auf-
gegriffen: »Bitte nicht immer alles in Frage stellen« (Czejkowska 2013).
Das Manifest verspricht die »Moglichkeit der Erneuerung unserer ge-
meinsamen Welt« (Hodgson et al. 2022: 23) und, »Verantwortung« fiir
die Welt itbernehmen zu kénnen (Hodgson et al. 2022: 24) und das halte
ich fir wichtige Ansatzpunkte.

Britta: Gegenwirtige gesellschaftliche Phinomene sind hiufig be-
stimmt von einseitigen oder wechselseitigen Abhingigkeiten. Aktuelle
gesellschaftliche Krisen zeigen diese Vernetzungen besonders deutlich.
Sie rufen damit das Gefithl von Ohnmacht und zugleich das Bediirf-
nis nach Handlungsfihigkeit hervor, mitunter sogar die Notwendigkeit
zu gemeinsamem Handeln - ich denke hier speziell an die Klimakrise.
Und ich meine, dass wir in den Professionalisierungsdiskursen zur Po-
litischen Bildung und Politikdidaktik bislang zu wenig darauf geachtet
haben, der Vermittlung und Ausgestaltung von Handlungsspielrdumen
Platz zu geben. >Handlung« verstehe ich hier zum einen als skommuni-
katives, verstindigungsorientiertes Handeln« im Sinne von Habermas
(Habermas 1995/2019), dem Bedeutung fiir die Gesellschaftsentwick-
lung zukommt. Zum anderen denke ich ganz pragmatisch spezifische
Fihigkeiten und Fertigkeiten auf der prozessualen politischen Ebene
mit, um »politische Konflikte auszutragen [...] sowie an der Losung von

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Im Gesprach idber das post-kritische Manifest

Problemen aus den Bereichen Politik, Wirtschaft und Gesellschaft un-
ter Riicksichtnahme auf eigene und fremde Bediirfnisse mitzuwirken«
(Krammer 2008: 7). Doch ob Klima-, Corona- oder Migrationskrise —
aufgrund vielfacher (Inter-)Dependenzen auf zahlreichen Ebenen wird
dem zur Mitarbeit an gesellschaftlichen Problemen handlungsbereiten
Individuum stets auch Ohnmacht schonungslos offengelegt (Moller et
al. 2020). In der pidagogischen Bearbeitung von Ohnmachtserfahrun-
gen gilt es daher letztendlich doch immer wieder, auch zur Kritik an ge-
genwirtigen Zustinden zuriickzukehren, um Handlungsspielriume zu
sichern: z.B. ein kritisches Bewusstsein fiir fehlende Zustindigkeiten
oder gesellschaftliche Pattsituationen sowie eine kritische Uberpriifung
politischer Funktionsweisen und Entscheidungsprozesse in einem de-
mokratischen Mehrebenensystem (Diendorfer 2011: 3). Daher ist in der
Tat zu hinterfragen, ob die »Moglichkeit der Erneuerung unserer ge-
meinsamen Welt« (Hodgson et al. 2022: 23) durch eine »Verschiebung
von der kritischen Padagogik zur post-kritischen Padagogik« (ebd.: 21)
nicht doch vielfach ein leeres, mitunter auch gefihrliches Versprechen
sein konnte?

Julia: Mein kritisch geschultes Denken sagt mir sofort, dass das
Manifest naiv, wenn nicht sogar »pidagogischer Kitsch« (Reichen-
bach 2003) sein kénnte und das macht mich zogerlich mit dem
Post-Kritischen. Mein Verstindnis von Kritik basiert auf meiner Aus-

einandersetzung mit der Foucaultschen Diskursanalyse, deren Haltung
Martin Saar (2007: 185) auch als »Defamiliarisierung« bezeichnet. Die-
se Kritik ist eine Kritik am Gegenwirtigen in Form der Offenlegung
von Wissensordnungen und -arrangements, um mit Hilfe dieser Er-
kenntnisse ein neues Verhiltnis zu Gegenwirtigem zu entwickeln.
Michel Foucault (1992: 15) geht davon aus, dass »die Kritik die Funktion
der Entunterwerfung« hat (1984) und, dass diese »versucht [..] der
unbestimmten Arbeit der Freiheit einen neuen Impuls zu gebenc.
Allerdings passiert dies nicht durch Bewertung - im Sinne von >dieser
Prozess ist richtig verlaufen bzw. dieser falsch« —, sondern durch ein
Infragestellen gegenwirtiger Ordnungen. Zentral ist dabei, durch die
Kritik nicht auf ein utopisches Anderes zu hoffen, das jenseits von
diskursiven Ordnungen stehen wiirde, sondern auf eine Befremdung

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

129


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

130

Britta Breser und Julia Seyss-Inquart

bestehender Ordnungen zu setzen, um diese zu verschieben. Foucault
(1980/1996: 106-107) driickt dieses Streben nach Veranderung folgender-
mafen aus: »Es geht darum, wenn nicht Losungen zu finden, so doch
Schritt fir Schritt spitrbare Modifikationen zu bewirken, zumindest
die Gegebenheit des Problems zu verindern.«

Wenn ich nun das Manifest lese und versuche, mir einen Reim dar-
auf zu machen, so fillt mir auf, dass die Grundsitze, die im Manifest
postuliert werden, einen vollkommen anderen Fokus haben. Mit mei-
ner Kritik bin ich damit befasst, das was ist zu verstehen und mich zu
fragen, wie es einzuordnen ist (ganz im Sinne von Foucaults Ausein-
andersetzung mit der Erzeugung von Wahrheit, wie sie mit Diskurs-
und Dispositivanalysen betrieben werden). Die Post-Kritik fokussiert
hingegen darauf, was >gut« ist und mochte dies stirken. Im Manifest
(Hodgson et al. 2022: 23) wird dies mit der »Bejahung der Wertigkeit
dessen, was wir in der Gegenwart tun« beschrieben. Mit meiner Kritik
bin ich also an der Gegenwart (oder vielleicht sogar an der Vergangen-
heit) orientiert und richte den Blick auf die Dinge, die problematisch
sind — das wirkt erst einmal mithsam und beschwerlich. Der Post-Kritik
wiirde ich hingegen eine Gegenwartsorientierung unterstellen, die mit
der »Moglichkeit der Erneuerung« und der »padagogischen Hoffnung«
(ebd.: 23) in die Zukunft hineinreicht — das wirkt auf mich sehr viel
flockiger und unangestrengter. Ob es das wohl auch ist?

Britta: Und als Historikerin, die von der Reziprozitit der verschie-
denen Zeithorizonte ausgeht, behaupte ich, dass die Zukunftsorientie-
rung des Manifests stets auch in Zusammenhang mit einer spezifischen

Vergangenheitsdeutung bzw. einem spezifischen Gegenwartsverstind-

nis zu lesen ist (Jeismann 1997: 42; Jansen/Thiinemann 2021). Das heifSt:

Soziale Formationen sind >zeitgebunden< und die Sorge um die Zukunft
bzw. das Interesse an der Zukunft sind als ein Antrieb aus einer vergan-
genen oder gegenwirtigen Problembewiltigung heraus zu interpretie-
ren (Lange 2004). Ich wiirde also behaupten, dass der Impetus fiir die-
ses Manifest wohl auch aus einer Kritik am gegenwirtigen Zustand ent-
standen sein konnte. Ob das Manifest demnach woméglich kritischer
ist als es sich selbst deklarieren méchte?

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Im Gesprach idber das post-kritische Manifest

Kritik sollte dariiber hinaus nicht blof$ als Blick auf das Proble-
matische reduziert werden, sondern ich verstehe sie zugleich auch als
zukunftsorientierte >Handlungsaufforderungs, als >Motivation zur Er-
neuerung« und als >Lernanlass«. Dies ist doch — auch im Sinne des Ma-
nifests — »wert, geachtet zu werden« (Hodgson et al. 2022: 22)!

Julia: Eine Beobachtung, die mich dazu bringt, die Post-Kritik

ausprobieren zu wollen. Wir konnten uns in einer post-kritischen

Haltung mit offenem Ausgang versuchen. Offen deshalb, weil ich mir
nicht sicher bin, was Post-Kritik nun wirklich ist. Sie verbleibt im
Manifest schemenhaft und vage, arbeitet sich mehr an der Kritik ab,
als sie von der Post-Kritik preisgibt.

Britta: Ich beginne mal mit dem Zitat »die Kritik ist getrieben von
der Leidenschaft zum Hass« (Hodgson et al. 2022: 23). Dazu fillt mir
ein, dass eine isolierte Fokussierung auf die Entwicklung von Kritik-
fahigkeit zu unerwiinschten Effekten fiir das gesellschaftliche Zusam-
menleben fithren kann. Demnach kann Kritik - eingebettet in mannig-
faltige gesellschaftliche Kontroversen — in der Tat als eine Art zersto-
rerisches Element dessen entlarvt werden, was uns als Politische Bild-
ner*innen in einem demokratischen Gemeinwesen wert ist »zu bewah-
ren, anzuerkennen und zu befiirworten« (ebd.: 23). Das zeigt sich gera-
de in der aktuellen gesellschaftlichen Verfasstheit sehr deutlich. Pork-
sen spricht aufgrund zunehmender gesellschaftlicher Polarisierung von
einer »Verschlechterung des Kommunikationsklimas« (Porksen 2018:
70) und konstatiert, dass Hass, Hetze, Misstrauen und Wut das gemein-
same gesellschaftliche Gesprich bereits ruinieren. Die »grofie Gereizt-
heit« habe inzwischen den Diskurs und den Diskurs itber den Diskurs
erreicht (ebd.: 70-71). Wenn in zunehmendem Maf3 Falschmeldungen
erfunden werden, um Kontroversen zu entfachen, klafft ein Gemein-
wesen auseinander (Himmelrath/Egbers 2018: 14). Nach Krastev fithrt
Misstrauen aufgrund von Verschworungstheorien aktuell nicht mehr
zu einer Ermichtigung zu politischem Handeln, sondern - ganz im
Gegenteil — zu Handlungsunfihigkeit und zur Zuschreibung von Op-
ferrollen. Der dadurch einhergehende Verlust des Konzepts von sciti-
zenships, das eng verbunden ist mit der Idee, die Welt verindern zu
konnen, werde zunehmend abgel6st von Paralyse (Krastev 2021).

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

131


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

132

Britta Breser und Julia Seyss-Inquart

Ich folgere nun: Post-Kritik konnte hier ihren Einsatz in der
Hinwendung zum didaktischen Prinzip der politischen Handlungs-
orientierung haben. Dazu gehort einerseits freilich die Sicherung von

>Handlungsspielriumen< und andererseits deren Gestaltung, fiir die
sHandlungsfihigkeit« entwickelt werden muss. Dies betrifft wesentli-
che Kernpunkte demokratischen Zusammenlebens zur Umsetzung der
demokratischen Ziele der Politischen Bildung. Handlungsdispositio-
nen und Interventionskompetenzen werden demnach direkt aus der
subjektiven Perspektive der Lernenden eingeiibt (Kotters-Konig 2001:
6). So konnten, im Sinne des post-kritischen Manifests, Voraussetzun-
gen geschaffen werden, damit »die Neuankommlinge die Welt nach
ihren eigenen Bedingungen fortfithren« (Hodgson et al. 2022: 23).
Julia: Das erinnert mich an Ergebnisse aus meinem aktuellen
Forschungsprojekt >Pidagogische Professionalisierung forschend be-
gleiten<. Im Rahmen der Analyse von schriftlichen Reflexionspriifungen
von Lehramtsstudierenden haben wir mit Hilfe der Dokumentarischen
Subjektivierungsanalyse (Amling/Geimer 2016) Subjektfiguren be-
schrieben, die den Studierenden besonders attraktiv erscheinen. Eine
der zentralen normativen Erwartungen, die in den Daten Niederschlag
findet, ist die der >Souveranitit als Lehrpersonc. Die Erzihlungen der
Studierenden funktionieren nach dem Schema: Ich war nicht souve-
rin, jetzt bin ich durch die Arbeit an bestimmten Aspekten meines
Selbst als Lehrperson souverdner. Die Subjektfigur der souverinen
Lehrperson ist in der Vorstellung der Studierenden eine, die selbst-
bewusst und unabhingig das Klassengeschehen steuert. Mit meinem
kritischen Zugang fillt mir hier ein sehr klassisches Subjektverstindnis
(etwa beschrieben von Sattler 2009: 9) ins Auge und das Streben nach
Souverinitit erscheint damit problematisch. Wissen wir doch spites-
tens seit Butler und Foucault, dass Souverinitit nicht zu haben ist,
sondern das Subjekt immer eingebunden ist in Macht- und Wissens-
komplexe, Diskurse, Ein- und Ausschliisse etc. So weit, so gut. Wenn
meine Haltung aber nun Post-Kritik heiflt, was wird dann sichtbar?
Ich konnte das Streben nach Souverdnitit auch als etwas begreifen,
das es »zu schiitzen und zu sorgen« gilt, um der »Moglichkeit der
Erneuerung« Raum zu geben, wie es das Manifest (Hodgson et al.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Im Gesprach idber das post-kritische Manifest

2022: 23) fordert — vielleicht ist ja gerade der Wunsch, die eigenen

Handlungsfihigkeiten zu erweitern und dadurch Souverdnitit zu

erlangen, ein schiitzenswerter? In den Daten aus dem Projekt finden

sich Hinweise darauf, dass das souverine Lehrer*innensubjekt der
Studierenden nicht zwingend eine umfassende Souverdnitit als Ziel
vor Augen hat - in den analysierten Fillen streben die Studierenden vor
allem nach Handlungsfihigkeit in der Initiierung von Lernprozessen
sowie in der Leitung von GrofRgruppen. Weitergedacht konnte mit
einer post-kritischen Haltung das Streben nach Souverinitit auch
als »Moglichkeit der Erneuerung« (ebd.: 23) interpretiert werden. Im
Sinne der »pidagogische[n] Hoffnung« (ebd.: 9) konnte ich an dieser
Stelle den Studierenden vertrauen, dass diese mit ihrer partiellen
Souverdnitit die Schulwelt neu gestalten werden. Nur dann stellt sich
die Frage, was genau erneuert wird — wenn die partielle Souverinitit
der Erneuerung der Welt dient, was soll erneuert werden? Damit
bereitet die partielle Souverinitit der Studierenden auch den Weg fiir
die Frage, welche »Dinge [...] es wert sind, weitergegeben zu werden«
(ebd.: 23), was vermittelt werden soll. Das ist eine neue Wendung von
Souverinitit, die mir zu denken gibt: Ist doch nicht alles schlecht am
Wunsch nach Souverdnitit? Unbeantwortet bleibt allerdings die Frage,
welche Mafistibe anzulegen sind, um zu beurteilen, >was es wert ist«.
Woher soll der MaRstab kommen? Darauf gibt mir das Manifest keine
Antworten.

Britta: Das, »was gut ist in der Welt« und »was wir uns zu erhal-
ten witnschen« (Hodgson et al. 2022: 24), wird in einem demokrati-
schen Gemeinwesen in jeder Generation oder gar andauernd immer
neu individuell zu identifizieren und in der Folge kollektiv auszuhan-
deln sein. Aufgrund der Gefahr einseitiger Parteinahme und Beein-
flussung ist das Prinzip der Handlungsorientierung in institutionali-
sierten (hoch-)schulischen Bildungsprozessen daher zugleich mit Vor-
sicht zu behandeln. Der historische Kontext unserer Bildungssysteme
— nicht nur auf den Nationalsozialismus bezogen - erklirt die starke
Fokussierung auf die Entwicklung von Kritikfihigkeit und die bisherige
Vernachlissigung der politischen Handlungsorientierung in der Politi-
schen Bildung und Politikdidaktik genauso wie die Betonung von Frei-

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

133


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

134

Britta Breser und Julia Seyss-Inquart

willigkeit und ebenso das Recht auf Nicht-Teilnahme (Nonnenmacher
2010: 466-467). Um nicht »Gewalt« gegen den Anderen« (Hodgson et al.
2022: 20) auszuiiben, fordert der Beutelsbacher Konsens (Wehling 1977)
— im deutschen Sprachraum eine Art Kodex und Berufsethos fiir Poli-
tische Bildner*innen — von jeglicher Uberwiltigung abzusehen. Es gilt
demnach, Lernende in die Lage zu versetzen, »nach Mitteln und We-
gen zu suchen, die vorgefundene politische Lage im Sinne seiner [*ih-
rer] Interessen zu beeinflussen« (ebd.: 180). Eine isolierte Orientierung
am »Gute[n] in der Welt« (Hodgson et al. 2022: 24) wirft fir mich den
Verdacht auf, Komplexitit zu trivialisieren sowie (Inter-)Dependenzen

und damit verbundene Ambiguititen gesellschaftlicher Sachverhalte zu
vernachlissigen (Kotters-Konig 2001: 6).

Julia: Bei mir tauchen auch Warnleuchten auf, trotzdem mochte
ich noch einmal meine Gedanken zu Souverinitit und dem Wertvollen
weiterspinnen. Vielleicht konnte es im Sinne der Post-Kritik fiir mein
Forschungsprojekt darum gehen, forschend zu erfassen, was aus Per-
spektive der Studierenden weitergegeben werden soll. Wahrend ich mit
der Kritik bei der Stelle gelandet bin, das Streben nach Souverinitit als
problematisch zu verstehen, legt mir die Post-Kritik Fragen nach dem
Guten, dem Wertvollen und dem Erhaltenswerten nahe. Damit konnte
sich auch mein Forschungsfokus verschieben: Weg vom >Was erscheint
den Studierenden besonders attraktiv?< hin zu >Was ist den Studieren-
den so wertvoll, dass sie es den Schiiler*innen vermitteln méchten?<. Ich
merke, wie sich meine Wahrnehmung hier ein Stiick verandert und sich
der Wunsch nach Souverinitit damit eher in Richtung eines methodi-
schen Aspekts in der Gestaltung von Unterricht verschiebt. Damit wird
Platz fiir die post-kritischen Fragen nach dem Wertvollen und, professi-
onstheoretisch weitergedacht, nach dem Berufsethos. Zumindest eine
interessante Wendung, wiirde ich sagen. Insofern konnte die Professio-
nalisierung in der Post-Kritik die Erinnerung daran finden, dass dem
Berufsethos mehr Aufmerksamkeit zu schenken ist. Dagegen hat auch
mein kritisches Ich nichts einzuwenden. Allerdings beharrt mein kri-
tisches Ich darauf, dass die kritische Einordnung des Wunsches nach
Souverinitit genauso wichtig ist, wie das Erkunden des Berufsethos.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Im Gesprach idber das post-kritische Manifest

Britta: Wenn du von Souverinitit sprichst, wird mir ein weiterer
Aspekt des Manifests bewusst, der mir zu denken gibt. Die Politik-
wissenschaft definiert Souverinitit als >Unabhingigkeit« und >Unum-
schranktheit« oder als >vollige Hoheitsgewalt« (Girtner 2008). Fiir De-
mobkratien gilt: Das Kollektiv ist der Souverdn. Um kollektive Souveri-
nitat in diesem Sinne zu verwirklichen, braucht es Zugewandtheit in
einem gemeinsamen Diskurs- und Handlungsraum - ist das vielleicht

der »Raum der Gemeinsamkeit« (Hodgson et al. 2022: 21) des Manifests?

Post-kritisches Handeln in der Demokratie-Bildung kénnte dem-
zufolge die Herstellung einer »Erprobung von Zugewandtheit« sein. Der
>Raum der Gemeinsamkeit« wiren Handlungsriume, die gemeinsame
Erfahrungen in den Vordergrund stellen, um an der Losung von (ge-
meinsam geteilten) Problemen zu arbeiten. Ich frage mich, wie Lehr-
und Lernprozesse aussehen konnten, die gemeinsame Verstindigungs-
und Aushandlungsprozesse sowie Strategien fiir gemeinsames gesell-
schaftliches Handeln in den Vordergrund stellen? Diese Riume kénnten
konzipiert werden mit dem Blick auf (Kommunikations-)Vernetzungen
zu anderen gesellschaftlichen Akteur*innen. Zu dieser Herstellung
eines Netzwerks an vielfiltigen Beziehungen konnte gehéren, was
Lynette Shultz als »building knowledge in partnership« (2007: 255)
bezeichnet: das Herausarbeiten von gemeinsamen Positionen, ein
kollaborativer Austausch von Wissen, Perspektiven, Kreativitit und
Innovation zur Behebung gemeinsamer Probleme sowie der Aufbau
von Partner*innenschaften, um gemeinsame Handlungsmoglichkeiten
zu erkennen und politische Handlungsfihigkeit zu entwickeln (ebd.:
254-256). Ein solcher Austausch von Erfahrung und Handlungsexperti-
se sollte zudem transnational konzipiert werden, denn gegenwirtige
gesellschaftliche Phinomene sind von einseitigen oder wechselseitigen
Abhingigkeiten bestimmt, die grenziiberschreitendes gemeinsames
Handeln verlangen. »Grundsitzliche Fragen und Probleme des Po-
litischen« (Sander 2009: 60) konnen dabei als gemeinsam geteilte
Welterfahrung wahrgenommen werden.

Julia: Der >Raum der Gemeinsamkeit«< basiert, laut dem Manifest,
auf Gleichheit — Gleichheit als (fiktiver) Ausgangspunkt, ohne dass an-
genommen wird, dass alle Menschen de facto gleich sind. Erst die ge-

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

135


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

136

Britta Breser und Julia Seyss-Inquart

meinsame Beschiftigung mit einem Stoff schafft Gleichheit (vgl. Hodg-
son et al. 2022:21). Ziel fiir solche Rdume miisste es also sein, gemeinsa-
me Erfahrungen in der Auseinandersetzung mit etwas zu ermdéglichen,
um Krisen zu iiberwinden. Das regt mich an, mich abermals in mei-
ner post-kritischen Haltung zu probieren. In der Pidagogischen Hoch-
schule, in der ich tatig bin, gibt es die Idee, Lehramtsstudierende, Leh-
rer“innen und Lehrende der Hochschule zusammenzubringen, um in
»hybriden Riumen« (Bhabha 1990) zu einem gemeinsamen Austausch
zu kommen. Bhabha entwickelte die Idee solcher »Artikulationsriume«
aus einer postkolonialen Tradition heraus (Sieber 2012: 97): Der Aus-
tausch in den hybriden Riumen soll méglichst hierarchiefrei sein und
im Kontext der Hochschule zur Professionalisierung aller beitragen.
Das erinnert mich stark an den post-kritischen >Raum der Gemeinsam-
keit«. Die Erfahrung in der Konzeption der hybriden Riume lisst mich
allerdings fragen, wie wir die Aufmerksamkeit in diesen Riumen des
Kontakts auf den Gegenstand richten kénnen, wenn etwas wie ein Ele-
fant im Raum steht, tiber den niemand sprechen kann? Kommen wir
dabei nicht unausweichlich zu dem Punkt, an dem dieses Etwas zum
Thema gemacht werden muss, um beim Gemeinsamen weiterkommen
zu kénnen?

Britta: Wenn es um die praktische Gestaltung von Bildungspro-
zessen geht, ist die Konfrontation mit Krisen und mitunter heiklen

Themen von besonderer Bedeutung. Dabei ist vor allem die Be-

wusstmachung von hegemonial konstruierten Tabus wesentlich, die
verschiedene Formen der Einbeziehung und Ausgrenzung nach sich
ziehen und implizite gesellschaftliche Normen beinhalten (zum Tabu-
begriff im Sinne diskursiver Ausschlieffungen siehe Foucault 1974/2010:
11). Da Lehrpersonen bei der Weitergabe von gesellschaftlichen Werten
bedeutsam sind, ist ihre kritische Reflexion speziell in heterogenen
Gruppen und Gesellschaften von Relevanz. Hinzu kommt, dass neue
Wissensbestinde bzw. fremde Perspektiven die Grenzen von Tabus zu-
dem neu vermessen. Wenn das Ziel also ein inklusives Zusammenleben
sein sollte, das auf Gleichheit beruht, miissen bislang unausgespro-
chene Vereinbarungen hinterfragt werden (Agostini/Koffler 2017a: 14;
Agostini/Koftler 2017b: 16-20). Aus diesem Grund scheint mir die Bear-

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Im Gesprach idber das post-kritische Manifest

beitung von Tabus besonders wichtig. Sie sollte nicht aus dem — nach
meinem Verstindnis zu >konfliktscheuen< - Raum der Gemeinsamkeitx
herausgehalten werden.

Julia: Ich stolpere auch wiber diese >Harmoniebediirfrigkeit< der

Post-Kritik. Wenn es im >Raum der Gemeinsamkeit< gut liuft, woher
weifd ich, dass wir es mit »wechselseitigem Verstindnis und Respekt«
(Hodgson et al. 2022: 21) zu tun haben und nicht nur mit schlichter
Konsensorientierung?

Britta: Eine wichtige Frage - speziell auch fiir die Politische Bildung
und Politikdidaktik. Ich denke, dass das Post-Kritische, also die Arbeit
am Gemeinsamen, das Kritische stets braucht — etwa in Form einer
Thematisierung von Differenzen anstatt einer De-Thematisierung. Und
im Sinne der Post-Kritik kénnte ein >und« (Kritik und Post-Kritik) auch

sehr viel produktiver sein als ein >oder«.

Julia: Damit wire es keine »Verschiebung«, wie sie das Manifest
(Hodgson et al. 2022: 21) proklamiert, sondern mehr eine zusitzliche
Brille. Und wenn die Professionalisierung diese Brille in der Post-Kritik
finden wiirde, wiirde es ihr durchaus gut stehen.

Literatur

Adorno, Theodor W. (1970): Erziehung zur Miindigkeit. Vortrige und
Gespriche mit Hellmut Becker 1959-1969. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Agostini, Evi; Koffler, Nadja Maria (2017a): »Tabus in und iiber den Lehr-
beruf. Vorwort, in: Erziehung und Unterricht 1-2: S. 7-15.

Agostini, Evi; Koéffler, Nadja Maria (2017b): »Schule und Tabu. Eine theo-
retische Grundlegung aus psychoanalytischer, soziologischer und
bildungswissenschaftlicher Perspektive«, in: Erziehung und Unter-
richt 1-2: S. 16-25.

Amling, Steffen; Geimer, Alexander (2016): »Techniken des Selbst in der
Politik — Ansatzpunkte einer dokumentarischen Subjektivierungs-
analysec, in: Forum Qualitative Sozialforschung 17(3): S. 1-33.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

137


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

138

Britta Breser und Julia Seyss-Inquart

Bhabha, Homi K. (Hg.) (1990): Nation and narration. London/New York:
Routledge.

Butler, Judith (1991): Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Czejkowska, Agnieszka (2013): »Bitte nicht immer alles in Frage stel-
len! Zur Entwicklung eines pidagogisch-professionellen Selbstver-
stindnisses., in: Julia Seyss-Inquart (Hg.): Schule vermitteln. Kri-
tische Beitridge zur Pidagogischen Professionalisierung. Wien: Lo-
cker: S. 27-49.

Diendorfer, Gertraud (2011): »Einleitungx, in: Forum Politische Bildung
(Hg.): Politische Handlungsspielriume. Informationen zur Politi-
schen Bildung, Bd. 34. Innsbruck, Wien, Bozen: Studienverlag: 3.

Foucault, Michel (1992): Was ist Kritik? Berlin: Merve.

Foucault, Michel (1984): »Was ist Aufklirung?«, in: Ders.: Schriften in
vier Binden. Dits et Ecrits. Band IV: 1980-1988. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp: S. 687-707.

Foucault, Michel (1980/1996): Der Mensch ist ein Erfahrungstier. Ge-
sprach mit Ducio Trombadori. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (1974/2010): Die Ordnung des Diskurses. Frankfurt
a.M.: Fischer.

Girtner, Reinhold (2008): Politiklexikon: Souverdnitit. Wien: Verlag
Jungbrunnen. Abgerufen: https://www.politik-lexikon.at/souverae
nitaet [25.05.2021].

Habermas, Jiirgen (1995/2019): Theorie des kommunikativen Handelns,
2 Binde. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Himmelrath, Armin; Egbers, Julia (2018): Fake News. Ein Handbuch fiir
Schule und Unterricht. Bern: hep verlag.

Hodgson, Naomi; Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2022): »Manifest fiir
eine Post-Kritische Pidagogike, in: Martin Bittner, Anke Wisch-
mann (Hg.): Kritik und Post-Kritik. Zur deutschsprachigen Rezep-
tion des »Manifests fiir eine Post-Kritische Pidagogik«. Bielefeld:
transcipt Verlag: S. 19-24.

Jansen, Johannes; Thiinemann, Holger (2021): Leitfaden Geschichtsdi-
daktik. Geschichtsdidaktik als Wissenschaftsdisziplin. Universitit
zu Koln. Abgerufen: https://www.historicum-estudies.net/etutoria

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin

Im Gesprach idber das post-kritische Manifest

Is/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenscha
ftsdisziplin [02.05.2021].

Jeismann, Karl-Ernst (1997): »Geschichtsbewufitsein — Theorie«, in:
Klaus Bergmann, Klaus Frithlich, Anette Kuhn, J6rn Riisen, Gerhard
Schneider (Hg.): Handbuch der Geschichtsdidaktik. Seelze/Velber:
Kallmeyer’sche Verlagsbuchhandlung: S. 42-44.

Koselleck, Reinhart (1979): Vergangene Zukunft. Zur Semantik ge-
schichtlicher Zeiten. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Kotters-Konig, Catrin (2001): »Handlungsorientierung und Kontrover-
sitit. Wege zur Wirksambkeit der politischen Bildung im Sozialkun-
deunterrichtg, in: Aus Politik und Zeitgeschichte 50/2001: S. 6-12..

Krammer, Reinhard (2008): Die durch politische Bildung zu erwer-
benden Kompetenzen. Ein Kompetenz-Strukturmodell. Wien:
Bundesministerium fir Unterricht, Kunst und Kultur. Abgerufen:
https://www.politik-lernen.at/dl/Mosr]KJKoMNkNJqx4KJK/Komp
etenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.p
df [02.05.2021].

Krastev, Ivan (2021): Keynote beim Pfingstdialog Steiermark 2021: Geist
& Gegenwart. Schloss Seggau. Abgerufen: https://www.pfingstdial
og-steiermark.at/ [25.05.2021].

Lange, Dirk (2004): »Geschichtsbewusstseing, in: Lange, Dirk (2004):
Zwischen Politikgeschichte und Geschichtspolitik. Grundformen
historisch-politischen Lernens. Abgerufen: https://www.sowi-onli
ne.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsei
n.html [05.05.2021].

Leimgruber, Yvonne (2015): Kontroversitit und Meinungsvielfalt. Politi-
scheBildung.ch. Abgerufen: http://politischebildung.ch/fuer-lehrpe
rsonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet [02.01.2021].

Mannheim, Karl (2015): Ideologie und Utopie. Frankfurt a.M.: Vittorio
Klostermann.

Moller, Lara; Reitmair-Juirez, Susanne; Scheibenpflug, Kerstin (2020):
Pandemie und Hegemonie in der Demokratie. Entsicherung der
Lebenswelt aus demokratiepolitischer Perspektive. CPD Policy
Blog. Abgerufen: https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/

140

Britta Breser und Julia Seyss-Inquart

-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt
-aus-demokratiepolitischer-perspektive/ [02.05.2021].

Nonnenmacher, Frank (2010): »Analyse, Kritik und Engagement — Mog-
lichkeiten und Grenzen schulischen Politikunterrichts«, in: Bettina
Losch, Andreas Thimmel, (Hg.): Kritische politische Bildung — Ein
Handbuch. Schwalbach/Ts: Wochenschau: S. 459-470.

Porksen, Bernhard (2018): Die groRe Gereiztheit. Wege aus der kollek-
tiven Erregung. Miinchen: Carl Hanser Verlag.

Reichenbach, Roland (2013): »Padagogischer Kitsch, in: Zeitschrift fiir
Pidagogik 49 (6): S. 775-789.

Saar, Martin (2007): Genealogie als Kritik. Geschichte und Theorie des
Subjekts nach Nietzsche und Foucault. Frankfurt, New York: Cam-
pus.

Sander, Wolfgang; Reinhardt, Sibylle; Petrik, Andreas; Lange, Dirk;
Henkenborg, Peter; Hedtke, Reinhold; Grammes, Tilman; Besand,
Anja (2016): Was ist gute politische Bildung? Leitfaden fiir den so-
zialwissenschaftlichen Unterricht. Schwalbach/Ts.: Wochenschau.

Sander, Wolfgang (2013): Politik entdecken — Freiheit leben. Didaktische
Grundlagen politischer Bildung. Schwalbach/Ts.: Wochenschau.

Sander, Wolfgang (2009): Wissen: Basiskonzepte der Politischen Bil-
dung. In: Forum Politische Bildung (Hg.): Informationen zur Po-
litischen Bildung, Bd. 30. Innsbruck, Bozen, Wien: Studienverlag.

Shultz, Lynette (2007): »Educating for global citizenship. Conflicting
agendas and understandings«, in: The Alberta Journal of Educa-
tional Research 53/3: S. 248-258.

Sieber, Cornelia (2012): »Der »>dritte Raum des Aussprechens< — Hybri-
ditit —Minderheitendifferenz. Homi K. Bhabha: »The Location of
Cultureg, in: Julia Reuter, Alexandra Karentzos (Hg.): Schliisselwer-
ke der Postcolonial Studies. Wiesbaden: VS Springer Fachmedien
Wiesbaden: S. 97-108.

Spief3, Christian (2014): Quellenarbeit im Geschichtsunterricht. Die em-
pirische Rekonstruktion von Kompetenzerwerb im Umgang mit
Quellen. Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Wehling, Hans-Georg (1977): »Konsens a la Beutelsbach? Nachlese zu
einem Expertengesprich, in: Siegfried Schiele, Herbert Schneider

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:



https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/

Im Gesprach idber das post-kritische Manifest 141

(Hg.): Das Konsensproblem in der politischen Bildung. Stuttgart:
Ernst Klett Verlag: S. 173-184.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47.



https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Verortung der Post-Kritik
in Erziehungswissenschaft
und kritischer Theorie

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47.



https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47.



https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Verwerten, entlarven, erleben.!
Zu den unterschiedlichen Typen
und Gebrauchsweisen von Bildungstheorie

Piotr Zamojski

Ubersetzung aus dem Englischen von Robin Cackett, Juni 2021

Die Idee, ein Manifest fiir eine postkritische Pidagogik (Hodgson et al. 2022)
zu schreiben, verdankte sich im Grunde unseren Erfahrungen mit einer
neuen Art der Theoretisierung von Bildung, die sich (zumindest in der
angelsichsischen Welt) im Feld der Bildungstheorie und -philosophie
herauszuschilen begonnen hat und die einen Wechsel des Zeitgeists
ankiindigte. Ich mochte daher in diesem Aufsatz genauer erkunden,
welche Arten von Pidagogik heute denkbar sind. Oder, um es genauer
zu sagen: Inwiefern lisst sich Bildung — auf einer metatheoretischen
Ebene - in Hinblick auf den potentiellen Gebrauch der entsprechen-
den Pidagogik theoretisieren? Mein Fokus liegt dabei natiirlich auf ei-
ner Theoretisierung von Bildung, die man als »postkritisch« bezeich-
nen konnte. Mein Ziel ist also, eine Vielfalt unterschiedlicher Arten der

1 I would like to thank Martin Bittner and Anke Wischmann for their initiative of
introducing the idea of post-criticality to the German speaking world and for
their kind invitation to contribute to this project. | would like to thank Robin
Cackett for translating this text into German. And finally | would like to thank
Martin Bittner and Franz Kasper Kronig for their help in revising the German
translation of this chapter.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

146

Piotr Zamojski

Theoretisierung von Bildung zu untersuchen, aber dabei hoffe ich zu-
gleich, dem, was wir als »postkritisch« bezeichnet haben, etwas mehr
Klarheit und Substanz abzugewinnen.

Am Ende liuft meine Argumentation im Wesentlichen auf eine Er-
zihlung hinaus, in deren Verlauf eine bestimmte Typologie der Theo-
retisierungsweisen von Bildung entfaltet wird. Wenn ich im Weiteren
von Typologie und von Typen spreche, habe ich dabei Max Webers (1988)
Auffassung von Idealtypen und ihren Funktionen (sowie ihren Bezie-
hungen zu den empirischen Typen) als Bezugspunkt vor Augen. Mit
anderen Worten, es geht in der folgenden Untersuchung weniger dar-
um, empirische Behauptungen (itber konkrete Theorien) aufzustellen,
als vielmehr darum, inmitten der gegenwirtigen Transformationen im
Feld der Bildungstheorie eine Orientierung zu gewinnen. Die Geschich-
te, die ich erzihlen werde, konzentriert sich darauf, was sich in diesem
Feld wie und warum herauszubilden begonnen hat und zur Entfaltung
eines postkritischen (oder affirmativen, oder performativen) Typs von
Pidagogik fithrt. Ich mochte indes betonen, dass es sich dabei um eine
Erzihlung handelt, die nicht als eine erschépfende Typologie aller mog-
lichen Theoretisierungen des Pidagogischen verstanden werden kann
und soll.

Im Kern besagt diese Erzidhlung, dass wir zwischen drei Typen von
Bildungstheorien - nimlich technischen, kritischen und affirmati-
ven/performativen — unterscheiden kénnen und dass jede dieser Typen
einen unterschiedlichen Zugang zum Pidagogischen nahelegt.

Technische Bildungstheorien

Der Typus der technischen Bildungstheorie entstand vor dem Hinter-
grund der Versuche, Bildung im Einklang mit der Vorstellung der mo-
dernen Naturwissenschaften zu theoretisieren. Es ist lehrreich, diese
Vorstellung bis zu ihrem Entstehungspunkt zuriickzuverfolgen. Im Jahr
1620 verdffentlichte Francis Bacon sein Novum Organum (1990/2009), in
dem er das Streben nach einem Wissen propagiert, das uns dabei hel-
fen konne, die NATUR unter unsere Kontrolle zu bringen. Er spricht sich

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Verwerten, entlarven, erleben

wortlich dafiir aus, uns um ein Wissen zu bemiihen, das uns Macht iiber
die Natur gebe (ibid.).

Das von Bacon anvisierte Wissen ist demnach ein Werkzeug oder
lasst sich zumindest leicht in ein Werkzeug unseres Handelns verwan-
deln. Wissen ist auf ein wirksames Handeln bezogen, Unwissenheit
dagegen auf das Unvermogen, ein bestimmtes Ergebnis zu erzielen.
Wir benotigen also laut Bacon ein Wissen, welches die Kausalbeziehun-
gen, die einen gegebenen Bereich der natiirlichen Wirklichkeit beherr-
schen, mit grofRtmoglicher Genauigkeit und Zuriickhaltung beschreibt.
Moglich wird dies, weil sich die Beschreibung der Mechanismen, wel-
che die NATUR beherrschen, in eine Beziehung zwischen Mittel und
Zweck iibersetzen lisst. Wenn man weif$, wie ein bestimmter Bereich
der Wirklichkeit funktioniert, kann man dieses Wissen dazu nutzen,
diese Wirklichkeit auf die gewiinschte Weise zu verindern (dies na-
tiirlich nur innerhalb der Grenzen des Moglichen, d.h. innerhalb der
Grenzen der Mechanismen, die wir dabei entdecken).

Ich lasse im Folgenden die bekannte und viel diskutierte Proble-
matik der sozialen und politischen Dimension einer solchen Auffas-
sung von Wissenschaft, Natur, Wissen und Wahrheit aufler Acht und
konzentriere mich stattdessen auf die Frage, was fir einem Verstind-
nis des Pidagogischen (und damit von Bildung als solcher) eine post-
Bacon'sche Vorstellung von Wissenschaft den Weg ebnet.

Im Rahmen dieser Vorstellungswelt beschreiben Bildungstheorien
die Mechanismen, welche die Realitit der Pidagogik beherrschen, wo-
bei diese Realitit fiir gewdhnlich in Form eines Prozesses beschrieben
wird. Die Theorie beschreibt, wie diese Prozesse ablaufen. Die Beschrei-
bung wird jedoch angefertigt, um angewandt zu werden, d.h. um als
Werkzeug zur Erreichung bestimmter Ziele zu dienen. Diese Ziele wer-
den indes nicht durch die Theorie selbst vorgegeben, die sich neutral
ausschliefllich auf die Beschreibung der Funktionsweise der Realitit
der Pidagogik konzentriert. Mit anderen Worten, eine solche Bildungs-
theorie will als ein Instrument dienen, das im piddagogischen Handeln
leicht anzuwenden ist und dieses Handeln wirkungsvoller macht. Eine
Theorie, welche die Kausalbeziehungen beschreibt, die den Bildungs-
prozess beherrschen, erlaubt uns, pidagogische Handlungen zu konzi-

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

147


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

148

Piotr Zamojski

pieren, die durch Einfithrung einer bestimmten Ursache in eine gege-
bene Situation bestimmte erwartbare Ergebnisse erzielen werden.

Ein derartiges Theorieverstindnis prigt, wenn es auf Pidagogik an-
gewandt wird, das Verstindnis von Bildung insgesamt, insofern es die-
se auf einen Produktionsprozess reduziert. Bildung ist — im Rahmen
dieser Vorstellungswelt — ein Prozess, der zu klaren, unterscheidbaren,
greifbaren und messbaren Ergebnissen oder Produkten fiihrt.

Aber von welcher Art von Produkten kann man im Falle von Bildung
sprechen? Die einzig mogliche Antwort lautet: Menschen mit bestimm-
ten Eigenschaften. Wenn Bildung ein Produktionsprozess ist, dann weil
sie in den Menschen, die diesen Prozess durchlaufen, eine bestimmte
Menge von Eigenschaften hervorbringt. Dies hat — mindestens — zwei
Konsequenzen. Die erste ist, dass dieser Typ des Pidagogischen auf
der Ebene der soziologischen Grundannahme immer implizit in einem
soziologischen Funktionalismus griindet. Am Ende kehren hier immer
dieselben Fragen wieder: Welche Art von Menschen miissen wir hervor-
bringen? Welche Funktionen haben sie in der betreffenden Gesellschaft
zu erfiillen? Ich méchte an dieser Stelle nur kurz darauf hinweisen, dass
diese funktionale Denkweise auf ihre Befiirworter, gleichgiiltig welcher
ideologischen Orientierung sie anhingen, eine sehr grofRe Anziehungs-
kraft auszuiiben scheint. Es mag unterschiedliche Auffassungen davon
geben, welchen Zielen Bildung bzw. die Pidagogik zu dienen habe, aber
sie alle kénnen auf die Frage reduziert werden, was durch Bildung pro-
duziert werden soll. Gemif3 einer Auffassung haben Schulen fihige Ar-
beiter*innen der Wissensékonomie hervorzubringen (die kreativ, flexi-
bel, voller Unternehmergeist etc. sind), laut einer anderen sollen Schu-
len konservative Patrioten erzeugen (die zu Opfern bereit sind, indem
sie sich der Gemeinschaft und ihrer Fithrung unterordnen), wieder eine
andere fordert kritische und engagierte Biirger, eine weitere schliefdlich
gehorsame Parteiginger einer grofien Idee. Politisch gesehen stehen sie
alle auf verschiedenen Seiten. Dennoch teilen sie dasselbe funktionale
Verstindnis von Bildung.

Die zweite Konsequenz einer solchen Auffassung von Bildung als
Produktionsprozess ist, dass sie aufgrund ihrer Effizienz beurteilt wer-
den kann (und muss). Von den Schulen als den fiir die Ausrichtung der

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Verwerten, entlarven, erleben

Pidagogik zustindigen Institutionen wird folgerichtig verlangt, dass
sie ithre Ergebnisse, gemessen an den a priori vorgegebenen Standards,
so weit wie moglich maximieren. An diesem Punkt stellt sich unweiger-
lich die Frage nach der Qualitit der Pidagogik: Inwieweit erfilllen die
Produkte der Schule den vorgegebenen Plan?

Aber wer bestimmt die erwiinschten Eigenschaften der Schiller*in-
nen? Die Vorgaben stammen nicht aus der Bildungstheorie, die sich ja
auf die Beschreibung von Mechanismen, d.h. auf die den Produktions-
prozess steuernden Kausalbeziehungen beschrinkt. Technische Theo-
rien setzen also einen Eingriff von auflen durch eine mafigebende In-
stanz voraus, welche die Ziele der Bildung, will heifen der Ergebnisse,
welche Schulen, Lehrer*innen und Schiiler*innen erreichen sollen, fest-
legt. Dies ist die vorherrschende Auffassung der »Bildungsziele, die in
offiziellen staatlichen Dokumenten (wie dem National Curriculum des
Vereinigten Konigreichs oder der Postawa programowa in Polen), aber
auch in den transnationalen Dokumenten der EU, der UNESCO oder
der OECD vorgegeben werden.

Dies bringt uns zum interessantesten Charakteristikum tech-
nischer Bildungstheorien. Wie es scheint, gibt es aufgrund ihrer
Form, der Art und Weise, wie sie konzipiert sind, genau drei (und
nur drei) Positionen, die man im Bildungsprozess einnehmen kann.
Erstens benoétigt Bildung gemify dieser Vorstellung »Gesetzgeber«
in der Bedeutung, die Zygmunt Bauman (1987) diesem Begriff be-
reits vor lingerem in anderem Kontext gegeben hat. D.h., Pidagogik
benétigt Personen, welche die gewiinschten Eigenschaften, die der
Bildungsprozess bei Schiiler*innen und Studierenden hervorbringen
soll, entwickeln und festschreiben. Zweitens benétigt die Pidagogik
ausfithrende Personen, welche diese Pidagogik in ihrem Handeln
umsetzen, um die von den Gesetzgebern erwiinschten Eigenschaften
wirksam und effizient hervorzubringen. Es ist offensichtlich, dass
Lehrer*innen im Rahmen dieser Vorstellungswelt an genau dieser
Stelle positioniert sind. Drittens schlieflich bendétigt dieser Typ des
Pidagogischen Menschenmaterial, das bearbeitet werden kann, d.h.
Schiiler*innen und Studierende, die mit den gewiinschten Eigenschaf-
ten ausgestattet werden konnen.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

149


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

150

Piotr Zamojski

Dies setzt — offensichtlich - voraus, dass Schiiler*innen und
Lehrer*innen in Theorien vom technischen Typus verdinglicht wer-
den: Beide haben sich dem Willen der Gesetzgeber zu unterwerfen
und miissen in ihrem Tun um Effizienz bemiiht sein und sich im
Hinblick auf die von ihnen zu erreichenden Ziele gedankenlos un-
terordnen. Aus diesem Grund férdern technische Bildungstheorien
eine instrumentelle Vernunft: Sie fassen Pidagogik auf eine Weise,
die vor allen ethischen Uberlegungen zuriickschreckt und fokussieren
ausschliefllich auf Wirksamkeit und Effizienz (siehe Giroux 1983).

Kritische Bildungstheorien

Es ist die Vorherrschaft eben solcher instrumentellen Vernunft, vor der
uns Horkheimer und Adorno (1947) bereits Mitte des letzten Jahrhun-
derts gewarnt haben. Wer gewohnt ist, ethische Fragen auf technische
Probleme zu reduzieren, akzeptiert bereitwillig jedes Ziel, das ihm von
den Gesetzgebern — wie ich sie im Anschluss an Bauman (1987) nenne
— auferlegt wird. Mit anderen Worten, die Vorherrschaft der instru-
mentellen Vernunft erlaubt es gewdhnlichen Menschen, sich auch am
radikal Bosen zu beteiligen.

Horkheimers und Adornos Antwort bestand nun darin, darauf zu
bestehen, dass sich das Vernunftvermdégen nicht in der Wahl geeigneter
Mittel zu einem Zweck erschopfe, sondern weitere Dimensionen auf-
weise. Die kritische Vernunft konne gleichsam als Sicherungsmecha-
nismus wirken, die uns die Teilnahme am radikalen B6sen verunmog-
liche. Dies beruhe zum einen darauf, dass Kritik stets die Komplexitit
der Dinge enthiille, und zum anderen darauf, dass Kritik die ethischen
Dimensionen unseres Umgangs mit den Dingen und mit Anderen of-
fenbare. Wir sollten daher Gesellschaftskritik itben, um zu verhindern,
was Adorno den »neuen kategorischen Imperativ« nannte, d.h. um un-
ser »Handeln und Denken so einzurichten, dass Auschwitz sich nicht
wiederhole« (1966: 356).

Und Adorno fiigte dem die — entscheidende — Ergidnzung hinzu,
dass diese Kritik eine unendliche Aufgabe sei. Die Dialektik, deren sich

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Verwerten, entlarven, erleben

die kritische Vernunft befleifdigt, ist unerbittlich negativ: Sie ldsst sich
nie in irgendeine Positivitit aufldsen. Genau dann, wenn wir frohlo-
cken wollen: Wir haben endlich gewonnen! Wir haben die Freiheit erreicht!
Wir haben Gleichheit erreicht! — genau an diesem Punkt wird ein neues
Regime geboren. Und just in dem Moment, wo wir ein positives Gesell-
schaftsprojekt aus der Taufe heben wollen, erhebt sich von Neuem die
Gefahr eines neuen Totalitarismus. Wir miissen daher immer kritisch
bleiben.

Diese Haltung wurde im Folgenden mit sehr machtvollen Werkzeu-
gen zur Ausiibung von Kritik ausgestattet. Ich denke hier an den Bei-
trag des franzosischen Poststrukturalismus zum kritischen Paradigma.
Diese Werkzeuge (wie z.B. Foucaults Genealogie, Bourdieus Feldtheorie
oder Derridas Dekonstruktion) iibersetzen das Ziel einer immerwih-
renden Kritik in eine solide Realitit. Ich méchte mich im Weiteren auf
zwei Konsequenzen des Gebrauchs dieser Werkzeuge konzentrieren.

Erstens handelt es sich hier um poststrukturalistische Mittel, die
folglich mit dem Gegensatz zwischen Oberflichen- und Tiefenstruktur
spielen. Kritik wird dabei als eine Form der Entlarvung begriffen und
durchgefithrt: Es wird eine verborgene Schicht der Dinge aufgedeckt,
die eigentlich die grundlegende Schicht ist. Die allgemeine Unterstel-
lung einer solchen Kritik ist, dass die Menschen an der Oberfliche leben
und nur durch einen Blick unter die Oberfliche sehen kénnen, wie die
Dinge wirklich sind: Sie wiirden ihre eigene Versklavung, die Ungleich-
heit und radikale Ungerechtigkeit erkennen, die die Gesellschaften, in
denen wir leben, kennzeichnen und die durch unser eigenes Handeln
untermauert werden.

Zweitens ist eine solche Kritik radikal: Sie greift das Mark oder
die Wurzel (radix) des Status Quo an. Die verborgenen Strukturen,
die dank der Kritik enthiillt werden, sind gewaltig, iiberindividuell,
tiberwiltigend und - am wichtigsten - ontologisch notwendig. Wenn
man Bourdieus (1982) Gesellschaftstheorie (d.h. die Feldtheorie) ernst
nimmt, muss man konzedieren, dass ein flaches gesellschaftliches Feld
innerhalb dieser Perspektive schlechterdings unméglich ist. Die Posi-
tionen sozialer Akteure werden in ihren situs bestimmt — d.h. durch
ihren Platz innerhalb der ungleichen Verteilung der Kapitalien. Die

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

152

Piotr Zamojski

Ungleichheit ist daher bereits den Grundannahmen dieser Vision von
Gesellschaft eingeschrieben. Eine dhnliche Geschichte liefRe sich iiber
Foucault (2009) erzihlen. Wenn man sich auf seinen Begriffsapparat
einlisst, wird es unmoglich, soziale Beziehungen zu denken, die keine
Machtbeziehungen sind. Macht ist eine gigantische Struktur, welche
itberall dtherisch wirksam ist und durch die Vielzahl der Uberwiltigten
und Versklavten in jeder erdenklichen Dimension ihres Lebens, bis
hin zu ihrem (von einer seelsorgerischen Macht gelenkten) bewussten
Innenleben, in Gang gehalten wird.

Diese Perspektiven haben natiirlich eine Fiille erhellender For-
schungen ermdglicht und unermessliches und unbezahlbares Wissen
tiber die hinter unseren pidagogischen Praktiken verborgenen Ge-
fahren zu Tage geférdert. Dank dieser Interventionen sind wir uns
vieler Dinge bewusst geworden, wie etwa des heimlichen Lehrplans
oder der Tatsache, dass wir — als Erziehende und Unterrichtende -
zur Reproduktion der Ungleichheiten in der Gesellschaft beitragen,
Klassenunterschiede implementieren, die herrschende Ordnung der
Dinge aufrechterhalten etc.

Aber Pidagogik verfiigt — wie Giroux 1983 zu Recht argumentierte
— uber ein zweiseitiges Potential: Sie ist nicht nur ein wirksamer Me-
chanismus der Versklavung und der Reproduktion von Ungleichheiten,
sondern auch der Emanzipation. Pidagogik ist daher ebenso sehr Ge-
genstand von Kritik als auch ihr Medium.

Bildungstheorie innerhalb des kritischen Paradigmas zu konzep-
tualisieren bedeutet mithin, sie als eine Form von Gesellschaftskritik
zu betrachten, welche das Pidagogische zum Gegenstand nimmt, um
deren verborgene Schichten aufzudecken, die fiir Ungleichheit, Unge-
rechtigkeit und Versklavung verantwortlich sind. Aber es bedeutet — wie
Giroux (1983) bemerkte — mehr als nur das. Erstens erweitert die kriti-
sche Pidagogik unsere Perspektive auf das Verstindnis von Bildung,
indem sie der oberflichlichen (technischen) Dimension viele weitere
Schichten hinzufiigt: 6konomische, politische, kulturelle, ethnische, ge-
schlechterspezifische Dimensionen etc. Die Bildungstheorie kritischen
Typus 6ffnet die Pidagogik hin zu einer mehrdimensionalen mensch-
lichen Praxis, die sich nicht auf ihre technische Seite reduzieren lisst.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Verwerten, entlarven, erleben

Zweitens, indem Pidagogik das revolutionire bewusstseinsverindern-
de Potential (Freire 1971) hervorhebt, stirkt sie in den Menschen die
Fihigkeit zur Entschliisselung der Gefahren, die der sozialen Welt in-
newohnen sowie zu einem Gebrauch des Wissens, der ihnen zu gré-
erer Selbstbestimmung und Autonomie verhilft. Pidagogik in diesem
Sinne ist ein Prozess der Befreiung, und Bildungstheorie infolgedessen
eine revolutionire Theorie der Emanzipation der Versklavten. Sie zielt
darauf ab, Lehrenden und Lernenden ein kritisches Denken zu ermog-
lichen, das diese zu ihrer Befreiung und im Weiteren zu einer Trans-
formation der menschlichen Welt fithrt.

Lassen Sie mich o6ffentlich klarstellen, wie wichtig mir diese Per-
spektive ist. Ich bin, was meinen akademischen Werdegang betrifft, in
dieser Tradition grofd geworden, die bis heute mein Selbstverstindnis
als Wissenschalftler prigt.

Allerdings ist mir aufgefallen, dass manche von uns, die sich der kri-
tischen Erziehungswissenschaft verschrieben haben, im Laufe der Jahre
in der Anwendung dieses Ansatzes recht dogmatisch und im Gebrauch
der kritischen Werkzeuge, die er uns an die Hand gibt, recht schema-
tisch geworden sind. Nach meinem Empfinden widerspricht dies Ador-
nos (1966: 356) grundlegendem Appell, dass »Denken [...], um wahr zu
sein, heute jedenfalls, auch gegen sich selbst denken« muss. Sind wir
auch gegeniiber dem kritischen Paradigma kritisch genug? Und was
wiirde dies bedeuten? Offensichtlich nicht, dass wir die Kritik aufge-
ben! Im Gegenteil, die kritischen Einsichten, die gegen die kritische
Theorie, die kritische Pidagogik oder das kritische Paradigma insge-
samt formuliert werden, entspringen vielmehr dem Kern von Adornos
Appell.

Es gibt eine ganze Reihe michtiger Kritiken an der kritischen Pid-
agogik (z.B. Ellsworth 1989; Gur-Ze'ev 1998) und am kritischen Para-
digma (z.B. Sloterdijk 1983; Latour 2007; Felski 2005). Ich méchte mich
hier auf nur eine beschrinken, das Werk von Jacques Ranciére (2007),
der wie folgt argumentiert: Wenn wir annehmen, unsere Studierenden
oder Schiiler*innen seien unterdriickt oder versklavt und sie in diesem
Sinne als ungleich positionieren (und genau davon miissen wir ausge-
hen, wenn wir sie befreien wollen), dann wird unser eigenes Wirken als

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

153


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

154

Piotr Zamojski

Lehrende diese Annahme wahr machen: Im Rahmen unserer eigenen
Bildungspraxis, die auf die Befreiung unserer Schiiler*innen zielt, be-
handeln wir sie als Unterdriickte, Versklavte, Ungleiche — und hoffen
auf Verinderung in der Zukunft (als Ergebnis unserer pidagogischen
Bemithungen). Aber wenn wir zugleich den Appell zu einer unaufthor-
lichen, radikalen Kritik ernst nehmen, bleibt die Verwirklichung die-
ser Freiheit und Gleichheit nur ein Traum. Ein Traum, der nie wirklich
werden wird, weil sie immer unterdriickt, versklavt und ungleich blei-
ben werden. Das Ziel der Emanzipation wird ad infinitum vertagt. Die
einzige Weise, Gleichheit herzustellen und zur Emanzipation beizutra-
gen, besteht daher laut Ranciére darin, die Lernenden von Anbeginn
als Gleiche zu behandeln; ihnen Gleichheit zu unterstellen und im Ein-
klang mit dieser Maxime zu handeln. Auf diese Weise — indem wir sie
als Gleiche behandeln - sind sie hic et nunc gleich. Diese Annahme wider-
spricht jedoch allem, was uns unsere kritische Erkenntnis iiber sie und
tiber die Welt lehrt. Es ist eine fiktive Unterstellung, die im Klassen-
zimmer Gleichheit wirklich werden lisst. Hier und jetzt sind sie gleich,
sie erfahren ihre Gleichheit — und nehmen diese Erfahrung mit ins Le-
ben. Diese Entdeckung ist ein Schliisselgedanke, der viele der neuen
Bildungstheorien inspiriert, die man als postkritisch bezeichnen kénn-
te.

Postkritische/affirmative/performative Bildungstheorien

Angesichts der soeben skizzierten Geschichte und der theoretischen
Sackgasse, in die die kritische Position zu geraten scheint, haben wir
2016 mit Naomi Hodgson und Joris Vlieghe damit begonnen, die neu-
en Formen von Bildungstheorien zu beschreiben, die sich unserer Mei-
nung nach bereits seit einiger Zeit in dem Feld abzeichnen. Uns war
klar, dass die Arbeiten von Gert Biesta (2010), Jan Masschelein & Maar-
ten Simons (2013), Tyson Lewis (2013), Norm Friesen (2011), Max van
Manen (1991) und vielen anderen weder als technische noch als kriti-
sche Pidagogik klassifiziert werden kénnen. Unser Versuch bestand
darin, die Gemeinsambkeit dieser alternativen Ansitze pidagogischen

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Verwerten, entlarven, erleben

Denkens fassbar zu machen. Dies muss zweifellos einigen der Genann-
ten eher unangenehm aufgestofien sein. Seit Verdffentlichung unse-
res Manifests haben wir dariiber hinaus weitere Untersuchungen tiber
die Entwicklung von Theorien dieser Art durchgefithrt (Hodgson/Ra-
maekers 2019; Vlieghe/Zamojski 2019). Wir haben es hier also nicht mit
einer festgefiigten und homogenen Denkstrémung zu tun.

Der Ausdruck »postkritisch« war ein erster Versuch, einen ange-
messenen Namen fir das zu finden, was im Feld der Bildungstheorie
vorgeht. Aber wie so oft begann er, kaum erfunden, ein Eigenleben zu
fithren. Obschon wir damit nicht vollkommen gliicklich sind, bleibt er
als Name fir jenen Typus von Theorien, mit denen wir uns beschifti-
gen wollen, leidlich brauchbar. Lassen Sie mich noch einmal betonen:
Postkritisch bedeutet NICHT antikritisch und auch nicht unkritisch.
Der Name ist eher Ausdruck der Notwendigkeit eines nichsten, tiber
die Kritik hinausgehenden Schrittes, wenn diese an Kraft verloren hat
(Latour 2007). Er bezieht sich gewissermaflen auf das, was Paul Rico-
eur (1992) als sekundire Naivitit bezeichnet hat. In vollem Wissen um
die Bedeutung und die Macht des kritischen Paradigmas, aber auch
um die damit verbundenen Gefahren, geht es uns weniger darum, sein
Erbe auszuschlagen, als vielmehr darum, es richtig anzutreten und ei-
nen weiteren Schritt Giber seine Beschrinkungen hinaus zu tun. Aus
kritischer Perspektive ist damit eine gewisse Naivitit verbunden (etwa
durch die Unterstellung fiktiver Annahmen), aber es handelt sich um
eine sekundire Naivitit von Personen, die zunichst in Kritik geschult
wurden und die sich deren Erkenntnisse, Stirken und Schwichen be-
wusst sind.

Anders gesagt, es handelt sich um affirmative* Theorien. Postkri-
tische Theorien versuchen, pidagogische Praktiken, Phinomene und
Erfahrungen wiederzuentdecken oder zuriickzugewinnen, die durch
die dominanten Bildungsauffassungen unterdriickt, marginalisiert

2 Diese Form von Affirmation istim Ubrigen gerade das, was Dietrich Benner mit
nichtaffirmativer Erziehung meint (Benner1982), namlich»ein Theorieansatz, in
dem versucht wird, die Eigenlogik moderner Erziehung in den Blick zu riicken«
(Rucker 2021: 135).

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

155


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

156

Piotr Zamojski

oder verdringt wurden, wobei ich klarstellen méchte, dass ich mit »do-
minant« sowohl das technische wie das kritische Bildungsverstindnis
meine.

Um ein Beispiel zu geben: Lehren ist sowohl aus der Perspektive des
Lebenslangen Lernens wie aus der Perspektive der kritischen Pidagogik
zu einem Gegenstand der Geringschitzung geworden. Fiir die erste ist
es blof} eine Praxis von sekundirer Bedeutung, die das Lernen ebenso
erleichtern wie behindern kann. Fiir letztere ist es eine Herrschaftspra-
xis: Sie besteht im objektiv gewaltsamen Oktroyieren von Bedeutungen
(Bourdieu/Passeron 2007), weshalb es aus dieser Sicht besser wire, das
Lehren durch etwas anderes zu ersetzen — ein gemeinsames forschendes
Engagement im Dialog (Freire 1971), z.B., oder die Forderung kritischer De-
mokratie und sozialer Gerechtighkeit (Giroux 2005: 186).

Es sind genau diese von allen Seiten unterdriickten Arten von Prak-
tiken, die die postkritische Bildungstheorie zu bekriftigen sucht. Denn
wiewohl von den vorherrschenden Bildungsdiskursen verdammt oder
vernachlissigt, wohnt dem Lehren (Vlieghe/Zamojski 2019) und der Er-
ziehung (Hodgson/Ramaekers 2019), dem Studieren (Lewis 2013), dem
Vortragen und Mitschreiben von Vorlesungen (Vlieghe/Zamojski 2021),
der Schule als solcher (Masschelein & Simon 2013) und vielen ande-
ren pidagogischen Praktiken, Phinomenen und Erfahrungen, an de-
nen wir in der Pidagogik teilhaben, etwas immanent Gutes, Schones
und Wertvolles inne.

Anders gesagt: Der postkritische Ansatz ist bereit, das Pidagogi-
sche als solches zu bejahen. Bildung ist an sich gut und bedarf keiner
dufleren Rechtfertigung. Sowohl der technische als auch der kritische
Diskurs neigen dazu, Bildung als Mittel zu irgendeinem wirtschaftli-
chen, gesellschaftlichen oder politischen Zweck zu begreifen. Leute, die
behaupten, dass Pidagogik zur Wissensokonomie beitragen solle, und
jene, die glauben, Pidagogik miisse die Schiller*innen mit der Fihigkeit
ausstatten, den Forderungen des transnationalen Kapitals zu widerste-
hen, teilen die gemeinsame Uberzeugung, dass Bildung das Mittel zur
Erlangung dieser gegensitzlichen Ziele sei. Eine affirmative Auffassung
des Pidagogischen hingegen behandelt dieses als eine separate und au-
tonome Lebenssphire (um einen Ausdruck Hannah Arendts zu gebrau-

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Verwerten, entlarven, erleben

chen), die weder der Okonomie noch der Politik untergeordnet werden
sollte (Vlieghe/Zamojski 2020).

Aus genau diesem Grund zielt die affirmative Pidagogik auf Im-
manenz, will heiffen: Sie versucht, den Sinn pidagogischer Praktiken
aus und in diesen selbst zu artikulieren. Sie ist der Versuch, pidago-
gische anstelle soziologischer, psychologischer, historischer, 6konomi-
scher oder politischer Fragen an die Pidagogik zu stellen (Biesta 2010).
Wenn das Pidagogische eine separate und autonome Lebenssphire ist,
besitzt es eine eigene intrinsische Logik, die weder politisch noch 6ko-
nomisch ist, sondern eben — pidagogisch. Pidagogik zu bejahen be-
deutet, dass wir uns darum bemiihen, diese innere Logik zu artikulie-
ren. Woraus folgt, dass wir von innen heraus itber Bildung sprechen
und sie theoretisieren, eine eigenstindige Sprache fiir sie finden, die
unterdriickten Teile unserer Bildungserfahrung zur Sprache bringen
und diese als etwas kenntlich machen, das im 6ffentlichen Bildungs-
diskurs beriicksichtigt werden muss.

Im Grunde ist Pidagogik selbst eine Form der Affirmation. Sie ist
eine Bejahung der gemeinsamen Welt. Wenn es in der Welt nichts gi-
be, das wir der Anstrengung des Studiums wert finden, gibe es keinen
Grund, sich zu bilden. Aber so sind die Dinge nicht. Indem wir etwas
auf den Tisch legen (um mit Masschelein und Simons zu reden), beja-
hen wir diesen Teil der Welt als etwas, das wir an die nichste Generation
weitergeben wollen, etwas, das wir selbst wichtig, schén oder interes-
sant finden.

Aber was kénnen wir mit einer solchen Theorie anfangen, die das
Pidagogische von innen heraus zu artikulieren versucht? Es ist offen-
sichtlich, dass sich diese nicht einfach nur anwenden lisst — denn sie
gibt uns keine Werkzeuge an die Hand. Man kann sie auch nicht dazu
benutzen, irgendeine verborgene Schicht unserer Praktiken und Hand-
lungen als repressiv zu entlarven — denn sie bejaht diese Praktiken statt
sie zu kritisieren. Es scheint daher angemessen, hier auf Jan Masschel-
eins (2010) Idee einer armen Pidagogik zuriickzukommen. Er schreibt:

A poor pedagogy does not promise profits. There is nothing to win (no
return), no lessons to be learned. However, such a pedagogy is gener-

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

157


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

158

Piotr Zamojski

ous: it gives time and space, the time and space of experience and of
thought. (Ibid.: 49)

Theorie in diesem Sinn bildet einen konzeptionellen Raum, in dem man
tiber Pidagogik nachdenken, sie gestalten, erleben und praktizieren
kann. Es ist »a pedagogy which helps us to be attentive, which offers us
the exercises of an ethos or an attitude« (ibid.). Sie beschreibt pidagogi-
sche Praktiken von innen heraus und steckt damit einen symbolischen
Horizont ab, in dem wir unsere Praktiken ausiiben und verstehen. Es
sind performative Theorien in dem Sinn, wie die darstellenden Kiins-
te performativ sind. Sie legen Rechenschaft davon ab, was geschehen
muss (welche Haltungen die Beteiligten einnehmen kénnen, in welche
Art von Zustand sie sich versetzen miissen, welche Vorannahmen sie
treffen und in die Praxis umsetzen miissen), damit Bildung stattfindet.
Von einer gleichberechtigten Intelligenz ausgehen, seine Aufmerksam-
keit fokussieren, sich dem zu studierenden Gegenstand aussetzen etc.,
all dies sind arme Mittel, wie Masschelein es nennt. Sie sind »insuffi-
cient, defective, [...] lack signification, do not refer to a goal or an end«
(ibid.). Dennoch kann man sich darum bemiihen, sie zu praktizieren,
damit Bildung sich ereignen kann.

Schluss

Ich habe in diesem Aufsatz versucht, die Entstehungsgeschichte einer
neuen Art der Theoretisierung des Pidagogischen darzustellen. Zu die-
sem Zweck habe ich drei Typen von pidagogischen Theorien unter-
schieden. Theorien des technischen Typs zielen darauf ab, die Mecha-
nismen zu beschreiben, von denen Bildungsprozesse gesteuert werden,
um den Pidagog*innen Werkzeuge an die Hand zu geben, mit denen
sie ihr Handeln effektiver und effizienter machen kénnen. Kritische
Theorien zielen darauf ab, die verborgenen Schichten der pidagogi-
schen Praktiken und ihre Verstrickung mit unterschiedlichen sozialen,
kulturellen und politischen Phinomenen aufzudecken, um den Subjek-
ten der Pidagogik (ebenso wie anderen politischen Akteuren) das zwei-

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Verwerten, entlarven, erleben

seitige Potential von Pidagogik bewusst zu machen (d.h. ihr Potential
zur Unterdriickung und zur Emanzipation). Die gegenwirtig entste-
henden postkritischen Theorien wiederum zielen darauf ab, eine affir-
mative und immanente Darstellung jener pidagogischen Praktiken zu
geben, die in den hegemonialen Diskursen iiber Bildung vernachlis-
sigt oder marginalisiert werden. Der Sinn der Neubeschreibung oder
Neuerfindung dieser Praktiken besteht darin, einen symbolischen Ho-
rizont zu 6ffnen, durch den die in der Pidagogik Titigen ihr eigenes
Tun und Erleben begreifen und wertschitzen kénnen - einen Horizont,
in dem Bildung handelnd erlebt werden kann. Vielleicht ist es wichtig
zu betonen, dass es in den hier vorgestellten Uberlegungen nicht um
die vollstindige Verabschiedung der technischen und/oder kritischen
Pidagogik geht, sondern darum, das wachsende Engagement fiir die
Entwicklung der gerade erst im Entstehen begriffenen postkritischen
Bildungstheorie zu rechtfertigen.

Literatur

Adorno, Theodor W. (1966): Negative Dialektik. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Bacon, Francis (1990/2009 [1620]): Neues Organon. Ubers. R. Hoffmann
und G. Korf. Hamburg: Felix Meiner.

Bauman, Zygmunt (1987): Legislators and Interpreters. On Modernity,
Post-Modernity, Intellectuals. Cambridge: Polity Press.

Benner, Dietrich (1982): »Bruchstiicke zu einer nicht-affirmativen Theo-
rie pidagogischen Handelns«, in: Zeitschrift fiir Pidagogik, 28:
S. 951-967.

Biesta, Gert (2010): Good Education in an Age of Measurement. Ethics,
Politics, Democracy. Boulder-London: Paradigm.

Bourdieu, Pierre (1982 [1979]): Die feinen Unterschiede. Kritik der
gesellschaftlichen Urteilskraft. Ubers. B. Schwibs und A. Russer.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

160

Piotr Zamojski

Bourdieu, Pierre; Passeron, Jean.-Claude (2007 [1964]): Die Erben. Stu-
denten, Bildung und Kultur. Ubers. St. Egger und E. Kessler. Kon-
stanz: Konstanzer Universititsverlag.

Ellsworth, Elizabeth (1989): »Why doesn't this feel empowering? Work-
ing through the repressive myths of Critical Pedagogy«, in: Harvard
Educational Review 59 (3): S. 297-324.

Felski, Rita (2015): The Limits of Critique. Chicago/London: The Univer-
sity of Chicago Press.

Foucault, Michel (2009 [2001]): Hermeneutik des Subjektst: Vorlesun-
gen am Collége de France 1981-1982, Ubers. U. Bokelmann. Frank-
furt a.M.: Suhrkamp.

Freire, Paolo (1971 [1970]): Pidagogik der Unterdriickten. Ubers. W.
Simpfendorfer. Stuttgart/Berlin: Kreuz.

Friesen, Norm (2011): The Place of the Classroom and the Space of the
Screen. Relational Pedagogy and Internet Technology. New York:
Peter Lang.

Giroux, Henry A. (1983): Theory and Resistance in Education. A Peda-
gogy for the Opposition. Massachusetts: Bergin & Garvey.

Giroux, Henry A. (2005): Schooling and the Struggle for Public Life.
Democracy’s Promise and Education’s Challenge. Second edition.
Boulder/London: Paradigm.

Gur-Ze'ev, L. (1998): Toward a nonrepressive Critical Pedagogy. Educa-
tional Theory 48(4): 463-486.

Hodgson, Naomi; Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2022): »Manifest fiir
eine Post-Kritische Pidagogik«, in: Martin Bittner, Anke Wisch-
mann (Hg.): Kritik und Post-Kritik. Zur deutschsprachigen Rezep-
tion des »Manifests fiir eine Post-Kritische Pidagogik«. Bielefeld:
transcipt Verlag: S. 19-24.

Hodgson, Naomi; Ramaekers, Stefan (2019): Philosophical Presenta-
tions of Raising Children: The Grammar of Upbringing. Cham: Pal-
grave Macmillan.

Horkheimer, Max; Adorno Theodor W. (1969 [1947]): Dialektik der Auf-
klirung. Philosophische Fragmente. Frankfurt a.M.: S. Fischer.
Latour, Bruno (2007 [2004]): Elend der Kritik. Vom Krieg um Fakten zu
Dingen von Belang. Ubers. H. Jatho. Ziirich/Berlin: diaphanes.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Verwerten, entlarven, erleben

Lewis, Tyson E. (2013): On Study: Giorgio Agamben and Educational
Potentiality. London: Routledge.

Masschelein, Jan (2010): »Educating the gaze: the idea of a poor peda-
gogyx, in: Ethics and Education 5 (1): S. 43-53.

Masschelein, Jan; Simons, Marten (2013): In Defence of the School. A
Public Issue. Leuven: Education Culture & Society Pub.

Ranciére, Jaques (2007 [1987]): Der unwissende Lehrmeister. Ubers. R.
Steurer. Hamburg: textem.

Ricoeur, Paul (2018 [1960]): Symbolik des Bosen. Phinomenologie der
Schuld I1. Ubers. M. Otto. Freiburg: Karl Alber.

Rucker, Thomas (2021): »Moderne Gesellschaft nichtaffirmative Erzie-
hung und das Problem der Kontroversititc, in: Pidagogische Rund-
schau. 75 (2): S. 135-156.

Sloterdijk, Peter (1983): Kritik der zynischen Vernunft. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

van Manen, Max (1991): The Tact of Teaching. The Meaning of Pedagog-
ical Thoughtfulness. New York: State University of New York Press.

Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2019): Towards an Ontology of Teach-
ing. Thing-centred Pedagogy, Affirmation, and Love for the World.
Cham: Springer.

Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2020): »Redefining education and poli-
tics: On the paradoxical relation between two separate spheresc, in:
Policy Futures in Education 18 (7): S. 864-877.

Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2021): Entering the world with notes:
Reclaiming the practices of lecturing and note making. Educational
Philosophy and Theory (first online).

Weber, Max (19887 [1904]): Die >Objektivitit« sozialwissenschaftlicher
und sozialpolitischer Erkenntnis. Gesammelte Aufsitze zur Wis-
senschaftslehre. Tiibingen. S. 146-214.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47.



https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

»Tausende von Folianten stiirzten mir
auf den Kopf.«

Agnieszka Czejkowska

Der vorliegende Essay versammelt unterschiedliche Textsorten. Es
handelt sich um Klassiker der Literatur, aber auch um abenteuerliche
Erzihlungen, die sich in die Tradition prahlerischer Ligengeschich-
ten einreihen; Liedertexte; Manifeste, die zunichst Herrschenden als
Sprachrohr dienten, um spater zum Instrument der Opposition zu wer-
den. Schliefilich finden sich Beziige zu wissenschaftlichen Positionen.
Bildungsphilosophische Auseinandersetzungen, die mit der eigenen
Disziplin hadern, ohne jedoch das erlangte Problembewusstsein tiber
Bord zu werfen. Ziel dieser Zusammenschau der so unterschiedlichen
Textsorten ist ein Nachdenken, das der post-kritischen Setzung wider-
steht, wie sie von Naomi Hodgson, Joris Vlieghe und Piotr Zamojski in
ihrem Manifesto for a post-critical pedagogy" vorgenommen wird.

[..] als ich schon betrichtlich vorangekommen war, fiihlte ich, wie
mein Wagen unter mir einsank. Ich versuchte weiterzufahren, aber
der Grund oder, besser ein ungeheures Gewdlbe, gab unter mir nach,
und mein Streitwagen stiirzte mit allem tief hinunter. Vom Fall be-
nommen, brauchte ich ein paar Augenblicke, um mich wieder zu
fassen, bis ich endlich zu meinem Erstaunen erkannte, dass ich in die
Bibliothek von Alexandria gefallen war und von einem Biichermeer
Uberwiltigt wurde. Tausende von Folianten stiirzten mir auf den Kopf
inmitten der Ruine jenes Teils des Gewdlbes, durch das mein Wagen

1 Hodgson et al. 2017.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

164

Agnieszka Czejkowska

eingebrochen war, und begruben kurzzeitig meine Stiere und alles
andere unter einem Haufen Gelehrsamkeit. (Raspe 2015 [1789]:197)

Der Titel des Essays und die zitierte Stelle stammen aus der »Fort-
setzung der Abenteuer von Baron Miinchhausen« (»A Sequel«).? Dar-
in lasst sich eine kritische Auseinandersetzung mit dem Bericht von
James Bruce iiber seine Afrikaexpedition in den Jahren 1768 bis 1773
nachlesen® — aber nicht nur. Im Gegensatz zu den ersten Abenteuern
von Baron Miinchhausen »Der auferstandene Gulliver oder das Las-
ter zu liigen, umfassend dargestellt« (»Gulliver revived«)* gibt es im
Sequel einen durchgehenden Handlungsstrang. Die Geschichten sind
fantastischer und zugleich gespickt mit historischen wie tagespoliti-
schen Anspielungen, die in einer kuriosen Montage eine bestimmte
Form des Widerspruchs erzeugen. Auf diese Weise hat Gesellschafts-
kritik neben abenteuerlichem Entdeckungsdrang ebenso Platz wie die
exaltierte Schwirmerei fiir technische Errungenschaften und wahnwit-
zige Unternehmungen. So findet sich Baron Minchhausen in einen
Handel von weiflen Sklaven durch schwarze Sklavenhindler fir unzu-
gingliche Plantagen am Siidpol verwickelt, sticht bedeutende Kanile
durch Land- und Meerengen, baut interkontinentale Briicken. Er weif3
Luftschiffe zu nutzen und unternimmt imperiale Eroberungen in Ame-
rika wie Indien. Als Freund der Aufklirung und des Fortschritts belehrt
er in der verschollenen Bibliothek von Alexandria antike Philosophen
tiber Isaac Newtons Erkenntnisse der Schwerkraft, er spricht 999 Spra-
chen und leitet nicht nur die Sprache eines afrikanischen Volkes ab,

2 Vgl. Raspe 2015 [1789]: 109-207.

3 Rudolf Erich Raspe, dessen Autorenschaft als nachgewiesen gilt (vgl. How-
ald/Wiebel 2015), widmet das Sequel James Bruce, einer schillernden Figur des
kolonialen Entdeckungsdursts. Der schottische Adelige, Diplomat, Reisende,
Naturforscher, Entdecker mit Sprachtalent (er soll 11 Sprachen gesprochen ha-
ben) veroffentlicht sein Hauptwerk Travels to discover the sources of the Niles
(1790). Mehr zur Person Bruce siehe https://www.britannica.com/biography/Ja
mes-Bruces.

4 Vgl. Raspe 2015 [1789]: 90-107.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces

»Tausende von Folianten stiirzten mir auf den Kopf.«

sondern auch die der sagenumwobenen Mondbewohner. Ein Intermez-
zo mit Don Quijote und Voltaire reiht sich in die zahllosen heldenhaf-
ten Einsitze ebenso ein, wie jenes gegen die in Terror umschlagenden
Krifte der Franzdsischen Revolution. Doch auch ein Baron Miinchhau-
sen kann Marie Antoinette und ihren Gatten nicht retten; er vermag
ihnen zwar eine Atempause zu verschaffen, ist sich jedoch im Klaren,
dass sie diese nicht zu nutzen wissen, wie Stefan Zweig spiter akribisch
rekonstruieren wird.>

Ein Manifest in die Welt schleudern

Spatestens an dieser Stelle lisst sich innehalten und die Frage aufwer-
fen, weshalb ein Beitrag, der sich dem Manifest zur post-kritischen
Pidagogik widmet, seinen Auftakt ausgerechnet in Miinchhausens
Abenteuern findet. »Um ein Manifest in die Welt zu schleudern, muf3
man wollen: A. B. C., 1, 2, 3 niederschmettern, nervds werden [...]«, ver-
kiindete der Dadaist Tristan Tzara im letzten Jahr des Ersten Weltkriegs
in Ziirich im Cabaret Voltaire und wendet sich gegen die »Theorien der
Philosophen« und den »Glauben an die Wohltaten der Wissenschaft,
um »Spontaneitit« an deren Stelle zu fordern.® Es lisst sich eine Ge-
meinsambkeit zwischen Raspes und Tzaras Texten herstellen und bis auf
ein Detail zum Manifest der post-kritischen Pidagogik: Die Texte bege-
ben sich auf die Suche nach einer Form der Kritik, die der je geltenden
»strategischen Situation der Gesellschaft«’ beizukommen sucht -
jedoch, ohne sich dieser Situation selbst entziehen zu kénnen. Alle drei
versuchen, gegen etwas anzuschreiben, wofir es noch an Worten fehlt.
Wie gelingt ihnen das? Miinchhausen wirft sich ins Geschehen um die
Deutungsmacht einer sich im Namen des Humanismus etablierenden
Herrschaft mit Erzihlungen, die diese Herrschaft vermeintlich festi-
gen. Lisst man sich jedoch auf das Vorwort zur sechsten Ausgabe der

5 Zweig 2013 [1932].
6 Tzara1984b [1918]: 16.
7 Foucault1977.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

165


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

166

Agnieszka Czejkowska

Abenteuer von Miinchhausen ein, so wird deutlich, dass Miinchhausens
historische wie genreiibergreifende »Spontaneitit« auf ein Gegennar-
rativ abzielt: Aus der Erkenntnis, dass es zum einen Menschen gebe,
die nicht zum Einsatz der Vernunft itberzeugt werden kénnen, und
zum anderen »kecke Rechthaber«, die Zuhorende geschickt um den
Menschenverstand bringen, entwickelt Miinchhausen eine Strategie,
die sich die Deutungsmacht iiber die Welt anzueignen sucht.® So
errichtet er aus konventionellen Gesprichssituationen heraus in einer
fulminanten Aneinanderreihung von Anekdoten eine Bithne der fan-
tastischen Begebenheiten und Ereignisse. Das Ziel ist jedoch nicht nur
die Unterhaltung, obgleich Miinchhausen im Laufe der Jahrhunderte,
auch von der NS-Propaganda-Maschinerie, auf diese immer wieder zu
reduzieren gesucht wurde. Nein, auf eine zugegeben unterhaltsame
Weise werden hier Machtverhiltnisse entlarvt, politische Tauschungen
und Verdrehungen freigestellt. Es ist offensichtlich, dass das Werk den
Nerv der Zeit getroffen hat, zumal die Auswahl der politischen Motive
ihm die Aufmerksamkeit der Zensur sicherten.’® Ungeachtet der un-
terschiedlichen Bewertungen des Werkes und seines Protagonisten, ist
die bereits oben erwihnte kuriose Montage der Themen insofern eine
spannende Form der Kritik, als hier ein Verfahren vorgestellt wird, das
unterschiedliche historische, geographische und literarische Realititen
kunstvoll aufeinanderprallen lisst und wie Howald/Wiebel (2015) in
ihrer Kommentierung des Werkes abschlief}end festhalten, auf diese
Weise das Verhiltnis zur Wahrheit neu justiert wird: »Wenn diese Rea-
lititsstufen aufeinander treffen, wird ihve jeweilige Wahrhaftigkeit aneinander
gemessen. Miinchhausen mag liigen. Miinchhausen tut es nicht.<*°

8 Raspe 2015 [1789]: 10.

9 Ausgewahlte Abenteuer des Barons erfuhren immer wieder politische Zen-
sur, wurden in Frankreich und Holland etwa nur teilweise gedruckt. (Vgl. How-
ald/Wiebel 2015: 224).

10  Howald & Wiebel 2015: 217, Hervorhebung durch die Autoren.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

»Tausende von Folianten stiirzten mir auf den Kopf.«

Ringen um Wahrhaftigkeit

Auch die deutsche Ubersetzung des Manifests fiir eine post-kritische
Pidagogik™ lese ich als ein entschiedenes Ringen um Wahrhaftigkeit
und die dadaistische Gretchenfrage: Haben die Errungenschaften
und »Theorien der Philosophen« uns dabei geholfen, einen Schritt
vorwirts oder riickwirts zu tun? Die Dadaisten waren sehr ernsthafte
Menschen, die jedoch durchaus der Ironie zugetan waren: »Erkenne
Dich selbst« ist eine Utopie, aber eine annehmbare, denn sie enthilt
in sich die Bosheit.«** Ob Gleiches auf den Ton des Manifests fiir eine
post-kritische Pidagogik zutrifft, hingt von der Lesart ab. Mit ein
bisschen Augenzwinkern kénnte auch dieser Text als eine wahre Tour de
Force durch jene Ereignisse, die vermeintliche Gewissheiten in Gesell-
schaft, Kunst und Kultur ins Wanken gebracht haben, gelesen werden.
Wie Raspe die Umbriiche und Erkenntnisse der Moderne satirisch
kommentiert, spielen die Autor*innen mit der Kritik und Sprache der
Postmoderne. Wahrhaftigkeit, Satire und Ironie schliefien sich nicht
aus, wie wir von Raspe und Tzara lernen konnen, allerdings scheint es
uns heute offensichtlich schwerer zu fallen, diese zu vereinbaren.

So lese ich im Duktus des Manifests ein dringliches Verlangen nach
einem neuen — und zugleich verloren gegangenen — Zugang zur Welt,
der auf den ersten Blick ob der Nachdriicklichkeit verbliifft:

Indem Grundsétze in Form eines Manifests formuliert werden, riskie-
ren wir Vorwiirfe der Verallgemeinerung (der Universalisierung), aus-
genommen der Normativitdt. Allerdings ist es vielleicht an der Zeit,
die Annahme zu hinterfragen, dass diese inhdrent und immer nega-
tiv sind. Im Folgenden stellen wir Grundsétze vor, die gegriindet sind
auf der Uberzeugung der Moglichkeit der Verinderung, wie sie in der
kritischen Theorie und Pidagogik zu finden ist, allerdings mit einer af-
firmativen Haltung: eine post-kritische Ausrichtung von Bildung, die

1 Hodgson et al. 2022 [2017], iibersetzt von Sabrina Carbone, Anna Lena Sahliger
und Martin Bittner, unter Mitarbeit von Sascha Michaelis, Anni Heinrichsen. Im
Folgenden: Hodgson et al. 2022 [2017].

12 Tzara1984b [1918]:18.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

167


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

168

Agnieszka Czejkowska

unter aktuellen Bedingungen an Einfluss gewinnen wird und dies wie-
derum ist begrindet in einer Hoffnung, fiir das, was noch kommen
wird."

Die daraus legitimierte Eindeutigkeit, mit der im Laufe der vorliegen-
den Auseinandersetzung umkimpfte Begriffe besetzt werden, um eine
post-kritische Zeit der Pidagogik einzuleiten, itberrascht dennoch. Wie
Miinchhausen, der vom Gewicht der Bibliothek von Alexandria iiber-
waltigt wurde, fithle ich tausende Folianten auf meinen Kopf stiirzen.
Thre Autor*innen tragen vor allem franzosische und prominente deut-
sche Namen. Ich suche erneut Rat bei Tzara: »Es [das Manifest] kann
sanft, bieder sein, es hat immer vecht, es ist stark, kriftig und logisch.«** Anna-
Catharina Gebbers erginzt: »Meist sind es zornige junge Minner, die
so zum Bruch mit der Tradition aufrufen und implizit oder offen ihre
Uberlegenheit iiber den Status Quo signalisieren.«'>

Es liegt an der Textsorte, besinne ich mich, die Autor*innen ris-
kieren sich, wie sie selbst hervorheben. Programmatiken kénnen sich
Relativierungen nicht leisten. Siehe Grundsatz 1: »Der erste Grundsatz,
welcher hier aufgefithrt wird ist einfach der, dass es Grundsitze zu ver-
teidigen gibt.«!® Es sei denn, sie lernten von Miinchhausen und wiirden
das Manifest um ein bisschen Dada erginzen, wie ich im nichsten Ab-
schnitt vorschlagen werde (Grundsatz 6). Aber davon spiter mehr. Das
Interesse wecken die Fragen nach der strategischen Intervention sowie
moglichen Einsitzen des Manifests, denn ich sehe auch die Kopfe der
Autor*innen von tausenden stiirzenden Folianten gefihrdet. Liest man
namlich das Manifest als eine subjekt- und institutionskritische Analy-
se von Verhiltnissen, in denen wir erziehen, uns bilden und leben, dann
wird unter der Chiffre post-kritische Pidagogik die Absicht deutlich, nicht
nur Erziehung und Bildung, sondern auch Gesellschaft neu zu begreifen.
Und das ist ein bemerkenswertes Unternehmen - anlisslich der aktu-
ellen Situation der Disziplin.

13 Hodgson et al. 2022 [2017]: 20.

14  Tzara1984c [1918]: 40.

15 Anna-Catharina Gebbers 2016, 0.S.
16 Hodgson et al. 2022 [2017]: 20.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

»Tausende von Folianten stiirzten mir auf den Kopf.«

Wenn ich von Disziplin spreche, dann meine ich die Erziehungs-
wissenschaft und die Rolle der Bildungsphilosophie sowie der daraus
folgenden Konsequenzen fir pidagogische Praxisfelder. Hierbei geht
es durchwegs klassisch um die Klirung der Bedingungen der Mog-
lichkeit, Aussagen iiber Erziehung treffen zu kénnen und umfasst
eine wissenschaftliche Fundierung pidagogischer Prozesse und den
so wichtigen Bereich der Kritik institutioneller Rahmenbedingungen
dieser Prozesse. So wird im ersten Grundsatz festgehalten, dass es
um die Verteidigung der »Verschiebung von einer prozeduralen Nor-
mativitit zu einer grundsitzlichen Normativitit« gehe, die wiederum
im zweiten Grundsatz, der Verteidigung einer »piddagogische[n] Her-
meneutik«, miinden solle, die »trotz vieler Differenzen, welche uns
voneinander trennen, einen Raum der Gemeinsamkeit« betont.”” In
diesem Zusammenhang werden geteilte Erfahrungen ungeachtet von
Unterschieden stark gemacht. Es geht um die Verantwortung der
Pidagogik, ein gemeinsames Verstehen zu erméglichen, statt, wie
es aktuell geschehe, das dominante Thema der sozialen Ungleichheit
auf eine bestimmte Art und Weise zu bearbeiteten. Der Tenor wird
an dieser Stelle buchstiblich post-kritisch: Es gilt, die Sichtweisen
der von der Kritischen Theorie und Poststrukturalismus beeinflussten
Erziehungswissenschaft (Bildungs- und Erziehungsphilosophie) zu
korrigieren, da Wichtiges iibersehen werde. Zu sehr habe man sich
auf die Gleichberechtigung im Sinne der Stirkung des Einzelnen und
Gemeinschaften (Empowerment) statt der Emanzipation konzentriert.
Leider wird hier nicht weiter auf die Frage der Emanzipation einge-
gangen, auch nicht inwiefern die ebenfalls abzulehnende poststruk-
turalistische Einflussnahme hier wirksam wird. Ein Manifest muss
eben kurz und prignant fordern. Aber aus wissenschaftspolitischer
Perspektive ist doch zu fragen, ob der durchscheinende Verirrungs-
und Verkiirzungsvorwurf nicht auch der Kritik des vorliegenden
Manifests gilt? Denn vor dem Hintergrund aktueller pidagogischer
»Realititen« ist man doch versucht zu fragen, ob nicht ausgerechnet
der im Manifest bemithte »michtige kritische Apparat«, aus diesen

17 Ebd.:21.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

170

Agnieszka Czejkowska

Realititen lingst verbannt wurde? Ist es nicht vielmehr die Versozial-
wissenschaftlichung der Pidagogik, die das Mantra der Ungleichheit
stabilisiert? Damit wird der dritte Grundsatz, der »Gleichheit und die
Moglichkeit der Transformation des Einzelnen und des Kollektivs«
annimmt und »eine Verschiebung von der kritischen Pidagogik zur
post-kritischen Pidagogik« markiert,® ad absurdum gefiihrt. Die von
Bildungspolitik dominierte pidagogische Professionalisierung und
Schulorganisation scheint seit geraumer Zeit vollig abgeschnitten von
jeglichem bildungsphilosophischen Theorieapparat, wenn wir die dort
etablierten Praktiken und Routinen der Vermittlung und Wissens-
produktion betrachten. Wihrend spitestens mit der erwihnten post-
strukturalistischen Subjektkritik das Ideal einer emanzipatorischen
Bildungspraxis sehr wohl auf dem Priifstand steht, fliichtet sich die
Bildungsorganisation im Namen einer nicht niher bestimmten Qua-
litat in die technokratische Sicherheit einer souverinen Kompetenz-
und Evidenzorientierung. Welche gemeinsame Erfahrung gilt es hier,
zu schiitzen und zu bewahren? Ein weiteres Beispiel fiir das proble-
matische Verhiltnis zwischen pidagogischen Praxisstrukturen und
bildungsphilosophischer Theoriebildung lisst sich an Lehrplinen und
-programmen ablesen: Formulieren poststrukturalistische Positionen
eine grundsitzliche Kritik am Eindeutigen und suchen schliefiende
Bestimmungen zu dekonstruieren, werden auf curricularer Ebene na-
turalisierende und essentialisierende Grenzziehungen ausgearbeitet.
Ungeachtet der gegenteiligen Absicht werden ausgerechnet im Na-
men von Inklusion und Individualisierung Markierungen des Defizits
gesetzt. Die in der Regel taxativen Aufzihlungen der zu beriicksich-
tigenden Differenzen verweisen geradezu auf erwiinschte, aber auch
nicht erwiinschte Eigenschaften, Religionen und Herkunftskontexte.
Hier traut man sich sehr wohl »alles« zu sagen — und nicht wie im
Manifest kritisiert' — angesichts einer nicht niher definierten Political
Correctness unterdriickt! Entsprechende Interventionen, wie etwa Kritik

18 Ebd.:21.
19  Ebd.:20.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

»Tausende von Folianten stiirzten mir auf den Kopf.«

an Anrufungsprozessen, die eine bestimmte Subjektposition herstel-
len, werden nicht selten mit dem Vorwurf der Praxisferne quittiert,
jedenfalls jenseits irgendeiner Relevanz fiir Schule und Ausbildung
disqualifiziert. Umgekehrt, die Expansion der Bildungsforschung und
ihre Popularitit in der pidagogischen Professionalisierung erweckt den
Eindruck, bildungsphilosophische Standpunkte und deren kritische
Reflexion seien verzichtbar, weltfremd.2°

Folgen wir dem Manifest weiter, so finden sich erneut klassische
Formelelemente wie »Hoffnung« und »Liebe« wieder. Der vierte Grund-
satz, »Verschiebung vom grausamen Optimismus zur Hoffnung in der
Gegenwart«*' betont eine neue Akzentuierung des pidagogischen Ge-
nerationenverhiltnisses und sucht die kimpferische Autonomieformel,
sich von unzumutbaren, gesellschaftlichen Bedingungen zu emanzipie-
ren, unter neue Vorzeichen zu setzen: Das Positive der Gegenwart gilt
es, zu fokussieren und der nachfolgenden Generation zwecks Weiter-
verfolgen und eventueller Adaptierung zu iibergeben. Auch im fiinften
Grundsatz bleibt es positiv, fordernde Postulate, wie etwa Bildung zur
Nachhaltigkeit, sollen bejahenden Inhalten und Zielen, die im Wesent-
lichen die Liebe zur Welt betonen, weichen und damit einen Wertewan-
del in der Betrachtung von uns und der Welt stark machen. Interessan-
terweise jedoch findet sich in beiden kein grundsitzliches Bekenntnis zur
Humanitit. Konnte es sein, dass die angesprochene Aussparung zen-
tral ist und mit dem gegenwirtig kontrovers verhandelten Thema zu-
sammenhingt, wie wir uns heute zur Frage des anthropos verhalten?**
Zweifellos handelt es sich beim vierten Grundsatz um ein schwieriges
Unterfangen, unterliegt doch pidagogisches Handeln stets einer be-
stimmten Vorstellung davon, wie der Mensch, den es zu erziehen gilt,

20 Ausfithrlicheres dazu siehe mein Aufsatz zu den Einspruchs- und Reflexi-
onsmoglichkeiten bildungsphilosophischer Zugiange im Kommissionsband der
Bildungs- und Erziehungsphilosophie (Czejkowska 2021).

21 Hodgson et al. 2022 [2017]: 23.

22 Vgl. u.a. Themenschwerpunkt des Jahrbuchs fiir Padagogik 2014 und Wimmer
2019.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

m


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

172

Agnieszka Czejkowska

sein sollte. Und das betrifft insbesondere den Bereich der Generatio-
nenverhiltnisse. Die Fragestellung nach pidagogischem Handeln und
Denken, das ohne eine Schablone des Menschen auskommt, regt al-
so durchaus an. Denn mit der Problematisierung und grundsitzlichen
Kritik an den »grenzziehenden Bestimmungen und der Inthronisie-
rung des Menschen im Zentrum seiner Welt und als Maf} aller Din-
ge«® erdffnet sich ein Reflexionsspielraum beziiglich subjektiver Theo-
rien und pidagogischer Routinen, aber auch der Wahrnehmung der
Welt. Freilich trifft diese Form der Kritik auch die Mentalitit unserer
Zeit beziiglich des Umgangs mit den Ressourcen der Welt. Es ist ange-
sagt, den Menschen nicht linger im Zentrum zu denken, sondern die
gemeinsame Welt. Braucht es dann noch den Fingerzeig auf ein gespal-
tenes Generationenverhiltnis? Denn gerade mit der Verschiebung der
pidagogischen Aufmerksamkeit vom Menschen auf die »Erneuerung
unserer gemeinsamen Welt«** wird ein Raum erdffnet, der das Risi-
ko, iiber die Analyse von Zugehérigkeitsverhiltnissen den Gegenstand
der Kritik zu reproduzieren, erst gar nicht eingeht, auch intergenerati-
ve Zugehorigkeitsverhiltnisse nicht. Was jedoch in diesem Zusammen-
hang ein wenig verwundert, ist das Fehlen eines jeglichen begrifflichen
Bezugs auf den Posthumanismus, der auch im fiinften Grundsatz all-
gegenwirtig schillert und im Grunde genommen einen starken Anfang
markiert, wenn es um die dort formulierte Forderung nach konzeptu-
ellen Riumen geht.

Ein bisschen Selbstironie

Ein dezidiert satirischer Einschlag, das Schmunzeln, die Selbstironie,
wenn es um unser Verhiltnis zur Welt und zu anderen geht, konnte
die Leerstellen besetzen, ohne sich der Gefahr der angedeuteten, nicht
mehr haltbaren Eindeutigkeit auszusetzen. Es ist eine gewisse Selbst-
ironie, die gegenwirtig einen Raum des Innehaltens zwischen der pro-

23 Wimmer 2019.:12.
24  Hodgson etal. 2022 [2017]: 23.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

»Tausende von Folianten stiirzten mir auf den Kopf.«

duktiven Monstrositit der Machtverhiltnisse, den vermeintlich besie-
gelten Lebensverliufen und der Kontingenz des Daseins — Kritik eben
— bereitstellt. Das kénnen wir aus Raspes Widmung lernen, der dem
Abessinien-Reisenden James Bruce zwar seinen Fortsetzungsband wid-
met, dies aber mit zwei unmissverstindlichen Botschaften tut: Erstens,
um Bruce zu belehren, da »der Baron [Miinchhausen] glaubt, dass es
diesem niitzlich sein kénnte, bevor er nochmals nach Abessinien auf-
bricht« und falls dieser Ratschlag Mister Bruce nicht gefalle, der Baron
bereit sei, sich mit diesem mit allen Waffen zu schlagen, die ihm be-
lieben.?® Man stelle sich das vor, einer aufwendigen Expedition wer-
den die absurden Abenteuer als Ratgeberliteratur angetragen oder das
Duell, denn die Betrachtung der Welt ist eine ernste Angelegenheit.
Miinchhausen kimpft fiir seine Grundsitze. Miinchhausen kimpft nicht.
Unmissverstindlich ironisiert auch Tzara seine gewichtige Anklage an
die Theorien der Philosophen: »Was ist svorwirts<, was ist >riickwirts?<
Wir sind. Wir streiten, diskutieren, sind rithrig. Der Rest ist SoRe —
manchmal eine angenehme, hiufig aber eine mit grenzenlosem Uber-
druss vermischte SofRe [...].«*® Es wire also unter Umstinden kein Feh-
ler, einen sechsten Grundsatz zu erwigen: Das Plidoyer fir die Kunst
der Selbstironie in der post-kritischen Pidagogik. Insbesondere der
fiinfte Grundsatz kénnte niamlich die stirkere Hervorhebung der be-
reits erwihnten ironischen Note vertragen. Denn so sehr sich dieser ge-
gen die traditionellen Vereinnahmungen des Bildungsbegriffs wendet,
so sehr vereinnahmt er ihn im selben Atemzug. Stichwort »Bildung fiir
Biirgerschaft zur Liebe fiir die Welt«. In diesem Zusammenhang kann
der deutschen Barde Fanny van Dannen nicht oft genug zitiert werden
»Bildung, Bildung rufen alle, ich krieg im Kopf schon Schmerzen«.?”
Dass es sich mit der Ironie, Selbstironie sowieso, in der Poetik der Gat-
tung Manifest nicht so einfach verhilt, liegt auf der Hand. Die Anlie-
gen sind zu ernst. Dass es moglich ist, haben die Dadaisten vorgefiihrt.
Taugt dieser hiufig mit Arroganz in Verbindung gebrachte Habitus aber

25  Raspe 2015 [1792]: 109.
26  Tzara1984a[1918],0.S.
27  Van Dannen 2011

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

173


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

174

Agnieszka Czejkowska

auch fiir die pidagogische Praxis und bildungsphilosophische Erkennt-
nissuche? Allemal, wenn Ironie auf ihre antike Begriffsgeschichte zu-
rickgefithrt wird. Ironie definiert als »ein Ethos der Unabhingigkeit,
welches den Bezug zur Wahrheit nicht authebt, sondern modifiziert,
und somit in keinen direkten Widerspruch zur ethischen Tugend der
Aufrichtigkeit tritt«,2® eréffnet den gesuchten Reflexionsraum. Denn
es ist die Ironie, die das unausweichliche Pathos und den antreibenden
Zorn eines Manifests auf Distanz zu halten vermag. Jene Distanz génnt
uns die ndtige Atempause, um nicht in den Sog der Rhetorik eines Ma-
nifests zu geraten, sondern die eigenstindige Urteilsbildung beziiglich
der darin vertretenen Positionen vornehmen zu kénnen. Erfahrungs-
gemif ist eines gewiss: Mit jedem Format der Kritik ergeben sich neue
Setzungen und daraus abzuleitende Losungsversuche. Das Neue bzw.
Besondere der gegenwirtigen Situation ist der dystopische Grundzug
der vorherrschenden Gesellschaftsanalysen. Wenn es jedoch zutrifft,
dass wissenschaftlich begriindete Aussagen iiber kiinftige gesellschaft-
liche Entwicklungen in vieler Hinsicht schwieriger denn je geworden
sind, kommt es jetzt umso mehr darauf an, welche Narrative sich fir
die Gestaltung der Gegenwart und nahen Zukunft durchsetzen. Man-
gelnde Distanz, Zorn und vielleicht Angst sind dabei bekannterweise
trostlose Ratgeber.

Literatur

Czejkowska, Agnieszka (2021): »Einfach kompliziert. Schule und die
Sache mit dem Posthumanismusc, in: Christiane Thompson, Mal-
te Brinkmann, Markus Rieger-Ladich (Hg.): Praktiken und Formen
der Theorie. Perspektiven der Bildungsphilosophie. Weinheim/Ba-
sel: Beltz Juventa: S. 108-123.

Foucault, Michel (1977): Dispositive der Macht. Michel Foucault iitber Se-
xualitit, Wissen und Wahrheit. Berlin: Merve.

28  Vgl. Pippich 2017:17.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

»Tausende von Folianten stiirzten mir auf den Kopf.«

Gebbers, Anna-Catharina (2016): »Glithende Bekenntnisse Provokati-
on der Wahrheit: Kiinstlermanifeste«, in: polar 20: Expertokratie.
2016 (1).

Hodgson, Naomi; Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2017): Manifesto for a
post-critical pedagogy. Earth, Milky Way: punctum books.

Hodgson, Naomi; Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2022): »Manifest fiir
eine Post-Kritische Pidagogiks, in: Martin Bittner, Anke Wisch-
mann (Hg.): Kritik und Post-Kritik. Zur deutschsprachigen Rezep-
tion des »Manifests fiir eine Post-Kritische Pidagogik«. Bielefeld:
transcipt Verlag: S. 19-24.

Howald, Stefan; Wiebel, Bernhard (2015) (Hg.): Wahrheitsliebe, Liigen
und andere Laster. Zum Miinchhausen von Gottfried August Biir-
ger. Frankfurt a.M.: Stroemfeld.

Kluge, Sven, Lohmann, Ingrid, Steffens, Gerd (Red.): Jahrbuch fur Pid-
agogik 2014: Menschenverbesserung — Transhumanismus. Frank-
furt a.M.: Peter Lang.

Pippich, Waltraud von (2017): »Ironie in der Antike«, in: Simone Mi-
chaylova Bunke (Hg.): Im Gewand der Tugend: Grenzfiguren der
Aufrichtigkeit. Wiirzburg: Kéngishausen & Neumann: S. 17-41.

Raspe, Rudolf Erich (2015 [1789]): Miinchhausens Abenteuer. Die fan-
tastischen Erzihlungen vollstindig aus dem Englischen tbersetzt.
Ubersetzt, herausgegeben und kommentiert von Stefan Howald
und Bernhard Wiebel, gestaltet von Helen Ebert. Frankfurt a.M.:
Stroemfeld.

Tzara, Tristan (1984a [1918]): »Zitate«, in: Ders.: Sieben Dada Manifeste.
Hamburg: Edition Nautilus, Umschlagseite.

Tzara, Tristan (1984b [1918]): »DADA Manifest 1918«, in: Ders.: Sieben
Dada Manifeste. Hamburg: Edition Nautilus: S. 16-28.

Tzara, Tristan (1984c [1918]): »Dada Manifest iiber die schwache und die
bittere Liebec, in: Ders.: Sieben Dada Manifeste. Hamburg: Edition
Nautilus: S. 39-56.

van Dannen, Fanny (2011): Bildung. Verfiigbar unter: https://www.yout
ube.com/watch?v=xqo4YGOEIfA [28.10.2020].

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

175


https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA

176 Agnieszka Czejkowska

Wimmer, Michael (2019): Posthumanistische Pidagogik. Unterwegs zu
einer poststrukturalistischen Erziehungswissenschaft. Paderborn:
Schoéningh.

Zweig, Stefan (2013 [1932]): Marie Antoinette: Bildnis eines mittleren
Charakters. Frankfurt a.M.: Suhrkamp Insel.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Kritik der postkritischen Padagogik

Hauke Brunkhorst

Es gab in den 1960er und 1970er Jahren eine explizit kritische Erziehungs-
wissenschaft, die sich auch als emanzipatorische Pidagogik verstand
und Motive der Frankfurter Schule (»kritische Theorie«) pidagogisch
ausbuchstabiert hat. Klaus Mollenhauers »Polemische Skizzenc, die
er 1968 unter dem Titel »Erziehung und Emanzipation« publizierte,
sind immer noch einschligig, aber auch die Arbeiten von Ilse Dahmer,
Heinz-Joachim Heydorn, Hans-Jochen Gamm und Gernot Koneffke
begraben die konservativ geprigte und faschistisch kontaminierte
Epoche der geisteswissenschaftlichen Pidagogik und begriinden eine
neue gesellschaftskritische Bildungstheorie (Mollenhauer 1968; Dah-
mer/Klafki 1968; Heydom 1995). Die von Eduard Bernstein bis Anton
Semjonowitsch Makarenko reichenden, in der Weimarer Republik
entstandenen linken, sozialistischen, psychoanalytischen und marxis-
tischen Schulen der Sozialisationstheorie, der Erziehungswissenschaft
und -praxis werden wiederentdeckt, weiterentwickelt und neu ver-
netzt, nachdem sie 1933 unterdriickt und nach 1945 im Zeichen des
Antikommunismus verdringt worden sind. Wilhelm Reich dringt in
die Oberstufen der Gymnasien und den Campus der Universititen ein
und revolutioniert Sexualpolitik und Sexualpidagogik. Das Private -
»machtgeschiitzte Innerlichkeit« (Mann 1918/2001) - wird im Zeichen
der Frauenbewegung politisch und der Weiberrat des SDS befreit
die »sozialistischen Eminenzen von ihren biirgerlichen Schwinzen«
(Miemeister/Staadt 1980: 223f.). Die zeitgendssische antiautoritire

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

178

Hauke Brunkhorst

Pidagogik von Alexander Sutherland Neill (Summerhill) bis zur Kin-
derladenbewegung kommt der kritischen Erziehungswissenschaft
ebenso entgegen wie der breite Diskurs um die Bildungs- und Hoch-
schulreform, die insbesondere durch die SDS-Denkschrift von 1961:
Hochschule in der Demokratie vorangetrieben und zur wirkmichtigen Al-
ternative der technokratischen Hochschulreform wurde. Nicht zuletzt
hat die von Basil Bernsteins linguistischen Forschungen ausgehende
Idee kompensatorischer Erziehung der wachsenden Kritik an der
Reproduktion der Klassengesellschaft durch das Schul- und Erzie-
hungssystem den Riicken gestirkt und in den davon unabhingigen
Studien Pierre Bourdieus zum symbolischen Kapital eine spite, bis
heute reichende Fortsetzung erfahren. »Mehr Demokratie wagen«
(Willi Brandt) wurde 1969 zum politischen Programm, wurde mit
verschiedenen Varianten des Sozialismus verbunden, wurde zur Parole
umfassender Bildungsreformen (Gesamtschule, Gesamthochschule,
Drittelparitit, Projektunterricht, aber auch in der Sozialpidagogik:
»Staffelberg«, Heimerziehung usw.). Und auch aus den Lindern des
globalen Siidens kamen die Befreiungstheologie und die Pidagogik
der Unterdriickten (Paulo Freire) den emanzipatorischen Erziehungs-
projekten der nordlichen Wohlstandsregionen entgegen.

In den 1970er und 8oer Jahren setze dann eine die erste tiberlagern-
de, zweite Welle kritischer Erziehungswissenschaft ein, die sich am
franzoésischen Macht-Wissensdiskurs Michel Foucaults, am kriminolo-
gisch-sozialpadagogischen Labelling-Approach, an Goffmans Studien
tiber Stigmatisierung und totale Institutionen orientierte, die zumeist
in der einen oder anderen Weise auch Erziehungs-, Sozialisations-
und Disziplinierungsagenturen waren (Foucault 1976/1969; Goffmann
1961/1963). Hinzu kam ein breiter Diskurs iiber die von Jean Piaget
und Lawrence Kohlberg ausgehenden, von Rainer Dobert und Ger-
trud Nunner-Winkler auf deutsche Verhiltnisse zugeschnittenen und
kritisch weiterentwickelten Theorien der kognitiv-moralischen Sozia-
lisation und Erziehung, die Hoffnungen auf einen kriftigen Schub
postkonventioneller, also kritischer Grundorientierungen in spitka-
pitalistischen Gesellschaften weckten, zumal die breite Rezeption
dieser Theorien mit der seit Beginn der 1960er Jahre explosionsar-

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Kritik der postkritischen Padagogik

tigen, bis heute anhaltenden globalen Expansion des Erziehungs-
und Bildungssystems, dadurch verlingerter Jugend etc. zusammenfiel
(Débert/Nunner-Winkler 1975; Garz 2006). Linke Politik, fast iiberall
motiviert durch die globale Bewegung der Studenten, der Frauen, der
Homosexuellen und der People of Color kam den emanzipatorischen,
jetzt auch hiufig antipidagogisch radikalisierten Tendenzen der Er-
ziehungswissenschaft und Sozialpidagogik entgegen (von Braunmiihl
1975; vgl. Rutschky 1977). Der Tunix-Kongress wurde 1978 zum Fanal
einer neuen Praxis, die stark durch die franzésische Theorie, allen
voran den Poststrukturalismus, bestimmt war. Spiter kamen Louis
Althusser und seine Schiiler, aber auch Jacques Lacan und Emmanu-
el Levinas hinzu, vom neuen gender-orientierten Feminismus und
Judith Butler gingen weitere starke Impulse aus. Aber immer noch
ging es um Kritik, erginzt um Gegenwarts-Archiologie, fréhlichen
Positivismus, unentrinnbare Performanz und das Spiel diskursiver
Macht-Techniken. Die Kritik wurde immer reflexiver. Kritik der Kritik
der Kritik. Ad infinitum immer radikaler und subtiler — bis hin zur
Aufdeckung unserer postkolonial unaufgeklirten Mikroaggressionen.
Aber letztlich folgt die Erziehungswissenschaft in ihrer jeweiligen
Avantgarde der von Kant und Marx bis zu Max Horkheimers und
Theodor W. Adornos Dialektik der Aufklirung (1944) reichenden Spur
der Kritik. Selbst wenn sich die Spur des Menschen im Sand verlieren
sollte, wie Foucault es erwartete, vielleicht auch von der Wirkung
seiner und anderer posthumanistischer Schriften erhofft haben mag,
die Kritik bleibt. Hochschuldidaktisch war es die Zeit der autonomen
Tutorien. Nicht zufillig sah sich der spite Foucault denn auch in der
Tradition Immanuel Kants und der franzésischen Aufklirung und
in Ubereinstimmung mit der von ihm spit rezipierten Dialekiik der
Aufklirung, von der er selbst sagte, eine frithere Lektiire hitte ihm viel
Mithe erspart. Wichtig wurde auch die schon erwihnte Erweiterung
des Kapitalbegriffs ins symbolische, soziale und isthetische, mit der
Bourdieu, an Claude Lévi-Strauss anschliefSend, aber nicht von ihm
abhingig, weit iber Marx hinausgeht. Vom Kapital bei Bourdieu war
bald hnlich ubiquitir die Rede wie von der Macht bei Foucault. Das
eine mal war die Hauptstof3richtung der Ausschluss derer ganz unten,

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

179


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

180

Hauke Brunkhorst

das andere mal der Ausschluss derer am Rand, des infamen Menschen.
Aber immer noch Kritik, die der Pidagogik ein weiteres hoffnungsvol-
les — und was wire Pidagogik ohne Hoffnung? — Programm nahelegte:
das der Vollinklusion.

Dann kam Niklas Luhmann und entfachte einen kurzen, heftigen
Begeisterungssturm unter den Erziehungswissenschaftlerinnen. Er
sah die Dinge dhnlich wie Foucault, verzichtete aber auf die Autonomie
im Widerstand und die Selbstpraktiken des Subjekts: »Das Subjekt
ist kein Objekt, was soll es also in der Theorie!l« (Luhmann 1973: 21;
Alvear Moreno 2020). Das einmal eingesehen, war das Subjekt vom
Alp, sich emanzipieren zu miissen, ein fiir alle Mal befreit: Die lebens-
lange Verurteilung zur Freiheit wurde von der hoheren Instanz des
Beobachters zweiter Ordnung aufgehoben und in einen sich selbst
paradoxierenden Freispruch umgewandelt. Durch das System, das es
ist, war das frithere (alteuropdische) Subjekt auf bestem Weg in den
gliicklichen Positivismus, den Foucault propagiert hat, aber nie errei-
chen wollte. Aus der Systemtheorie musste das frithere Subjekt jetzt
nur noch lernen, das System, das es ist, so zu beschreiben, das es seine
gesellschaftliche Funktion erfiillt, und: statt sich darein zu verzetteln,
den unerkennbaren blinden Fleck im eigenen Bewusstseinssystem zu
suchen, in nunmehr »abgeklarter Aufklirung« die Evolution machen
zu lassen und ihr nicht ins Handwerk zu pfuschen. Zwar weify die
Evolution auch nicht, wo es langgeht, aber sie weify doch besser als
der besserwisserische Mensch, wie man den jeweils nichsten Schritt
macht, ohne von der Uberkomplexitit der Umwelt sofort verschluckt
zu werden (Luhmann 1974 (1970): 67). So auch in der Pidagogik. Sie
ist unentrinnbar Macht-Technik, und ihre Rationalitit lisst sich nur
steigern, wenn man sich nicht wie Foucault trotzig auf Gegen-Macht
versteift oder auf den verschlungenen Frankfurter Wegen ihrer tech-
nischen Vernunft zu entkommen sucht, sondern das System machen
lasst, sich seines Technologiedefizits bewusst wird und diesem das
kontrafaktische, aber funktionale, weil Komplexitit reduzierende
Festhalten seiner Interaktionssysteme (Lehrer, Schiiler) an ihren er-
sichtlich falschen Kausalplinen empfiehlt und die Emanzipation dem
naturwiichsigen, »unterschwelligen Chaos im Klassenzimmer« iiber-

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Kritik der postkritischen Padagogik

lasst. Das aber heifdt nichts anderes, als das Resultat allen Unterrichts
dem sozialen Selektionsmechanismus zu iiberlassen, der gleich am ersten
Schultag damit beginnt, aus winzigen Unterschieden des Sitzfleisches,
der Konzentrationsfihigkeit und der Intelligenz Riesenunterschie-
de zu machen. Das genau ist die unhintergehbare gesellschaftliche
Rahmenbedingung: die Funktion der Schule und des gesamten Bil-
dungssystems (Luhmann/Schorr 1979/1982: 11- 40; Luhmann 1992/93).
Der Umbau der naiven, aber falschen Kausalpline in den Képfen von
Lehrern und Schiilern in reflexive »Technologieersatztechnologien,
die nicht weniger falsch sind, machen dem Lehrsystem ein fiir alle Mal
klar, »[that] we have to come to terms, once and for all, with a socie-
ty without human happiness and, of course, without taste, without
solidarity, without similarity of living conditions« (Luhmann/Schorr
1982; Luhmann 1997: 70). Aber auch das ist nur eine weitere, reflexive
Schleife der Kritik der Kritik, die immer Kritik ist, weifd sie es doch
besser, denn sie sieht, was du nicht siehst (Luhmann 1990: 228-234).
Zwar soziologisch abgeklirt, aber immer noch Aufklirung. Diesmal
sogar als »Hochform technokratischen Bewusstseins« (Foucault 1986:
178, 240; Habermas 1971: 145).

Aber all diese Versuche, Neuansitze, Radikalisierungen kritischer Pid-
agogik konnten — so mag es den angesichts der systemischen Selekti-
onsmechanismen frustrierten Pidagogen nach Mollenhauer, Foucault,
Tunix, Antipadagogik, Paulo Freire, Bourdieu und Luhmann erschienen
sein — letztlich die Frage nicht beantworten, warum progressive Erzie-
hung trotz der Vielfalt und Originalitit ihrer vielen Varianten immer
wieder scheitert?

Die Erfahrung dieses Scheiterns — »Ja mach nur einen Plan!/[..]
Und mach dann noch 'nen zweiten Plan/Gehn tun sie beide nicht.«
(Brecht) —, die Luhmann und Schorr in die pidagogischen Kausalpline
einbauen wollten, fithren um die Jahrtausendwende und in den ersten
beiden Jahrzehnten des 21. Jahrhunderts zur volligen Verdringung der

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

181


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

182

Hauke Brunkhorst

Utopie durch die Dystopie. Die pidagogischen Optimisten wurden vor
das Gericht einer pessimistischen, mittlerweile spieltheoretisch, sys-
temtheoretisch und poststrukturalistisch vergesellschafteten Sozialan-
thropologie gestellt, um, anders als in den 1960er Jahren, ihr Unver-
mogen kleinlaut einzugestehen (Habermas 1961: 251-278). Sie gestehen
teils aus Einsicht, teils aus Anpassung, dass ihnen misslungen sei, das
Unvernehmen vernehmlich zu machen. Sie bezichtigen sich selbst, die
polizeiliche nur durch eine emanzipatorische Vernehmung substitu-
iert zu haben, die lediglich eine subtilere Form der exkludierenden Un-
terdriickung des Unvernehmens ist (Ranciére 2002). Kritische Pidago-
gik, emanzipatorische Erziehung, Antipidagogik, Tunix, Selbsttechnik,
Vollinklusion - immer wieder endete der politische wie der pidago-
gische Versuch, das Unvernehmen in emanzipatorischer Absicht ver-
nehmlich zu machen, in einer neuen Vernehmung.

Das war, so die Diagnose der postkritischen Pidagogik, eine Folge
der Bevormundung durch eine Kritik, die Kritikfihigkeit, Emanzipati-
on, Miindigkeit, Autonomie durch pidagogischen Interventionismus,
also letztlich durch technische Herrschaft iber Erziehungs- und Bil-
dungsprozesse erreichen wollte (Hodgson et al. 2022: 23). Darauf
zielen die drei Einwinde, also die (Post-)Kritik, mit der das Manifest
die kritische Pidagogik konfrontiert. Dem Educandus, -a, -um werde
von der kritischen Pidagogik 1. ein Mangel an kritischem Bewusstsein
unterstellt, der sie*ihn hindere, die Ideologie im eigenen Kopf zu
durchschauen, wodurch 2. die Ungleichheit, also die Klassengesell-
schaft im pidagogischen Mikrokosmos symbolisch reproduziert werde
— ob die Lehrer-/Erzieher*innen es nun wissen oder nicht, »sie tun
es« (vgl. Marx 1969: 88) und sie tun es, um 3. den latenten Hass der
schlechter Weggekommenen gegen die besser Weggekommenen mani-
fest zu machen und in die richtige Richtung zu lenken.' Auch noch die
Techniken der Gegenmacht, der Lebenskunst, der Kultur seiner selbst,

1 Nur mit sehr viel Nachsicht — principle of charity — kann man diese Kritik der
Kritik als Kritik der Kritik der Vernunft (Kant), der politischen Okonomie (Marx)
oder der Frankfurter kritischen Theorie wiedererkennen, eher schon den Leni-
nismus, zu dem sich die genannten drei Kritiken ihrerseits kritisch verhalten.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Kritik der postkritischen Padagogik

der experimentellen Selbstpraktiken und der zugehorigen Hermeneutik
des Subjekts (Foucault 1985), der Sorge um sich und den eigenen Kor-
per, des »Horchens auf eine Vernunft, die der natiirlichen Ordnung«
vorausgeht und auf die »gesetzesfreie Allgemeinheit einer Asthetik der
Existenz« gerichtet ist, bleiben als Reflexion, Kritik und Selbstkritik
bei aller Gesetzlosigkeit eine weitere Hochform technokratischen
Bewusstseins. Evident wird das in der (neoliberal anschluss- und glo-
balisierungsfihigen) Substitution des soeben als herrschaftsfunktional
entlarvten Sprachspiel der Emanzipation durch das keineswegs minder
herrschaftsfunktionale des Empowerment (Somek 2013: 258-282).> Was
tun, nachdem weder Kritik noch die vervielfachte und diversifizierte
Kritik der Kritik, weder Emanzipation noch Empowerment, weder Tun
noch Nichts-Tun die Herrschaftsverhiltnisse dieser Welt in Politik und
Pidagogik grundstiirzend erschiittert haben? Und was wire Padagogik
ohne Hoffnung auf Weltverinderung, also ohne die 11. Feuerbachthese,
die ja auch das Credo der postkritischen Pidagogik und einer ihrer
Heldinnen, Hannah Arendsts, ist?

In diesem Augenblick der Krise der Kritik trat Ranciére an die Stelle
von Kant, Marx, Adorno, Foucault, Bourdieu etc. Nur, was sich so spon-
tan vollzieht wie der grofde Aufstand der Pariser Unterschichten im Juni
1848, kann sich tiberhaupt von Herrschaft, Heteronomie und Unmiin-
digkeit befreien, weil nur so ein Aufstand, weil nur so eine Politik, weil
nur so eine Pidagogik frei ist von neuer Bevormundung, Besserwisserei
und der Autoritit wohlwollender Kritiker, enthusiasmierter Befreier,
Emanzipateure, Fortschrittler etc. (vgl. Ranciére 1991). Mit ihren Bar-
rikaden verwandeln die Aufstindischen, so Ranciére, die »stidtischen

2 In einer Veranstaltungsankindigung stellt der Bewegungsmelder Aachen die
Frage: »Queerfeminismus befindet sich — in Zeiten in denen Deutsche Bank,
Burger King und Ford einmal im Jahr spontan queer werden — zwischen ge-
sellschaftlicher Anerkennung und Vereinnahmung. Was bedeutet es, wenn wir
von Empowerment statt Emanzipation, von Beyoncé statt Audre Lorde spre-
chen, davon soziale Hierachien nicht abzuschaffen sondern zu diversifizieren.
Bedarf es wirklich nur eines #GirlBoss um unsere Welt zu verandern?« https://b
ewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/ (5.9.2021).

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

183


https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/

184

Hauke Brunkhorst

Verkehrswege buchstiblich in 6ffentlichen Raum« und machen sicht-
bar, »was keinen Ort hatte, gesehen zu werden« (ebd.: 41; Sartre 1967:
273-280/389-388).3 Das ist das Paradigma der postkritischen Pidago-
gik. Indem sie durch ihre spontane, von keiner kritisch geschulten Par-
teipolizei angefithrte, politische Aktion die offizielle Politik als polizeiliche
Ordnung der Ein- und Ausgrenzung kenntlich, sinnlich sicht- und hor-
bar machen, verwandeln sie die bis dahin unpolitischen Klassengegen-
satze in einen politischen Streit jenseits von Partei und Polizei. Das ist
das Fanal, das »Geschichtszeichen« des Juni 1848, eines exemplarischen,
aber erfolglosen, von der Polizei blutig geschlagenen Aufstands — »iiber
3000 Insurgenten wurden niedergemetzelt nach dem Siege, 15.000 oh-
ne Urteil transportiert« (Marx 1985:105).# Aber so ein Aufstand »vergisst
sich nicht« und bleibt als »wiederholbares« Muster im kulturellen Ge-
déichtnis der Gesellschaft haften: als Contra-Erinnerung, in Zukunft die
Gerechtigkeit nicht zu vergessen (Kant 1977: 357-361; Assmann o.].: 103;
Boehm 2020: 89,42,59F.).°> Damit wire die Geburt der postkritischen
Pidagogik geschafft. Was bleibt, sind die Mithen der Ebene.

Die Ebene beginnt mit einem Manifest und fiinf Grundsitzen. Ma-
nifeste sind spitestens seit Februar 1848, als das von Marx und En-
gels verfasste Manifest der kommunistischen Partei in London auf Deutsch
erscheint, der schriftlicher Ausdruck »revolutionirer, praktisch-kriti-
scher Tatigkeit«, in denen eine Avantgarde sich selbst zur Spitze des
Fortschritts der Gesellschaft, der Kunst oder der Wissenschaft erklirt,

3 Mit Sartre konnte man auch von der spontanen Transformation einer seriellen
in eine fusionierende Gruppe — eine Art sozialer Klasse fiir sich — sprechen.

4 Mit»transportieren« meint Marx die Deportation auf eine lateinamerikanische
Gefangeneninsel im Sidatlantik.

5 Zur Contra-Erinnerung: Jan Assmann; Zur prophetischen Erinnerung: Omri
Boehm.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Kritik der postkritischen Padagogik

»ihre Anschauungsweisen, ihre Zwecke, ihre Tendenzen vor der gan-
zen Welt offen darlegt«, die Authebung und Zerstérung einer »alt ge-
wordenen Gestalt des Lebens« ankiindigt und die Geburt einer »neu-
en Zeit« und eines neuen Bundes — sei es eines Gottesbundes, sei es
eines Bundes der Kommunisten — nicht prognostisch vorhersagt, son-
dern prophetisch, praktisch intervenierend »hervorsagt« (Marx/Engels
1990: 461; Hegel 1970: 28; Koch 1995: 256).% Statt sie abzuwarten, ruft
das Manifest »die neue Zeit« aus, »vorwirts lebend« in eine offene und
unbekannte Zukunft: »Die Proletarier haben nichts zu verlieren als ihre
Ketten. Sie haben eine Welt zu gewinnen. Proletarier aller Linder, ver-
einigt Euchl« (Hegel 1970: 491; Kierkegaard 1941: 162; Marx/Engels 1990:
493).7 Eine Utopie, aber dem Anspruch nach eine reale.

Diesmal aber, 169 Jahre spiter, im Oktober 2017 ist das Manifest
ein Manifest fiir eine postkritische Pidagogik. Das lisst auf den ersten Blick
weder kritische Theorie und Praxis, noch Avantgarde und Fortschritt,
noch die Zerstorung einer alten und die Vorhersage einer neuen Gestalt
des Lebens erwarten (vgl. Tyson/Lewis 2017: 23-34). Also realpolitische
Dystopie?

Das Manifest erklirt sich in fiinf Grundsitzen, unter denen die Au-
toren keine platonischen Ideen, sondern wie Marx und Engels die An-
schauungen, Zwecke, Tendenzen pidagogischer — und wohl auch po-
litischer — Post-Kritik verstehen. Aber die Erwartung, die Post-Kritik
als subjektlose Evolution, als Polizei ohne Politik auf der funktionalisti-
schen Seite (Luhmann), oder aber als gesellschaftslose Praxis, als Politik
ohne Polizei auf der spontaneistischen Seite (Ranciére) zu verstehen,
wird sofort enttauscht.

Der erste Grundsatz ibers Prinzipielle grenzt sich von der Postmo-
derne ab, indem er an universellen Prinzipien festhilt, aber den Ne-
gativismus der Kritik itberwinden mdchte. Stattdessen verlangt er, in
affirmativer Attitiide nach Hoffnungszeichen in der bestehenden pad-
agogischen Praxis — eine »affirmative Haltung« unter »aktuellen Bedin-
gungen« — zu suchen (Hodgson et al. 2022: 20). Das wollte Kant auch,

6 In der Reihenfolge der Zitate.
7 In der Reihenfolge der Zitate.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

185


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

186

Hauke Brunkhorst

als er glaubte, in der Franzosischen Revolution habe sich ein wirkli-
cher normativer Fortschritt ereignet, in dem er ein hoffnungsvolles Ge-
schichtszeichen der beginnenden Verwirklichung der Vernunft gesehen
hat. Aber hier bezieht sich das Moment der Affirmation auf ein winzi-
ges Moment der damaligen Wirklichkeit, und das auch in erster Linie
als bleibende reale Moglichkeit gegenwirtiger Zukunft. Nicht anders
das kommunistische Manifest, das solche Hoffnung in der beginnen-
den Vereinigung der Arbeiter in Gewerkschaften und politischen Par-
teien zu erkennen glaubte — die zugehorigen Lernprozesse emanzipa-
torischer politischer Pidagogik eingeschlossen. Es geht also weder im
postkritischen Manifesto noch bei Kant und Marx um platonische Ide-
en oder Ideale (»nicht Normativitit [...] eines Ideals eines gegenwirti-
gen oder zukiinftigen Zustands, an dem die gegenwirtigen Praktiken
beurteilt werden sollen« (ebd.: 20)), sondern um deren gesellschaftliche
Wirklichkeit, die nicht auf ein feststehendes Telos zuliuft, sondern in
praktisch-kritischer Titigkeit vorwirts lebend gemacht werden muss.®
Andererseits soll die Normativitit solcher Hoffnung nicht »prozedura-
ler« — also machbar und juristisch (polizeilich) anschlussfihig -, son-
dern prinzipieller Natur sein: grundsitzliche Normativitit (»prinzipi-
entreue[] Normativitit«) (ebd.: 20) Was das heifdt, scheint der zweite,
weniger progressivistische Grundsatz zu erkliren.

Im zweiten Grundsatz lehnen die Autoren des Manifesto den Weg
von Marx und Engels ab, den Klassenkampf — oder strukturelle Kon-
flikte — ins Zentrum post-kritischer Pidagogik zu riicken und setzen
stattdessen auf pdadagogische Hermeneutik und Gemeinsamkeit: »[...] trotz
vieler Differenzen, welche uns voneinander trennen, einen Raum der
Gemeinsambkeiten gibt, der sich ausschlieflich aus der Erfahrung (a
posteriori) ergibt« (ebd.: 21). Das, so scheint es, kommt Gadamers
»Rehabilitierung von Autoritit und Tradition« niher als dem Vorschlag

8 Vgl. Kierkegaard 2003: 318: Dort heifst es iber eine Vorlesung Schellings im WS
1843 in Berlin unter Anwesenheit fast aller Junghegelianer: »Ich bin so froh,
Schellings zweite Stunde gehort zu haben — unbeschreiblich. So habe ich denn
lange genug geseufzt und haben die Cedanken in mir geseufzt; als er das Wort
Wirklichkeit nannte.«

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Kritik der postkritischen Padagogik

von Marx, den »Alp aller toten Geschlechter, der auf dem Gehirne
der Lebenden lastet«, abzuschiitteln, um die »eigene Geschichte [..]
unter selbst gewahlten Umstinden« zu machen (Gadamer 1975: 261-
268; Marx: 96f.). Damit schloss Marx unmittelbar an die Idee einer
demokratischen Verfassung der Gesellschaft an, die spitestens seit
den atlantischen Revolutionen des spiten 18. Jahrhunderts (Haiti,
Nordamerika, Frankreich) den politischen und juristischen Diskurs
beherrschte und der entgegenstehenden Verfassungsrealitit iiberall
widersprach. Verfassung heiflt seitdem, einen reflexiven Schritt zu-
riickzutreten, um die Umstinde, unter denen »die Menschen« ihre
eigene Geschichte machen, aus »freien Stiicken« selbst zu wihlen
(Marx: 96f.). Genau das ist Autonomie. Jedenfalls fiir Kant, der diesen
Begriff in die Philosophie eingefithrt hat. Kant hat sie als eigene und
dennoch allgemeine Gesetzgebung bestimmt, und zwar sowohl in der
Moral wie im Staatsrecht (Kant 1968/1977: 65,432; vgl. Tugendhat 2007:
129).

Der dritte Grundsatz zieht jedoch der pidagogischen Hermeneutik
postwendend den konservativen Zahn, um sie mit Ranciéres »Annah-
me der Gleichheit« zu egalisieren, und darin sehen die Autoren des Ma-
nifests den eigentlichen Wechsel von der kritischen zur postkritischen
Pidagogik, um sich sogleich zu versichern, das sei aber in keiner Wei-
se anti-, sondern eben postkritisch (Hodgson et al. 2022: 21). Das 20.
Jahrhundert hat uns zwar mit einem immer noch niitzlichen, »enor-
men und duflerst michtigen kritischen Apparat[]« ausgestattet, aber
die immer tiefer dringende, entlarvende Kritik hat seine Kritiker die
affirmativen Aufgaben, zu »schiitzen und zu sorgen (vgl. Latour, Hara-
way)«, vergessen lassen (ebd.: 20). Statt sie als herrschaftsfunktionale
Einrichtungen i. S. einer Hermeneutik des Verdachts zu entlarven, sollten
wir i. S. einer Hermeneutik des Subjekts wieder darauf achten, was Erzie-
hung, Aufwachsen, Schule und Schulung, Studieren, Denken und Prak-
tizieren eigentlich sind und ihnen einen ermdglichenden Rahmen (Czej-
kowska 2022) schaffen, das zu werden, was sie von sich aus sein wollen.
Prinzipielle Normativitit soll dafiir sorgen, dass sie das auch kénnen.

Woftir sorgt eine solche prinzipientreue Normativitit? Wie
Agnieszka Czejkowska in ihrem Beitrag zu diesem Band m.E. wohl

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

188

Hauke Brunkhorst

zurecht vermutet, geht es den Autoren des Manifests »durchwegs klas-
sisch um die Klirung der Bedingungen der Moéglichkeit, Aussagen tiber
Erziehung treffen zu kénnen, und das »umfasst eine wissenschaftliche
Fundierung pidagogischer Prozesse und den so wichtigen Bereich der
Kritik institutioneller Rahmenbedingungen dieser Prozesse« (Czej-
kowska 2022: 167). Principled normativity sorgt also durch die Kritik und
Bevormundung nicht des Educandus, -a, -um, sondern der institutionellen
Rahmenbedingungen, in die er*sie eingezwingt ist, dafiir, dass er*sie
sich spontan so verhalten so verhalten kann, wie er*sie ist und sein will
und - das ist entscheidend - sich ihren*seinen »eigenen und dennoch
allgemeinen« (Kant) und deshalb gesetzgebenden Willen bilden kann.
Das ist politische Bildung at its best. Sie kritisiert und bevormundet
niemanden, ermoglicht, wenn die Kritik der Rahmenbedingungen
praktisch-titig erfolgreich ist, die egalitire Kritik, Bevormundung und
praktisch-titige Erzeugung (Revision) der institutionellen Rahmenbedingungen
durch die, an die ihre Spielregeln und Normen adressiert sind: die
pidagogische Community als Realisierung von Autonomie.

Das aber impliziert, dass die kritische nicht in der postkritischen
Pidagogik verschwindet, sondern genau auf die hohere Stufe verscho-
ben (aufgehoben) wird, wo Kant und Marx den modernen Begriff der
Kritik, und ihnen folgend, die kritische Theorie (Frankfurter Schule)
sie immer von vornherein lokalisiert haben: auf der reflexiven Stufe
der Bedingungen der Mdglichkeit von Erkenntnis und Praxis, also auch
Erziehung und Sozialisation. Und nur auf dieser, auf die Totalitit der
Gesellschaft zugreifenden Stufe kann Kritik itberhaupt wirksam, radi-
kal, progressiv, revolutiondr sein. Aber nicht mehr, wie bei Kant, wenn
wir ithn neukantianisch (und damit wahrscheinlich falsch) verstehen,
als transzendentale Kritik von einem gesellschaftsexternen Gottesge-
sichtspunkt (Putnam) oder View from Nowhere (Nagel) aus, sondern wie
bei Marx als Gesellschaftstheorie mittenmang: im »Handgemenge«
(Marx 1972 381).

Der vierte Grundsatz postuliert einen Wechsel der um der Erziehung
willen (ihrer Autonomie also) nunmehr nachhaltig dekonstruierten in-
strumentellen Erziehung des grausamen Optimismus, des »cruel opti-
mism« der Vorstandsvorsitzenden, Generile und Realpolitiker zuguns-

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Kritik der postkritischen Padagogik

ten gegenwirtiger Hoffnung — »hope in the present« — auf eine bes-
sere Zukunft in einer globalen Rechtsgenossenschaft, die man sich am
besten mit Emerson und Rorty als linkes Projekt der »Partei der Hoft-
nung« vorstellt (Hodgson et al. 2022: 23; Rorty/Vetter 1999: 19). Das ist
die Partei der »gesellschaftlichen Hoffnung auf« eine »Great Communi-
ty« (Dewey) »ohne Kasten, ohne Klassen, ohne Grausamkeit,« zu dem
Zweck geschaffen, »to expand the reference of us as far as we can, but of
us at our best« (Rorty 1999: XIII-XIV; Rorty 1993: 452). Diese grofie Ge-
meinschaft hat Dewey immer als grof3e, demokratische Gemeinschaft
der lehrend Lernenden und lernend Lehrenden verstanden, also als voll-
stindig demokratisierte Universitit — ein Traum, der in den 1960er Jah-
ren von Berkeley aus um die Welt ging, bevor er iiberall von der Polizei
(Ranciére) blockiert wurde. Eine solche Partei der Hoffnung kénnte sich
ohne Bevormundung ruhig als »Vorhut der menschlichen Geschichte«
verstehen, in deren Praxis sich »die Verheifung aller Zeiten zuerst er-
fiillt« und deren »Wesen« »unsere Existenz« ist, die »in der Zukunft
liegt« (Rorty 1998: 19,23,15,27). Eine solche Existenz, die alle »bestehen-
den Bezugssysteme sprengt« — nicht das imperiale, sondern Rortys uto-
pisches Amerika, das es tiberall gibt — muss sich »die Maf3stibe erst
schaffen, nach denen sie beurteilt« wird (ebd.: 33). Das ist die gleich-
zeitig politische, gesellschaftliche und pidagogische Hoffnung, die der
vierte Grundsatz einer — und ich wiirde spitestens jetzt den Ausdruck
»postkritisch« fallenlassen, weil er genauso ungliicklich und missver-
standlich ist wie derjenige der »Postmoderne« — kritischen Pidagogik,
die sich auf die hoherstufige Kritik der institutionellen Rahmenbedin-
gungen moglicher Erziehung (ganz i. S. von Kants grenzziehendem Ge-
brauch der Worte »Kritik« und »transzendental«) beschrinkt und sich
direkt auf den fiinften Grundsatz der Liebe zur Welt bezieht, der »love for
the world«: Der Liebe zur Welt, die alle in dem Augenblick zu gewinnen
haben, wenn sie ihre sichtbaren und unsichtbaren Fesseln verlieren.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

189


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

190

Hauke Brunkhorst

v

Was heifdt hier Liebe (love for the world)? — Der Begriff, so wie ihn das
Manifest der Postkritik verwendet, hat religiose Konnotationen, die auf
das Neue Testament, aber auch auf alle anderen Weltreligionen der Ach-
senzeit verweisen.

In seinem Plidoyer fiir die Vereinigung der alten Linken, die sich
der sozialen Gleichheit und der Emanzipation von Klassenherrschaft
verschrieben hat, mit der neuen Linken, deren Ziel die Befreiung von
Stigmatisierung, Sadismus und Diskriminierung ist, hat Richard Ror-
ty zwei Biicher fiir die Lektiire der jungen Generation vorgeschlagen:
das Neue Testament der Liebe und das Kommunistische Manifest des Klas-
senkampfes. Das Neue Testament wegen dessen uniiberbietbarer Dar-
stellung der »Sehnsucht nach Briiderlichkeit« und das Kommunistischen
Manifest wegen seiner »klaren Einsichten in die neuesten Formen unse-
rer Unmenschlichkeit im Umgang miteinanders, die ihre Leser »inspi-
rieren und ermutigen,« sich — mit Kant - ihres eigenen Verstandes zu
bedienen, um sich aus »selbstverschuldeter Unmiindigkeit« zu eman-
zipieren (Rorty 1998: 11,29; Kant 1977 : 53).

Der Mensch, der lernt, sich aus selbstverschuldeter Unmiindig-
keit zu emanzipieren, ist ein Subjekt »ohne anthropologische [oder
gattungsspezifische] Konstanten,« das, wie Rousseau schon gesehen
hat, nicht nicht lernen kann (Geyer 1997: 210; Rousseau 1984: 79-85;
Greenwood 2015). Aufler biologischen Konstanten, die es mit allen
Siugetieren teilt, ist das menschliche Subjekt ein durch und durch
gesellschaftliches Wesen, und auch seine biologischen Konstanten sind
seit langem durch Sozialisationsprozesse epigenetisch tiberformt und
verindert, mittlerweile durch Artefakte jeder Art erginzt, modifiziert,
substituiert (vgl. Jalonka/Lamb 2014; Moore 2015). Kurz: Der Mensch
ist ein »Ensemble der gesellschaftlichen Verhiltnisse«, ein Wesen, das
sich nur in der Gesellschaft und durch Gesellschaft subjektivieren kann, in der
es sich als jemand erfihrt, der*die fir sein durch und durch gesell-
schaftliches Schicksal selbst verantwortlich ist, weil sie ihre »eigene
Geschichte machen« (Marx 1993/1955/1985: 6, 6, 96f.). Auf das Machen
kommt es an. Denn das Machen der eigenen Geschichte erlaubt den

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Kritik der postkritischen Padagogik

immer schon positiv oder negativ (konfligierend) kooperierenden
Akteuren den stets gegenwirtigen (»present«), konstituierenden, also welt-
verindernden und befreienden Zugriff auf die »unmittelbar vorhandenen,
gegebenen und iberlieferten« Umstinde, denen sie unterworfen sind
und die »wie ein Alp« auf ihrem Hirn lasten (Marx 1985: 96f.). Das
Subjekt ist auch noch als machtunterworfener, versklavter und infamer
Korper frei, »Nein« zu sagen und sich im duflersten Fall undienlich zu
machen (Dimann 2020; vgl. Habermas 1981: 445-452).° Das ist auch die
auf Kant, Marx, Dirmann, Adorno, Sartres Folteranalyse, Habermas,
Ranciére usw. zuriickgehende Primisse des postkritischen Manifestos:
»At the very heart of a relationship that defines inequality (slavery),
Ranciére finds a disavowed reliance upon the equality of intelligences;
for how can the slave carry out the master’s orders if he or she is not
already capable of thinking and speaking?« (Lewis 2017: 30; vgl. Ranciére
2004).° Kooperation ist fiir ein Wesen, das »nur in der Gesellschaft
sich vereinzeln kann«, unvermeidlich (Marx 1955: 6). Also ist das Subjekt
immer auch deshalb machtunterworfen, weil es trotz aller falschen und
repressiven »Seelsorger«, »Arzte«, »Oberaufsichten«, »Gingelwigenc
und »Fuflschellen«, die es einzwingen, iitberwachen, unterdriicken,
strafen, beherrschen letztlich doch als kooperativ handelndes Subjekt,
also selbstverschuldet in den Stand, den Staat, die Verfassung, kurz:
die institutionellen Rahmenbedingungen der Unmiindigkeit geraten ist,
die es eben deshalb nur selbst andern und in eine egalitire Verfassung
der eigenen und dennoch allgemeinen, nimlich »mitgenossenschaftli-
chen« Selbstgesetzgebung verwandeln kann (Kant XI: 53f.; Kant 1977:
424). Das Subjekt selbst hat aus »Erziehung, Tradition, Gewohnbheit die
Anforderungen« des Kapitals oder der Macht - also naturwiichsige ge-
sellschaftliche Zwangsverhiltnisse — »als selbstverstindliche Naturgesetze
anerkannt« (Marx 1969: 765). Anerkennen aber kann man nur, was man
auch ablehnen kann. Die »schicksalsvollste Macht unseres modernen
Lebens: der Kapitalismus« (Weber), ist zwar ein urséichlich herrschaftlich
erzwungenes, objektives »Abhangigkeitsverhiltnis«, das aber ohne ein

9 So zuletzt: Iris Darmann.
10 Sozutreffend Lewis/vgl. Ranciére.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

192

Hauke Brunkhorst

danderbares, reziprok entgegenkommendes, subjektives »Abhingigkeits-
gefithl« (Marx) nicht existieren kann (Weber 1978: 4). Dieses Gefiihl
erzeugt Mutlosigkeit, die aber durch den »Mut,« sich seines »eigenen Ver-
standes zu bedienen« (Kant), aufgehoben werden kann, um als Subjekt
der eigenen Geschichte »die Tradition aller toten Geschlechter,« die
»wie ein Alp auf dem Gehirne der Lebenden lastet«, abzuschiitteln
(Marx 1969: 797; Kant 1977: 53; Marx 1985: 97). Nur deshalb kann das
vermeintlich postkritische Manifesto behaupten: »[..] pidagogische
Hoffnung richtet sich an die Moglichkeit der Erneuerung unserer ge-
meinsamen Welt« (Hodgson et al. 2022: 23). Nicht aus den Evangelien,
wohl aber aus dem Kommunistischen Manifest konnen die menschlichen
Subjekte die fir solchen Mut »wichtige Lektion« iiber den modernen
Kapitalismus ohne Bevormundung, sondern einfach durch Lesen und
Diskutieren lernen, »dass der Sturz autoritirer Regierungen und die
Schaffung konstitutioneller Demokratien zur Sicherung von Gleichheit
und Anstand zwischen den Menschen nicht ausreichen« (Rorty 1998:
20). Und dass wir bei aller Liebe zur Welt die »Wahrheit« nicht linger
verleugnen sollten, dass »alle Geschichte immer noch die Geschichte
von Klassenkimpfen« und der moderne Staat nur ein Ausschuss ist,
»der die gemeinschaftlichen Interessen der ganzen Bourgeoisklasse
verwaltet« (ebd.: 20f.). SchliefRlich konnten die lernenden Akteure
unter giinstigen Rahmenbedingungen durch Lektiire und Diskussion
selbst erkennen, dass »das Manifest« sich wegen seiner soziologischen
Einsichten und seiner moralischen Schirfe »doch noch besser als die
Evangelien zur Lektiire fiir die Junge Generation« eignet. Vergleichend
konnten sie lernen, dass dem Manifest die »erheblichen moralischen
Unschirfen« fehlen, die das Evangelium »aufgrund seiner Jenseitsori-
entierung« aufweist, weil »viele Passagen Sklavenhaltern den Eindruck
vermitteln«, »sie konnten getrost weiter die Peitsche schwingen,«
wihrend andere Passagen »Reiche Glauben machen, sie dirften die
Armen getrost weiter hungern lassen. In den Himmel kimen sie
trotzdem, denn ihre Siinden wiirden ihnen vergeben, da sie ja Christus
als ihren Herrn anerkannt hitten« (ebd.: 25f.). Schliefllich kénnten sie
ohne jede Bevormundung selber lernen, aus der Tatsache der stali-
nistischen und inquisitorischen Verbrechen und der birokratischen

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Kritik der postkritischen Padagogik

Herrschaft sowjetischer Nomenklaturen und katholischer Kleriker
nicht den Fehlschluss zu ziehen, die Inspirationskraft des Evangeliums
und des Kommunistischen Manifests wiirden »dadurch geschmilert, dass
Millionen Menschen von aufrichtigen, moralisch gefestigten Leuten
versklavt, gefoltert, in den Hungertod getrieben wurden, die sich zur
Rechtfertigung ihrer Taten auf Abschnitte aus einem dieser beiden
Texte beriefen« (ebd.: 16).

Nichts weiter miisste eine kritische Pidagogik tun, wenn sie ihre
Kritik nicht auf die Lernenden, zu denen sie selbst gehort, sondern auf
die institutionellen Rahmenbedingungen méglicher Lernprozesse rich-
tet. Dazu aber wiirde auch eine Gesetzgebung — also Ranciéres Polizei
— gehoren, die den marktkonformen Zustand eines Bildungssystems
tiberwindet, das aufgrund seiner Selektionsfunktion dafiir sorgt, dass
»many great scientific minds, capable of contributing to the search for
a COVID-19 vaccine or a strategy to climate-change, are languishing in
slums« (Haider 2020). Genau diese Form der epigenetischen, norma-
tiven Beschrinkung der evolutioniren Mechanismen kommunikativer
Variation und sozialer Selektion durch Mirkte und Klasseninteressen,
die es ermoglicht, das pidagogische Potential der Massendemokratie
auszuschopfen, hat Dewey unter demokratischer Erziehung verstan-
den. Es wire die wichtigste institutionelle Rahmenbedingung, die er-
fiillt sein muss, um autonome Lernprozesse zu ermoglichen.

Literatur

Alvear Moreno, Rafael (2020): Soziologie ohne Mensch? Umrisse einer
soziologischen Anthropologie, Bielefeld: transcript.

Assmann, Jan (0.].): Politische Theologie zwischen Agypten und Israel,
Miinchen: Siemens- Stiftung: 103.

Boehm, Omri (2020): Israel — eine Utopie. Berlin: Ullstein.

Braunmiihl, Ekkehard (1975): Antipddagogik — Studien zur Abschaffung
der Erziehung. Weinheim: Beltz.

Czejkowska, Agnieszka (2022): »Tausende von Folianten stiirzten mir
auf den Kopf«, in: Martin Bittner, Anke Wischmann (Hg.): Kritik

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

193


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

194

Hauke Brunkhorst

und Post-Kritik. Zur deutschsprachigen Rezeption des »Manifests
fiir eine Post-Kritische Pidagogik«. Bielefeld: transcipt Verlag: S.
161-174.

Dahmer, Ilse; Klafki, Wolfgang (1968): Geisteswissenschaftliche Pidago-
gik am Ende ihrer Epoche, Weinheim: Beltz.

»Das Flugblatt des Weiberrats Frankfurt (1980)«, in: Miermeister, Jiir-
gen/Staadt Jochen (Hg.): Provokationen, Neuwied: Luchterhand:
S. 223f.

Dirmann, Iris (2020): Undienlichkeit. Gewaltgeschichte und politische
Philosophie, Berlin: Matthes & Seitz.

Foucault, Michel (1985): »Hermeneutik des Subjekts, in: Foucault: Frei-
heit und Selbstsorge. Frankfurt: Materialis.

Foucault, Michel (1976): Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Ge-
fingnisses, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (1969): Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte
des Wahns im Zeitalter der Vernunft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (1986): Die Sorge um sich. Sexualitit und Wahrheit 3,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Gadamer, Hans- Georg (1975/1960): Wahrheit und Methode, Titbingen:
Mohr.

Geyer, Paul (1997): Die Entdeckung des modernen Subjekts. Anthropo-
logie von Descartes bis Rousseau, Titbingen: Niemeyer.

Goftfman, Erving (1961): Asylums: Essays on the social situation of men-
tal patients and other inmates, New York: Anchor.

Goffman, Erving (1963): Stigma. Notes on the management of spoiled
identity, Englewood- Cliffs: Prentice-Hall.

Greenwood, Jennifer (2015): Becoming Human - The Ontogenesis,
Metaphysics and Expression of Human Emotionality, Cambridge
MA: MIT-Press.

Habermas, Jirgen (1961): »Pidagogischer Optimismus vor Gericht einer
pessimistischen Anthropologie, in: Neue Sammlung 1: S. 251-278.

Habermas, Jirgen (1964): »Von der Schwierigkeit, Nein zu sagen« in:
Philosophisch-politische Profile. Frankfurt a.M.: Suhrkamp: S. 445-
452.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Kritik der postkritischen Padagogik

Habermas, Jirgen (1971): »Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechno-
logie?«, in: Jirgen Habermas, Niklas Luhmann: Theorie der Ge-
sellschaft oder Sozialtechnologie — Was leistetSystemforschung?,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp: S. 142-290.

Haider, Asad (2020): The Use of Free Speech in Society, 15. July 2020
comments, https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-fre
e-speech-in-society (6.9.2021).

Hegel, G.W.F. (1970): Grundlinien der Philosophie des Rechts, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Hegel, G.W.F. (1970): Philosophie der Geschichte, Werke 12, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Heydorn, Heinz- Joachim (1995): »Uber den Widerspruch von Bildung
und Herrschaft, in: Ders.: Werke, Bd. 3, Vaduz: Topos.

Hodgson, Naomi; Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2017): »Manifesto for
a Post-Critical Pedagogy, in: Dies. (Hg.): Manifesto for a Post-
Critical Pedagogy. Earth: punctum.

Hodgson, Naomi; Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2022): »Manifest fiir
eine Post-Kritische Pidagogiks, in: Martin Bittner, Anke Wisch-
mann (Hg.): Kritik und Post-Kritik. Zur deutschsprachigen Rezep-
tion des »Manifests fiir eine Post-Kritische Pidagogik«. Bielefeld:
transcipt Verlag: S. 19-24.

Jablonka, Eva; Lamb, Marion J. (2014): Evolution in Four Dimensions
- Genetic, Epigenetic, Behavioral, and Symbolic Variation, Cam-
bridge MA: MIT-Press.

Kant, Immanuel (1968): »Grundlegung zur Metaphysik der Sitten« in:
Werke VII, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Kant, Immanuel (1977): »Der Streit der Fakultiten, in: Ders.: Werke XI,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 357-361.

Kant, Immanuel (1977): Metaphysik der Sitten, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Kant, Immanuel (1977): »Beantwortung der Frage: Was ist Aufklirungs,
in: Werke XI in 12 Binden herausgegeben von Wilhelm Wieschedel,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp: 50-61.

Kierkegaard, Séren (1941): Tagebiicher 1834-1855, Leipzig: Hegner.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

195


https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society

196

Hauke Brunkhorst

Kierkegaard, Séren (2003): Die Tagebiicher, Bd. 1, Grevenberg: Simmer-
ath.

Koch, Klaus (1995): Propheten I, Stuttgart: Kohlhammer.

Lewis, Tyson E. (2017): »A Response to the »Manifesto for A Post-Critical
Pedagogy«, in: Naomi Hodgson, Joris Vlieghe, Piotr Zamojski (Hg.):
Manifesto for a Post-Critical Pedagogy, Earth: punctum: 23-34.

Luhmann, Niklas (1973): »Selbstthematisierung des Gesellschaftssys-
tems« in: Zeitschrift fir Soziologie 1: 55-66.

Luhmann, Niklas (1974): »Soziologische Aufklirung« in: Soziologische
Aufklirung I, Opladen: Westdeutscher Verlag.

Luhmann, Niklas; Schorr, Karl-Eberhard (1979): Reflexionsprobleme im
Erziehungssystem, Stuttgart: Klett.

Luhmann, Niklas; Schorr, Karl-Eberhard (1982): »Das Technologiedefi-
zit der Erziehung und die Pidagogik«, in: Luhmann/Schorr (Hg.):
Technologie und Selbstreferenz. Frankfurt a.M.: Suhrkamp: 11-40.

Luhmann, Niklas (1992/93): Theorie der Gesellschaft, Vorlesungsmit-
schnitt WS Uni Bielefeld, Carl-Auer Systeme Verlag.

Luhmann, Niklas (1997): »Globalization or World Society: How to Con-
ceive of Modern Society?«, in: International Review of Sociology
1/1997: 67-79.

Luhmann, Niklas (1990): »Ich sehe was, was Du nicht siehst, in: Sozio-
logische Aufklirung 5, Wiesbaden: S. 228-234.

Mann, Thomas (2001): Betrachtungen eines Unpolitischen, Frankfurt:
Fischer.

Marx, Karl (1969): Das Kapital I, Berlin: Dietz.

Marx, Karl (1985): »Der 18. Brumaire des Louis Bonaparte« in: MEGA
I1/11, Berlin: Dietz, S. 96-189.

Marx, Karl (1972): Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung,
MEW 1, Berlin: Dietz.

Marx, Karl (1993): »Thesen iiber Feuerbach« in: MEW 3, Berlin: Dietz.

Marx, Karl (1955): Grundrisse der Kritik der politschen Okonomie, Ber-
lin: Dietz.

Marx, Karl/Engels, Friedrich (1990): »Manifest der kommunistischen
Partei« in: MEW 4, Berlin: Dietz: 459-493.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Kritik der postkritischen Padagogik

Mollenhauer, Klaus (1968): Erziehung und Emanzipation — Polemische
Skizzen, Miinchen: Juventa.

Moore, David S. (2015): The Developing Genome — An Introduction to
Behavioral Epigenetics. Oxford: Oxford University Press.

Ranciére, Jacques (2002): Das Unvernehmen: Politik und Philosophie,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Ranciére, Jacques (1991): The Ignorant Schoolmaster, Stanford (CA):
Stanford University Press.

Ranciére Jacques (2004): The Philosopher and His Poor, Durham: Duke
University Press.

Rorty, Richard (1998): Achieving our Country: Leftist Thought in
Twenty-Century America, Cambridge MA: Harvard University
Press, zit. n. d. deutschen Ubersetzung von Hermann Vetter, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp.

Rorty, Richard (1999): Philosophy and Social Hope. London: Penguin.

Rorty, Richard (1993): »Putnam and the Relativist Menacex, in: Journal
of Philosophy 90 (9): S. 443-461.

Rorty, Richard (1998): Das kommunistische Manifest 150 Jahre danach.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Rousseau, Jean-Jacques (1984): »Diskurs iiber die Ungleichheit/Discours
sur l'inégalité, in: Heinrich Meier (Hg.): Kritische Ausgabe des in-
tegralen Textes: Paderborn: Schéningh [UTB]: S. 79-85.

Rutschky, Katharina (1977): Schwarze Pidagogik, Berlin: Ullstein.

Sartre, Jean- Paul (1967): Kritik der dialektischen Vernunft — Theorie der
gesellschaftlichen Praxis. Reinbek: Rowohlt: 273-280,389-388.

Somek, Alexander (2013): »The Individualisation of Liberty: Europe’s
Move from Emancipation to Empowerment« in: Transnational Le-
gal Theory 4: S. 258-282.

Tugendhat, Ernst (2007): Anthropologie statt Metaphysik, Miinchen:
Beck.

Weber, Max (1978): Gesammelte Aufsitze zur Religionssoziologie I. Tii-
bingen: Mohr.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

197


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47.



https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Epilog

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47.



https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47.



https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Tagungskommentar

Paul Vehse

In meinem Kommentar zu der Tagung »Kritik und Post-Kritik in der
Pidagogike, die sich mit der Ubersetzung des englischsprachigen »Ma-
nifesto for a Post-Critical Pedagogy« (Hodgson et al. 2017) in die deut-
sche Sprache befasst hat, mochte ich zwei Beobachtungen und eine
Frage formulieren. Diese Beobachtungen von zwei Tagen mit spannen-
den und komplexen Vortrigen sowie differenzierten, theoretisch an-
spruchsvollen und kontroversen Diskussionen sind thesenartig formu-
liert. Als Thesen stellen sie weniger eine umfassende Zusammenfassung
der Tagungsdiskussion dar, vielmehr sollen sie bestimmte Aspekte der
Diskussion kondensieren und damit zu einer weiteren Diskussion an-
regen. In dem Versuch der Einordnung werden so offene Punkte fiir die
weitere Rezeption der post-kritischen Pidagogik markiert.

Die erste These ist: Das Manifest der post-kritischen Pidagogik wur-
de wihrend der Tagung vor allem als ein Wiederginger der geisteswissen-
schaftlichen Pidagogik und des klassischen Bildungsideals aufgefasst und
diskutiert.

Das zeigte sich z.B. an der Riickfrage an Piotr Zamojskis Keynote,
in der er dafiir plidierte, die Eigenlogik von Pidagogik anzuerkennen,
sie als eigene Sphire zu betrachten und ihr ihr eigenes Recht und ih-
ren eigenen Wert zuzuerkennen, weshalb Politik und Pidagogik klar
getrennt werden miissten. Dies provozierte die Riickfrage, wie weit es
nicht auch in den 1920er Jahren Ansitze einer sich auf die pidagogi-
sche Sphire zuriickziehenden und sich als unpolitisch verstehenden
Pidagogik gegeben habe, die der aufziehenden politischen Katastrophe
nichts entgegenzusetzen hatte.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

202

Paul Vehse

Es zeigte sich aber auch in den Argumenten, mit denen dem Ma-
nifest der post-kritischen Pidagogik begegnet wurde. So wurde nicht
nur konstatiert, sie sei in der Tendenz »mystisch«, »esoterisch«, »on-
tologisch« und »essentialistisch«, sondern es war auch die Rede davon,
sie wiirde von »objektiven Gehalten« der Bildungsgegenstinde ausge-
hen und sei »harmonistisch«. Gerade diese Formulierungen verweisen
darauf, dass dem Manifest der post-kritischen Pidagogik mit den Argu-
mentationsfiguren begegnet wird, die gewohnlich in der Kritik am klas-
sischen Bildungsideal verwendet werden. Dadurch entsteht der Ein-
druck, dass das Manifest in der Diskussion weniger als etwas Neues
aufgefasst wurde, wie es Zamojski in der Figur der »sekunddren Naivi-
tit« vorschligt, sondern eher als etwas Altes, das hinter den Diskussi-
onsstand der Kritischen Erziehungswissenschaft zuriickfillt.

Auffillig ist zudem das Fehlen der Geisteswissenschaftlichen
Pidagogik in der von Zamojski prisentierten Trilogie pidagogischer
Theorieparadigmen. Zamojskis Darstellung des technologischen, kri-
tischen und post-kritischen (affirmativen) Theorieparadigmas setzt
mit dem technologischen Paradigma mit einem Paradigma ein, das
in der deutschsprachigen Chronologie der Erziehungswissenschaft
erst an zweiter Stelle steht. Gingige deutschsprachige Einfithrungen
und historisch-systematische Analysen beginnen gewohnlich mit der
Geisteswissenschaftlichen Pidagogik. Es ist zu vermuten, dass die
besondere Stellung der Geisteswissenschaftlichen Pidagogik - in
ihrer theoretischen Stirke zu Beginn des 20. Jahrhunderts sowie ihrer
Schwiche und ihrem Versagen im Nationalsozialismus — eine Beson-
derheit des deutschsprachigen Diskurses darstellt und die Rezeption
des Manifests entscheidend prigt.

Die Tagungsdiskussion antwortete auf das Manifest, so konnte man
sagen, vor allem mit Argumenten der kritischen Pidagogik. So wurde
betont, dass es in modernen Gesellschaften nicht das Gute an sich ge-
be, sondern dass iiber das Gute immer gestritten werden miisse. Es
reiche eben nicht aus, das Gute als Entitit in den Gegenstinden oder
dem pidagogischen Akt zu vermuten und freizulegen. In einer plura-
listischen Gesellschaft kénne zudem der zu verteidigende Wert nicht
als feststehend betrachtet werden, sondern miisse unter der Annahme

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Tagungskommentar

der eigenen Fehlbarkeit einer bestindigen Priifung unterzogen werden.
Ebenso konne Gleichheit nicht vorausgesetzt werden, sondern konne
nur in der Artikulation realisiert werden. Die Rolle der Erziehungswis-
senschaft wird dabei als die einer politischen Erziehungswissenschaft
verortet und es wird von einer Verstrickung von Pidagogik und Politik
ausgegangen.

Damit komme ich zu meiner zweiten These: Die Problemmarkierun-
gen des Manifests fanden durchaus einen Widerhall auf der Tagung,
es wurde allerdings nicht der Ubergang in eine post-kritische Phase,
ein post-kritischer turn, gesehen, sondern eher auf eine Re-Vitalisierung
der Kritik gesetzt. Dies zeigt sich darin, dass zwar dem Manifest da-
hingehend zugestimmt wurde, dass eine immergleiche und mantraar-
tige Betonung von Ungleichheit gewisse Ermiidungserscheinungen er-
zeuge, gleichzeitig aber konstatiert wurde, dass darauf nicht verzichtet
werden kénne, wenn Ungleichheit und Ungerechtigkeit nicht ignoriert
und iibergangen werden sollen. Auch wurde der post-kritische Vor-
wurf der Uberheblichkeit und des Paternalismus, der sich zumindest
in manchen padagogischen Umsetzungen des Programms einer Kriti-
schen Pidagogik zeige, nicht per se zuriickgewiesen. Die Antworten,
die auf der Tagung gegeben wurden, kénnen allerdings so verstanden
werden, dass sie der kritischen Pidagogik treu bleiben und die kritische
Pidagogik, z.B. um der Gefahr der Uberheblichkeit abzuhelfen, mit ei-
ner sich selbst nicht zu ernst nehmenden Haltung der Selbstironie zu
verbinden suchen. Fiir die Re-Vitalisierung spricht auch, dass nicht ein
Zuviel an Kritik als Problem ausgemacht wurde, wie man das Manifest
verstehen konnte, sondern vielmehr ein Zuwenig an Kritik.

SchlieRlich stellt sich die Frage, wie die Rezeption des Manifests nun
weitergehen konnte. Ist man auf der Tagung, die mit der deutschen
Ubersetzung des Manifests der post-kritischen Pidagogik ja auch die
Auseinandersetzung im deutschsprachigen Raum intensivieren wollte,
mit dem Manifest nun schon >fertig« geworden? In so manchem Beitrag
zeigte sich, dass die Beteiligten das Manifest durchaus nicht »feiernc
wollten. Ganz im Gegenteil schien — nicht zuletzt vor dem Hintergrund
der hier formulierten Wahrnehmung eines geisteswissenschaftlichen
Wiedergiangers — das Anregungspotenzial des Manifests recht begrenzt

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

203


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

204

Paul Vehse

eingeordnet zu werden. Kann das Manifest aber vielleicht, wenn man
sich in eine Auseinandersetzung mit den Gespenstern der Vergangen-
heit begibt, auch neue Impulse geben?

Im Rahmen der Tagung wurden verschiedene Ankniipfungspunk-
te diskutiert: Erstens war das die Anregung zur empirischen Erfor-
schung von Affekten und einer stirkeren Auseinandersetzung mit Af-
fekt und Emotion in der Erziehungswissenschaft. Zweitens die Anfrage,
wie weit aus mantraartiger Ungleichheitsrhetorik auszubrechen wire,
indem Differenz und Ungleichheit weniger in eins, sondern stirker ge-
trennt gedacht wiirden. Und drittens schliefllich die Uberlegung, wie
weit die post-kritische Kritik an einer Uberheblichkeit oder einem Pa-
ternalismus der Kritischen Pidagogik dazu auffordert, die Widersprii-
che, Verzerrungen und auch — im Sinne der von Zamojski prisentier-
ten Unterscheidung verschiedener Paradigmen - die technologischen
Entgleisungen einer sich als kritisch verstehenden Pidagogik genau-
er zu hinterfragen und zu untersuchen. Wie weit kritische Pidagogik
sich selbst verliert, wenn sie das Ziel ihrer Pidagogik als Emanzipation
vorab in Manier einer technologischen Pidagogik festlegt, ob und an
welchen Stellen das passiert, wire weiter zu kliren. Dabei wire auch
zu beriicksichtigen, wann eine kritische Pidagogik ihren Bereich iiber-
schreitet und zu einer technologischen Ausfithrung gerit oder wo sie
es mit der Bearbeitung einer geradezu klassischen Paradoxie der Er-
ziehung zur Miindigkeit (Kant) zu tun hat.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Autorenspiegel

Britta Breser, Mag. Dr. M.E.S., ist im Bereich Lehre und Forschung
zur Politischen Bildung und Politikdidaktik an der Karl-Franzens-
Universitit Graz und an der Privaten Pidagogischen Hochschule
Augustinum in Graz titig. Ihre Forschungsschwerpunkte fokussieren
die Global Citizenship Education sowie Demokratie- und Medien-
Bildung im transnationalen (europiischen) Kontext.

Martin Bittner, Dr. phil., ist Senior Researcher am FiBS Forschungs-
institut fiir Bildungs- und Sozialokonomie. Zuvor war er PostDoc-
Mitarbeiter an der Professur fiir die Theorie der Bildung, des Leh-
rens und des Lernens an der Europa-Universitit Flensburg. Seine
Forschungsschwerpunkte liegen im Bereich der Analyse des In-
stitutionellen piddagogischer Praktiken, in der ethnographischen
Schul-, Unterrichts-, Kindheits-, und Familienforschung sowie in
diskursanalytischen Perspektivierungen einer demokratischen und
zivilgesellschaftlichen Erziehung und Bildung.

Hauke Brunkhorst, Prof. Dr., ist seit 1997 Professor fiir Soziologie an
der Europa-Universitit Flensburg, zuvor hatte er unter anderem be-
reits die Lehrstithle fiir Erziehungswissenschaften (Mainz), Philosophie
(Frankfurt a.M.) und Politische Theorie (Berlin und Duisburg) inne. Der
vielseitige Gesellschaftsphilosoph und Kulturwissenschaftler hat sich
im Rahmen seiner unzihligen Publikationen auch intensiv mit Haber-
mas und dessen philosophischen Denken auseinandergesetzt.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

206

Kritik und Post-Kritik

Agnieszka Czejkowska, Univ.-Prof. Dr., ist Leiterin des Arbeitsbereichs
Bildungstheorie und Schulforschung der Universitit Graz. Sie ist Her-
ausgeberin der Reihe Arts & Culture & Education, Mitherausgeberin
des Jahrbuchs fir Pidagogik. Sie forscht und arbeitet zu den Themen
iasthetische Bildung, Differenz, Macht- und Subjektkritik. www.czejko
wska.at

Nicolas Engel, Prof. Dr., ist Professor fiir Erziehungswissenschaft mit
dem Schwerpunkt Erwachsenenbildung und Organisationsforschung
an der Goethe-Universitit Frankfurt a.M.. Er forscht und arbeitet zu
Form und Aufgabe einer kritisch-kulturwissenschaftlichen Pidagogik,
zu theoretischen und methodologischen Grundlagen einer pidagogi-
schen Organisationsforschung sowie zu Fragen des Wissenstransfers
und des organisationalen Lernens im Kontext transnationaler Wider-
spriiche.

Naomi Hodgson, PhD, is Associate Professor of Education Studies at
Liverpool Hope University, UK, and Guest Professor at KU Leuven,
Belgium. Her research focuses on the relationship between education,
governance, and subjectivity, particularly the way in which learning
shapes how we are asked to understand ourselves as citizens and as
parents. She is leading a research project to support the development
and evaluation of Everton Football Club's Lifelong Learning Strategy,
and is Treasurer and Trustee of the Philosophy of Education Society of
Great Britain (PESGB). Her most recent publications include Manifesto
for a Post-Critical Pedagogy, with Joris Vlieghe and Piotr Zamojski
(Punctum Books, 2018), and Philosophical Presentations of Raising
Children: The Grammar of Upbringing, with Dr Stefan Ramaekers
(Palgrave 2019).

Franz Kasper Krénig, Prof. Dr., ist Professor fiir Kulturelle Bildung
und Elementardidaktik an der Technischen Hochschule Kéln mit Ar-
beitsschwerpunkten in der gesellschaftstheoretischen und philosophi-
schen Grundlegung und Kritik kulturpidagogischer, inklusionspidago-
gischer und didaktischer Begriffe.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at

Autorenspiegel

Julia Seyss-Inquart, Dr. phil., ist Professorin an der Privaten Pidagogi-
schen Hochschule Augustinum. Ihre Schwerpunkte liegen im Bereich
padagogische Professionalisierung, pidagogische Organisationsfor-
schung und qualitative Forschung. Wenn sie das gerade nicht macht,
ist sie als Organisationsberaterin und Supervisorin titig.

Paul Vehse, Dr. phil., ist Post-Doc am Arbeitsbereich Allgemeine
Erziehungswissenschaft mit dem Schwerpunkt empirische Bildungs-
forschung der Europa Universitit Flensburg. Seine Forschungsschwer-
punkte liegen im Bereich der qualitativ-rekonstruktiven Forschung zu
sozialer Ungleichheit, Anerkennungs- und Subjektivationsprozessen
in padagogischen Interaktionen sowie der Rassismuskritik.

Joris Vlieghe, PhD, is an assistant professor of philosophy and theory
of education at KU Leuven (Belgium). With Naomi Hodgson and Piotr
Zamojski he recently published a Manifesto for a Post-critical Pedagogy
(Punctum Books 2017) and with the last author Towards an Ontology of
Teaching. Thing-centered pedagogy, affirmation and love for the world
(Springer 2019). In line with his interest in the figure of the teacher
and the educational meaning of studying, his current research explores
how study practices can offer a response to the issue of how to live well
together with the world’s human and non-human inhabitants in times
of ecological catastrophe. He is also interested in the impact of digital
technologies on education, and on the future of the school, especially
when a culture of the screen is (rapidly) substituted for a culture of the
book.

Anke Wischmann, Prof. Dr. habil., ist Professorin fiir Erziehungswis-
senschaft mit dem Schwerpunkt empirische Bildungsforschung an der
Europa-Universitit Flensburg. Thre Forschungsschwerpunkte liegen
im Bereich der qualitativen Bildungsforschung, der erziehungswis-
senschaftlichen Ungleichheitsforschung sowie der rassismuskritischen
und intersektionalen Theoriebildung.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:

207


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

208

Kritik und Post-Kritik

Steffen Wittig, Dr. phil., ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Fach-
gebiet Allgemeine Erziehungswissenschaft am Institut fir Erziehungs-
wissenschaften der Universitit Kassel. Arbeitsschwerpunkte: Pidagogi-
sches Laboratorium und Experiment; das Problem der Gleichheit; das
Verhiltnis von Pidagogik und Politik vor dem Hintergrund poststruk-
turalistischer Subjektivationstheorien und radikaldemokratischer Ein-
sitze.

Piotr Zamojski, Dr. habil, is an assistant professor at University of
Gdansk, Poland. He has authored four books, including two recently
written in collaboration with Naomi Hodgson and Joris Vlieghe (Mani-
festo for a Post-Critical Pedagogy, Punctum Books 2017), and with Joris
Vlieghe (Towards an Ontology of Teaching. Thing-centred Pedagogy,
Affirmation and Love for the World, Springer 2019). He has also pub-
lished on issues of the bureaucratization of education, totalitarianism
and educational theory, building a public sphere around education,
and the role of cultural codes in schooling.

Miguel Zulaica y Mugica, Dr. phil., ist akademischer Rat a. Z. im
Bereich Allgemeine Erziehungswissenschaft mit dem Schwerpunkt
Erziehungs- und Bildungstheorie. Seine Forschungsschwerpunkte sind
an systematischen Problemstellungen der Erziehungs- und Bildungs-
philosophie orientiert und liegen im Bereich der Forschung zur Digital
Culture und Schule, der politischen Philosophie und Bildung sowie
Wissenschaftstheorie und -propideutik.

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Padagogik

Tobias Schmobhl, Thorsten Philipp (Hg.)
Handbuch Transdisziplinare Didaktik

August 2021, 472 S., kart.,

Dispersionsbindung, 7 Farbabbildungen

39,00 € (DE), 978-3-8376-5565-0

E-Book: kostenlos erhaltlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5565-4

EPUB: ISBN 978-3-7328-5565-0

Andreas de Bruin

Mindfulness and Meditation at University
10 Years of the Munich Model

April 2021, 216 p., pb.

25,00 € (DE), 978-3-8376-5696-1

E-Book: available as free open access publication
PDF: ISBN 978-3-8394-5696-5

Andreas Germershausen, Wilfried Kruse

Ausbildung statt Ausgrenzung

Wie interkulturelle Offnung und Diversity-Orientierung
in Berlins Offentlichem Dienst und in Landesbetrieben
gelingen kdnnen

April 2021, 222 S., kart., Dispersionsbindung, 8 Farbabbildungen
25,00 € (DE), 978-3-8376-5567-4

E-Book: kostenlos erhéltlich als Open-Access-Publikation

PDF: ISBN 978-3-8394-5567-8

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Padagogik

Andreas de Bruin
Achtsamkeit und Meditation

im Hochschulkontext
10 Jahre Miinchner Modell

Februar 2021, 216 S., kart., durchgéngig vierfarbig
20,00 € (DE), 978-3-8376-5638-1

E-Book: kostenlos erhéltlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5638-5

Ivana Pilic, Anne Wiederhold-Daryanavard (eds.)
Art Practices in the Migration Society
Transcultural Strategies in Action

at Brunnenpassage in Vienna

March 2021, 244 p., pb.

29,00 € (DE), 978-3-8376-5620-6

E-Book:

PDF: 25,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5620-0

Melanie Gro, Katrin Niedenthal (Hg.)
Geschlecht: divers

Die »Dritte Option« im Personenstandsgesetz -
Perspektiven fiir die Soziale Arbeit

Februar 2021, 264 S., kart.,
Dispersionsbindung, 1 SW-Abbildung
34,00€ (DE), 978-3-8376-5341-0

E-Book:

PDF: 33,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5341-4

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10:14361/9783839458799 - am 14.02.2026, 08:38:47. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Einleitung
	Zur Übersetzung des Manifests für eine Post-Kritische Pädagogik

	Manifest für eine Post-Kritische Pädagogik
	Manifest für eine Post-Kritische Pädagogik

	Antworten
	Kritik und Post-Kritik
	Archäologie des »Guten«
	In Verteidigung der Gleichheit
	Zur Aufgabe kritischer Pädagogik? 
	Gibt es die postkritische Pädagogik auch moralinfrei?
	Im Gespräch über das post‐kritische Manifest oder was die Professionalisierung in der Post-Kritik finden könnte

	Verortung der Post-Kritik in Erziehungswissenschaft und kritischer Theorie
	Verwerten, entlarven, erleben.
	»Tausende von Folianten stürzten mir auf den Kopf.«
	Kritik der postkritischen Pädagogik

	Epilog
	Tagungskommentar
	Autorenspiegel


