
https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Martin Bittner, Anke Wischmann (Hg.)
Kritik und Post-Kritik

Pädagogik

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Wir danken der Europa-Universität Flensburg (EUF) und dem Zentrum für Bil-
dungs-, Unterrichts-, Schul- und Sozialisationsforschung (ZeBUSS) der EUF für 
die finanzielle Unterstützung und freuen uns, mit diesem Buch eine wichtige 
Diskussion innerhalb der Erziehungswissenschaft breit angelegt und für alle zu-
gänglich anstoßen zu können. 
 

Martin Bittner (Dr. phil.), geb. 1982, ist Senior Researcher am FiBS Forschungs-
institut für Bildungs- und Sozialökonomie. Zuvor war er PostDoc-Mitarbeiter an 
der Professur für die Theorie der Bildung, des Lehrens und des Lernens an der 
Europa-Universität Flensburg. Seine Forschungsschwerpunkte liegen im Bereich 
der Analyse des Institutionellen pädagogischer Praktiken, in der ethnographi-
schen Schul-, Unterrichts-, Kindheits- und Familienforschung sowie in diskurs-
analytischen Perspektivierungen einer demokratischen und zivilgesellschaftli-
chen Erziehung und Bildung.
Anke Wischmann (Prof. Dr. habil.), geb. 1980, ist Professorin für Erziehungs-
wissenschaft mit dem Schwerpunkt empirische Bildungsforschung an der Euro-
pa-Universität Flensburg. Ihre Forschungsschwerpunkte liegen im Bereich der 
qualitativen Bildungsforschung, der erziehungswissenschaftlichen Ungleich-
heitsforschung sowie der rassismuskritischen und intersektionalen Theoriebil-
dung. 

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Martin Bittner, Anke Wischmann (Hg.)

Kritik und Post-Kritik
Zur deutschsprachigen Rezeption  
des »Manifests für eine Post-Kritische Pädagogik«

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die OpenAccess Veröffentlichung wurde 
durch die Zuwendungen vom ZeBUSS Zentrum für Bildungs-, Unterrichts-, Schul- und 
Sozialisationsforschung
sowie die finanzielle Unterstützung des Ausschusses für Forschung und Wissenstransfer 
der Europa-Universität und
durch Mittel der Professour der Theorie der Bildung, des Lehrens und des Lernens 
sowie der Professur empirische Bildungsforschung ermöglicht.

 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Natio-
nalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.
de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0 Lizenz (BY-NC-SA). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Na-
mensnennung des Urhebers die Bearbeitung, Vervielfältigung und Verbreitung des Ma-
terials in jedem Format oder Medium zu nicht-kommerziellen Zwecken, sofern der neu 
entstandene Text unter derselben Lizenz wie das Original verbreitet wird. (Lizenz-Text: 
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.de) Um Genehmigungen für 
die Wiederverwendung zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an 
rights@transcript-verlag.de 
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.  

© 2022 transcript Verlag, Bielefeld

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielefeld 
Lektorat: Für das kompetente Lektorat danken wir Jenny Morzik. 
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-5979-5
PDF-ISBN 978-3-8394-5979-9
https://doi.org/10.14361/9783839459799
Buchreihen-ISSN: 2703-1047
Buchreihen-eISSN: 2703-1055

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download 

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Inhalt

Einleitung

Zur Übersetzung des Manifests

für eine Post-Kritische Pädagogik

Martin Bittner und Anke Wischmann .......................................... 11

Manifest für eine Post-Kritische Pädagogik

Manifest für eine Post-Kritische Pädagogik

Naomi Hodgson, Joris Vlieghe und Piotr Zamojski ............................. 19

Antworten

Kritik und Post-Kritik

Versuch einer Begriffspositionierung

Martin Bittner und Anke Wischmann ......................................... 27

Archäologie des »Guten«

Die postkritische Pädagogik und das (Wieder-)Entdecken

als theoretische Geste

Miguel Zulaica y Mugica ..................................................... 55

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


In Verteidigung der Gleichheit

Steffen Wittig ............................................................... 73

Zur Aufgabe kritischer Pädagogik? 

Plädoyer für ein engagiertes Denken

Nicolas Engel ................................................................ 91

Gibt es die postkritische Pädagogik auch moralinfrei?

Ein systemtheoretischer Nachvollzug verschiedener

Affirmationsformen auf den Ebenen von Praxis, Semantik

und Erziehungswissenschaft

Franz Kasper Krönig......................................................... 109

Im Gespräch über das post-kritische Manifest oder was

die Professionalisierung in der Post-Kritik finden könnte

Britta Breser und Julia Seyss-Inquart ........................................ 125

Verortung der Post-Kritik

in Erziehungswissenschaft und kritischer Theorie

Verwerten, entlarven, erleben.

Zu den unterschiedlichen Typen und Gebrauchsweisen

von Bildungstheorie

Piotr Zamojski .............................................................. 145

»Tausende von Folianten stürzten mir auf den Kopf.«

Agnieszka Czejkowska...................................................... 163

Kritik der postkritischen Pädagogik

Hauke Brunkhorst ........................................................... 177

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Epilog

Tagungskommentar

Paul Vehse ..................................................................201

Autorenspiegel......................................................... 205

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Einleitung

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zur Übersetzung des Manifests

für eine Post-Kritische Pädagogik

Martin Bittner und Anke Wischmann

Die Übersetzung des englischsprachigen »Manifesto for a Post-Critical

Pedagogy« (Hodgson et al. 2017) in die deutsche Sprache (Hodgson et

al. 2022: 19) bildet den Ausgangspunkt dieses Bandes. Die versammel-

ten Beiträge sind fast ausschließlich während einer Arbeitstagung im

November 2020 am Zentrum für Bildungs-, Unterrichts-, Schul- und

Sozialisationsforschung (ZeBUSS)1 der Europa-Universität Flensburg

erstmals diskutiert und anschließend in die hier abgedruckten Texte

überführt worden.

Das Manifest umreißt die Perspektive einer Post-Kritischen Päd-

agogik, indem fünf Grundsätze formuliert werden (vgl. Hodgson et al.

2022).

• Der erste Grundsatz besagt, dass es Grundsätze gibt, die es sich zu

verteidigen lohnt.

• Der zweite Grundsatz reklamiert eine hermeneutische Perspektive

– in Abgrenzung zu einer normativen.

• Der dritte Grundsatz unterstellt eine grundlegende Gleichheit.

• Der vierte Grundsatz konstatiert eine hoffnungsvolle Sichtweise (in

Abgrenzung zu einer optimistischen).

1 Als Initiator des Vorhabens, möchte ich – Dr. phil. Martin Bittner – an dieser

dieser Stelle dem Direktorium des ZeBUSS und Prof. Dr. Jürgen Budde für die

ideelle und später auch finanzielle Untersützung danken. Prof. Dr. AnkeWisch-

mann danke ich für die sehr gute gemeinsame Arbeit an diesem Projekt.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


12 Martin Bittner und Anke Wischmann

• Der fünfte Grundsatz formuliert schließlich eine Verschiebung von

der Bildung für Bürgerschaft zur Liebe für die Welt.

Diese Grundsätze vermitteln jene Perspektivierungen, die im Anspruch

der Position der Post-Kritik stehen.Grundsätze »die gegründet sind auf

der Überzeugung der Möglichkeit der Veränderung, wie sie in der kri-

tischen Theorie und Pädagogik zu finden ist, allerdings mit einer affir-

mativen Haltung: eine post-kritische Ausrichtung von Bildung, die un-

ter aktuellen Bedingungen an Einfluss gewinnen wird und dies wieder-

um ist begründet in einer Hoffnung für das, was noch kommen wird«

(Hodgson et al. 2022: 20).

Grundsätze die in Form einesManifests formuliert sind, unterstrei-

chen die besondere Relevanz für eine gegenwärtige und zukünftige Per-

spektivierung sozialer und politischer Problemlagen und deren päd-

agogischer Bedeutsamkeit und Effekte. Die Problemlagen könnten für

die Erziehungswissenschaft kaum vielfältiger sein, sie lassen sich in ei-

nem Spannungsfeld verorten: Einerseits einer globalen und internatio-

nal vergleichenden Bildungsforschung, die neoliberale Wirtschaftswei-

sen und Prinzipien als Notwendigkeit befördert und an eine evidenz-

basierte Pädagogik koppelt ist; andererseits ist diesen Perspektivierun-

gen eine Position vorangestellt, die die Eigenständigkeit, Freiheit, Ver-

nunft und Aufklärung des Menschen durch Bildung unterstreicht, wor-

aus eine Abgrenzung bspw. zu Kompetenzperspektiven innerhalb von

Bildungsvorstellungen folgt – auch letztere Kritik und Entzauberung

ist durch empirische Forschung vermittelt. Das Manifest mit seinen

Grundsätzen wendet sich den letztgenannten Punkten flankierend zu.

In seiner Utopie finden sich eine Reihe von Anklängen wissenschaftli-

cher Konzeptionen, die es zukünftig genauer auszudeuten gilt. Dazu

bedarf es theoretischer und methodologischer Auseinandersetzungen2

2 Dass solche Auseinandersetzungen selbst wieder in Manifesten gründen kön-

nen bzw. aus anderen Manifesten hervorgehen, sei hier mit Verweis auf zwei

ältere Manifeste erwähnt: siehe Willis & Trondman (2000) sowie Biesta &

Säfström (2011).

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zur Übersetzung des Manifestsfür eine Post-Kritische Pädagogik 13

mit dem Begriff der Post-Kritik für die Erziehungswissenschaft umzu-

gehen sowie der Reflexion der spezifischen Wissensgenerierung, wie

sie durch die Übersetzung von Texten vor dem Hintergrund eines glo-

balen Anspruchs entsteht.DasManifest für eine Post-Kritische Pädago-

gik ist bereits in englischer (Hodgson et al. 2017), spanischer (Hodgson

et al. 2020) türkischer (Hodgson et al. 2021) und mit diesem Band in

deutscher (Hodgson et al. 2022) Übersetzung verfügbar.

Entsprechend soll an dieser Stelle einführend nach dem »wozu« der

Übersetzung gefragt werden. Zu allgemeinen Fragen der Übersetzung

wird am prominentesten Walter Benjamin rezipiert, der im Jahr 1921

mit Blick auf seine Übersetzung Baudelaires die Aufgabe des Überset-

zers formuliert hatte (Benjamin 1972). Dabei fragt er, ob »[.] eine Über-

setzung den Lesern, die das Original nicht verstehen« gälte (Benjamin

1972: 9) oder ob die Übersetzung der »einzigmögliche Grund [sei], ›Das-

selbe‹ wiederholt zu sagen« (Benjamin 1972: 9)?

Mit diesen Fragen muss sich auch die vorliegende Übersetzung des

Manifests konfrontiert sehen. Sie entsprang zunächst aus einem hoch-

schuldidaktischen Ansinnen vonMartin Bittner, Lehramtsstudierenden

eines Pädagogikseminars die Idee der Post-Kritischen Pädagogik nahe

zu bringen – womit die erste Frage nach dem Verstehen des Originals,

wenn auch in einer Ambivalenz, beantwortet wäre. Von Studierenden

wird qua Zulassung mit dem Abitur ein umfassendes Sprachniveau des

Englischen vorausgesetzt und damit die Fähigkeit verbunden, englisch-

sprachige wissenschaftliche Texte im Rahmen des Studiums rezipieren

zu können. Dennoch zeichnen sich in universitären Seminaren immer

wieder Schwierigkeiten im Verstehen englischsprachiger Texte ab, Stu-

dierende bemühen dabei selbst den Ansatz der Übersetzung, um das

Original zu verstehen. Die Vermittlung der theoretischen Positionen

des Manifests explizit durch eine Übersetzung vorzunehmen, wurde

daher als ein Modus der Aneignung und Auseinandersetzung mit dem

Text konzipiert und galt dem Versuch, die Post-Kritische Pädagogik in

seiner Relevanz zu diskutieren.

Mit Blick auf die zweite Frage Benjamins – der Suche nach einem

Grund, dasselbe nochmal sagen zu können – bedarf es einer Positionie-

rung: In dem vorliegenden Sammelband geht es nicht darum, dasselbe

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


14 Martin Bittner und Anke Wischmann

wiederholt zu sagen. Bereits in unseren Anfragen zu der Arbeitstagung

wurden wir von einigen Kolleg*innen an dieser Stelle missverstanden.

Es geht nicht darum, das Manifest »feiern« zu wollen, oder »dassel-

be« noch einmal (auf Deutsch) zu sagen. Originaltexte und Übersetzun-

gen erscheinen immer auch in einem sozialen und kulturellen Kontext

(einem Wechselspiel aus Diskursen und Praktiken), dies gilt es nicht

nur zu berücksichtigen, sondern post-kritisch zu erkennen und anzu-

erkennen. Somit wurden die Autor*innen für die Auseinandersetzung

mit dem Manifest nicht darum gebeten, »dasselbe« mit Bezug auf die

deutschsprachige Fassung des Manifests herauszustellen. Eine solche

Bezugnahme ginge einher mit einer Frage nach adäquaten Ausführun-

gen oder einer »richtigen« Auslegung, die immer auch eine Abgrenzung

erzeugen, wie auch die Frage nach dem Äquivalenten als eine Annä-

herung an das oder gar eine Einverleibung des Manifests schlichtweg

nicht Ziel der Übersetzung sein kann. Es geht nicht darum, dass die Au-

tor*innen und Herausgeber*innen am Ende diesem Manifest zustim-

men wollen. Vielmehr wollen wir eine Debatte führen.

Tyson E. Lewis (2017) hat bereits in der Diskussion des Originals

darauf hingewiesen, dass es sich bei dem Text von Hodgson et al. (2017)

vielleicht eher um eine Erklärung, als um ein Manifest handelt. Dabei

stellt er heraus, dass es fraglich wäre, ob die Geste des Unterschrei-

bens überhaupt eine angemessene Antwort darstellen würde. Ob nun

Manifest oder Erklärung, die Debatte über Fragen von Kritik und Post-

Kritik in der Pädagogik und Erziehungswissenschaft wirdweiter voran-

gebracht, wodurch die Übersetzung eine Würdigung der Debatte dar-

stellt, auch insofern, dass sich in der Übersetzung auch die Qualität

eines Textes zeigt, indem er überhaupt übersetzbar ist. Bei einer ein-

fachen Zustimmung stehen zu bleiben hieße, das Anregungspotential

des Manifests zu ignorieren.

»Übersetzung ist eine Form. Sie als solche zu fassen, gilt es zurückzu-

gehen auf das Original. Denn in ihm liegt deren Gesetz als in dessen

Übersetzbarkeit beschlossen.« (Benjamin 1972: 9)

Die Übersetzung gewinnt ihre Eigenständigkeit, ohne dabei das Origi-

nal in gleicher Weise zu erfassen, es ist ein Überleben, ein Fortleben

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zur Übersetzung des Manifestsfür eine Post-Kritische Pädagogik 15

– jedoch nicht nur in einem passiven Sinne, sondern insofern, dass

dadurch auch das Original eine umfassende Entfaltung erfährt. Eben

diese Eigenständigkeit, dieses Öffnen, Ausdehnen und Ausbrechen des

Manifests gilt es zu diskutieren und in diesem Buch zu erkunden, im

Sinne einer deutschsprachigen Verortung des Manifests auch als eine

Ergänzung bzw. Ermöglichung von Erkenntnis – die ja immer nur auch

vorläufige Erkenntnis sein kann.

Literatur

Benjamin,Walter (1972): »Die Aufgabe des Übersetzers«, in:Walter Ben-

jamin (Hg.): Gesammelte Schriften. Unter Mitarbeit von Rolf Tiede-

mann, Tillman Rexroth, Hermann Schweppenhäuser, Theodor W.

Adorno und Gershom Scholem. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (Suhr-

kamp Taschenbuch Wissenschaft, 934,1): S. 9-21.

Biesta, Gert; Säfström, Carl Anders (2011): »A Manifesto for Edu-

cation«, in: Policy Futures in Education 9 (5): S. 540-547. DOI:

10.2304/pfie.2011.9.5.540.

Hodgson, Naomi; Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2017): »Manfiesto for a

Post-Critical Pedagogy«, in: Naomi Hodgson, Joris Vlieghe und Pio-

tr Zamojski (Hg.): Manifesto for a post-critical pedagogy. Brooklyn

NY: punctum books: S. 15-19.

Hodgson,Naomi; Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2020): »Manifiesto por

una pedagogía post-crítica (traducción al español)«, in: Teor. educ.

32 (2): S. 7-11. DOI: 10.14201/teri.22862.

Hodgson, Naomi; Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2021): »Eleştirel Pe-

dagoji Sonrası İçin Manifesto«, in: eleştirel pedagoji – Journal of

Critical Pedagogy (67): S. 99-101.

Hodgson, Naomi; Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2022): »Manifest für

eine Post-Kritische Pädagogik«, in: Martin Bittner, Anke Wisch-

mann (Hg.): Kritik und Post-Kritik. Zur deutschsprachigen Rezep-

tion des »Manifests für eine Post-Kritische Pädagogik«. Bielefeld:

transcipt Verlag: S. 19-24.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


16 Martin Bittner und Anke Wischmann

Lewis, Tyson E. (2017): »A Response to the »Manifesto for a Post-Critical

Pedagogy«, in: Naomi Hodgson, Joris Vlieghe und Piotr Zamojski

(Hg.): Manifesto for a post-critical pedagogy. Brooklyn NY: punc-

tum books: S. 23-34.

Willis, Paul; Trondman, Mats (2000): »Manifesto for Ethnography«, in:

Ethnography 1 (1): S. 5-16. DOI: 10.1177/14661380022230679.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Manifest für eine Post-Kritische

Pädagogik

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Manifest für eine Post-Kritische Pädagogik

Naomi Hodgson, Joris Vlieghe und Piotr Zamojski

Übersetzung1 aus dem Englischen von Sabrina Carbone, Anna Lena

Sahliger und Martin Bittner, unter Mitarbeit von Sascha Michaelis

und Anni Heinrichsen.

 

Grundsätze zu formulieren, scheint zumindest in der Philosophie

der Erziehung auf eine Form normativer, konzeptioneller Analyse

zurückzuführen, die mit englischsprachigen Strömungen analytischer

Philosophie assoziiert ist. Jedoch bringen die poststrukturalistische

und postmoderne Philosophie – zumindest soweit sie in die Bil-

dungstheorie und auch in alltägliche Überlegungen im Generellen

aufgenommen wurden – häufig einen Relativismus mit sich, welcher,

während er potentiell inklusiv und mit Sicherheit heutzutage grund-

legend für die Möglichkeit der individuellen Wahl ist, sich dennoch

in der Verteidigung von Grundsätzen als schwierig erweist. Indem

1 Wir danken Jürgen Budde, Anke Wischmann und Laura Cunniff für hilfreiche

Nachfragen und Vorschläge an verschiedenen Stellen der Übersetzung.

Anmerkung der Übersetzer:innen:Wir haben in unserer Übersetzung versucht, die

gegebenen komplexen, verschachtelten Satzstrukturen beizubehalten und in der

Wortwahl die Radikalität/Strenge abzubilden, die ein Manifest unseres Erachtens

mit sich bringt. Gleichsam entsteht durch die Übersetzung neuer Gesprächsbedarf

über bestehende Konzepte, verwendete Begriffe in den jeweiligen Sprachräumen

und Disziplinen. Eine gemeinsame Sprache auch in der Übersetzung zu finden,

bleibt sodann eine spannende Herausforderung imWissensaustausch (der gerade

bei Übersetzungen immer schon im Vordergrund steht).

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


20 Naomi Hodgson, Joris Vlieghe und Piotr Zamojski

Grundsätze in Form eines Manifests formuliert werden, riskieren

wir Vorwürfe der Verallgemeinerung (der Universalisierung), ausge-

nommen der Normativität. Allerdings ist es vielleicht an der Zeit, die

Annahme zu hinterfragen, dass diese naturgemäß und immer negativ

sind. Im Folgenden stellen wir Grundsätze vor, die gegründet sind

auf der Überzeugung der Möglichkeit der Veränderung, wie sie in der

kritischen Theorie und Pädagogik zu finden ist, allerdings mit einer

affirmativen Haltung: eine post-kritische Ausrichtung von Bildung,

die unter aktuellen Bedingungen an Einfluss gewinnen wird und dies

wiederum ist begründet in einer Hoffnung für das, was noch kommen

wird. 

Der erste Grundsatz, welcher hier aufgeführt wird, ist einfach der,

dass es Grundsätze zu verteidigen gibt. Dies verpflichtet uns an sich zu

nichts Weiterem, wie es sich ausdrückt in, z.B., dass wir x tun sollten.

Das ist nicht Normativität im Sinne der Definition eines Ideals eines

gegenwärtigen oder zukünftigen Zustands, an dem die gegenwärtigen

Praktiken beurteilt werden sollen. Folglich könnte man diesen Grund-

satz als Verteidigung einer Verschiebung von einer prozeduralen Nor-

mativität zu einer prinzipientreuen Normativität charakterisieren.

In der Bildungstheorie sind poststrukturalistische und postmoder-

ne Überlegungen im Kontext von Identitätspolitiken aufgegriffen wor-

den, und sind befasst mit Andersartigkeit, Alterität und Mitsprache-

recht. Respekt für den Anderen und für Differenz erfordern, dass Päd-

agog*innen akzeptieren, dass wir über den Anderen niemals alles wis-

sen können. Jegliche Bemühung, dies zu erreichen, konstituiert, wenn

man so will, »Gewalt« gegen den Anderen. Dementsprechend ist die

Möglichkeit zu handeln und zu sprechen ausgeschlossen; ein politi-

sches aber auch ein pädagogisches Problem, möglicherweise zusam-

mengefasst in der oft gehörten (wenn auch gemurmelten) Phrase »ich

weiß, dass man das so nicht mehr sagen darf, aber…,« und dem Be-

klagen der sogenannten political correctness. Die Einsicht, dass wir den

Anderen nie vollständig verstehen können – Einzelperson oder Kul-

tur –, sollte nicht zur Folge haben, dass wir nicht mehr sprechen kön-

nen. Solch ein Verständnis von »Respekt« übersieht, dass Verstehen und

Respekt fortwährende Herausforderungen und Hoffnungen sind. Hier

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Manifest für eine Post-Kritische Pädagogik 21

gehen wir von der Annahme aus, dass wir – gemeinsam – sprechen

und handeln können und entsprechend vollzieht sich eine Verschiebung

der hermeneutischen Pädagogik, die die kritische Pädagogik mit sich

bringt, um – einen zweiten Grundsatz – die pädagogischeHermeneu-

tik zu verteidigen. Es ist eben diese Herausforderung des Zusammenle-

bens in einer gemeinsamen Welt, die jene Hoffnung hervorbringt, Bil-

dung weiterhin als eine erstrebenswerte Aktivität erscheinen zu lassen.

Hermeneutik ist kein (unlösbares) Problem, sondern vielmehr etwas,

das Pädagog*innen erschaffen müssen. Wir sollten nicht auf der Ba-

sis einer apriorischen Annahme über die (Un)Möglickeit eines wirkli-

chen wechselseitigen Verständnisses und Respekts sprechen und han-

deln, sondern stattdessen zeigen, dass es trotz vieler Differenzen, wel-

che uns voneinander trennen, einen Raumder Gemeinsamkeit gibt, der

sich ausschließlich aus der Erfahrung (a posteriori) ergibt (vgl. Arendt,

Badiou, Cavell). 

Dieser existierende Raum der Gemeinsamkeit wird in vielen erzie-

hungswissenschaftlichen Forschungen, Strategien und Praxen meist

übersehen, zu Gunsten eines Fokus auf soziale (Un)Gerechtigkeit

und Exklusion basierend auf Annahmen von Ungleichheit. Das Ethos

der kritischen Pädagogik wirkt bis heute fort in der Überzeugung,

Gleichberechtigung herzustellen, nicht durch Emanzipation, sondern

vielmehr durch die Stärkung (Empowerment) Einzelner und von Ge-

meinschaften. Allerdings wäre es hoffnungslos – wenn nicht sogar

zynisch –, die offensichtliche Unausweichlichkeit der neoliberalen

Rationalität darzulegen. Jedoch gibt es diese Notwendigkeit in der

gegebenen Ordnung der Dinge nicht, und deshalb gibt es, so unüber-

windbar wie die gegenwärtige Ordnung auch erscheint, Hoffnung.

Der dritte Grundsatz, der auf der Annahme der Gleichheit (vgl. Ran-

cière) und der Möglichkeit der Transformation des Einzelnen und des

Kollektivs beruht, bedeutet also eine Verschiebung von der kritischen

Pädagogik zur post-kritischen Pädagogik.

Dies ist keineswegs eine anti-kritische Position. Dank des enor-

men und äußerst mächtigen kritischen Apparats, der sich im Laufe des

20. Jahrhunderts entwickelt hat, sind wir uns der wesentlichen Merk-

male des StatusQuo bewusst, in denwir eingebunden sind.Aber imGe-

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


22 Naomi Hodgson, Joris Vlieghe und Piotr Zamojski

gensatz zur inhärenten Kritik gesellschaftlicher Institutionen, die auf

deren Dysfunktionalität fokussiert, oder zur utopischen Kritik, die von

einer transzendentalen Position angetrieben wird und zu einem ewi-

gen Aufschub des gewünschten Wandels führt, glauben wir, dass es an

der Zeit ist, unsere Bemühungen auf Versuche zu konzentrieren, die

unterdrückten Anteile unserer Erfahrung zurückzufordern; wir sehen

die Aufgabe einer post-kritischen Pädagogik nicht darin, zu entlarven,

sondern zu schützen und zu sorgen (vgl. Latour, Haraway). Diese Sor-

ge und der Schutz manifestieren sich in Form einer erneuten Frage,

was Bildung, Erziehung, Unterrichten, Lernen, Denken und Üben sind.

Diese Rückforderung bedeutet nicht länger eine kritische Beziehung –

die offenbart,waswirklich vor sich geht –, noch eine instrumentelle Be-

ziehung –die zeigt, was Pädagog*innen tun sollten –, sondern eröffnen

einen Denkraum, der es ermöglicht, dass Praxis von Neuem geschieht.

Das bedeutet, unsere Beziehung zu unseren Worten (wieder-)herzu-

stellen, sie zu hinterfragen und den entwerteten Aspekten unserer Le-

bensweisen philosophische Aufmerksamkeit zu schenken und damit,

im Einklang mit einer grundsätzlichen Normativität, diese Ereignis-

se als Selbstzweck (autotelisch) zu verteidigen, nicht funktionalisiert,

sondern einfach weil sie es wert sind, geachtet zu werden.

Bildung basiert in einem sehr praktischen Sinne auf Hoffnung. In

der »traditionellen« kritischen Pädagogik jedoch beruht dieseHoffnung

auf Emanzipation gegenüber dem existenten Regime der Ungleichheit,

die durch diese drei spezifischen Weisen überwunden werden sollen: 

1) Es wird eine Art hermeneutischer Pädagogik bemüht: Die Päd-

agog*in nimmt von den Anderen an, dass ihnen die Fähigkeit

fehle, zu verstehen, dass sie in ihrer Sichtweise der Welt verhaftet

sind. Die Pädagog*in positioniert sich selbst als außerhalb sol-

cher Strukturen, muss jedoch die Gegenwart kritisieren und die

Unaufgeklärten freisetzen (vgl. Platons Höhlengleichnis). 

2) In Wirklichkeit kommt es darauf an, die eigene überlegene Posi-

tion zu bekräftigen, und führt damit zur Wiedereinsetzung eines

Regimes der Ungleichheit. Es gibt keinen erkennbaren Bruch zum

Status Quo.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Manifest für eine Post-Kritische Pädagogik 23

3) Darüber hinaus ist die externe Sichtweise der kritischen Päd-

agog*in durch und durch an den Status Quo gebunden, jedoch

in einer negativen Weise: Die Kritik ist getrieben von der Leiden-

schaft zum Hass. Auf diese Weise beharrt sie oder er verstohlen auf

dem, was ist und was immer sein soll. Richtende und dialektische

Ansätze geben diese negative Haltung wieder.

Somit nimmt die Pädagog*in die Rolle der*jenigen ein, die erforder-

lich ist, um den Schleier zu lüften; allerdings lüften sie den Schleier

abhängig vom als unveränderlich angesehenen Status Quo und von ih-

rem/seinem externen Standpunkt aus. Um die Rolle der Pädagog*in et-

was positiver darzustellen, als eine Initiation der neuen Generationen

in eine gemeinsame Welt, eröffnen wir die Idee einer post-kritischen

Pädagogik, die die Liebe zur Welt einfordert. Dies ist keine Akzeptanz

der Dinge, wie sie sind, sondern eine Bejahung der Wertigkeit dessen,

was wir in der Gegenwart tun und der Dinge, von denen wir anneh-

men, dass sie es wert sind, weitergegeben zu werden. Jedoch nicht so,

wie sie sind: Die pädagogische Hoffnung richtet sich an die Möglich-

keit der Erneuerung unserer gemeinsamen Welt. Wenn wir die Welt,

unsere Welt, wirklich lieben, müssen wir gewillt sein, die Welt in die

Hände der nächsten Generation zu geben, mit der Annahme, dass sie

– die Neuankömmlinge – die Welt nach ihren eigenen Bedingungen

fortführen. Somit bringt der vierte Grundsatz eine Verschiebung vom

grausamen Optimismus (vgl. Berlant) zur Hoffnung in der Gegenwart

mit sich. Zynismus und Pessimismus erkennen nicht an, wie die Dinge

sind, sondern sie vermeiden sie (vgl. Cavell, Emerson).

In gegenwärtigen Formulierungen ist die Sorge für die Welt einge-

rahmt in Begriffe einer Bildung für die Bürgerschaft, Bildung für so-

ziale Gerechtigkeit, Bildung für Nachhaltigkeit etc. hinsichtlich einer

bestimmten Vorstellung globaler Bürgerschaft und einer unternehme-

rischen Form eines interkulturellen Dialogs. Obwohl möglicherweise

gestützt von einer progressiven, kritischen Pädagogik, ist die Sorge sol-

cher Ansätze für die Verantwortlichkeit für dieWelt letztendlich außer-

halb der Pädagogik. So traditionell oder konservativ es vielleicht klingen

mag, wünschen wir uns, die Bildung um der Bildung willen zu verteidi-

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


24 Naomi Hodgson, Joris Vlieghe und Piotr Zamojski

gen: Bildung als die Erforschung oder die Einführung in einen Gegen-

standsbereich für ihren intrinsischen, eher erzieherischen als instru-

mentellenWert, so dass dies von der neuenGeneration neu aufgegriffen

werden kann. Gegenwärtig ist die (zukünftige) Welt bereits eingenom-

men von diesem »Bildung für …« und wird instrumentalisiert für (unse-

re) andere(n) Zwecke. Schlussfolgernd führt uns der fünfte Grundsatz

von der Bildung für Bürgerschaft zur Liebe für die Welt. Es ist an der

Zeit, das Gute in der Welt, welches es wert ist, es zu bewahren, anzuer-

kennen und zu befürworten. Es ist an der Zeit, die Welt zu entlarven,

um durch hoffnungsvolle Anerkennung der Welt Erfolg zu haben. Es

ist an der Zeit, das, was gut ist in der Welt – das, was bedroht ist und

das, was wir uns zu erhalten wünschen –, in den Fokus unserer gegen-

wärtigen Aufmerksamkeit zu stellen und einen konzeptuellen Raum zu

schaffen, in dem wir die Verantwortung für sie übernehmen können,

im Angesicht und trotz aller Unterdrückung und stummen Melancho-

lie.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Antworten

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Kritik und Post-Kritik

Versuch einer Begriffspositionierung

Martin Bittner und Anke Wischmann

Ausgehend vom »Manifest für eine Post-Kritische Pädagogik« (Hodg-

son et al. 2022) in seiner deutschsprachigen Übersetzung1 unter-

nehmen wir den Versuch einer skizzierenden Relationierung der

Post-Kritik in ihrem Verhältnis zu einer sich als kritisch verstehenden

Erziehungswissenschaft. Dazu greifen wir auf Foucaults demokra-

tietheoretische Ausführungen des Konzept der Parrhesia (Foucault

1996) zurück. Dies erfolgt vor dem Hintergrund, dass der Parrhesia

die Funktion von Kritik (siehe dazu Foucault 1996: 16) zugeschrieben

wird und sich damit das Verhältnis austarieren lässt, das in der Ver-

bindung der Worte ›Pädagogik‹ und ›Kritik‹ resp. ›Post-Kritik‹ durch

das Manifest angeschlagen wird. Liest man ein Manifest2 vor dem

Hintergrund der Parrhesia, so gilt es, dem sich dort vermittelnden

veränderten Verständnis von Wahrheit nachzugehen und danach zu

1 Das Manifest wurde aus dem Englischen in der Vergangenheit nicht nur ins

Deutsche, sondern auch ins Spanische und Türkische übersetzt.

2 Wir lesen in diesem Beitrag das Manifest in einer Eigenständigkeit als Text,

ungeachtet der spezifischen (wissenschaftlichen, programmatischen, politi-

schen) Interessen und Absichten der Autor*innen des ursprünglich niederge-

schriebenenManifests Naomi Hodgson, Joris Vlieghe und Piotr Zamojski. Dies

tun wir guten Gewissens und insbesondere vor dem Hintergrund, dass wir uns

nicht auf das englischsprachige Original, sondern auf seine deutschsprachige

Übersetzung beziehen. In der Nicht-Übersetzbarkeit von Texten erweist der

Text eine Eigenständigkeit gegenüber dem Original, die hier sodann aus der

Nicht-Übersetzbarkeit heraus und ungeachtet der Autor*innen erwächst.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


28 Martin Bittner und Anke Wischmann

fragen, inwiefern das Manifest einen »wahren Diskurs« hervorbringt

und eine Missionierung oder Veränderung des Pädagogischen erbittet.

»Die parrhesia kommt gleichsam von ›unten‹ und ist nach ›oben‹ ge-

richtet« (Foucault 1996: 17). Entsprechend erachten wir unseren Beitrag

als eine Momentaufnahme, in der wir die Debatte um die Post-Kritik

in der Pädagogik fortführen. Dies erfolgt vor dem Hintergrund einer

zu diskutierenden Notwendigkeit einer (Re-)Positionierung der kriti-

schen Erziehungswissenschaft, in der Kritik als Post-Kritik – als das

Neue – anzuerkennen ist und damit die Ideen, Hintergründe sowie

Grundsätze der Post-Kritik zu berücksichtigen sind.3 Dabei loten wir

abschließend aus, welche Implikationen eine Post-Kritische Erzie-

hungswissenschaft für die empirische Positionierung und theoretische

Perspektivierung von Bildungsprozessen und Bildungsinstitutionen

vermittelt.

Kritik und Kritische Erziehungswissenschaft

Wie jede erziehungswissenschaftliche Konzeption muss eine Kritische

Erziehungswissenschaft für sich eine spezifische Perspektive auf die

Ausgestaltung des Pädagogischen entwerfen. Dies erfolgt(e) zumeist

durch den kritischen Anspruch,Missstände,wie beispielsweise Benach-

teiligungsmechanismen im Bildungssystem, zu identifizieren und per-

spektivisch zu kompensieren. Dabei geht es auch um das Offenlegen

von Regierungsweisen und Steuerungsmechanismen, die zu spezifi-

schen Bildungskonzepten führen. Das Manifest für eine Post-Kritische

Pädagogik greift diese Perspektiven auf sowie an und legt nahe, dass es

diese transformieren wolle. Das Manifest selbst schlägt eine neue Per-

spektive vor, die nicht die Missstände fokussiert und feststellt, sondern

3 Postkritik und Postmethode sowie weitere post-moderne Beobachtungen fin-

den sich in verschiedenen Disziplinen und zu verschiedenen Gegenstandsbe-

reichen, sodass die pädagogische Post-Kritik trotz der sich performativ entwer-

fenden Positionierung nicht unabhängig von weiteren Post-Debatten erschei-

nen kann, siehe dazu Kumaravadivelu 2001; Biesta 2005; Anker/Felski 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Kritik und Post-Kritik 29

die Stärkung der Akteur*innen avisiert. Dennoch finden sich im Ma-

nifest durchaus inhaltliche Bezüge zu jenen Ansätzen, die als Kritische

Erziehungswissenschaft markiert werden können, etwa wenn es heißt:

Respekt für den Anderen und für Differenz erfordern, dass Päd-

agog*innen akzeptieren, dass wir über den Anderen niemals alles

wissen können. Jegliche Bemühung, dies zu erreichen, konstituiert,

wenn man so will, »Gewalt« gegen den Anderen (Hodgson et al.

2022: 20).

Hier klingen eben jene Macht-Wissensverhältnisse in pädagogischen

Settings an, die bisher von Seiten der Kritischen Erziehungswissen-

schaft ein besonderes Augenmerk erhielten und einMöglichkeitspoten-

tial der veränderten Strukturierung entfalten. Dennoch geht das Mani-

fest4 in eine Abgrenzungsbewegung zur Kritischen Erziehungswissen-

schaft, indem weniger die Verhinderung der Ungleichheit in den Blick

genommen wird, die häufig die Grundlage für eine kritische Perspekti-

vierung bildet, sondern in einem demokratischen Sinne die Gleichheit

in einer Eigenständigkeit herausgestellt wird:

Der dritte Grundsatz, der auf der Annahme der Gleichheit (vgl. Ran-

cière) und der Möglichkeit der Transformation des Einzelnen und des

Kollektivs beruht, bedeutet also eine Verschiebung vonder kritischen

Pädagogik zur post-kritischen Pädagogik. (Hodgson et al. 2022: 21)

Diese als Grundsatz dargelegten Ausführungen zeichnen eine Kritik der

Kritischen Erziehungswissenschaft, auch wenn es entsprechend weiter

heißt:

Darüber hinaus ist die externe Sichtweise der kritischen Pädagog*in

durch und durch an den Status Quo gebunden, jedoch in einer nega-

tiven Weise: Die Kritik ist getrieben von der Leidenschaft zum Hass.

Auf diese Weise beharrt sie oder er verstohlen auf dem, was ist und

4 Gemeint ist im Folgenden immer das »Manifest für eine Post-Kritische Pädago-

gik« (Hodgson et al. 2022).

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


30 Martin Bittner und Anke Wischmann

was immer sein soll. Richtende und dialektische Ansätze geben diese

negative Haltung wieder (Hodgson et al. 2022: 23).

Möchte die Post-Kritik also die Haltung von (kritischen) Pädagog*in-

nen überholen und transformieren, indem sie deren Negationen her-

ausstellt? Wirft das Manifest der Kritischen Erziehungswissenschaft

vor, nicht die Wahrheit zu sagen, also nicht den wahren Diskurs in

der Funktion der Kritik zu produzieren? Wie wird die Parrhesia – also

die Wahrheit –, die das Manifest hervorbringt, verstanden, aufgegrif-

fen, fortgeführt? Welche Regierungsweisen des Einzelnen und der Bil-

dungsinstitutionen ermöglicht eine Post-Kritische Erziehungswissen-

schaft? Mit diesen Fragen wird sowohl eine erziehungswissenschaft-

liche Konzeption, als auch ein Forschungsprogramm skizziert – eine

(angewandte) Ausgestaltungwird in den nächsten Jahren erfolgenmüs-

sen.5 Zunächst jedoch ist vor dem Hintergrund der Übersetzung des

englischsprachigenManifests in die deutsche Sprache zu klären, inwie-

fern die Wahrheiten des Manifests für die deutschsprachige (Post-)Kri-

tische Erziehungswissenschaft gelten können?

Folgt man Tenorth (2000), so hat sich die Kritische Erziehungswis-

senschaft in den 1990er Jahren selbst abgeschafft. Diese Einschätzung

erscheint problematisch, da sie das Kindmit demBade ausschüttet und

jegliches Verhältnis aus Kritik und Pädagogik negiert wäre. Entspre-

chend deuten wir Tenorths Aussage als einen Verweis auf die Notwen-

digkeit einer Auseinandersetzung mit dem Anspruch von Kritik.

In der Erziehungswissenschaft stellt sich Kritik als ein stetes Ringen

um den Begriff der Kritik und die Möglichkeiten derselben dar (hierzu

Ruhloff 2003, Dammer 2008, Adam/Schlönvogt 2012,Wischmann 2017)

– Orte der Kritik sind die Bildungsinstitutionen mit unterschiedlichem

Fokus auf den Einzelnen, die sozialen Arrangements und Umstände

5 Es sind u.a. die Autor*innen des englischsprachigen Manifests selbst, die be-

gonnenhaben, dieses post-kritische Forschungsprogrammauszugestalten, sie-

he dazu Hodgson et al. 2020a, 2020b; Vlieghe/Zamojski 2020; Vlieghe/Zamo-

jski 2019a, 2019b; Szkudlarek/Zamojski 2020; Zamojski 2019; Hodgson 2020;

Ramaekers/Hodgson 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Kritik und Post-Kritik 31

sowie die politischen und gesellschaftlichen Konsequenzen. Entspre-

chend betrachtet eine Kritische Erziehungswissenschaft immer schon

pädagogische Praktiken und Diskurse. Die in kritischer Manier erfol-

gende Abwendung von Normvorstellungen des Pädagogischen bringt

eine Hinwendung zu teleologischen oder performativen Konzeptionie-

rungen des Pädagogischen mit sich, wodurch wir uns in der Situation

sehen, die Erziehungswissenschaft als solche post-kritisch zu bestim-

men.

Zusammenfassend lässt sich der Anspruch Kritischer Erziehungs-

wissenschaft als der Versuch begreifen, die Missstände in einer Gesell-

schaft im Allgemeinen und im Bildungssystem im Besonderen aufzu-

spüren und abzubauen (Mollenhauer 1973; Koller 2020). Zumeist ver-

ortet sich die Kritik im Anschluss an die sogenannte Kritische Theo-

rie der Frankfurter Schule und deren Rekurse auf die gesellschafts-

kritischen Schriften Karl Marx’ (Marx 1867/2017, 1843-1869/2018; Marx,

Engels 1845-1846/2018) sowie weiterer Perspektivierungen durch Ge-

org Wilhelm Friedrich Hegel (Hegel 2021). Dabei sind die sich daraus

ableitenden gesellschaftstheoretischen Bezüge – und Utopien – über

die Möglichkeiten und Notwendigkeiten institutioneller Praxis unter-

schiedlich gelagert. Des Weiteren sieht sich die KritischeTheorie in der

Regel der Tradition der Aufklärung verpflichtet, wobei der Bezug zur

Vernunft und Mündigkeit gerade im Hinblick auf Bildung und Erzie-

hung zentral ist (vgl. Euler 2004; Weiß 2008; Bünger 2013, 2018). Da-

mit sind bildungsphilosophische Betrachtungen in die Kritische Erzie-

hungswissenschaft eingefangen.

Der gegenwärtige Anspruch einer Kritischen Erziehungswissen-

schaft speist sich aber auch aus einer empirischen Betrachtung und

damit einhergehenden Infragestellung gesellschaftlicher Prozesse, wie

sie als Individualisierung (Beck 2016), Beschleunigung (Rosa 2018),

Ökonomisierung (Schimank/Volkmann 2008), Globalisierung und

Internationalisierung (Münch 2009; Dörre 1997) die institutionellen

Veränderungen beschreiben. In der kritischen Perspektivierung sind

von den gesellschaftlichen, institutionellen und sozialen Veränderun-

gen zum einen die Menschen betroffen, die sich entsprechend der

Veränderungen als Unternehmer*innen ihrer selbst (Pongratz und Voß

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


32 Martin Bittner und Anke Wischmann

2004) entwerfen müssen und damit eine große Handlungsmacht und

-freiheit zugesprochen bekommen, und eben auch die Verantwortung

für ihre Bildungsprozesse (deren Gelingen sowie deren Planung im

formalen Bereich) übernehmen müssen (vgl. Elster 2007). Hieraus

ergeben sich nunmehr sowohl neue empirische Herausforderungen

als auch Bedingungen der Ausgestaltung für eine Pädagogik mit

kritischem Anspruch. Das Alleingelassenwerden mit der Sorge um

sich des/der Einzelnen einerseits und die Frage der Konstituierung

der Gesellschaft zunächst in einer ökonomisch, global und interna-

tional ungleichen institutionellen Ausgestaltung müssen also in den

Blick genommen werden. Dabei geraten andererseits – im Sinne der

Chancengleichheitsdebatten (vgl. Oelkers 2008; Manitius et al. 2015)

– Differenzsetzungen und Machtverhältnisse in ihrer Institutiona-

lisierung in den Blick. Die Differenzierung etwa im und durch das

Bildungssystem, so ist hinreichend belegt, ist insbesondere für jene

problematisch, die aufgrund ihrer sozialen Position benachteiligt sind

(etwa Böttcher 2005; Auernheimer 2010; Jurecka/Hackbarth 2020).

Dabei erfährt die soziale Ungleichheit im deutschen Bildungssystem

in besonderer Weise eine Institutionalisierung. Entsprechend sind

die Steuerungspolitiken einer evidenzbasierten Pädagogik sowie die

gegenwärtige Kompetenzorientierung im Sinne des Anspruchs der

Kritik zu hinterfragen (Preston 2017). Biesta (2016) entlarvt die aktu-

ellen Entwicklungen institutionalisierter pädagogischer Diskurse und

Praktiken als Learnification und kritisiert damit – wie in allen seinen

Schriften – eine deutliche Psychologisierung und Evidenzorientierung

des Lernens, die zu Ungunsten des Pädagogischen wirkt. Jenseits der

damit einhergehenden Subjektivierungsweisen stellt sich die Frage

nach dem Erzeugen von Differenzkonstruktionen (Budde/Bittner

2018), wobei hier dann für die Beschreibung der Institutionalisierung

von Differenz und Machtverhältnissen Übersetzungsprozesse (Bitt-

ner 2019b) in den Blick zu nehmen sind. Das Pädagogische wird in

diesen kritischen Perspektivierungen als ein koproduziertes soziales

Arrangement ausgestaltet, insofern bspw. die Schule, die Familie und

das sozialpädagogische Handlungsfeld, also unterschiedliche soziale

Institutionen in einer Gesellschaft, in einen durch Praktiken arrangier-

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Kritik und Post-Kritik 33

ten Aushandlungsprozess tretend und in ihrer Komplexität dargestellt

werden und so die Konstruktion von Differenz betont wird.

Diese Betrachtung der Entwicklungen, die die Freisetzung der

Einzelnen, die Ökonomisierung von Bildungsprozessen und auch das

durch pädagogische Praktiken konstituierte institutionelle Arrange-

ment betreffen, finden im erziehungswissenschaftlichen Diskurs im

Rückbezug auf poststrukturalistische (auch postmoderne, postkolo-

niale, posthumanistische) Theorieansätze ihre Ausformulierung und

ermöglichen dadurch eine der Disziplin eigene (zunächst normative)

Kritik, zu der sich sodann eine Kritische Erziehungswissenschaft

zugehörig fühlt (z.B. Ehrenspeck 2001; Masschelein 2003; Balzer

2004; Wischmann 2017). Im Zentrum stehen fortwährend die in und

durch pädagogische Relationierungen bestehenden Machtverhältnisse.

Die Kritische deutschsprachige Erziehungswissenschaft versammelt6

sich dabei scheinbar um jene Übersetzungen und pädagogischen Re-

Lektüren, in denen mit Autor*innen wie beispielsweise Judith Butler

und Michel Foucault aber auch Lacan, Blumenberg bis hin zu Rancière

(u.a. Ricken/Rieger-Ladich 2004; Ricken/Balzer 2012; Ragutt/Zumhof

2016; Rieger-Ladich/Grabau 2017) die pädagogische Gegenwart zu

bestimmen versucht wird. Damit ist Kritik nicht zuletzt vor dem Hin-

tergrund gesellschaftspolitischer Veränderungen ein fortwährendes

Kerngeschäft der Erziehungswissenschaft. Auffällig ist dabei, dass

eine zeitgenössische Kritische Erziehungswissenschaft bisher keinen

Ort außerhalb des zu beschreibenden Arrangements von Bildung und

Erziehung entfaltet und sich fast ausschließlich an der machtvollen

Organisation der Bildung abarbeitet. Der Ort des Sprechens und auch

der Kritik sind immer wieder neu zu bestimmen und so selbst der

Kritik ausgesetzt. Die Kritische Erziehungswissenschaft muss sich –

nicht zuletzt durch die Post-Kritik – mit dem Vorwurf konfrontiert

sehen, das Institutionelle und die oben ausgeführten empirischen

6 Uns ist bewusst, dass diese Aussage skizzenhaft bleibt und bei Weitem nicht

alle Strömungen erfasst, die im Sinne einer kritischen Theorie und einer post-

modernen Erziehung (man denke hier an Lyotard oder Derrida; dazu etwa Oel-

kers 1987) einzufangen wären.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


34 Martin Bittner und Anke Wischmann

Relationierungen sozialer und gesellschaftlicher Problemlagen sowie

das der erziehungswissenschaftlichen Disziplin gegebene Erkenntnis-

und Transformationspotential zu verspielen und damit den Bezug zum

Außen zu verlieren.7 Und so bietet es sich an, hier einmal mit Latour

über die Praxis der Kritik nachzudenken:

Ich will hier die Ansicht vertreten, daß der kritische Geist, wenn er sich

erneuern und wieder relevant werden soll, in der Kultivierung einer

[…] unbeirrt realistischen Haltung zu finden ist, in einem Realismus

allerdings, der es auf das abgesehen hat, was ich matters of concern,

Dinge, die uns angehen oder Dinge von Belang, nicht matters of fact,

Tatsachen, nennen will. Unser aller Fehler bestand in dem Glauben,

daß es keine wirksame Weise gebe, Tatsachen zu kritisieren, es sei

denn, indem man sich von ihnen entfernt und die Aufmerksamkeit

auf die Bedingungen richtet, die sie ermöglichten. (Latour 2007: 20f.,

Hervorh. i.O.)

Dadurch, dass Kritik keinen Bezug zu den »matters of concern« mehr ha-

be, sei ihr »der Dampf ausgegangen« und schlimmer noch, sie werde

von den Falschen für sich reklamiert. Dabei müsste es doch darum ge-

hen, dass Kritik sich an sozialen Problemstellungen abarbeitet und dar-

über gleichsam ihre Berechtigung erfahre.

Von weiteren Vertreter*innen der Kritischen Erziehungswissen-

schaft (etwa Giroux 2020; Weiß 2008) wurde und wird problematisiert,

dass insbesondere die poststrukturalistischen Ansätze der Kritik den

Boden entzögen, etwa wenn es um die Benennung konkreter Miss-

stände geht, von denen Einzelne und Gruppen betroffen sind. Wie

aber lässt sich Kritik an und in pädagogischen Zusammenhängen

artikulieren, die nicht den Bezug nach innen verliert, aber gleichwohl

den aktuellen Zuständen nach außen gerecht zu werden vermag?

Mehr noch, muss sich eine Kritische Erziehungswissenschaft fragen,

inwiefern ihr Telos – ihr (politischer) »Dienst« an der nachwachsenden

7 Es zeichnet sich gerade erst der Beginn einer erziehungswissenschaftlichen

Auseinandersetzung mit (De-)Institutionalisierungsprozessen ab, siehe dazu

Bremer/Kessl 2021; Bittner 12/2021.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Kritik und Post-Kritik 35

Generation – nach außen dringen müsse, um das Gute, das Wahre und

Richtige im Sinne des Gemeinwohls als Institutionelles zu ersinnen

(vgl. Rancière 2016; Jaeggi 2009)?8 Mit dieser zentralen Frage lässt sich

das Verhältnis von Kritik und Post-Kritik markieren. Es geht also nicht

darum, eine neue Form der Kritik zu etablieren, sondern vielmehr

um eine Auseinandersetzung mit den Verhältnissen, Bezügen und

Stoßrichtungen, also der Institutionalisierung von Kritik.

Eine Kritische Erziehungswissenschaft ist vor dem Hintergrund

der skizzierten Entwicklungen somit immer auch Wandlungspro-

zessen unterlegen. Der Wandlungsprozess ließe sich dabei vor dem

Hintergrund der Frage nach institutionellen Logiken (Friedland 2018)

genauer herausarbeiten. Institutionelle Logiken eröffnen einen Ort der

Kritik unter Berücksichtigung des institutionellen Außen, indem sie

das Telos der Praktiken und Diskurse betrachten und diese sodann als

(post-)kritische Konstitution des Sozialen ersinnen. Desweiteren rückt

die Verschiebung zu den Bezügen poststrukturalistischer Ansätze den

Gegenstand der Post-Kritik einerseits als Tatsachen (matters of fact)

im Sinne Latours und in der weiteren Ausführung dieses Beitrags

die Perspektive nach institutionellen Wahrheiten in gesellschaftli-

chen Demokratien im Sinne Foucaults Parrhesia ins Zentrum der

Betrachtung.

Neben diesen (bildungs-)philosophischen und also v.a. theoreti-

schen Lösungsversuchen der Paradoxien von Kritik drückt sich auch

ein empirisches Paradox der Kritik9 aus, mit dem es umzugehen gilt.

Eine Kritische Erziehungswissenschaft, die gerade in ihrer empiri-

schen Ausrichtung soziale Problemlagen ansprechen und jene zu Wort

kommen lassen muss, die ›betroffen‹ und ungehört sind, steht jenen

Entwicklungen ›entgegen‹, die umgekehrt vor demHintergrund sozial-

gesellschaftliche hegemonialer z.B. neoliberaler Vorstellungen eben

8 Angermüller (2018) stellt dabei vor dem Hintergrund von fake news und post-

truth die Bedeutung einer diskursanalytischen Wahrheit heraus; sie ist sicher-

lich für die Frage des post-kritischen Ansinnens mit zu berücksichtigen.

9 Das grundlegende pädagogische Paradox ist auf Kant (1803) zurückzuführen

und fragt nach der Freiheit im Zwange.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


36 Martin Bittner und Anke Wischmann

leider oft auch ungehört bleiben ›sollten‹.10 Hierfür bedarf es einer

spezifischen Sensibilität, die als Sensitivität pädagogischer Forschung

herauszustellen ist (Bittner 2019a). Die sich damit herausstellenden

sozialen Praktiken und Diskurse im Allgemeinen und in Bildungs-

institutionen im Besonderen erzeugen eine Pädagogizität, die durch

die Perspektivierung der – mit Rancière gesprochen – Momente des

Unvernehmens (Rancière 2002 oder mit Lyotard 1989 des Widerstreits)

weiter zu reflektieren wären. Dies ruft sodann weitere Fragen nach

Erkenntnisweisen und Epistemologie (Santos 2021, 2013, 2008) auf

den Plan, mit denen die post-kritischen Verschiebungen eine weitere

Perspektivierung erfährt. So wird deutlich, dass die (Post-)Kritische

Erziehungswissenschaft für sich eine eigenständige Positionierung als

Tangente in Bezug zur allgemeinen Erziehungswissenschaft ausgestal-

ten muss.11

Nach dieser Argumentation, die eine notwendige Verschiebung

der Diskurse einer Kritischen Erziehungswissenschaft skizziert, gilt

es im Weiteren zu klären, inwiefern diese Verschiebung vor dem

Hintergrund einer post-kritischen Perspektive erfolgt? Möglicherweise

ist die empirische Anerkennung dieser Paradoxien ein Weg dahin, wie

wir von einer hermeneutischen Pädagogik zu einer pädagogischen

Hermeneutik (vgl. Hodgson et al. 2022: 21) und somit zu einer Post-

Kritischen Erziehungswissenschaft kommen können. Daraus erwächst

u.a. die neuerliche Frage nach der Positionierung als (post-)kritische*r

10 Hinzu kommt sicherlich eine ethische Debatte darüber, inwiefern einige derer,

die ungehört sind, auch selbst ungehört bleiben wollen.

11 Die Idee einer (Post-)Kritischen Erziehungswissenschaft als eine sich wie ei-

ne Tangente zu einem Kreis verhaltende Betrachtung und Erkenntnisweise hat

Martin Bittner gemeinsam mit Rebecca Webb und Liam Berriman unter ande-

remmit PhD-Studierenden der University of Sussex entwickelt; eine genauere

Verschriftlichung dieser Verschiebung der Epistemologie und der Überholung

disziplinären Denkens steht zu diesem Zeitpunkt noch aus. Dennoch sind sich

die Kolleg*innen darüber einig, dass diese Perspektive in einer Post-Kritischen

Erziehungswissenschaft aufzugehen vermag.www.sussex.ac.uk/esw/circy/even

ts/past201819.Methodologische Anleihen zu diesemAnsatz sollten sich auch in

dem Band von Martínez et al. 2021 finden lassen.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819
http://www.sussex.ac.uk/esw/circy/events/past201819


Kritik und Post-Kritik 37

Forscher*in. Für eine post-kritische Pädagogik bedeutet dies, die Mög-

lichkeiten, Voraussetzungen und Stoßrichtungen von Kritik in Relation

zum Erkenntnisprozess und den daraus erwachsenden institutionellen

Logiken des pädagogischen Gegenstands bzw. Orts zu setzen. Um

diese Fragen nach der Herstellung von Wahrheit – jedoch nicht von

bildungswissenschaftlicher Evidenz, von der wir und auch das Mani-

fest sich entscheidend abgrenzen – weiter betrachten zu können, wird

im Folgenden das mehrfach erwähnte Konzept der Parrhesia (Foucault)

vorgestellt. Wir wollen die Parrhesia als einen Brückenschlag von der

Kritik zur Post-Kritik verstanden sehen und stellen das Manifest (wenn

auch nicht dessen Autor*innen12) im Lichte der Parrhesia heraus.

Das Manifest und seine Parrhesia

Die Suche nach Kritik, wird – wie bereits deutlich geworden ist – als

eine Suche nach institutionell gültigen Wahrheitsdiskursen betrachtet.

Die Tautologie in der Wahrheitsfrage ist nicht zu übersehen – denn

umgekehrt ist die Suche nach Wahrheit immer auch die Suche nach

Kritik. Sie führt zu einem ethischen und moralischen Dilemma, wie

es sich im kategorischen Imperativ bei Kant bereits zeigt und so über-

rascht es wohl wenig, dass Foucault im Gespräch mit Henri Gouhier

die Frage danach, was Kritik ist, mit einer kantschen Unternehmung

gleichsetzt.

[A] certainway of thinking, speaking and acting, a certain relationship

to what exists, to what one knows, to what one does, a relationship to

society, to culture and also a relationship to others that we could call,

let’s say, the critical attitude. (Foucault 1997/2007: 42)

Diese kritische Haltung ist dabei eine neue Form der Kritik, die spe-

zifische Praktiken des Widerstands im Namen der neuen Politiken der

12 Die Funktion des Autors hat Foucault verschiedentlich diskutiert und dabei

mehrfach darauf verwiesen, dass der Diskurs und nicht die Autor*in selbst im

Zentrum der Betrachtung stehen sollte.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


38 Martin Bittner und Anke Wischmann

Wahrheiten leitet (MacKenzie 2018: 63), damit einher geht eine Ästhetik

des Wissens, wie sie Rancière (2006) für die Zeitschrift Parrhesia her-

ausarbeitet. Im Sinne der Parrhesia stellt Rancière die Frage nach den

Regimen der Sichtbarkeit, Intelligibilität und Sensitivität von Wissen,

woraus sich Verteilungsfragen bzw. Fragen des Arrangements gültigen

oderwahrenWissens/Diskurses ergeben.Kritik –und Post-Kritik – las-

sen sich in dieser Ästhetik verorten, woraus dann ein verändertes, neu-

es Verhältnis der Praktiken des Wissens und der Wahrheit erwächst,

welches sich auch in den Möglichkeiten der Parrhesia widerspiegelt.

Foucault führt in seinen Berkeley-Vorlesungen 1983, die als »Dis-

kurs und Wahrheit« übertitelt sind (Foucault 1996), den Begriff und das

Konzept der Parrhesia aus und zeigt dabei einen Wandel von einem

demokratischen zu einem monarchischen Sprechen, mit dem er unter

anderem die »Sorge um sich« als erziehendes Konzept herausstellt, das

in der kritischen Tradition des Westens (ebd.: 178) von besonderer Re-

levanz ist. Parrhesia ist recht allgemein die Freimütigkeit desjenigen,

der die Wahrheit spricht. Es ist also ein ganz offenes Sprechen bei dem

deutlich dargestellt wird, was man im »Sinn« hat. Entsprechend stellt

sich die Frage, was das Manifest in seiner deutschsprachigen Überset-

zung im Sinn hat und ob wir es im Anspruch dieser Wahrheit lesen

können? Dabei wird deutlich, dass es nicht etwa eine (partikulare) Mei-

nung ist, die im Manifest präsentiert werden kann, wenn es im An-

spruch der Parrhesia spricht, sondern das Wissen über die präsentier-

te Wahrheit muss in »Übereinstimmung zwischen Glauben und Wahr-

heit« (ebd.: 12) treten. Die Parrhesiast*in muss Mut beweisen, weil sie*

sich in Gefahr begibt oder mindestens ein Risiko eingeht, nämlich Un-

mut oder Wut auf sich zu ziehen, schlimmstenfalls »bestraft zu wer-

den etc.«. Die artikulierte Wahrheit hat die Funktion der Kritik und

bietet der Parrhesiast*in die Möglichkeit, Kritik zu üben. »Die parrhe-

sia kommt gleichsam von ›unten‹ und ist nach ›oben‹ gerichtet« (Fou-

cault 1996: 17). Die Schwierigkeit besteht nun darin, dass die Wahrheit

zu enthüllen gegebenenfalls heißen kann, die Mehrheit zu bedrohen

oder als Bedrohung von dieser wahrgenommen zu werden. Die Ver-

sammlung der Bürger – der Demos – sieht die Gefahr, dass durch die

Wahrheit die eigene Freiheit beeinträchtigt würde. Innerhalb der de-

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Kritik und Post-Kritik 39

mokratischen Parrhesia wird die Wahrheit institutionell »geschützt«,

indemman jene verbannt, die in der Versammlung dieWahrheit sagten

und sich dadurch gegen die Mehrheit stellten und so eine Führung/Re-

gierung beanspruchten, die als nicht-demokratisch resp. monarchisch

geltenmusste. »Das ist der institutionelle Hintergrund von ›demokrati-

scher parrhesia‹ – die von der ›monarchischen parrhesia‹ unterschieden

werden muß, bei der ein Ratgeber dem Souverän ehrliche und hilfrei-

che Ratschläge gibt« (Foucault 1996: 18).

Gleichzeitig ist es aber neben der Verteidigung der Freiheit die

Pflicht gegenüber der Polis, und somit dem Souverän, sich zu verbes-

sern und dafür die Wahrheit zu kennen und zu sprechen. Es sei (in

der Athener Demokratie) eine »ethische und persönliche« Haltung,

diese Parrhesia zu gebrauchen. Es ist aber auch eine Frage der Macht

des Souveräns, nämlich danach, wer überhaupt Kritik durch Parrhesia

üben darf bzw. üben sollte (ebd.: 18), denn »[w]eil Parrhesia selbst den

schlechtesten Bürgern gegeben ist, könnte der überwältigende Einfluss

schlechter, unmoralischer oder ignoranter Sprecher die Bürgerschaft

in Tyrannei führen oder die Stadt sonstwie gefährden. Daher könnte

Parrhesia gefährlich für die Demokratie selbst sein« (ebd.: 79). Es stellt

sich also auch die Frage, ob von der Post-Kritik resp. vom Manifest

eine Gefährdung ausgeht, oder ob gerade die Post-Kritik es vermag,

diese Gefährdung der Demokratie zu bannen, indem sie ein Wissen

und eine Wahrheit hervorbringt, die der Demokratie dienen. Foucault

beobachtet hingegen, dass Parrhesia im positiven Sinne nicht dort

gegeben ist, wo es (Athener) Demokratie gibt – weil dadurch die

Mehrheit gefährdet würde (ebd.: 85), vielmehr bedarf es anstelle einer

guten und wahren Parrhesia eines pädagogischen Geschicks, um die

(Athener) Demokratie zu fördern.

Der ehrliche Redner […] [hingegen] hat eine kritische und pädagogi-

sche Rolle zu spielen, die erfordert, daß er versucht den Willen der

Bürger so zu verändern, daß sie den besten Interessen der Stadt die-

nen werden. (Ebd.: 84)

In dem Versuch der Bürger, die Parrhesia für die Demokratie nutzen,

ohne die eigene Freiheit zu gefährden und sich also kritisch und päd-

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


40 Martin Bittner und Anke Wischmann

agogisch nicht einem einzelnen Führer, sondern dem (souveränen) Volk

zuzuwenden, erfährt die Parrhesia eine Transformation. Sie stellt dann

eine Abwendung von der (Athener) Demokratie und eine Hinwendung

zum Souverän dar. Parrhesia wird als pädagogischer Akt zu einer per-

sönlichen Haltung und entbindet sich dem institutionellen Recht, die

Wahrheit sagen zu dürfen (wie es in der demokratischen Polis galt).

In der Verschiebung des Institutionellen, in der keine (demokratische)

Einheit für die Stadt hergestellt werden kann, sondern das Volk selbst in

den Blick rückt, wird sie zu einer monarchischen Parrhesia. Die Trans-

formation von der demokratischen Stadt (polis) zum Volk des Souve-

räns (bios) bedient sich einer spezifischen Ethik bzw. Moral, die nicht

länger an das institutionelle Recht gebunden ist (ebd.: 87/89). Dabei

geht es um eine (pädagogische) Praktik, in der die moralische Subjekti-

vität darauf ausgerichtet ist, »jemanden zu überzeugen, daß er sich um

sich selbst und die anderen kümmern muß und das heißt, daß er sein

Leben ändern muss« (ebd.: 109). Mit Blick auf die sich möglicherwei-

se vollziehende Transformation de*r Parrhesiast*innen wäre anzuneh-

men, dass das vorliegende Manifest sich eben im logos eines Souveräns

(oder Monarchen) und damit im Bildungsvollzug des Einzelnen veror-

ten ließe. Es sollte sich jedoch bereits gezeigt haben, dass dies eine ledig-

lich kritische Perspektive ist, die in der Erziehungswissenschaft durch

die viel zitierte gouvernementale Perspektive (etwa Pongratz 2004) der

Sorge um sich vertreten ist. Gleichsam haben wir bereits argumentiert,

dass eine Post-Kritische Erziehungswissenschaft sich in einem institu-

tionellen Arrangement auszugestalten habe und würden das Manifest

daher in einer demokratischen Parrhesia ansiedeln, in der es das insti-

tutionelle Recht ist, die Wahrheit zu sprechen und dabei dem Gemein-

sinn, der Gemeinschaft (oder der Mehrheit) verpflichtet zu sein und

sich damit einer politischen Verantwortung zu widmen. Das Manifest

stellt insofern einen wahren Diskurs dar, indem es die Funktion der

Erziehung um eine affirmative Erzählung über die Demokratie ergänzt

und also zuweilen von der Praktik der Subjektivität im pädagogischen

Arrangiertsein zurücktritt (siehe dazu auch Krönig 2020: 464). Hinter-

fragt man das Manifest also vor dem Hintergrund einer demokrati-

schen Parrhesia, in der das Manifest »die Wahrheit über sich selbst«

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Kritik und Post-Kritik 41

(ebd.: 119) auch noch entdeckenmuss, so wird deutlich, dass Post-Kritik

nicht auf eine Reproduktion der Institution durch die* Einzelne* abzie-

len kann. Das Manifest beansprucht nicht nur eine erneute gouverne-

mentale Perspektive des Regiere dich selbst!, sondern leistet einen Bei-

trag zu einer verantwortlichen Institutionalisierung einer demokrati-

schen Gemeinschaft. Allerdings liegt in der von Foucault beschriebenen

Transformation auch für das Manifest die gleiche Gefahr, diese demo-

kratische Gemeinschaft zu verfehlen, indem sie einer Wahrheits- und

Erkenntnisproduktion durch eine einseitige Perspektivierung auf die

Demokratie (mindestens der westlichen Nationen) als eine souveräne

Monarchie reproduziert und damit den selbstformulierten pädagogi-

schen Anspruch im Rekurs auf Hannah Arendt verfehlt. Mit MacKenzie

(2018) ist entsprechend die Notwendigkeit herauszustellen, dass es ei-

ner neuen Art kritischer Philosophie – er verwendet hierfür nicht den

Begriff ›post-kritisch‹ – bedarf.

[A] new kind of critical philosophy is not one prey to the charges of

intellectualism and surreptitious humanism but is, in fact, a vision of

practices of resistance that can be embraced by all. At the heart of the

problem, and where the discussion begins, is a novel approach to the

relationship between theory and practice. (MacKenzie 2018: 64)

Das Manifest unternimmt in seiner hinreichenden Ausgestaltung so-

dann diesen Blick auf das neueVerhältnis vonTheorie und Praxis, indem

es das institutionell Gute in der Welt beansprucht. Es scheint entspre-

chend angemessen, eine institutionelle Perspektivierung innerhalb der

Erziehungswissenschaft als notwendige Post-Kritik zu fordern und da-

bei die Pädagogizität der Kritik, wie sie in der Parrhesia in ihren Trans-

formationen zum Ausdruck kommt, anzuerkennen. Die Institutionali-

sierung von Kritik, wie sie sich imManifest zeigt und dafür den Begriff

der Post-Kritik verwendet, ermöglicht es, auf verschiedenen Ebenen zu

operieren.

Im Zentrum der Post-Kritik steht nicht mehr nur die kritische

Perspektivierung einer sich aus der Gouvernementalität ergebenden

Selbsttechnologie, sondern in der parrhesiastischen Anleihe stellt sich

das Manifest den widerstreitenden Praktiken, dem Dissens (vgl. Ran-

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


42 Martin Bittner und Anke Wischmann

cière 2011) und damit der Frage nach dem Politischen der Pädagogik

(dazu auch Casale et al. 2016). Die Post-Kritik markiert eine mögli-

che Transformation von einer souveränen zu einer demokratischen

Pädagogik, lässt diese aber gleichermaßen offen und tritt somit in

Distanz zu einer Anerkennung dessen, was weiterzugeben sei und

auch zur Anrufung und Selbstregierung zur Sorge und Veränderung.

Vielmehr stellt sie die »Bejahung der Wertigkeit« (Hodgson et al. 2022:

23) der Gegenwart heraus und damit auch eine Haltung, die die Krise

des Dissens offen anblickt, womit sie weiterhin die Möglichkeit einer

demokratischen Parrhesia unbedingt offenhält.

Das Post-Kritische Manifest (in Erweiterung und Subsumption un-

terschiedlicher kritischer Positionen, etwa Arendt 1955, 1994; Berlant

2006; Foucault 1992; Butler 2002) unternimmt hier eine Konzeption für

eine Post-Kritische Erziehungswissenschaft, die Verantwortung über-

nimmt und damit zu einer politischen Erziehungswissenschaft wird,

die sich nicht an Normen oder an Evidenz orientiert, sondern sich der

Komplexität (Rucker 2014) und dem Affirmativen und weiteren poli-

tischen Konzepten widmet (Honneth 1994). Es geht also darum, eine

Kritik zu institutionalisieren, die sich nicht mehr nur am »Macht-Äther«

(Krönig 2020) abarbeitet. Das Manifest liest sich, ähnlich wie Krönigs

(2020) Ausführungen, als eine Befreiung aus dem Machtäther, denn

die Butlerschen, gouvernementalen und Bourdieuschen Kapitalienper-

spektiven erschienen zwar für eine Kritische Erziehungswissenschaft

in der Form des Versuchs der Disziplinbestimmung interessant, brin-

gen am Ende jedoch seit vielen Jahren die immer gleichen Erzählungen

hervor – Erzählungen, die einer Souveränität der Bildungssteuerung

zuarbeiten. Dabei muss es jedoch im Sinne einer demokratischen Parr-

hesia darum gehen, eine neue Haltung der Kritik zu entwickeln, die vor

allem das und die im Blick hat, denen sie sich zuwendet, nicht »nur«

(wie es der Kritischen Theorie zuweilen vorgeworfen wurde und wird),

um bestehende Verhältnisse im Hinblick auf ihre Unzulänglichkeiten

zu untersuchen, sondern um diese zu beheben. Die Kritische Perspek-

tive bleibt als Status Quo anzuerkennen, geht also (auch methodisch

gesprochen) der Post-Kritik voraus, aber diese macht eben nicht bei

der Kritik halt, sondern fordert das, was in kritischer Perspektive her-

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Kritik und Post-Kritik 43

ausgearbeitet wurde, zurück. Sie fordert also ein Telos und damit ei-

ne Institutionalisierung einer demokratischen Parrhesia innerhalb der

Pädagogik ein. So heißt es im Manifest:

Das bedeutet, unsere Beziehung zu unseren Worten (wieder-)herzu-

stellen, sie zu hinterfragen und den entwerteten Aspekten unserer Le-

bensweisen philosophische Aufmerksamkeit zu schenken und damit,

im Einklang mit einer grundsätzlichen Normativität, diese Ereignis-

se als Selbstzweck (autotelisch) zu verteidigen, nicht funktionalisiert,

sondern einfach weil sie es wert sind, geachtet zu werden. (Hodgson

et al. 2022: 22)

Wenn das Manifest also demokratisch argumentiert, so gilt es einen

sechsten Grundsatz zu ergänzen, der Post-Kritik in jenem Anspruch

formuliert, die Mehrheit nicht gefährden zu wollen und gleichzeitig

souveräne Institutionen nicht anzuerkennen und so zur Institutiona-

lisierung der Post-Kritik in ihren Erkenntnis- und Erlebnisweisen bei-

zutragen.

Post-Kritische Erziehungswissenschaftliche Implikationen
– ein Ausblick

Im Anschluss an die erfolgte Verhältnisbestimmung der Kritik und der

Post-Kritik mit Bezug auf die Erziehungswissenschaft – sicherlich aber

auch vor dem Hintergrund der Notwendigkeit von der Dominanz und

Existenz disziplinärer Institutionen (MacKenzie 2018) – lässt sich zu-

nächst festhalten, dass eine durchaus dynamische Beziehung zwischen

Kritik und Post-Kritik besteht, dass sich jedoch eine Verschiebung er-

kennen lässt, aus der sich andere/neue Einsatzpunkte für erziehungs-

wissenschaftliche Forschung und Theoriebildung ergeben. Zentral er-

scheint dabei die Relationalität von Kritik und ihrem Gegenstand zu

sein.Dabei ist eine grundlegende Verwobenheit des Pädagogischen und

des Politischen im Institutionellen zu berücksichtigen.

Des Weiteren kann als Implikation die Anerkennung der Notwen-

digkeit genannt werden, den Dissens offenzuhalten. Damit geht es der

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


44 Martin Bittner und Anke Wischmann

Post-Kritik nicht (mehr) um eine Transformation von einem Zustand

(z.B.Welt-Selbstverhältnis) zum anderen, sondern um eineNeubestim-

mung des anderen Verhältnisses des Einzelnen zur Gemeinschaft, wo-

mit eine Neubestimmung von institutionellen Orten einhergeht. Von

Belang ist somit nicht ein identifiziertes Problem, sondern ein pädago-

gisches Anliegen, dass sich nicht widerspruchslos institutionalisiert.

Es lässt sich abschließend festhalten, dass Post-Kritik als notwendi-

ges Moment demokratischer Wissenschaft gelten muss. Dabei geht es

nicht darum, bestehende Wahrheits- und Wissensdiskurse als ›falsch‹

und unzureichend zu entlarven und durch andere, ›bessere‹ zu erset-

zen. Vielmehr ist davon auszugehen, dass alle Diskurse und Praktiken

in ihrer institutionellen – am Telos des Dissens ausgerichteten – Aus-

gestaltung eine Pädagogizität entfalten, unabhängig davon, ob dieses

Telos expliziert wird oder nicht.

Damit sind nochmal abschließend die Fragen aufgerufen, denen

sich das Manifest – insbesondere auch in seiner (deutschsprachigen)

Übersetzung – stellen muss: Mit welcher institutionellen, metho-

dischen Konsequenz vollzieht sich die post-kritische Haltung? Was

bedeutet es und wie gelingt es, sich »affirmativ« für Hoffnung und

Liebe in der Welt einzusetzen? Stellt sich die Kritische Erziehungswis-

senschaft derzeit ausreichend in den Dienst politischer Verantwortung

und Demokratie oder unterliegt sie dem Dienst eines glücklichen

(die Krise bestimmenden, monarchischen) Souveräns? Dabei ist zu

wiederholen, dass die* Parrhesiast*in immer in der Herausforderung

steht, die Freiheit und Pflicht zur Wahrheit auszubalancieren für die

Demokratie oder den Souverän.

Entsprechend des Manifests ist darauf zu verweisen, dass eine Kri-

tik, die sich zunächst als Institutionenkritik darstellt und also ein Teil

oder eine Subdisziplin der Disziplin ist und damit selbst eine Institu-

tionalisierung von Kritik hervorbringt, sich in der Begründung der Dis-

ziplin oder des Gegenstands (der Wissenschaft selbst) verlieren kann;

mit der Post-Kritik wird gerade dieses Institutionelle der Kritik her-

ausgestellt, wodurch institutionelle Praktiken und Diskurse und de-

ren Pädagogizität zum Gegenstand werden und nicht ›übergeordne-

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Kritik und Post-Kritik 45

te‹ Fragen und Problemlagen.13 Die Institutionalisierung von Kritik –

als Post-Kritik – ermöglicht der Erziehungswissenschaft mit Bezug auf

das Manifest, die erziehungswissenschaftliche (zuweilen bildungsphi-

losophische) Eigenständigkeit wiederzuerlangen, die ihr bspw. durch

bildungssteuernde Akzentuierungen auch verlorengegangen scheint.

Wir haben versucht aufzuzeigen, dass die Übersetzung des Mani-

fests von Hodgson et al. (2017) jenseits einer Positionierung der Au-

tor*innen für sich eigenständig eine Relevanz innerhalb der deutsch-

sprachigen Kritischen Erziehungswissenschaft einnehmen kann.Dabei

haben wir für eine Weiterentwicklung der Kritischen Erziehungswis-

senschaft plädiert und dies insbesondere mit Blick auf eine Auseinan-

dersetzung mit dem Institutionellen vor dem Hintergrund der aktuel-

len gesellschaftlichen Entwicklungen, in denen wir uns als Erziehungs-

wissenschaftler*innen auch verpflichtet sehen, Gefährdungen von der

Demokratie abzuwenden.

Literatur

Anker, Elizabeth S.; Felski, Rita (Hg.) (2017): Critique and Postcritique.

Durham: Duke University Press.

Arendt, Hannah (1955): Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft.

Von der Verfasserin übertragene und neubearbeitete Ausgabe.

Frankfurt a.M.: Europäische Verlagsanstalt.

Arendt, Hannah (1994): »Die Krise in der Erziehung. Erwin Loewenson

zum siebzigstenGeburtstag«, in: Hannah Arendt: Zwischen Vergan-

genheit und Zukunft. Dt. Erstausg. München: Piper (Serie Piper,

1421): S. 255-276.

13 Es ist hier nicht der Raum, eine Theorie des Institutionellen auszuformulieren,

die sich u.a. einer flachontologischen Perspektivierung von Praktiken und so-

zialen Arrangements orientiert; hier kann der Rahmentext zur Habilitation von

Martin Bittner 12/2021 Aufschluss geben.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


46 Martin Bittner und Anke Wischmann

Auernheimer, Georg (2010): Schieflagen im Bildungssystem: Die Be-

nachteiligung der Migrantenkinder. Wiesbaden: VS Verlag für So-

zialwissenschaften.

Balzer, Nicole (2004): »Von den Schwierigkeiten, nicht oppositional zu

denken. Linien der Foucault-Rezeption in der deutschsprachigen

Erziehungswissenschaft«, in: Michel Foucault: Pädagogische Lek-

türen: VS Verlag für Sozialwissenschaften: S. 15-35. Available online

at https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2.

Beck, Ulrich (2016): Risikogesellschaft. Auf demWeg in eine andereMo-

derne. Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag.

Berlant, L. (2006): »Cruel Optimism«, in: differences 17 (3): S. 20-36. DOI:

10.1215/10407391-2006-009.

Biesta, Gerd (2005): »What can Critical Pedagogy Learn From Postmod-

ernism? – Further Reflections on the Impossible Future of Critical

Pedagogy«, in: Ilan Gur-Zeʼev (Hg.): Critical theory and critical ped-

agogy today. Toward a new critical language in education. Haifa,

Israel: University of Haifa, Faculty of Education (Studies in educa-

tion/University of Haifa): S. 143-159.

Biesta, Gert (2016): Good education in an age of measurement. Ethics,

politics, democracy. London: Routledge, Taylor & Francis Group (In-

terventions: education, philosophy & culture).

Bittner, Martin (2019a): »Education Ethnography of Sensitive Issues«,

in: Allison Daniel Anders (Hg.): Oxford Research Encyclopedia of

Education: Oxford University Press. DOI: http://dx.doi.org/10.1093

/acrefore/9780190264093.013.540

Bittner, Martin (2019b): »Übersetzungen von Praktiken. Eine methodo-

logische Perspektive auf die Institutionalisierung von Differenz«,

in: Stefan Köngeter, Nicolas Engel (Hg.): Übersetzen – Pädagogi-

sche Grenzziehungen und -überschreitungen. Wiesbaden: VS Verl.

für Sozialwissenschaften: S. 175-193.

Bittner, Martin (12/2021): »Grenzbewegungen zwischen Institutionen.

Eine Analyse des Institutionellen pädagogischer Praktiken«, bisher

unveröffentlichter Rahmentext zur kumulativen Habilitation an der

Europa-Universität Flensburg.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-322-85159-8_2
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540
http://dx.doi.org/10.1093/acrefore/9780190264093.013.540


Kritik und Post-Kritik 47

Böttcher, Wolfgang (2005): »Soziale Benachteiligung im Bildungswe-

sen«, in: Michael Opielka (Hg.): Bildungsreform als Sozialreform.

Zum Zusammenhang von Bildungs- und Sozialpolitik. Wiesbaden:

VS Verlag für Sozialwissenschaften (Perspektiven der Sozialpolitik):

S. 61-76.

Bremer, Helmut; Kessl, Fabian (2021): »Zur (De-)Institutionalisierung

des Pädagogischen: Sondierungen zu einer Forschungsperspektive.

Einführung in den Schwerpunkt«, in: ZSE Zeitschrift für Soziologie

der Erziehung und Sozialisation 41 (1): S. 3-9.

Budde, Jürgen; Bittner, Martin (2018): »Praktiken der Differenz in der

Schnittmenge von Schule und Familie«, in: Christine Thon, Marga-

rete Menz, Miriam Mai, Luisa Abdessadok (Hg.): Kindheiten zwi-

schen Familie und Kindertagesstätte. Differenzdiskurse und Po-

sitionierungen von Eltern und pädagogischen Fachkräften. Wies-

baden: Springer VS (Kinder, Kindheiten und Kindheitsforschung,

Band 17): S. 225-243.

Bünger, Carsten (2013): Die offene Frage der Mündigkeit. Schöningh,

Paderborn.

Bünger, Carsten (2018): »Mündigkeit – Probleme und Perspektiven ei-

nes zentralen Bezugspunkts Kritischer Pädagogik«, in: Kritische

Pädagogik 4/37: S. 47-51.

Casale, Rita; Koller, Hans-Christoph; Ricken, Norbert (Hg.) (2016): Das

Pädagogische und das Politische. Zu einem Topos der Erziehungs-

und Bildungsphilosophie. Das Pädagogische und das Politische;

Verlag Ferdinand Schöningh. Paderborn: Ferdinand Schöningh

(Schriftenreihe der Kommission Bildungs- und Erziehungsphiloso-

phie in der Deutschen Gesellschaft für Erziehungswissenschaft).

Dörre, Klaus (1997): »Globalisierung — Eine Strategische Option. Inter-

nationalisierung von Unternehmen und Industrielle Beziehungen

in der Bundesrepublik«, in: Industrielle Beziehungen/The German

Journal of Industrial Relations 4 (4): S. 265-90.

Ehrenspeck, Yvonne (2001): »Strukturalismus und Poststrukturalismus

in der Erziehungswissenschaft«, in: Bettina Fritzsche, Jutta Hart-

mann, Anja Tervooren, Andrea Schmidt (Hg.) Dekonstruktive Päd-

agogik: VS Verlag für Sozialwissenschaften: Wiesbaden: S. 21-33.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


48 Martin Bittner und Anke Wischmann

Available online at https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3

-663-09575-0_2.

Elster, Frank (2007): Der Arbeitskraftunternehmer und seine Bildung.

Zur (berufs-)pädagogischen Sicht auf die Paradoxien subjektivier-

ter Arbeit. Bielefeld: transcript-Verlag (Theorie bilden, 11).

Euler, Peter (2004): »Kritik in der Pädagogik: ZumWandel eines konsti-

tutiven Verhältnisses der Pädagogik«, in: Ludwig A. Pongratz (Hg.):

Kritik der Pädagogik – Pädagogik als Kritik. Opladen: Leske + Bud-

rich (Schriftenreihe der Kommission Bildungs- und Erziehungsphi-

losophie der DGfE): S. 9-28.

Foucault, Michel (1996): »Diskurs undWahrheit. Die Problematisierung

der Parrhesia«, in 6 Vorlesungen, gehalten im Herbst 1983 an der

Universität von Berkeley/Kalifornien. Herausgegeben von Joseph

Pearson. Berlin: Merve Verlag (Internationaler Merve-Diskurs, 197).

Friedland, Roger (2018): »What Good Is Practice?: Ontologies, Teleolo-

gies and the Problem of Institution«, in:M@n@gement 21 (4): S. 1357-

1404.

Giroux, Henry A. (2020): On critical pedagogy. 2nd edition. London,

New York, NY: Bloomsbury Academic.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (2021): Phänomenologie des Geistes.

München: Anaconda Verlag.

Hodgson, Naomi (2020): »The Fatigue of Critique?«, in On

Education. Journal for Research and Debate 3 (9). DOI:

10.17899/on_ed.2020.9.3. S. 1-5.

Hodgson, Naomi; Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2017): »Manifesto for

a Post-Critical Pedagogy«, in: Naomi Hodgson, Joris Vlieghe, Pi-

otr Zamojski (Hg.): Manifesto for a post-critical pedagogy. Brooklyn

NY: punctum books: S. 15-19.

Hodgson, Naomi; Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2020a): »Manifesta-

tions of the post-critical: from shared principles to new pedagogical

paths«, in: Teor. educ. 32 (2), S. 13-23. DOI: 10.14201/teri.22576.

Hodgson, Naomi; Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2020b): Post-critical

Perspectives on Higher Education. Cham: Springer International

Publishing (3).

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-663-09575-0_2


Kritik und Post-Kritik 49

Hodgson, Naomi; Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2022): »Manifest für

eine Post-Kritische Pädagogik«, in: Martin Bittner, Anke Wisch-

mann (Hg.): Kritik und Post-Kritik. Zur deutschsprachigen Rezep-

tion des »Manifests für eine Post-Kritische Pädagogik«. Bielefeld:

transcipt Verlag: S. 19-24.

Honneth, Axel (1994): Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Gram-

matik sozialer Konflikte. Frankfurt a.M.: Suhrkamp-Taschenbuch-

Verl. (Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft, 1129). Available online

at https://d-nb.info/940226227/04.

Jaeggi, Rahel (2009): »Was ist eine (gute) Institution?«, in: Rainer Forst,

Martin Hartmann, Rahel Jaeggi, Martin Saar (Hg.): Sozialphilo-

sophie und Kritik. Axel Honneth zum 60. Geburtstag. With as-

sistance of Axel Honneth. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (Suhrkamp-

Taschenbuch Wissenschaft, 1960): S. 528-544.

Jurecka, Astrid; Hackbarth, Anja (2020): »Aktuelle Herausforderungen

in der Erforschung von sozialer Ungleichheit und Benachteiligung

im Bildungssystem aus Sicht quantitativer und qualitativer me-

thodischer Zugänge«, in: Nina Skorsetz, Marina Bonanati, Diemut

Kucharz (Hg.): Diversität und soziale Ungleichheit. Herausforde-

rungen an die Integrationsleistung der Grundschule. 1st ed. 2020.

Wiesbaden: Springer Fachmedien Wiesbaden: Springer VS (Jahr-

buch Grundschulforschung): S. 30-39.

Krönig, Franz Kasper (2020): »Auswege aus demMacht-Äther. Post-kri-

tische Friedenspädagogik als Beispiel autonomer Kindheitspädago-

gik«, in: np (5): S. 463-473.

Kumaravadivelu, B. (2001): »Toward a Postmethod Pedagogy«, in:

TESOL Quarterly 35 (4): S. 537. DOI: 10.2307/3588427.

MacKenzie, Iain (2018): Resistance and the Politics of Truth. Foucault,

Deleuze, Badiou. Bielefeld: transcript Verlag (Edition Politik, 45).

Manitius, Veronika; Hermstein, Björn; Berkemeyer, Nils; Bos, Wilfried

(2015): Zur Gerechtigkeit von Schule.Theorien, Konzepte, Analysen.

Münster: Waxmann Verlag.

Martínez, Francisco; Di Puppo, Lili; Frederiksen, Martin Demant (Hg.)

(2021): Peripheral Methodologies. Unlearning, Not-knowing and

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04
https://d-nb.info/940226227/04


50 Martin Bittner und Anke Wischmann

Ethnographic Limits. London and New York: Routledge, Taylor &

Francis Group.

Marx, Karl (1867/2017): Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie,

Erster Band, Buch I: Der Produktionsprozess des Kapitals. Neue

Textausgabe. Herausgegeben von Thomas Kuczynski. Hamburg:

VSA Verlag.

Marx,Karl (1843-1869/2018): Kritik des Kapitalismus. Schriften zu Philo-

sophie, Ökonomie, Politik und Soziologie. Erste Auflage. Herausge-

geben von Florian Butollo, Oliver Nachtwey. Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp (Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft, 2254).

Marx, Karl; Engels, Friedrich (1845-1846/2018): Deutsche Ideologie. Zur

Kritik der Philosophie. Manuskripte in chronologischer Anord-

nung. Herausgegeben von Gerald Hubmann, Ulrich Pagel. Berlin,

Boston: De Gruyter.

Masschelein, Jan (2003): »Trivialisierung von Kritik. Kritische Erzie-

hungswissenschaft weiterdenken« in: Dietrich Benner, Michele

Borrelli, Frieda Heyting, Christopher Winch [Hg.]: Kritik in der-

Pädagogik. Weinheim: Beltz: S. 124-141.

Münch, Richard (2009): Globale Eliten, lokale Autoritäten. Bildung und

Wissenschaft unter dem Regime von PISA, McKinsey & Co. Frank-

furt a.M.: Suhrkamp (Edition Suhrkamp, 2560).

Oelkers, Jürgen (1987): »Die Wiederkehr der Postmoderne. Pädagogi-

sche Reflexionen zum neuen Fin desiècle«, in: Zeitschrift für Päd-

agogik 33 (1): S. 21-40 – URN: urn:nbn:de:0111-pedocs-144238

Oelkers, J. (2008): »Bildung und Gerechtigkeit: zur historischen Verge-

wisserung der aktuellen Diskussion«, in: Hans Jürgen Münk (Hg.):

Wann ist Bildung gerecht?: ethische und theologische Beiträge im

interdisziplinären Kontext. Bielefeld: W. Bertelsmann Verlag: S. 23-

48.

Pongratz, Hans J.; Voß, Gerd Günter (2004): Arbeitskraftunternehmer.

Erwerbsorientierungen in entgrenzten Arbeitsformen. 2., unver-

änd. Aufl. Berlin: Ed. Sigma (Forschung aus der Hans-Böckler-

Stiftung, 47).

Pongratz, Ludwig A. (2004): »Freiwillige Selbstkontrolle. Schule zwi-

schen Disziplinar- und Kontrollgesellschaft«, in: Norbert Ricken,

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Kritik und Post-Kritik 51

Markus Rieger-Ladich (Hg.): Michel Foucault: Pädagogische Lektü-

ren. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften: S. 243-259.

Preston, John (2017): Competence Based Education and Training (CBET)

and the End of Human Learning. The Existential Threat of Compe-

tency. Cham, s.l.: Springer International Publishing.

Ragutt, Frank; Zumhof, Tim (Hg.) (2016): Hans Blumenberg: Pädagogi-

sche Lektüren. Wiesbaden: Springer VS.

Ramaekers, Stefan; Hodgson, Naomi (Hg.) (2018): Past, Present, and

Future Possibilities for Philosophy and History of Education. Find-

ing Space and Time for Research. Springer International Pub-

lishing. 1st ed. 2018. Cham: Springer International Publishing;

Springer.

Rancière, Jacques (2006): »Thinking between disciplines: an aesthetics

of knowledge«, in: Parrhesia: A Journal of critical philosophy (1): S. 1-

12.

Rancière, Jacques (2011): »The Thinking of Dissensus: Politics and Aes-

thetics«, in: Paul Bowman, Richard Stamp (Hg.): Reading Rancière.

Critical dissensus. London: Continuum: S. 1-17.

Rancière, Jacques (2016): Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. 6.

Aufl. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (Suhrkamp Taschenbuch Wissen-

schaft, 1588).

Ricken,Norbert; Balzer,Nicole (Hg.) (2012): Judith Butler: Pädagogische

Lektüren. Wiesbaden: Springer VS.

Ricken, Norbert; Rieger-Ladich, Markus (Hg.) (2004): Michel Foucault:

Pädagogische Lektüren. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissen-

schaften.

Rieger-Ladich, Markus; Grabau, Christian (2017): »Pierre Bourdieu:

Pädagogische Lektüren«, in: Pierre Bourdieu: Pädagogische Lektü-

ren. Wiesbaden: Springer VS: S. 1-11.

Rosa, Hartmut (2018): Beschleunigung und Entfremdung. Entwurf ei-

ner kritischenTheorie spätmoderner Zeitlichkeit. 6. Aufl. Frankfurt

a.M.: Suhrkamp.

Rucker, Thomas (2014): Komplexität der Bildung. Beobachtungen zur

Grundstruktur bildungstheoretischen Denkens in der (Spät-)Mo-

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


52 Martin Bittner und Anke Wischmann

derne. Bad Heilbrunn: Verlag Julius Klinkhardt (Klinkhardt-

Forschung, Band 36).

Santos, Boaventura de Sousa (2008): Another knowledge is possible. Be-

yond northern epistemologies. London, New York: Verso (Reinvent-

ing social emancipation: toward new manifestos, v. 3).

Santos, Boaventura de Sousa (2013): Epistemologies of the South. Justice

against epistemicide. Boulder: Paradigm Publishers.

Santos, Boaventura de Sousa (2021): »A New Vision of Europe. Learning

from the Global South«, in Boaventura de Sousa Santos, JoséManuel

Mendes (Hg.): Demodiversity. Towards post-abyssal democracies.

New York, NY, London: Routledge, Taylor & Francis Group (Episte-

mologies of the south): S. 31-53.

Schimank, Uwe; Volkmann, Ute (2008): »Ökonomisierung der Gesell-

schaft«, in: Andrea Maurer (Hg.): Handbuch der Wirtschaftssozio-

logie. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften/GWV Fach-

verlage GmbH (Wirtschaft und Gesellschaft): S. 382-393.

Szkudlarek, Tomasz; Zamojski, Piotr (2020): »Education and Igno-

rance: Between the Noun of Knowledge and the Verb of Think-

ing«, in: Studies in philosophy and education 39 (6): S. 577-590. DOI:

10.1007/s11217-020-09718-9.

Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2019a): »Taking Up theThreads:The Aes-

thetic, Temporal, and Political Dimensions of Teaching«, in: Studies

in philosophy and education 39 (1): S. 113-117. DOI: 10.1007/s11217-

019-09694-9.

Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2019b): Towards an Ontology of Teach-

ing. Thing-centred Pedagogy, Affirmation and Love for the World.

1st ed. 2019. Cham: Springer International Publishing (Contempo-

rary Philosophies and Theories in Education, 11).

Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2020): »The Fatigue of Critique?«,

in: On Education. Journal for Research and Debate 3 (9): DOI:

10.17899/on_ed.2020.9.5.

Weiß, Edgar (2008): »Kritische Pädagogik –Notizen zur brüchigen Kar-

riere, verbliebenen Defizienz und unverminderten Aktualität einer

„Hauptströmung« der Erziehungswissenschaft«, in: Jahrbuch für

Pädagogik 2008 (1): S. 301-322. DOI: 10.3726/59064_301.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Kritik und Post-Kritik 53

Wischmann, Anke (2017): Dimensionen des Lernens und der Bildung.

Konturen einer kritischen Lern- und Bildungsforschung entlang ei-

ner Reflexion des Informellen.Weinheim, Basel: Beltz Juventa (Ver-

öffentlichungen der Max-Traeger-Stiftung, Band 51).

Zamojski, Piotr (2019): »Teaching, Otherness, and the Equalising

Thing«, in: Studies in philosophy and education 38 (5): 563-568. DOI:

10.1007/s11217-019-09670-3.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Archäologie des »Guten«

Die postkritische Pädagogik

und das (Wieder-)Entdecken

als theoretische Geste

Miguel Zulaica y Mugica

Einleitung

Ein neuer kulturwissenschaftlicher Turn versucht sich mit dem Mani-

fest für eine post-kritische Pädagogik von Naomi Hodgson, Joris Vlieghe

und Piotr Zamojski (2017; 2022) anzukündigen, mit dem sich die Päd-

agogik neu formieren und sich in der Neuformation wiederentdecken

soll. Die zum Teil diskussionsanregenden Formulierungen der Grund-

sätze (s. Einleitung) provozierten auf internationaler Ebene umfängli-

che Diskussionen. Die Diskussionsbeiträge bewegen sich u.a. zwischen

Auslegung des Anspruchs einer postkritischen Pädagogik (z.B. Friesen

2017; Wortmann 2019; 2020; Oliverio 2020; Krönig 2020), Verhältnisbe-

stimmungen zum Kritischen (z.B. Ververi 2017; Felski 2020; Nishikawa

2020; Anker 2020; Laner 2020; Castiglia 2020), Rückfragen bezüglich

des Kommunikationsaktes eines Manifests (z.B. Lewis 2017) oder der

wertethischen Fundierung (z.B. Ramaekers 2017).

Scheinbar haben die Verfasser*innen des Manifests aber einen

neuralgischen Punkt getroffen. Vor dem Hintergrund einer diszi-

plinären Unklarheit der Pädagogik aufgrund einer zunehmenden

erkenntnistheoretischen Diversifizierung kann die intendierte Kon-

troversität produktive Irritationen erzeugen, um das Allgemeine des

Pädagogischen neu zu verhandeln. Wichtiger ist jedoch, dass die

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


56 Miguel Zulaica y Mugica

Autor*innen es nicht bei der Protesthaltung eines Manifests belassen

haben. Speziell Joris Vlieghe und Piotr Zamojski haben mit der Studie

Towards an Ontology of Teaching (2019) eine philosophische Reformulie-

rung des Pädagogischen und eines postkritischen Ansatzes vorgelegt.

Bemerkenswert an der Studie ist, dass die Autor*innen das bildungs-

theoretisch relevante Theorem der Negation verabschieden und die

Affirmation zum Ausgangspunkt des Denkens erheben wollen. Im

folgenden begriffsanalytischen Beitrag wird im Widerspruch hierzu

die These verteidigt, dass die pädagogische Relevanz der Negation in

der Befreiung von der lebensweltlichen Unmittelbarkeit liegt.

Diese These erklärt nicht den Titel Archäologie des »Guten«, der sich

auf die theoretische Geste des (Wieder-)Entdeckens und auf eine ver-

änderte Geschichtlichkeit bezieht. Die Dringlichkeit im Sprachduktus

(Manifesto, principles) zeugt von einer wahrgenommenen Unbestimmt-

heit, die auf einen durch den Poststrukturalismus beförderten Relati-

vismus und eine Politisierung des Pädagogischen im Anschluss an die

kritische Pädagogik zurückgeführt wird. Konstatiert wird der Bedarf

einer neuen Grundlegung der Pädagogik. Sowohl im Manifest als auch

in der Studie Towards anOntology of Teaching geht es deshalb um ein Frei-

legen und ein (Wieder-)Entdecken dessen, was das Eigentliche des Päd-

agogischen sein soll.

We want to bring to the surface what we already know and what we

already do, but which often remains difficult to render explicit. (Vlieg-

he/Zamojski 2019: 4)

Darüber hinaus rufen sie innerhalb ihres Versuchs einer Freilegung ei-

nes »substantial account of teacher« (ebd.: 2) eine Geschichtlichkeit des

Pädagogischen auf – eine Gegenwärtigkeit als Abgrenzung gegenüber

der pragmatistischen und politischen Zukunftsorientierung, mit der

der pädagogische Blick stets von einem Jetzt auf ein noch nicht erreich-

tes Ziel schwenkt. Ihr Anliegen ist eine »epoché of politics« (ebd.: 8) bzw.

eine Reduktion politischer Ziele in pädagogischen Kontexten. Das Jetzt

soll kein defizitäres Übergangsstadium eines Noch-nicht-kompetent,

Noch-nicht-lebenswert, Noch-nicht-gerecht sein. Das Jetzt soll für ei-

ne selbstzweckhafte und affirmative Beschäftigung mit einem Gegen-

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Archäologie des »Guten« 57

stand wiedergewonnen werden. Bedingung hierfür sei die Logik des

Politischen selbst und die Lösung dieser von der Logik des Pädagogi-

schen. Das zentrale theoretische Argument der Autoren ist, dass diese

Differenzierung dem Pädagogischen immanent sei – als Artikulation

eines vorgängigen Erfahrungswissens. Dieses Wissen – »what we al-

ready know and what we already do« (ebd.: 4) – soll wiederentdeckt

und zur Artikulation gebracht werden.

Das Theorem der Affirmation ist für postkritische Pädagogik dem-

nach eine theoriestrategische Kontrastfolie gegenüber einer kritischen

Pädagogik wie auch eine basale Bedingung für die Logik des Pädago-

gischen. Mit der Absicht, einen Begriff des Kritischen, welcher auf die

Denaturalisierung zielt, zu verteidigen, wird in der folgenden, argu-

mentativ analytischen Auseinandersetzung (1) Kritik an der Negation

seitens der postkritischen Pädagogik fokussiert. Hierfür wird ein kur-

zer Seitenblick auf Badious Ereignistheorem gewagt, um sich dem Ver-

hältnis von Negation, Affirmation und Geschichtlichkeit zu nähern. (2)

Die Rezeption dieses Ereignistheorems wird im zweiten Argumentati-

onsschritt diskutiert, wobei der Weg von Badious Ereignistheorem hin

zu einer Theorie pädagogischen Zeigens nachgezeichnet wird. (3) Im

letzten Schritt wird der Status des Gegenstandes betrachtet und die

Frage aufgeworfen, inwiefern pädagogisch thematisierte Gegenstände

Dinge derWelt sind und inwelchemVerhältnis sie zum »Guten« stehen.

Schließlich wird dafür argumentiert, dass im Lehren nicht auf Gegen-

stände als unmittelbare Dinge aufmerksam gemacht wird. Sie werden

vielmehr zu mittelbaren Sachen des Lernens, des Verstehens und des

Begreifens.

Die postkritische Kritik an der kritischen Pädagogik
und das Theorem der Affirmation

Ihre Beschäftigung mit der Negation als Ausgangspunkt des pädagogi-

schen Handelns entwickeln Zamojski und Vlieghe entlang ihrer Kritik

dessen, was sie als kritische Pädagogik interpretieren. In ihrer Be-

schreibung dieser erscheint sie in ihrer »logic of emanzipation« (ebd.:

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


58 Miguel Zulaica y Mugica

86) als eine Praxis emanzipativer Dekonstruktion von Ideologemen,

die den Gestus hegt, Heranwachsende zur Befreiung von falschem

Bewusstsein zu verhelfen – »convincing others (and ourselves) that we

are victims of false consciousness« (ebd.: 2). Diese Hilfe beruht für die

Autoren auf einer Art platonischer Differenz zwischen Wissenden und

Unwissenden. Die Negation wird hierbei als eine Form des Wertens

kritisiert, mit der das Gegebene als nicht erstrebenswert markiert

wird. Aus diesem Grund sprechen die Autoren auch von Hass – »hate

for the present world« (ebd.). Die Kritik an der Negation als nicht-

wahr und als nicht-erstrebenswert wird komplementiert durch ihre

zukunftsbezogene Zeitform des Noch-Nicht. Die kritische Pädagogik

verhindere, so das Argument, aufgrund der Negation des Gegebenen

und der Aushandlung von Zukünftigkeit einen liebenden Bezug zur

Gegenwart des Guten, welches das Lehren fundiere.1

It can only addmore critique to critique, and eternally defer any vision

of what is good and desirable to a future that will never arrive. (Ebd.)

Wenn die Autoren also von Affirmation oder Negation sprechen, dann

ist dieses Sprechen evaluativ. Der Gegenstand, der affirmiert wird,wird

geliebt, weil er erstrebenswert sei. Die Negation sei demgegenüber ei-

ne Destruktion. Alternativ könnte Negation aber auch als eine logi-

1 Die Autoren heben sehr wohl die produktiven Wirkungen der kritischen Päd-

agogik hervor: »organize dialoguewith/among oppressed, create opportunities

for collaborative inquiry, support a politics of giving voice and engagement in

the public sphere etc.« (ebd.: 86). Sie glauben aber nicht, dass mit kritischer

Pädagogik ein substantieller Begriff des Lehrens bestimmt werden kann, weil

sie wie progressive Ansätze, die auf rein selbstregulierte Lernprozesse im Hori-

zont der Kompetenzorientierung abzielen, die Lehrperson eigentlich abschaf-

fen wollen und gleichzeitig »resignation, relativism and cynicsm« (ebd.: 2) ver-

mitteln. Bei den Ansätzen, die die Autoren unter eine kritische Pädagogik fas-

sen, ziehen sie einen großen Bogen um das Ziel der Aufklärung und Emanzi-

pation herum. Der Bogen setzt bei Bacon an, verläuft über Kant, Engels und

Marx, Horkheimer und Adorno bis hin zu Paolo Freire (ebd.: 85). In ihrer ambi-

tioniertenKategorisierung formulieren sie dieGemeinsamkeit dieser doch sehr

unterschiedlichen Theorieangebote im Prozess der Emanzipation (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Archäologie des »Guten« 59

sche Operation bzw. als begriffliche Differenzierung verstanden wer-

den. Wenn eine Person ein Klavierkonzert hört, dann identifiziert sie

den Klang als einen, der von einem Klavier und nicht von einem ande-

ren Instrument ausgeht. Die Feststellung, dies ist kein Cello, sondern

ein Klavier, ist keine Wertung. Auf diese Modalität begrifflichen Den-

kens und Differenzierens gehen die Autoren nun nicht weiter ein, weil

sie bei der Negation eine hegelsche Geschichtsdialektik und das Theo-

rem der bestimmten Negation vor Augen haben. Ihre Kritikfolie, vor

der sie die kritische Pädagogik betrachten, beinhaltet die Negation als

Widerspruch im Selbst- und Weltverständnis und die Dialektik als ein

Prozess der Aufhebung dieses Widerspruchs (vgl. ebd.: 34). Eine Affir-

mation ohne Negation zu denken, hieße für die Autoren hingegen, kei-

ne Sinnkonstruktion zwischen einer Vergangenheit und einer Zukunft

herzustellen. Das Klavierkonzert zu hören, hieße eine Affirmation des

Klavierspiels selbst. Diese Affirmation müsste sich nicht gegen einen

vorherigen Zustand abgrenzen, den es aufzuheben gelte – z.B. Über-

windung einer Ungleichheit an symbolischem Kapital oder Aneignung

eines bildungsbürgerlichen Instruments als eine emanzipative Praxis.

Die Form der Geschichtlichkeit, die von den Autoren adressiert

wird, ist im Gegensatz zu der hegelschen Geschichtsdialektik die des

radikalen Bruchs (vgl. ebd.: 30-32), wie ihn Badiou mit seiner Interpre-

tation der Paulus-Briefe vorgeschlagen hat, worauf ich im Folgenden

nur kursorisch eingehen werde.

Nehmen wir einmal das Verhältnis von Punkt und Kontinuum, wel-

ches in der neuzeitlichen Mathematik mit den Mitteln der Differenzi-

alrechnung zu überwinden gesucht wurde. Dieses Verhältnis wird von

Badiou in Bezug auf die menschliche Geschichte neu gefasst. Die Sinn-

konstruktion des Kontinuums und im Speziellen einer dialektischen

Geschichtserzählung wird genauso mit der Betonung auf den Bruch

des Ereignisses zurückgewiesen wie die postmoderne Dekonstruktion

des Sinns und die Rückführung auf den Punkt bzw. die Partikularität.

Die kreative Überlegung Badious ist es, das Ereignis bzw. den Punkt als

universal zu denken, weil in diesem das Partikulare (historische Diffe-

renzen – Frau, Mann, Christen, Juden, Muslime etc.) ausgesetzt wird.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


60 Miguel Zulaica y Mugica

In Bezug auf den Ursprung ist gefordert, dass ein Ereignis, als eine

Art Gnade, die zu jeder Partikularität überzählig ist, das ist, wovon

man ausgeht, um die Differenzen außer Kraft zu setzen. (Badiou

2002/2018: 133)

Diese These stellt für Badiou eine antiphilosophische dar, weil der »Ur-

sprung« der Universalität nicht aus einer formalen Methode der Selbst-

begründung formuliert werden könne – weder aus einer substantiellen

Metaphysik noch aus einem Reflexionsequilibrium heraus. Die Univer-

salität bzw. Wahrheit widerfährt uns und wir empfangen sie wie eine

Gnade, welche im Ereignis als eine »Zäsur« (ebd.: 131) deswegen offen-

bar wird, weil sie »der Opposition von Universalem und Partikularem«

(ebd.) entzogen sei. Als ein solches Ereignis wertet Badiou die christli-

che Offenbarung und die Artikulation »Der Christus ist auferstanden«

(ebd.) in den Paulusbriefen. Diese Aussage ist für Badiou wahr, weil sie

weder eine allgemeine Regel noch eine historische Tatsache ist. Eine all-

gemeine Regel ist sie nicht, weil die Aussage sich nicht auf besondere

Fälle anwenden lasse, wie ein mathematisches Axiom. Real ist sie nicht,

weil dieNarration der Auferstehung keinen faktisch historischenGehalt

hat. Ihre Geltung und damit ihre Universalität fordert Glauben und auf-

grund dessen ein Bekenntnis. Ein Bekenntnis darüber, dass mit diesem

Ereignis ein Novum eingetreten sei, das wahr und bedeutsam für die

Welt mit ihren partikularen Gesetzen sei. Dieses Bekenntnis bzw. diese

Überzeugung stiftet eine Differenz zwischen Bekenntnis und Realität,

womit eine Subjektivität emergiert, welche aufgefordert ist, die Wahr-

heit im Kontext des historischen Zusammenlebens auszulegen und für

diese zu kämpfen.

Subjektiv ist das Bekenntnis nun nicht, weil dieWahrheit relativ ist.

Subjektiv ist sie,weil das Überzeugtsein keiner weiteren Rechtfertigung

bedarf. Die Idee von Subjektivität ist eine der Selbstbestimmung ohne

ein modernes Verständnis von Freiheit, begründete Entscheidungen zu

treffen und Aussagen begründet für wahr zu halten. Zur Klärung die-

ser Idee von Subjektivität schauen wir noch einmal auf den Begriff der

Negation zurück. Negation als logische Operation ist, wie dargestellt,

eine Negation einer Aussage, deren zusätzlicher Gehalt eben die Ne-

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Archäologie des »Guten« 61

gation ist – Bsp.: »Ich bin kein Christ.« Mit der Negation ist erstmal

wenig gewonnen, solange es bei einer beliebigen Bestimmtheit bleibt.

Zur Bestimmung und damit verbindlich wird die Aussage erst, wenn

ein Selbst sie als wahr erkennt und Gründe dafür hat, diese Negation

zu tätigen – (Selbst-)Bestimmung. Bsp.: »Ich bin kein Christ, weil….«

In Referenz auf das Bekenntnis zur Offenbarung möchte Badiou je-

doch mit dem infiniten Regress der Begründung brechen, indem er die

Wahrheit von der Erkenntnis radikal löst. Weder bedürfe es eines point

of nowhere, von dem aus unparteilich geurteilt werden könne, noch ein

Gericht der Vernunft und auch keinen Widerspruch in der Geschichte.

Badiou nennt diese Wahrheit »indifferent gegenüber der Beschaffen-

heit der Situation« (ebd.: 23). Mit dieser Indifferenz bezieht sich das

Ereignis, in diesem Fall die Offenbarung, nicht negativ auf das Vorgän-

gige – nicht die Partikularität wird negiert. Das Ereignis – die Artikula-

tion, dass Christus auferstanden sei – differiert vomPartikularen durch

ihre Singularität. Diese Differenz ist eine radikale und aus ihr heraus

emergiert ein Subjekt. Es ist ein Ich, welches sich bekennt; es ist auch

ein Ich, welches sich seiner Überzeugung bewusst ist, und ein Ich, das

am sogenannten »Wahrheitsprozess« (ebd.) teilhat, indem das Alte mit

dem Neuen in Verbindung gebracht wird. Im Kontrast zur hegelschen

Dialektik ist diese Vermittlung schließlich keine Synthese. Die Relati-

on ist eher die einer (In-)Kompatibilität der Elemente des Ereignisses

zum Alten und der Frage, ob das Alte aufgrund des Neuen bedeutungs-

los wird. Demnach möchte Badiou zeigen, dass das Evangelium nicht

im Widerspruch zum jüdischen und griechischen Gesetz stand, wenn

dieses durch die Auferstehung Christi eine identitätslose Egalität ver-

kündet. Die bestehenden gesetzlichen Differenzen werden im Kontrast

zur Offenbarung zu partikularen Bestimmtheiten. Oder anders ausge-

drückt: sie werden einfach überflüssig.

Das pädagogische Zeigen als singuläres Ereignis

Vlieghe und Zamojski verknüpfen Badious Ereignistheorie und das

Theorem des Bekenntnisses mit pädagogischen Theorieelementen des

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


62 Miguel Zulaica y Mugica

Lehrens. Die Liebe zur Wahrheit des Ereignisses, welche das Verkün-

den, Auslegen und Kämpfen (für deren Wahrheit) initiiert, soll das

Lehren als Praxis und die pädagogische Geste des Zeigens konstituie-

ren (vgl. Vlieghe/Zamojski 2019: 5; 122). Die Autoren wollen zeigen, dass

Lehrende eine Differenz hervorbringen, indem sie die Aufmerksamkeit

auf einen Gegenstand richten, der durch die Geste an und für sich

gut wird. Die Geste wird zum Ereignis und tritt für die Autoren im

Moment des Zeigens aus dem Historischen heraus. Es wird ohne ein

zu negierendes Vorher oder eine zu gestaltende Zukunft gegenwärtig.

Wie ist diese performative Macht der pädagogischen Transformation

(vgl. ebd.: 55-56) jedoch zu denken?

Bezüglich der pädagogischen Rezeption von Badious Ereignistheo-

rie heben die Autoren zwei Subjektfiguren hervor. Es ist (1) das in-

tervenierende Subjekt, welches sich zum Ereignis bekennt und es be-

nennt. Die Benennung ist eine »öffentliche« Artikulation mit dem An-

spruch der Verständigung bzw. des Verstehen-Könnens. Zugleich folgt

aus dem Bekenntnis (2) ein wahrheitsliebendes Subjekt, welches »die

Wahrheit« in die gegebene Situation zurückübersetzt. Es ist ein »mili-

tant of this truth« (ebd.: 31). Die existentielle Wortwahl der Militanz

erklärt sich aufgrund der Liebe zur Wahrheit – einer Liebe, die das

Verstehen-Wollen aber auch eine affirmative Transformation des Gege-

benen voraussetzt. Die Affirmation bzw. die Liebe hat das Neue zu ih-

rem Gegenstand, welches wegen der Inkompatibilität zum Alten trans-

formativ sei. Badiou spricht auch von einer »radikale[n] Kritik« (Badiou

2002/2016: 23). Das Bekenntnis zum Ereignis, das Verstehen-Wollen

und die Vermittlung dieser innerhalb der gemeinsamen Welt sind in

ihrer Distanz zum Gegebenen radikal und damit potentiell verändernd

(vgl. Vlieghe/Zamojski 2019: 30-31).

Die pädagogische Transformation kann dieser Ereignistheorie fol-

gend nicht in einer rein didaktischen Übersetzung2 gesellschaftlicher

2 Dietrich Benner sieht in der pädagogischen Transformation eines der beiden

regulativen Prinzipien der Pädagogik. Mit der pädagogischen Transformation

verbindet Benner ein kritisches Reflexionsequilibrium gegenüber gesellschaft-

lichen Einflüssen in Relation zu pädagogischen Prinzipien und der Transforma-

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Archäologie des »Guten« 63

Vorgaben in pädagogische Settings bestehen. Dies würde eine zweck-

rationale Relation einziehen und die Pädagogik wäre wiederum Mittel

für gesellschaftlich erstrebenswerte Güter – sei es Emanzipation, bür-

gerliche Tugenden oder Employability. Statt in eine Zukunftsform des

Noch-Nicht einzutreten, soll Lehren einen radikalen Bruch vollziehen,

indem die Lehrenden intervenieren, sich bekennen und benennen. Die

Wörter der lehrenden Person nehmen aus der Perspektive von Vlieg-

he und Zamojski die Form von »magical words or curse words« (Vlieg-

he/Zamojski 2019: 38) an, in denen sie im Sinne Pranges auf ein »Ding«

(»thing«) zeigen und so auf dieses aufmerksam machen. Darauf auf-

merksam machen, dass eine Beschäftigung mit diesem an und für sich

gut ist. Die Gegenwärtigkeit des Pädagogischen leitet sich folglich aus

demSelbstzweck der Beschäftigungmit demDing ab – einer Arbeit, die

nicht den Regeln der Destruktion folgt, sondern der Pflege des und der

Hingabe zum im Ereignis entstandenen Sinn. Sie sollen als erhaltens-

wert erfahren werden, weil die lehrende Person sich zu diesem als »un-

conditionally good« (ebd.: 39) bekennt und die Heranwachsenden ein-

lädt, gemeinsam am Verstehens- und Wahrheitsprozess teilzuhaben.

Die gedankliche Figur ist eine Art nicht-dialektische Transformati-

on im Zuge einer selbstzweckhaften Beschäftigung. Die lehrende Per-

son wird zum »creator of kairotic time and into a militant of the truth«

(ebd.: 36). Vlieghe und Zamojski verwenden den Begriff des Kairos im

Anschluss an Giorgio Agamben – als eine Zeit, in der das Gesetz der ge-

gebenen Welt außer Kraft gesetzt wird. Hiermit ist die Befreiung von

Sachzwängen, die Möglichkeit, Zeit zu verschwenden, zu üben, Umwe-

ge zu gehen, zu perfektionieren etc. gemeint. Genau die Gelegenheit,

Zeit auf etwas zu verschwenden und es intensiv zu studieren, sei die

Gabe der Pädagogik und des Lehrens – a »pure gift« (ebd.: 39). Die-

se Gabe zöge eine Differenz zum alltäglichen Leben. Lehren könne, so

verstanden, eine »transformative experience« (ebd.: 37) erzeugen, die

im Endeffekt auf das Aussetzen und die Befreiung von Partikularismen

und Sachzwängen hinauslaufe.

tion dieser Einflüsse in pädagogische Formen der »Lehr- und Lernbarkeit« (Ben-

ner 2015: 108).

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


64 Miguel Zulaica y Mugica

In conclusion education sets the world free, and sets us free from the

burden of necessity. (Ebd.: 27)

Unabhängig davon, dass nun eine religiöse Erweckungserfahrung ein

problematisches Bild für das Lehren ist und dasTheorem der Singulari-

tät des Ereignisses die Gefahr eines Dogmatismus in sich birgt, werden

die Autoren an diesem Punkt von der Dialektik wieder eingeholt. Be-

freiung ist immer eine Befreiung von etwas – eine Negation. Ihr Theo-

rem der Affirmation eines Dings und der Dichotomie zwischen päd-

agogisch und politisch bleiben ohne die Negation des Gegebenen bzw.

der Notwendigkeit unverständlich. Zudem lässt sich das Theorem der

Indifferenz des Ereignisses gegenüber dem Gegebenen nur vor einem

ahistorischen Offenbarungspostulat3 als radikalem Bruch nachvollzie-

hen. Es ist eine Verkennung der Wirklichkeit und eine Idealisierung,

wenn die pädagogische Transformation von einem indifferenten neu-

tralen Ort aus gedacht wird.4 Die Intervention der lehrenden Person ist

eine Entscheidung in der Geschichte und betrifft die Frage, ob etwas re-

flexiv zugänglich gemacht werden soll oder eben nicht. Die Geste des

Zeigens und des Aufmerksam-Machens kann als eine solche Entschei-

dung gelesenwerden. In demMoment, in dem einDing befragbarwird,

hört es auf, einfach etwas Gegebenes bzw. Positives zu sein. Es wird et-

was Geschichtliches und damit etwas immer nur bedingt Begreifbares.

Pädagogische Transformation hieße hiernach, die vor dem Horizont

des Nicht-Identischen und Fremden notwendig fragile Möglichkeit zu

bieten, einen Begriff von etwas machen zu können und unmittelbare

3 Die Rhetorik des radikalen Bruchs ist auch geschichtlich bezogen auf Paulus

problematisch, der nicht zuletzt mit der Rhetorik des Neuen rein faktisch die

narrativen Referenzen zum Judentum ausblendet und zugleich einen Antiju-

daismus befördert. Aus einer zeithistorischen Betrachtung können die Paulus

Briefe als Abgrenzungsbewegungen zum Judentum und dem hellenistischen

Bildungsmilieu gelesen werden (vgl. Habermas 2019: 506-515).

4 Eine analytische Beschäftigungmit dem Verhältnis von Affirmation und Nega-

tion in einem Vergleich von Badiou und Adorno hat Christoph Menke in seiner

Studie Autonomie und Befreiung 2018 vorgelegt und eine Kritik an der Prämisse

der Indifferenz formuliert (vgl. Menke 2018: 179-212), an der ichmich inmeinen

Ausführungen orientiere.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Archäologie des »Guten« 65

Meinungen, scheinbar Gewusstes, Ressentiments und Identifikationen

zu dezentrieren. Die pädagogische Transformation könnte demnach

wohl eher als ein Geschichtlichwerden interpretiert werden, die die Ne-

gation der Positivität impliziert – eine Negation, die überhaupt erst ei-

ne reflexive Bezugnahme zulässt. Nicht die Affirmation, sondern die

Negation als Geschichtlichwerdung wäre nach der hier dargelegten Ar-

gumentation ein immanentes Prinzip einer (reflexiven) pädagogischen

Transformation.

Die Autorität des Dings und die Frage nach der Sache

Ich habe bis hierhin für ein dialektisches Negationsverständnis argu-

mentiert und auf dieser Grundlage den radikalen Bruch als performa-

tiveWirkung der pädagogischen Geste kritisiert. Die Autoren verfolgen

aber neben dem Ereignistheorem eine weitere Argumentationslinie in

Referenz zu Heidegger, die besagt, dass es der Gegenstand ist, der die

Differenz macht. Vlieghe und Zamojski (2019) sind der Ansicht, dass im

pädagogischen Verhältnis dem Gegenstand die Autorität zukommt und

nicht den Lehrer*innen oder den Schüler*innen, weswegen sie ihren

Ansatz als eine »thing-centered pedagogy« (ebd.: 22) charakterisieren.

Mit einer »thing-centered pedagogy« möchten sie mit der Dualität

von »teacher-centered pedagogy«, die einen autoritären Lehrstil nahe-

legt, und »student-centered pedagogy« brechen, die den Unterricht der

Willkür und Spekulation der Schüler*innen überlassen würde (ebd.:

23-25). Statt einer didaktischen Hierarchisierung, einer epistemischen

Privilegierung der Lehrenden oder eines bloßen Konstruierens im Un-

terricht versuchen die Autoren, mit Rancière eine egalitäre Praxis zu

entwerfen, die vom Ding aus gedacht wird. Exemplifiziert wird diese

Praxis an Rancières einschlägigen Explorationen des pädagogischen

Handelns von Joseph Jacotot (1770-1840) in Der unwissende Lehrmeister

(1987/2018). Das signifikante Charakteristikum an Jacotots Handeln

ist, dass es mit der üblichen pädagogischen Vorstellung einer episte-

mischen Hierarchisierung zwischen Lehrenden und Lernenden bricht.

Vlieghe und Zamojski schlagen demnach einen nicht-hierarchischen

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


66 Miguel Zulaica y Mugica

Begriff des Lehrens im Sinne einer gemeinsamen Unterordnung un-

ter einen Gegenstand im Prozess eines intersubjektiven Lehrprozess

vor. Die Aufgabe des/der Lehrer*in bestehe allein in der Geste des

Verweises bzw. des Zeigens auf den Gegenstand zur Initiation eines

gemeinsamen Prozesses des Studierens (vgl. Vlieghe/Zamojski 2019:

49-52).

Die Frage, wie ein Gegenstand eine Differenz erzeugen kann, ist an

diesem Punkt noch unbeantwortet. Hierfür möchte ich erneut näher

auf die theoretische Fassung dieses Verweises auf den Gegenstand ein-

gehen. Eine Argumentation der Autoren, welche ich schon im Vorhin-

ein angesprochen habe, ist, dass die Differenzerfahrung durch »magical

words« des Lehrenden hervorgebracht wird.

Moreover, the essential gesture which makes a teacher into a teacher,

i.e. putting a thing in the centre so as to attract the attention of ›every-

one in the room‹. (Ebd.: 57)

Lehren bedeutet, einen Gegenstand zum Ding des Studierens werden

zu lassen. Was ein Ding genau kennzeichnet, erläutern sie mit Hei-

deggers Differenz von Ding und Objekt (vgl. ebd.: 54-58). Objekte sind

demnach objektivierte Dinge, die auf ihre Funktion reduziert sind und

über deren Nutzung instrumentelles Wissen verfügbar ist. Das Ding

hingegen wäre etwas, das uns anspricht und sich einer begrifflichen

Identifizierung entziehen würde. Ein Ding könnte nicht gelernt wer-

den. Es könnte nur studiert werden. In seiner affizierenden und gleich-

zeitig entziehenden Gestalt provoziere es das Denken – »thought-pro-

voking« (ebd.: 55). Wenn nun gefragt wird, was ein solches Ding kon-

kret sein soll, lässt die Studie den Lesenden doch ein wenig ratlos zu-

rück. Geht es umwahre, schöne und gute Dinge, die uns aufgrund ihrer

Güte ergreifen? Letzteres wohl eher nicht. So könnten etwa auch »so-

mething evil (e.g. viruses, war, Shoa, terrorism)« (ebd.: 57) »thought-

provoking« sein – also »evil things« (ebd.). Abgesehen von den eindeu-

tig wertenden Aussagen in diesem Kontext, die eine implizite objektive

Wertethik vermuten lassen, lässt sich weiter fragen, wie das Ereignis-

theorem in Anschluss an die Offenbarungsrhetorik mit derThematisie-

rung etwa der Shoah im Unterricht vereinbar sein soll. Was wird hier

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Archäologie des »Guten« 67

offenbart? Vermutlich wären es Formen autotelischer Gewalt. Den Au-

toren ist recht zu geben, dass diese »evil things« bedenkenswert sind.

Das Bedenkenswerte liegt allerdings nicht in den Gegenständen selbst.

Bedenkenswert sind sie vielmehr,weil sie Fragen bezüglich des gemein-

samen Zusammenlebens, gegenüber politischen Ordnungen, der ge-

sellschaftlichen Bedeutung wissenschaftlichenWissens, der Genese der

Menschenrechte usw. aufwerfen. Es fällt schwer, diese Dinge als an und

für sich gut zu betrachten. Diese begriffliche Verwirrung liegt mögli-

cherweise aber eben genau in dem abstrakten und auch opaken Begriff

des Dings, das zum Gegenstand des Studierens gemacht werden soll –

»a thing of study« (ebd.: 56). Das zentrale Missverständnis ist, dass das

pädagogische Zeigen nicht transformierend auf die Dinge selbst auf-

merksammachen würde, die ihremWesen nach unmittelbar seien und

sich gleichzeitig der Rationalität entziehen würden.

Ohne die Frage nach dem Ding ausführlich diskutieren zu können,

sei doch darauf hingewiesen, dass in der pädagogischen Transforma-

tion Dinge zu Sachen werden (vgl. hierzu: Wigger 2017). Sie werden zu

Gegenständen sachlicher Auseinandersetzungen, d.h. Interpretationen

und Urteile. Im Zeigen des Lehrens wird so auch nicht das Ding als Ge-

gebenes thematisiert (auch wenn es so dargestellt wird), sondern als

Gegenstand des Lernens und der Erkenntnis. Als ein solcher Gegen-

stand verändert sich seine Wahrnehmung, insofern es überführt wird

in einen didaktischen Kontext bzw. Rahmen – ein Rahmen, der auf die

Ermöglichung von Lernprozessen und Reflexionsgelegenheiten ausge-

richtet ist. Sowohl die Auswahl als auch die Präsentation dieses Gegen-

standes steht in Distanz zu einer unmittelbaren Wahrnehmung alltäg-

licher Vollzüge. Sie werden sowohl zu ästhetischen Gegenständen als

auch zu Gegenständen unseres Denkens.5Welt wird im Pädagogischen

5 Klaus Prange diskutiert eindrücklich die Geste des Zeigens als eine Transforma-

tion der Welt zum Ziel pädagogischer Einflussnahme und einer daraus folgen-

den Ästhetisierung des Gegenstandes (vgl. Prange 2005). Das pädagogische

Handeln wird zu einer »ästhetische[n] Weltdarstellung« (Benner 2015: 147).

Ambivalent ist dieses Zeigen, da dies notwendig ein Machtverhältnis voraus-

setzt. Es werden bestimmte Gegenstände gezeigt und der Einfluss durch Aus-

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


68 Miguel Zulaica y Mugica

notwendig transformiert. Das Sprechen von an sich guten Dingen ist

schlussendlich eine Verkennung des Pädagogischen und eine Ausblen-

dung pädagogischer Verantwortung.

Abschließend ist die Frage, was thematisiert wird, eben keinesfalls

unerheblich. Es macht einen Unterschied, ob z.B. im Geschichtsschul-

buch die deutsche Kolonialgeschichte prominent integriert wird oder

nicht. Der Unterschied besteht aus der hier vertretenen Perspektive

nicht darin, dass eine Liebe zur Welt praktiziert wird. Er besteht dar-

in, dass eine Entscheidung zwischen positivistischer Unmittelbarkeit

undGeschichtlichkeit getätigt wird –eine Entscheidung darüber, ob ein

Ding in einer pädagogischen Transformation zur Sache gemacht und

damit geschichtlich wird. Die Befreiung von der Unmittelbarkeit durch

Geschichtlichwerdung in der pädagogischen Transformation ist die Ne-

gation, die eine nicht-affirmative Pädagogik auszeichnet und in diesem

Sinne wäre die Pädagogik auch kritisch. Dem Manifest und der post-

kritischen Pädagogik ist es schlussendlich durchaus zu verdanken, dass

Leerstellen der Erziehungs- und Bildungsphilosophie wieder verstärkt

zur Sprache kommen. Auch der theoriegesättigte Versuch, klassische

Topoi der Pädagogik zu aktualisieren, bietet einen wertvollen diskursi-

ven Gehalt für das Fragen nach dem Pädagogischen. Allerdings nimmt

das Pädagogische hier die abwegige Gestalt einer (gemeinsamen) Ar-

chäologie des Guten im Sinne der Freilegung des Pädagogischen selbst

und innerhalb der Praxis einer ereignishaften Offenbarung an. Im Wi-

derspruch zu dieser Gestalt besteht aus der hier vertretenen Perspekti-

ve die pädagogische Kunst aber gerade darin, unter meist nicht-idea-

len Bedingungen Gegenstände als Sachen reflexiv zugänglich werden

zu lassen.

wahl und Präsentation bleibt implizit. Norbert Ricken hat die Aporien des Zei-

gens systematisch herausgearbeitet (vgl. Ricken 2012).

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Archäologie des »Guten« 69

Literatur

Anker, Elizabeth S. (2020): »Beyond Ambiguity and Ambivalence: Re-

thinking the Tools of Critique«, in: On Education. Journal for Re-

search and Debate 3 (9). DOI: 10.17899/on_ed.2020.9.7.

Badiou, Alain (2002/2018): Paulus. Die Begründung des Universalis-

mus. 2. Aufl., Zürich: diaphanes.

Benner, Dietrich (2015): Allgemeine Pädagogik. Eine systematisch-pro-

blemgeschichtliche Einführung in die Grundstruktur pädagogi-

schen Denkens und Handelns. 8. Aufl., Weinheim [u.a.]: Beltz

(Grundlagentexte Pädagogik).

Castiglia, Christopher (2020): »Critique in the Age of Trump«, in:

On Education. Journal for Research and Debate 3 (9). DOI:

10.17899/on_ed.2020.9.9.

Felski, Rita (2020): »Resonance and Education«, in: On Education. Jour-

nal for Research and Debate 3 (9). DOI: 10.17899/on_ed.2020.9.2.

Friesen, Norm (2017): »Towards a Pedagogical Hermeneutics: A Re-

sponse to the »Manifesto for a Post-Critical Pedagogy«, in: Naomi

Hodgson/Joris Vlieghe/Piotr Zamojski (Hg.), Manifesto for a Post-

Critical Pedagogy, Brooklyn, NY: Punctum Books: S. 43-48.

Habermas, Jürgen (2019): Die okzidentale Konstellation von Glauben

und Wissen (= Auch eine Geschichte der Philosophie, Band 1),

Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Hodgson, Naomi/Vlieghe, Joris/Zamojski, Piotr (Hg.) (2017): Manifesto

for a Post-Critical Pedagogy. Brooklyn, NY: Punctum Books.

Hodgson, Naomi/Vlieghe, Joris/Zamojski, Piotr (2022): »Manifest für

eine Post-Kritische Pädagogik«, in: Martin Bittner, Anke Wisch-

mann (Hg.): Kritik und Post-Kritik. Zur deutschsprachigen Rezep-

tion des »Manifests für eine Post-Kritische Pädagogik«. Bielefeld:

transcipt Verlag: S. 19-24.

Krönig, Franz Kasper (2020): »The Fatigue of Critique?«, in:

On Education. Journal for Research and Debate 3 (9). DOI:

10.17899/on_ed.2020.9.14.

Laner, Iris (2020): »Caring Critique. Exploring Pedagogical

Spheres Between Critical and Post-Critical Approaches«,

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


70 Miguel Zulaica y Mugica

in:  On Education. Journal for Research and Debate 3 (9). DOI:

10.17899/on_ed.2020.9.8.

Lewis, Tyson E. (2017): »A Response to the ›Manifesto for A Post-Critical

Pedagogy‹«, in: Naomi Hodgson/Joris Vlieghe/Piotr Zamojski (Hg.),

Manifesto for a Post-Critical Pedagogy, Brooklyn, NY: Punctum

Books: S. 23-34.

Menke, Christoph (2018): Autonomie und Befreiung. Studien zu Hegel.

Berlin: Suhrkamp.

Nishikawa, Kinohi (2020): »Pedagogy of Description. Projective Read-

ing and the Ethics of Interpretation«, in: On Education. Journal for

Research and Debate 3 (9). DOI: 10.17899/on_ed.2020.9.4.

Oliverio, Stefano (2020): »The Question of a Thing-Centred View of

Education: Notes on Vlieghe and Zamojski’s Towards an Ontol-

ogy of Teaching«, in: Stud Philos Educ 39 (1): S. 103-107. DOI:

10.1007/s11217-019-09693-w.

Prange, Klaus (2005): Die Zeigestruktur der Erziehung: Grundriss der

operativen Pädagogik. Paderborn [u.a.]: Schöningh.

Ramaekers, Stefan (2017): »Love for the World in Education«, in: Naomi

Hodgson/Joris Vlieghe/Piotr Zamojski (Hg.), Manifesto for a Post-

Critical Pedagogy, Brooklyn, NY: Punctum Books: S. 63-70.

Rancière, Jacques (1987/2018): Der unwissende Lehrmeister. Fünf Lek-

tionen über die intellektuelle Emanzipation. 3., verbesserte Aufl.

Hg. v. Peter Engelmann. Wien: Passagen Verlag (Passagen forum).

Ricken, Norbert (2012): »Bildsamkeit und Sozialität. Überlegungen zur

Neufassung eines Topos pädagogischer Anthropologie«, in: Norbert

Ricken/Nicole Balzer (Hg.), Judith Butler: Pädagogische Lektüren,

Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften: S. 329-352.

Ververi, Olga (2017): »A Sociologist’s Conversation with the ›Manifesto

for a Post-Critical Pedagogy‹«, in: Naomi Hodgson/Joris Vlieghe/Pi-

otr Zamojski (Hg.), Manifesto for a Post-Critical Pedagogy, Brook-

lyn, NY: Punctum Books: S. 35-42.

Vlieghe, Joris/Zamojski, Piotr (2019): Towards an Ontology of Teaching.

Cham: Springer International Publishing (11).

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Archäologie des »Guten« 71

Wigger, Lothar (2017): »Die Dinge der Welt und die Sache der Bil-

dung. Einige Überlegungen«, in: Pädagogische Rundschau 71 (Son-

derdruck): S. 51-60.

Wortmann, Kai (2019): »Post-critical as Poetic Practices: Combining Af-

firmative and Critical Vocabularies«, in: Ethic and Education 14 (4):

S. 467-481. DOI: 10.1080/17449642.2019.1669942.

Wortmann, Kai (2020): »Drawing Distinctions: What is Post-Critical

Pedagogy?«, in: On Education. Journal for Research and Debate 3

(9). DOI: 10.17899/on_ed.2020.9.1.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


In Verteidigung der Gleichheit

Steffen Wittig

1. How to defend principles
– oder: Tango mit der Negativität der Gleichheit

Liest man das vorliegende »Manifest für eine post-kritische Pädagogik«

(Hodgson et al. 2022), so stechen meines Erachtens – neben anderen

zentralen Fragestellungen1 – zwei Punkte besonders ins Auge. So geht

das Manifest, erstens, ein nicht unerhebliches Risiko ein: Es wagt zu

formulieren, »dass es Grundsätze zu verteidigen gibt« (ebd.: 20). Dies

ist insoweit beeindruckend als im Rahmen einer gegenwärtigen u.a.

poststrukturalistischen Kritik gerade angezweifelt werden kann, dass

eine Formulierung von Grundsätzen, eine Identifizierung eines päd-

agogisch Gemeinsamen, auf das man sich bspw. mit Dimensionen des

Handelns, der Intention oder derWirkung berufen könnte, nur schwer-

lich möglich ist. Eine Grundlegung des Pädagogischen ist etwas, das

im Rahmen solcher Thematisierungen zu scheitern droht.2 Fragt man

1 Hier ist bspw. die terminologische Diskussion des Charakters eines Manifests

überhaupt oder des Begriffs der Liebe zu nennen (vgl. Lewis 2017; Ramackers

2017).

2 Vgl. Schäfer 2005. Als mögliche Begründung einer Handlung als pädagogisch

werden oftmals die Dimensionen des Prozesses, der Absicht und der Wirkung

herangezogen. Alle drei allerdings sind für eine solche Begründung höchst

problematisch. Die Dimension des Prozesses als Versuch auf einen Educandus

strukturiert und transparent einzuwirken, birgt die Gefahr der nachträglichen

Begründungen dieses Prozesses. Brezinka (1978: 45) bot, zweitens, mit seinem

Verweis auf die Dimension der Intentionalität in den 1970ern einenmöglichen

Ausweg:Wie kann aber bspw. eine Intention über einen längeren Zeitraumper-

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


74 Steffen Wittig

sich vor diesem problematischen Hintergrund, wie eine Fundierung

des Pädagogischen durch das Manifest artikuliert wird, so wird mit

dem Verweis auf Rancière deutlich, dass die Autor*innen einen etwas

anderen Weg einschlagen: Sie referieren zweitens auf dessen Annah-

me der Gleichheit (vgl. ebd.: 21), zu deren Verteidigung sie einladen,

da mit ihrer Behauptung für die Autor*innen gleichsam eine Unter-

stellung eines »existierende[n] Raum[es] der Gemeinsamkeit« (ebd.: 21)

einhergeht. Im Folgenden will ich, der Rancièreschen Spur der Gleich-

heit als Bezugspunkt des Manifests folgend, einerseits danach fragen,

in welchemVerhältnis sich eine solche Annahme der Gleichheit zu einer

Sphäre des Gemeinsamen artikuliert (2.). Hierzu möchte ich in einem

ersten Schritt auf zwei Perspektivierungen des Begriffs der Gleichheit

bei Jacques Rancière eingehen, da seine Sichtweisen es meines Erach-

tens erlauben, kritische Rückfragen an das Manifest zu stellen. Hierbei

soll zum einen a) unter Referenz auf Das Unvernehmen (2002) heraus-

gestellt werden, dass dieser Begriff der Gleichheit für Rancière zum

Ausgangspunkt dafür wird, was er ›Politik‹ nennt. Er besteht in der

Inanspruchnahme eines Anteils an einer ›Aufteilung des Sinnlichen‹,

von der aber diejenigen, die jenen Anspruch der Zugehörigkeit stellen,

ausgeschlossen sind. Eine solche Perspektivierung von ›Gleichheit‹ be-

ruht damit auf der praktischen Problematisierung eines real erfahrenen

Regimes ungleicher Verteilungen sozialer Positionen, dessen Infrage-

stellung gerade erst die Frage aufwirft, was von welcher Subjektposi-

tion aus in welcher Weise als Gemeinsames hervorgebracht wird (vgl.

Rancière 2002: 10). Zum anderen thematisiert Rancière b) die Gleich-

heit als Möglichkeit eines gemeinsamen Bezugspunktes in der Form

der Beanspruchung einer »Gleichheit der Intelligenzen« (Rancière 2007:

52). Jegliche Weise des pädagogischen Handelns, so Rancière, müsse

sistieren, wenn sie sich stets von Neuem in heterogenen Situationen bewähren

muss und wie kann gewusst werden, dass eine spezifische Intention eine kon-

krete Handlung ›motiviert‹? Die Dimension der Wirkung antwortet, drittens,

auf diese Problematisierungen. Wird eine Wirkung produziert, marginalisie-

ren sich Prozess und Intention. Problematisch wird aber auch hier, dass Wir-

kungen nie eindeutig auf den Einfluss der Pädagog*innen zurückgeführt wer-

den können.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


In Verteidigung der Gleichheit 75

unterstellen, dass jeder Educandus in gleicher Weise dazu in der La-

ge ist, sich mit einem (Wissens-)Gegenstand auseinanderzusetzen (vgl.

ebd.: 53ff.). Ich möchte auch hier zeigen, dass eine solche Annahme der

Gleichheit nur in Konfrontation mit einer politischen Ordnung mög-

lich wird. Vor dem Hintergrund eines solch höchst problematischen

Gemeinsamen soll in einem zweiten Schritt gefragt werden, wie eine

›Verteidigung‹ desgleichen skizziert werden könnte (3.).

2. Gleichheit als dialektischer Widerspruch

a) Wie artikuliert sich Gleichheit in Bezug

auf etwas wie Gemeinschaft?

Folgt man Rancière, so ist Gleichheit nicht per se eine Qualifizierungs-

weise eines Subjekts, sie kommt niemandem ohne weiteres zu, son-

dern ist vielmehr als Teil einer politischen Intervention verortet inmit-

ten »der Macht, des Wissens, der handelnden Körper«, so Badiou (2015:

218). Ohne gegenständliche Verortung innerhalb des Sozialen (Rancière

2002: 43) schreibt sie sich »in Form eines Streits […] ins Herz der poli-

zeilichen Ordnung ein« (ebd.) und artikuliert sich so viel eher als eine

Bühne, auf der sich dieser Streit um die Zugehörigkeit zu einer spezifi-

schen Ordnung hervorbringt. Die Gleichheit bietet eine Metapher, auf

die sich im Moment des Ausschlusses aus einer bzw. in der Situation

der Begegnung mit einer machtvollen Ordnung berufen werden kann.

Ich will kurz erläutern, wie sich eine solche Gleichheit bei Rancière ar-

tikuliert.

Versteht man sie dergestalt als ein Moment der Politik, als eine Si-

tuation der Begegnungmit dem,was Rancière Polizei nennt und in dem

umdas »Dasein einer gemeinsamenBühne« (ebd.: 38) gekämpft werden

muss, so muss zunächst geklärt werden, was er unter diesem Terminus

der Polizei versteht. Diesen entfaltet Rancière insbesondere in seinem

Unvernehmen, das im Jahr 1995 im französischen Original und im Jahr

2002 in deutscher Übersetzung erschienen ist und sich durch eine An-

lehnung an die Foucaultsche Perspektive auf Politik auszeichnet. Auch

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


76 Steffen Wittig

Rancière (2002) spricht, ähnlich wie Foucault, der Politik einen expli-

ziten Wahrheitscharakter ab und betont vielmehr die immanente Dy-

namik und Unruhe dieses Begriffs, mit demWahrheit eher produziert,

erfunden als gefunden wird. Wo aber Foucault Wahrheitsspiele inner-

halb des Sozialen prozessieren sieht, da identifiziert Rancière eine un-

aufhebbare Spannung, einen »Riss« (ebd.: 33), der sich inmitten einer

zweigeteilten »Aufteilung der [sinnlichen] Ordnung« (ebd.: 52) auftut:

In einer solchen werden Subjektpositionen hervorgebracht, die Anteil

an einer ›Aufteilung des Sinnlichen‹ haben und gleichsam werden Sub-

jektpositionen artikuliert, die einen derartigen Anteil nicht haben und

ausgeschlossen werden.

Die Form, in der sich jener »Anteil der Anteillosen« an dieser Ord-

nung dabei hervorbringt, ist im »Unmessbaren des Unrechts« (ebd.: 33)

zu sehen, das wiederum auf den Begriff der Gleichheit verweist. Ran-

cières Perspektive auf Politik scheint dahingehend nicht in einer har-

monisierenden Vorstellung, sondern im unhintergehbaren Dissens zu

enden, der sich immer wieder eröffnen kann. Im Folgenden soll es da-

bei darum gehen, den Artikulationsweisen dieses ›Risses‹ im Sozialen

an der Problematizität der Termini der Polizei, der Politik und des Un-

rechts zu folgen, um so den Begriff der Gleichheit als Negation fokus-

sieren zu können.

Die Logik, in der die Produktion einer geteilten ›Aufteilung des

Sinnlichen‹ selbst hervorgebracht wird, nennt Rancière ›Polizei‹. Sie

artikuliert sich dabei als »Verteilung der Plätze und der Funktionen«

(ebd.: 39) und als Anordnung von Subjektpositionen, die aber nicht

gleichermaßen Anteil an dieser so produzierten Aufteilung des Sinn-

lichen haben. Dieser ›Riss‹, der das Soziale durchzieht, wird so erst

durch eine polizeiliche Ordnung hervorgebracht: So wird eine »sym-

bolische Verteilung der Körper, die sie unter zwei Kategorien aufteilt«,

erst produziert: Was artikuliert wird, ist eine Teilung in »jene, die man

sieht und jene, die man nicht sieht; jene, von denen es einen Logos –

ein erinnertes Wort, eine aufzustellende Rechnung – gibt, und jene,

von denen es keinen Logos gibt; jene, die wirklich sprechen, und jene,

deren Stimme, um Freude und Leid auszudrücken, die artikulierte

Stimme nachahmt« (ebd.: 34). Das »Unmessbare des Unrechts« (ebd.:

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


In Verteidigung der Gleichheit 77

33), auf das auch das Manifest implizit mit Rancière verweist, rührt

damit genau daher, dass in der Logik jener Polizei eine »politische

Gemeinschaft als Antagonismus der Teile der Gemeinschaft« hervor-

gebracht wird (ebd.). Nur das Manifest übersieht meines Erachtens

jenen gleichermaßen artikulierten politischen Antagonismus.

Fokussiertmanmehr noch auf das,was politische Gemeinschaft ge-

nannt werden könnte, so ist diese für Rancière nicht per se Resultat ei-

nes (bio-)politischen Paradigmas des nackten Lebens,wie dies bspw. bei

Agamben (2002) der Fall ist (vgl. hierzu auch Mayer/Wittig 2020). Viel-

mehr ist es gerade jener polizeilich produzierte ›Riss‹ in der Ordnung,

in dem adressiert wird, was ›Gemeinschaft‹ und Gleichheit umreißen

könnte. Entscheidend hierfür ist Rancières (2006; vgl. auch Beiler 2019,

Kleesattel 2019,MartínezMateo 2019b) ästhetisch-politisches Verständ-

nis des Sozialen, das er explizit an die Dimension der Sprache und an

das ›Gehört-Werden‹ bindet. Das Soziale bringt sich permanent als eine

ästhetische Ordnung des ›Vernehmen-Könnens‹ und des ›Vernommen-

Werdens‹ hervor. Sie bringt sich als eine ›Aufteilung des Sinnlichen‹

hervor: als eine soziale Spaltung einerseits in einen Teil derjenigen, die

Anteil an einem Logos haben, indem sie von anderen gehört werden kön-

nen. Andererseits aber gleichsam in einen Anteil derjenigen, denen kein

Anteil an dieser Ordnung zugesprochen wird und die deshalb anteillos

bleiben, weil sie nicht vernommen werden können.

Rancière zeigt an der Fabel des Menenius Agrippa, die sich ur-

sprünglich bei Livius findet, dass sich diese ›Aufteilung des Sinnlichen‹

als ästhetisch-politischer »Streit über die Frage nach der Sprache

selbst« (Rancière 2002: 35) artikuliert. Mit der Fabel wird dabei auf

einen neuralgischen Punkt der Ständekämpfe in der römischen Repu-

blik zwischen 509 v. Chr. und 367 v. Chr. verwiesen, die sich zwischen

Patriziern und Plebejern abspielten. Im Jahr 494 v. Chr. ziehen in deren

Rahmen die Plebejer von der Stadt auf den Aventin (Mons Aventinus),

um ihre Arbeit niederzulegen und so gegen die für sie unrechtmäßige

Behandlung durch die Patrizier zu protestieren. Rancière schildert dies

zugespitzt so:

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


78 Steffen Wittig

Die Position der unbeugsamen Patrizier ist einfach: es gibt keinenOrt,

um mit den Plebejern zu diskutieren, aus dem einfachen Grund, weil

diese nicht sprechen. Und sie sprechen nicht, weil sieWesen ohneNa-

men sind, ohne Logos, das heißt ohne symbolische Einschreibung im

Gemeinwesen. Sie leben ein rein individuelles Leben, das nichts über-

trägt, außer das Leben selbst, reduziert auf seine Reproduktionsfähig-

keit. Derjenige, der ohne Namen ist, kann nicht sprechen. (Ebd.)

Eine derartige ›Aufteilung des Sinnlichen‹ ist eine ästhetische Teilung

des Sozialen. Gleichsam artikuliert sich aber die mögliche Problema-

tisierung, wer als Teil der Gemeinschaft wahrgenommen werden kann

und wer nicht, als möglicher Streitpunkt einer Gemeinschaft, die sich

gerade erst in der Auseinandersetzung mit diesem Problem der mög-

lichen Teilhabe der Anteillosen an der ›Aufteilung des Sinnlichen‹ als

Gemeinschaft zu versammeln beginnt. Hierdurch, so Rancière (ebd.:

38), »verstehe [man] die Aufteilung im doppelten Sinne des Wortes:

[als] Gemeinschaft und Trennung«. Dieser Ordnung des Sichtbaren,

der Platzanweisung, der »Verteilung und Legitimierung« (ebd.: 39) von

Subjektpositionen gibt Rancière den Namen »Polizei« (ebd.: 40). Genau

gegen eine solche ästhetisch-politische Anordnung von Subjektpositio-

nen richtet sich der plebejische Protest im Beispiel vom Aventin: Die

Plebejer verweisen darauf, gleichermaßen Anteil am Logos zu haben

wie die Patrizier. Sie insistieren darauf, diesen gleich zu sein. In einem

solchen Sinne ist die Reaktion der Patrizier interessant. So sandte der

Senat den Abgeordneten Menenius Agrippa aus, um mit den Plebejern

zu verhandeln und dieser beschwichtigte diese mit einer platonischen

Parabel: Er erzählte ihnen, dass mit ihrem Protest die wesentlichen Be-

standteile des gesellschaftlichen Körpers ihren Dienst eingestellt hät-

ten und nicht mehr zusammenarbeiteten. In einem Staat, genau wie

in einem Körper, müssten aber alle Teile zusammenwirken, um funk-

tionieren zu können. Diese Rede führte schließlich die Plebejer wie-

der zurück an die Arbeit und beendete die Sezession (vgl. Alföldy 1975).

Das Beschwichtigende dabei lag allerdings weit weniger im Inhalt des

Gesagten als vielmehr in der Form, in der sich Menenius Agrippa an

die Plebejer wandte. Denn für die Patrizier musste die Ansprache des

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


In Verteidigung der Gleichheit 79

Menenius an die Plebejer selbst paradox erscheinen: Für sie beruhte

sie auf einem »fatalen Irrtum […] es kämen Worte aus dem Mund der

Plebejer, während logischerweise doch nur Lärm herauskommen kann«

(Rancière 2002: 40). Für die Plebejer wird damit aber »[d]iese Entschei-

dung« des Menenius »identisch mit der Entscheidung, wer an einer

politischen Ordnung wie teilhat und wer nicht«, so Leonhardt (2017:

41). Die Frage des Anteils am Logos – und damit die Frage der Gleich-

heit – wird durch die sprechende Hinwendung an Wesen, die in der

Artikulationsweise der polizeilichen Ordnung weder dazu in der Lage

sind zu sprechen, noch Sprache vernehmen können, vollkommen ver-

schoben. Die Unterteilung der polizeilichen Ordnung »in jene, die man

sieht und jene, dieman nicht sieht« (Rancière 2002: 34), in jene, die über

eine Sprache verfügen und deshalb dazu fähig sind, »das Rechte aus-

zusprechen, während [die Rede] anderer nur als Lärm wahrgenommen

wird« (ebd.), wird auf diese Weise völlig neu verhandelt. Denn erst in

der Negation der ›Aufteilung des Sinnlichen‹, im Ausschluss von Sub-

jektpositionen und in der gleichzeitigen Auflehnung gegen diese Ex-

klusion konstituiert sich das, was Gleichheit genannt werden könnte

als dialektischer Widerspruch, so Balibar (2012: 13 und 19). Es ist die

indirekte Verneinung eben jener Behauptung, die Plebejer seien nicht-

menschliche, lediglich Lärm machende und die menschliche Sprache

nicht verstehende Wesen, in welcher in der Ansprache des Patriziers

Menenius Agrippa an die Plebejer auf dem Aventin eine Gleichheit von

Plebejern und Patriziern zumindest negativ artikuliert wird: Wenn die

Plebejer denMenenius nicht verstehen würden, warum sollten sie dann

ihre Arbeit wiederaufgenommen haben?

Der Begriff der Politik setzt gerade an jener am Beispiel vom Aven-

tin aufgerufenen Dynamik der Begegnung mit der polizeilichen »Auf-

teilung der sinnlichen Ordnung« (Rancière 2002: 52) an: »Die Politik ist

zuerst der Konflikt über das Dasein einer gemeinsamen Bühne, über

das Dasein und die Eigenschaft derer, die auf ihr gegenwärtig sind«

(ebd.: 38). Diese Spannung, die jene ›Aufteilung des Sinnlichen‹ durch-

quert, artikuliert sich gerade dadurch, »weil diejenigen, die kein Recht

dazu haben, als sprechende Wesen gezählt zu werden, sich dazuzählen

und eine Gemeinschaft dadurch einrichten, dass sie das Unrecht ver-

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


80 Steffen Wittig

gemeinschaften, das nichts anderes ist als der Zusammenprall selbst,

der Widerspruch zweier Welten, die in einer einzigen beherbergt sind«

(ebd.). Die Welt der Patrizier und die der Plebejer, der Logos und die

demLogos ausgeschlossenenWesen, begegnen sich imBeispiel desMe-

nenius konfrontativ in der Forderung nach Gleichheit. Gleichsam arti-

kuliert sich der Begriff der Gleichheit so nur als seine eigene »Vernei-

nung« (ebd.: 46): als Unrecht des Ausschlusses der Plebejer aus der Ord-

nung der zur Sprache fähigen Wesen, jenes Unrechts also, das durch

den Logos verübt wird, und das in der Proklamation dieses Unrechts

diejenigen vereint, die von diesem Unrecht betroffen sind. Diese Ma-

nifestation des Unrechts ist dabei an den Prozess der Subjektivierung

gebunden, da das Unrecht nur »durch Subjekte oder durch spezifische

Subjektivierungsanordnungen [existiert]« und im konkreten Fall auch

für andere in Erscheinung tritt. Gleichheit artikuliert sich so in der

Konfrontation mit einer machtvollen Ordnung in doppelter Weise: ei-

nerseits als eine eingeforderte Gleichheit, die von einer ›Aufteilung des

Sinnlichen‹ verlangt, nicht mehr ausgeschlossen, sondern zu ihr als

Gleiche gezählt zu werden, und andererseits als eine Gleichheit, die die

gegen den Logos den Aufstand Probenden als gleich artikuliert bzw. als

gleichermaßen exkludiert artikuliert.

Da die polizeiliche Ordnung somit Bedingung der Möglichkeit der

Gleichheit ist – einer geforderten Gleichheit, dem Logos doch anzuge-

hören und einer Gleichheit der Aufständischen, sich gleichermaßen ge-

gen eine spezifische Ausschlussoperation des Logos aufzulehnen, kon-

stituiert sich eine politische Gleichheit nur im Zusammenstoßmit dem

Bereich der Polizei. Dieses Feld der Begegnung im Begriff der Gleich-

heit kann damit nur als Negation der ›Aufteilung des Sinnlichen‹ im

Moment eines konstatierten Unrechts artikuliert werden und bildet zu-

gleich die Bedingung derMöglichkeit der Benennung des Unrechts. Die

Plebejer können nur eine Gleichheit mit den Patriziern behaupten, weil

diese sie als Ungleiche ausschließen. Gleichheit wird von dieser Seite

her zunächst als »offene Gesamtheit der Praktiken [verstanden], die von

der Annahme der Gleichheit jedes sprechenden Wesens mit jedem an-

deren und durch die Bemühung, sie zu bewahrheiten, gewährleistet ist«

(ebd.). Gleichheit ist damit ihrer Behauptung der Politik »nicht eigen«

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


In Verteidigung der Gleichheit 81

und hat »an sich […] nichts Politisches« (ebd.: 43) – ein Punkt, an den

das Manifest anschließt. Dort geht man mit Rancière von der »Annah-

me der Gleichheit und der Möglichkeit der Transformation des Einzel-

nen und des Kollektivs« (Hodgson et al. 2022: 21) aus. In der Konkretion

bringt sich diese Annahme der Gleichheit aber erst in der Aktualisie-

rung eines konkreten Falls hervor, indem sie »in Form eines Streits die

Bestätigung der Gleichheit ins Herz der polizeilichen Ordnung« (Ran-

cière 2002: 43) eingeschriebenwird. Insofern tritt Gleichheit nur amFall

hervor und verweist so als Negation im Dissens auf das Moment einer

nicht vorhandenen, aber unterstelltenGleichheit.Die Gleichheit artiku-

liert sich somit als etwas, das in der Konfrontation einerseits voraus-

gesetzt werden muss, um eine Infragestellung einer Ungleichbehand-

lung erst zu ermöglichen und um sich andererseits gleichsam praktisch

erst hervorbringen zu können. Das Moment der Gleichheit ist so nichts

weiter, wie Balibar (2012: 13 und 19) es bezeichnet, als ein »dialektischer

Widerspruch«, ein »Differential«: Es muss angenommen werden, kann

sich aber nur praktisch am konkreten Fall hervorbringen. Das Manifest

nimmt diese problematische zweite Seite der Gleichheit in seiner Kürze

allerdings kaum auf: Wie artikuliert sich die ›Annahme der Gleichheit‹

im Manifest, wenn sich diese gleichsam erst in den Praktiken der Sub-

jekte hervorbringt? DasManifest reißt diesen Punkt lediglichmit seiner

Referenz auf Rancières ›Unwissenden Lehrmeister‹ an. Jener skizzierte

Zusammenhang soll im Folgenden weiter vertieft werden.

b) Wie kann Gleichheit angenommen werden, wenn sie

nur als Negation existiert?

Rancière (2007: 11) entwickelt in einer zweiten, sich dann im Unverneh-

men fortführenden Perspektive, diesen paradoxen Begriff der Gleich-

heit zugleich als zentralen Einsatz seiner Perspektive unter Referenz auf

das Narrativ Joseph Jacotots, jenes »Lehrbeauftragte[n] für französische

Literatur an der Universität von Löwen«, der im Jahr 1818 dort ein »in-

tellektuelles Abenteuer« erlebt. Eben auf diese Artikulation von Gleich-

heit referiert auch das Manifest. Allerdings muss dessen Aufnahmemit

Rancière noch etwas verschoben werden. Jenes Narrativ ist bisweilen

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


82 Steffen Wittig

insbesondere in der Pädagogik breit rezipiert (vgl. bspw. Biesta 2010,

Cornelissen 2010, Simons/Masschelein 2010, Ahrens 2012) und umreißt

vor allem Jacotots Lehrerfahrungen als ausschließlich Französisch spre-

chender Lektor in den Niederlanden, in die er durch die in Frankreich

an die Macht zurückkehrenden Bourbonen exilieren muss. So stand er

in Leuven vor der nicht ganz einfachen Problematik, Vorlesungen für

Studenten halten zu müssen, die kein Wort Französisch sprachen, son-

dern eben nur Niederländisch – eine Sprache, die wiederum Jacotot

nicht sprach. Vor dem Hintergrund dieses Problems versucht Jacotot

mit der Annahme der »Gleichheit der Intelligenzen« (Rancière 2007: 52)

eine »gemeinsame Sache« (ebd.: 12) zu finden, einen Gegenstand, der

die Grenzen der Sprache überwindet und so eine »minimale Verbin-

dung« (ebd.: 11) zwischen Lehrmeister und Schülern herstellt. Diesen

findet er in der »zweisprachige[n] Ausgabe des Telemach« (ebd.: 12),

wobei er beobachtet, dass die Lernenden die pädagogisch üblichen Er-

klärungen des Lehrmeisters gar nicht benötigen.

Rancière (ebd.: 14) verhält sich mit dieser Annahme der Gleichheit

damit zu einer pädagogischen ›Aufteilung des Sinnlichen‹, die sich als

»Ordnung des Erklärens« artikuliert. Er wendet sich gegen die Behaup-

tung, dass »die wesentliche Aufgabe des Lehrmeisters […] darin [be-

steht], zu erklären, die einfachen Elemente der Kenntnisse hervorzu-

heben und ihre prinzipielle Einfachheit mit der tatsächlichen Einfach-

heit, die die jungen und unwissenden Geister kennzeichnet, in Über-

einstimmung zu bringen. Lehren, das hieß gleichzeitig Kenntnisse zu

vermitteln und Geister zu formen, indem man sie, einem geordneten

Fortschreiten folgend, vom Einfacheren zum Komplizierteren leitete«

(ebd.: 13). Insofern könnte unter dieser Perspektive Lehren als polizei-

liche Praxis betrachtet werden, die eine Differenz zwischen Wissen-

den und Unwissenden erst (re-)produziert: Das Lehren situiert Sub-

jektpositionen in einer ›Aufteilung des Sinnlichen‹, führt sie in diese

ein oder schließt sie aus dieser aus. Rancière hängt diese Einführung

in den Logos an den Begriff des Verstehens: »Niemand kennt wahrhaft

etwas, wenn er es nicht verstanden hat. Und damit er verstehe, muss

man ihm eine Erklärung gegeben haben […]« (ebd.: 14). Wann aber et-

was als verstanden gilt, darüber bestimmt innerhalb dieser ›Logik des

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


In Verteidigung der Gleichheit 83

Erklärens‹ ausschließlich der Lehrende. Der »Erklärende [entscheidet]

als Einziger darüber […], an welchem Punkt die Erklärung selbst er-

klärt ist« (ebd.). Und so ist es »[d]as Geheimnis des Lehrmeisters […],

die Distanz zwischen dem gelehrten Gegenstand und dem zu beleh-

renden Subjekt, die Distanz auch zwischen lernen und verstehen, er-

kennen zu können« (ebd.: 15), eine Distanz, die der Erklärende durch

die Praxis des Erklärens und als Entscheidungsinstanz des Endes je-

der Erklärung selbst erst hervorbringt: »Der Erklärende ist jener, der

die Distanz einsetzt und abschafft, der sie inmitten seiner Rede ent-

faltet und auflöst«, so Rancière (ebd.). Einerseits identifiziert Rancière

so in jener pädagogischen Aufteilung des Sinnlichen die Privilegierung

der Rede des Lehrmeisters, der Annahme nämlich, dass die Erklärung

des Lehrmeisters jeder anderen alternativen Erklärung vorausgeht. An-

dererseits trifft diese Analyse Rancières in Bezug auf das Nachdenken

über das Sprachlernen des Kindes auf eine interessante Erkenntnis:

»Die Wörter, die das Kind am ehesten lernt, in deren Sinn es am ehes-

ten eindringt, die es sich am ehesten für seinen eigenen Gebrauch an-

eignet, sind diejenigen, die es ohne erklärenden Lehrmeister, noch vor

jedem Lehrmeister lernt« (ebd.: 16). Das Erlernen der Muttersprache

kann als Evidenz dafür aufgerufen werden, dass ein Verstehen eines

Sachverhaltes auch ohne vorgängige Erklärung, nur auf Basis der ei-

genen Intelligenz möglich ist. Was nun aber mit dieser Einführung ei-

ner ›Ordnung des Erklärens‹ und des Unterrichts passiert, ist, dass jene

eigene Intelligenz, die vormals auch zum Erlernen der Muttersprache

und anderer Praktiken dienlich war, mit einer Logik des Erklärens kon-

frontiert wird, so dass behauptet wird, »dass ein Verstehen mittels der

eigenen Intelligenz nicht mehrmöglich ist […]« (ebd.). Lehren (und Ler-

nen) bedeutet also, im Aufeinandertreffen zweier Ordnungen in einen

sich als hegemonial artikulierenden Logos eingeführt zu werden, der

von der Behauptung einer Ungleichheit ausgeht und ebensolche in sei-

nen Praktiken immer wieder (re-)produziert (vgl. Simon/Masschelein

2010: 601).

Im Gegensatz dazu führt Rancière (2007: 52) seine Annahme der

Gleichheit der Intelligenzen vor dem Hintergrund der Unterstellung

ein, dass jede/r ,Schüler*in‹ zum einen in der Lage ist, auf Basis ih-

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


84 Steffen Wittig

rer/seiner eigenen Intelligenz zu lernen; der ›unwissende Lehrmeister‹

erzeugt vor diesem Hintergrund keine Asymmetrie des Erklärens, kei-

ne Teilung zwischen Wissenden und Unwissenden, weil er selbst kei-

ne Ahnung von jenem Gegenstand hat, den er lehrt (vgl. Ahrens 2012).

Am Beispiel Jacotots zeigt sich das: Er unterrichtet vornehmlich Din-

ge, in denen »seine Inkompetenz anerkannt« ist (Rancière 2007: 25) –

Französisch für ausschließlich Niederländisch Sprechende ohne über-

haupt des Niederländischen mächtig zu sein, Klavierspiel ohne Klavier

zu spielen, Malerei ohne Malen zu können (vgl. ebd.). Rancière fordert

so, »die Logik des Erklärsystems um[zu]drehen«, denn diese ist ledig-

lich der »Mythos der Pädagogik, das Gleichnis einer Welt, die in Wis-

sende und Unwissende geteilt ist, in reife Geister und unreife Geister,

fähige und unfähige, intelligente und dumme« (ebd.: 16f.).

Biesta (2010: 542) weist wiederum daraufhin, dass es eben jene Ord-

nung ist, die den Lerner im Schatten des als zu lernend Artikulier-

tem erst zu einem Produkt einer Ordnung des Erklärens macht, einer

Subjektposition also, aus der heraus eine Gleichheit im Moment einer

sich hervorbringenden Ungleichheit behauptet werden kann. Auch die

Gleichheit der Intelligenzen wird so zu einer Behauptung, die erst als

Negation einerOrdnung der Erklärung artikulierbarwird; sie wird hier-

durch zu einer politischen Intervention inmitten dieser Aufteilung des

Sinnlichen. Die Gleichheit unterläuft so zwar die sich im Rahmen jener

mythischen Gründung artikulierende doppelte Geste der Pädagog*in:

Wenn Sie keine Ahnung von einer Sache hat, kann sie weder den »abso-

luten Anfang« des »Lernakts«markieren, noch kann sie einen nur selbst

zu lüftenden »Schleier der Unwissenheit […] über alle zu lernendenDin-

ge« (Rancière 2007: 17) werfen. Jene Gleichheit der Intelligenzen artiku-

liert sich aber dennoch erst im Zusammenprall mit jener Ordnung des

Erklärens. Es ist überhaupt erst der hegemoniale pädagogische Duktus

des Erklärens, der die Forderung nach einer Gleichheit der Intelligen-

zen als Intervention gegen eine machtvolle Ordnung ermöglicht und

hervorbringt. Die Annahme, dass jeder auf Basis seiner eigenen Intel-

ligenz lernen kann, artikuliert sich so erst vor dem Hintergrund einer

Annahme der Ungleichheit, der Behauptung nämlich, dass ein Lerner

erst pädagogisch zur Vernunft geführt werden muss, um verstanden

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


In Verteidigung der Gleichheit 85

zu werden und sprechen zu können (vgl. Biesta 2010: 545). Wenn aber

selbst in der Behauptung der Gleichheit der Intelligenzen im Unwis-

senden Lehrmeister eben diese nur als Negation auftaucht, wie kann

sie dann, wie Rancière (2002: 26) es ausdrückt »mit Waffen verteidigt«

werden?

3. In Verteidigung der Gleichheit?

Die Behauptungen, »dass es« mit dem Terminus der Gleichheit einen

Grundsatz »zu verteidigen gibt« (Hodgson et al. 2022: 20) und dass es

einen »existierende[n] Raum der Gemeinsamkeit« (ebd.: 21) gäbe, der

sich um den Begriff der Gleichheit herum konstituiert, können nun

mit Rancière noch einmal situiert werden. Errichtet eine solche Auf-

forderung zur Verteidigung von Grundsätzen, wie dem der Gleichheit,

nicht selbst politisch eine polizeiliche Ordnung? Auf beiden aufgerufe-

nen Seiten scheint es um den unterschiedlich gewendeten Einsatz der

Gleichheit im ›Unvernehmen‹ um das Gemeinsame zu gehen. Das Ge-

meinsame existiert nicht einfach so, es muss verifiziert werden und

gerade dies verbindet beide Artikulationsweisen von Gleichheit: Zu-

gleich erscheint Gleichheit als Intervention in eine machtvolle Auftei-

lung des Sinnlichen, zu der man sich vor dem Hintergrund einer be-

haupteten Gleichheit als zugehörig artikuliert; darüber hinaus aber er-

scheint sie als Artikulation einer »gemeinsamen Sache« (Rancière 2007:

12), zu der jede Subjektposition doch irgendwie potentiell fähig ist. Sie

folgt einer doppelten Logik: Badiou lässt sie in dem kulminieren, was

er das »Oxymoron des unwissenden Lehrmeisters« (Badiou 2015: 221)

nennt: zugleich auf eine machtvolle Ordnung, ein Geteiltes im Namen

der Gleichheit referieren zu müssen, um sie unter Inanspruchnahme

der Gleichheit zu subvertieren. Balibar (2012) verweist auf diese doppel-

te Logik, indem er Gleichheit in einem dialektischen Widerspruch von

Aufstand und Konstitution sieht. Das Moment der Gleichheit (für Ba-

diou das Verschmelzen von Freiheit und Gleichheit zu ›Gleichfreiheit‹)

verweist darauf, dass Gleichheit einerseits (als Annahme/Behauptung)

eines der zentralen Momente sowohl der Konstitution des Sozialen im

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


86 Steffen Wittig

Allgemeinen als auch des Pädagogischen im Besonderen darstellt. An-

dererseits impliziert dieses Moment zugleich immer auch »die Fähig-

keit oder Macht zum Aufstand« (ebd.: 24) gegen eine sich durch die Re-

ferenz auf jenen Begriff der Gleichheit konstituierende Ordnung. Das

Aufständische, das in der Annahme der Gleichheit steckt, »ist nicht nur

Begründer, sondern auch Feind stabiler Institutionen« (ebd.: 25) und

Ordnungen. Oder wie es Masschelein/Simons/Larrosa (2019: 140) aus-

drücken: Gleichheit ist das ›anarchische‹Moment der Ordnung (im Sin-

ne von an-arché – es gibt keinen letzten Grund, aber die Notwendig-

keit, Ordnung zu begründen). Und jenes verweist darauf, »that there

are no natural (pre-given) connections or bonds between bodies and

capacities and positions (in the social order)« (ebd.). Ordnung ist damit

nicht nur die Existenz eines ›politischen Regimes‹ (bspw. einer polizei-

lichen ›Logik des Erklärens‹), sondern zum einen die Existenz dieser

»equal and anarchic condition of the existence of power that is speci-

fically political« (ebd.). Zum anderen ist jener ›anarchische‹ Anteil der

Ordnung gleichermaßen »the condition that the exercise of power con-

tinually tries to tame or control and repress [this anarchic moment]«.

Liest man nun aber das Manifest und jene Forderung, die Annahme der

Gleichheit als Grundsatz zu verteidigen, mit Rancière detaillierter, so

mündet eine solche Forderung gerade in die Verteidigung jener Dialek-

tik von an-archischem Aufstand und machtvollem Zähmungsversuch

des anarchischen Moments der Gleichheit.

Wie kann aber ein solcher, sich als Negation einer Aufteilung des

Sinnlichen artikulierender, an-archischer Begriff der Gleichheit vertei-

digt werden (wozu ja aufgerufen wird)? Und vor allem: mit welchen

Waffen? Sind die Waffen, mit denen wir eine Gleichheit verteidigen

könnten, nicht immer schon die gleichen Waffen, mit denen sich auch

jene Ordnung verteidigt, gegen die eigentlich im Namen der Gleichheit

vorgegangen werden soll?

Mit Rancière könnte man behaupten, dass sich die Frage nach der

Verteidigung der Gleichheit in dieser Form gar nicht stellt: Als »singu-

läres Universelles« (Rancière 2002: 50), als Unrecht, das nur von einem

spezifischen Subjekt in einer spezifischen Situation als vorliegende Un-

gleichheit behauptet werden kann, entzieht sich die Gleichheit jegli-

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


In Verteidigung der Gleichheit 87

cher Identifizierung. Die Gleichheit verteidigt sich durch ihren syste-

matischen Entzug als ›an-arché/Ungrund‹, weil sie nur imMoment des

Unrechts, des Dissens‹, als subjektivierende Teilung thematisiert wer-

den kann. Eine Hilfe zur Verteidigung der Gleichheit würde im Gegen-

teil nur eine Ungleichheit in der konkreten Erscheinung einer Fürspra-

che für diejenigen, denen unterstellt wird, nicht für sich sprechen zu

können, reproduzieren (vgl. hierzuMartínezMateo 2019a, 2019b).Wird

aber nicht auch in einer negativen Intervention der Gleichheit jenseits

der Frage der Fürsprache im Modus der Repräsentation »ein gewisses

Regime« der Wahrheit, »eine gewisse Machtverteilung von Wahrheit

und Irrtum [errichtet]« (Foucault 2001: 196)? Auch eine Gleichheit der

Intelligenzen mündet in die Referenz auf eine machtvolle, hegemonia-

le Ordnung: nämlich die der »Intelligenz des Buches« (Rancière 2007:

23), die eben in der Vermittlung durch die Erklärung erst zur »Verdum-

mung« (ebd.) wird. Auch wenn eine solche sich in der Form des Tele-

mach als Kulminationspunkt der Auseinandersetzung, als ›gemeinsa-

me Sache‹ artikuliert, so ist auch dieses Buch Produkt einerDifferenzie-

rung zwischen wahr und falsch. Es referiert auf ein (kontingentes) his-

torisch-politisches Kräfteverhältnis, auf welches Foucault (2001: 196f.)

in In Verteidigung der Gesellschaft in seiner Vorlesung vom 18.02.1976 hin-

weist. Das Medium des Buches Telemach verweist dabei aber in der Art

seiner Verwendung bei Rancière weniger auf eine sich so konstituie-

rende rationale Ordnung von Wissen, sondern vielmehr auf eine hege-

moniale Ordnung der Sprache. Bücher artikulieren sich als Manifesta-

tionen eines Regimes desWissens, jener hegemonialen Differenzierun-

gen zwischen wahr und falsch, die zugleich symbolische Einsatzpunk-

te wie Effekte eines Machtregimes markieren, oder wie es Marchart

einmal formuliert hat, eines auf den Kopf gestellten Clausewitz (vgl.

Marchart 1998). Sie sind Elemente einer »Politik als mit anderen Mit-

teln fortgesetzten Krieg[es]« (Foucault 2001: 198), die sich vor allem ver-

mittels einer »Sprache des Wissens« (ebd.: 184) zu subjektivieren schei-

nen. Und so referiert auch Jacotot Rancières Telemach, als ein Buch,

in dem »alles in allem [ist]«, in dem die »ganze Macht der Sprache […]

im Ganzen eines Buches [ist]« (Rancière 2007: 38), auf ein historisch-

politisches Kräfteverhältnis einer Zugehörigkeit zu einer bestimmten

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


88 Steffen Wittig

symbolischen Ordnung. Das Buch stellt nicht die Forderung auf zu ver-

stehen: »Es gibt nichts zu verstehen« (ebd.: 36). Es ist die Konfrontation

mit einem radikalen Nicht-Wissen. Die Lernenden sprechen kein Wort

Französisch und sollen jene Phrasen, Wörter und Zeichen, die sie nicht

verstehen, sich merken, wiederholen und vergleichen. Jacotot formu-

liert vielmehr das Diktum: »Du kannst sagen, ich kann nicht, sag statt-

dessen Calypso konnte nicht« (ebd.). Im Wort ›Calypso‹ bündeln sich

für Jacotot »alle menschlichen Werke […], da dieses Wort ein Werk der

menschlichen Intelligenz ist« (ebd.: 39). Selbst wenn die Frage der rich-

tigen Aneignung eines Wissens durch Rancière negiert wird und eine

Gleichheit der Intelligenzen zum negativen Vermittler der Möglichkeit

einer Auseinandersetzung mit der Welt wird, so unterliegt diese ver-

mittelte Auseinandersetzung doch den »formalisierten Codes« (Balibar

2012: 116) der symbolischen Ordnung: der Referenz auf die Odyssee, die

Ilias, Homer, die griechische Götterwelt usw., die das Wort ›Calypso‹

aufruft; dem Verweis auf die Schrift, die Rancières Schlosser in seinen

Beschreibungen der Buchstaben, die er nicht lesen kann, aufruft. Jeder

kann alles, aber auch alles ist in allem. Und so, das kann man zumin-

dest vermuten, kehrt auch das in der Selbstverteidigung der negativen

Gleichheit Verdrängte der Unhintergehbarkeit der symbolischen Ord-

nung in ihr wieder.

Literatur

Ahrens, Sönke (2012): »Die Unfähigkeit des Lehrmeisters und die Wirk-

samkeit des Lehrens«, in: Hans-Christoph Koller, Roland Reichen-

bach, Norbert Ricken (Hg.): Philosophie des Lehrens. Paderborn:

Schöningh: S. 129-144.

Alföldy, Géza (1975): Römische Sozialgeschichte.Wiesbaden: Franz Stei-

ner Verlag.

Badiou, Alain (2015): »Jacques Rancière. Wissen und Macht nach dem

Sturm«, in: Ders.: Das Abenteuer der französischen Philosophie seit

den 1960ern. Wien: Passagen: S. 211-241.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


In Verteidigung der Gleichheit 89

Balibar, Etienne (2012): Gleichfreiheit. Politische Essays. Frankfurt

a.M.: Suhrkamp.

Beiler, Frank (2019): »Vom repräsentativen zum ästhetischen Regime –

Für eine andere Empirie«, in: Ralf Mayer, Alfred Schäfer, Steffen

Wittig (Hg.): Jacques Rancière. Pädagogische Lektüren.Wiesbaden:

Springer VS: S. 91-112.

Biesta, Gert (2010): »Learner, Student, Speaker: Why it matters how we

call those we teach«, in: Educational Philosophy and Theory,Vol. 42,

Nos. 5-6, 2010: S. 540-552.

Cornelissen, Goele (2010): »The Public Role of Teaching: To keep the

door closed«, in: Educational Philosophy and Theory,Vol. 42, Nos.

5-6, 2010: 529-539.

Foucault, Michel (2001): In Verteidigung der Gesellschaft. Frankfurt

a.M.: Suhrkamp.

Hodgson, Naomi; Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2022): »Manifest für

eine Post-Kritische Pädagogik«, in: Martin Bittner, Anke Wisch-

mann (Hg.): Kritik und Post-Kritik. Zur deutschsprachigen Rezep-

tion des »Manifests für eine Post-Kritische Pädagogik«. Bielefeld:

transcipt Verlag: S. 19-24.

Kleesattel, Ines (2019): »Ästhetisch Lernen und Lehren unter Gleichen:

Warum ein unwissender Lehrmeister nicht genug ist«, in: Ralf May-

er, Alfred Schäfer, Steffen Wittig (Hg.): Jacques Rancière. Pädagogi-

sche Lektüren. Wiesbaden: Springer VS: S. 243-266.

Leonhardt, Christian (2017): »Zwei Namen des Ausnahmezustandes«,

in: Matthias Lemke (Hg.): Ausnahmezustand. Theoriegeschichte –

Anwendungen – Perspektiven. Wiesbaden: Springer VS: S. 41-56.

Marchart, Oliver (1998): »Gibt es eine Politik des Politischen? Démocra-

tie à venir betrachtet von Clausewitz aus dem Kopfstand«, in: Ju-

dith Butler, SimonCritchley, Ernesto Laclau, Slavoij Žižek (Hg.): Das

Undarstellbare der Politik. Zur Hegemonietheorie Ernesto Laclaus.

Wien: Turia + Kant: S. 90-119.

Martínez Mateo, Marina (2019a): »Füreinander Sprechen. Zu einer fe-

ministischen Theorie der Repräsentation«, in: Leviathan. Berliner

Zeitschrift für Sozialwissenschaft, 47 (3): S. 331-353.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


90 Steffen Wittig

MartínezMateo,Marina (2019b): »Politisch erscheinen und emanzipiert

zuschauen«, in: Ralf Mayer, Alfred Schäfer, SteffenWittig (Hg.): Jac-

ques Rancière. Pädagogische Lektüren. Wiesbaden: Springer VS:

S. 267-288.

Masschelein, Jan/Simons,Maarten (2010): »Governmental, Political and

Pedagogic Subjectivation: Foucault with Rancière«, in: Educational

Philosophy and Theory, Vol. 42, Nos. 5-6, 2010: S. 589-605.

Masschelein, Jan; Simons, Maarten; Larrosa, Jorge (2019): »The matter

with/of school. Storylines of the scholastic fable«, in: Ralf Mayer,

Alfred Schäfer, SteffenWittig (Hg.): Jacques Rancière. Pädagogische

Lektüren. Wiesbaden: Springer VS: S. 135-154.

Mayer, Ralf; Wittig, Steffen (2020): »Gleichheit und Artikulation«, in:

Markus Rieger-Ladich, Rita Casale, ChristianeThompson (Hg.): Un-

/Zugehörigkeit. Bildungsphilosophische Reflexionen und macht-

theoretische Studien. Weinheim/Basel: Beltz Juventa: S. 123-141.

Rancière, Jacques (2002): Das Unvernehmen. Politik und Philosophie.

Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Rancière, Jacques (2006): Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der

Kunst und ihre Paradoxien. Berlin: b_books.

Rancière, Jacques (2007): Der unwissende Lehrmeister.Wien: Passagen.

Rancière, Jacques (2010): Der Philosoph und seine Armen.Wien: Passa-

gen.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zur Aufgabe kritischer Pädagogik? 

Plädoyer für ein engagiertes Denken

Nicolas Engel

»In our times a manifesto can only be performed in an ironic manner«

(Biesta & Safström 2011: 542). Gert Biesta und Carl Anders Safström

machen in ihrem Manifesto for Education auf eine grundsätzliche Eigen-

art der Textsorte Manifest aufmerksam. So heißt es weiter: »We know

all too well, after all, that no manifesto that has ever been written – be

it in the domain of art or in the domain of politics – has ever managed

to change the world« (ebd.). Plädiert wird damit – so könnte man sagen

– für eine bestimmte Lesehaltung, die ein Manifest als etwas begreift,

das zunächst für sich selbst spricht. Es ist als eine zeitgemäß dring-

lich empfundene Artikulation zu werten, die irritiert, aber nicht sagen

kann, wie es gut ist. »As an ironic form – or as an ironic performance –

amanifesto can be nothingmore than an attempt to speak and, through

this, create an opening, a moment of interruption« (ebd.).

Entsprechend dieser Überlegungen sollen in diesem Beitrag Teile

des Manifests für eine post-kritische Pädagogik einer Relektüre unter-

zogen werden, die die von Hodgson et al. (2017) vorgenommenen Blick-

verschiebung »from critical pedagogy to post-critical pedagogy« (ebd.:

17) als die initiierende und irritierende Eröffnung eines Denkkorridors

würdigt und auffordert, über die Aufgabe kritischer Pädagogik nachzu-

denken.

Im Fokus stehen zwei Annahmen der Autor*innen, die in einer

kritisch-kulturwissenschaftlichen Annäherung mittels dem Konzept

der kulturellen Übersetzung besprochen werden sollen (Engel 2019;

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


92 Nicolas Engel

Engel/Bretting 2021)1. Reagiert wird erstens auf die Behauptung der

post-kritischen Autor*innen, dass die pädagogische Hermeneutik im

Gegensatz zu ihrer kritischen Verwendung einen Modus des Zusam-

menlebens in einer gemeinsamen Welt ermöglicht und zweitens auf

die Behauptung, dass »[w]hen we truly love the world, our world, we

must be willing to pass it on to the new generation« (Hodgson et al.

2017: 18) und die damit eingeforderte Wendung von einer kritischen

Perspektive, die laut der Autor*innen von einer »Leidenschaft zum

Hass« (Hodgson et al. 2022: 23; Orig.: »passion to hate«) getragen ist,

zu der post-kritischen Figur einer »Liebe zur Welt« (Hodgson et al.

2022: 23; Orig.: »love for the world«). Die Arbeit an diesen Behauptun-

gen führt mich schließlich zu einem Versuch, die Aufgabe der Kritik in

der Pädagogik zu reformulieren.

I

Das Manifest behauptet im zweiten von insgesamt fünf Grundsätzen

die Notwendigkeit einer Festlegung auf eine pädagogische Hermeneu-

tik oder gar eine Verteidigung (Hodgson et al. 2022: 20) selbiger, die

sich das Sprechen bewahren will: »The acceptance that we can never ful-

ly understand the other — individual or culture — ought not to entail

that we cannot speak« (ebd.: 16). Das vorgeschlagene Modell der Her-

meneutik kritisiert also eine Ausrichtung auf das Nicht-Verstehen und

richtet sich an der Fokussierung auf gegenseitigen Respekt aus. Da-

bei distanziert es sich von einer kritischen Tradition, die Hermeneutik

mit der apriorischen Annahme der Unmöglichkeit eines wechselseiti-

gen Verständnisses verbindet: »Here,we start from the assumption that

we can speak and act— together—and thus shift from the hermeneuti-

cal pedagogy that critical pedagogy entails, to defend […] a pedagogical

hermeneutics« (ebd.).

1 Vor dem Hintergrund einer übersetzungstheoretisch akzentuierten Auseinan-

dersetzung mit dem Manifest beziehe ich mich in meiner Argumentation so-

wohl auf das ›Original‹ als auch auf die übersetzte Fassung des Manifests.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zur Aufgabe kritischer Pädagogik?  93

Aufgrund einer angenommenen Bedrohung durch eine kritische

Hermeneutik wird folglich die Verteidigung einer pädagogischen Her-

meneutik eingefordert, die auf Gemeinsamkeiten abhebt: »in spite of

the many differences that divide us, there is a space of commonality

that only comes about a posteriori« (ebd.). Die Distanzierung von einer

kritischen Hermeneutik geht also genauer einher mit der Aufforde-

rung, nicht das Fremde und Differente, sondern das Gemeinsame, also

das bereits Verstandene, im Verstehensprozess zu fokussieren. Trotz

vieler Differenzen gibt es einen Raum der Gemeinsamkeit – so die

Annahme des Manifests –, der sich a posteriori also aus der Erfahrung

des Gemeinsamen ergibt. Behauptet wird dabei, dass der Raum des

Gemeinsamen in der Pädagogik oftmals übersehen wird zugunsten

einer Fokussierung auf Ungleichheit und Differenz (vgl. ebd.). In der

Festlegung auf Hermeneutik als zentralen modus operandi einer post-

kritischen Haltung wird der Differenz also eine eher marginale Rolle

zugewiesen. Überraschend scheint dies angesichts einer langen Tradi-

tion der Auseinandersetzung mit dem hermeneutischen Prinzip, die

bekanntlich in der Quintessenz gerade das Fremde oder eben Diffe-

rente zum Bezugspunkt einer hermeneutischen Operation macht. Es

ließe sich entgegnen, dass diese Sichtweise Differenzen nivelliert und

dabei Gefahr läuft, nur das leicht erschließbar Gemeinsame erfahrbar

und damit zur Grundlage des Verstehens zu machen; oder um mit

Friedrich Schleiermacher zu sprechen, es wäre dann nur eine »laxere«

Praxis des Verstehens möglich, eine, die auf den schnellen Konsens

zielt und davon ausgeht – ich zitiere aus ›Hermeneutik und Kritik‹

– »dass sich das Verstehen von selbst ergibt« und »[…] Missverstand

vermieden werden soll« (Schleiermacher 1838/1977: 92).

Eine Perspektive, die umgekehrt den Missverstand als unumgäng-

lich anerkennt, ist mit Ansätzen möglich, die radikal auf Differenz fo-

kussieren (Wimmer 2002, Wimmer 2014, vgl. auch Ricken/Reh 2014).

Damit ist – wie der Beitrag noch zeigen möchte – nicht gemeint, dass

ein Gemeinsames nicht möglich ist, es aber nur unter der Bedingung

einer Möglichkeit zur Artikulation von Differenz, die immer auf die Be-

dingung der Verhandlung des Differenten verweist, möglich werden

kann. Verdeutlicht werden soll dieser Gedanke an Überlegungen des

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


94 Nicolas Engel

postkolonialen Theoretikers Homi K. Bhabha. Wenn Bhabha in anties-

sentialistischer Intention den Fokus auf kulturelle Differenz, genau-

er, auf die Frage nach der Möglichkeit einer »Artikulation von kultu-

rellen Differenzen« (Bhabha 2011: 2) setzt, dann möchte er selbige als

ein »komplexes, fortlaufendes Verhandeln« (ebd.) von Differenz in kul-

turellen Zwischenräumen verstanden wissen. Diese Räume (bekannte

Schlagworte sind hier der dritte Raum und Hybridität) können als Zwi-

schenzonen der Kritik und der Subversion begriffen werden (Bhabha

2012; Babka/Posselt 2012) und – im Sinne der Abwendung von Dogma-

tischem– als Orte der Blasphemie.Wenn sich Bhabha des Konzepts der

»Blasphemie« bedient, dann versteht er darunter mehr als die säkulari-

sierte Fehldarstellung vonHeiligen; er sieht hierin ein »Moment, in dem

der Hauptgegenstand oder Inhalt einer kulturellen Tradition im Akt

der Übersetzung [Orig.: »cultural translation«] überwältigt oder ver-

fremdet wird« (Bhabha 2011: 337). Als Blasphemie meint Übersetzung

einen transgressiven Akt, der Differenzen nicht überwindet, sondern

in der Bearbeitung erzeugt und damit auch neue Räume der Überset-

zung einfordert. Im Anschluss an Walter Benjamins Überlegungen zur

»Aufgabe des Übersetzers« (1921) wird bei Bhabha damit betont, dass

Übersetzungen Differentes nicht auflösen, sondern Unsicherheit bear-

beiten und fortleben lassen und damit eine ständige Verhandlung über

Differentes einfordern. Benjamin (1921) zur Folge besteht die Eigenart

der Übersetzung nämlich darin, dass selbige dem Original (also dem

Gegenstand, der Artikulation etc., auf die sie sich bezieht) gerecht wer-

den will, es aber niemals kann. Es geht der Übersetzung somit nicht

um Mitteilung oder Übermittlung von Sinn, sondern es geht ihr allein

darum, die Erfahrung mit dem Fremden (zu Übersetzenden) fortzu-

tragen, oder wie er es sagt, fortleben zu lassen (Benjamin 1963). Die

Aufgabe der Übersetzung wird hier in einem doppelt gemeinten Sin-

ne auch als Aufgabe des Treueversprechens (im Sinne eines Aufgebens)

gefasst, den Sinn des sogenannten Originals transferieren zu können.

Ein Verstehen des Differenten in hermeneutischer Tradition wird da-

mit verunmöglicht und kann ersetzt werden durch die Einsicht, dass

Prozesse des Verstehens immer in Auseinandersetzungen eingebunden

sind, die nicht zu einer Lösung des Problems führen. Die erkenntnis-

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zur Aufgabe kritischer Pädagogik?  95

theoretische Bedeutsamkeit der Aufgabe des Treueversprechens findet

sich bei Bhabha in Form einer radikalen Verschiebung der Treuefrage

wieder. Insofern zielt wissenschaftliche Erkenntnis- und Wissenspro-

duktion nicht auf die Lösung (oder das Verstehen) von Problemen und

Differenzen, sondern charakterisiert sich durch eine Treue zum Pro-

blem und zur Differenz (Schmidt/Engel 2022).

Spiegeln wir diese übersetzungstheoretischen Überlegungen nun

an der Behauptung einer notwendigen Festlegung auf pädagogische

Hermeneutik, die Räume des Gemeinsamen zu verteidigen sucht, dann

lässt sich mit der Übersetzung fragend entgegen, ob nicht gerade das

renitente Festhalten an Differenz, die Fokussierung auf das »Problem

radikaler Alterität« (Wimmer 2002: 115), Gemeinsames zu Tage fördert.

Das Gemeinsame ist dann Produkt einer dialogischen Verhandlung, die

nicht den schnellen Konsens sucht, sondern den Dissens als das pro-

duktive Potential erkennt. Zur pädagogischen Bedeutung des Dissens

hat Roland Reichenbach Entscheidendes gesagt, wenn er darauf ver-

weist, dass »nicht der konsensorientierte Diskurs, sondern vielmehr

der gescheiterte oder teilweise gescheiterte Diskurs, an dessen Ende

die Teilnehmer und Teilnehmerinnen in wesentlichen Fragen im Dis-

sens verbleiben« (Reichenbach 2011: 795) pädagogisch produktiv ist. Es

geht pädagogischer Theorie wie pädagogischer Praxis in dieser Sicht-

weise um »Dissenstauglichkeit« (ebd.: 805).

Ein zweiter Punkt für die Festlegung auf eine pädagogische Her-

meneutik wird im Manifest mit kritischem Verweis auf die der kriti-

schen Pädagogik (eine nähere Bestimmung, was darunter zu verste-

hen ist, wird nicht gegeben!) implizite Sphärentrennung von Pädago-

gik und Gesellschaft gemacht. Im Manifest heißt es dazu: »the educa-

tor assumes the other to lack the means to understand that they are

chained by their way of seeing the world. The educator positions her-

self as external to such a condition, but must criticize the present and

set the unenlightened free« (Hodgson et al. 2017: 17). Mein Verständnis

dieser Aussage deckt sich mit der deutschen Übersetzung des Mani-

fests. Demnach »nimmt die Pädagog*in von den Anderen an, dass ih-

nen die Fähigkeit fehle, zu verstehen, dass sie in ihrer Sichtweise der

Welt verhaftet sind. Die Pädagog*in positioniert sich selbst als außer-

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


96 Nicolas Engel

halb solcher Strukturen, muss jedoch die Gegenwart kritisieren und

die Unaufgeklärten freisetzen« (Hodgson et al. 2022: 23). Nicht zu Un-

recht wird in dieser Aussage markiert, dass sich in Operationen kriti-

scher Hermeneutik ein Geltungsanspruch von Wissen artikuliert, der

andere Geltungsansprüche übergehen und damit Gefahr laufen könn-

te, Vielstimmigkeit zu verunmöglichen. Allerdings verbleibt die Kritik

unkonkret, insofern die Perspektive einer Verwicklung von Pädagogik

und Gesellschaft ohne die Bearbeitung der daraus resultierenden Fra-

ge nach der Gesellschaftlichkeit pädagogischer Wissensproduktion un-

scharf bleiben muss (z.B. Wimmer 2002). Hier scheint der Hinweis auf

das »ambivalente Verhältnis von Wissenschaft und Gesellschaft«, wie

ihn Norbert Ricken (2011) gegeben hat, interessant, demzufolge sich

das Gesellschaftliche und das Politische derWissenschaft und ihrer Ge-

genstände nicht durch ein gesellschaftliches Äußeres bestimmt, son-

dern dadurch, dass der wissenschaftliche Erkenntnisprozess selbst in

gesellschaftlichen und politischen Zusammenhängen seinen Ort hat.

Das mittels des Begriffes der Erkenntnispolitik diskutierte »Zu-Tun-

Haben mit Erkenntnissen« (Seitter 1985: 262), welches den Umgang mit

wissenschaftlicher Erkenntnis als Teil wissenschaftlicher Wissens- und

Erkenntnisproduktion ausweist, ist hier eine zentrale Figur. Die gegen-

wärtig an Fahrt gewinnende Diskussion um das Politische in der päd-

agogischenWissensproduktion (z.B. Casale et al. 2016;Thompson/Wra-

na 2022; Engel/Bretting 2021; Ebner v. Eschenbach 2019) kann hier als

Referenz für eine lebendige kritisch-pädagogische Debatte herangezo-

gen werden, die entlang einer kategorialen Verhältnisklärung von Wis-

senschaft und Gesellschaft das Politische zur zentralen Reflexionsfigur

hinsichtlich der Frage nach Aufgabe und Rolle einer kritischen Pädago-

gik werden lässt.

In kritisch-kulturwissenschaftlicher Perspektive kann mittels

Übersetzung hier angeschlossen werden. Die oben benannte ›Auf-

gabe‹ der Übersetzung als Aufgabe der Treue bzw. als Treue zum

Problem verweist auf eine weitere Eigenheit der Übersetzungsarbeit:

auf die Schuldigkeit der Übersetzung. Die Tatsache nämlich, dass die

Übersetzung dem Original nicht gerecht werden kann, produziert Un-

vollständigkeit und Versionshaftigkeit. Aspekte wie ›Übersetzbarkeit‹

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zur Aufgabe kritischer Pädagogik?  97

und ›Übersetzungsnotwendigkeit‹ umreißen dabei die konstitutive

Unbestimmtheit der Sinn- und Bedeutungsgenerierung. Die darin

liegende Annahme, dass jede Übersetzung Leerstellen oder blinde

Flecken produziert und damit Konflikte und Problemlagen erzeugt,

verweist auf die dem Übersetzungsbegriff innewohnenden Qualitäten

der Unterbrechung von Machtverhältnissen und der Politizität (vgl.

auch Engel/Bretting 2021; Schmidt/Engel 2022).

Jede Form einer pädagogischen Erkenntnisarbeit wäre in der Op-

tik der Übersetzung folglich ein Vorgang, der Versionshaftigkeit und

Unvollständigkeiten produziert. Und ein ›Zu-tun-Haben‹ mit Erkennt-

nissen bedeutet übersetzungstheoretisch gesprochen auch, die gesell-

schaftliche Verantwortung für diese Erkenntnisse zu übernehmen. Im

Sinne einer konstitutiven Verwobenheit von Wissenschaft und Gesell-

schaft, von Theorie und Praxis ist die Pädagogik in dieser Sichtweise

maßgeblich an der Produktion jener Zustände beteiligt, die ihr zumGe-

genstand werden und die ihr die Sicht zu versperren drohen (Wimmer

2002). So wäre anzunehmen, dass Pädagogik politisch nicht unschuldig

ist – sondern ihr in der Produktion vonWissen, Begriffen undManifes-

ten eine Verantwortung zu Teil wird, der sie sich nicht entziehen kann

(vgl. Engel 2019). Ganz entsprechend der angesprochenen Verschiebung

der Treuefrage – weg von der Idee einer Lösung des Problems, hin zu

einer Treue zum Problem. Diese Treue zum Problem verweist auf eine

andauernde hermeneutische Arbeit an Problemen und auf die durch

die Verwicklung von Pädagogik und Gesellschaft ständig notwendige

Verhandlung hermeneutisch produzierten Wissens. Das was mit Ver-

weis auf pädagogische Hermeneutik im gezeichneten Bild des Mani-

fests als Sprechen-Können eingefordert wird, wäre in dieser Sichtweise

als ein stotterndes Übersetzen (Haraway 1996) denkbar, eine Form päd-

agogischer Erkenntnisarbeit, in dem Unsicherheiten und Uneindeutig-

keiten aufgrund eines Umgangs mit Differenz artikulierbar werden, ei-

gene Möglichkeitsbedingungen reflektiert, andere Wissensansprüche,

die an dieselbe Sache herangetragen werden, anerkennt werden (Harr-

asser 2013) – nicht im Sinne der Affirmation oder der gesetzten Annah-

me von Gemeinsamkeiten, sondern im Interesse einer konfrontativen

Wissensbegegnung (Engel 2021), in der Gemeinsamkeiten mal mehr,

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


98 Nicolas Engel

mal weniger reibungslos erarbeitet, aber im Sinne des produktiven Dis-

sens immer wieder gesucht werden müssen.

II

»When we truly love the world, our world, we must be willing to pass

it on to the new generation, on the assumption that they – the new-

comers – can take it on, on their terms« (Hodgson et al. 2017: 18). Als

Ausgangspunkt für die zweite nun zu diskutierende Behauptung der

Figur einer Liebe zur Welt werden im Manifest – ähnlich der Begrün-

dung eines Festhaltens an Hermeneutik – markante Abgrenzungen zu

einer kritischen Pädagogik vorgenommen. Dies formuliert sich in Sen-

tenzen, die die kritische Pädagogik als eine auf soziale Ungleichheit

eingespurte Unternehmung charakterisieren. Die Wendung zu einer

Liebe zur Welt wird folglich ex negativo einer nicht näher spezifizierten

traditionellen kritischen Pädagogik gegenübergestellt, der damit eine

übermäßige Fokussierung auf das Schlechte in der Welt vorgeworfen

wird. Dieser Vorwurf findet in der Aussage seinen Höhepunkt, dass die

Sichtweise der kritischen Pädagogik in negativer Weise an den Status

Quo gebunden ist und dabei von der »Leidenschaft zum Hass« (Hodg-

son et al. 2022: 23; Orig.: »by the passion of hate«) getrieben wird. Vor

diesem Hintergrund erscheint die Projektion einer Liebe zur Welt als ei-

ne hoffnungsvolle Alternative der Pädagogik, die das Gute in der Welt

bewahren und schützen will.

Auf ein erstes systematisches Problem lässt sichmit den Fragen ver-

weisen: Wer oder was ist die Welt? Wie äußert sich Liebe und in Bezug wor-

auf? Zugestimmt werden kann Stefan Ramaekers (2017), der in seiner

Antwort auf das Manifest eine Unbestimmtheit hinsichtlich des Gegen-

stands Welt erkennt und die Vieldeutigkeit des Begriffs der Liebe pro-

blematisiert (ebd.: 64), die etwa in romantischer oder erotischer Les-

art Irrationalitäten, Blindheit, fragliche Toleranz etc. implizieren kann.

Diese Implikationen wären mit Blick auf die pädagogische Hermeneu-

tik, die Differenz als lösbares Problem einordnet, nicht unbedenklich.

Beides – also die Vieldeutigkeit des Begriffs der Liebe, wie auch die Un-

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zur Aufgabe kritischer Pädagogik?  99

bestimmtheit des Gegenstands Welt – birgt Gefahr einer Verunklarung

dessen, was Erziehung und Bildung im Sinne der liebevollen Überga-

be der Welt an sogenannte »Neuankömmlinge« (Hodgson et al. 2022:

23; Orig. »Newcomer«) meint. So wird denn auch bei Ramaekers an-

gemahnt, dass eine Qualifizierung dessen vonnöten ist, was Welt und

darauf bezugnehmend Liebe auszeichnet (Ramaekers 2017: 66f.). Olga

Ververi unterstreicht dies in ihrer Reaktion noch deutlicher, wenn sie

feststellt: »Its core concepts of hope, optimism, and love seem to give a

spiritual orientation to this educational paradigm rather than a politi-

cal one« (Ververi 2017: 40). In diesem Sinne kann das Adjektiv »post-kri-

tisch« in der Tat auf den Punkt gebracht werden: Es droht, unpolitisch

zu sein. In der Auseinandersetzung mit dem Manifest verstärkt sich

stetig das Unbehagen, dass mit einem unpolitischen Begriff von Welt

hantiert und damit eine verklärte Idee der Versöhnung von Mensch-

heit einhergehen könnte; verklärt deshalb, weil Liebe und Welt inhalt-

lich nicht bestimmt werden und parallel dazu jedwede gesellschaftliche

Konfliktlage (als falscher Fokus, s.o.) ausgeblendet wird. Zwar behaup-

tet das Manifest selbst, keine anti-kritische Position zu sein (Hodgson

et al. 2017: 17), jedoch bleibt bei der Lektüre der Eindruck haften, dass

eine Ausrichtung auf Zukunft, Liebe, Optimismus, Hoffnung und das

Gemeinsame jene Kategorien aus dem Blickfeld nimmt, die notwendig

sind, um gesellschaftliche Konfliktlagen als solche überhaupt zu erken-

nen: Differenz, Macht und Geschichte.

Ein fehlender Geschichtsbegriff scheint mir das zentralste Problem

– hieran möchte ich die Problematisierung der Behauptung einer Liebe

zurWelt zuspitzen: Der Figur einer Liebe zurWelt,wie sie imManifest be-

schrieben wird, scheint die Geschichtlichkeit entzogen. Denn die opti-

mistische Zukunftsgewandtheit, die es den ›Neuankömmlingen‹ über-

lässt, die Welt nach ihren Bedingungen zu formen, vernachlässigt, dass

diese bestimmte Bedingungen vorfinden. Im Kontrast zum Bild einer

hoffnungsvollen Liebe zur Welt, möchte ich daher an eine andere Figur

erinnern, wie sie Walter Benjamin entwirft. Im neunten Fragment sei-

nes posthum erschienenen Aufsatzes »Über den Begriff der Geschich-

te« (Benjamin 1940/2007), in dem ein allein auf Fortschritt verpflichte-

tes Geschichtsverständnis scharf kritisiert wird, zeichnet Benjamin ein

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


100 Nicolas Engel

eindrückliches Bild. In Bezugnahme auf die Zeichnung Angelus Novus

von Paul Klee gibt er eine Möglichkeit an die Hand, die Geschichtlich-

keit von Zukunft und Fortschritt anders zu denken:

Seine Augen sind aufgerissen, sein Mund steht offen und seine Flü-

gel sind ausgespannt. Der Engel der Geschichte muß so aussehen. Er

hat das Antlitz der Vergangenheit zugewendet.Wo eine Kette von Be-

gebenheiten vor uns erscheint, da sieht er eine einzige Katastrophe,

die unablässig Trümmer auf Trümmer häuft und sie ihm vor die Füße

schleudert. Er möchte wohl verweilen, die Toten wecken und das Zer-

schlagene zusammenfügen. Aber ein Sturm weht vom Paradiese her,

der sich in seinen Flügeln verfangen hat und so stark ist, daß der Engel

sie nicht mehr schließen kann. Dieser Sturm treibt ihn unaufhaltsam

in die Zukunft, der er den Rücken kehrt, während der Trümmerhaufen

vor ihm zum Himmel wächst. Das, was wir den Fortschritt nennen, ist

dieser Sturm. (Ebd.:317)

In dieser Betrachtungsweise des Angelus Novus, die sich historisch in

die Zeit des rasanten Ausbaus faschistischer Gewaltstrukturen veror-

tet, verdeutlicht der Autor eine geschichtliche Bewegung, die einer un-

bekannten Zukunft entgegensteuert und dabei den erschrockenen Blick

auf die Trümmer der Vergangenheit geheftet hat. In dieser kritischen

Interpretation des Bildes geht es nicht um ›Leidenschaft zum Hass‹

oder um eine starre Fokussierung auf Ungleichheit, sondern v.a. um

den Umstand, dass eine Zukunft nicht losgelöst von der Vergangenheit

gedacht und gemacht werden kann. Eine Hoffnung in der Figur des

Engels besteht vielmehr darin, sich trotz des Sturmes nicht von einer

Geschichtlichkeit der Gegenwart zu lösen. Vielmehr vermittelt sich in

diesem Bild, dass sich Gegenwart – wie in einem Brennglas – der Frage

ausgesetzt sieht, wie sich Zukunft angesichts einer in Trümmern auf-

türmenden Vergangenheit gestalten lässt. Um es in meinen Worten zu

sagen: Eine Zukunft zu denken, ohne die Vergangenheit im Blick zu be-

halten, führt in eine geschichtslose Gegenwart, eine Gegenwart, die nur

einen verstellten Blick auf Gesellschaft erlaubt, nämlich einen, der die

Probleme, durch die Gesellschaft geworden ist, übersieht. Zwar kann

ich als Pädagoge der Idee, in der gegenwärtigen Gesellschaft Gutes zu

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zur Aufgabe kritischer Pädagogik?  101

suchen und für die Zukunft zu bewahren, viel abgewinnen, aber nicht

um den Preis der Aufgabe einer Analyse der Politizität und Geschicht-

lichkeit von Pädagogik und ihrer Gegenstände; will heißen: das, was es

an gegenwärtiger gesellschaftlicher Praxis zu bewahren gilt, ist gerade

nur in fortwährender Auseinandersetzung mit der historisch geworde-

nen Gegenwart möglich und muss sich in ständiger Verhandlung erst

bewähren.

III

In Anschluss an die von Ramaekers (2017) und Ververi (2017) gegebenen

Hinweise zur Notwendigkeit einer Qualifizierung des Politischen päd-

agogischer Erkenntnisarbeit soll abschließend eine mögliche Antwort

auf die Frage nach der Aufgabe von Kritik in der Pädagogik versucht

werden. Fluchtpunkt für diesen Versuch sind wiederum Überlegungen

von Homi K. Bhabha. Die bei Bhabha mittels des Begriffs der Überset-

zung prinzipiell angelegte Möglichkeit der Artikulation von Differenz

und der damit einhergehenden Verhandlung wird in seinem Aufsatz

»Theoretisches Engagement« (Bhabha 2011: 29ff.) paradigmatisch zum

Bezugspunkt für wissenschaftliche Erkenntnisarbeit gemacht. Die

Funktion einer theoretisch engagierten Perspektive erkennt Bhabha

darin, dass theoretisches und aktivistisches Schreiben nicht trennbar

sind, vielmehr theoretisches Schreiben notwendig ein ›Objekt‹ politi-

scher Loyalität bestimmt, insofern dies die »einzige Option für jene

Theoretiker [Orig.: »critics«] oder Intellektuellen [ist], die sich einer

progressiven politischen Veränderung […] verpflichtet wissen« (ebd.:

33). In Bhabhas Sichtweise aber erweist sich Theoriearbeit – und dies

verdeutlicht er am Beispiel des Verhältnisses von Flugblatt und Theorie

– »als sich wechselseitig bedingende Teile – wie die Vorder- und Rück-

seite eines Papierbogens« (ebd.). Theoretisches Schreiben erweist sich

in diesem Sinne immer als eine denkende Intervention. Diese ist nicht

handlungsweisend oder praktisch im Sinne eines Aktionismus, son-

dern zeigt auf einen Raum der Verhandlung zwischen gegensätzlichen

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


102 Nicolas Engel

Positionen oder Geltungsansprüchen. Genau hier kann das Politische

einer theoretischen oder wissenschaftlichen Aussage Form annehmen:

»Das Unternehmen der Theorie« (ebd.: 34) bestehe demnach dar-

in, im theoretischen Schreiben die »gegnerische Autorität (an Macht

und/oder Wissen) zu repräsentieren, die es gleichzeitig in einer dop-

pelt eingeschriebenen Bewegung umzustürzen und zu ersetzen sucht«

(ebd.). Die oben angesprochene politische Schuldigkeit von Überset-

zung kann vor dem Hintergrund der Annahme einer Verwicklung der

Theorie in postkoloniale Gesellschaftsverhältnisse für die wissenschaft-

liche Erkenntnisarbeit selbst in Anschlag gebracht und als erkenntnis-

politisches Projekt reformuliert werden.

Eine gedankliche Brücke lässt sich hier zum Begriff des »ein-

greifenden Denkens« schlagen, der sich bei Bertolt Brecht vor dem

Hintergrund eines brieflichen Austauschs mit Walter Benjamin for-

muliert. Diese Referenz baut meinen Versuch der Qualifizierung des

Politischen für eine pädagogische Erkenntnisarbeit in einem entschei-

denden Punkt aus (vgl. Engel/Bretting 2021): Brecht, der im Anschluss

an die marxistische Position einer Theorie als revolutionäre Praxis

argumentiert, wäre falsch verstanden, würde man seinem Begriff des

»eingreifenden Denkens« eine »aktionistische Vulgarisierung« (Ruoff

Kramer 1997: 156) unterstellen, vielmehr geht es um das im Denken

eingreifende Denken, das nicht einer unmittelbaren Praxis gleich-

kommt. So heißt es denn auch in seinen fragmentarischen Notizen

zur Philosophie: »Eingreifendes Denken ist nicht nur in Wirtschaft

eingreifendes Denken, sondern vor allem in Hinblick auf Wirtschaft

im Denken eingreifendes Denken« (Brecht 1968: 158). Ähnliches kann

auch für die Pädagogik als Wissenschaft gelten. So konkretisiert

Carsten Bünger in seiner bildungstheoretischen Auseinandersetzung

mit den Brecht’schen Überlegungen: »Denken [ist] nicht einfach den

praktischen Bezugnahmen auf sich und andere vor- oder nachgelagert,

sondern stellt selbst ein Verhalten in Verhältnissen dar« (Bünger 2021:

62). Wissenschaftliches Denken wird damit als soziale Praxis der Er-

kenntnisproduktion figuriert, die in Form von Theorieentwicklungen

und Begriffsarbeit immer einen performativen Einsatz bzw. Eingriff in

soziale Verhältnisse darstellt (vgl. auch Reichenbach et al. 2011). Bünger

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zur Aufgabe kritischer Pädagogik?  103

plädiert vor diesem Hintergrund für eine »reflexive Erkenntnispolitik

im Feld der Bildungstheorie« (Bünger 2021: 67), die über die Reflexion

der Bedingungen eingreifenden Denkens, Bildungstheorie als strategi-

sche Intervention (in Anschluss an Richard Kubac) und pädagogische

Praxis entwirft.

Eine Verbindung lässt sich hier mit Bhabhas Bild der wechselseiti-

gen Bedingtheit von Theorie und Flugblatt herstellen, mit der Theorie-

arbeit als ein engagiertes Denken konkretisiert werden kann, das in ge-

sellschaftliche Verhältnisse eingreift, indem es in das Denken über Ge-

sellschaft eingreift. Mit einem engagierten Denken wäre demnach eine

Praxis pädagogischer Erkenntnisarbeit aufgerufen, die sich nicht aktio-

nistisch als Transformationskraft in die pädagogische Praxis einmischt,

sondern über die Formulierung von Wissensansprüchen in Form von

Begriffen und theoretischen Aussagen praktisch wirksam wird, genau-

er in Zwischenzonen der Kritik das Denken der Praxis und möglicher-

weise die Praxis selbst irritiert, hinterfragt, umdeutet, kurz: übersetzt.

Dabei geht es – dies sollen die Überlegungen bis hierhin deutlich ma-

chen – nicht darum, einen Konsens unterschiedlicher Wissensansprü-

che herbeizuführen oder zu behaupten, sondern vielmehr um Dissens

und Differenz – darum, eine Debatte zwischen verschiedenen Stand-

punkten zu entfachen.

Notwendig wird ein engagiertes Denken der Pädagogik in einer Ge-

genwart, in der etwa demokratiefeindliche und rechtsradikaleWissens-

ansprüche (re-)formuliert werden und eine zunehmend offene Bruta-

lität rassistischer und antisemitischer Gewalt gelebt wird. Es handelt

sich dabei nicht um neue Problemlagen, sondern vielmehr um eine Ver-

dichtung von Ereignissen, die uns erneut vor Augen führt, dass Rassis-

mus und Rechtsradikalismus gesellschaftlich geworden sind und sich

als fortsetzend institutionalisierende Problemlagen darstellen.

Mit Benjamins Interpretation des Angelus Novus kann hier insis-

tiert werden, dass sich diese Problemlagen gerade nicht mit einem

Fortschrittsoptimismus und Zukunftsorientiertheit lösen lassen, auch

nicht, indem sie als Probleme der Zukunft benannt werden, son-

dern sie erfordern vielmehr die Inblicknahme ihrer Geschichtlichkeit.

Genauer: sie erfordern eine kritisch-reflexive Klärung der Bedin-

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


104 Nicolas Engel

gungen und Möglichkeiten ihrer Gewordenheit. Denn darin liegt die

(einzige) Möglichkeit, den Problemen der Zukunft zu begegnen, sie

überhaupt als Zukünftiges in den Blick zu bekommen. Ich möchte

solche geschichtlich hervorgebrachten Probleme oder Konflikte als

gesellschaftliche Übersetzungskonflikte verstehen (Engel 2019), deren

fortsetzende Institutionalisierung und Nicht-Bearbeitung mit einem

Verharren in einem »zuschauerhaften Verhältnis zur Wirklichkeit«

(Adorno 2019: 55) korrespondieren und deren andauernde Bearbeitung

(im Sinne einer Treue zum Problem) für die Möglichkeit einer Zukunft

von Gesellschaft unumgänglich erscheint, will diese sich nicht in einem

optimistisch-fortschrittlichen Sinne von der Geschichte lossagen. Eine

kritische Pädagogik der Gegenwart, die sich einer zuschauerhaften

Rolle entledigt und zugleich Verantwortung für Zukunft (und damit

auch für Geschichte) übernimmt, bedarf freilich einer Klärung des

Verhältnisses von Aufklärungsanspruch und Gesellschaftsanalyse, wie

sie Sabine Andresen, Dieter Nittel und Christiane Thompson (2019)

kürzlich mit Blick auf eine Erziehung nach Auschwitz unter verän-

derlichen gesellschaftlichen Bedingungen anmahnten. Folgen wir der

hier angelegten Blickrichtung, geraten jene gesellschaftlichen Kon-

fliktlagen, wie Rechtsradikalismus und Rassismus, aber auch andere

(etwa sexualisierte Gewalt oder die Klimakatastrophe) nicht als der

Pädagogik äußerliche Probleme in den Fokus, sondern erfordern die

Thematisierung ihrer Mitverantwortung und politischen Schuldigkeit.

Zum Schluss: Ich stimme mit der im Manifest angelegten norma-

tiven Ausrichtung auf Veränderung im Sinne einer Überschreitung des

Status Quo überein, auch folge ich dem post-kritischen Gedanken, dass

es Dinge zu schützen gilt,möchte aber problematisiert haben, dass sich

in der Festlegung auf pädagogische Hermeneutik, die das Gemeinsa-

me fokussiert sowie in der projektivenWendung einer Liebe zurWelt die

Gefahr einer Verunklarung des historischen Gewordenseins der Gegen-

wart und eine tendenziell differenzumgehende und unsicherheitsver-

meidende Idealisierung der Zukunft einnistet. Vor dem Hintergrund

der Figur des engagierten Denkens wäre hier gegenüber dem Anliegen

der Post-Kritik eine kritische Pädagogik in Stellung zu bringen, die ich

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zur Aufgabe kritischer Pädagogik?  105

als Aufgabe der Übersetzung konturieren möchte. Diese Aufgabe der

Übersetzung lässt sich mindestens in dreierlei Hinsicht andeuten.

Erstens verweist sie – in radikaler Fokussierung auf Differenz –

auf die Unmöglichkeit des Verstehens bzw. auf eine Verschiebung

der Treuefrage, insofern als dass sich pädagogische Erkenntnisarbeit

nicht auf die Lösung (oder das Verstehen) von Problemen konzentriert,

sondern durch eine Treue zum Problem auszeichnet, die eine fortwäh-

rende Arbeit an diesem und daraus resultierenden neuen Problemlagen

erfordert. Das Gemeinsame muss sich hier als Errungenschaft immer

wieder bewähren.

Zweitens versteht sie sich als eine kritisch-pädagogische Erkennt-

nisarbeit – und das ist eine wichtige Übereinstimmung mit demMani-

fest –, indem sie Gesellschaft nicht außerhalb von Pädagogik verortet,

sondern die Verwicklung von Wissenschaft und Gesellschaft als poli-

tisches und pädagogisches Problem anerkennt und somit der gesell-

schaftspolitischen Schuldigkeit ihrer Analysearbeit, in der sie das er-

zeugt, was in der Zukunft wirken wird, eine besondere Aufmerksam-

keit schenken möchte.

Drittens fokussiert die pädagogische Aufgabe der Übersetzung auf

das Fortleben-Lassen von Geschichte, das mit Benjamin immer die Be-

arbeitung der Geschichte im Lichte gegebener Zustände und eines zu-

künftigen möglichen Anders-Seins bedeutet oder das mit Bhabha das

politische Moment der Schaffung von Räumenmittels Übersetzung be-

tont, in denen Geschichte nicht nur fortgeschrieben, sondern verhan-

delt, überwältigt und deplatziert werden kann – auch und gerade in-

dem im Zeichen von Differenz um Gemeinsames gerungen wird.

Literatur

Adorno, Theodor W. (2003): »Marginalien zu Theorie und Praxis«, in:

ders.: Gesammelte Schriften 10. Kulturkritik und Gesellschaft II.

Eingriffe Stichworte. Frankfurt a.M.: Suhrkamp: S. 759-782.

Adorno, Theodor W. (2019): Aspekte des neuen Rechtsradikalismus.

Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


106 Nicolas Engel

Andresen, Sabine; Nittel, Dieter;Thompson, Christiane (Hg.) (2019): Er-

ziehung nach Auschwitz bis heute. Aufklärungsanspruch und Ge-

sellschaftsanalyse. Frankfurt a.M.: Goethe-Universität.

Babka, Anna; Posselt, Gerald (Hg.) (2017): Über kulturelle Hybridität.

Wien: Verlag Turia und Kant.

Benjamin, Walter (1981): »Die Aufgabe des Übersetzers«, in: Tillmann

Rexroth (Hg.): Gesammelte Schriften. (IV/1). Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp: S. 9-21.

Benjamin, Walter (1940/2007): »Über den Begriff der Geschichte«, in:

ders.: Kairos. Frankfurt a.M.: Suhrkamp: S. 313-324.

Bhabha, Homi K. (2011): Die Verortung der Kultur. Tübingen: Stauffen-

berg.

Bhabha Homi K. (2012): »Über kulturelle Hybridität: Tradition und

Übersetzung«, in: Anna Babka, Gerald Posselt (Hg.): Über kulturelle

Hybridität. Wien: Verlag Turia + Kant: S. 17-58.

Biesta, Gert & Carl Anders Sandström (2011): »A Manifesto for Educa-

tion«, in: Policy Futures in Education. Volume 9, Number 5, 2011:

S. 540-547.

Brecht, Bert (1968): »Über eingreifendes Denken«, in: Ders.: Schriften

zur Politik und Gesellschaft. 1919-1956. Frankfurt a.M.: Suhrkamp:

S. 158-178.

Bünger, Carsten (2021): »»Eingreifendes Denken« – Überlegungen zur

Praxis der Bildungstheorie«, in: Christiane Thompson,Malte Brink-

mann, Markus Rieger-Ladich (Hg.): PraktikenundFormenderTheo

rie.PerspektivenderBildungsphilosophie. Weinheim: Beltz Juventa:

S. 54-72.

Casale, Rita; Koller, Hans-Christoph; Ricken, Norbert (Hg.) (2016): Das

Pädagogische und das Politische. Zu einem Topos der Erziehungs-

und Bildungsphilosophie. Paderborn: Schöningh.

Ebner v. Eschenbach, Martin (2019a): Relational Reframe. Einsätze ei-

ner relationalen Perspektive auf Migration in der Erwachsenenbil-

dungsforschung. Weilerwist: Velbrück.

Engel, Nicolas (2019): »Übersetzungskonflikte. Zu einer kritisch-kultur-

wissenschaftlichen Pädagogik«, in: Zeitschrift für Pädagogik, 65 (5):

S. 730-747.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html
https://www.beltz.de/fachmedien/erziehungs_und_sozialwissenschaften/buecher/produkt_produktdetails/46052-praktiken_und_formen_der_theorie.html


Zur Aufgabe kritischer Pädagogik?  107

Engel, Nicolas (2021): »Wissensbegegnung. Zur Vermittlung von Wis-

sen unter Bedingungen postglobaler Verunsicherung«, in: Christia-

ne Thompson, Jörg Zirfas, Wolfgang Meseth, Thorsten Fuchs (Hg):

Erziehungswirklichkeiten in Zeiten von Angst und Verunsicherung.

Weinheim: Beltz Juventa.

Engel, Nicolas; Bretting, Johannes (2020): »Engagiertes Denken. Zum

gesellschaftspolitischen Engagement der Erwachsenenbildungs-

wissenschaft«, in: Debatte. Beiträge zur Erwachsenenbildung, 2-

2020, S. 87-107. https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02

Haraway, Donna (1996): »Situiertes Wissen. Die Wissenschaftsfra-

ge im Feminismus und das Privileg einer partialen Perspekti-

ve«, in: Elvira Scheich (Hg.): Vermittelte Weiblichkeit. Feministi-

sche Wissenschafts- und Gesellschaftstheorie. Hamburg: Hambur-

ger Edition: S. 217-248.

Harrasser, K. (2013): »Treue zum Problem. Situiertes Wissen als Kos-

mopolitik«, in: Astrid Deuber-Mankowsky, Christoph F. E. Holzhey

(Hg.): Situiertes Wissen und regionale Epistemologie. Zur Aktua-

lität Georges Canguilhems und Donna J. Haraways. Wien: Turia +

Kant: S. 241-259.

Hodgson, Naomi, Vlieghe, Joris, Zamojski, Piotr (2017): A Manifesto for

a Post-Critical Pedagogy. Punctum Books: Milky Way.

Hodgson, Naomi; Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2022): »Manifest für

eine Post-Kritische Pädagogik«, in: Martin Bittner, Anke Wisch-

mann (Hg.): Kritik und Post-Kritik. Zur deutschsprachigen Rezep-

tion des »Manifests für eine Post-Kritische Pädagogik«. Bielefeld:

transcipt Verlag: S. 19-24.

Ramaekers, Stefan: (2017): »Love for theWorld in Education«, in: Naomi

Hodgson, Joris Vlieghe, Piotr Zamojski (Hg.): A Manifesto for a

Post-Critical Pedagogy. Punctum Books: Milky Way: S. 63-70.

Reichenbach, Roland (2000): »Es gibt Dinge, über die man sich eini-

gen kann, und wichtige Dinge. Zur pädagogischen Bedeutung des

Dissenses«, in: Zeitschrift für Pädagogik 46 (6): S. 795-807.

Reichenbach, Roland; Ricken, Norbert; Koller, Hans-Christoph (Hg.):

Erkenntnispolitik und die Konstruktion pädagogischer Wirklich-

keit. Paderborn: Schöningh.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02
https://doi.org/10.3224/debatte.v3i2.02


108 Nicolas Engel

Ricken, Norbert (2011): »Erkenntnispolitik und die Konstruktion päd-

agogischer Wirklichkeiten. Eine Einführung«, in: Roland Reichen-

bach, Norbert Ricken, Hans-Christoph Koller (Hg.): Erkenntnispo-

litik und die Konstruktion pädagogischer Wirklichkeit. Paderborn:

Schöningh: S. 9-24.

Ruoff Kramer, Karen (1997): »eingreifendes denken«, in: HKWM 3:

S. 155-162.

Schleiermacher, Friedrich (1838/1977): Hermeneutik und Kritik. Frank-

furt a.M.: Suhrkamp.

Schmidt, Melanie & Engel, Nicolas (i.E.): »Ver-Wendungen von Wis-

sen. Erziehungswissenschaftliche Wissensproduktion und ihr po-

litisches Engagement der Übersetzung«, in: Christiane Thompson,

DanielWrana (Hg.): Zur Problematisierung und Politik des pädago-

gischen Wissens. Sammelband zur Reihe Wittenberger Gespräche

2021. Erscheint: Halle: Argument Verlag.

Seitter, Walter (1985): »Erkenntnispolitik«, in: Gesa Dane & Wolfgang

Eßbach (Hg.): Anschlüsse. Versuche nach Michel Foucault. Tübin-

gen (Edition Diskord): S. 115-121.

Ververi, Olga (2017): »A Sociologist’s Conversation with the »Manifesto

for a Post-Critical Pedagogy«, in: Naomi Hodgson, Joris Vlieghe, Pi-

otr Zamojski (Hg.): A Manifesto for a Post-Critical Pedagogy. Punc-

tum Books: Milky Way: S. 35-42.

Wimmer,Michael (2002): »Pädagogik als Kulturwissenschaft. Program-

matische Überlegungen zum Status der Allgemeinen Erziehungs-

wissenschaft«, in: Lothar Wigger (Hg.): Forschungsfelder der Allge-

meinen Erziehungswissenschaft. (1. Beiheft der Zeitschrift für Er-

ziehungswissenschaft). Opladen: Leske & Budrich: S. 109-122.

Wimmer, Michael (2014): »Vergessen wir nicht – den Andern!«, in:

Hans-Christoph Koller, Rita Casale & Norbert Ricken (Hg.): Hetero-

genität. Zur Konjunktur eines pädagogischen Konzepts. Paderborn:

Schönigh.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Gibt es die postkritische Pädagogik

auch moralinfrei?

Ein systemtheoretischer Nachvollzug

verschiedener Affirmationsformen auf den Ebenen

von Praxis, Semantik und Erziehungswissenschaft

Franz Kasper Krönig

Wenn Hodgson et al. (2017; 2022) in ihrem Manifest von postkritischer

Pädagogik sprechen, scheinen sie nicht eine spezielle Pädagogik ins

Spiel bringen zu wollen, sondern eine Bestimmung von Pädagogik

überhaupt. Es geht sozusagen um das Pädagogische der Pädagogik.

Postkritische Pädagogik ist mithin ein umfassender Definitionsver-

such von Pädagogik, um nicht zu sagen: eine Wesensbestimmung oder

Ontologie des Pädagogischen (vgl. Vlieghe/Zamojski 2020). Dass diese

Bestimmung mit einer Abgrenzung arbeitet, verbindet sie mit jeder

wissenschaftlichen Definition. Dass sich diese Abgrenzung auf die

kritische Pädagogik bzw. Erziehungswissenschaft bezieht, kann als

historischer Index dieser Definition gesehen werden. Während es so-

zusagen die historische Situation der Kritischen Pädagogik erforderte,

sich von humanistischen Bildungstheorien abzuheben und dadurch

das sichtbar zu machen, was eben diese verhüllten, hatten sich bspw.

für die intersektionale oder postkoloniale Pädagogik Abrenzungsnot-

wendigkeiten gegenüber kritisch informierten Reformpädagogiken

ergeben. Man muss keine historische Dialektik vertreten, um zu se-

hen, dass die jeweils historisch gewordenen Negationen nicht einfach

ausgelöscht werden, sondern im nächsten Begriff enthalten bzw. auf-

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


110 Franz Kasper Krönig

gehoben sind. Das Postkritische will also genau in diesem Sinne weder

unkritisch noch antikritisch sein (vgl. Krönig 2020), sondern eine

Stufe des Begriffs der Pädagogik erreichen, auf der die Abgrenzungen

des Kritischen zum Humanistischen oder des Intersektionalen vom

Kritischen enthalten sind, auf der aber eine neue Abhebung in den

Fokus gerät, die das, was zuvor ausgeblendet war, aufblendet.

Will man diese Definition der Pädagogik nachvollziehen, stößt man

allerdings auf das Problem, dass im Manifest mal von »Bildungstheo-

rie« (Hodgson et al. 2022: 19), mal von »erziehungswissenschaftlichen

Forschungen« (ebd.), meist von »die Pädagog*in« und immer wieder

von einem »wir« gesprochen wird. Ist die postkritische Pädagogik also

Bildungsphilosophie, Erziehungswissenschaft, pädagogische Professi-

on oder pädagogische Praxis? Gut vorstellbar ist, dass die Autor*in-

nen hierauf mit »ja« antworten würden – »all dies ist mit postkriti-

scher Pädagogik gemeint«. Für eine begriffliche Analyse muss aller-

dings diese möglicheThese der Einheit der Differenzen problematisiert

und begründet, d.h. entproblematisiert werden. Leicht wäre es ansons-

ten, bei Formulierungenwie »Liebe für dieWelt«, »Hoffnung«, »das Gu-

te in der Welt« oder dem empathischen »wir« oder »unsere« rote Kar-

ten zu zeigen im Sinne einer Disqualifizierung der Disziplin aufgrund

von Kitsch, Affirmation oder möglicherweise unhaltbarer Epistemolo-

gie. Kann die Bildungsphilosophie oder allgemeiner die Erziehungs-

wissenschaft derartig normative und sogar emphatische Formulierun-

gen als eigene zulassen? Natürlich kann die Erziehungswissenschaft al-

le möglichen Semantiken (man denke nur an religiöse Semantiken Frö-

bels oder moralische Semantiken Korczaks) zum Forschungsgegenstand

machen – als begriffliches Inventar ihrer disziplinären Operationswei-

se sind diese allerdings ohne Frage nicht tauglich (vgl. Binder/Heiden-

wag 2013). Die Erziehungswissenschaft kann, einfach gesagt, Bezüge

auf Gott und das Gute im Menschen nicht als wissenschaftliche Beiträ-

ge zulassen. Müsste dies nicht auch für Liebe, Hoffnung und das Gute

gelten?

Im Folgenden soll daher ausdifferenziert werden, was die post-

kritische Pädagogik mit »Pädagogik«, »Bildung«, »Bildungstheorie«

bzw. »erziehungswissenschaftliche Forschung« meinen könnte und

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Gibt es die postkritische Pädagogik auch moralinfrei? 111

was auf diesen Ebenen jeweils unter »postkritisch« zu verstehen wäre.

Erst auf dieser Grundlage kann die These einer Einheit der postkri-

tischen Pädagogik, die möglicherweise diese Differenzen enthält,

diskutiert werden. Der Versuch besteht darin, in systemtheoretischer

Manier verschiedene Beobachtungs- und Reflexionsverhältnisse zu

unterscheiden. Es werden also jeweils Unterscheidungen innerhalb

des Pädagogischen dargestellt. Die erste Unterscheidung, ohne die

ein Begriff von Pädagogik nicht auskommen kann, ist die von päd-

agogischer Praxis und Pädagogik als deren Reflexionsinstanz bzw.

Selbstbeschreibung:

Abb. 1.: Pädagogik 1 als Einheit der Unterscheidung von Praxis und Selbstbe-

schreibung.

Mit ›Pädagogik 1‹ ist hier ein Begriff von Pädagogik gemeint, der le-

diglich die Einheit der Unterscheidung von Praxis und Selbstbeschrei-

bung formuliert und die Relation der so verstandenen Pädagogik zur

Erziehungswissenschaft außen vor lässt.

Das Hilfreiche dieser Luhmannianischen Unterscheidung besteht

darin, die pädagogische Selbstbeschreibung als Reflexionsinstanz der

Praxis rein funktional zu fassen.Mit pädagogischer Selbstbeschreibung

sind die affirmativen Semantiken gemeint, mit denen sich das konkre-

te pädagogische Handeln und Kommunizieren auf eine motivierende,

legitimierende und orientierende Weise beschreiben kann. Diese af-

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


112 Franz Kasper Krönig

firmativen Selbstbeschreibungen werden als funktional unverzichtbar

erkannt (vgl. Luhmann 2002: 169f.). Dass diese Semantiken aus einer

erziehungswissenschaftlichen Perspektive als Kitsch betrachtet werden

können (vgl. Reichenbach 2003) – ›Liebe für die Welt‹, ›Hoffnung‹ und

›das Gute in der Welt‹, wie sie im Manifest vorkommen, scheinen hier-

für gute Beispiele –, ist auf dieser Ebene völlig unerheblich. Schließlich

geht es nicht darum, was derartige Semantiken für die Erziehungswis-

senschaft, sondern, was sie für die pädagogische Praxis leisten. Es gibt

eine Reihe von Gründen, weshalb Praxis in pädagogischen Handlungs-

feldern darauf angewiesen ist, sich mit »hohen Ideen« (Luhmann 2002:

169) wie Bildung, Ganzheitlichkeit, Partizipation, Inklusion, Augenhö-

he, Selbstbestimmung (vgl. Krönig 2018a) etc. zu inspirieren. Die gerin-

geren Gründe sind die Motivation, die dies freisetzt, die Legitimation

z.B. von Zwang sowie die normative Handlungsorientierung in über-

komplexen Situationen. Wesentlicher ist, dass pädagogische Praxis ei-

ne spezifische Form der Beobachtung und Symbolisierung benötigt,

umüberhaupt ihre spezifische Operativität anlaufen und fortlaufen las-

sen zu können. Unverzichtbar ist es beispielsweise, Kinder als bildsam

anzusehen (Herbart 1984 [1835]: 5) und sich selbst eine »gute Absicht«

(Luhmann 2002: 56) zuzuschreiben. Tue ich ersteres nicht, konstruiere

ich,moderner gesagt,mein Gegenüber nicht alsMediumder Erziehung

(vgl. Luhmann 1991), sehe das Kind also nicht im Lichte seiner eigenen

zugleich offenen und beeinflussbaren Möglichkeiten und habe daher

keinen Grund, geduldig daraufhin zu arbeiten, dass es diese Möglich-

keiten entdeckt, für sich bestimmt und ergreift. Ich könnte dann noch

auf dieses Kind ›aufpassen‹, d.h. es wie ein wertvolles Ding vor Schaden

bewahren, in es als Humankapital ›investieren‹ oder es wie einen Er-

wachsenen mit sich selbst identifizieren, ihm dadurch die volle Verant-

wortung für das eigenenHandeln zuschreiben und entsprechendmora-

lische (letztlich auch juristische) Urteile fällen etc. Alle Semantiken, die

damit zu tun haben, das Kind als offenen und zugleich beeinflussbaren

Möglichkeitsraum zu sehen (Selbstbestimmung, Freiheit, Chancen, Po-

tentiale, das Kind als Forscher und Entdecker usw.) und die damit ver-

bundene ›Hoffnung‹, formieren sozusagen die originäre pädagogische

Beobachtungsweise – dieManifestautor*innenwürdenwohl von einem

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Gibt es die postkritische Pädagogik auch moralinfrei? 113

pädagogischen In-der-Welt-Sein sprechen, die bzw. das ohne diese se-

mantischen Stützungen kaum aufrechtzuerhalten wäre. Jederzeit kann

das Alltägliche, das Ökonomische, das Moralische, das Politische, das

Therapeutische etc. in pädagogische Interaktion eindringen und das

Pädagogische korrumpieren oder beenden. Erst der Verweis auf ›das

Kind‹, ›die Bildung‹ und die sich darum gruppierenden Semantiken las-

sen der Heteronomisierung etwas spezifisch Pädagogisches entgegen-

setzen. Noch deutlicher als bei der konstitutiven These der Bildsamkeit

des Kindes ist es bei der Selbstaffirmation des pädagogischen Han-

delns. Wer in pädagogischen Interaktionssystemen keinen wie auch

immer indirekten (vgl. Liegle 2009) Einfluss auf Kinder nehmen will,

ist nicht pädagogisch tätig. Wer den eigenen Einfluss nicht von Indok-

trination, Manipulation und Gewalt unterscheiden kann und entspre-

chende wie auch immer paradoxe Semantiken dafür veranschlagt (vgl.

Binder et al. 2021), ebenso.

Wenn die postkritische Pädagogik also affirmative Semantiken

zur Beschreibung pädagogischer Praxis ins Spiel bringt, ist das viel

nüchterner bzw. funktionaler als man zunächst meinen könnte. Die

Selbstaffirmation pädagogischer Praxis durch pädagogische Seman-

tiken ist Möglichkeitsbedingung deren bloßer Aufrechterhaltung.

Postkritik bedeutet an dieser Stelle, auf einen unbestreitbaren Sach-

verhalt hinzuweisen, der möglicherweise von der kritischen Pädagogik

nicht gesehen, jedenfalls nicht betont wird. Die normative Aufladung

bzw. der Kitsch, der in diesen Semantiken auftaucht, ist also auch in

der postkritischen Pädagogik als pädagogische Selbstbeschreibung zu

verstehen und zu verorten und ist zunächst noch nicht als Einführung

dieser Semantiken in erziehungswissenschaftliche Theorie zu sehen.

Trotz seiner programmatischen Ausrichtung – vorherrschend z.B.

im Schlussabschnitt – macht sich das Manifest eindeutig als wissen-

schaftlicher Text kenntlich. Philosophische und wissenschaftstheore-

tische Begriffe wie Poststrukturalismus, Postmoderne, Relativismus,

Universalismus, Affirmativität vs. Kritik und Hermeneutik werden

als Fachbegriffe ebenso vorausgesetzt wie eine Reihe von Autor*in-

nen, deren Kenntnis sicherlich nicht als Professionswissen gelten

kann. Es muss also geklärt werden, wie sich die postkritische Päd-

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


114 Franz Kasper Krönig

agogik als Erziehungswissenschaft positioniert und ihr Verhältnis zu

den affirmativen pädagogischen Selbstbeschreibungen (Pädagogik 1)

organisiert.

Abb. 2.: Pädagogik 2 als Einheit der Unterscheidung von Pädagogik und Erzie-

hungswissenschaft.

Pädagogische Selbstbeschreibungen werden nicht im Wissen-

schaftssystem angefertigt und sind für dieses auch nicht als wissen-

schaftliche Texte anschlussfähig. Gleichwohl ist eine zentrale Aufgabe

der Erziehungswissenschaft, die Semantiken der Pädagogik zu beob-

achten, zu analysieren und zu kritisieren. Die Erziehungswissenschaft

ist die wissenschaftliche Reflexionsinstanz der Pädagogik (1). System-

theoretisch sieht man hier eine Systemgrenze dergestalt, dass sich

die pädagogische Selbstbeschreibung zwar von wissenschaftlichen

Diskursen irritieren lässt, tatsächlich aber in keiner Weise deren Ope-

rationsweise nachvollziehen kann (vgl. Krönig 2018b). Pädagogische

Selbstbeschreibungen wie Konzeptionen, Ratgeberliteratur, Bildungs-

pläne und praxisnahe Zeitschriftenartikel nehmen – insbesondere neu

aufkommende – Schlüsselbegriffe aus der Erziehungswissenschaft auf,

kappen dabei aber deren diskursive Zusammenhänge. Partizipation,

Inklusion oder Resilienz werden dann von wissenschaftlich multiper-

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Gibt es die postkritische Pädagogik auch moralinfrei? 115

spektivisch diskutierten Problemen zu rein affirmativen Semantiken,

zu Dingen, die ›wichtig‹ und ›gut‹ sind und daher ›umgesetzt‹ oder

gefördert werden müssen (vgl. Krönig 2018a). Man kann also die Ein-

führung erziehungswissenschaftlicher Begriffe in die pädagogische

Selbstbeschreibung als Positivierung bzw. Verdinglichung verstehen,

wenn damit gemeint ist, dass von Differenz auf Identität umgestellt

wird (vgl. Clam 2002).

Die Erziehungswissenschaft beobachtet dies und allein dieses

Beobachtet-Werden durch Wissenschaft hält eine starke strukturelle

Kopplung von Erziehungssystem und Wissenschaft aufrecht, jeden-

falls wenn man sieht, dass besondere Irritationsbereitschaften auf

beiden Seiten ausgebildet und deren Effekte bearbeitet werden (vgl.

Luhmann 1998: 533). Die Frage ist nun, wie sich die postkritische Päd-

agogik – so wie sie im Manifest skizziert wird – als wissenschaftliche

Reflexionsinstanz der Pädagogik aufstellt. Wie ist ihr affirmativer

Standpunkt zu den affirmativen Semantiken in pädagogischen Selbst-

beschreibungen zu verstehen? Wie oben schon angedeutet, kann die

Einsicht in die funktionale Notwendigkeit affirmativer Semantiken

auf der Selbstbeschreibungsebene der Pädagogik ganz nüchtern und

distanziert analysiert werden. Man kann also fragen, was mit der

pädagogischen Praxis geschieht, wenn sie sich nicht selbst affirmiert

und keine Selbstbeschreibungen vorliegen, die dies ›professionalisie-

ren‹. Die Antwort, die die Autor*innen des Manifests geben, liegen

im Wesentlichen im Bereich der Heteronomisierung, d.h. Autonomie-

gefährdung pädagogischer Praxis. Systemtheoretisch lässt sich diese

Antwort nachvollziehen, ohne überhaupt Stellung zu den bedrohten

oder bedrohenden Werten nehmen zu müssen: Wenn sich überhaupt

Erziehung als Funktionssystem ausbildet und stabilisiert, dann nur,

insofern eine Reihe von Strukturen aufrecht erhalten werden, die ihre

Differenz zur Umwelt reproduzieren bzw. reproduzierbar machen.

Eine dieser Strukturen von nicht zu unterschätzender Bedeutung

(vgl. Stäheli 1998) ist, wie gezeigt, die affirmative Selbstbeschreibung.

Irritierend ist aber, jedenfalls systemtheoretisch, dass die Autor*innen

des Manifests eine Wir-Position formulieren, die sich nicht allein

auf die Autor*innenschaft bezieht, sondern vielmehr die Einheit von

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


116 Franz Kasper Krönig

pädagogischer Praxis und erziehungswissenschaftlicher Reflexion zu

behaupten scheint:

Um die Rolle der Pädagog*in etwas positiver darzustellen, als eine In-

itiation der neuen Generationen in eine gemeinsame Welt, eröffnen

wir die Idee einer post-kritischen Pädagogik, die die Liebe zur Welt

einfordert. Dies ist keine Akzeptanz der Dinge, wie sie sind, sondern

eine Bejahung der Wertigkeit dessen, was wir in der Gegenwart tun

und der Dinge, von denen wir annehmen, dass sie es wert sind, wei-

tergegeben zu werden. (Hodgson et al. 2022: 23)

Die, die in der Praxis eine neue Generation in eine gemeinsame Welt

einführen, sind offenbar die gleichen, die eine Idee von postkritischer

Pädagogik formulieren. Ist das pädagogisch-›liebende‹ In-der-Welt-

Sein also das Gleiche wie dessen wissenschaftliche Analyse? Das

ständig auftretende ›Wir‹ verführt zu dieser Deutung, zu der man sich

allerdings nicht leichterdings hinreißen lassen sollte. Hermeneutisch

ist schließlich das geboten, was man heute »steelmanning« (Messinger

2012, o.S.) in Abgrenzung zum »strawmanning« (ebd.) nennt: »the art

of addressing the best form of the other person’s argument, even if

it’s not the one they presented« (ebd.). Die zugegeben naheliegende

Deutung der Einheit von pädagogischem und wissenschaftlichem In-

der-Welt-Sein ist wohl in diesem Geiste auszuschließen. Das Manifest

ist schließlich wesentlich ein Apell, die Autonomie des Pädagogischen

zu erkennen, zu bejahen und wiederzugewinnen. Das ist zwar in

erster Linie gegen eine Politisierung gerichtet, aber im Grunde geht es

darum, »Bildung um der Bildung willen zu verteidigen« (Hodgson et al.

2022: 24) gegen jegliche Art der Verzweckung und Instrumentalisierung

(ebd.). Diese Position der Immanenz verbietet nicht nur eine Politisie-

rung und eine Ökonomisierung, sondern konsequenterweise auch eine

Verwissenschaftlichung des Pädagogischen. Letztlich lässt sich diese

Position zudem nur vertreten, wenn auf der anderen Seite auch die

Autonomie der Wissenschaft (und der Politik usw.) ebenso affirmiert

wird. Hier wird deutlich, dass das Manifest zugleich den Kern einer

Gesellschaftstheorie enthält, der systemtheoretisch entwickelt werden

könnte. Die bekannte »Nüchternheit und Präzision« (Marius/Jahraus

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Gibt es die postkritische Pädagogik auch moralinfrei? 117

1997: 70), mit der Niklas Luhmann die funktionale Differenzierung der

gesellschaftlichen Systeme vorträgt, scheint weder post-kritisch noch

in irgendeiner Weise affirmativ zu sein. Gleichwohl sind Autopoiesis,

die Orientierung an der eigenen Funktion, die spezifische binär codier-

te Beobachtungsweise und die operative Geschlossenheit Theoreme,

die die harte Differenzierung zwischen Pädagogik1 und den anderen

Funktionssystemen herstellen und dadurch die Autonomie-These des

Manifests teilen und begründen können. Auch für die Systemtheorie

wäre eine Politisierung der Pädagogik als Korruption anzusehen und

eine Entdifferenzierung (z.B. in der Form ›das Pädagogische ist per se

politisch‹) als Krise, die die Funktion und die Leistungen des Erzie-

hungssystems massiv gefährdeten (vgl. Radtke 2019: 340). Orthodoxe

Systemtheoretiker*innen würden wohl die Frage »Soll man sich für

den Erhalt der Differenzen zwischen den Systemen, ihrer Eigenlogiken

und konkurrierende Eigennormativitäten einsetzen – schon weil das

Prinzip der Differenzierung strukturell erhalten und der Kollaps auch

nur einzelner Systeme vermieden werden soll?« (Radtke 2019: 340f.)

als ungültig von der Hand weisen. Es handelt sich schließlich um

eine moralische Frage, die für wissenschaftliche Beobachter nicht

anschlussfähig ist. Darüber hinaus ist die Idee, Personen könnten sich

gesellschaftsstrukturell ›einsetzen‹, nicht nachvollziehbar.

Hinsichtlich der Frage, wie sich die Normativität der postkritischen

Pädagogik, insofern man sie als eine erziehungswissenschaftliche ver-

steht, zu der pädagogischen Normativität (»Liebe für dieWelt«) verhält,

können wir nun sehen, dass es sich um ganz verschiedene Normativi-

täten handelt:

Keineswegs muss man also annehmen, die postkritische Erzie-

hungswissenschaft verhalte sich ›liebevoll‹ zu ihren Gegenständen. Sie

kann vielmehr einen abstrakten und minimalen Standpunkt vertre-

ten: Wenn es überhaupt eine Pädagogik im Sinne einer spezifischen

Beobachtungs-, Kommunikations- und Interaktionsweise, einer eige-

nen Profession, oder, wie es die postkritische Pädagogik sagen würde:

1 Die Systemtheorie spricht vomErziehungssystemundmeintmit Pädagogik die

Selbstbeschreibung der Erziehungspraxis (s. Abb. 1).

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


118 Franz Kasper Krönig

Abb. 3.: Drei Affirmativitätsformen der postkritischen Pädagogik.

eines originären In-der-Welt-Seins gibt, dann nur, insofern und solan-

ge sie sich von anderen Modi abheben kann bzw. gegen deren Einflüsse

abgrenzt. Ob es sie geben sollte, ob wir also in einer modernen, funk-

tional differenzierten Gesellschaft mit spezialisierten Institutionen

leben wollen oder nicht, ist eine politische Frage, zu der sich seit der

Aufklärung wohl sämtliche, aber gerade aktuelle erziehungswissen-

schaftliche Ansätze positionieren (vgl. Oelkers 2015). Dass hier die

postkritische Pädagogik mit einem klaren Ja antwortet, macht sie als

Erziehungswissenschaft nicht auffällig normativ oder affirmativ. Das

Argument nämlich, das sie dazu führt, ist keineswegs politisch oder

auch nur normativ. Dass die Affirmation der eigenen professionellen

Praxis nur im Rückgriff auf affirmative Semantiken im Gefüge einer

relativ kohärenten Selbstbeschreibung gelingt, kann systemtheoretisch

bzw. strukturfunktionalistisch herausgearbeitet werden (vgl. Krönig

2022). Ob pädagogische Praxis ohne Selbstaffirmation auskommen

kann, ist zumindest zweifelhaft. Wie eingangs skizziert, kann von

Pädagogik, die ihre eigenen Einflussnahmeversuche nicht selbstrefe-

rentiell mittels affirmativer Semantiken von Manipulation, Dressur

und Indoktrination unterscheidet, nicht sinnvoll gesprochen werden.

Die erziehungswissenschaftliche Begründung der Affirmativität der

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Gibt es die postkritische Pädagogik auch moralinfrei? 119

Pädagogik ist also zwar affirmativ, kommt aber mit einer bloßen –

nahezu formalen – Affirmation der funktional differenzierten Gesell-

schaft aus, um daraus die Autonomie der Pädagogik abzuleiten, aus

der wiederum die funktionale Notwendigkeit affirmativer Semantiken

abgeleitet werden kann. Das theoretische Pendant zur Spezifik des

Erziehungssystems als ein System in der funktional differenzierten

Gesellschaft ist in der postkritischen Pädagogik das Pädagogische

in Abgrenzung zum Politischen, Ökonomischen, Religiösen, Wissen-

schaftlichen etc. Diese Bereiche werden nicht soziologisch, sondern

philosophisch über je spezifische Formen des In-der-Welt-Seins dif-

ferenziert. Dieser Sachverhalt bezieht sich also auf die Ebene der

Bezugswissenschaft, auf die die Erziehungswissenschaft als Irritati-

onsquelle zurückgreift, d.h. um sich mit Konzepten zu stimulieren,

deren Gesamtzusammenhang in anderen Disziplinen komplexitäts-

adäquat diskutiert wird und die daher in der Erziehungswissenschaft

zugleich anschließen und sich entziehen, mithin Reibung erzeugen.

Da sich die Erziehungswissenschaften gezielt auf Irritationen aus

verschiedenen Bezugswissenschaften einstellt, bleibt sie sozusagen

im Diskurs, partizipiert an verschiedenen Wissenserzeugungsprozes-

sen und sieht sich dadurch in gewisser Weise wissenschaftlich (z.B.

soziologisch, psychologisch, philosophisch) ›fundiert‹.

Abb. 4.: Pädagogik als Einheit der Differenz von Reflexionsverhältnissen.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


120 Franz Kasper Krönig

Dass die Bezugswissenschaft im Falle der postkritischen Pädagogik

im Wesentlichen die Philosophie ist und dabei im Besonderen ontolo-

gische Ansätze Berücksichtigung finden, kann die aktuelle eher sozi-

alwissenschaftlich geprägte Erziehungswissenschaft irritieren. Ob der

philosophische, in diesem Falle auch ontologische Fundierungsversuch

haltbar ist, müsste auf der wissenschaftstheoretischen Reflexionsebene

diskutiert werden. Die Kontingenz selektiven Zugriffs auf bezugswis-

senschaftliche Diskurse, die prinzipiell nie komplexitätsadäquat ›im-

portiert‹ werden können, ist ein grundsätzliches Problem der Erzie-

hungswissenschaft. Schlichte Verweise darauf, dass sich die postkri-

tische Pädagogik ontologisch zu fundieren sucht und dass dies einer

Essentialisierung gleichkomme (vgl. Hodgson 2020), erreichen jeden-

falls selber nicht die wissenschaftstheoretische Reflexionsebene.

Aus all dem folgt, dass jede Kritik der postkritischen Pädagogik, die

deren Affirmativität auf der Grundlage deren pädagogischer Semanti-

ken in den Blick nimmt, ihr Ziel verfehlt. Genauso könnte man jeden

Entwurf einer Pädagogik nach dem beurteilen, was praxisnah z.B. in

Ratgebern oder Konzeptionen über diese geschrieben wird. Auch päd-

agogische Ansätze, die sich kritisch nennen, sind – wie gezeigt – sozu-

sagen auf motivierende, orientierende, um nicht zu sagen: erbauliche

und kitschige Semantiken angewiesen, die in diesem Fall aus dem akti-

vistischen Genre stammen und beispielsweise mit apokalyptischen Bil-

dern die Leser*innen zum Erschauern bringen (vgl. Peters 2020) oder

Formeln wie Gerechtigkeit (vgl. Papastephanou et al. 2020) an die Stelle

von nur scheinbar affirmativeren Semantiken wie Freiheit oder Bildung

setzen. Auch dies ist auf der Ebene der pädagogischen Selbstbeschrei-

bungen nicht zu kritisieren. Die Kritik muss sich hier wie da in die an-

dere Richtung wenden und die Reflexionsinstanzen der Bezugswissen-

schaften und der Wissenschaftstheorie aufrufen. Die Auseinanderset-

zung mit der Philosophie und wissenschaftstheoretischen Grundlage

der postkritischen Pädagogik steht noch aus und kann nicht durch Ge-

schmacksfragen (welche Semantiken auf der Selbstbeschreibungsebene

mehr oder weniger zusagen) ersetzt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Gibt es die postkritische Pädagogik auch moralinfrei? 121

Literatur

Binder, Ulrich; Heidenwag, Jari (2013): »»Also sprach Janusz Korczak…«

Eine Analyse von Korczaks Argumentationsarchitektur«, in: Rose-

marie Godel-Gaßner, Sabine Krehl: (Hg.): Facettenreich im Fokus.

Janusz Korczak und seine Pädagogik – historische und aktuelle Per-

spektiven. Jena: Garamond-Verlag: S. 243-356.

Binder,Ulrich; Krönig, Franz Kasper; Tenorth,Heinz-Elmar (2021): »Die

Produktivität des Paradoxen. Eine Heuristik für erziehungswis-

senschaftliche »Euryalistik«, in: Ulrich Binder, Franz Kasper Krö-

nig (Hg.): Paradoxien (in) der Pädagogik. Weinheim: Beltz Juventa:

S. 14-51.

Clam, Jean (2002): Was heißt, sich an Differenz statt an Identität ori-

entieren? Zur De-ontologisierung in Philosophie und Sozialwissen-

schaft. Konstanz: UVK.

Herbart, Johann Friedrich (1984 [1835]): Johann Friedrich Herbart. Band

1. Umriß pädagogischer Vorlesungen, besorgt von Josef Esterhues.

Paderborn: Schöningh.

Hodgson, Naomi (2020): »Post-critique, politics, and the political in ed-

ucational philosophy«, in: On Education. Journal for Research and

Debate, 3.

Hodgson, Naomi; Vlieghe, Joris, Zamojski, Piotr (2017): Manifesto for a

Post-Critical Pedagogy. Earth (Milky Way): punctum books.

Hodgson, Naomi; Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2022): »Manifest für

eine Post-Kritische Pädagogik«, in: Martin Bittner, Anke Wisch-

mann (Hg.): Kritik und Post-Kritik. Zur deutschsprachigen Rezep-

tion des »Manifests für eine Post-Kritische Pädagogik«. Bielefeld:

transcipt Verlag: S. 19-24.

Krönig, Franz Kasper (Hg.) (2018a): Kritisches Glossar Kindheitspäd-

agogik. Weinheim: Beltz Juventa.

Krönig, Franz Kasper (2018b): »Modernisierungserzählungen in der

Pädagogik. Ein systemtheoretischer Orientierungsversuch mit

ideologiekritischer Wendung«, in: Ulrich Binder (Hg.): Modernisie-

rung und Pädagogik – ambivalente und paradoxe Interdependen-

zen. Weinheim: Beltz Juventa: S. 31-44.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


122 Franz Kasper Krönig

Krönig, Franz Kasper (2020): »Auswege aus demMacht-Äther. Post-kri-

tische Friedenspädagogik als Beispiel autonomer Kindheitspädago-

gik«, in neue praxis (5) 20, 2020: S. 481-491.

Krönig, Franz Kasper (2022): »Ist die Kindheitspädagogik ökonomisier-

bar? Zur Frage der Autonomie kindheitspädagogischer Kommuni-

kation als Bedingung von Ökonomisierung«, in: Johanna Mieren-

dorff,Thomas Grunau,Thomas Höhne (Hg.): Der Elementarbereich

im Wandel. Weinheim: Beltz Juventa: S. 90-105.

Liegle, Ludwig (2009): »Wir brauchen eine Didaktik der indirekten Er-

ziehung«, in: Betrifft Kinder (9) 9: S. 6-13.

Luhmann, Niklas (1991): »Das Kind als Medium der Erziehung«, in Zeit-

schrift für Pädagogik, 37 (91) 1: S. 19-40.

Luhmann, Niklas (1998): Die Gesellschaft der Gesellschaft. Frankfurt

a.M.: Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (2002): Das Erziehungssystem der Gesellschaft.

Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Marius, Benjamin/Jahraus, Oliver (1997): Systemtheorie und Dekon-

struktion. Die Supertheorien Niklas Luhmanns und Jacques Der-

ridas im Vergleich. Siegen: Lumis.

Messinger, Chana (2012): Knocking Down a Steel Man: How to Argue

Better The Merely Real [Online]. Available from: https://themer

elyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/[Abfragedatum:

07.12.2012 2021].

Oelkers, Jürgen (2015): »Ist die Erziehungswissenschaft politisch?«, in:

Erziehungswissenschaft, 26 (50): S. 37-44.

Papastephanou, Marianna; Zembylas, Michalinos; Bostad, Inga; Oral,

Sevget Benhur; Drousioti, Kalli; Kouppanou, Anna; Strand, Torill;

Wain, Kenneth/Peters, Michael A./Tesar, Marek (2020): »Philosophy

of education in a new key: Education for justice now«, in Educa-

tional Philosophy and Theory, August 2020: S. 1-16.

Peters, Michael A. (2020): »The Armageddon Club: education for the

future of humanity«, in: Educational Philosophy and Theory, 52:

S. 816-819.

Radtke, Frank-Olaf (2019): »Konkurrierende Eigennormativitäten«, in:

Wolfgang Meseth, Rita Casale, Anja Tervooren, Jörg Zirfas (Hg.):

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/
https://themerelyreal.wordpress.com/2012/12/07/steelmanning/


Gibt es die postkritische Pädagogik auch moralinfrei? 123

Normativität in der Erziehungswissenschaft. Wiesbaden: Springer

VS: S. 329-342.

Reichenbach, Roland (2003): »Pädagogischer Kitsch«, in Zeitschrift für

Pädagogik, 49 (6): S. 775-789.

Stäheli, Urs (1998): »Die Nachträglichkeit der Semantik. Zum Verhältnis

von Sozialstruktur und Semantik«, in: Soziale Systeme, 4:S. 315-339.

Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2020): »Towards an immanent ontology

of teaching Leonard Bernstein as a case-study«, in: Ethics and Ed-

ucation, 15: S. 1-17.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Im Gespräch über das post-kritische Manifest

oder was die Professionalisierung

in der Post-Kritik finden könnte

Britta Breser und Julia Seyss-Inquart

Julia: Ganz ehrlich, das Manifest nervt! Es sperrt sich meiner –

wahrscheinlich auch nicht nur meiner, sondern überhaupt einer –

wissenschaftlichen Bearbeitung: Es weist nur sehr spärlich aus, auf

welche Denker*innen und Theorien es Bezug nimmt und doch tut es

das ziemlich intensiv. Die Formulierungen sind schwer zugänglich und

sie gehorchen nicht den üblichen wissenschaftlichen Spielregeln von

Anknüpfung und Abgrenzung. Das post-kritische Manifest kommt mir

gar nicht post-kritisch, sondern recht ausschließend vor. 

Britta: Ich stoße mich auch am Ausschließenden dieses Textes.

Warum werden so starke Grenzen vom Einen zum Anderen gezogen?

Diese Absolutheit ist doch gerade aus der post-kritischen Sicht des

Manifests heraus problematisch. Daher behaupte ich: Das Manifest

erfüllt damit gar nicht, was es einfordert. Und ich frage mich, ob sich

überhaupt offensichtlich zeigt, was das Manifest denn tatsächlich will?

Julia: Ich finde es nachvollziehbar, dass ein Manifest Absolutheit

braucht, sonst ist es ja kein Manifest. Aber durch diese Absolutheit ist

es sicherlich keine gewohnte wissenschaftliche Textsorte. Was mich ir-

ritiert, ist die Zugänglichkeit oder vielmehr die fehlende Zugänglichkeit

für Leser*innen.

Britta: Das Manifest verschließt sich immer wieder und lässt da-

durch vieles ungesagt. Manchmal entstehen facettenreichere, manch-

mal nur bruchstückartige Assoziationen. Doch sie bleiben insgesamt

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


126 Britta Breser und Julia Seyss-Inquart

vage. Da die Perspektive des Textes letztendlich nicht eindeutig kennt-

lich gemacht wird, fehlt auch ein stabiler Orientierungsrahmen zur

Einordnung. Es bleibt unklar: Aus welcher Perspektive wird denn hier

eigentlich gesprochen? Apropos ›Perspektive‹: Aus welcher Perspekti-

ve sprechen denn wir, wenn wir das Manifest diskutieren? An dieser

Stelle sollten doch auch wir unseren eigenen ›Sehepunkt‹ deklarieren,

der sich nicht abschütteln lässt und unseren Blick auf das Manifest

beeinflusst! Als Historikerin und Politikwissenschaftlerin mit Schwer-

punkt Politischer Bildung bzw. Politikdidaktik sind mir ›Interessens-

und Standortgebundenheit‹ besonders wichtig,wenn es umdie Reflexi-

on von Quellen, von (wissenschaftlicher) Erkenntnis bzw. um die eigene

Urteilsbildung geht. Denn Urteilsbildung erfordert das Mitdenken von

Einschränkungen, die sich durch die Perspektivität einer Quelle erge-

ben (Koselleck 1979: 176-178; Krammer 2008: 6; Spieß 2014: 22). Mann-

heim spricht diesbezüglich von der ›Seinsverbundenheit‹, um auf die

jeweiligen soziokulturellen Bedingungen von Wissen und Erkennen zu

verweisen (Mannheim 2015: 229-239). 

Julia: Mein momentanes wissenschaftliches Zuhause sind die Pro-

fessionstheorien und die Professionalisierungsforschung im Lehramt

bzw. im Lehrberuf. Obwohl sie als vergleichsweise junges wissen-

schaftliches Feld gelten (Hascher 2012: 89-90), ist dieses weder für

seine Innovationsfreudigkeit noch für seinen Hang zur Kritik bekannt

geworden. Meist beziehen sich erziehungswissenschaftliche Profes-

sionalisierungstheorien auf kompetenz- oder biografietheoretische

Überlegungen, manchmal auf strukturtheoretische Ansätze und noch

seltener werden kritische, poststrukturalistische oder dekonstruktive

Theorien herangezogen (für eine Übersicht über die verschiedenen

professionstheoretischen Ansätze siehe Helsper 2021). In diesem Feld

bewege ich mich mit einer bildungstheoretischen und qualitativ for-

schenden Perspektive mit Blick auf die Lehramtsausbildung. Was

mich dort interessiert, sind berufliche Entwicklungsprozesse mit ihren

Rahmenbedingungen und ihrer gesellschaftlichen Eingebundenheit –

das ist es auch, was ich als Professionalisierung bezeichnen würde.

Werner Helsper (2021: 57) beschreibt dies auch, indem er auf zwei

Perspektiven von Professionalisierung hinweist, eine »(berufs)biogra-

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Im Gespräch über das post-kritische Manifest 127

phische Prozessperspektive« und eine »gesellschaftliche Perspektive

der Erzeugung und sozialen Institutionalisierung der Grundlagen

von Professionalität«. Was die Professionalisierung in der Post-Kritik

finden könnte, erschließt sich mir zumindest auf den ersten Blick nicht

gleich.

Britta: Wenn ich »Post-Kritik« höre, werde ich aufmerksam! Als Po-

litische Bildnerin frage ich mich: Weshalb soll sich mein Blick jemals

vom Prinzip der Kritik ablenken und darf er das überhaupt? Didakti-

sche Interventionen in der Politischen Bildung rücken bei der Bearbei-

tung gesellschaftlicher und politischer Phänomene stets die Kritikfä-

higkeit zur Förderung politischer Mündigkeit in den Mittelpunkt (San-

der et al. 2016: 8). Dazu zählt »Erziehung zum Widerspruch« (Adorno

1971: 145). Viel mehr noch: Das Herausarbeiten politischer Kontroversen

(Prinzip der Kontroversität) – und damit die vielfältige Darstellung von

sich widersprechenden Standpunkten – durch die Lehrperson fördert

aus Sicht der Politischen Bildung die Kritikfähigkeit der Lernenden. Sie

ist damit auch ein wesentliches Mittel für die Entwicklung von Urteils-

bildung sowie Voraussetzung für ein funktionierendes demokratisches

Miteinander (Sander 2013: 196-197). Denn, so die Annahme, die kon-

troverse Auseinandersetzung mit unterschiedlichen Sichtweisen trägt

nicht nur zur Kritikförderung und Klärung des eigenen Standpunktes,

sondern auch zu einer demokratischen Haltung – wie Toleranz gegen-

über anderen Meinungen – bei (Leimgruber 2015).

Professionalisierung im Handlungsfeld Lehrberuf bedeutet damit

auch, normative Anforderungen an die Politische Bildung – wie die

Entwicklung von Kritikfähigkeit der Lernenden – vor demHintergrund

gesellschaftlicher und politischer Veränderungen immer wieder neu

zu denken. Speziell in Hinblick auf den Themenkomplex der politik-

didaktischen Medienbildung möchte ich dazu etwas einwerfen: Mich

beschäftigt gerade der Umgang mit global vernetzter Medienkommu-

nikation in der Lehrer*innenbildung und deren Auswirkungen auf die

Demokratieentwicklung. Angesichts der Zunahme kommunikativer

Polarisierung und der Vertiefung gesellschaftlicher Spaltungen, welche

durch kontroverse Medienkommunikation eklatant verstärkt werden,

genügt es aus demokratischer Sicht gegenwärtig möglicherweise

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


128 Britta Breser und Julia Seyss-Inquart

nicht mehr, bloß Kritikfähigkeit und das Prinzip der Kontroversität

hochzuhalten. Das zunehmende gesellschaftliche Auseinanderklaffen

macht es erforderlich, die im bisherigen politikdidaktischen Diskurs

vernachlässigte Entwicklung politischer Handlungsfähigkeit (Sander

2013: 91-95; Krammer 2008: 7) verstärkt in den Blick zu nehmen,

um den Anforderungen für ein demokratisches Zusammenleben ge-

rechter zu werden. Dieses aktuelle Spannungsfeld gibt mir einen

Anknüpfungspunkt an das Manifest.

Julia: Mich erwischt das Manifest trotz seiner Sperrigkeit an ei-

nem Punkt, der mir immer wieder zu denken gibt: Dem Wunsch, dass

es etwas geben sollte, das über Kritik hinausgeht. Der Beobachtung,

dass Kritik absolut notwendig aber nicht hinreichend für pädagogi-

sches Handeln ist. Dem starken Bedürfnis nach Handlungsfähigkeit,

das ich in der Arbeit mit Lehramtsstudierenden wahrnehme. Agniesz-

ka Czejkowska hat das schon in einem Artikel 2013 mit denWorten auf-

gegriffen: »Bitte nicht immer alles in Frage stellen« (Czejkowska 2013).

Das Manifest verspricht die »Möglichkeit der Erneuerung unserer ge-

meinsamen Welt« (Hodgson et al. 2022: 23) und, »Verantwortung« für

dieWelt übernehmen zu können (Hodgson et al. 2022: 24) und das halte

ich für wichtige Ansatzpunkte.

Britta: Gegenwärtige gesellschaftliche Phänomene sind häufig be-

stimmt von einseitigen oder wechselseitigen Abhängigkeiten. Aktuelle

gesellschaftliche Krisen zeigen diese Vernetzungen besonders deutlich.

Sie rufen damit das Gefühl von Ohnmacht und zugleich das Bedürf-

nis nach Handlungsfähigkeit hervor, mitunter sogar die Notwendigkeit

zu gemeinsamem Handeln – ich denke hier speziell an die Klimakrise.

Und ich meine, dass wir in den Professionalisierungsdiskursen zur Po-

litischen Bildung und Politikdidaktik bislang zu wenig darauf geachtet

haben, der Vermittlung und Ausgestaltung von Handlungsspielräumen

Platz zu geben. ›Handlung‹ verstehe ich hier zum einen als ›kommuni-

katives, verständigungsorientiertes Handeln‹ im Sinne von Habermas

(Habermas 1995/2019), dem Bedeutung für die Gesellschaftsentwick-

lung zukommt. Zum anderen denke ich ganz pragmatisch spezifische

Fähigkeiten und Fertigkeiten auf der prozessualen politischen Ebene

mit, um »politische Konflikte auszutragen […] sowie an der Lösung von

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Im Gespräch über das post-kritische Manifest 129

Problemen aus den Bereichen Politik, Wirtschaft und Gesellschaft un-

ter Rücksichtnahme auf eigene und fremde Bedürfnisse mitzuwirken«

(Krammer 2008: 7). Doch ob Klima-, Corona- oder Migrationskrise –

aufgrund vielfacher (Inter-)Dependenzen auf zahlreichen Ebenen wird

dem zur Mitarbeit an gesellschaftlichen Problemen handlungsbereiten

Individuum stets auch Ohnmacht schonungslos offengelegt (Möller et

al. 2020). In der pädagogischen Bearbeitung von Ohnmachtserfahrun-

gen gilt es daher letztendlich doch immer wieder, auch zur Kritik an ge-

genwärtigen Zuständen zurückzukehren, umHandlungsspielräume zu

sichern: z.B. ein kritisches Bewusstsein für fehlende Zuständigkeiten

oder gesellschaftliche Pattsituationen sowie eine kritische Überprüfung

politischer Funktionsweisen und Entscheidungsprozesse in einem de-

mokratischen Mehrebenensystem (Diendorfer 2011: 3). Daher ist in der

Tat zu hinterfragen, ob die »Möglichkeit der Erneuerung unserer ge-

meinsamen Welt« (Hodgson et al. 2022: 23) durch eine »Verschiebung

von der kritischen Pädagogik zur post-kritischen Pädagogik« (ebd.: 21)

nicht doch vielfach ein leeres, mitunter auch gefährliches Versprechen

sein könnte?

Julia: Mein kritisch geschultes Denken sagt mir sofort, dass das

Manifest naiv, wenn nicht sogar »pädagogischer Kitsch« (Reichen-

bach 2003) sein könnte und das macht mich zögerlich mit dem

Post-Kritischen. Mein Verständnis von Kritik basiert auf meiner Aus-

einandersetzung mit der Foucaultschen Diskursanalyse, deren Haltung

Martin Saar (2007: 185) auch als »Defamiliarisierung« bezeichnet. Die-

se Kritik ist eine Kritik am Gegenwärtigen in Form der Offenlegung

von Wissensordnungen und -arrangements, um mit Hilfe dieser Er-

kenntnisse ein neues Verhältnis zu Gegenwärtigem zu entwickeln.

Michel Foucault (1992: 15) geht davon aus, dass »die Kritik die Funktion

der Entunterwerfung« hat (1984) und, dass diese »versucht […] der

unbestimmten Arbeit der Freiheit einen neuen Impuls zu geben«.

Allerdings passiert dies nicht durch Bewertung – im Sinne von ›dieser

Prozess ist richtig verlaufen bzw. dieser falsch‹ –, sondern durch ein

Infragestellen gegenwärtiger Ordnungen. Zentral ist dabei, durch die

Kritik nicht auf ein utopisches Anderes zu hoffen, das jenseits von

diskursiven Ordnungen stehen würde, sondern auf eine Befremdung

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


130 Britta Breser und Julia Seyss-Inquart

bestehender Ordnungen zu setzen, um diese zu verschieben. Foucault

(1980/1996: 106-107) drückt dieses Streben nach Veränderung folgender-

maßen aus: »Es geht darum, wenn nicht Lösungen zu finden, so doch

Schritt für Schritt spürbare Modifikationen zu bewirken, zumindest

die Gegebenheit des Problems zu verändern.«

Wenn ich nun das Manifest lese und versuche, mir einen Reim dar-

auf zu machen, so fällt mir auf, dass die Grundsätze, die im Manifest

postuliert werden, einen vollkommen anderen Fokus haben. Mit mei-

ner Kritik bin ich damit befasst, das was ist zu verstehen und mich zu

fragen, wie es einzuordnen ist (ganz im Sinne von Foucaults Ausein-

andersetzung mit der Erzeugung von Wahrheit, wie sie mit Diskurs-

und Dispositivanalysen betrieben werden). Die Post-Kritik fokussiert

hingegen darauf, was ›gut‹ ist und möchte dies stärken. Im Manifest

(Hodgson et al. 2022: 23) wird dies mit der »Bejahung der Wertigkeit

dessen, was wir in der Gegenwart tun« beschrieben. Mit meiner Kritik

bin ich also an der Gegenwart (oder vielleicht sogar an der Vergangen-

heit) orientiert und richte den Blick auf die Dinge, die problematisch

sind –das wirkt erst einmalmühsamund beschwerlich.Der Post-Kritik

würde ich hingegen eine Gegenwartsorientierung unterstellen, die mit

der »Möglichkeit der Erneuerung« und der »pädagogischen Hoffnung«

(ebd.: 23) in die Zukunft hineinreicht – das wirkt auf mich sehr viel

flockiger und unangestrengter. Ob es das wohl auch ist?

Britta: Und als Historikerin, die von der Reziprozität der verschie-

denen Zeithorizonte ausgeht, behaupte ich, dass die Zukunftsorientie-

rung desManifests stets auch in Zusammenhangmit einer spezifischen

Vergangenheitsdeutung bzw. einem spezifischen Gegenwartsverständ-

nis zu lesen ist (Jeismann 1997: 42; Jansen/Thünemann 2021). Das heißt:

Soziale Formationen sind ›zeitgebunden‹ und die Sorge um die Zukunft

bzw. das Interesse an der Zukunft sind als ein Antrieb aus einer vergan-

genen oder gegenwärtigen Problembewältigung heraus zu interpretie-

ren (Lange 2004). Ich würde also behaupten, dass der Impetus für die-

sesManifest wohl auch aus einer Kritik am gegenwärtigen Zustand ent-

standen sein könnte. Ob das Manifest demnach womöglich kritischer

ist als es sich selbst deklarieren möchte?

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Im Gespräch über das post-kritische Manifest 131

Kritik sollte darüber hinaus nicht bloß als Blick auf das Proble-

matische reduziert werden, sondern ich verstehe sie zugleich auch als

zukunftsorientierte ›Handlungsaufforderung‹, als ›Motivation zur Er-

neuerung‹ und als ›Lernanlass‹. Dies ist doch – auch im Sinne des Ma-

nifests – »wert, geachtet zu werden« (Hodgson et al. 2022: 22)!

Julia: Eine Beobachtung, die mich dazu bringt, die Post-Kritik

ausprobieren zu wollen. Wir könnten uns in einer post-kritischen

Haltung mit offenem Ausgang versuchen. Offen deshalb, weil ich mir

nicht sicher bin, was Post-Kritik nun wirklich ist. Sie verbleibt im

Manifest schemenhaft und vage, arbeitet sich mehr an der Kritik ab,

als sie von der Post-Kritik preisgibt.

Britta: Ich beginne mal mit dem Zitat »die Kritik ist getrieben von

der Leidenschaft zum Hass« (Hodgson et al. 2022: 23). Dazu fällt mir

ein, dass eine isolierte Fokussierung auf die Entwicklung von Kritik-

fähigkeit zu unerwünschten Effekten für das gesellschaftliche Zusam-

menleben führen kann. Demnach kann Kritik – eingebettet in mannig-

faltige gesellschaftliche Kontroversen – in der Tat als eine Art zerstö-

rerisches Element dessen entlarvt werden, was uns als Politische Bild-

ner*innen in einem demokratischen Gemeinwesen wert ist »zu bewah-

ren, anzuerkennen und zu befürworten« (ebd.: 23). Das zeigt sich gera-

de in der aktuellen gesellschaftlichen Verfasstheit sehr deutlich. Pörk-

sen spricht aufgrund zunehmender gesellschaftlicher Polarisierung von

einer »Verschlechterung des Kommunikationsklimas« (Pörksen 2018:

70) und konstatiert, dass Hass,Hetze,Misstrauen undWut das gemein-

same gesellschaftliche Gespräch bereits ruinieren. Die »große Gereizt-

heit« habe inzwischen den Diskurs und den Diskurs über den Diskurs

erreicht (ebd.: 70-71). Wenn in zunehmendem Maß Falschmeldungen

erfunden werden, um Kontroversen zu entfachen, klafft ein Gemein-

wesen auseinander (Himmelrath/Egbers 2018: 14). Nach Krastev führt

Misstrauen aufgrund von Verschwörungstheorien aktuell nicht mehr

zu einer Ermächtigung zu politischem Handeln, sondern – ganz im

Gegenteil – zu Handlungsunfähigkeit und zur Zuschreibung von Op-

ferrollen. Der dadurch einhergehende Verlust des Konzepts von ›citi-

zenship‹, das eng verbunden ist mit der Idee, die Welt verändern zu

können, werde zunehmend abgelöst von Paralyse (Krastev 2021).

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


132 Britta Breser und Julia Seyss-Inquart

Ich folgere nun: Post-Kritik könnte hier ihren Einsatz in der

Hinwendung zum didaktischen Prinzip der politischen Handlungs-

orientierung haben. Dazu gehört einerseits freilich die Sicherung von

›Handlungsspielräumen‹ und andererseits deren Gestaltung, für die

›Handlungsfähigkeit‹ entwickelt werden muss. Dies betrifft wesentli-

che Kernpunkte demokratischen Zusammenlebens zur Umsetzung der

demokratischen Ziele der Politischen Bildung. Handlungsdispositio-

nen und Interventionskompetenzen werden demnach direkt aus der

subjektiven Perspektive der Lernenden eingeübt (Kötters-König 2001:

6). So könnten, im Sinne des post-kritischen Manifests, Voraussetzun-

gen geschaffen werden, damit »die Neuankömmlinge die Welt nach

ihren eigenen Bedingungen fortführen« (Hodgson et al. 2022: 23). 

Julia: Das erinnert mich an Ergebnisse aus meinem aktuellen

Forschungsprojekt ›Pädagogische Professionalisierung forschend be-

gleiten‹. Im Rahmen der Analyse von schriftlichen Reflexionsprüfungen

von Lehramtsstudierenden haben wir mit Hilfe der Dokumentarischen

Subjektivierungsanalyse (Amling/Geimer 2016) Subjektfiguren be-

schrieben, die den Studierenden besonders attraktiv erscheinen. Eine

der zentralen normativen Erwartungen, die in den Daten Niederschlag

findet, ist die der ›Souveränität als Lehrperson‹. Die Erzählungen der

Studierenden funktionieren nach dem Schema: Ich war nicht souve-

rän, jetzt bin ich durch die Arbeit an bestimmten Aspekten meines

Selbst als Lehrperson souveräner. Die Subjektfigur der souveränen

Lehrperson ist in der Vorstellung der Studierenden eine, die selbst-

bewusst und unabhängig das Klassengeschehen steuert. Mit meinem

kritischen Zugang fällt mir hier ein sehr klassisches Subjektverständnis

(etwa beschrieben von Sattler 2009: 9) ins Auge und das Streben nach

Souveränität erscheint damit problematisch. Wissen wir doch spätes-

tens seit Butler und Foucault, dass Souveränität nicht zu haben ist,

sondern das Subjekt immer eingebunden ist in Macht- und Wissens-

komplexe, Diskurse, Ein- und Ausschlüsse etc. So weit, so gut. Wenn

meine Haltung aber nun Post-Kritik heißt, was wird dann sichtbar?

Ich könnte das Streben nach Souveränität auch als etwas begreifen,

das es »zu schützen und zu sorgen« gilt, um der »Möglichkeit der

Erneuerung« Raum zu geben, wie es das Manifest (Hodgson et al.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Im Gespräch über das post-kritische Manifest 133

2022: 23) fordert – vielleicht ist ja gerade der Wunsch, die eigenen

Handlungsfähigkeiten zu erweitern und dadurch Souveränität zu

erlangen, ein schützenswerter? In den Daten aus dem Projekt finden

sich Hinweise darauf, dass das souveräne Lehrer*innensubjekt der

Studierenden nicht zwingend eine umfassende Souveränität als Ziel

vor Augen hat – in den analysierten Fällen streben die Studierenden vor

allem nach Handlungsfähigkeit in der Initiierung von Lernprozessen

sowie in der Leitung von Großgruppen. Weitergedacht könnte mit

einer post-kritischen Haltung das Streben nach Souveränität auch

als »Möglichkeit der Erneuerung« (ebd.: 23) interpretiert werden. Im

Sinne der »pädagogische[n] Hoffnung« (ebd.: 9) könnte ich an dieser

Stelle den Studierenden vertrauen, dass diese mit ihrer partiellen

Souveränität die Schulwelt neu gestalten werden. Nur dann stellt sich

die Frage, was genau erneuert wird – wenn die partielle Souveränität

der Erneuerung der Welt dient, was soll erneuert werden? Damit

bereitet die partielle Souveränität der Studierenden auch den Weg für

die Frage, welche »Dinge […] es wert sind, weitergegeben zu werden«

(ebd.: 23), was vermittelt werden soll. Das ist eine neue Wendung von

Souveränität, die mir zu denken gibt: Ist doch nicht alles schlecht am

Wunsch nach Souveränität? Unbeantwortet bleibt allerdings die Frage,

welche Maßstäbe anzulegen sind, um zu beurteilen, ›was es wert ist‹.

Woher soll der Maßstab kommen? Darauf gibt mir das Manifest keine

Antworten.

Britta: Das, »was gut ist in der Welt« und »was wir uns zu erhal-

ten wünschen« (Hodgson et al. 2022: 24), wird in einem demokrati-

schen Gemeinwesen in jeder Generation oder gar andauernd immer

neu individuell zu identifizieren und in der Folge kollektiv auszuhan-

deln sein. Aufgrund der Gefahr einseitiger Parteinahme und Beein-

flussung ist das Prinzip der Handlungsorientierung in institutionali-

sierten (hoch-)schulischen Bildungsprozessen daher zugleich mit Vor-

sicht zu behandeln. Der historische Kontext unserer Bildungssysteme

– nicht nur auf den Nationalsozialismus bezogen – erklärt die starke

Fokussierung auf die Entwicklung von Kritikfähigkeit und die bisherige

Vernachlässigung der politischen Handlungsorientierung in der Politi-

schen Bildung und Politikdidaktik genauso wie die Betonung von Frei-

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


134 Britta Breser und Julia Seyss-Inquart

willigkeit und ebenso das Recht auf Nicht-Teilnahme (Nonnenmacher

2010: 466-467). Um nicht »›Gewalt‹ gegen den Anderen« (Hodgson et al.

2022: 20) auszuüben, fordert der Beutelsbacher Konsens (Wehling 1977)

– im deutschen Sprachraum eine Art Kodex und Berufsethos für Poli-

tische Bildner*innen – von jeglicher Überwältigung abzusehen. Es gilt

demnach, Lernende in die Lage zu versetzen, »nach Mitteln und We-

gen zu suchen, die vorgefundene politische Lage im Sinne seiner [*ih-

rer] Interessen zu beeinflussen« (ebd.: 180). Eine isolierte Orientierung

am »Gute[n] in der Welt« (Hodgson et al. 2022: 24) wirft für mich den

Verdacht auf, Komplexität zu trivialisieren sowie (Inter-)Dependenzen

und damit verbundene Ambiguitäten gesellschaftlicher Sachverhalte zu

vernachlässigen (Kötters-König 2001: 6). 

Julia: Bei mir tauchen auch Warnleuchten auf, trotzdem möchte

ich noch einmal meine Gedanken zu Souveränität und demWertvollen

weiterspinnen. Vielleicht könnte es im Sinne der Post-Kritik für mein

Forschungsprojekt darum gehen, forschend zu erfassen, was aus Per-

spektive der Studierenden weitergegeben werden soll.Während ichmit

der Kritik bei der Stelle gelandet bin, das Streben nach Souveränität als

problematisch zu verstehen, legt mir die Post-Kritik Fragen nach dem

Guten, dem Wertvollen und dem Erhaltenswerten nahe. Damit könnte

sich auch mein Forschungsfokus verschieben: Weg vom ›Was erscheint

den Studierenden besonders attraktiv?‹ hin zu ›Was ist den Studieren-

den sowertvoll, dass sie es den Schüler*innen vermittelnmöchten?‹. Ich

merke, wie sichmeineWahrnehmung hier ein Stück verändert und sich

der Wunsch nach Souveränität damit eher in Richtung eines methodi-

schen Aspekts in der Gestaltung von Unterricht verschiebt. Damit wird

Platz für die post-kritischen Fragen nach demWertvollen und, professi-

onstheoretisch weitergedacht, nach dem Berufsethos. Zumindest eine

interessanteWendung,würde ich sagen. Insofern könnte die Professio-

nalisierung in der Post-Kritik die Erinnerung daran finden, dass dem

Berufsethos mehr Aufmerksamkeit zu schenken ist. Dagegen hat auch

mein kritisches Ich nichts einzuwenden. Allerdings beharrt mein kri-

tisches Ich darauf, dass die kritische Einordnung des Wunsches nach

Souveränität genauso wichtig ist, wie das Erkunden des Berufsethos.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Im Gespräch über das post-kritische Manifest 135

Britta: Wenn du von Souveränität sprichst, wird mir ein weiterer

Aspekt des Manifests bewusst, der mir zu denken gibt. Die Politik-

wissenschaft definiert Souveränität als ›Unabhängigkeit‹ und ›Unum-

schränktheit‹ oder als ›völlige Hoheitsgewalt‹ (Gärtner 2008). Für De-

mokratien gilt: Das Kollektiv ist der Souverän. Um kollektive Souverä-

nität in diesem Sinne zu verwirklichen, braucht es Zugewandtheit in

einem gemeinsamen Diskurs- und Handlungsraum – ist das vielleicht

der »RaumderGemeinsamkeit« (Hodgson et al. 2022: 21) desManifests?

Post-kritisches Handeln in der Demokratie-Bildung könnte dem-

zufolge die Herstellung einer ›Erprobung von Zugewandtheit‹ sein. Der

›Raum der Gemeinsamkeit‹ wären Handlungsräume, die gemeinsame

Erfahrungen in den Vordergrund stellen, um an der Lösung von (ge-

meinsam geteilten) Problemen zu arbeiten. Ich frage mich, wie Lehr-

und Lernprozesse aussehen könnten, die gemeinsame Verständigungs-

und Aushandlungsprozesse sowie Strategien für gemeinsames gesell-

schaftlichesHandeln in den Vordergrund stellen? Diese Räume könnten

konzipiert werden mit dem Blick auf (Kommunikations-)Vernetzungen

zu anderen gesellschaftlichen Akteur*innen. Zu dieser Herstellung

eines Netzwerks an vielfältigen Beziehungen könnte gehören, was

Lynette Shultz als »building knowledge in partnership« (2007: 255)

bezeichnet: das Herausarbeiten von gemeinsamen Positionen, ein

kollaborativer Austausch von Wissen, Perspektiven, Kreativität und

Innovation zur Behebung gemeinsamer Probleme sowie der Aufbau

von Partner*innenschaften, um gemeinsame Handlungsmöglichkeiten

zu erkennen und politische Handlungsfähigkeit zu entwickeln (ebd.:

254-256). Ein solcher Austausch von Erfahrung und Handlungsexperti-

se sollte zudem transnational konzipiert werden, denn gegenwärtige

gesellschaftliche Phänomene sind von einseitigen oder wechselseitigen

Abhängigkeiten bestimmt, die grenzüberschreitendes gemeinsames

Handeln verlangen. »Grundsätzliche Fragen und Probleme des Po-

litischen« (Sander 2009: 60) können dabei als gemeinsam geteilte

Welterfahrung wahrgenommen werden.

Julia: Der ›Raum der Gemeinsamkeit‹ basiert, laut dem Manifest,

auf Gleichheit – Gleichheit als (fiktiver) Ausgangspunkt, ohne dass an-

genommen wird, dass alle Menschen de facto gleich sind. Erst die ge-

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


136 Britta Breser und Julia Seyss-Inquart

meinsame Beschäftigungmit einem Stoff schafft Gleichheit (vgl. Hodg-

son et al. 2022: 21). Ziel für solche Räumemüsste es also sein, gemeinsa-

me Erfahrungen in der Auseinandersetzung mit etwas zu ermöglichen,

um Krisen zu überwinden. Das regt mich an, mich abermals in mei-

ner post-kritischen Haltung zu probieren. In der Pädagogischen Hoch-

schule, in der ich tätig bin, gibt es die Idee, Lehramtsstudierende, Leh-

rer*innen und Lehrende der Hochschule zusammenzubringen, um in

»hybriden Räumen« (Bhabha 1990) zu einem gemeinsamen Austausch

zu kommen. Bhabha entwickelte die Idee solcher »Artikulationsräume«

aus einer postkolonialen Tradition heraus (Sieber 2012: 97): Der Aus-

tausch in den hybriden Räumen soll möglichst hierarchiefrei sein und

im Kontext der Hochschule zur Professionalisierung aller beitragen.

Das erinnert mich stark an den post-kritischen ›Raum der Gemeinsam-

keit‹. Die Erfahrung in der Konzeption der hybriden Räume lässt mich

allerdings fragen, wie wir die Aufmerksamkeit in diesen Räumen des

Kontakts auf den Gegenstand richten können, wenn etwas wie ein Ele-

fant im Raum steht, über den niemand sprechen kann? Kommen wir

dabei nicht unausweichlich zu dem Punkt, an dem dieses Etwas zum

Thema gemacht werden muss, um beim Gemeinsamen weiterkommen

zu können?

Britta: Wenn es um die praktische Gestaltung von Bildungspro-

zessen geht, ist die Konfrontation mit Krisen und mitunter heiklen

Themen von besonderer Bedeutung. Dabei ist vor allem die Be-

wusstmachung von hegemonial konstruierten Tabus wesentlich, die

verschiedene Formen der Einbeziehung und Ausgrenzung nach sich

ziehen und implizite gesellschaftliche Normen beinhalten (zum Tabu-

begriff im Sinne diskursiver Ausschließungen siehe Foucault 1974/2010:

11). Da Lehrpersonen bei der Weitergabe von gesellschaftlichen Werten

bedeutsam sind, ist ihre kritische Reflexion speziell in heterogenen

Gruppen und Gesellschaften von Relevanz. Hinzu kommt, dass neue

Wissensbestände bzw. fremde Perspektiven die Grenzen von Tabus zu-

dem neu vermessen.Wenn das Ziel also ein inklusives Zusammenleben

sein sollte, das auf Gleichheit beruht, müssen bislang unausgespro-

chene Vereinbarungen hinterfragt werden (Agostini/Köffler 2017a: 14;

Agostini/Köffler 2017b: 16-20). Aus diesem Grund scheint mir die Bear-

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Im Gespräch über das post-kritische Manifest 137

beitung von Tabus besonders wichtig. Sie sollte nicht aus dem – nach

meinem Verständnis zu ›konfliktscheuen‹ – Raum der Gemeinsamkeit‹

herausgehalten werden. 

Julia: Ich stolpere auch über diese ›Harmoniebedürftigkeit‹ der

Post-Kritik. Wenn es im ›Raum der Gemeinsamkeit‹ gut läuft, woher

weiß ich, dass wir es mit »wechselseitigem Verständnis und Respekt«

(Hodgson et al. 2022: 21) zu tun haben und nicht nur mit schlichter

Konsensorientierung?

Britta: Eine wichtige Frage – speziell auch für die Politische Bildung

und Politikdidaktik. Ich denke, dass das Post-Kritische, also die Arbeit

am Gemeinsamen, das Kritische stets braucht – etwa in Form einer

Thematisierung von Differenzen anstatt einer De-Thematisierung. Und

im Sinne der Post-Kritik könnte ein ›und‹ (Kritik und Post-Kritik) auch

sehr viel produktiver sein als ein ›oder‹. 

Julia: Damit wäre es keine »Verschiebung«, wie sie das Manifest

(Hodgson et al. 2022: 21) proklamiert, sondern mehr eine zusätzliche

Brille. Und wenn die Professionalisierung diese Brille in der Post-Kritik

finden würde, würde es ihr durchaus gut stehen.

Literatur

Adorno, Theodor W. (1970): Erziehung zur Mündigkeit. Vorträge und

Gespräche mit Hellmut Becker 1959-1969. Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp. 

Agostini, Evi; Köffler,NadjaMaria (2017a): »Tabus in und über den Lehr-

beruf. Vorwort«, in: Erziehung und Unterricht 1-2: S. 7-15.

Agostini, Evi; Köffler,NadjaMaria (2017b): »Schule und Tabu. Eine theo-

retische Grundlegung aus psychoanalytischer, soziologischer und

bildungswissenschaftlicher Perspektive«, in: Erziehung und Unter-

richt 1-2: S. 16-25.

Amling, Steffen; Geimer, Alexander (2016): »Techniken des Selbst in der

Politik – Ansatzpunkte einer dokumentarischen Subjektivierungs-

analyse«, in: Forum Qualitative Sozialforschung 17(3): S. 1-33. 

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


138 Britta Breser und Julia Seyss-Inquart

Bhabha,Homi K. (Hg.) (1990): Nation and narration. London/New York:

Routledge. 

Butler, Judith (1991): Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt a.M.:

Suhrkamp.

Czejkowska, Agnieszka (2013): »Bitte nicht immer alles in Frage stel-

len! Zur Entwicklung eines pädagogisch-professionellen Selbstver-

ständnisses.«, in: Julia Seyss-Inquart (Hg.): Schule vermitteln. Kri-

tische Beiträge zur Pädagogischen Professionalisierung. Wien: Lö-

cker: S. 27-49. 

Diendorfer, Gertraud (2011): »Einleitung«, in: Forum Politische Bildung

(Hg.): Politische Handlungsspielräume. Informationen zur Politi-

schen Bildung, Bd. 34. Innsbruck, Wien, Bozen: Studienverlag: 3.

Foucault, Michel (1992): Was ist Kritik? Berlin: Merve.

Foucault, Michel (1984): »Was ist Aufklärung?«, in: Ders.: Schriften in

vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV: 1980-1988. Frankfurt a.M.:

Suhrkamp: S. 687-707.

Foucault, Michel (1980/1996): Der Mensch ist ein Erfahrungstier. Ge-

spräch mit Ducio Trombadori. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (1974/2010): Die Ordnung des Diskurses. Frankfurt

a.M.: Fischer.

Gärtner, Reinhold (2008): Politiklexikon: Souveränität. Wien: Verlag

Jungbrunnen. Abgerufen: https://www.politik-lexikon.at/souverae

nitaet [25.05.2021].

Habermas, Jürgen (1995/2019): Theorie des kommunikativen Handelns,

2 Bände. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Himmelrath, Armin; Egbers, Julia (2018): Fake News. Ein Handbuch für

Schule und Unterricht. Bern: hep verlag.

Hodgson, Naomi; Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2022): »Manifest für

eine Post-Kritische Pädagogik«, in: Martin Bittner, Anke Wisch-

mann (Hg.): Kritik und Post-Kritik. Zur deutschsprachigen Rezep-

tion des »Manifests für eine Post-Kritische Pädagogik«. Bielefeld:

transcipt Verlag: S. 19-24.

Jansen, Johannes; Thünemann, Holger (2021): Leitfaden Geschichtsdi-

daktik. Geschichtsdidaktik als Wissenschaftsdisziplin. Universität

zu Köln. Abgerufen: https://www.historicum-estudies.net/etutoria

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.politik-lexikon.at/souveraenitaet
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin


Im Gespräch über das post-kritische Manifest 139

ls/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenscha

ftsdisziplin [02.05.2021]. 

Jeismann, Karl-Ernst (1997): »Geschichtsbewußtsein – Theorie«, in:

Klaus Bergmann, Klaus Frühlich, Anette Kuhn, Jörn Rüsen, Gerhard

Schneider (Hg.): Handbuch der Geschichtsdidaktik. Seelze/Velber:

Kallmeyer’sche Verlagsbuchhandlung: S. 42-44.

Koselleck, Reinhart (1979): Vergangene Zukunft. Zur Semantik ge-

schichtlicher Zeiten. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Kötters-König, Catrin (2001): »Handlungsorientierung und Kontrover-

sität. Wege zur Wirksamkeit der politischen Bildung im Sozialkun-

deunterricht«, in: Aus Politik und Zeitgeschichte 50/2001: S. 6-12.

Krammer, Reinhard (2008): Die durch politische Bildung zu erwer-

benden Kompetenzen. Ein Kompetenz-Strukturmodell. Wien:

Bundesministerium für Unterricht, Kunst und Kultur. Abgerufen:

https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Komp

etenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.p

df [02.05.2021].

Krastev, Ivan (2021): Keynote beim Pfingstdialog Steiermark 2021: Geist

& Gegenwart. Schloss Seggau. Abgerufen: https://www.pfingstdial

og-steiermark.at/ [25.05.2021]. 

Lange, Dirk (2004): »Geschichtsbewusstsein«, in: Lange, Dirk (2004):

Zwischen Politikgeschichte und Geschichtspolitik. Grundformen

historisch-politischen Lernens. Abgerufen: https://www.sowi-onli

ne.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsei

n.html [05.05.2021].

Leimgruber, Yvonne (2015): Kontroversität undMeinungsvielfalt. Politi-

scheBildung.ch. Abgerufen: http://politischebildung.ch/fuer-lehrpe

rsonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet [02.01.2021].

Mannheim, Karl (2015): Ideologie und Utopie. Frankfurt a.M.: Vittorio

Klostermann.

Möller, Lara; Reitmair-Juárez, Susanne; Scheibenpflug, Kerstin (2020):

Pandemie und Hegemonie in der Demokratie. Entsicherung der

Lebenswelt aus demokratiepolitischer Perspektive. CPD Policy

Blog. Abgerufen: https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.historicum-estudies.net/etutorials/leitfaden-geschichtsdidaktik/geschichtsdidaktik-als-wissenschaftsdisziplin
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/MosrJKJKoMNkNJqx4KJK/Kompetenzmodell_Politische_Bildung_Kurz-Langversion_2008-03-18.pdf
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.pfingstdialog-steiermark.at/
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
https://www.sowi-online.de/reader/historische_politische_bildung/geschichtsbewusstsein.html
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
http://politischebildung.ch/fuer-lehrpersonen/didaktik-und-methoden/kontroversitaet
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/


140 Britta Breser und Julia Seyss-Inquart

-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt

-aus-demokratiepolitischer-perspektive/ [02.05.2021]. 

Nonnenmacher, Frank (2010): »Analyse, Kritik und Engagement –Mög-

lichkeiten und Grenzen schulischen Politikunterrichts«, in: Bettina

Lösch, Andreas Thimmel, (Hg.): Kritische politische Bildung – Ein

Handbuch. Schwalbach/Ts: Wochenschau: S. 459-470. 

Pörksen, Bernhard (2018): Die große Gereiztheit. Wege aus der kollek-

tiven Erregung. München: Carl Hanser Verlag.

Reichenbach, Roland (2013): »Pädagogischer Kitsch«, in: Zeitschrift für

Pädagogik 49 (6): S. 775-789.

Saar, Martin (2007): Genealogie als Kritik. Geschichte und Theorie des

Subjekts nach Nietzsche und Foucault. Frankfurt, New York: Cam-

pus.

Sander, Wolfgang; Reinhardt, Sibylle; Petrik, Andreas; Lange, Dirk;

Henkenborg, Peter; Hedtke, Reinhold; Grammes, Tilman; Besand,

Anja (2016): Was ist gute politische Bildung? Leitfaden für den so-

zialwissenschaftlichen Unterricht. Schwalbach/Ts.: Wochenschau.

Sander,Wolfgang (2013): Politik entdecken –Freiheit leben.Didaktische

Grundlagen politischer Bildung. Schwalbach/Ts.: Wochenschau.

Sander, Wolfgang (2009): Wissen: Basiskonzepte der Politischen Bil-

dung. In: Forum Politische Bildung (Hg.): Informationen zur Po-

litischen Bildung, Bd. 30. Innsbruck, Bozen, Wien: Studienverlag.

Shultz, Lynette (2007): »Educating for global citizenship. Conflicting

agendas and understandings«, in: The Alberta Journal of Educa-

tional Research 53/3: S. 248-258. 

Sieber, Cornelia (2012): »Der ›dritte Raum des Aussprechens< – Hybri-

dität –Minderheitendifferenz. Homi K. Bhabha: »The Location of

Culture«, in: Julia Reuter, Alexandra Karentzos (Hg.): Schlüsselwer-

ke der Postcolonial Studies. Wiesbaden: VS Springer Fachmedien

Wiesbaden: S. 97-108.

Spieß,Christian (2014): Quellenarbeit imGeschichtsunterricht.Die em-

pirische Rekonstruktion von Kompetenzerwerb im Umgang mit

Quellen. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 

Wehling, Hans-Georg (1977): »Konsens à la Beutelsbach? Nachlese zu

einem Expertengespräch«, in: Siegfried Schiele, Herbert Schneider

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/
https://policyblog.uni-graz.at/2020/04/pandemie-und-hegemonie-in-der-demokratie-entsicherung-der-lebenswelt-aus-demokratiepolitischer-perspektive/


Im Gespräch über das post-kritische Manifest 141

(Hg.): Das Konsensproblem in der politischen Bildung. Stuttgart:

Ernst Klett Verlag: S. 173-184.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Verortung der Post-Kritik

in Erziehungswissenschaft

und kritischer Theorie

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Verwerten, entlarven, erleben.1

Zu den unterschiedlichen Typen

und Gebrauchsweisen von Bildungstheorie

Piotr Zamojski

Übersetzung aus dem Englischen von Robin Cackett, Juni 2021

 

Die Idee, einManifest für eine postkritische Pädagogik (Hodgson et al. 2022)

zu schreiben, verdankte sich imGrunde unseren Erfahrungenmit einer

neuen Art der Theoretisierung von Bildung, die sich (zumindest in der

angelsächsischen Welt) im Feld der Bildungstheorie und -philosophie

herauszuschälen begonnen hat und die einen Wechsel des Zeitgeists

ankündigte. Ich möchte daher in diesem Aufsatz genauer erkunden,

welche Arten von Pädagogik heute denkbar sind. Oder, um es genauer

zu sagen: Inwiefern lässt sich Bildung – auf einer metatheoretischen

Ebene – in Hinblick auf den potentiellen Gebrauch der entsprechen-

den Pädagogik theoretisieren? Mein Fokus liegt dabei natürlich auf ei-

ner Theoretisierung von Bildung, die man als »postkritisch« bezeich-

nen könnte. Mein Ziel ist also, eine Vielfalt unterschiedlicher Arten der

1 I would like to thank Martin Bittner and AnkeWischmann for their initiative of

introducing the idea of post-criticality to the German speaking world and for

their kind invitation to contribute to this project. I would like to thank Robin

Cackett for translating this text into German. And finally I would like to thank

Martin Bittner and Franz Kasper Krönig for their help in revising the German

translation of this chapter.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


146 Piotr Zamojski

Theoretisierung von Bildung zu untersuchen, aber dabei hoffe ich zu-

gleich, dem, was wir als »postkritisch« bezeichnet haben, etwas mehr

Klarheit und Substanz abzugewinnen.

Am Ende läuft meine Argumentation im Wesentlichen auf eine Er-

zählung hinaus, in deren Verlauf eine bestimmte Typologie der Theo-

retisierungsweisen von Bildung entfaltet wird. Wenn ich im Weiteren

von Typologie und von Typen spreche, habe ich dabeiMaxWebers (1988)

Auffassung von Idealtypen und ihren Funktionen (sowie ihren Bezie-

hungen zu den empirischen Typen) als Bezugspunkt vor Augen. Mit

anderen Worten, es geht in der folgenden Untersuchung weniger dar-

um, empirische Behauptungen (über konkrete Theorien) aufzustellen,

als vielmehr darum, inmitten der gegenwärtigen Transformationen im

Feld der Bildungstheorie eine Orientierung zu gewinnen.Die Geschich-

te, die ich erzählen werde, konzentriert sich darauf, was sich in diesem

Feld wie und warum herauszubilden begonnen hat und zur Entfaltung

eines postkritischen (oder affirmativen, oder performativen) Typs von

Pädagogik führt. Ich möchte indes betonen, dass es sich dabei um eine

Erzählung handelt, die nicht als eine erschöpfende Typologie aller mög-

lichen Theoretisierungen des Pädagogischen verstanden werden kann

und soll.

Im Kern besagt diese Erzählung, dass wir zwischen drei Typen von

Bildungstheorien – nämlich technischen, kritischen und affirmati-

ven/performativen – unterscheiden können und dass jede dieser Typen

einen unterschiedlichen Zugang zum Pädagogischen nahelegt.

Technische Bildungstheorien

Der Typus der technischen Bildungstheorie entstand vor dem Hinter-

grund der Versuche, Bildung im Einklang mit der Vorstellung der mo-

dernen Naturwissenschaften zu theoretisieren. Es ist lehrreich, diese

Vorstellung bis zu ihremEntstehungspunkt zurückzuverfolgen. Im Jahr

1620 veröffentlichte Francis Bacon sein Novum Organum (1990/2009), in

dem er das Streben nach einem Wissen propagiert, das uns dabei hel-

fen könne, die Natur unter unsere Kontrolle zu bringen. Er spricht sich

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Verwerten, entlarven, erleben 147

wörtlich dafür aus, uns um einWissen zu bemühen, das unsMacht über

die Natur gebe (ibid.).

Das von Bacon anvisierte Wissen ist demnach ein Werkzeug oder

lässt sich zumindest leicht in ein Werkzeug unseres Handelns verwan-

deln. Wissen ist auf ein wirksames Handeln bezogen, Unwissenheit

dagegen auf das Unvermögen, ein bestimmtes Ergebnis zu erzielen.

Wir benötigen also laut Bacon einWissen, welches die Kausalbeziehun-

gen, die einen gegebenen Bereich der natürlichen Wirklichkeit beherr-

schen,mit größtmöglicher Genauigkeit und Zurückhaltung beschreibt.

Möglich wird dies, weil sich die Beschreibung der Mechanismen, wel-

che die Natur beherrschen, in eine Beziehung zwischen Mittel und

Zweck übersetzen lässt. Wenn man weiß, wie ein bestimmter Bereich

der Wirklichkeit funktioniert, kann man dieses Wissen dazu nutzen,

diese Wirklichkeit auf die gewünschte Weise zu verändern (dies na-

türlich nur innerhalb der Grenzen des Möglichen, d.h. innerhalb der

Grenzen der Mechanismen, die wir dabei entdecken).

Ich lasse im Folgenden die bekannte und viel diskutierte Proble-

matik der sozialen und politischen Dimension einer solchen Auffas-

sung von Wissenschaft, Natur, Wissen und Wahrheit außer Acht und

konzentriere mich stattdessen auf die Frage, was für einem Verständ-

nis des Pädagogischen (und damit von Bildung als solcher) eine post-

Bacon’sche Vorstellung von Wissenschaft den Weg ebnet.

Im Rahmen dieser Vorstellungswelt beschreiben Bildungstheorien

die Mechanismen, welche die Realität der Pädagogik beherrschen, wo-

bei diese Realität für gewöhnlich in Form eines Prozesses beschrieben

wird.DieTheorie beschreibt,wie diese Prozesse ablaufen.Die Beschrei-

bung wird jedoch angefertigt, um angewandt zu werden, d.h. um als

Werkzeug zur Erreichung bestimmter Ziele zu dienen. Diese Ziele wer-

den indes nicht durch die Theorie selbst vorgegeben, die sich neutral

ausschließlich auf die Beschreibung der Funktionsweise der Realität

der Pädagogik konzentriert.Mit anderenWorten, eine solche Bildungs-

theorie will als ein Instrument dienen, das im pädagogischen Handeln

leicht anzuwenden ist und dieses Handeln wirkungsvoller macht. Eine

Theorie, welche die Kausalbeziehungen beschreibt, die den Bildungs-

prozess beherrschen, erlaubt uns, pädagogische Handlungen zu konzi-

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


148 Piotr Zamojski

pieren, die durch Einführung einer bestimmten Ursache in eine gege-

bene Situation bestimmte erwartbare Ergebnisse erzielen werden.

Ein derartigesTheorieverständnis prägt, wenn es auf Pädagogik an-

gewandt wird, das Verständnis von Bildung insgesamt, insofern es die-

se auf einen Produktionsprozess reduziert. Bildung ist – im Rahmen

dieser Vorstellungswelt – ein Prozess, der zu klaren, unterscheidbaren,

greifbaren und messbaren Ergebnissen oder Produkten führt.

Aber von welcher Art von Produkten kannman im Falle von Bildung

sprechen? Die einzig mögliche Antwort lautet: Menschenmit bestimm-

ten Eigenschaften.Wenn Bildung ein Produktionsprozess ist, dannweil

sie in den Menschen, die diesen Prozess durchlaufen, eine bestimmte

Menge von Eigenschaften hervorbringt. Dies hat – mindestens – zwei

Konsequenzen. Die erste ist, dass dieser Typ des Pädagogischen auf

der Ebene der soziologischen Grundannahme immer implizit in einem

soziologischen Funktionalismus gründet. Am Ende kehren hier immer

dieselben Fragen wieder: Welche Art vonMenschenmüssen wir hervor-

bringen? Welche Funktionen haben sie in der betreffenden Gesellschaft

zu erfüllen? Ichmöchte an dieser Stelle nur kurz darauf hinweisen, dass

diese funktionale Denkweise auf ihre Befürworter, gleichgültig welcher

ideologischen Orientierung sie anhängen, eine sehr große Anziehungs-

kraft auszuüben scheint. Es mag unterschiedliche Auffassungen davon

geben, welchen Zielen Bildung bzw. die Pädagogik zu dienen habe, aber

sie alle können auf die Frage reduziert werden, was durch Bildung pro-

duziert werden soll. Gemäß einer Auffassung haben Schulen fähige Ar-

beiter*innen der Wissensökonomie hervorzubringen (die kreativ, flexi-

bel, voller Unternehmergeist etc. sind), laut einer anderen sollen Schu-

len konservative Patrioten erzeugen (die zu Opfern bereit sind, indem

sie sich der Gemeinschaft und ihrer Führung unterordnen), wieder eine

andere fordert kritische und engagierte Bürger, eine weitere schließlich

gehorsame Parteigänger einer großen Idee. Politisch gesehen stehen sie

alle auf verschiedenen Seiten. Dennoch teilen sie dasselbe funktionale

Verständnis von Bildung.

Die zweite Konsequenz einer solchen Auffassung von Bildung als

Produktionsprozess ist, dass sie aufgrund ihrer Effizienz beurteilt wer-

den kann (und muss). Von den Schulen als den für die Ausrichtung der

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Verwerten, entlarven, erleben 149

Pädagogik zuständigen Institutionen wird folgerichtig verlangt, dass

sie ihre Ergebnisse, gemessen an den a priori vorgegebenen Standards,

so weit wie möglich maximieren. An diesem Punkt stellt sich unweiger-

lich die Frage nach der Qualität der Pädagogik: Inwieweit erfüllen die

Produkte der Schule den vorgegebenen Plan?

Aber wer bestimmt die erwünschten Eigenschaften der Schüler*in-

nen? Die Vorgaben stammen nicht aus der Bildungstheorie, die sich ja

auf die Beschreibung von Mechanismen, d.h. auf die den Produktions-

prozess steuernden Kausalbeziehungen beschränkt. Technische Theo-

rien setzen also einen Eingriff von außen durch eine maßgebende In-

stanz voraus, welche die Ziele der Bildung, will heißen der Ergebnisse,

welche Schulen, Lehrer*innen und Schüler*innen erreichen sollen, fest-

legt. Dies ist die vorherrschende Auffassung der »Bildungsziele«, die in

offiziellen staatlichen Dokumenten (wie dem National Curriculum des

Vereinigten Königreichs oder der Postawa programowa in Polen), aber

auch in den transnationalen Dokumenten der EU, der UNESCO oder

der OECD vorgegeben werden.

Dies bringt uns zum interessantesten Charakteristikum tech-

nischer Bildungstheorien. Wie es scheint, gibt es aufgrund ihrer

Form, der Art und Weise, wie sie konzipiert sind, genau drei (und

nur drei) Positionen, die man im Bildungsprozess einnehmen kann.

Erstens benötigt Bildung gemäß dieser Vorstellung »Gesetzgeber«

in der Bedeutung, die Zygmunt Bauman (1987) diesem Begriff be-

reits vor längerem in anderem Kontext gegeben hat. D.h., Pädagogik

benötigt Personen, welche die gewünschten Eigenschaften, die der

Bildungsprozess bei Schüler*innen und Studierenden hervorbringen

soll, entwickeln und festschreiben. Zweitens benötigt die Pädagogik

ausführende Personen, welche diese Pädagogik in ihrem Handeln

umsetzen, um die von den Gesetzgebern erwünschten Eigenschaften

wirksam und effizient hervorzubringen. Es ist offensichtlich, dass

Lehrer*innen im Rahmen dieser Vorstellungswelt an genau dieser

Stelle positioniert sind. Drittens schließlich benötigt dieser Typ des

Pädagogischen Menschenmaterial, das bearbeitet werden kann, d.h.

Schüler*innen und Studierende, die mit den gewünschten Eigenschaf-

ten ausgestattet werden können.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


150 Piotr Zamojski

Dies setzt – offensichtlich – voraus, dass Schüler*innen und

Lehrer*innen in Theorien vom technischen Typus verdinglicht wer-

den: Beide haben sich dem Willen der Gesetzgeber zu unterwerfen

und müssen in ihrem Tun um Effizienz bemüht sein und sich im

Hinblick auf die von ihnen zu erreichenden Ziele gedankenlos un-

terordnen. Aus diesem Grund fördern technische Bildungstheorien

eine instrumentelle Vernunft: Sie fassen Pädagogik auf eine Weise,

die vor allen ethischen Überlegungen zurückschreckt und fokussieren

ausschließlich auf Wirksamkeit und Effizienz (siehe Giroux 1983).

Kritische Bildungstheorien

Es ist die Vorherrschaft eben solcher instrumentellen Vernunft, vor der

uns Horkheimer und Adorno (1947) bereits Mitte des letzten Jahrhun-

derts gewarnt haben. Wer gewohnt ist, ethische Fragen auf technische

Probleme zu reduzieren, akzeptiert bereitwillig jedes Ziel, das ihm von

den Gesetzgebern – wie ich sie im Anschluss an Bauman (1987) nenne

– auferlegt wird. Mit anderen Worten, die Vorherrschaft der instru-

mentellen Vernunft erlaubt es gewöhnlichen Menschen, sich auch am

radikal Bösen zu beteiligen.

Horkheimers und Adornos Antwort bestand nun darin, darauf zu

bestehen, dass sich das Vernunftvermögen nicht in derWahl geeigneter

Mittel zu einem Zweck erschöpfe, sondern weitere Dimensionen auf-

weise. Die kritische Vernunft könne gleichsam als Sicherungsmecha-

nismus wirken, die uns die Teilnahme am radikalen Bösen verunmög-

liche. Dies beruhe zum einen darauf, dass Kritik stets die Komplexität

der Dinge enthülle, und zum anderen darauf, dass Kritik die ethischen

Dimensionen unseres Umgangs mit den Dingen und mit Anderen of-

fenbare. Wir sollten daher Gesellschaftskritik üben, um zu verhindern,

was Adorno den »neuen kategorischen Imperativ« nannte, d.h. um un-

ser »Handeln und Denken so einzurichten, dass Auschwitz sich nicht

wiederhole« (1966: 356).

Und Adorno fügte dem die – entscheidende – Ergänzung hinzu,

dass diese Kritik eine unendliche Aufgabe sei. Die Dialektik, deren sich

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Verwerten, entlarven, erleben 151

die kritische Vernunft befleißigt, ist unerbittlich negativ: Sie lässt sich

nie in irgendeine Positivität auflösen. Genau dann, wenn wir frohlo-

cken wollen: Wir haben endlich gewonnen! Wir haben die Freiheit erreicht!

Wir haben Gleichheit erreicht! – genau an diesem Punkt wird ein neues

Regime geboren. Und just in demMoment, wo wir ein positives Gesell-

schaftsprojekt aus der Taufe heben wollen, erhebt sich von Neuem die

Gefahr eines neuen Totalitarismus. Wir müssen daher immer kritisch

bleiben.

Diese Haltung wurde im Folgendenmit sehr machtvollenWerkzeu-

gen zur Ausübung von Kritik ausgestattet. Ich denke hier an den Bei-

trag des französischen Poststrukturalismus zum kritischen Paradigma.

DieseWerkzeuge (wie z.B. Foucaults Genealogie, Bourdieus Feldtheorie

oder Derridas Dekonstruktion) übersetzen das Ziel einer immerwäh-

renden Kritik in eine solide Realität. Ich möchte mich im Weiteren auf

zwei Konsequenzen des Gebrauchs dieser Werkzeuge konzentrieren.

Erstens handelt es sich hier um poststrukturalistische Mittel, die

folglich mit dem Gegensatz zwischen Oberflächen- und Tiefenstruktur

spielen. Kritik wird dabei als eine Form der Entlarvung begriffen und

durchgeführt: Es wird eine verborgene Schicht der Dinge aufgedeckt,

die eigentlich die grundlegende Schicht ist. Die allgemeine Unterstel-

lung einer solchen Kritik ist, dass dieMenschen an der Oberfläche leben

und nur durch einen Blick unter die Oberfläche sehen können, wie die

Dinge wirklich sind: Sie würden ihre eigene Versklavung, die Ungleich-

heit und radikale Ungerechtigkeit erkennen, die die Gesellschaften, in

denen wir leben, kennzeichnen und die durch unser eigenes Handeln

untermauert werden.

Zweitens ist eine solche Kritik radikal: Sie greift das Mark oder

die Wurzel (radix) des Status Quo an. Die verborgenen Strukturen,

die dank der Kritik enthüllt werden, sind gewaltig, überindividuell,

überwältigend und – am wichtigsten – ontologisch notwendig. Wenn

man Bourdieus (1982) Gesellschaftstheorie (d.h. die Feldtheorie) ernst

nimmt, muss man konzedieren, dass ein flaches gesellschaftliches Feld

innerhalb dieser Perspektive schlechterdings unmöglich ist. Die Posi-

tionen sozialer Akteure werden in ihren situs bestimmt – d.h. durch

ihren Platz innerhalb der ungleichen Verteilung der Kapitalien. Die

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


152 Piotr Zamojski

Ungleichheit ist daher bereits den Grundannahmen dieser Vision von

Gesellschaft eingeschrieben. Eine ähnliche Geschichte ließe sich über

Foucault (2009) erzählen. Wenn man sich auf seinen Begriffsapparat

einlässt, wird es unmöglich, soziale Beziehungen zu denken, die keine

Machtbeziehungen sind. Macht ist eine gigantische Struktur, welche

überall ätherisch wirksam ist und durch die Vielzahl der Überwältigten

und Versklavten in jeder erdenklichen Dimension ihres Lebens, bis

hin zu ihrem (von einer seelsorgerischen Macht gelenkten) bewussten

Innenleben, in Gang gehalten wird.

Diese Perspektiven haben natürlich eine Fülle erhellender For-

schungen ermöglicht und unermessliches und unbezahlbares Wissen

über die hinter unseren pädagogischen Praktiken verborgenen Ge-

fahren zu Tage gefördert. Dank dieser Interventionen sind wir uns

vieler Dinge bewusst geworden, wie etwa des heimlichen Lehrplans

oder der Tatsache, dass wir – als Erziehende und Unterrichtende –

zur Reproduktion der Ungleichheiten in der Gesellschaft beitragen,

Klassenunterschiede implementieren, die herrschende Ordnung der

Dinge aufrechterhalten etc.

Aber Pädagogik verfügt – wie Giroux 1983 zu Recht argumentierte

– über ein zweiseitiges Potential: Sie ist nicht nur ein wirksamer Me-

chanismus der Versklavung und der Reproduktion von Ungleichheiten,

sondern auch der Emanzipation. Pädagogik ist daher ebenso sehr Ge-

genstand von Kritik als auch ihr Medium.

Bildungstheorie innerhalb des kritischen Paradigmas zu konzep-

tualisieren bedeutet mithin, sie als eine Form von Gesellschaftskritik

zu betrachten, welche das Pädagogische zum Gegenstand nimmt, um

deren verborgene Schichten aufzudecken, die für Ungleichheit, Unge-

rechtigkeit undVersklavung verantwortlich sind. Aber es bedeutet –wie

Giroux (1983) bemerkte – mehr als nur das. Erstens erweitert die kriti-

sche Pädagogik unsere Perspektive auf das Verständnis von Bildung,

indem sie der oberflächlichen (technischen) Dimension viele weitere

Schichten hinzufügt: ökonomische, politische, kulturelle, ethnische, ge-

schlechterspezifische Dimensionen etc. Die Bildungstheorie kritischen

Typus öffnet die Pädagogik hin zu einer mehrdimensionalen mensch-

lichen Praxis, die sich nicht auf ihre technische Seite reduzieren lässt.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Verwerten, entlarven, erleben 153

Zweitens, indem Pädagogik das revolutionäre bewusstseinsverändern-

de Potential (Freire 1971) hervorhebt, stärkt sie in den Menschen die

Fähigkeit zur Entschlüsselung der Gefahren, die der sozialen Welt in-

newohnen sowie zu einem Gebrauch des Wissens, der ihnen zu grö-

ßerer Selbstbestimmung und Autonomie verhilft. Pädagogik in diesem

Sinne ist ein Prozess der Befreiung, und Bildungstheorie infolgedessen

eine revolutionäre Theorie der Emanzipation der Versklavten. Sie zielt

darauf ab, Lehrenden und Lernenden ein kritisches Denken zu ermög-

lichen, das diese zu ihrer Befreiung und im Weiteren zu einer Trans-

formation der menschlichen Welt führt.

Lassen Sie mich öffentlich klarstellen, wie wichtig mir diese Per-

spektive ist. Ich bin, was meinen akademischen Werdegang betrifft, in

dieser Tradition groß geworden, die bis heute mein Selbstverständnis

als Wissenschaftler prägt.

Allerdings istmir aufgefallen, dassmanche von uns, die sich der kri-

tischen Erziehungswissenschaft verschrieben haben, im Laufe der Jahre

in der Anwendung dieses Ansatzes recht dogmatisch und im Gebrauch

der kritischen Werkzeuge, die er uns an die Hand gibt, recht schema-

tisch geworden sind. Nachmeinem Empfinden widerspricht dies Ador-

nos (1966: 356) grundlegendem Appell, dass »Denken […], um wahr zu

sein, heute jedenfalls, auch gegen sich selbst denken« muss. Sind wir

auch gegenüber dem kritischen Paradigma kritisch genug? Und was

würde dies bedeuten? Offensichtlich nicht, dass wir die Kritik aufge-

ben! Im Gegenteil, die kritischen Einsichten, die gegen die kritische

Theorie, die kritische Pädagogik oder das kritische Paradigma insge-

samt formuliert werden, entspringen vielmehr dem Kern von Adornos

Appell.

Es gibt eine ganze Reihe mächtiger Kritiken an der kritischen Päd-

agogik (z.B. Ellsworth 1989; Gur-Ze’ev 1998) und am kritischen Para-

digma (z.B. Sloterdijk 1983; Latour 2007; Felski 2005). Ich möchte mich

hier auf nur eine beschränken, das Werk von Jacques Rancière (2007),

der wie folgt argumentiert: Wenn wir annehmen, unsere Studierenden

oder Schüler*innen seien unterdrückt oder versklavt und sie in diesem

Sinne als ungleich positionieren (und genau davon müssen wir ausge-

hen, wenn wir sie befreien wollen), dann wird unser eigenes Wirken als

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


154 Piotr Zamojski

Lehrende diese Annahme wahr machen: Im Rahmen unserer eigenen

Bildungspraxis, die auf die Befreiung unserer Schüler*innen zielt, be-

handeln wir sie als Unterdrückte, Versklavte, Ungleiche – und hoffen

auf Veränderung in der Zukunft (als Ergebnis unserer pädagogischen

Bemühungen). Aber wenn wir zugleich den Appell zu einer unaufhör-

lichen, radikalen Kritik ernst nehmen, bleibt die Verwirklichung die-

ser Freiheit und Gleichheit nur ein Traum. Ein Traum, der nie wirklich

werden wird, weil sie immer unterdrückt, versklavt und ungleich blei-

ben werden. Das Ziel der Emanzipation wird ad infinitum vertagt. Die

einzige Weise, Gleichheit herzustellen und zur Emanzipation beizutra-

gen, besteht daher laut Rancière darin, die Lernenden von Anbeginn

als Gleiche zu behandeln; ihnen Gleichheit zu unterstellen und im Ein-

klang mit dieser Maxime zu handeln. Auf diese Weise – indem wir sie

als Gleiche behandeln – sind sie hic et nunc gleich.Diese Annahmewider-

spricht jedoch allem, was uns unsere kritische Erkenntnis über sie und

über die Welt lehrt. Es ist eine fiktive Unterstellung, die im Klassen-

zimmer Gleichheit wirklich werden lässt. Hier und jetzt sind sie gleich,

sie erfahren ihre Gleichheit – und nehmen diese Erfahrung mit ins Le-

ben. Diese Entdeckung ist ein Schlüsselgedanke, der viele der neuen

Bildungstheorien inspiriert, die man als postkritisch bezeichnen könn-

te.

Postkritische/affirmative/performative Bildungstheorien

Angesichts der soeben skizzierten Geschichte und der theoretischen

Sackgasse, in die die kritische Position zu geraten scheint, haben wir

2016 mit Naomi Hodgson und Joris Vlieghe damit begonnen, die neu-

en Formen von Bildungstheorien zu beschreiben, die sich unserer Mei-

nung nach bereits seit einiger Zeit in dem Feld abzeichnen. Uns war

klar, dass die Arbeiten von Gert Biesta (2010), Jan Masschelein & Maar-

ten Simons (2013), Tyson Lewis (2013), Norm Friesen (2011), Max van

Manen (1991) und vielen anderen weder als technische noch als kriti-

sche Pädagogik klassifiziert werden können. Unser Versuch bestand

darin, die Gemeinsamkeit dieser alternativen Ansätze pädagogischen

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Verwerten, entlarven, erleben 155

Denkens fassbar zu machen. Dies muss zweifellos einigen der Genann-

ten eher unangenehm aufgestoßen sein. Seit Veröffentlichung unse-

res Manifests haben wir darüber hinaus weitere Untersuchungen über

die Entwicklung von Theorien dieser Art durchgeführt (Hodgson/Ra-

maekers 2019; Vlieghe/Zamojski 2019). Wir haben es hier also nicht mit

einer festgefügten und homogenen Denkströmung zu tun.

Der Ausdruck »postkritisch« war ein erster Versuch, einen ange-

messenen Namen für das zu finden, was im Feld der Bildungstheorie

vorgeht. Aber wie so oft begann er, kaum erfunden, ein Eigenleben zu

führen. Obschon wir damit nicht vollkommen glücklich sind, bleibt er

als Name für jenen Typus von Theorien, mit denen wir uns beschäfti-

gen wollen, leidlich brauchbar. Lassen Sie mich noch einmal betonen:

Postkritisch bedeutet NICHT antikritisch und auch nicht unkritisch.

Der Name ist eher Ausdruck der Notwendigkeit eines nächsten, über

die Kritik hinausgehenden Schrittes, wenn diese an Kraft verloren hat

(Latour 2007). Er bezieht sich gewissermaßen auf das, was Paul Rico-

eur (1992) als sekundäre Naivität bezeichnet hat. In vollem Wissen um

die Bedeutung und die Macht des kritischen Paradigmas, aber auch

um die damit verbundenen Gefahren, geht es uns weniger darum, sein

Erbe auszuschlagen, als vielmehr darum, es richtig anzutreten und ei-

nen weiteren Schritt über seine Beschränkungen hinaus zu tun. Aus

kritischer Perspektive ist damit eine gewisse Naivität verbunden (etwa

durch die Unterstellung fiktiver Annahmen), aber es handelt sich um

eine sekundäre Naivität von Personen, die zunächst in Kritik geschult

wurden und die sich deren Erkenntnisse, Stärken und Schwächen be-

wusst sind.

Anders gesagt, es handelt sich um affirmative2 Theorien. Postkri-

tische Theorien versuchen, pädagogische Praktiken, Phänomene und

Erfahrungen wiederzuentdecken oder zurückzugewinnen, die durch

die dominanten Bildungsauffassungen unterdrückt, marginalisiert

2 Diese Form von Affirmation ist imÜbrigen gerade das, was Dietrich Bennermit

nichtaffirmativer Erziehungmeint (Benner 1982), nämlich »ein Theorieansatz, in

dem versucht wird, die Eigenlogik moderner Erziehung in den Blick zu rücken«

(Rucker 2021: 135).

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


156 Piotr Zamojski

oder verdrängt wurden, wobei ich klarstellen möchte, dass ich mit »do-

minant« sowohl das technische wie das kritische Bildungsverständnis

meine.

Um ein Beispiel zu geben: Lehren ist sowohl aus der Perspektive des

Lebenslangen Lernenswie aus der Perspektive der kritischen Pädagogik

zu einem Gegenstand der Geringschätzung geworden. Für die erste ist

es bloß eine Praxis von sekundärer Bedeutung, die das Lernen ebenso

erleichtern wie behindern kann. Für letztere ist es eine Herrschaftspra-

xis: Sie besteht im objektiv gewaltsamen Oktroyieren von Bedeutungen

(Bourdieu/Passeron 2007), weshalb es aus dieser Sicht besser wäre, das

Lehren durch etwas anderes zu ersetzen – ein gemeinsames forschendes

Engagement im Dialog (Freire 1971), z.B., oder die Förderung kritischer De-

mokratie und sozialer Gerechtigkeit (Giroux 2005: 186).

Es sind genau diese von allen Seiten unterdrückten Arten von Prak-

tiken, die die postkritische Bildungstheorie zu bekräftigen sucht. Denn

wiewohl von den vorherrschenden Bildungsdiskursen verdammt oder

vernachlässigt, wohnt dem Lehren (Vlieghe/Zamojski 2019) und der Er-

ziehung (Hodgson/Ramaekers 2019), dem Studieren (Lewis 2013), dem

Vortragen und Mitschreiben von Vorlesungen (Vlieghe/Zamojski 2021),

der Schule als solcher (Masschelein & Simon 2013) und vielen ande-

ren pädagogischen Praktiken, Phänomenen und Erfahrungen, an de-

nen wir in der Pädagogik teilhaben, etwas immanent Gutes, Schönes

und Wertvolles inne.

Anders gesagt: Der postkritische Ansatz ist bereit, das Pädagogi-

sche als solches zu bejahen. Bildung ist an sich gut und bedarf keiner

äußeren Rechtfertigung. Sowohl der technische als auch der kritische

Diskurs neigen dazu, Bildung als Mittel zu irgendeinem wirtschaftli-

chen, gesellschaftlichen oder politischen Zweck zu begreifen. Leute, die

behaupten, dass Pädagogik zur Wissensökonomie beitragen solle, und

jene, die glauben, Pädagogikmüsse die Schüler*innenmit der Fähigkeit

ausstatten, den Forderungen des transnationalen Kapitals zu widerste-

hen, teilen die gemeinsame Überzeugung, dass Bildung das Mittel zur

Erlangung dieser gegensätzlichen Ziele sei. Eine affirmative Auffassung

des Pädagogischen hingegen behandelt dieses als eine separate und au-

tonome Lebenssphäre (um einen Ausdruck Hannah Arendts zu gebrau-

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Verwerten, entlarven, erleben 157

chen), die weder der Ökonomie noch der Politik untergeordnet werden

sollte (Vlieghe/Zamojski 2020).

Aus genau diesem Grund zielt die affirmative Pädagogik auf Im-

manenz, will heißen: Sie versucht, den Sinn pädagogischer Praktiken

aus und in diesen selbst zu artikulieren. Sie ist der Versuch, pädago-

gische anstelle soziologischer, psychologischer, historischer, ökonomi-

scher oder politischer Fragen an die Pädagogik zu stellen (Biesta 2010).

Wenn das Pädagogische eine separate und autonome Lebenssphäre ist,

besitzt es eine eigene intrinsische Logik, die weder politisch noch öko-

nomisch ist, sondern eben – pädagogisch. Pädagogik zu bejahen be-

deutet, dass wir uns darum bemühen, diese innere Logik zu artikulie-

ren. Woraus folgt, dass wir von innen heraus über Bildung sprechen

und sie theoretisieren, eine eigenständige Sprache für sie finden, die

unterdrückten Teile unserer Bildungserfahrung zur Sprache bringen

und diese als etwas kenntlich machen, das im öffentlichen Bildungs-

diskurs berücksichtigt werden muss.

Im Grunde ist Pädagogik selbst eine Form der Affirmation. Sie ist

eine Bejahung der gemeinsamen Welt. Wenn es in der Welt nichts gä-

be, das wir der Anstrengung des Studiums wert fänden, gäbe es keinen

Grund, sich zu bilden. Aber so sind die Dinge nicht. Indem wir etwas

auf den Tisch legen (um mit Masschelein und Simons zu reden), beja-

henwir diesen Teil derWelt als etwas, daswir an die nächste Generation

weitergeben wollen, etwas, das wir selbst wichtig, schön oder interes-

sant finden.

Aber was können wir mit einer solchen Theorie anfangen, die das

Pädagogische von innen heraus zu artikulieren versucht? Es ist offen-

sichtlich, dass sich diese nicht einfach nur anwenden lässt – denn sie

gibt uns keine Werkzeuge an die Hand. Man kann sie auch nicht dazu

benutzen, irgendeine verborgene Schicht unserer Praktiken und Hand-

lungen als repressiv zu entlarven – denn sie bejaht diese Praktiken statt

sie zu kritisieren. Es scheint daher angemessen, hier auf Jan Masschel-

eins (2010) Idee einer armen Pädagogik zurückzukommen. Er schreibt:

A poor pedagogy does not promise profits. There is nothing to win (no

return), no lessons to be learned. However, such a pedagogy is gener-

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


158 Piotr Zamojski

ous: it gives time and space, the time and space of experience and of

thought. (Ibid.: 49)

Theorie in diesem Sinn bildet einen konzeptionellen Raum, in demman

über Pädagogik nachdenken, sie gestalten, erleben und praktizieren

kann. Es ist »a pedagogy which helps us to be attentive, which offers us

the exercises of an ethos or an attitude« (ibid.). Sie beschreibt pädagogi-

sche Praktiken von innen heraus und steckt damit einen symbolischen

Horizont ab, in dem wir unsere Praktiken ausüben und verstehen. Es

sind performative Theorien in dem Sinn, wie die darstellenden Küns-

te performativ sind. Sie legen Rechenschaft davon ab, was geschehen

muss (welche Haltungen die Beteiligten einnehmen können, in welche

Art von Zustand sie sich versetzen müssen, welche Vorannahmen sie

treffen und in die Praxis umsetzen müssen), damit Bildung stattfindet.

Von einer gleichberechtigten Intelligenz ausgehen, seine Aufmerksam-

keit fokussieren, sich dem zu studierenden Gegenstand aussetzen etc.,

all dies sind arme Mittel, wie Masschelein es nennt. Sie sind »insuffi-

cient, defective, […] lack signification, do not refer to a goal or an end«

(ibid.). Dennoch kann man sich darum bemühen, sie zu praktizieren,

damit Bildung sich ereignen kann.

Schluss

Ich habe in diesem Aufsatz versucht, die Entstehungsgeschichte einer

neuen Art der Theoretisierung des Pädagogischen darzustellen. Zu die-

sem Zweck habe ich drei Typen von pädagogischen Theorien unter-

schieden. Theorien des technischen Typs zielen darauf ab, die Mecha-

nismen zu beschreiben, von denen Bildungsprozesse gesteuert werden,

um den Pädagog*innen Werkzeuge an die Hand zu geben, mit denen

sie ihr Handeln effektiver und effizienter machen können. Kritische

Theorien zielen darauf ab, die verborgenen Schichten der pädagogi-

schen Praktiken und ihre Verstrickung mit unterschiedlichen sozialen,

kulturellen und politischen Phänomenen aufzudecken, um den Subjek-

ten der Pädagogik (ebenso wie anderen politischen Akteuren) das zwei-

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Verwerten, entlarven, erleben 159

seitige Potential von Pädagogik bewusst zu machen (d.h. ihr Potential

zur Unterdrückung und zur Emanzipation). Die gegenwärtig entste-

henden postkritischen Theorien wiederum zielen darauf ab, eine affir-

mative und immanente Darstellung jener pädagogischen Praktiken zu

geben, die in den hegemonialen Diskursen über Bildung vernachläs-

sigt oder marginalisiert werden. Der Sinn der Neubeschreibung oder

Neuerfindung dieser Praktiken besteht darin, einen symbolischen Ho-

rizont zu öffnen, durch den die in der Pädagogik Tätigen ihr eigenes

Tun und Erleben begreifen und wertschätzen können – einenHorizont,

in dem Bildung handelnd erlebt werden kann. Vielleicht ist es wichtig

zu betonen, dass es in den hier vorgestellten Überlegungen nicht um

die vollständige Verabschiedung der technischen und/oder kritischen

Pädagogik geht, sondern darum, das wachsende Engagement für die

Entwicklung der gerade erst im Entstehen begriffenen postkritischen

Bildungstheorie zu rechtfertigen.

Literatur

Adorno, Theodor W. (1966): Negative Dialektik. Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp.

Bacon, Francis (1990/2009 [1620]): Neues Organon. Übers. R. Hoffmann

und G. Korf. Hamburg: Felix Meiner.

Bauman, Zygmunt (1987): Legislators and Interpreters. On Modernity,

Post-Modernity, Intellectuals. Cambridge: Polity Press.

Benner, Dietrich (1982): »Bruchstücke zu einer nicht-affirmativenTheo-

rie pädagogischen Handelns«, in: Zeitschrift für Pädagogik, 28:

S. 951-967.

Biesta, Gert (2010): Good Education in an Age of Measurement. Ethics,

Politics, Democracy. Boulder-London: Paradigm.

Bourdieu, Pierre (1982 [1979]): Die feinen Unterschiede. Kritik der

gesellschaftlichen Urteilskraft. Übers. B. Schwibs und A. Russer.

Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


160 Piotr Zamojski

Bourdieu, Pierre; Passeron, Jean.-Claude (2007 [1964]): Die Erben. Stu-

denten, Bildung und Kultur. Übers. St. Egger und E. Kessler. Kon-

stanz: Konstanzer Universitätsverlag.

Ellsworth, Elizabeth (1989): »Why doesn’t this feel empowering? Work-

ing through the repressive myths of Critical Pedagogy«, in: Harvard

Educational Review 59 (3): S. 297-324.

Felski, Rita (2015): The Limits of Critique. Chicago/London: The Univer-

sity of Chicago Press.

Foucault, Michel (2009 [2001]): Hermeneutik des Subjektst: Vorlesun-

gen am Collège de France 1981-1982, Übers. U. Bokelmann. Frank-

furt a.M.: Suhrkamp.

Freire, Paolo (1971 [1970]): Pädagogik der Unterdrückten. Übers. W.

Simpfendörfer. Stuttgart/Berlin: Kreuz.

Friesen, Norm (2011): The Place of the Classroom and the Space of the

Screen. Relational Pedagogy and Internet Technology. New York:

Peter Lang.

Giroux, Henry A. (1983): Theory and Resistance in Education. A Peda-

gogy for the Opposition. Massachusetts: Bergin & Garvey.

Giroux, Henry A. (2005): Schooling and the Struggle for Public Life.

Democracy’s Promise and Education’s Challenge. Second edition.

Boulder/London: Paradigm.

Gur-Ze’ev, I. (1998): Toward a nonrepressive Critical Pedagogy. Educa-

tional Theory 48(4): 463-486.

Hodgson, Naomi; Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2022): »Manifest für

eine Post-Kritische Pädagogik«, in: Martin Bittner, Anke Wisch-

mann (Hg.): Kritik und Post-Kritik. Zur deutschsprachigen Rezep-

tion des »Manifests für eine Post-Kritische Pädagogik«. Bielefeld:

transcipt Verlag: S. 19-24.

Hodgson, Naomi; Ramaekers, Stefan (2019): Philosophical Presenta-

tions of Raising Children: The Grammar of Upbringing. Cham: Pal-

grave Macmillan.

Horkheimer, Max; Adorno Theodor W. (1969 [1947]): Dialektik der Auf-

klärung. Philosophische Fragmente. Frankfurt a.M.: S. Fischer.

Latour, Bruno (2007 [2004]): Elend der Kritik. Vom Krieg um Fakten zu

Dingen von Belang. Übers. H. Jatho. Zürich/Berlin: diaphanes.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Verwerten, entlarven, erleben 161

Lewis, Tyson E. (2013): On Study: Giorgio Agamben and Educational

Potentiality. London: Routledge.

Masschelein, Jan (2010): »Educating the gaze: the idea of a poor peda-

gogy«, in: Ethics and Education 5 (1): S. 43-53.

Masschelein, Jan; Simons, Marten (2013): In Defence of the School. A

Public Issue. Leuven: Education Culture & Society Pub.

Rancière, Jaques (2007 [1987]): Der unwissende Lehrmeister. Übers. R.

Steurer. Hamburg: textem.

Ricoeur, Paul (2018 [1960]): Symbolik des Bösen. Phänomenologie der

Schuld II. Übers. M. Otto. Freiburg: Karl Alber.

Rucker, Thomas (2021): »Moderne Gesellschaft nichtaffirmative Erzie-

hung und das Problem der Kontroversität«, in: Pädagogische Rund-

schau. 75 (2): S. 135-156.

Sloterdijk, Peter (1983): Kritik der zynischen Vernunft. Frankfurt a.M.:

Suhrkamp.

van Manen, Max (1991): The Tact of Teaching. The Meaning of Pedagog-

ical Thoughtfulness. New York: State University of New York Press.

Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2019): Towards an Ontology of Teach-

ing. Thing-centred Pedagogy, Affirmation, and Love for the World.

Cham: Springer.

Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2020): »Redefining education and poli-

tics: On the paradoxical relation between two separate spheres«, in:

Policy Futures in Education 18 (7): S. 864-877.

Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2021): Entering the world with notes:

Reclaiming the practices of lecturing and note making. Educational

Philosophy and Theory (first online).

Weber, Max (19887 [1904]): Die ›Objektivität‹ sozialwissenschaftlicher

und sozialpolitischer Erkenntnis. Gesammelte Aufsätze zur Wis-

senschaftslehre. Tübingen. S. 146-214.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


»Tausende von Folianten stürzten mir

auf den Kopf.«

Agnieszka Czejkowska

Der vorliegende Essay versammelt unterschiedliche Textsorten. Es

handelt sich um Klassiker der Literatur, aber auch um abenteuerliche

Erzählungen, die sich in die Tradition prahlerischer Lügengeschich-

ten einreihen; Liedertexte; Manifeste, die zunächst Herrschenden als

Sprachrohr dienten, um später zum Instrument der Opposition zuwer-

den. Schließlich finden sich Bezüge zu wissenschaftlichen Positionen.

Bildungsphilosophische Auseinandersetzungen, die mit der eigenen

Disziplin hadern, ohne jedoch das erlangte Problembewusstsein über

Bord zu werfen. Ziel dieser Zusammenschau der so unterschiedlichen

Textsorten ist ein Nachdenken, das der post-kritischen Setzung wider-

steht, wie sie von Naomi Hodgson, Joris Vlieghe und Piotr Zamojski in

ihrem Manifesto for a post-critical pedagogy1 vorgenommen wird.

[…] als ich schon beträchtlich vorangekommen war, fühlte ich, wie

mein Wagen unter mir einsank. Ich versuchte weiterzufahren, aber

der Grund oder, besser ein ungeheures Gewölbe, gab unter mir nach,

und mein Streitwagen stürzte mit allem tief hinunter. Vom Fall be-

nommen, brauchte ich ein paar Augenblicke, um mich wieder zu

fassen, bis ich endlich zu meinem Erstaunen erkannte, dass ich in die

Bibliothek von Alexandria gefallen war und von einem Büchermeer

überwältigt wurde. Tausende von Folianten stürzten mir auf den Kopf

inmitten der Ruine jenes Teils des Gewölbes, durch das mein Wagen

1 Hodgson et al. 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


164 Agnieszka Czejkowska

eingebrochen war, und begruben kurzzeitig meine Stiere und alles

andere unter einem Haufen Gelehrsamkeit. (Raspe 2015 [1789]: 197)

Der Titel des Essays und die zitierte Stelle stammen aus der »Fort-

setzung der Abenteuer von Baron Münchhausen« (»A Sequel«).2 Dar-

in lässt sich eine kritische Auseinandersetzung mit dem Bericht von

James Bruce über seine Afrikaexpedition in den Jahren 1768 bis 1773

nachlesen3 – aber nicht nur. Im Gegensatz zu den ersten Abenteuern

von Baron Münchhausen »Der auferstandene Gulliver oder das Las-

ter zu lügen, umfassend dargestellt« (»Gulliver revived«)4 gibt es im

Sequel einen durchgehenden Handlungsstrang. Die Geschichten sind

fantastischer und zugleich gespickt mit historischen wie tagespoliti-

schen Anspielungen, die in einer kuriosen Montage eine bestimmte

Form des Widerspruchs erzeugen. Auf diese Weise hat Gesellschafts-

kritik neben abenteuerlichem Entdeckungsdrang ebenso Platz wie die

exaltierte Schwärmerei für technische Errungenschaften und wahnwit-

zige Unternehmungen. So findet sich Baron Münchhausen in einen

Handel von weißen Sklaven durch schwarze Sklavenhändler für unzu-

gängliche Plantagen am Südpol verwickelt, sticht bedeutende Kanäle

durch Land- und Meerengen, baut interkontinentale Brücken. Er weiß

Luftschiffe zu nutzen und unternimmt imperiale Eroberungen in Ame-

rika wie Indien. Als Freund der Aufklärung und des Fortschritts belehrt

er in der verschollenen Bibliothek von Alexandria antike Philosophen

über Isaac Newtons Erkenntnisse der Schwerkraft, er spricht 999 Spra-

chen und leitet nicht nur die Sprache eines afrikanischen Volkes ab,

2 Vgl. Raspe 2015 [1789]: 109-207.

3 Rudolf Erich Raspe, dessen Autorenschaft als nachgewiesen gilt (vgl. How-

ald/Wiebel 2015), widmet das Sequel James Bruce, einer schillernden Figur des

kolonialen Entdeckungsdursts. Der schottische Adelige, Diplomat, Reisende,

Naturforscher, Entdecker mit Sprachtalent (er soll 11 Sprachen gesprochen ha-

ben) veröffentlicht sein Hauptwerk Travels to discover the sources of the Niles

(1790). Mehr zur Person Bruce siehe https://www.britannica.com/biography/Ja

mes-Bruces.

4 Vgl. Raspe 2015 [1789]: 90-107.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces
https://www.britannica.com/biography/James-Bruces


»Tausende von Folianten stürzten mir auf den Kopf.« 165

sondern auch die der sagenumwobenenMondbewohner. Ein Intermez-

zo mit Don Quijote und Voltaire reiht sich in die zahllosen heldenhaf-

ten Einsätze ebenso ein, wie jenes gegen die in Terror umschlagenden

Kräfte der Französischen Revolution. Doch auch ein Baron Münchhau-

sen kann Marie Antoinette und ihren Gatten nicht retten; er vermag

ihnen zwar eine Atempause zu verschaffen, ist sich jedoch im Klaren,

dass sie diese nicht zu nutzenwissen,wie Stefan Zweig später akribisch

rekonstruieren wird.5

Ein Manifest in die Welt schleudern

Spätestens an dieser Stelle lässt sich innehalten und die Frage aufwer-

fen, weshalb ein Beitrag, der sich dem Manifest zur post-kritischen

Pädagogik widmet, seinen Auftakt ausgerechnet in Münchhausens

Abenteuern findet. »Um ein Manifest in die Welt zu schleudern, muß

man wollen: A. B. C., 1, 2, 3 niederschmettern, nervös werden […]«, ver-

kündete der Dadaist Tristan Tzara im letzten Jahr des ErstenWeltkriegs

in Zürich im Cabaret Voltaire und wendet sich gegen die »Theorien der

Philosophen« und den »Glauben an die Wohltaten der Wissenschaft«,

um »Spontaneität« an deren Stelle zu fordern.6 Es lässt sich eine Ge-

meinsamkeit zwischen Raspes und Tzaras Texten herstellen und bis auf

ein Detail zumManifest der post-kritischen Pädagogik: Die Texte bege-

ben sich auf die Suche nach einer Form der Kritik, die der je geltenden

»strategischen Situation der Gesellschaft«7 beizukommen sucht –

jedoch, ohne sich dieser Situation selbst entziehen zu können. Alle drei

versuchen, gegen etwas anzuschreiben, wofür es noch an Worten fehlt.

Wie gelingt ihnen das? Münchhausen wirft sich ins Geschehen um die

Deutungsmacht einer sich im Namen des Humanismus etablierenden

Herrschaft mit Erzählungen, die diese Herrschaft vermeintlich festi-

gen. Lässt man sich jedoch auf das Vorwort zur sechsten Ausgabe der

5 Zweig 2013 [1932].

6 Tzara 1984b [1918]: 16.

7 Foucault 1977.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


166 Agnieszka Czejkowska

Abenteuer vonMünchhausen ein, so wird deutlich, dassMünchhausens

historische wie genreübergreifende »Spontaneität« auf ein Gegennar-

rativ abzielt: Aus der Erkenntnis, dass es zum einen Menschen gebe,

die nicht zum Einsatz der Vernunft überzeugt werden können, und

zum anderen »kecke Rechthaber«, die Zuhörende geschickt um den

Menschenverstand bringen, entwickelt Münchhausen eine Strategie,

die sich die Deutungsmacht über die Welt anzueignen sucht.8 So

errichtet er aus konventionellen Gesprächssituationen heraus in einer

fulminanten Aneinanderreihung von Anekdoten eine Bühne der fan-

tastischen Begebenheiten und Ereignisse. Das Ziel ist jedoch nicht nur

die Unterhaltung, obgleich Münchhausen im Laufe der Jahrhunderte,

auch von der NS-Propaganda-Maschinerie, auf diese immer wieder zu

reduzieren gesucht wurde. Nein, auf eine zugegeben unterhaltsame

Weise werden hier Machtverhältnisse entlarvt, politische Täuschungen

und Verdrehungen freigestellt. Es ist offensichtlich, dass das Werk den

Nerv der Zeit getroffen hat, zumal die Auswahl der politischen Motive

ihm die Aufmerksamkeit der Zensur sicherten.9 Ungeachtet der un-

terschiedlichen Bewertungen des Werkes und seines Protagonisten, ist

die bereits oben erwähnte kuriose Montage der Themen insofern eine

spannende Form der Kritik, als hier ein Verfahren vorgestellt wird, das

unterschiedliche historische, geographische und literarische Realitäten

kunstvoll aufeinanderprallen lässt und wie Howald/Wiebel (2015) in

ihrer Kommentierung des Werkes abschließend festhalten, auf diese

Weise das Verhältnis zur Wahrheit neu justiert wird: »Wenn diese Rea-

litätsstufen aufeinander treffen, wird ihre jeweilige Wahrhaftigkeit aneinander

gemessen. Münchhausen mag lügen.Münchhausen tut es nicht.«10

8 Raspe 2015 [1789]: 10.

9 Ausgewählte Abenteuer des Barons erfuhren immer wieder politische Zen-

sur, wurden in Frankreich und Holland etwa nur teilweise gedruckt. (Vgl. How-

ald/Wiebel 2015: 224).

10 Howald &Wiebel 2015: 217, Hervorhebung durch die Autoren.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


»Tausende von Folianten stürzten mir auf den Kopf.« 167

Ringen um Wahrhaftigkeit

Auch die deutsche Übersetzung des Manifests für eine post-kritische

Pädagogik11 lese ich als ein entschiedenes Ringen um Wahrhaftigkeit

und die dadaistische Gretchenfrage: Haben die Errungenschaften

und »Theorien der Philosophen« uns dabei geholfen, einen Schritt

vorwärts oder rückwärts zu tun? Die Dadaisten waren sehr ernsthafte

Menschen, die jedoch durchaus der Ironie zugetan waren: »›Erkenne

Dich selbst‹ ist eine Utopie, aber eine annehmbare, denn sie enthält

in sich die Bosheit.«12 Ob Gleiches auf den Ton des Manifests für eine

post-kritische Pädagogik zutrifft, hängt von der Lesart ab. Mit ein

bisschen Augenzwinkern könnte auch dieser Text als eine wahre Tour de

Force durch jene Ereignisse, die vermeintliche Gewissheiten in Gesell-

schaft, Kunst und Kultur ins Wanken gebracht haben, gelesen werden.

Wie Raspe die Umbrüche und Erkenntnisse der Moderne satirisch

kommentiert, spielen die Autor*innen mit der Kritik und Sprache der

Postmoderne. Wahrhaftigkeit, Satire und Ironie schließen sich nicht

aus, wie wir von Raspe und Tzara lernen können, allerdings scheint es

uns heute offensichtlich schwerer zu fallen, diese zu vereinbaren.

So lese ich im Duktus des Manifests ein dringliches Verlangen nach

einem neuen – und zugleich verloren gegangenen – Zugang zur Welt,

der auf den ersten Blick ob der Nachdrücklichkeit verblüfft:

Indem Grundsätze in Form eines Manifests formuliert werden, riskie-

ren wir Vorwürfe der Verallgemeinerung (der Universalisierung), aus-

genommen der Normativität. Allerdings ist es vielleicht an der Zeit,

die Annahme zu hinterfragen, dass diese inhärent und immer nega-

tiv sind. Im Folgenden stellen wir Grundsätze vor, die gegründet sind

auf der Überzeugung der Möglichkeit der Veränderung, wie sie in der

kritischen Theorie undPädagogik zufinden ist, allerdingsmit einer af-

firmativen Haltung: eine post-kritische Ausrichtung von Bildung, die

11 Hodgson et al. 2022 [2017], übersetzt von Sabrina Carbone, Anna Lena Sahliger

undMartin Bittner, unterMitarbeit von SaschaMichaelis, Anni Heinrichsen. Im

Folgenden: Hodgson et al. 2022 [2017].

12 Tzara 1984b [1918]: 18.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


168 Agnieszka Czejkowska

unter aktuellen Bedingungen an Einfluss gewinnenwird und dieswie-

derum ist begründet in einer Hoffnung, für das, was noch kommen

wird.13

Die daraus legitimierte Eindeutigkeit, mit der im Laufe der vorliegen-

den Auseinandersetzung umkämpfte Begriffe besetzt werden, um eine

post-kritische Zeit der Pädagogik einzuleiten, überrascht dennoch.Wie

Münchhausen, der vom Gewicht der Bibliothek von Alexandria über-

wältigt wurde, fühle ich tausende Folianten auf meinen Kopf stürzen.

Ihre Autor*innen tragen vor allem französische und prominente deut-

sche Namen. Ich suche erneut Rat bei Tzara: »Es [das Manifest] kann

sanft, bieder sein, es hat immer recht, es ist stark, kräftig und logisch.«14 Anna-

Catharina Gebbers ergänzt: »Meist sind es zornige junge Männer, die

so zum Bruch mit der Tradition aufrufen und implizit oder offen ihre

Überlegenheit über den Status Quo signalisieren.«15

Es liegt an der Textsorte, besinne ich mich, die Autor*innen ris-

kieren sich, wie sie selbst hervorheben. Programmatiken können sich

Relativierungen nicht leisten. Siehe Grundsatz 1: »Der erste Grundsatz,

welcher hier aufgeführt wird ist einfach der, dass es Grundsätze zu ver-

teidigen gibt.«16 Es sei denn, sie lernten vonMünchhausen undwürden

das Manifest um ein bisschen Dada ergänzen, wie ich im nächsten Ab-

schnitt vorschlagen werde (Grundsatz 6). Aber davon später mehr. Das

Interesse wecken die Fragen nach der strategischen Intervention sowie

möglichen Einsätzen des Manifests, denn ich sehe auch die Köpfe der

Autor*innen von tausenden stürzenden Folianten gefährdet. Liest man

nämlich das Manifest als eine subjekt- und institutionskritische Analy-

se von Verhältnissen, in denenwir erziehen, uns bilden und leben, dann

wird unter der Chiffre post-kritische Pädagogik die Absicht deutlich, nicht

nur Erziehung und Bildung, sondern auch Gesellschaft neu zu begreifen.

Und das ist ein bemerkenswertes Unternehmen – anlässlich der aktu-

ellen Situation der Disziplin.

13 Hodgson et al. 2022 [2017]: 20.

14 Tzara 1984c [1918]: 40.

15 Anna-Catharina Gebbers 2016, o.S.

16 Hodgson et al. 2022 [2017]: 20.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


»Tausende von Folianten stürzten mir auf den Kopf.« 169

Wenn ich von Disziplin spreche, dann meine ich die Erziehungs-

wissenschaft und die Rolle der Bildungsphilosophie sowie der daraus

folgenden Konsequenzen für pädagogische Praxisfelder. Hierbei geht

es durchwegs klassisch um die Klärung der Bedingungen der Mög-

lichkeit, Aussagen über Erziehung treffen zu können und umfasst

eine wissenschaftliche Fundierung pädagogischer Prozesse und den

so wichtigen Bereich der Kritik institutioneller Rahmenbedingungen

dieser Prozesse. So wird im ersten Grundsatz festgehalten, dass es

um die Verteidigung der »Verschiebung von einer prozeduralen Nor-

mativität zu einer grundsätzlichen Normativität« gehe, die wiederum

im zweiten Grundsatz, der Verteidigung einer »pädagogische[n] Her-

meneutik«, münden solle, die »trotz vieler Differenzen, welche uns

voneinander trennen, einen Raum der Gemeinsamkeit« betont.17 In

diesem Zusammenhang werden geteilte Erfahrungen ungeachtet von

Unterschieden stark gemacht. Es geht um die Verantwortung der

Pädagogik, ein gemeinsames Verstehen zu ermöglichen, statt, wie

es aktuell geschehe, das dominante Thema der sozialen Ungleichheit

auf eine bestimmte Art und Weise zu bearbeiteten. Der Tenor wird

an dieser Stelle buchstäblich post-kritisch: Es gilt, die Sichtweisen

der von der Kritischen Theorie und Poststrukturalismus beeinflussten

Erziehungswissenschaft (Bildungs- und Erziehungsphilosophie) zu

korrigieren, da Wichtiges übersehen werde. Zu sehr habe man sich

auf die Gleichberechtigung im Sinne der Stärkung des Einzelnen und

Gemeinschaften (Empowerment) statt der Emanzipation konzentriert.

Leider wird hier nicht weiter auf die Frage der Emanzipation einge-

gangen, auch nicht inwiefern die ebenfalls abzulehnende poststruk-

turalistische Einflussnahme hier wirksam wird. Ein Manifest muss

eben kurz und prägnant fordern. Aber aus wissenschaftspolitischer

Perspektive ist doch zu fragen, ob der durchscheinende Verirrungs-

und Verkürzungsvorwurf nicht auch der Kritik des vorliegenden

Manifests gilt? Denn vor dem Hintergrund aktueller pädagogischer

»Realitäten« ist man doch versucht zu fragen, ob nicht ausgerechnet

der im Manifest bemühte »mächtige kritische Apparat«, aus diesen

17 Ebd.: 21.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


170 Agnieszka Czejkowska

Realitäten längst verbannt wurde? Ist es nicht vielmehr die Versozial-

wissenschaftlichung der Pädagogik, die das Mantra der Ungleichheit

stabilisiert? Damit wird der dritte Grundsatz, der »Gleichheit und die

Möglichkeit der Transformation des Einzelnen und des Kollektivs«

annimmt und »eine Verschiebung von der kritischen Pädagogik zur

post-kritischen Pädagogik« markiert,18 ad absurdum geführt. Die von

Bildungspolitik dominierte pädagogische Professionalisierung und

Schulorganisation scheint seit geraumer Zeit völlig abgeschnitten von

jeglichem bildungsphilosophischen Theorieapparat, wenn wir die dort

etablierten Praktiken und Routinen der Vermittlung und Wissens-

produktion betrachten. Während spätestens mit der erwähnten post-

strukturalistischen Subjektkritik das Ideal einer emanzipatorischen

Bildungspraxis sehr wohl auf dem Prüfstand steht, flüchtet sich die

Bildungsorganisation im Namen einer nicht näher bestimmten Qua-

lität in die technokratische Sicherheit einer souveränen Kompetenz-

und Evidenzorientierung. Welche gemeinsame Erfahrung gilt es hier,

zu schützen und zu bewahren? Ein weiteres Beispiel für das proble-

matische Verhältnis zwischen pädagogischen Praxisstrukturen und

bildungsphilosophischer Theoriebildung lässt sich an Lehrplänen und

-programmen ablesen: Formulieren poststrukturalistische Positionen

eine grundsätzliche Kritik am Eindeutigen und suchen schließende

Bestimmungen zu dekonstruieren, werden auf curricularer Ebene na-

turalisierende und essentialisierende Grenzziehungen ausgearbeitet.

Ungeachtet der gegenteiligen Absicht werden ausgerechnet im Na-

men von Inklusion und Individualisierung Markierungen des Defizits

gesetzt. Die in der Regel taxativen Aufzählungen der zu berücksich-

tigenden Differenzen verweisen geradezu auf erwünschte, aber auch

nicht erwünschte Eigenschaften, Religionen und Herkunftskontexte.

Hier traut man sich sehr wohl »alles« zu sagen – und nicht wie im

Manifest kritisiert19 – angesichts einer nicht näher definierten Political

Correctness unterdrückt! Entsprechende Interventionen, wie etwa Kritik

18 Ebd.: 21.

19 Ebd.: 20.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


»Tausende von Folianten stürzten mir auf den Kopf.« 171

an Anrufungsprozessen, die eine bestimmte Subjektposition herstel-

len, werden nicht selten mit dem Vorwurf der Praxisferne quittiert,

jedenfalls jenseits irgendeiner Relevanz für Schule und Ausbildung

disqualifiziert. Umgekehrt, die Expansion der Bildungsforschung und

ihre Popularität in der pädagogischen Professionalisierung erweckt den

Eindruck, bildungsphilosophische Standpunkte und deren kritische

Reflexion seien verzichtbar, weltfremd.20

Folgen wir dem Manifest weiter, so finden sich erneut klassische

Formelelemente wie »Hoffnung« und »Liebe« wieder. Der vierte Grund-

satz, »Verschiebung vom grausamen Optimismus zur Hoffnung in der

Gegenwart«21 betont eine neue Akzentuierung des pädagogischen Ge-

nerationenverhältnisses und sucht die kämpferische Autonomieformel,

sich von unzumutbaren, gesellschaftlichen Bedingungen zu emanzipie-

ren, unter neue Vorzeichen zu setzen: Das Positive der Gegenwart gilt

es, zu fokussieren und der nachfolgenden Generation zwecks Weiter-

verfolgen und eventueller Adaptierung zu übergeben. Auch im fünften

Grundsatz bleibt es positiv, fordernde Postulate, wie etwa Bildung zur

Nachhaltigkeit, sollen bejahenden Inhalten und Zielen, die im Wesent-

lichen die Liebe zurWelt betonen, weichen und damit einenWertewan-

del in der Betrachtung von uns und der Welt stark machen. Interessan-

terweise jedoch findet sich in beiden kein grundsätzlichesBekenntnis zur

Humanität. Könnte es sein, dass die angesprochene Aussparung zen-

tral ist und mit dem gegenwärtig kontrovers verhandelten Thema zu-

sammenhängt, wie wir uns heute zur Frage des anthropos verhalten?22

Zweifellos handelt es sich beim vierten Grundsatz um ein schwieriges

Unterfangen, unterliegt doch pädagogisches Handeln stets einer be-

stimmten Vorstellung davon, wie der Mensch, den es zu erziehen gilt,

20 Ausführlicheres dazu siehe mein Aufsatz zu den Einspruchs- und Reflexi-

onsmöglichkeiten bildungsphilosophischer Zugänge imKommissionsband der

Bildungs- und Erziehungsphilosophie (Czejkowska 2021).

21 Hodgson et al. 2022 [2017]: 23.

22 Vgl. u.a. Themenschwerpunkt des Jahrbuchs für Pädagogik 2014 und Wimmer

2019.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


172 Agnieszka Czejkowska

sein sollte. Und das betrifft insbesondere den Bereich der Generatio-

nenverhältnisse. Die Fragestellung nach pädagogischem Handeln und

Denken, das ohne eine Schablone des Menschen auskommt, regt al-

so durchaus an. Denn mit der Problematisierung und grundsätzlichen

Kritik an den »grenzziehenden Bestimmungen und der Inthronisie-

rung des Menschen im Zentrum seiner Welt und als Maß aller Din-

ge«23 eröffnet sich ein Reflexionsspielraum bezüglich subjektiver Theo-

rien und pädagogischer Routinen, aber auch der Wahrnehmung der

Welt. Freilich trifft diese Form der Kritik auch die Mentalität unserer

Zeit bezüglich des Umgangs mit den Ressourcen der Welt. Es ist ange-

sagt, den Menschen nicht länger im Zentrum zu denken, sondern die

gemeinsameWelt. Braucht es dann noch den Fingerzeig auf ein gespal-

tenes Generationenverhältnis? Denn gerade mit der Verschiebung der

pädagogischen Aufmerksamkeit vom Menschen auf die »Erneuerung

unserer gemeinsamen Welt«24 wird ein Raum eröffnet, der das Risi-

ko, über die Analyse von Zugehörigkeitsverhältnissen den Gegenstand

der Kritik zu reproduzieren, erst gar nicht eingeht, auch intergenerati-

ve Zugehörigkeitsverhältnisse nicht.Was jedoch in diesem Zusammen-

hang ein wenig verwundert, ist das Fehlen eines jeglichen begrifflichen

Bezugs auf den Posthumanismus, der auch im fünften Grundsatz all-

gegenwärtig schillert und im Grunde genommen einen starken Anfang

markiert, wenn es um die dort formulierte Forderung nach konzeptu-

ellen Räumen geht.

Ein bisschen Selbstironie

Ein dezidiert satirischer Einschlag, das Schmunzeln, die Selbstironie,

wenn es um unser Verhältnis zur Welt und zu anderen geht, könnte

die Leerstellen besetzen, ohne sich der Gefahr der angedeuteten, nicht

mehr haltbaren Eindeutigkeit auszusetzen. Es ist eine gewisse Selbst-

ironie, die gegenwärtig einen Raum des Innehaltens zwischen der pro-

23 Wimmer 2019.: 12.

24 Hodgson et al. 2022 [2017]: 23.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


»Tausende von Folianten stürzten mir auf den Kopf.« 173

duktiven Monstrosität der Machtverhältnisse, den vermeintlich besie-

gelten Lebensverläufen und der Kontingenz des Daseins – Kritik eben

– bereitstellt. Das können wir aus Raspes Widmung lernen, der dem

Abessinien-Reisenden James Bruce zwar seinen Fortsetzungsband wid-

met, dies aber mit zwei unmissverständlichen Botschaften tut: Erstens,

um Bruce zu belehren, da »der Baron [Münchhausen] glaubt, dass es

diesem nützlich sein könnte, bevor er nochmals nach Abessinien auf-

bricht« und falls dieser Ratschlag Mister Bruce nicht gefalle, der Baron

bereit sei, sich mit diesem mit allen Waffen zu schlagen, die ihm be-

lieben.25 Man stelle sich das vor, einer aufwendigen Expedition wer-

den die absurden Abenteuer als Ratgeberliteratur angetragen oder das

Duell, denn die Betrachtung der Welt ist eine ernste Angelegenheit.

Münchhausen kämpft für seine Grundsätze.Münchhausen kämpft nicht.

Unmissverständlich ironisiert auch Tzara seine gewichtige Anklage an

die Theorien der Philosophen: »Was ist ›vorwärts‹, was ist ›rückwärts?‹

Wir sind. Wir streiten, diskutieren, sind rührig. Der Rest ist Soße –

manchmal eine angenehme, häufig aber eine mit grenzenlosem Über-

druss vermischte Soße […].«26 Es wäre also unter Umständen kein Feh-

ler, einen sechsten Grundsatz zu erwägen: Das Plädoyer für die Kunst

der Selbstironie in der post-kritischen Pädagogik. Insbesondere der

fünfte Grundsatz könnte nämlich die stärkere Hervorhebung der be-

reits erwähnten ironischenNote vertragen.Denn so sehr sich dieser ge-

gen die traditionellen Vereinnahmungen des Bildungsbegriffs wendet,

so sehr vereinnahmt er ihn im selben Atemzug. Stichwort »Bildung für

Bürgerschaft zur Liebe für die Welt«. In diesem Zusammenhang kann

der deutschen Barde Fanny van Dannen nicht oft genug zitiert werden

»Bildung, Bildung rufen alle, ich krieg im Kopf schon Schmerzen«.27

Dass es sich mit der Ironie, Selbstironie sowieso, in der Poetik der Gat-

tung Manifest nicht so einfach verhält, liegt auf der Hand. Die Anlie-

gen sind zu ernst. Dass es möglich ist, haben die Dadaisten vorgeführt.

Taugt dieser häufigmit Arroganz in Verbindung gebrachteHabitus aber

25 Raspe 2015 [1792]: 109.

26 Tzara 1984a [1918], o.S.

27 Van Dannen 2011

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


174 Agnieszka Czejkowska

auch für die pädagogische Praxis und bildungsphilosophische Erkennt-

nissuche? Allemal, wenn Ironie auf ihre antike Begriffsgeschichte zu-

rückgeführt wird. Ironie definiert als »ein Ethos der Unabhängigkeit,

welches den Bezug zur Wahrheit nicht aufhebt, sondern modifiziert,

und somit in keinen direkten Widerspruch zur ethischen Tugend der

Aufrichtigkeit tritt«,28 eröffnet den gesuchten Reflexionsraum. Denn

es ist die Ironie, die das unausweichliche Pathos und den antreibenden

Zorn eines Manifests auf Distanz zu halten vermag. Jene Distanz gönnt

uns die nötige Atempause, um nicht in den Sog der Rhetorik eines Ma-

nifests zu geraten, sondern die eigenständige Urteilsbildung bezüglich

der darin vertretenen Positionen vornehmen zu können. Erfahrungs-

gemäß ist eines gewiss: Mit jedem Format der Kritik ergeben sich neue

Setzungen und daraus abzuleitende Lösungsversuche. Das Neue bzw.

Besondere der gegenwärtigen Situation ist der dystopische Grundzug

der vorherrschenden Gesellschaftsanalysen. Wenn es jedoch zutrifft,

dass wissenschaftlich begründete Aussagen über künftige gesellschaft-

liche Entwicklungen in vieler Hinsicht schwieriger denn je geworden

sind, kommt es jetzt umso mehr darauf an, welche Narrative sich für

die Gestaltung der Gegenwart und nahen Zukunft durchsetzen. Man-

gelnde Distanz, Zorn und vielleicht Angst sind dabei bekannterweise

trostlose Ratgeber.

Literatur

Czejkowska, Agnieszka (2021): »Einfach kompliziert. Schule und die

Sache mit dem Posthumanismus«, in: Christiane Thompson, Mal-

te Brinkmann, Markus Rieger-Ladich (Hg.): Praktiken und Formen

der Theorie. Perspektiven der Bildungsphilosophie. Weinheim/Ba-

sel: Beltz Juventa: S. 108-123.

Foucault,Michel (1977): Dispositive derMacht.Michel Foucault über Se-

xualität, Wissen und Wahrheit. Berlin: Merve.

28 Vgl. Pippich 2017: 17.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


»Tausende von Folianten stürzten mir auf den Kopf.« 175

Gebbers, Anna-Catharina (2016): »Glühende Bekenntnisse Provokati-

on der Wahrheit: Künstlermanifeste«, in: polar 20: Expertokratie.

2016 (1).

Hodgson, Naomi; Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2017): Manifesto for a

post-critical pedagogy. Earth, Milky Way: punctum books.

Hodgson, Naomi; Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2022): »Manifest für

eine Post-Kritische Pädagogik«, in: Martin Bittner, Anke Wisch-

mann (Hg.): Kritik und Post-Kritik. Zur deutschsprachigen Rezep-

tion des »Manifests für eine Post-Kritische Pädagogik«. Bielefeld:

transcipt Verlag: S. 19-24.

Howald, Stefan; Wiebel, Bernhard (2015) (Hg.): Wahrheitsliebe, Lügen

und andere Laster. Zum Münchhausen von Gottfried August Bür-

ger. Frankfurt a.M.: Stroemfeld.

Kluge, Sven, Lohmann, Ingrid, Steffens, Gerd (Red.): Jahrbuch für Päd-

agogik 2014: Menschenverbesserung – Transhumanismus. Frank-

furt a.M.: Peter Lang.

Pippich, Waltraud von (2017): »Ironie in der Antike«, in: Simone Mi-

chaylova Bunke (Hg.): Im Gewand der Tugend: Grenzfiguren der

Aufrichtigkeit. Würzburg: Köngishausen & Neumann: S. 17-41.

Raspe, Rudolf Erich (2015 [1789]): Münchhausens Abenteuer. Die fan-

tastischen Erzählungen vollständig aus dem Englischen übersetzt.

Übersetzt, herausgegeben und kommentiert von Stefan Howald

und Bernhard Wiebel, gestaltet von Helen Ebert. Frankfurt a.M.:

Stroemfeld.

Tzara, Tristan (1984a [1918]): »Zitate«, in: Ders.: Sieben Dada Manifeste.

Hamburg: Edition Nautilus, Umschlagseite.

Tzara, Tristan (1984b [1918]): »DADA Manifest 1918«, in: Ders.: Sieben

Dada Manifeste. Hamburg: Edition Nautilus: S. 16-28.

Tzara, Tristan (1984c [1918]): »Dada Manifest über die schwache und die

bittere Liebe«, in: Ders.: Sieben Dada Manifeste. Hamburg: Edition

Nautilus: S. 39-56.

van Dannen, Fanny (2011): Bildung. Verfügbar unter: https://www.yout

ube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA [28.10.2020].

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA
https://www.youtube.com/watch?v=xqo4YG0ElfA


176 Agnieszka Czejkowska

Wimmer, Michael (2019): Posthumanistische Pädagogik. Unterwegs zu

einer poststrukturalistischen Erziehungswissenschaft. Paderborn:

Schöningh.

Zweig, Stefan (2013 [1932]): Marie Antoinette: Bildnis eines mittleren

Charakters. Frankfurt a.M.: Suhrkamp Insel.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Kritik der postkritischen Pädagogik

Hauke Brunkhorst

I

Es gab in den 1960er und 1970er Jahren eine explizit kritische Erziehungs-

wissenschaft, die sich auch als emanzipatorische Pädagogik verstand

und Motive der Frankfurter Schule (»kritische Theorie«) pädagogisch

ausbuchstabiert hat. Klaus Mollenhauers »Polemische Skizzen«, die

er 1968 unter dem Titel »Erziehung und Emanzipation« publizierte,

sind immer noch einschlägig, aber auch die Arbeiten von Ilse Dahmer,

Heinz-Joachim Heydorn, Hans-Jochen Gamm und Gernot Koneffke

begraben die konservativ geprägte und faschistisch kontaminierte

Epoche der geisteswissenschaftlichen Pädagogik und begründen eine

neue gesellschaftskritische Bildungstheorie (Mollenhauer 1968; Dah-

mer/Klafki 1968; Heydom 1995). Die von Eduard Bernstein bis Anton

Semjonowitsch Makarenko reichenden, in der Weimarer Republik

entstandenen linken, sozialistischen, psychoanalytischen und marxis-

tischen Schulen der Sozialisationstheorie, der Erziehungswissenschaft

und -praxis werden wiederentdeckt, weiterentwickelt und neu ver-

netzt, nachdem sie 1933 unterdrückt und nach 1945 im Zeichen des

Antikommunismus verdrängt worden sind. Wilhelm Reich dringt in

die Oberstufen der Gymnasien und den Campus der Universitäten ein

und revolutioniert Sexualpolitik und Sexualpädagogik. Das Private –

»machtgeschützte Innerlichkeit« (Mann 1918/2001) – wird im Zeichen

der Frauenbewegung politisch und der Weiberrat des SDS befreit

die »sozialistischen Eminenzen von ihren bürgerlichen Schwänzen«

(Miemeister/Staadt 1980: 223f.). Die zeitgenössische antiautoritäre

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


178 Hauke Brunkhorst

Pädagogik von Alexander Sutherland Neill (Summerhill) bis zur Kin-

derladenbewegung kommt der kritischen Erziehungswissenschaft

ebenso entgegen wie der breite Diskurs um die Bildungs- und Hoch-

schulreform, die insbesondere durch die SDS-Denkschrift von 1961:

Hochschule in der Demokratie vorangetrieben und zur wirkmächtigen Al-

ternative der technokratischen Hochschulreform wurde. Nicht zuletzt

hat die von Basil Bernsteins linguistischen Forschungen ausgehende

Idee kompensatorischer Erziehung der wachsenden Kritik an der

Reproduktion der Klassengesellschaft durch das Schul- und Erzie-

hungssystem den Rücken gestärkt und in den davon unabhängigen

Studien Pierre Bourdieus zum symbolischen Kapital eine späte, bis

heute reichende Fortsetzung erfahren. »Mehr Demokratie wagen«

(Willi Brandt) wurde 1969 zum politischen Programm, wurde mit

verschiedenen Varianten des Sozialismus verbunden, wurde zur Parole

umfassender Bildungsreformen (Gesamtschule, Gesamthochschule,

Drittelparität, Projektunterricht, aber auch in der Sozialpädagogik:

»Staffelberg«, Heimerziehung usw.). Und auch aus den Ländern des

globalen Südens kamen die Befreiungstheologie und die Pädagogik

der Unterdrückten (Paulo Freire) den emanzipatorischen Erziehungs-

projekten der nördlichen Wohlstandsregionen entgegen.

In den 1970er und 80er Jahren setze dann eine die erste überlagern-

de, zweite Welle kritischer Erziehungswissenschaft ein, die sich am

französischen Macht-Wissensdiskurs Michel Foucaults, am kriminolo-

gisch-sozialpädagogischen Labelling-Approach, an Goffmans Studien

über Stigmatisierung und totale Institutionen orientierte, die zumeist

in der einen oder anderen Weise auch Erziehungs-, Sozialisations-

und Disziplinierungsagenturen waren (Foucault 1976/1969; Goffmann

1961/1963). Hinzu kam ein breiter Diskurs über die von Jean Piaget

und Lawrence Kohlberg ausgehenden, von Rainer Döbert und Ger-

trud Nunner-Winkler auf deutsche Verhältnisse zugeschnittenen und

kritisch weiterentwickelten Theorien der kognitiv-moralischen Sozia-

lisation und Erziehung, die Hoffnungen auf einen kräftigen Schub

postkonventioneller, also kritischer Grundorientierungen in spätka-

pitalistischen Gesellschaften weckten, zumal die breite Rezeption

dieser Theorien mit der seit Beginn der 1960er Jahre explosionsar-

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Kritik der postkritischen Pädagogik 179

tigen, bis heute anhaltenden globalen Expansion des Erziehungs-

und Bildungssystems, dadurch verlängerter Jugend etc. zusammenfiel

(Döbert/Nunner-Winkler 1975; Garz 2006). Linke Politik, fast überall

motiviert durch die globale Bewegung der Studenten, der Frauen, der

Homosexuellen und der People of Color kam den emanzipatorischen,

jetzt auch häufig antipädagogisch radikalisierten Tendenzen der Er-

ziehungswissenschaft und Sozialpädagogik entgegen (von Braunmühl

1975; vgl. Rutschky 1977). Der Tunix-Kongress wurde 1978 zum Fanal

einer neuen Praxis, die stark durch die französische Theorie, allen

voran den Poststrukturalismus, bestimmt war. Später kamen Louis

Althusser und seine Schüler, aber auch Jacques Lacan und Emmanu-

el Levinas hinzu, vom neuen gender-orientierten Feminismus und

Judith Butler gingen weitere starke Impulse aus. Aber immer noch

ging es um Kritik, ergänzt um Gegenwarts-Archäologie, fröhlichen

Positivismus, unentrinnbare Performanz und das Spiel diskursiver

Macht-Techniken. Die Kritik wurde immer reflexiver. Kritik der Kritik

der Kritik. Ad infinitum immer radikaler und subtiler – bis hin zur

Aufdeckung unserer postkolonial unaufgeklärten Mikroaggressionen.

Aber letztlich folgt die Erziehungswissenschaft in ihrer jeweiligen

Avantgarde der von Kant und Marx bis zu Max Horkheimers und

Theodor W. Adornos Dialektik der Aufklärung (1944) reichenden Spur

der Kritik. Selbst wenn sich die Spur des Menschen im Sand verlieren

sollte, wie Foucault es erwartete, vielleicht auch von der Wirkung

seiner und anderer posthumanistischer Schriften erhofft haben mag,

die Kritik bleibt. Hochschuldidaktisch war es die Zeit der autonomen

Tutorien. Nicht zufällig sah sich der späte Foucault denn auch in der

Tradition Immanuel Kants und der französischen Aufklärung und

in Übereinstimmung mit der von ihm spät rezipierten Dialektik der

Aufklärung, von der er selbst sagte, eine frühere Lektüre hätte ihm viel

Mühe erspart. Wichtig wurde auch die schon erwähnte Erweiterung

des Kapitalbegriffs ins symbolische, soziale und ästhetische, mit der

Bourdieu, an Claude Lévi-Strauss anschließend, aber nicht von ihm

abhängig, weit über Marx hinausgeht. Vom Kapital bei Bourdieu war

bald ähnlich ubiquitär die Rede wie von der Macht bei Foucault. Das

eine mal war die Hauptstoßrichtung der Ausschluss derer ganz unten,

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


180 Hauke Brunkhorst

das andere mal der Ausschluss derer am Rand, des infamen Menschen.

Aber immer noch Kritik, die der Pädagogik ein weiteres hoffnungsvol-

les – und was wäre Pädagogik ohne Hoffnung? – Programm nahelegte:

das der Vollinklusion.

Dann kam Niklas Luhmann und entfachte einen kurzen, heftigen

Begeisterungssturm unter den Erziehungswissenschaftler*innen. Er

sah die Dinge ähnlich wie Foucault, verzichtete aber auf die Autonomie

im Widerstand und die Selbstpraktiken des Subjekts: »Das Subjekt

ist kein Objekt, was soll es also in der Theorie!« (Luhmann 1973: 21;

Alvear Moreno 2020). Das einmal eingesehen, war das Subjekt vom

Alp, sich emanzipieren zu müssen, ein für alle Mal befreit: Die lebens-

lange Verurteilung zur Freiheit wurde von der höheren Instanz des

Beobachters zweiter Ordnung aufgehoben und in einen sich selbst

paradoxierenden Freispruch umgewandelt. Durch das System, das es

ist, war das frühere (alteuropäische) Subjekt auf bestem Weg in den

glücklichen Positivismus, den Foucault propagiert hat, aber nie errei-

chen wollte. Aus der Systemtheorie musste das frühere Subjekt jetzt

nur noch lernen, das System, das es ist, so zu beschreiben, das es seine

gesellschaftliche Funktion erfüllt, und: statt sich darein zu verzetteln,

den unerkennbaren blinden Fleck im eigenen Bewusstseinssystem zu

suchen, in nunmehr »abgeklärter Aufklärung« die Evolution machen

zu lassen und ihr nicht ins Handwerk zu pfuschen. Zwar weiß die

Evolution auch nicht, wo es langgeht, aber sie weiß doch besser als

der besserwisserische Mensch, wie man den jeweils nächsten Schritt

macht, ohne von der Überkomplexität der Umwelt sofort verschluckt

zu werden (Luhmann 1974 (1970): 67). So auch in der Pädagogik. Sie

ist unentrinnbar Macht-Technik, und ihre Rationalität lässt sich nur

steigern, wenn man sich nicht wie Foucault trotzig auf Gegen-Macht

versteift oder auf den verschlungenen Frankfurter Wegen ihrer tech-

nischen Vernunft zu entkommen sucht, sondern das System machen

lässt, sich seines Technologiedefizits bewusst wird und diesem das

kontrafaktische, aber funktionale, weil Komplexität reduzierende

Festhalten seiner Interaktionssysteme (Lehrer, Schüler) an ihren er-

sichtlich falschen Kausalplänen empfiehlt und die Emanzipation dem

naturwüchsigen, »unterschwelligen Chaos im Klassenzimmer« über-

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Kritik der postkritischen Pädagogik 181

lässt. Das aber heißt nichts anderes, als das Resultat allen Unterrichts

dem sozialen Selektionsmechanismus zu überlassen, der gleich am ersten

Schultag damit beginnt, aus winzigen Unterschieden des Sitzfleisches,

der Konzentrationsfähigkeit und der Intelligenz Riesenunterschie-

de zu machen. Das genau ist die unhintergehbare gesellschaftliche

Rahmenbedingung: die Funktion der Schule und des gesamten Bil-

dungssystems (Luhmann/Schorr 1979/1982: 11- 40; Luhmann 1992/93).

Der Umbau der naiven, aber falschen Kausalpläne in den Köpfen von

Lehrern und Schülern in reflexive »Technologieersatztechnologien«,

die nicht weniger falsch sind, machen dem Lehrsystem ein für alle Mal

klar, »[that] we have to come to terms, once and for all, with a socie-

ty without human happiness and, of course, without taste, without

solidarity, without similarity of living conditions« (Luhmann/Schorr

1982; Luhmann 1997: 70). Aber auch das ist nur eine weitere, reflexive

Schleife der Kritik der Kritik, die immer Kritik ist, weiß sie es doch

besser, denn sie sieht, was du nicht siehst (Luhmann 1990: 228-234).

Zwar soziologisch abgeklärt, aber immer noch Aufklärung. Diesmal

sogar als »Hochform technokratischen Bewusstseins« (Foucault 1986:

178, 240; Habermas 1971: 145).

II

Aber all diese Versuche, Neuansätze, Radikalisierungen kritischer Päd-

agogik konnten – so mag es den angesichts der systemischen Selekti-

onsmechanismen frustrierten Pädagogen nach Mollenhauer, Foucault,

Tunix, Antipädagogik, Paulo Freire, Bourdieu und Luhmann erschienen

sein – letztlich die Frage nicht beantworten, warum progressive Erzie-

hung trotz der Vielfalt und Originalität ihrer vielen Varianten immer

wieder scheitert?

Die Erfahrung dieses Scheiterns – »Ja mach nur einen Plan!/[…]

Und mach dann noch ’nen zweiten Plan/Gehn tun sie beide nicht.«

(Brecht) –, die Luhmann und Schorr in die pädagogischen Kausalpläne

einbauen wollten, führen um die Jahrtausendwende und in den ersten

beiden Jahrzehnten des 21. Jahrhunderts zur völligen Verdrängung der

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


182 Hauke Brunkhorst

Utopie durch die Dystopie. Die pädagogischen Optimisten wurden vor

das Gericht einer pessimistischen, mittlerweile spieltheoretisch, sys-

temtheoretisch und poststrukturalistisch vergesellschafteten Sozialan-

thropologie gestellt, um, anders als in den 1960er Jahren, ihr Unver-

mögen kleinlaut einzugestehen (Habermas 1961: 251-278). Sie gestehen

teils aus Einsicht, teils aus Anpassung, dass ihnen misslungen sei, das

Unvernehmen vernehmlich zu machen. Sie bezichtigen sich selbst, die

polizeiliche nur durch eine emanzipatorische Vernehmung substitu-

iert zu haben, die lediglich eine subtilere Form der exkludierenden Un-

terdrückung des Unvernehmens ist (Rancière 2002). Kritische Pädago-

gik, emanzipatorische Erziehung,Antipädagogik, Tunix, Selbsttechnik,

Vollinklusion – immer wieder endete der politische wie der pädago-

gische Versuch, das Unvernehmen in emanzipatorischer Absicht ver-

nehmlich zu machen, in einer neuen Vernehmung.

Das war, so die Diagnose der postkritischen Pädagogik, eine Folge

der Bevormundung durch eine Kritik, die Kritikfähigkeit, Emanzipati-

on, Mündigkeit, Autonomie durch pädagogischen Interventionismus,

also letztlich durch technische Herrschaft über Erziehungs- und Bil-

dungsprozesse erreichen wollte (Hodgson et al. 2022: 23). Darauf

zielen die drei Einwände, also die (Post-)Kritik, mit der das Manifest

die kritische Pädagogik konfrontiert. Dem Educandus, -a, -um werde

von der kritischen Pädagogik 1. ein Mangel an kritischem Bewusstsein

unterstellt, der sie*ihn hindere, die Ideologie im eigenen Kopf zu

durchschauen, wodurch 2. die Ungleichheit, also die Klassengesell-

schaft im pädagogischen Mikrokosmos symbolisch reproduziert werde

– ob die Lehrer-/Erzieher*innen es nun wissen oder nicht, »sie tun

es« (vgl. Marx 1969: 88) und sie tun es, um 3. den latenten Hass der

schlechter Weggekommenen gegen die besser Weggekommenen mani-

fest zu machen und in die richtige Richtung zu lenken.1 Auch noch die

Techniken der Gegenmacht, der Lebenskunst, der Kultur seiner selbst,

1 Nur mit sehr viel Nachsicht – principle of charity – kann man diese Kritik der

Kritik als Kritik der Kritik der Vernunft (Kant), der politischen Ökonomie (Marx)

oder der Frankfurter kritischen Theorie wiedererkennen, eher schon den Leni-

nismus, zu dem sich die genannten drei Kritiken ihrerseits kritisch verhalten.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Kritik der postkritischen Pädagogik 183

der experimentellen Selbstpraktiken und der zugehörigen Hermeneutik

des Subjekts (Foucault 1985), der Sorge um sich und den eigenen Kör-

per, des »Horchens auf eine Vernunft, die der natürlichen Ordnung«

vorausgeht und auf die »gesetzesfreie Allgemeinheit einer Ästhetik der

Existenz« gerichtet ist, bleiben als Reflexion, Kritik und Selbstkritik

bei aller Gesetzlosigkeit eine weitere Hochform technokratischen

Bewusstseins. Evident wird das in der (neoliberal anschluss- und glo-

balisierungsfähigen) Substitution des soeben als herrschaftsfunktional

entlarvten Sprachspiel der Emanzipation durch das keineswegs minder

herrschaftsfunktionale des Empowerment (Somek 2013: 258-282).2 Was

tun, nachdem weder Kritik noch die vervielfachte und diversifizierte

Kritik der Kritik, weder Emanzipation noch Empowerment, weder Tun

noch Nichts-Tun die Herrschaftsverhältnisse dieser Welt in Politik und

Pädagogik grundstürzend erschüttert haben? Und was wäre Pädagogik

ohne Hoffnung auf Weltveränderung, also ohne die 11. Feuerbachthese,

die ja auch das Credo der postkritischen Pädagogik und einer ihrer

Heldinnen, Hannah Arendts, ist?

In diesem Augenblick der Krise der Kritik trat Rancière an die Stelle

von Kant,Marx, Adorno, Foucault, Bourdieu etc. Nur, was sich so spon-

tan vollzieht wie der große Aufstand der Pariser Unterschichten im Juni

1848, kann sich überhaupt von Herrschaft, Heteronomie und Unmün-

digkeit befreien, weil nur so ein Aufstand, weil nur so eine Politik, weil

nur so eine Pädagogik frei ist von neuer Bevormundung, Besserwisserei

und der Autorität wohlwollender Kritiker, enthusiasmierter Befreier,

Emanzipateure, Fortschrittler etc. (vgl. Rancière 1991). Mit ihren Bar-

rikaden verwandeln die Aufständischen, so Rancière, die »städtischen

2 In einer Veranstaltungsankündigung stellt der Bewegungsmelder Aachen die

Frage: »Queerfeminismus befindet sich – in Zeiten in denen Deutsche Bank,

Burger King und Ford einmal im Jahr spontan queer werden – zwischen ge-

sellschaftlicher Anerkennung und Vereinnahmung.Was bedeutet es, wenn wir

von Empowerment statt Emanzipation, von Beyoncé statt Audre Lorde spre-

chen, davon soziale Hierachien nicht abzuschaffen sondern zu diversifizieren.

Bedarf es wirklich nur eines #GirlBoss um unsereWelt zu verändern?« https://b

ewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/ (5.9.2021).

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/


184 Hauke Brunkhorst

Verkehrswege buchstäblich in öffentlichen Raum« und machen sicht-

bar, »was keinen Ort hatte, gesehen zu werden« (ebd.: 41; Sartre 1967:

273-280/389-388).3 Das ist das Paradigma der postkritischen Pädago-

gik. Indem sie durch ihre spontane, von keiner kritisch geschulten Par-

teipolizei angeführte, politische Aktion die offizielle Politik als polizeiliche

Ordnung der Ein- und Ausgrenzung kenntlich, sinnlich sicht- und hör-

bar machen, verwandeln sie die bis dahin unpolitischen Klassengegen-

sätze in einen politischen Streit jenseits von Partei und Polizei. Das ist

das Fanal, das »Geschichtszeichen« des Juni 1848, eines exemplarischen,

aber erfolglosen, von der Polizei blutig geschlagenen Aufstands – »über

3000 Insurgenten wurden niedergemetzelt nach dem Siege, 15.000 oh-

ne Urteil transportiert« (Marx 1985: 105).4 Aber so ein Aufstand »vergisst

sich nicht« und bleibt als »wiederholbares« Muster im kulturellen Ge-

dächtnis der Gesellschaft haften: als Contra-Erinnerung, in Zukunft die

Gerechtigkeit nicht zu vergessen (Kant 1977: 357-361; Assmann o.J.: 103;

Boehm 2020: 89,42,59ff.).5 Damit wäre die Geburt der postkritischen

Pädagogik geschafft. Was bleibt, sind die Mühen der Ebene.

III

Die Ebene beginnt mit einem Manifest und fünf Grundsätzen. Ma-

nifeste sind spätestens seit Februar 1848, als das von Marx und En-

gels verfassteManifest der kommunistischen Partei in London auf Deutsch

erscheint, der schriftlicher Ausdruck »revolutionärer, praktisch-kriti-

scher Tätigkeit«, in denen eine Avantgarde sich selbst zur Spitze des

Fortschritts der Gesellschaft, der Kunst oder der Wissenschaft erklärt,

3 Mit Sartre könnte man auch von der spontanen Transformation einer seriellen

in eine fusionierende Gruppe – eine Art sozialer Klasse für sich – sprechen.

4 Mit »transportieren«meintMarx die Deportation auf eine lateinamerikanische

Gefangeneninsel im Südatlantik.

5 Zur Contra-Erinnerung: Jan Assmann; Zur prophetischen Erinnerung: Omri

Boehm.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Kritik der postkritischen Pädagogik 185

»ihre Anschauungsweisen, ihre Zwecke, ihre Tendenzen vor der gan-

zen Welt offen darlegt«, die Aufhebung und Zerstörung einer »alt ge-

wordenen Gestalt des Lebens« ankündigt und die Geburt einer »neu-

en Zeit« und eines neuen Bundes – sei es eines Gottesbundes, sei es

eines Bundes der Kommunisten – nicht prognostisch vorhersagt, son-

dern prophetisch, praktisch intervenierend »hervorsagt« (Marx/Engels

1990: 461; Hegel 1970: 28; Koch 1995: 256).6 Statt sie abzuwarten, ruft

das Manifest »die neue Zeit« aus, »vorwärts lebend« in eine offene und

unbekannte Zukunft: »Die Proletarier haben nichts zu verlieren als ihre

Ketten. Sie haben eine Welt zu gewinnen. Proletarier aller Länder, ver-

einigt Euch!« (Hegel 1970: 491; Kierkegaard 1941: 162; Marx/Engels 1990:

493).7 Eine Utopie, aber dem Anspruch nach eine reale.

Diesmal aber, 169 Jahre später, im Oktober 2017 ist das Manifest

einManifest für eine postkritische Pädagogik. Das lässt auf den ersten Blick

weder kritische Theorie und Praxis, noch Avantgarde und Fortschritt,

noch die Zerstörung einer alten und die Vorhersage einer neuen Gestalt

des Lebens erwarten (vgl. Tyson/Lewis 2017: 23-34). Also realpolitische

Dystopie?

Das Manifest erklärt sich in fünf Grundsätzen, unter denen die Au-

toren keine platonischen Ideen, sondern wie Marx und Engels die An-

schauungen, Zwecke, Tendenzen pädagogischer – und wohl auch po-

litischer – Post-Kritik verstehen. Aber die Erwartung, die Post-Kritik

als subjektlose Evolution, als Polizei ohne Politik auf der funktionalisti-

schen Seite (Luhmann), oder aber als gesellschaftslose Praxis, als Politik

ohne Polizei auf der spontaneistischen Seite (Rancière) zu verstehen,

wird sofort enttäuscht.

Der erste Grundsatz übers Prinzipielle grenzt sich von der Postmo-

derne ab, indem er an universellen Prinzipien festhält, aber den Ne-

gativismus der Kritik überwinden möchte. Stattdessen verlangt er, in

affirmativer Attitüde nach Hoffnungszeichen in der bestehenden päd-

agogischen Praxis – eine »affirmative Haltung« unter »aktuellen Bedin-

gungen« – zu suchen (Hodgson et al. 2022: 20). Das wollte Kant auch,

6 In der Reihenfolge der Zitate.

7 In der Reihenfolge der Zitate.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


186 Hauke Brunkhorst

als er glaubte, in der Französischen Revolution habe sich ein wirkli-

cher normativer Fortschritt ereignet, in dem er ein hoffnungsvolles Ge-

schichtszeichen der beginnenden Verwirklichung der Vernunft gesehen

hat. Aber hier bezieht sich das Moment der Affirmation auf ein winzi-

ges Moment der damaligen Wirklichkeit, und das auch in erster Linie

als bleibende reale Möglichkeit gegenwärtiger Zukunft. Nicht anders

das kommunistische Manifest, das solche Hoffnung in der beginnen-

den Vereinigung der Arbeiter in Gewerkschaften und politischen Par-

teien zu erkennen glaubte – die zugehörigen Lernprozesse emanzipa-

torischer politischer Pädagogik eingeschlossen. Es geht also weder im

postkritischen Manifesto noch bei Kant und Marx um platonische Ide-

en oder Ideale (»nicht Normativität […] eines Ideals eines gegenwärti-

gen oder zukünftigen Zustands, an dem die gegenwärtigen Praktiken

beurteilt werden sollen« (ebd.: 20)), sondern um deren gesellschaftliche

Wirklichkeit, die nicht auf ein feststehendes Telos zuläuft, sondern in

praktisch-kritischer Tätigkeit vorwärts lebend gemacht werden muss.8

Andererseits soll die Normativität solcher Hoffnung nicht »prozedura-

ler« – also machbar und juristisch (polizeilich) anschlussfähig –, son-

dern prinzipieller Natur sein: grundsätzliche Normativität (»prinzipi-

entreue[] Normativität«) (ebd.: 20) Was das heißt, scheint der zweite,

weniger progressivistische Grundsatz zu erklären.

Im zweiten Grundsatz lehnen die Autoren des Manifesto den Weg

von Marx und Engels ab, den Klassenkampf – oder strukturelle Kon-

flikte – ins Zentrum post-kritischer Pädagogik zu rücken und setzen

stattdessen auf pädagogische Hermeneutik und Gemeinsamkeit: »[…] trotz

vieler Differenzen, welche uns voneinander trennen, einen Raum der

Gemeinsamkeiten gibt, der sich ausschließlich aus der Erfahrung (a

posteriori) ergibt« (ebd.: 21). Das, so scheint es, kommt Gadamers

»Rehabilitierung von Autorität und Tradition« näher als dem Vorschlag

8 Vgl. Kierkegaard 2003: 318: Dort heißt es über eine Vorlesung Schellings imWS

1843 in Berlin unter Anwesenheit fast aller Junghegelianer: »Ich bin so froh,

Schellings zweite Stunde gehört zu haben – unbeschreiblich. So habe ich denn

lange genug geseufzt und haben die Gedanken in mir geseufzt; als er dasWort

Wirklichkeit nannte.«

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Kritik der postkritischen Pädagogik 187

von Marx, den »Alp aller toten Geschlechter, der auf dem Gehirne

der Lebenden lastet«, abzuschütteln, um die »eigene Geschichte […]

unter selbst gewählten Umständen« zu machen (Gadamer 1975: 261-

268; Marx: 96f.). Damit schloss Marx unmittelbar an die Idee einer

demokratischen Verfassung der Gesellschaft an, die spätestens seit

den atlantischen Revolutionen des späten 18. Jahrhunderts (Haiti,

Nordamerika, Frankreich) den politischen und juristischen Diskurs

beherrschte und der entgegenstehenden Verfassungsrealität überall

widersprach. Verfassung heißt seitdem, einen reflexiven Schritt zu-

rückzutreten, um die Umstände, unter denen »die Menschen« ihre

eigene Geschichte machen, aus »freien Stücken« selbst zu wählen

(Marx: 96f.). Genau das ist Autonomie. Jedenfalls für Kant, der diesen

Begriff in die Philosophie eingeführt hat. Kant hat sie als eigene und

dennoch allgemeine Gesetzgebung bestimmt, und zwar sowohl in der

Moral wie im Staatsrecht (Kant 1968/1977: 65,432; vgl. Tugendhat 2007:

129).

Der dritte Grundsatz zieht jedoch der pädagogischen Hermeneutik

postwendend den konservativen Zahn, um sie mit Rancières »Annah-

me der Gleichheit« zu egalisieren, und darin sehen die Autoren des Ma-

nifests den eigentlichen Wechsel von der kritischen zur postkritischen

Pädagogik, um sich sogleich zu versichern, das sei aber in keiner Wei-

se anti-, sondern eben postkritisch (Hodgson et al. 2022: 21). Das 20.

Jahrhundert hat uns zwar mit einem immer noch nützlichen, »enor-

men und äußerst mächtigen kritischen Apparat[]« ausgestattet, aber

die immer tiefer dringende, entlarvende Kritik hat seine Kritiker die

affirmativen Aufgaben, zu »schützen und zu sorgen (vgl. Latour, Hara-

way)«, vergessen lassen (ebd.: 20). Statt sie als herrschaftsfunktionale

Einrichtungen i. S. einer Hermeneutik des Verdachts zu entlarven, sollten

wir i. S. einer Hermeneutik des Subjekts wieder darauf achten, was Erzie-

hung, Aufwachsen, Schule und Schulung, Studieren, Denken und Prak-

tizieren eigentlich sind und ihnen einen ermöglichenden Rahmen (Czej-

kowska 2022) schaffen, das zu werden, was sie von sich aus sein wollen.

Prinzipielle Normativität soll dafür sorgen, dass sie das auch können.

Wofür sorgt eine solche prinzipientreue Normativität? Wie

Agnieszka Czejkowska in ihrem Beitrag zu diesem Band m.E. wohl

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


188 Hauke Brunkhorst

zurecht vermutet, geht es den Autoren des Manifests »durchwegs klas-

sisch um die Klärung der Bedingungen der Möglichkeit, Aussagen über

Erziehung treffen zu können«, und das »umfasst eine wissenschaftliche

Fundierung pädagogischer Prozesse und den so wichtigen Bereich der

Kritik institutioneller Rahmenbedingungen dieser Prozesse« (Czej-

kowska 2022: 167). Principled normativity sorgt also durch die Kritik und

Bevormundung nicht des Educandus, -a, -um, sondern der institutionellen

Rahmenbedingungen, in die er*sie eingezwängt ist, dafür, dass er*sie

sich spontan so verhalten so verhalten kann, wie er*sie ist und sein will

und – das ist entscheidend – sich ihren*seinen »eigenen und dennoch

allgemeinen« (Kant) und deshalb gesetzgebenden Willen bilden kann.

Das ist politische Bildung at its best. Sie kritisiert und bevormundet

niemanden, ermöglicht, wenn die Kritik der Rahmenbedingungen

praktisch-tätig erfolgreich ist, die egalitäre Kritik, Bevormundung und

praktisch-tätige Erzeugung (Revision) der institutionellen Rahmenbedingungen

durch die, an die ihre Spielregeln und Normen adressiert sind: die

pädagogische Community als Realisierung von Autonomie.

Das aber impliziert, dass die kritische nicht in der postkritischen

Pädagogik verschwindet, sondern genau auf die höhere Stufe verscho-

ben (aufgehoben) wird, wo Kant und Marx den modernen Begriff der

Kritik, und ihnen folgend, die kritische Theorie (Frankfurter Schule)

sie immer von vornherein lokalisiert haben: auf der reflexiven Stufe

der Bedingungen der Möglichkeit von Erkenntnis und Praxis, also auch

Erziehung und Sozialisation. Und nur auf dieser, auf die Totalität der

Gesellschaft zugreifenden Stufe kann Kritik überhaupt wirksam, radi-

kal, progressiv, revolutionär sein. Aber nicht mehr, wie bei Kant, wenn

wir ihn neukantianisch (und damit wahrscheinlich falsch) verstehen,

als transzendentale Kritik von einem gesellschaftsexternen Gottesge-

sichtspunkt (Putnam) oder View from Nowhere (Nagel) aus, sondern wie

bei Marx als Gesellschaftstheorie mittenmang: im »Handgemenge«

(Marx 1972: 381).

Der vierte Grundsatz postuliert einen Wechsel der um der Erziehung

willen (ihrer Autonomie also) nunmehr nachhaltig dekonstruierten in-

strumentellen Erziehung des grausamen Optimismus, des »cruel opti-

mism« der Vorstandsvorsitzenden, Generäle und Realpolitiker zuguns-

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Kritik der postkritischen Pädagogik 189

ten gegenwärtiger Hoffnung – »hope in the present« – auf eine bes-

sere Zukunft in einer globalen Rechtsgenossenschaft, die man sich am

besten mit Emerson und Rorty als linkes Projekt der »Partei der Hoff-

nung« vorstellt (Hodgson et al. 2022: 23; Rorty/Vetter 1999: 19). Das ist

die Partei der »gesellschaftlichen Hoffnung auf« eine »Great Communi-

ty« (Dewey) »ohne Kasten, ohne Klassen, ohne Grausamkeit,« zu dem

Zweck geschaffen, »to expand the reference of us as far as we can, but of

us at our best« (Rorty 1999: XIII-XIV; Rorty 1993: 452). Diese große Ge-

meinschaft hat Dewey immer als große, demokratische Gemeinschaft

der lehrend Lernenden und lernend Lehrenden verstanden, also als voll-

ständig demokratisierte Universität – ein Traum, der in den 1960er Jah-

ren von Berkeley aus um die Welt ging, bevor er überall von der Polizei

(Rancière) blockiert wurde. Eine solche Partei der Hoffnung könnte sich

ohne Bevormundung ruhig als »Vorhut der menschlichen Geschichte«

verstehen, in deren Praxis sich »die Verheißung aller Zeiten zuerst er-

füllt« und deren »Wesen« »unsere Existenz« ist, die »in der Zukunft

liegt« (Rorty 1998: 19,23,15,27). Eine solche Existenz, die alle »bestehen-

den Bezugssysteme sprengt« –nicht das imperiale, sondern Rortys uto-

pisches Amerika, das es überall gibt – muss sich »die Maßstäbe erst

schaffen, nach denen sie beurteilt« wird (ebd.: 33). Das ist die gleich-

zeitig politische, gesellschaftliche und pädagogische Hoffnung, die der

vierte Grundsatz einer – und ich würde spätestens jetzt den Ausdruck

»postkritisch« fallenlassen, weil er genauso unglücklich und missver-

ständlich ist wie derjenige der »Postmoderne« – kritischen Pädagogik,

die sich auf die höherstufige Kritik der institutionellen Rahmenbedin-

gungenmöglicher Erziehung (ganz i. S. von Kants grenzziehendemGe-

brauch der Worte »Kritik« und »transzendental«) beschränkt und sich

direkt auf den fünften Grundsatz der Liebe zurWelt bezieht, der »love for

the world«: Der Liebe zur Welt, die alle in dem Augenblick zu gewinnen

haben, wenn sie ihre sichtbaren und unsichtbaren Fesseln verlieren.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


190 Hauke Brunkhorst

IV

Was heißt hier Liebe (love for the world)? – Der Begriff, so wie ihn das

Manifest der Postkritik verwendet, hat religiöse Konnotationen, die auf

das Neue Testament, aber auch auf alle anderen Weltreligionen der Ach-

senzeit verweisen.

In seinem Plädoyer für die Vereinigung der alten Linken, die sich

der sozialen Gleichheit und der Emanzipation von Klassenherrschaft

verschrieben hat, mit der neuen Linken, deren Ziel die Befreiung von

Stigmatisierung, Sadismus und Diskriminierung ist, hat Richard Ror-

ty zwei Bücher für die Lektüre der jungen Generation vorgeschlagen:

das Neue Testament der Liebe und das Kommunistische Manifest des Klas-

senkampfes. Das Neue Testament wegen dessen unüberbietbarer Dar-

stellung der »Sehnsucht nach Brüderlichkeit« und das Kommunistischen

Manifest wegen seiner »klaren Einsichten in die neuesten Formen unse-

rer Unmenschlichkeit im Umgang miteinander«, die ihre Leser »inspi-

rieren und ermutigen,« sich – mit Kant – ihres eigenen Verstandes zu

bedienen, um sich aus »selbstverschuldeter Unmündigkeit« zu eman-

zipieren (Rorty 1998: 11,29; Kant 1977 : 53).

Der Mensch, der lernt, sich aus selbstverschuldeter Unmündig-

keit zu emanzipieren, ist ein Subjekt »ohne anthropologische [oder

gattungsspezifische] Konstanten,« das, wie Rousseau schon gesehen

hat, nicht nicht lernen kann (Geyer 1997: 210; Rousseau 1984: 79-85;

Greenwood 2015). Außer biologischen Konstanten, die es mit allen

Säugetieren teilt, ist das menschliche Subjekt ein durch und durch

gesellschaftliches Wesen, und auch seine biologischen Konstanten sind

seit langem durch Sozialisationsprozesse epigenetisch überformt und

verändert, mittlerweile durch Artefakte jeder Art ergänzt, modifiziert,

substituiert (vgl. Jalonka/Lamb 2014; Moore 2015). Kurz: Der Mensch

ist ein »Ensemble der gesellschaftlichen Verhältnisse«, ein Wesen, das

sich nur in der Gesellschaft und durch Gesellschaft subjektivieren kann, in der

es sich als jemand erfährt, der*die für sein durch und durch gesell-

schaftliches Schicksal selbst verantwortlich ist, weil sie ihre »eigene

Geschichte machen« (Marx 1993/1955/1985: 6, 6, 96f.). Auf das Machen

kommt es an. Denn das Machen der eigenen Geschichte erlaubt den

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Kritik der postkritischen Pädagogik 191

immer schon positiv oder negativ (konfligierend) kooperierenden

Akteuren den stets gegenwärtigen (»present«), konstituierenden, also welt-

verändernden und befreienden Zugriff auf die »unmittelbar vorhandenen,

gegebenen und überlieferten« Umstände, denen sie unterworfen sind

und die »wie ein Alp« auf ihrem Hirn lasten (Marx 1985: 96f.). Das

Subjekt ist auch noch als machtunterworfener, versklavter und infamer

Körper frei, »Nein« zu sagen und sich im äußersten Fall undienlich zu

machen (Dämann 2020; vgl. Habermas 1981: 445-452).9 Das ist auch die

auf Kant, Marx, Därmann, Adorno, Sartres Folteranalyse, Habermas,

Rancière usw. zurückgehende Prämisse des postkritischen Manifestos:

»At the very heart of a relationship that defines inequality (slavery),

Rancière finds a disavowed reliance upon the equality of intelligences;

for how can the slave carry out the master’s orders if he or she is not

already capable of thinking and speaking?« (Lewis 2017: 30; vgl. Rancière

2004).10 Kooperation ist für ein Wesen, das »nur in der Gesellschaft

sich vereinzeln kann«, unvermeidlich (Marx 1955: 6). Also ist das Subjekt

immer auch deshalb machtunterworfen, weil es trotz aller falschen und

repressiven »Seelsorger«, »Ärzte«, »Oberaufsichten«, »Gängelwägen«

und »Fußschellen«, die es einzwängen, überwachen, unterdrücken,

strafen, beherrschen letztlich doch als kooperativ handelndes Subjekt,

also selbstverschuldet in den Stand, den Staat, die Verfassung, kurz:

die institutionellen Rahmenbedingungen der Unmündigkeit geraten ist,

die es eben deshalb nur selbst ändern und in eine egalitäre Verfassung

der eigenen und dennoch allgemeinen, nämlich »mitgenossenschaftli-

chen« Selbstgesetzgebung verwandeln kann (Kant XI: 53f.; Kant 1977:

424). Das Subjekt selbst hat aus »Erziehung, Tradition, Gewohnheit die

Anforderungen« des Kapitals oder der Macht – also naturwüchsige ge-

sellschaftliche Zwangsverhältnisse – »als selbstverständliche Naturgesetze

anerkannt« (Marx 1969: 765). Anerkennen aber kann man nur, was man

auch ablehnen kann. Die »schicksalsvollste Macht unseres modernen

Lebens: der Kapitalismus« (Weber), ist zwar ein ursächlich herrschaftlich

erzwungenes, objektives »Abhängigkeitsverhältnis«, das aber ohne ein

9 So zuletzt: Iris Därmann.

10 So zutreffend Lewis/vgl. Rancière.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


192 Hauke Brunkhorst

änderbares, reziprok entgegenkommendes, subjektives »Abhängigkeits-

gefühl« (Marx) nicht existieren kann (Weber 1978: 4). Dieses Gefühl

erzeugt Mutlosigkeit, die aber durch den »Mut,« sich seines »eigenen Ver-

standes zu bedienen« (Kant), aufgehoben werden kann, um als Subjekt

der eigenen Geschichte »die Tradition aller toten Geschlechter,« die

»wie ein Alp auf dem Gehirne der Lebenden lastet«, abzuschütteln

(Marx 1969: 797; Kant 1977: 53; Marx 1985: 97). Nur deshalb kann das

vermeintlich postkritische Manifesto behaupten: »[…] pädagogische

Hoffnung richtet sich an die Möglichkeit der Erneuerung unserer ge-

meinsamen Welt« (Hodgson et al. 2022: 23). Nicht aus den Evangelien,

wohl aber aus dem Kommunistischen Manifest können die menschlichen

Subjekte die für solchen Mut »wichtige Lektion« über den modernen

Kapitalismus ohne Bevormundung, sondern einfach durch Lesen und

Diskutieren lernen, »dass der Sturz autoritärer Regierungen und die

Schaffung konstitutioneller Demokratien zur Sicherung von Gleichheit

und Anstand zwischen den Menschen nicht ausreichen« (Rorty 1998:

20). Und dass wir bei aller Liebe zur Welt die »Wahrheit« nicht länger

verleugnen sollten, dass »alle Geschichte immer noch die Geschichte

von Klassenkämpfen« und der moderne Staat nur ein Ausschuss ist,

»der die gemeinschaftlichen Interessen der ganzen Bourgeoisklasse

verwaltet« (ebd.: 20f.). Schließlich könnten die lernenden Akteure

unter günstigen Rahmenbedingungen durch Lektüre und Diskussion

selbst erkennen, dass »das Manifest« sich wegen seiner soziologischen

Einsichten und seiner moralischen Schärfe »doch noch besser als die

Evangelien zur Lektüre für die Junge Generation« eignet. Vergleichend

könnten sie lernen, dass dem Manifest die »erheblichen moralischen

Unschärfen« fehlen, die das Evangelium »aufgrund seiner Jenseitsori-

entierung« aufweist, weil »viele Passagen Sklavenhaltern den Eindruck

vermitteln«, »sie könnten getrost weiter die Peitsche schwingen,«

während andere Passagen »Reiche Glauben machen, sie dürften die

Armen getrost weiter hungern lassen. In den Himmel kämen sie

trotzdem, denn ihre Sünden würden ihnen vergeben, da sie ja Christus

als ihren Herrn anerkannt hätten« (ebd.: 25f.). Schließlich könnten sie

ohne jede Bevormundung selber lernen, aus der Tatsache der stali-

nistischen und inquisitorischen Verbrechen und der bürokratischen

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Kritik der postkritischen Pädagogik 193

Herrschaft sowjetischer Nomenklaturen und katholischer Kleriker

nicht den Fehlschluss zu ziehen, die Inspirationskraft des Evangeliums

und des Kommunistischen Manifests würden »dadurch geschmälert, dass

Millionen Menschen von aufrichtigen, moralisch gefestigten Leuten

versklavt, gefoltert, in den Hungertod getrieben wurden, die sich zur

Rechtfertigung ihrer Taten auf Abschnitte aus einem dieser beiden

Texte beriefen« (ebd.: 16).

Nichts weiter müsste eine kritische Pädagogik tun, wenn sie ihre

Kritik nicht auf die Lernenden, zu denen sie selbst gehört, sondern auf

die institutionellen Rahmenbedingungenmöglicher Lernprozesse rich-

tet. Dazu aber würde auch eine Gesetzgebung – also Rancières Polizei

– gehören, die den marktkonformen Zustand eines Bildungssystems

überwindet, das aufgrund seiner Selektionsfunktion dafür sorgt, dass

»many great scientific minds, capable of contributing to the search for

a COVID-19 vaccine or a strategy to climate-change, are languishing in

slums« (Haider 2020). Genau diese Form der epigenetischen, norma-

tiven Beschränkung der evolutionären Mechanismen kommunikativer

Variation und sozialer Selektion durch Märkte und Klasseninteressen,

die es ermöglicht, das pädagogische Potential der Massendemokratie

auszuschöpfen, hat Dewey unter demokratischer Erziehung verstan-

den. Es wäre die wichtigste institutionelle Rahmenbedingung, die er-

füllt sein muss, um autonome Lernprozesse zu ermöglichen.

Literatur

Alvear Moreno, Rafael (2020): Soziologie ohne Mensch? Umrisse einer

soziologischen Anthropologie, Bielefeld: transcript.

Assmann, Jan (o.J.): Politische Theologie zwischen Ägypten und Israel,

München: Siemens- Stiftung: 103.

Boehm, Omri (2020): Israel – eine Utopie. Berlin: Ullstein.

Braunmühl, Ekkehard (1975): Antipädagogik – Studien zur Abschaffung

der Erziehung. Weinheim: Beltz.

Czejkowska, Agnieszka (2022): »Tausende von Folianten stürzten mir

auf den Kopf«, in: Martin Bittner, Anke Wischmann (Hg.): Kritik

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


194 Hauke Brunkhorst

und Post-Kritik. Zur deutschsprachigen Rezeption des »Manifests

für eine Post-Kritische Pädagogik«. Bielefeld: transcipt Verlag: S.

161-174.

Dahmer, Ilse; Klafki,Wolfgang (1968): Geisteswissenschaftliche Pädago-

gik am Ende ihrer Epoche, Weinheim: Beltz.

»Das Flugblatt des Weiberrats Frankfurt (1980)«, in: Miermeister, Jür-

gen/Staadt Jochen (Hg.): Provokationen, Neuwied: Luchterhand:

S. 223f.

Därmann, Iris (2020): Undienlichkeit. Gewaltgeschichte und politische

Philosophie, Berlin: Matthes & Seitz.

Foucault, Michel (1985): »Hermeneutik des Subjekts«, in: Foucault: Frei-

heit und Selbstsorge. Frankfurt: Materialis.

Foucault, Michel (1976): Überwachen und Strafen. Die Geburt des Ge-

fängnisses, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (1969): Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte

des Wahns im Zeitalter der Vernunft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (1986): Die Sorge um sich. Sexualität und Wahrheit 3,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Gadamer, Hans- Georg (1975/1960): Wahrheit und Methode, Tübingen:

Mohr.

Geyer, Paul (1997): Die Entdeckung des modernen Subjekts. Anthropo-

logie von Descartes bis Rousseau, Tübingen: Niemeyer.

Goffman, Erving (1961): Asylums: Essays on the social situation of men-

tal patients and other inmates, New York: Anchor.

Goffman, Erving (1963): Stigma. Notes on the management of spoiled

identity, Englewood- Cliffs: Prentice-Hall.

Greenwood, Jennifer (2015): Becoming Human – The Ontogenesis,

Metaphysics and Expression of Human Emotionality, Cambridge

MA: MIT-Press.

Habermas, Jürgen (1961): »Pädagogischer Optimismus vor Gericht einer

pessimistischen Anthropologie«, in: Neue Sammlung 1: S. 251-278.

Habermas, Jürgen (1964): »Von der Schwierigkeit, Nein zu sagen« in:

Philosophisch-politische Profile. Frankfurt a.M.: Suhrkamp: S. 445-

452.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Kritik der postkritischen Pädagogik 195

Habermas, Jürgen (1971): »Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechno-

logie?«, in: Jürgen Habermas, Niklas Luhmann: Theorie der Ge-

sellschaft oder Sozialtechnologie – Was leistetSystemforschung?,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp: S. 142-290.

Haider, Asad (2020): The Use of Free Speech in Society, 15. July 2020

comments, https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-fre

e-speech-in-society (6.9.2021).

Hegel, G.W.F. (1970): Grundlinien der Philosophie des Rechts, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp.

Hegel, G.W.F. (1970): Philosophie der Geschichte, Werke 12, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp.

Heydorn, Heinz- Joachim (1995): »Über den Widerspruch von Bildung

und Herrschaft«, in: Ders.: Werke, Bd. 3, Vaduz: Topos.

Hodgson, Naomi; Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2017): »Manifesto for

a Post-Critical Pedagogy«, in: Dies. (Hg.): Manifesto for a Post-

Critical Pedagogy. Earth: punctum.

Hodgson, Naomi; Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2022): »Manifest für

eine Post-Kritische Pädagogik«, in: Martin Bittner, Anke Wisch-

mann (Hg.): Kritik und Post-Kritik. Zur deutschsprachigen Rezep-

tion des »Manifests für eine Post-Kritische Pädagogik«. Bielefeld:

transcipt Verlag: S. 19-24.

Jablonka, Eva; Lamb, Marion J. (2014): Evolution in Four Dimensions

– Genetic, Epigenetic, Behavioral, and Symbolic Variation, Cam-

bridge MA: MIT-Press.

Kant, Immanuel (1968): »Grundlegung zur Metaphysik der Sitten« in:

Werke VII, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Kant, Immanuel (1977): »Der Streit der Fakultäten«, in: Ders.: Werke XI,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 357-361.

Kant, Immanuel (1977): Metaphysik der Sitten, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp.

Kant, Immanuel (1977): »Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung«,

in: Werke XI in 12 Bänden herausgegeben vonWilhelmWieschedel,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp: 50-61.

Kierkegaard, Sören (1941): Tagebücher 1834-1855, Leipzig: Hegner.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society


196 Hauke Brunkhorst

Kierkegaard, Sören (2003): Die Tagebücher, Bd. 1, Grevenberg: Simmer-

ath.

Koch, Klaus (1995): Propheten I, Stuttgart: Kohlhammer.

Lewis, Tyson E. (2017): »A Response to the »Manifesto for A Post-Critical

Pedagogy«, in: Naomi Hodgson, Joris Vlieghe, Piotr Zamojski (Hg.):

Manifesto for a Post-Critical Pedagogy, Earth: punctum: 23-34.

Luhmann, Niklas (1973): »Selbstthematisierung des Gesellschaftssys-

tems« in: Zeitschrift für Soziologie 1: 55-66.

Luhmann, Niklas (1974): »Soziologische Aufklärung« in: Soziologische

Aufklärung I, Opladen: Westdeutscher Verlag.

Luhmann, Niklas; Schorr, Karl-Eberhard (1979): Reflexionsprobleme im

Erziehungssystem, Stuttgart: Klett.

Luhmann, Niklas; Schorr, Karl-Eberhard (1982): »Das Technologiedefi-

zit der Erziehung und die Pädagogik«, in: Luhmann/Schorr (Hg.):

Technologie und Selbstreferenz. Frankfurt a.M.: Suhrkamp: 11-40.

Luhmann, Niklas (1992/93): Theorie der Gesellschaft, Vorlesungsmit-

schnitt WS Uni Bielefeld, Carl-Auer Systeme Verlag.

Luhmann, Niklas (1997): »Globalization or World Society: How to Con-

ceive of Modern Society?«, in: International Review of Sociology

1/1997: 67-79.

Luhmann, Niklas (1990): »Ich sehe was, was Du nicht siehst«, in: Sozio-

logische Aufklärung 5, Wiesbaden: S. 228-234.

Mann, Thomas (2001): Betrachtungen eines Unpolitischen, Frankfurt:

Fischer.

Marx, Karl (1969): Das Kapital I, Berlin: Dietz.

Marx, Karl (1985): »Der 18. Brumaire des Louis Bonaparte« in: MEGA

I/11, Berlin: Dietz, S. 96-189.

Marx, Karl (1972): Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung,

MEW 1, Berlin: Dietz.

Marx, Karl (1993): »Thesen über Feuerbach« in: MEW 3, Berlin: Dietz.

Marx, Karl (1955): Grundrisse der Kritik der politschen Ökonomie, Ber-

lin: Dietz.

Marx, Karl/Engels, Friedrich (1990): »Manifest der kommunistischen

Partei« in: MEW 4, Berlin: Dietz: 459-493.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Kritik der postkritischen Pädagogik 197

Mollenhauer, Klaus (1968): Erziehung und Emanzipation – Polemische

Skizzen, München: Juventa.

Moore, David S. (2015): The Developing Genome – An Introduction to

Behavioral Epigenetics. Oxford: Oxford University Press.

Rancière, Jacques (2002): Das Unvernehmen: Politik und Philosophie,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Rancière, Jacques (1991): The Ignorant Schoolmaster, Stanford (CA):

Stanford University Press.

Rancière Jacques (2004): The Philosopher and His Poor, Durham: Duke

University Press.

Rorty, Richard (1998): Achieving our Country: Leftist Thought in

Twenty-Century America, Cambridge MA: Harvard University

Press, zit. n. d. deutschen Übersetzung vonHermann Vetter, Frank-

furt a.M.: Suhrkamp.

Rorty, Richard (1999): Philosophy and Social Hope. London: Penguin.

Rorty, Richard (1993): »Putnam and the Relativist Menace«, in: Journal

of Philosophy 90 (9): S. 443-461.

Rorty, Richard (1998): Das kommunistische Manifest 150 Jahre danach.

Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Rousseau, Jean-Jacques (1984): »Diskurs über die Ungleichheit/Discours

sur l’inégalité«, in: Heinrich Meier (Hg.): Kritische Ausgabe des in-

tegralen Textes: Paderborn: Schöningh [UTB]: S. 79-85.

Rutschky, Katharina (1977): Schwarze Pädagogik, Berlin: Ullstein.

Sartre, Jean- Paul (1967): Kritik der dialektischen Vernunft –Theorie der

gesellschaftlichen Praxis. Reinbek: Rowohlt: 273-280,389-388.

Somek, Alexander (2013): »The Individualisation of Liberty: Europe’s

Move from Emancipation to Empowerment« in: Transnational Le-

gal Theory 4: S. 258-282.

Tugendhat, Ernst (2007): Anthropologie statt Metaphysik, München:

Beck.

Weber, Max (1978): Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie I. Tü-

bingen: Mohr.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Epilog

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Tagungskommentar

Paul Vehse

In meinem Kommentar zu der Tagung »Kritik und Post-Kritik in der

Pädagogik«, die sich mit der Übersetzung des englischsprachigen »Ma-

nifesto for a Post-Critical Pedagogy« (Hodgson et al. 2017) in die deut-

sche Sprache befasst hat, möchte ich zwei Beobachtungen und eine

Frage formulieren. Diese Beobachtungen von zwei Tagen mit spannen-

den und komplexen Vorträgen sowie differenzierten, theoretisch an-

spruchsvollen und kontroversen Diskussionen sind thesenartig formu-

liert. AlsThesen stellen sie weniger eine umfassende Zusammenfassung

der Tagungsdiskussion dar, vielmehr sollen sie bestimmte Aspekte der

Diskussion kondensieren und damit zu einer weiteren Diskussion an-

regen. In dem Versuch der Einordnung werden so offene Punkte für die

weitere Rezeption der post-kritischen Pädagogik markiert.

Die erste These ist: Das Manifest der post-kritischen Pädagogik wur-

de während der Tagung vor allem als einWiedergänger der geisteswissen-

schaftlichen Pädagogik und des klassischen Bildungsideals aufgefasst und

diskutiert.

Das zeigte sich z.B. an der Rückfrage an Piotr Zamojskis Keynote,

in der er dafür plädierte, die Eigenlogik von Pädagogik anzuerkennen,

sie als eigene Sphäre zu betrachten und ihr ihr eigenes Recht und ih-

ren eigenen Wert zuzuerkennen, weshalb Politik und Pädagogik klar

getrennt werden müssten. Dies provozierte die Rückfrage, wie weit es

nicht auch in den 1920er Jahren Ansätze einer sich auf die pädagogi-

sche Sphäre zurückziehenden und sich als unpolitisch verstehenden

Pädagogik gegeben habe, die der aufziehenden politischen Katastrophe

nichts entgegenzusetzen hatte.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


202 Paul Vehse

Es zeigte sich aber auch in den Argumenten, mit denen dem Ma-

nifest der post-kritischen Pädagogik begegnet wurde. So wurde nicht

nur konstatiert, sie sei in der Tendenz »mystisch«, »esoterisch«, »on-

tologisch« und »essentialistisch«, sondern es war auch die Rede davon,

sie würde von »objektiven Gehalten« der Bildungsgegenstände ausge-

hen und sei »harmonistisch«. Gerade diese Formulierungen verweisen

darauf, dass demManifest der post-kritischen Pädagogikmit den Argu-

mentationsfiguren begegnet wird, die gewöhnlich in der Kritik am klas-

sischen Bildungsideal verwendet werden. Dadurch entsteht der Ein-

druck, dass das Manifest in der Diskussion weniger als etwas Neues

aufgefasst wurde, wie es Zamojski in der Figur der »sekundären Naivi-

tät« vorschlägt, sondern eher als etwas Altes, das hinter den Diskussi-

onsstand der Kritischen Erziehungswissenschaft zurückfällt.

Auffällig ist zudem das Fehlen der Geisteswissenschaftlichen

Pädagogik in der von Zamojski präsentierten Trilogie pädagogischer

Theorieparadigmen. Zamojskis Darstellung des technologischen, kri-

tischen und post-kritischen (affirmativen) Theorieparadigmas setzt

mit dem technologischen Paradigma mit einem Paradigma ein, das

in der deutschsprachigen Chronologie der Erziehungswissenschaft

erst an zweiter Stelle steht. Gängige deutschsprachige Einführungen

und historisch-systematische Analysen beginnen gewöhnlich mit der

Geisteswissenschaftlichen Pädagogik. Es ist zu vermuten, dass die

besondere Stellung der Geisteswissenschaftlichen Pädagogik – in

ihrer theoretischen Stärke zu Beginn des 20. Jahrhunderts sowie ihrer

Schwäche und ihrem Versagen im Nationalsozialismus – eine Beson-

derheit des deutschsprachigen Diskurses darstellt und die Rezeption

des Manifests entscheidend prägt.

Die Tagungsdiskussion antwortete auf dasManifest, so könnteman

sagen, vor allem mit Argumenten der kritischen Pädagogik. So wurde

betont, dass es in modernen Gesellschaften nicht das Gute an sich ge-

be, sondern dass über das Gute immer gestritten werden müsse. Es

reiche eben nicht aus, das Gute als Entität in den Gegenständen oder

dem pädagogischen Akt zu vermuten und freizulegen. In einer plura-

listischen Gesellschaft könne zudem der zu verteidigende Wert nicht

als feststehend betrachtet werden, sondern müsse unter der Annahme

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Tagungskommentar 203

der eigenen Fehlbarkeit einer beständigen Prüfung unterzogenwerden.

Ebenso könne Gleichheit nicht vorausgesetzt werden, sondern könne

nur in der Artikulation realisiert werden. Die Rolle der Erziehungswis-

senschaft wird dabei als die einer politischen Erziehungswissenschaft

verortet und es wird von einer Verstrickung von Pädagogik und Politik

ausgegangen.

Damit komme ich zu meiner zweiten These: Die Problemmarkierun-

gen des Manifests fanden durchaus einen Widerhall auf der Tagung,

es wurde allerdings nicht der Übergang in eine post-kritische Phase,

ein post-kritischer turn, gesehen, sondern eher auf eine Re-Vitalisierung

der Kritik gesetzt. Dies zeigt sich darin, dass zwar dem Manifest da-

hingehend zugestimmt wurde, dass eine immergleiche und mantraar-

tige Betonung von Ungleichheit gewisse Ermüdungserscheinungen er-

zeuge, gleichzeitig aber konstatiert wurde, dass darauf nicht verzichtet

werden könne, wenn Ungleichheit und Ungerechtigkeit nicht ignoriert

und übergangen werden sollen. Auch wurde der post-kritische Vor-

wurf der Überheblichkeit und des Paternalismus, der sich zumindest

in manchen pädagogischen Umsetzungen des Programms einer Kriti-

schen Pädagogik zeige, nicht per se zurückgewiesen. Die Antworten,

die auf der Tagung gegeben wurden, können allerdings so verstanden

werden, dass sie der kritischen Pädagogik treu bleiben und die kritische

Pädagogik, z.B. um der Gefahr der Überheblichkeit abzuhelfen, mit ei-

ner sich selbst nicht zu ernst nehmenden Haltung der Selbstironie zu

verbinden suchen. Für die Re-Vitalisierung spricht auch, dass nicht ein

Zuviel an Kritik als Problem ausgemacht wurde, wie man das Manifest

verstehen könnte, sondern vielmehr ein Zuwenig an Kritik.

Schließlich stellt sich die Frage, wie die Rezeption desManifests nun

weitergehen könnte. Ist man auf der Tagung, die mit der deutschen

Übersetzung des Manifests der post-kritischen Pädagogik ja auch die

Auseinandersetzung im deutschsprachigen Raum intensivieren wollte,

mit demManifest nun schon ›fertig‹ geworden? In so manchem Beitrag

zeigte sich, dass die Beteiligten das Manifest durchaus nicht ›feiern‹

wollten. Ganz im Gegenteil schien – nicht zuletzt vor demHintergrund

der hier formulierten Wahrnehmung eines geisteswissenschaftlichen

Wiedergängers – das Anregungspotenzial des Manifests recht begrenzt

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


204 Paul Vehse

eingeordnet zu werden. Kann das Manifest aber vielleicht, wenn man

sich in eine Auseinandersetzung mit den Gespenstern der Vergangen-

heit begibt, auch neue Impulse geben?

Im Rahmen der Tagung wurden verschiedene Anknüpfungspunk-

te diskutiert: Erstens war das die Anregung zur empirischen Erfor-

schung von Affekten und einer stärkeren Auseinandersetzung mit Af-

fekt und Emotion in der Erziehungswissenschaft. Zweitens die Anfrage,

wie weit aus mantraartiger Ungleichheitsrhetorik auszubrechen wäre,

indem Differenz und Ungleichheit weniger in eins, sondern stärker ge-

trennt gedacht würden. Und drittens schließlich die Überlegung, wie

weit die post-kritische Kritik an einer Überheblichkeit oder einem Pa-

ternalismus der Kritischen Pädagogik dazu auffordert, die Widersprü-

che, Verzerrungen und auch – im Sinne der von Zamojski präsentier-

ten Unterscheidung verschiedener Paradigmen – die technologischen

Entgleisungen einer sich als kritisch verstehenden Pädagogik genau-

er zu hinterfragen und zu untersuchen. Wie weit kritische Pädagogik

sich selbst verliert, wenn sie das Ziel ihrer Pädagogik als Emanzipation

vorab in Manier einer technologischen Pädagogik festlegt, ob und an

welchen Stellen das passiert, wäre weiter zu klären. Dabei wäre auch

zu berücksichtigen, wann eine kritische Pädagogik ihren Bereich über-

schreitet und zu einer technologischen Ausführung gerät oder wo sie

es mit der Bearbeitung einer geradezu klassischen Paradoxie der Er-

ziehung zur Mündigkeit (Kant) zu tun hat.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Autorenspiegel

Britta Breser, Mag. Dr. M.E.S., ist im Bereich Lehre und Forschung

zur Politischen Bildung und Politikdidaktik an der Karl-Franzens-

Universität Graz und an der Privaten Pädagogischen Hochschule

Augustinum in Graz tätig. Ihre Forschungsschwerpunkte fokussieren

die Global Citizenship Education sowie Demokratie- und Medien-

Bildung im transnationalen (europäischen) Kontext.

Martin Bittner, Dr. phil., ist Senior Researcher am FiBS Forschungs-

institut für Bildungs- und Sozialökonomie. Zuvor war er PostDoc-

Mitarbeiter an der Professur für die Theorie der Bildung, des Leh-

rens und des Lernens an der Europa-Universität Flensburg. Seine

Forschungsschwerpunkte liegen im Bereich der Analyse des In-

stitutionellen pädagogischer Praktiken, in der ethnographischen

Schul-, Unterrichts-, Kindheits-, und Familienforschung sowie in

diskursanalytischen Perspektivierungen einer demokratischen und

zivilgesellschaftlichen Erziehung und Bildung.

Hauke Brunkhorst, Prof. Dr., ist seit 1997 Professor für Soziologie an

der Europa-Universität Flensburg, zuvor hatte er unter anderem be-

reits die Lehrstühle für Erziehungswissenschaften (Mainz), Philosophie

(Frankfurt a.M.) und PolitischeTheorie (Berlin und Duisburg) inne. Der

vielseitige Gesellschaftsphilosoph und Kulturwissenschaftler hat sich

im Rahmen seiner unzähligen Publikationen auch intensiv mit Haber-

mas und dessen philosophischen Denken auseinandergesetzt.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


206 Kritik und Post-Kritik

Agnieszka Czejkowska, Univ.-Prof. Dr., ist Leiterin des Arbeitsbereichs

Bildungstheorie und Schulforschung der Universität Graz. Sie ist Her-

ausgeberin der Reihe Arts & Culture & Education, Mitherausgeberin

des Jahrbuchs für Pädagogik. Sie forscht und arbeitet zu den Themen

ästhetische Bildung, Differenz, Macht- und Subjektkritik. www.czejko

wska.at

Nicolas Engel, Prof. Dr., ist Professor für Erziehungswissenschaft mit

dem Schwerpunkt Erwachsenenbildung und Organisationsforschung

an der Goethe-Universität Frankfurt a.M.. Er forscht und arbeitet zu

Form und Aufgabe einer kritisch-kulturwissenschaftlichen Pädagogik,

zu theoretischen und methodologischen Grundlagen einer pädagogi-

schen Organisationsforschung sowie zu Fragen des Wissenstransfers

und des organisationalen Lernens im Kontext transnationaler Wider-

sprüche.

Naomi Hodgson, PhD, is Associate Professor of Education Studies at

Liverpool Hope University, UK, and Guest Professor at KU Leuven,

Belgium. Her research focuses on the relationship between education,

governance, and subjectivity, particularly the way in which learning

shapes how we are asked to understand ourselves as citizens and as

parents. She is leading a research project to support the development

and evaluation of Everton Football Club’s Lifelong Learning Strategy,

and is Treasurer and Trustee of the Philosophy of Education Society of

Great Britain (PESGB). Her most recent publications include Manifesto

for a Post-Critical Pedagogy, with Joris Vlieghe and Piotr Zamojski

(Punctum Books, 2018), and Philosophical Presentations of Raising

Children: The Grammar of Upbringing, with Dr Stefan Ramaekers

(Palgrave 2019).

Franz Kasper Krönig, Prof. Dr., ist Professor für Kulturelle Bildung

und Elementardidaktik an der Technischen Hochschule Köln mit Ar-

beitsschwerpunkten in der gesellschaftstheoretischen und philosophi-

schenGrundlegung undKritik kulturpädagogischer, inklusionspädago-

gischer und didaktischer Begriffe.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at
http://www.czejkowska.at


Autorenspiegel 207

Julia Seyss-Inquart, Dr. phil., ist Professorin an der Privaten Pädagogi-

schen Hochschule Augustinum. Ihre Schwerpunkte liegen im Bereich

pädagogische Professionalisierung, pädagogische Organisationsfor-

schung und qualitative Forschung. Wenn sie das gerade nicht macht,

ist sie als Organisationsberaterin und Supervisorin tätig.

Paul Vehse, Dr. phil., ist Post-Doc am Arbeitsbereich Allgemeine

Erziehungswissenschaft mit dem Schwerpunkt empirische Bildungs-

forschung der Europa Universität Flensburg. Seine Forschungsschwer-

punkte liegen im Bereich der qualitativ-rekonstruktiven Forschung zu

sozialer Ungleichheit, Anerkennungs- und Subjektivationsprozessen

in pädagogischen Interaktionen sowie der Rassismuskritik.

Joris Vlieghe, PhD, is an assistant professor of philosophy and theory

of education at KU Leuven (Belgium). With Naomi Hodgson and Piotr

Zamojski he recently published a Manifesto for a Post-critical Pedagogy

(Punctum Books 2017) and with the last author Towards an Ontology of

Teaching. Thing-centered pedagogy, affirmation and love for the world

(Springer 2019). In line with his interest in the figure of the teacher

and the educational meaning of studying, his current research explores

how study practices can offer a response to the issue of how to live well

together with the world’s human and non-human inhabitants in times

of ecological catastrophe. He is also interested in the impact of digital

technologies on education, and on the future of the school, especially

when a culture of the screen is (rapidly) substituted for a culture of the

book.

Anke Wischmann, Prof. Dr. habil., ist Professorin für Erziehungswis-

senschaft mit dem Schwerpunkt empirische Bildungsforschung an der

Europa-Universität Flensburg. Ihre Forschungsschwerpunkte liegen

im Bereich der qualitativen Bildungsforschung, der erziehungswis-

senschaftlichen Ungleichheitsforschung sowie der rassismuskritischen

und intersektionalen Theoriebildung.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


208 Kritik und Post-Kritik

Steffen Wittig, Dr. phil., ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Fach-

gebiet Allgemeine Erziehungswissenschaft am Institut für Erziehungs-

wissenschaften der Universität Kassel. Arbeitsschwerpunkte: Pädagogi-

sches Laboratorium und Experiment; das Problem der Gleichheit; das

Verhältnis von Pädagogik und Politik vor dem Hintergrund poststruk-

turalistischer Subjektivationstheorien und radikaldemokratischer Ein-

sätze.

Piotr Zamojski, Dr. habil, is an assistant professor at University of

Gdańsk, Poland. He has authored four books, including two recently

written in collaboration with Naomi Hodgson and Joris Vlieghe (Mani-

festo for a Post-Critical Pedagogy, Punctum Books 2017), and with Joris

Vlieghe (Towards an Ontology of Teaching. Thing-centred Pedagogy,

Affirmation and Love for the World, Springer 2019). He has also pub-

lished on issues of the bureaucratization of education, totalitarianism

and educational theory, building a public sphere around education,

and the role of cultural codes in schooling.

Miguel Zulaica y Mugica, Dr. phil., ist akademischer Rat a. Z. im

Bereich Allgemeine Erziehungswissenschaft mit dem Schwerpunkt

Erziehungs- und Bildungstheorie. Seine Forschungsschwerpunkte sind

an systematischen Problemstellungen der Erziehungs- und Bildungs-

philosophie orientiert und liegen im Bereich der Forschung zur Digital

Culture und Schule, der politischen Philosophie und Bildung sowie

Wissenschaftstheorie und -propädeutik.

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten  
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Pädagogik
Tobias Schmohl, Thorsten Philipp (Hg.)

Handbuch Transdisziplinäre Didaktik

August 2021, 472 S., kart., 
Dispersionsbindung, 7 Farbabbildungen
39,00 € (DE), 978-3-8376-5565-0
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5565-4
EPUB:  ISBN 978-3-7328-5565-0

Andreas de Bruin

Mindfulness and Meditation at University
10 Years of the Munich Model

April 2021, 216 p., pb.
25,00 € (DE), 978-3-8376-5696-1
E-Book: available as free open access publication
PDF: ISBN 978-3-8394-5696-5

Andreas Germershausen, Wilfried Kruse

Ausbildung statt Ausgrenzung
Wie interkulturelle Öffnung und Diversity-Orientierung 
in Berlins Öffentlichem Dienst und in Landesbetrieben 
gelingen können

April 2021, 222 S., kart., Dispersionsbindung, 8 Farbabbildungen
25,00 € (DE), 978-3-8376-5567-4
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5567-8

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten  
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Pädagogik
Andreas de Bruin

Achtsamkeit und Meditation  
im Hochschulkontext
10 Jahre Münchner Modell

Februar 2021, 216 S., kart., durchgängig vierfarbig
20,00 € (DE), 978-3-8376-5638-1
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5638-5

Ivana Pilic, Anne Wiederhold-Daryanavard (eds.)

Art Practices in the Migration Society
Transcultural Strategies in Action  
at Brunnenpassage in Vienna

March 2021, 244 p., pb.
29,00 € (DE), 978-3-8376-5620-6
E-Book: 
PDF: 25,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5620-0

Melanie Groß, Katrin Niedenthal (Hg.)

Geschlecht: divers
Die »Dritte Option« im Personenstandsgesetz – 
Perspektiven für die Soziale Arbeit

Februar 2021, 264 S., kart., 
Dispersionsbindung, 1 SW-Abbildung
34,00 € (DE), 978-3-8376-5341-0
E-Book: 
PDF: 33,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5341-4

https://doi.org/10.14361/9783839459799 - am 14.02.2026, 09:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Einleitung
	Zur Übersetzung des Manifests für eine Post-Kritische Pädagogik

	Manifest für eine Post-Kritische Pädagogik
	Manifest für eine Post-Kritische Pädagogik

	Antworten
	Kritik und Post-Kritik
	Archäologie des »Guten«
	In Verteidigung der Gleichheit
	Zur Aufgabe kritischer Pädagogik? 
	Gibt es die postkritische Pädagogik auch moralinfrei?
	Im Gespräch über das post‐kritische Manifest oder was die Professionalisierung in der Post-Kritik finden könnte

	Verortung der Post-Kritik in Erziehungswissenschaft und kritischer Theorie
	Verwerten, entlarven, erleben.
	»Tausende von Folianten stürzten mir auf den Kopf.«
	Kritik der postkritischen Pädagogik

	Epilog
	Tagungskommentar
	Autorenspiegel


