
VII. Zur Methode des Frankschen Denkens:
»Lebendiges Wissen« – »Belehrtes Nicht-
wissen«

Jeder Versuch, das Sein rational-begrifflich zu denken, scheitert.
»Was das rationale Denken zu fassen und zu ›verstehen‹ vermag, ist
etwas Statisches und Unbewegliches. Denn für das Denken in Begrif-
fen erscheint alles als außerzeitlicher ›Inhalt‹, als etwas Identisches,
das, auf die Zeitebene projiziert, als unveränderlich und ruhend vor-
gestellt wird«, bemerkt Frank in Das Unergründliche (DU 99). Das
Sein in seiner transzendierenden Dynamik kann nur verstehend er-
lebt werden. Aber auch im Transzendieren auf die unbegrenzte Rea-
lität bleibt das »lebendige Wissen« des Seins von seiner Herkunft
geprägt: Es ist immer das Wissen eines konkreten Subjekts. Das Sein,
das der Mensch im »lebendigen Wissen« haben kann, ist das unend-
liche Sein, das sich in seiner Fülle selbst offenbar ist – aber er hat es
doch auf seine endliche Weise. Das Endliche ist vom Unendlichen
weder geschieden, noch mit ihm vermischt. Wir finden das Absolute
im Relativen. »Das Unergründliche scheint durch das Ergründliche
hindurch, ist in ihm und mit ihm immanent gegeben und uns nur in
dieser Form zugänglich, ja mehr noch: Nur in dieser Form ist es über-
haupt sinnvoll zu denken« (DU 173).

In diesem Kapitel sollen die methodischen Prinzipien der Seins-
erkenntnis, die für den religionsphilosophischen Aspekt von Franks
Werk von fundamentaler Bedeutung sind, eigens zur Sprache kom-
men.

1. Lebendiges Wissen

Das »lebendige Wissen« [živoe znanie], das Frank auch als »verste-
hendes Erleben« [mysljaščee pereživanie] oder »Wissen-Erleben«
[znanie-pereživanie] bezeichnet, ist die einzig mögliche Weise, das
Sein nicht als zeitlosen Denkinhalt, sondern in seiner lebendigen
Überzeitlichkeit zu »haben« und so zu »wissen«. Das Motto, das er

139

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-139 - am 24.01.2026, 04:18:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem letzten Kapitel seines Werks Der Gegenstand des Wissens vor-
angestellt hat, verweist auf Plotin als Quelle dieses Begriffs: »Das
Leben dort ist Weisheit – � zw¼ sofffla – und eine Weisheit, die nicht
durch Schlüsse beschafft wird, denn sie war immer als ganze da und
in keinem Stücke unvollständig, daß sie erst eines Suchens bedürfte.
Nein, diese Weisheit ist die Erste und stammt nicht von einer ande-
ren her. Ihr Sein selber ist Weisheit«.1 Außer Plotin nennt Frank
noch mehrere andere Philosophen, die eine »Metaphysik des Lebens«
vertreten, als Gewährsleute: Nikolaus von Kues, Leibniz, den späten
Fichte und Schelling, ferner Jacobi und Goethe (GdW 426; 456).

Der Nachweis des Seins als Bedingung der Möglichkeit jeg-
lichen gegenständlichen Wissens macht den Inhalt des Werks von
1915 aus (vgl Kap. III, 1); wo immer das »ontologische Argument«
zur Sprache kommt, wird unter spezifischer Rücksicht auch dieser
Nachweis aufgenommen.

Das »lebendige Wissen« des Seins ist nicht das Wissen von
einem Gegenstand – vielmehr ist es ein überzeitliches Wissen im
Sein. Frank hat dieses Moment, das für das Wissen Gottes von großer
Bedeutung ist, ausgehend von einer wissenschaftstheoretischen Fra-
ge, die schon Leibniz aufgeworfen hatte, deutlich gemacht. Wie ist
der Zusammenhang zu verstehen, der zwischen allgemeinen, zeitlo-
sen logischen Notwendigkeitsurteilen (vérités éternelles) und den
Einzeltatsachen (vérités de fait) besteht, in denen sich die Notwen-
digkeit realisiert? Zu den ersten gehören z. B. Naturgesetze, die in
dem Urteil ausgesagt sind: Wenn die Bedingung A erfüllt ist, dann
folgt notwendig das Ereignis B. Frank betont, daß zwischen den bei-
den »Wahrheiten« ein realer Zusammenhang besteht, kein logischer.
Diesen realen Zusammenhang begrifflich widerspruchslos zu den-
ken, ist jedoch nicht möglich. Denn sobald wir das reale zeitliche
Faktum denken, haben wir statt seiner nur noch einen zeitlosen Be-
griff und damit eine »ewige Wahrheit« – genauso wie bei anderen
Denkinhalten. Auf der Ebene des Denkens bleibt es unerklärlich,
wie eine reale zeitliche Einzeltatsache mit allgemeinen zeitlosen Na-
turgesetzen notwendig verbunden sein kann, denn auf dieser Ebene
schließen sie einander logisch aus (GdW 446). So ist es nicht verwun-
derlich, daß Hume und andere Empiristen, die das zeitlich Einzelne
als die alleinige wahre Realität ansahen, den Kausalzusammenhang

140

»Lebendiges Wissen« – »Belehrtes Nichtwissen«

1 Plotin: Enneaden V, 8, 4. Siehe Plotins Schriften, Bd. IIIa, Hamburg 1964. (Überset-
zung R. Harder). Frank zitiert griechisch.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-139 - am 24.01.2026, 04:18:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für nicht rational begründbar hielten. In der Tat, so schreibt Frank, ist
der Begriff des Kausalzusammenhangs für ein Denken, »das auf zeit-
loses und zeitliches Sein wie auf zwei einander entgegengesetzte
Denkinhalte je für sich gerichtet ist, unbegreiflich«. Humes Behaup-
tung, es sei nicht möglich, in der Selbstbeobachtung einen Kausal-
zusammenhang wahrzunehmen, hat eben zur Voraussetzung, daß er
darunter die Wahrnehmung verschiedener abstrakter Inhalte ver-
steht. Erfahrungswissen haben bedeutet bei ihm, »eine individuelle
Tatsache in einem Urteil, in Form einer zeitlosen Verbindung von
Begriffen auszudrücken, d. h. sie als besonderen Inhalt zu denken«
(GdW 448).

Tatsächlich aber handelt es sich um einen Zusammenhang im
Sein, das als solches kein zeitloser Inhalt, sondern lebendig überzeit-
lich ist. Es kann als solches »niemals vollständig dem Denken allein
gegeben sein, d. h. der Anschauung unter der Form der Zeitlosigkeit.
Es ist nur einer solchen Anschauung zugänglich, die ihrem Gegen-
stand adäquat ist, die […] ein wirkliches Haben des Seins selbst in
seiner Überzeitlichkeit ist« (GdW 447). Deshalb ist auch der Zusam-
menhang des Allgemeinen und Notwendigen mit dem Einzelnen nur
einem Wissen faßbar, »das sich auf die Einheit beider bezieht, oder
genauer, das diese Einheit hat und von ihr ausgeht« (ebd. 448), nicht
aber dem reproduzierenden Wissen-Denken, das alles in einen zeit-
losen Denkinhalt verwandelt.

Das rationale begriffliche Wissen kann nicht die einzige Wis-
sensform sein. Frank macht dazu auch auf die Erfahrung des eigenen
Seins als Person aufmerksam: Ich erlebe hier eine »unmittelbare Ein-
heit von Unveränderlichkeit und Veränderung«. Wenn ich mir der
Einzeltatsachen meines Lebens bewußt werde, habe ich sie nicht als
bloß zeitliche Denkinhalte in der Weise isolierter Ereignisse, sondern
als »Inhalte, die unmittelbar aus der Realität meines Ich als Ganzen
hervorgehen und seine Notwendigkeit teilen«. Ich kann die Notwen-
digkeit erkennen, mit der ein Ereignis auf das andere folgt: Jeder
einzelne Zustand wird mir als notwendig bewußt; ich begreife ihn
»als unmittelbaren Ausdruck der Einheit des lebendigen Wesens
meiner Person«. Hier gibt es keine Aufeinanderfolge in sich abge-
schlossener Einzelheiten, sondern deren einheitliche Verbindung,
»die als solche, und folglich auch in jedem ihrer einzelnen Momente,
nichts anderes ist als die im Zeitstrom entfaltete einheitliche Mani-
festation unseres Wesens als solchen. […] Sofern ich diese Einheit
unmittelbar habe, habe ich zugleich auch ihren Ausdruck in der zeit-

141

Lebendiges Wissen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-139 - am 24.01.2026, 04:18:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichen Kette meiner besonderen Erlebnisse, und jedes von ihnen ist
für mich ebenso notwendig wie auch mein Sein als ganze Realität«
(GdW 450). Der reale Zusammenhang des Allgemeinen und Not-
wendigen mit den einzelnen zeitlichen Gegebenheiten ist in meinem
Personsein nicht wie ein Denkinhalt vom erkennenden Subjekt un-
terschieden, sondern »ist in mir als sich selbst erkennendes Sein«.
Deshalb können die einzelne Tatsachen meines Lebens von mir als
abgeleiteter Ausdruck dieser Einheit, die mir selber »im denkenden
Erleben unmittelbar gegeben ist«, verstanden werden. Mit anderen
Worten: Die zeitumfassende Einheit des Personseins, die ihren Aus-
druck in den individuellen Ereignissen und in der allgemeinen kon-
stanten Gesetzmäßigkeit meines Lebens findet, ist nur meinem le-
bendigen Wissen zugänglich.

Einen wichtigen Impuls für die Konzeption des »lebendigen Wis-
sens« empfing Frank durch die vom philosophischen Personalismus
neu bewußt gemachte Ich-Du-Beziehung. Das Sein der anderen Per-
son wissen wir nicht als eine uns »gegenüberstehende transzendente
Realität«, sondern so, daß es »in uns selbst gegenwärtig, von innen
mit uns verwachsen ist und sich uns von innen eröffnet« (GGdG 167).
Die geistige Einheit mit einem anderen Menschen ist nicht gegen-
ständlich wahrnehmbar; wohl aber ist sie der eigenen »inneren geisti-
gen Teilnahme und dem Miterleben« zugänglich. Besonders ein-
dringlich erfahren wir diese Einheit in einer Liebesbeziehung. Das
Wissen, das wir durch das Nachdenken über die konkrete Liebesbezie-
hung oder Freundschaft gewinnen, ist selbstverständlich ein gegen-
ständliches Wissen, weil in ihm Sein und Wissen geschieden sind. In
der aktuellen Liebes- oder Freundschaftsbeziehung aber ist das Sein
dieser Beziehung vom Selbstbewußtsein des Liebenden nicht unter-
schieden; es ist ihm immanent. Das Glück, das Liebe oder Freund-
schaft schenken, geht in das Selbstsein ein und gehört zu ihm, auch
dann, wenn es nicht gesonderter Gegenstand der Aufmerksamkeit ist.

Ähnlich wird beim Hören eines musikalischen Kunstwerks die
in einer Reihe von Einzeltakten enthaltene allgemeine Form »leben-
dig gewußt«, ohne daß diese Form auf abstrakte Weise als Denkinhalt
gegenwärtig sein müßte. Wir kennen hier, bemerkt Frank, »unmit-
telbar nicht den abstrakten zeitlosen und daher passiven Inhalt, son-
dern die lebendige Realität und Wirksamkeit des Allgemeinen«
(GdW 452).2 Ein anderes Beispiel ist die verstehend erlebte Einheit

142

»Lebendiges Wissen« – »Belehrtes Nichtwissen«

2 Dieser Hinweis auf das Allgemeine im Einzelnen erinnert an Dilthey: Dilthey schreibt

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-139 - am 24.01.2026, 04:18:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit der Natur, die ihrem begreifenden Erkennen als Objektzusam-
menhang vorausgeht. Frank nennt hierfür Künstler wie Leonardo da
Vinci und Goethe (GdW 452). »Die spezifische Eigenart dieses leben-
digen Wissens besteht gerade darin, daß in ihm der Gegensatz zwi-
schen dem Gegenstand und dem Wissen über ihn verschwindet.
Etwas zu wissen bedeutet in diesem Sinne nichts anderes als das zu
sein, was man weiß, oder dessen eigenes Leben zu leben« (GdW 458).
In einem Vortrag aus dem Jahr 1916, den Frank im Anschluß an seine
Habilitation hielt, formuliert er es so: Durch das »lebendige Wissen
wissen wir das Sein nicht als etwas uns Jenseitiges, vielmehr so, wie
wir unsere eigene Existenz wissen, die wir haben. Wir wissen das
Sein, weil wir selbst existieren, weil wir leben und dieser von selbst
evidente Urgrund des Seins, den wir Leben nennen, in uns unmittel-
bar hervortritt«3.

Gelegentlich hat Frank das lebendige Wissen auch als »mysti-
sches Bewußtsein« bezeichnet. In formaler Hinsicht unterscheidet
sich das »verstehende Erleben« der Verbundenheit in ehelicher Liebe
nicht von der Erfahrung des Mystikers, mit Gott vereint zu sein. Wie
in einer unio mystica sind Erkennender und Erkanntes eins – ohne
ineinander zu verschwimmen. »Die Realität, die uns in dieser inne-
ren mystischen Erfahrung gegeben ist«, schreibt Frank, »geht immer
über die Entgegensetzung von ›subjektivem Leben‹ und der ihm äu-
ßeren ›Gegenstände‹ hinaus; sie ist nicht der äußeren Betrachtung
zugänglich, sondern nur dem inneren lebendigen Wissen, in dem
die Realität selbst sich in uns öffnet« (GGdG 168). Die Unterschei-
dung des Wissenden vom Gewußten bleibt auch in der unio mystica
erhalten, denn selbst in der höchsten Erhebung seiner Seele, weiß der

143

Lebendiges Wissen

in seiner Abhandlung Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften
(1910): »Dieser Lebenszusammenhang ist nicht eine Summe oder ein Inbegriff aufein-
anderfolgender Momente, sondern eine durch Beziehungen, die alle Teile verbinden,
konstituierte Einheit. Von dem Gegenwärtigen aus durchlaufen wir rückwärts eine Rei-
he von Erinnerungen bis dahin, wo unser kleines ungefestigtes, ungestaltetes Selbst sich
in der Dämmerung verliert, und wir dringen vorwärts von dieser Gegenwart zu Mög-
lichkeiten, die in ihr angelegt sind und vage, weitere Dimensionen annehmen. So ent-
steht ein wichtiges Resultat für den Zusammenhang der Geisteswissenschaften. Die
Bestandteile, Regelmäßigkeiten, Beziehungen, welche die Anschauung des Lebensver-
laufs konstituieren, sind allesamt im Leben selber enthalten; dem Wissen vom Lebens-
verlauf kommt derselbe Realitätscharakter zu wie dem vom Erlebnis«. Wilhelm Dilt-
hey: Gesammelte Schriften, Leipzig u. Berlin 1922ff., Band VII, S. 140.
3 S. L. Frank: Krizis sovremennoj filosofii, in: Russkaja Mysl’, Nr. 9 (1916), S. 33–40,
abgedruckt in: Živoe znanie, Berlin 1923, hier S. 262f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-139 - am 24.01.2026, 04:18:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mystiker, daß er nicht Gott ist. Doch ist das Gewußte hier in einem
ganz anderen Sinne Objekt als der Gegenstand eines distanziert for-
schenden Interesses.

In seiner Anthropologie hat Frank Pascals Begriff des esprit de
finesse aufgenommen. Dieser esprit vermag zu erfassen, was das
»Herz« verstehend erlebt und so weiß. In Franks Deutung ist er auf
die Erfahrung gerichtet, »in der sich uns die Realität von innen her
durch unsere eigene Zugehörigkeit zu ihr offenbart«, also auf das,
was er das »lebendige Wissen« nennt. In ihm kommt jene Seite der
Vernunft zur Geltung, »kraft welcher sie Geschmeidigkeit, Formbar-
keit, ›Feinheit‹ besitzt, d. h. die Fähigkeit, die Begriffe dem logisch
undurchsichtigen, komplizierten, nur durch Erfahrung feststellbaren
Seinsgehalt anzupassen«. Pascal hatte diese Weise des Verstehens
dem Vernunftwissen des esprit géométrique gegenübergestellt, der,
wie er in seinen Pensées ausführt, nur den idealen zeitlosen Gehalt
des Seins begrifflich erfaßt und deshalb ungeeignet für die Gottes-
erkenntnis ist (vgl. RM 230 f.).

Beim »lebendigen Wissen« geht es nicht um das Wissen solcher
innerer seelischer Zustände oder Regungen, die wir objektivieren
können und die auf diese Weise zum gegenständlichen Wissensmate-
rial werden wie andere Gegenstände wissenschaftlicher Erkenntnis
auch (vgl. GdW 452). Es geht um die Einheit des begrenzten Subjekts
mit dem Sein, das ihm in einem bestimmten Seinsbereich in seiner
Unbegrenztheit aufleuchtet. Das hier gewonnene Wissen ist, weil es
nicht logisch bestimmt ist, nur in sehr eingeschränktem Sinne eine
»Erkenntnis«.

Bemerkenswert ist in diesem Zusammenhang ein Aufsatz von
Franks Berliner Lehrer Georg Simmel aus dem Jahr 1914 über Henri
Bergsons Verständnis der Intuition als eines »nicht begrifflich ver-
mittelten Wissens«. »Es gehört zu Bergons originellsten Gedanken«,
bemerkt Simmel, »daß der Instinkt nicht eine Vorstufe ist, aus der
sich der Intellekt entwickelt, ebensowenig auch eine Nachfrucht des
Intellekts, eine unbewußt gewordene Aufhäufung einzelner Erfah-
rungen der Gattung. […] Während der Verstand uns die Dinge
dadurch erkennen läßt, daß er sie in Formen faßt und sie für sich
sozusagen erst zurechtmacht, würde hier ein mit der Sache selbst
zusammenfallendes Erschauen ihrer stattfinden – ein metaphysi-
sches Ergreifen, kein wissenschaftliches, das von Bedingungen ab-
hängt. Es ist das Wissen, das im Miterleben besteht, darin, daß wir
uns aus der gewohnten Schematik des Denkens in die Strömung des

144

»Lebendiges Wissen« – »Belehrtes Nichtwissen«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-139 - am 24.01.2026, 04:18:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebens selbst hineinversetzen, die das reale Werden der Dinge
ist […]. Jene Mitwissenschaft, die eigentlich eine metaphysische
Mitseinsschaft ist, nennt er die Intuition, die also nur die subjektive
Seite der Strömungseinheit des Daseins ist«.4 Ob Frank, als er 1914
in München und in Herrsching an seiner Wissenstheorie arbeitete,
Simmels Aufsatz zur Kenntnis nahm, muß dahingestellt bleiben.

Interessant ist, daß Simmel auf eine von Bergson nicht gelöste
Problematik aufmerksam macht, die mit anderer Begründung auch
Frank kritisieren wird. Der Instinkt ist Bergson zufolge, so bemerkt
Simmel, »etwas Dunkles und Dumpfes«; er »kann nicht zum Be-
wußtsein heben, was er als Realität besitzt«. Das intuitive Wissen
kann deshalb die »Distanz«, die das begriffliche Erkennen »zwischen
Erkennendem und Erkanntem« setzt, nicht überwinden. Die »Identi-
tät des Seins« wird im intuitiven Wissen »wohl erstrebt, aber nicht
erreicht«. Doch sei es das Verdienst der Lebensphilosophie, bemerkt
Simmel zustimmend, den »tiefen Gedanken« geäußert zu haben,
»daß das Leben nur vom Leben begriffen werden kann […]. Wir ver-
stehen wirklich und von innen her nur das Lebendige, weil wir selbst
lebendig sind«.5

Auch Frank sieht – vom Standpunkt seiner Ontologie – den
Mangel an Bergsons Lebensbegriff darin, daß er die »Distanz« nicht
wahrhaft überbrücken kann, weil er die überzeitliche Einheit des
Konstanten und des schöpferischen Werdens in der Ewigkeit nicht
kennt. Diese Einheit bliebe freilich ein bloßer Begriff, würde man
sie nur denken; wie sie »lebendig gewußt« werden kann, ohne zu
einem zeitlosen Denkinhalt zu werden, zeigt Frank mit dem Cusa-
nischen Belehrten Nichtwissen (GdW 393; 276 f. Fußnote).6

145

Lebendiges Wissen

4 G. Simmel: Henri Bergson. In: Aufsätze und Abhandlungen 1909–1918, Band II,
hg. v. K. Latzel. Gesamtausgabe Band 13, Frankfurt (Suhrkamp), S. 67. Hervorheb. v.
mir, P. E.
5 Ebd., S. 68.
6 Es ist bemerkenswert, daß auch der junge Heidegger das lebendige Vollzugswissen
kennt. Unter dem Titel »Einleitung in die Phänomenologie der Religion« zeigt er, daß
das Leben im Geist, von dem der Apostel Paulus in seinen Briefen spricht, als Vollzugs-
oder Lebenswissen zu verstehen ist: »Paulus weist die Thessalonicher auf sich selbst
zurück und auf das Wissen, das sie als Gewordene haben«. Heidegger kritisiert den
Wissensbegriff, den die »heutige Psychologie und Erkenntnistheorie« entwickelt hat,
welche die »Bewußtseinsphänomene sich vorgeben läßt«. Dagegen schreibt Heidegger:
»Das Wissen ist immer dabei. Die Vollzugszusammenhänge selbst ihrem eigenen Sinn
nach sind ein ›Wissen‹«. Und weiter: Der »Geist« (pneuma) »ist die Vollzugsgrundlage,
aus der das Wissen selbst entspringt«. Die Befähigung, »alles zu beurteilen«, die Paulus

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-139 - am 24.01.2026, 04:18:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Auratische Beschreibung und »belehrtes Nichtwissen«

Das »lebendige« Seinsverstehen als solches kann, wie gezeigt wurde,
in einem Urteil nicht adäquat ausgesagt werden. Ist jede Art von
Mitteilung damit ausgeschlossen? Frank nennt zwei Weisen, sich
dem Absoluten zu nähern und es auch sprachlich zum Ausdruck zu
bringen, ohne den zum Scheitern verurteilten Versuch einer rationa-
len Bestimmung und Aneignung zu unternehmen. Beide Weisen
machen das Sein als unbegreifbar gerade in dieser seiner Eigenschaft
dem geistigen Blick zugänglich: Die auratische »Beschreibung« und
das »Belehrte Nichtwissen«, in dem das »transzendentale Denken«
sich vollendet.

Die Beschäftigung mit der Poesie hatte Frank gezeigt, daß die
Dichter auf ganz eigene Weise den Gehalt von etwas, das »unsagbar«
ist, doch über das Medium des Wortes zu vermitteln vermögen.
Ihnen – in erster Linie sind hier Puschkin, Goethe, Rilke, Tjutschew
zu erwähnen – gelingt diese Vermittlung über die »Atmosphäre«, die
sie mittels bestimmter Wortverbindungen schaffen können. Frank
spricht von der »Aura«, die einem poetischen Wort eigen ist und über
die mehr mitgeteilt werden kann als das mittels eines Begriffs inner-
halb einer logischen Analyse möglich ist. Deshalb wäre es widersin-
nig, den Gehalt großer Lyrik in sachlicher Rede wiedergeben zu wol-
len, denn das lyrische Werk vermittelt vermöge des auratischen
Gehalts seiner Worte und ihrer Verbindung wesentlich mehr als nur
Sachwahrheiten. Das gilt, wie Frank feststellt, auch noch für die
künstlerische Prosa; auch sie kann sich das »poetische Element« der
Sprache, d. h. ihre überbegriffliche Ausdruckskraft, zunutze machen,
indem sie die Wörter so miteinander verbindet, daß »ihre bloß ratio-
nale, abstrakte Bedeutung überwunden und die konkrete Realität ge-
rade in dem Aspekt zum Ausdruck gelangt, in dem sie über den Be-
griff hinausgeht und sich prinzipiell von ihm unterscheidet« (RM
178). Wortkünstler wie L. Tolstoi und F. Dostojewski haben beispiel-
haft gezeigt, wie eine durch die Wortsetzung erzeugte Atmosphäre
die Stimmung eines Romanhelden dem Leser lebendig vermitteln

146

»Lebendiges Wissen« – »Belehrtes Nichtwissen«

den Christen zubilligt, gründet im Besitz dieses »Geistes«. Es wäre deshalb falsch, den
»Geist« (pneuma) »als einen Teil des Menschen anzusehen«; er bedeutet vielmehr eine
wissende Lebenshaltung »in scharfem Gegensatz« zum »theoretischen Erkennen«.
M. Heidegger: Vorlesung »Einleitung in die Phänomenologie der Religion« (Winterse-
mester 1920/21). Gesamtausgabe, II, Band 60, Frankfurt 1995. S. 103, 123f. Ferner
S. 83. Vgl. 1. Kor. 2:15; 1. Thess. 5:21.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-139 - am 24.01.2026, 04:18:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kann.7 Die dem Wort vom Künstler verliehene Aura kann den Be-
griff »auf unbegrenzte Art« atmosphärisch erweitern (so hatte Kant
es in seiner »Kritik der Urteilskraft« formuliert8) und mit dem sonst
»toten Buchstaben Geist verbinden«; sie kann so bewußt machen,
daß die eigentliche oder wahrhafte Realität (Platons �ntw@ �n) das
Gegebene transzendiert. Was dem Schriftsteller möglich ist, kann
grundsätzlich auch der Philosoph: die Bedeutungs- und damit die
Seinsfülle eines Realitätsbereichs durch spezifische »Beschreibun-
gen« seinen Lesern nahebringen. Man wird bei dieser Bemerkung
Franks an manche Abschnitte aus Platons Dialogen denken dürfen,
die in ihrer mythologischen Bildsprache den philosophischen Gehalt
treffender zum Ausdruck bringen als das eine rational-begriffliche
Analyse vermöchte.

Doch besitzt der Philosoph mit der auf Nikolaus von Kues zu-
rückgehenden Denkweise des »Belehrten Nichtwissens« noch eine
eigene Methode, die Beschränktheit des begrifflichen Urteils zu über-
winden. Ausführlich hat Frank mit dieser Denkweise sich bereits in
seiner »Geschichte des ontologischen Gottesbeweises«, die er seiner
Wissenslehre als Anhang angefügt hatte, und dann nochmals im er-
kenntnistheoretischen Teil seiner Religionsphilosophie befaßt (GdW
487–491; DU 154–184).

Das bestimmte Seiende hat, wie ausgeführt wurde, das unbe-
grenzte Sein nicht neben sich, sondern ist von ihm durchdrungen,
ohne mit ihm unterschiedslos zusammenzufallen. Das Konkrete ist
endlich und – kraft des Seins, von dem es erfüllt ist – zugleich unend-
lich über sich hinausreichend. Die fundamentalen Beispiele für die
rational unsagbare, aber lebendig wißbare »Einheit von Sonderung
und Verschmelzung« sind die Einheit und Unterschiedenheit von

147

Auratische Beschreibung und »belehrtes Nichtwissen«

7 Frank konnte bei dieser Einsicht auch an Ernst Cassirer anknüpfen. Dieser hatte in
seiner »Philosophie der symbolischen Formen« (1923) und ähnlich in seinem Aufsatz
»Der Begriff der symbolischen Form im Aufbau der Geisteswissenschaften« (1921–
1922) ausgeführt: »Das Zeichen ist keine bloß zufällige Hülle des Gedankens, sondern
sein notwendiges und wesentliches Organ. Es dient nicht nur dem Zweck der Mitteilung
eines fertiggegebenen Gedankeninhalts, sondern ist ein Instrument, kraft dessen dieser
Inhalt selbst sich herausbildet und kraft dessen er erst seine volle Bestimmtheit ge-
winnt« (Philosophie der symbolischen Formen, I. Teil, S. 18). Für Cassirer ist die sprach-
liche Artikulation mehr als nur eine Geburtshelferin, die das »lebendig Erfahrene« ans
Licht bringt. Mit der Formung gewinnt der Gedanke auch seine Existenz. Cassirers
Symboltheorie unterscheidet sich jedoch durch die Ablehnung der Ontologie fun-
damental von Franks Theorie der Repräsentanz.
8 I. Kant: Kritik der Urteilskraft, § 49, A 197.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-139 - am 24.01.2026, 04:18:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mensch und Gott und, analog hierzu, die Einheit des personalen Bin-
Sein mit dem Du-Sein und Wir-Sein und ihre Unterschiedenheit.
Um die intendierte Wahrheit annähernd ausdrücken zu können,
müssen die logisch unvereinbaren Urteile (»Mensch und Gott sind
eins« – »Mensch und Gott sind verschieden«) sich gegenseitig durch-
dringen und so metalogisch vereint werden. Frank nennt das Ergeb-
nis »antinomischen Monodualismus«, präziser, eine »antinomische
Zweieinheit« (DU 182). Sie besagt, daß wir uns der Wahrheit, die
im Ineinsfallen zweier einander logisch sich ausschließender Urteile
liegt und nicht mehr in einem begrifflichen Urteil ausgedrückt wer-
den kann, nähern können, indem wir die Einheit im Widerspruch
»mit einem einzigen geistigen Blick« in »beiden, einander entgegen-
gesetzten Aspekten« erfassen (RM 181 f.). Diese Wahrheit, heißt es
in Das Unergründliche, »drückt sich in einem unüberwindbaren,
durch nichts mehr überbietbaren Schweben zwischen und über die-
sen beiden logisch unverbundenen und nicht verbindbaren Urteilen
aus. Die transrationale Wahrheit liegt eben in der unausdrückbaren
Mitte zwischen diesen beiden Urteilen, in ihrer unsagbaren Einheit,
nicht aber in irgendeinem logisch fixierbaren Zusammenhang zwi-
schen ihnen« (DU 1799). Sie ist nur in einem »stummen Erleben« zu
haben, in dem die Realität »sich selbst schweigend ausspricht« (DU
148). Das Wissen, das im »Schweben über« dem begrifflich bestimm-
ten Denken gewonnen wird, ist darum von völlig anderer Art als die
Erkenntnis durch die konjunktive Verknüpfung einander widerspre-
chender logischer Urteile – etwa in der Form »Gott und Mensch sind
sowohl eins als auch nicht eins«. Die einfache Feststellung, es handle
sich um eine »antinomische Aussage« ist deshalb mißverständlich
(vgl. DU 179, 182; ferner 373, 388/389, 392, 394, 397).

Das Wissen im lebendigen Vollzug der Einheit, in dem das Sub-
jekt mit dem Sein »zusammenfällt«, ohne sich mit ihm zu vermi-
schen, ist, weil seines logisch gegenständlichen Nichtwissens bewußt,
ein belehrtes Nichtwissen. Die Sprache kann den »Zusammenfall der
Gegensätze«, auf den unser Geist trifft, wenn er sich dem Uner-
gründlichen nähert, lediglich »abbilden«. Auf diese Weise kommt
der unendliche Abstand des endlichen Subjekts, in dessen Selbstsein
die Wahrheit des Seins aufscheint, gegenüber der unendlichen Fülle

148

»Lebendiges Wissen« – »Belehrtes Nichtwissen«

9 In der deutschen Übersetzung von Das Unergründliche heißt es unsinnig:
»… Schweben zwischen und über diesen beiden logisch verbundenen und nicht verbind-
baren Urteilen …« (DU 179). Vgl. S. L. Frank: Sočinenija. Moskau 1990, S. 312.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-139 - am 24.01.2026, 04:18:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dieser Wahrheit zum Ausdruck. Sie kann nur in der demütig-be-
scheidenen Aussageweise des belehrten Nichtwissens verbalisiert
werden. Das im »Schweben über« Erlebte und Verstandene ist mit
dem logischen Wissen nicht vergleichbar und deshalb ihm gegenüber
nicht mangelhaft oder minderwertig, wie Frank mit Nikolaus unter-
streicht. Denn was in ihm »gewußt« wird, ist keine Teilwahrheit, die
sich durch logische Abgrenzung und Bestimmung weiter präzisieren
ließe. Die Wahrheit des Seins besitzt nicht die an der mathemati-
schen Wahrheit orientierte Begrenztheit und cartesische Eindeutig-
keit, die clare et distincte gefaßt werden kann. Möglich ist die Wahr-
heitserkenntnis im verstehenden Erleben, weil der Mensch vermöge
seiner Vernunft, wie Nikolaus von Kues sagt, »auf erhabene Weise
Gottes Abbild« ist – alta dei similitudo. Die neuplatonische Urbild–
Abbild–Relation zeigt sich hier in ihrer Fruchtbarkeit.

Frank geht es um die Wahrheit selber, die mit dem Sein in seiner
Fülle identisch ist. Im Anschluß an Platon kann sie als »sich selbst
erleuchtendes Licht« bezeichnet werden, d. h. als Bedingung, über-
haupt Einzelwahrheiten begreifen zu können. Sie ist »nur über eine
stumme Berührung, über ein unsagbares inneres Ergriffensein zu-
gänglich« (DU 181). Frank nimmt mit diesem Satz das Cusanische
Motto auf, das er seiner Religionsphilosophie vorangestellt hat: At-
tingitur inattingibile inattingibiliter – nur in der Weise des Nicht-
berührens wird berührbar, was sich dem besitzen wollenden Zugriff
entzieht.10

Der emphatische Klang, der dem Wort »Wahrheit« als dem, was
eigentlich recht ist, eignet – Frank verwendet hier das russische Wort
pravda –, hat seinen Grund in dieser Gleichsetzung mit dem Sein
selbst. Das »lebendige Wissen« dieser Wahrheit ist für Frank die pri-
märe Weise von Erkenntnis überhaupt. Schon in seiner Erkenntnis-
lehre schreibt Frank, daß Erkennen überhaupt nur möglich ist, weil
es sich auf die »unmittelbar in uns und mit uns seiende Einheit des
absoluten Seins stützt« (GdW 459). Jedes begriffliche Wissen ist, wie
Frank mit Fichte sagt, »Nachkonstruktion« des Verstandes; es bietet
bestenfalls ein dem Irrtum ausgesetztes flaches »Spiegelbild« der »le-
bendigen Konkretheit« der Realität

Die Cusanisch-Franksche Zurückweisung der Möglichkeit, das
Unergründliche objektivierend erkennen zu können, darf nicht dem
Mißverständnis Vorschub leisten, das Göttliche und Ewige verflüch-

149

Auratische Beschreibung und »belehrtes Nichtwissen«

10 Nikolaus von Kues: Idiota de sapientia I, n. 7.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-139 - am 24.01.2026, 04:18:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tige sich im Belehrten Nichtwissen zu einem nebligen Phantom. Der
»Ort« des lebendigen Wissens ist das menschliche Subjekt. Seine
transzendierende Teilhabe am unendlichen Sein – sein Hineinreichen
in die unendliche Tiefe – ist die Bedingung dafür, das Unendliche
(auch in den Naturgeheimnissen oder in der Schönheit von Natur
und Kunst) verstehend erleben zu können.

Das »belehrte Nichtwissen«, in dem das »lebendige Wissen« auf
der Ebene des antinomischen Urteils ausgesagt wird, ist das metho-
dische Prinzip von Franks Philosophie. Seine Ausführungen zum
»Urgrund des Seins«, in denen Ontologie, Epistemologie und exi-
stentielle Anthropologie konvergieren, machen das nochmals deut-
lich. Das Licht des Urgrundes, schreibt Frank in Das Unergründliche,
»ist von dem ganzen uns anschaulich und rational vorliegenden Sein
verdeckt und verstellt und scheint durch letzteres nur hindurch. Es
gehört zu seinem Wesen, verborgen zu sein, und seine Offenbarung
ist eine Offenbarung des Verborgenen als solchen. Es handelt sich
hier nicht um ein offenes Vorliegen, um irgendeine anschauliche Evi-
denz, die sich auch dem kühlen Blick eines Beobachters gleichsam
unabweisbar und gewaltsam aufdrängte. Was sich hier durch leben-
dige Konzentration und Selbstvertiefung vollzieht, ist ein Aufleuch-
ten des Lichtes aus der Tiefe und Ferne, welche die Mühe des Su-
chens, der lebendigen Hinwendung zu ihm voraussetzt. Unerachtet
dessen, daß dieses Licht in dem Augenblick, wo es für uns aufleuch-
tet, das Allergewisseste von allem ist, was uns überhaupt zugänglich
ist, kann man es jedoch jederzeit wieder von neuem aus den Augen
verlieren. Der Urgrund ist daher vor allem in gewissem Sinne das für
uns Unergründliche, und zwar – als Endpunkt eines unendlichen
Weges in die Tiefe – das schlechthin und absolut für uns Unergründ-
liche. Andererseits ist der Urgrund überhaupt kein ›Etwas‹, sondern
eben nichts anderes als der Urgrund und die Urquelle von allem, die
schöpferische und sinngebende Potenz von allem. Daher liegt die
einzig mögliche Antwort auf die Frage nach seinem ›Wesen‹ oder
seiner ›Wesenheit‹ darin (sofern hier eine solche Kategorie über-
haupt anwendbar ist), daß der Urgrund die absolute Einheit und das
Zusammenfallen aller Gegensätze ist – die coincidentia opposito-
rum« (DU 340 f.11). Mit einem Satz des Nikolaus von Kues unter-
streicht Frank, daß die verstehende Bejahung der die üblichen Denk-

150

»Lebendiges Wissen« – »Belehrtes Nichtwissen«

11 In der deutschen Übersetzung von Das Unergründliche lautet im Zitat der letzte Satz
falsch: »auf die Frage nach ihrem ›Wesen‹ oder ihrer ›Wesenheit‹ …«.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-139 - am 24.01.2026, 04:18:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gewohnheiten übersteigenden überlogischen Wahrheit angespannte
Aufmerksamkeit erfordert: »Es ist etwas Großes, an der Verbindung
der Gegensätze in Beständigkeit festhalten zu können« (DU 180)12.

Das Zusammenfallen des sich kontradiktorisch Ausschließen-
den ist kein Ergebnis intellektueller Anstrengung. Die Einheit im
Zusammenfallen der in unendlichem Abstand zu einander stehenden
Gegensätze kann nicht hergestellt, sondern muß »geschaut« werden,
wie Nikolaus von Kues sagt.13 Franks »Schweben« über dieser Ein-
heit entspricht dem Cusanischen »Schauen«. In jedem Versuch, das
Unberührbare denkend begreifen und so haben zu wollen, entgleitet
es. Das Berühren auf die Weise des Nicht-Berührens geschieht im
verstehenden Erleben der Bewegung des Transzendierens jeder mög-
lichen Bestimmung. Nicht umsonst hat Frank die Cusanische Formel
vom Unberührbaren, das (nur) auf die Weise des Nicht-Berührens
(inattingibiliter) zu berühren ist, seinem Werk gleichsam als Über-
schrift gegeben.

151

Auratische Beschreibung und »belehrtes Nichtwissen«

12 Magnum est posse se stabiliter in coniunctione figere oppositorum. Frank zitiert den
latenischen Text. Nikolaus von Kues: De beryllo, cap. 22, n. 32, 6.
13 J. Hoff bemerkt zu Nikolaus von Kues: »Die Koinzidenz ist nicht ›machbar‹«. Das gilt
auch für Frank. J. Hoff: Kontingenz, Berührung, Überschreitung. Zur philosophischen
Propädeutik christlicher Mystik nach Nikolaus von Kues. Freiburg (Alber) 2007, S. 166.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-139 - am 24.01.2026, 04:18:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Lebendiges Wissen
	2. Auratische Beschreibung und »belehrtes Nichtwissen«

