VIl. Zur Methode des Frankschen Denkens:
»Lebendiges Wissen« — »Belehrtes Nicht-
wissen«

Jeder Versuch, das Sein rational-begrifflich zu denken, scheitert.
»Was das rationale Denken zu fassen und zu >verstehen« vermag, ist
etwas Statisches und Unbewegliches. Denn fiir das Denken in Begrif-
fen erscheint alles als auerzeitlicher >Inhalt¢, als etwas Identisches,
das, auf die Zeitebene projiziert, als unverianderlich und ruhend vor-
gestellt wird«, bemerkt Frank in Das Unergriindliche (DU 99). Das
Sein in seiner transzendierenden Dynamik kann nur verstehend er-
lebt werden. Aber auch im Transzendieren auf die unbegrenzte Rea-
litit bleibt das »lebendige Wissen« des Seins von seiner Herkunft
geprigt: Es ist immer das Wissen eines konkreten Subjekts. Das Sein,
das der Mensch im »lebendigen Wissen« haben kann, ist das unend-
liche Sein, das sich in seiner Fiille selbst offenbar ist — aber er hat es
doch auf seine endliche Weise. Das Endliche ist vom Unendlichen
weder geschieden, noch mit ihm vermischt. Wir finden das Absolute
im Relativen. »Das Unergriindliche scheint durch das Ergriindliche
hindurch, ist in ihm und mit ihm immanent gegeben und uns nur in
dieser Form zuginglich, ja mehr noch: Nur in dieser Form ist es {iber-
haupt sinnvoll zu denken« (DU 173).

In diesem Kapitel sollen die methodischen Prinzipien der Seins-
erkenntnis, die fiir den religionsphilosophischen Aspekt von Franks
Werk von fundamentaler Bedeutung sind, eigens zur Sprache kom-
men.

1. Lebendiges Wissen

Das »lebendige Wissen« [Zivoe znanie], das Frank auch als »verste-
hendes Erleben« [mysljascee perezivanie] oder »Wissen-Erleben«
[znanie-pereZivanie] bezeichnet, ist die einzig mogliche Weise, das
Sein nicht als zeitlosen Denkinhalt, sondern in seiner lebendigen
Uberzeitlichkeit zu »haben« und so zu »wissen«. Das Motto, das er

139

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-138 - am 24.01.2026, 04:18:25.



https://doi.org/10.5771/9783495860311-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Lebendiges Wissen« — »Belehrtes Nichtwissen«

dem letzten Kapitel seines Werks Der Gegenstand des Wissens vor-
angestellt hat, verweist auf Plotin als Quelle dieses Begriffs: »Das
Leben dort ist Weisheit — 1) Com) codio — und eine Weisheit, die nicht
durch Schliisse beschafft wird, denn sie war immer als ganze da und
in keinem Stiicke unvollstindig, dafs sie erst eines Suchens bediirfte.
Nein, diese Weisheit ist die Erste und stammt nicht von einer ande-
ren her. Thr Sein selber ist Weisheit«.! Aufler Plotin nennt Frank
noch mehrere andere Philosophen, die eine »Metaphysik des Lebens«
vertreten, als Gewihrsleute: Nikolaus von Kues, Leibniz, den spiten
Fichte und Schelling, ferner Jacobi und Goethe (GAdW 426; 456).

Der Nachweis des Seins als Bedingung der Maoglichkeit jeg-
lichen gegenstdndlichen Wissens macht den Inhalt des Werks von
1915 aus (vgl Kap. III, 1); wo immer das »ontologische Argument«
zur Sprache kommt, wird unter spezifischer Riicksicht auch dieser
Nachweis aufgenommen.

Das »lebendige Wissen« des Seins ist nicht das Wissen von
einem Gegenstand — vielmehr ist es ein iiberzeitliches Wissen im
Sein. Frank hat dieses Moment, das fiir das Wissen Gottes von grofSer
Bedeutung ist, ausgehend von einer wissenschaftstheoretischen Fra-
ge, die schon Leibniz aufgeworfen hatte, deutlich gemacht. Wie ist
der Zusammenhang zu verstehen, der zwischen allgemeinen, zeitlo-
sen logischen Notwendigkeitsurteilen (vérités éternelles) und den
Einzeltatsachen (vérités de fait) besteht, in denen sich die Notwen-
digkeit realisiert? Zu den ersten gehoren z.B. Naturgesetze, die in
dem Urteil ausgesagt sind: Wenn die Bedingung A erfiillt ist, dann
folgt notwendig das Ereignis B. Frank betont, dafl zwischen den bei-
den »Wahrheiten« ein realer Zusammenhang besteht, kein logischer.
Diesen realen Zusammenhang begrifflich widerspruchslos zu den-
ken, ist jedoch nicht moglich. Denn sobald wir das reale zeitliche
Faktum denken, haben wir statt seiner nur noch einen zeitlosen Be-
griff und damit eine »ewige Wahrheit« — genauso wie bei anderen
Denkinhalten. Auf der Ebene des Denkens bleibt es unerklarlich,
wie eine reale zeitliche Einzeltatsache mit allgemeinen zeitlosen Na-
turgesetzen notwendig verbunden sein kann, denn auf dieser Ebene
schliefen sie einander logisch aus (GdW 446). So ist es nicht verwun-
derlich, daf$ Hume und andere Empiristen, die das zeitlich Einzelne
als die alleinige wahre Realitdt ansahen, den Kausalzusammenhang

! Plotin: Enneaden V, 8, 4. Siehe Plotins Schriften, Bd. Illa, Hamburg 1964. (Uberset-
zung R. Harder). Frank zitiert griechisch.

140

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-138 - am 24.01.2026, 04:18:25.



https://doi.org/10.5771/9783495860311-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendiges Wissen

fiir nicht rational begriindbar hielten. In der Tat, so schreibt Frank, ist
der Begriff des Kausalzusammenhangs fiir ein Denken, »das auf zeit-
loses und zeitliches Sein wie auf zwei einander entgegengesetzte
Denkinhalte je fiir sich gerichtet ist, unbegreiflich«. Humes Behaup-
tung, es sei nicht moglich, in der Selbstbeobachtung einen Kausal-
zusammenhang wahrzunehmen, hat eben zur Voraussetzung, dafs er
darunter die Wahrnehmung verschiedener abstrakter Inhalte ver-
steht. Erfahrungswissen haben bedeutet bei ihm, »eine individuelle
Tatsache in einem Urteil, in Form einer zeitlosen Verbindung von
Begriffen auszudriicken, d.h. sie als besonderen Inhalt zu denken«
(GdW 448).

Tatsichlich aber handelt es sich um einen Zusammenhang im
Sein, das als solches kein zeitloser Inhalt, sondern lebendig tiberzeit-
lich ist. Es kann als solches »niemals vollstindig dem Denken allein
gegeben sein, d.h. der Anschauung unter der Form der Zeitlosigkeit.
Es ist nur einer solchen Anschauung zuginglich, die ihrem Gegen-
stand adédquat ist, die [...] ein wirkliches Haben des Seins selbst in
seiner Uberzeitlichkeit ist« (GAW 447). Deshalb ist auch der Zusam-
menhang des Allgemeinen und Notwendigen mit dem Einzelnen nur
einem Wissen faf3bar, »das sich auf die Einheit beider bezieht, oder
genauer, das diese Einheit hat und von ihr ausgeht« (ebd. 448), nicht
aber dem reproduzierenden Wissen-Denken, das alles in einen zeit-
losen Denkinhalt verwandelt.

Das rationale begriffliche Wissen kann nicht die einzige Wis-
sensform sein. Frank macht dazu auch auf die Erfahrung des eigenen
Seins als Person aufmerksam: Ich erlebe hier eine »unmittelbare Ein-
heit von Unverdnderlichkeit und Veridnderung«. Wenn ich mir der
Einzeltatsachen meines Lebens bewuf3t werde, habe ich sie nicht als
blof3 zeitliche Denkinhalte in der Weise isolierter Ereignisse, sondern
als »Inhalte, die unmittelbar aus der Realitit meines Ich als Ganzen
hervorgehen und seine Notwendigkeit teilen«. Ich kann die Notwen-
digkeit erkennen, mit der ein Ereignis auf das andere folgt: Jeder
einzelne Zustand wird mir als notwendig bewuf3t; ich begreife ihn
»als unmittelbaren Ausdruck der Einheit des lebendigen Wesens
meiner Person«. Hier gibt es keine Aufeinanderfolge in sich abge-
schlossener Einzelheiten, sondern deren einheitliche Verbindung,
»die als solche, und folglich auch in jedem ihrer einzelnen Momente,
nichts anderes ist als die im Zeitstrom entfaltete einheitliche Mani-
festation unseres Wesens als solchen. [...] Sofern ich diese Einheit
unmittelbar habe, habe ich zugleich auch ihren Ausdruck in der zeit-

141

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-138 - am 24.01.2026, 04:18:25.



https://doi.org/10.5771/9783495860311-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Lebendiges Wissen« — »Belehrtes Nichtwissen«

lichen Kette meiner besonderen Erlebnisse, und jedes von ihnen ist
fiir mich ebenso notwendig wie auch mein Sein als ganze Realitdt«
(GdW 450). Der reale Zusammenhang des Allgemeinen und Not-
wendigen mit den einzelnen zeitlichen Gegebenheiten ist in meinem
Personsein nicht wie ein Denkinhalt vom erkennenden Subjekt un-
terschieden, sondern »ist in mir als sich selbst erkennendes Sein«.
Deshalb konnen die einzelne Tatsachen meines Lebens von mir als
abgeleiteter Ausdruck dieser Einheit, die mir selber »im denkenden
Erleben unmittelbar gegeben ist«, verstanden werden. Mit anderen
Worten: Die zeitumfassende Einheit des Personseins, die ihren Aus-
druck in den individuellen Ereignissen und in der allgemeinen kon-
stanten Gesetzmifligkeit meines Lebens findet, ist nur meinem le-
bendigen Wissen zuginglich.

Einen wichtigen Impuls fiir die Konzeption des »lebendigen Wis-
sens« empfing Frank durch die vom philosophischen Personalismus
neu bewufSt gemachte Ich-Du-Beziehung. Das Sein der anderen Per-
son wissen wir nicht als eine uns »gegeniiberstehende transzendente
Realitit«, sondern so, dafd es »in uns selbst gegenwirtig, von innen
mit uns verwachsen ist und sich uns von innen eréffnet« (GGdG 167).
Die geistige Einheit mit einem anderen Menschen ist nicht gegen-
stindlich wahrnehmbar; wohl aber ist sie der eigenen »inneren geisti-
gen Teilnahme und dem Miterleben« zuginglich. Besonders ein-
dringlich erfahren wir diese Einheit in einer Liebesbeziehung. Das
Wissen, das wir durch das Nachdenken iiber die konkrete Liebesbezie-
hung oder Freundschaft gewinnen, ist selbstverstindlich ein gegen-
stindliches Wissen, weil in ihm Sein und Wissen geschieden sind. In
der aktuellen Liebes- oder Freundschaftsbeziehung aber ist das Sein
dieser Beziehung vom Selbstbewuf3tsein des Liebenden nicht unter-
schieden; es ist ihm immanent. Das Gliick, das Liebe oder Freund-
schaft schenken, geht in das Selbstsein ein und gehort zu ihm, auch
dann, wenn es nicht gesonderter Gegenstand der Aufmerksambkeit ist.

Ahnlich wird beim Héren eines musikalischen Kunstwerks die
in einer Reihe von Einzeltakten enthaltene allgemeine Form »leben-
dig gewuf3t«, ohne daf3 diese Form auf abstrakte Weise als Denkinhalt
gegenwiirtig sein miifite. Wir kennen hier, bemerkt Frank, »unmit-
telbar nicht den abstrakten zeitlosen und daher passiven Inhalt, son-
dern die lebendige Realitdit und Wirksamkeit des Allgemeinen«
(GdW 452).2 Ein anderes Beispiel ist die verstehend erlebte Einheit

2 Dieser Hinweis auf das Allgemeine im Einzelnen erinnert an Dilthey: Dilthey schreibt

142

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-138 - am 24.01.2026, 04:18:25. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860311-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendiges Wissen

mit der Natur, die ithrem begreifenden Erkennen als Objektzusam-
menhang vorausgeht. Frank nennt hierfir Kiinstler wie Leonardo da
Vinci und Goethe (GdW 452). »Die spezifische Eigenart dieses leben-
digen Wissens besteht gerade darin, daf$ in ihm der Gegensatz zwi-
schen dem Gegenstand und dem Wissen iiber ihn verschwindet.
Etwas zu wissen bedeutet in diesem Sinne nichts anderes als das zu
sein, was man weif3, oder dessen eigenes Leben zu leben« (GdW 458).
In einem Vortrag aus dem Jahr 1916, den Frank im Anschluf3 an seine
Habilitation hielt, formuliert er es so: Durch das »lebendige Wissen
wissen wir das Sein nicht als etwas uns Jenseitiges, vielmehr so, wie
wir unsere eigene Existenz wissen, die wir haben. Wir wissen das
Sein, weil wir selbst existieren, weil wir leben und dieser von selbst
evidente Urgrund des Seins, den wir Leben nennen, in uns unmittel-
bar hervortritt«>.

Gelegentlich hat Frank das lebendige Wissen auch als »mysti-
sches Bewuf3tsein« bezeichnet. In formaler Hinsicht unterscheidet
sich das »verstehende Erleben« der Verbundenheit in ehelicher Liebe
nicht von der Erfahrung des Mystikers, mit Gott vereint zu sein. Wie
in einer unio mystica sind Erkennender und Erkanntes eins — ohne
ineinander zu verschwimmen. »Die Realitit, die uns in dieser inne-
ren mystischen Erfahrung gegeben ist«, schreibt Frank, »geht immer
iber die Entgegensetzung von >subjektivem Leben< und der ihm &u-
3eren >Gegenstinde« hinaus; sie ist nicht der dufleren Betrachtung
zuginglich, sondern nur dem inneren lebendigen Wissen, in dem
die Realitit selbst sich in uns éffnet« (GGdG 168). Die Unterschei-
dung des Wissenden vom GewufSten bleibt auch in der unio mystica
erhalten, denn selbst in der hochsten Erhebung seiner Seele, weifs der

in seiner Abhandlung Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften
(1910): »Dieser Lebenszusammenhang ist nicht eine Summe oder ein Inbegriff aufein-
anderfolgender Momente, sondern eine durch Beziehungen, die alle Teile verbinden,
konstituierte Einheit. Von dem Gegenwirtigen aus durchlaufen wir riickwirts eine Rei-
he von Erinnerungen bis dahin, wo unser kleines ungefestigtes, ungestaltetes Selbst sich
in der Dimmerung verliert, und wir dringen vorwiirts von dieser Gegenwart zu Mog-
lichkeiten, die in ihr angelegt sind und vage, weitere Dimensionen annehmen. So ent-
steht ein wichtiges Resultat fiir den Zusammenhang der Geisteswissenschaften. Die
Bestandteile, Regelmifigkeiten, Beziehungen, welche die Anschauung des Lebensver-
laufs konstituieren, sind allesamt im Leben selber enthalten; dem Wissen vom Lebens-
verlauf kommt derselbe Realititscharakter zu wie dem vom Erlebnis«. Wilhelm Dilt-
hey: Gesammelte Schriften, Leipzig u. Berlin 1922 ff., Band VII, S. 140.

3 S. L. Frank: Krizis sovremennoj filosofii, in: Russkaja Mysl’, Nr. 9 (1916), S. 33-40,
abgedruckt in: Zivoe znanie, Berlin 1923, hier S. 262 1.

143

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-138 - am 24.01.2026, 04:18:25. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860311-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Lebendiges Wissen« — »Belehrtes Nichtwissen«

Mystiker, daf$ er nicht Gott ist. Doch ist das GewufSte hier in einem
ganz anderen Sinne Objekt als der Gegenstand eines distanziert for-
schenden Interesses.

In seiner Anthropologie hat Frank Pascals Begriff des esprit de
finesse aufgenommen. Dieser esprit vermag zu erfassen, was das
»Herz« verstehend erlebt und so weif3. In Franks Deutung ist er auf
die Erfahrung gerichtet, »in der sich uns die Realitit von innen her
durch unsere eigene Zugehorigkeit zu ihr offenbart«, also auf das,
was er das »lebendige Wissen« nennt. In ihm kommt jene Seite der
Vernunft zur Geltung, »kraft welcher sie Geschmeidigkeit, Formbar-
keit, >Feinheit< besitzt, d.h. die Fihigkeit, die Begriffe dem logisch
undurchsichtigen, komplizierten, nur durch Erfahrung feststellbaren
Seinsgehalt anzupassen«. Pascal hatte diese Weise des Verstehens
dem Vernunftwissen des esprit géométrique gegeniibergestellt, der,
wie er in seinen Pensées ausfithrt, nur den idealen zeitlosen Gehalt
des Seins begrifflich erfafit und deshalb ungeeignet fiir die Gottes-
erkenntnis ist (vgl. RM 2301.).

Beim »lebendigen Wissen« geht es nicht um das Wissen solcher
innerer seelischer Zustinde oder Regungen, die wir objektivieren
konnen und die auf diese Weise zum gegenstindlichen Wissensmate-
rial werden wie andere Gegenstinde wissenschaftlicher Erkenntnis
auch (vgl. GAW 452). Es geht um die Einheit des begrenzten Subjekts
mit dem Sein, das ihm in einem bestimmten Seinsbereich in seiner
Unbegrenztheit aufleuchtet. Das hier gewonnene Wissen ist, weil es
nicht logisch bestimmt ist, nur in sehr eingeschrinktem Sinne eine
»Erkenntnis«.

Bemerkenswert ist in diesem Zusammenhang ein Aufsatz von
Franks Berliner Lehrer Georg Simmel aus dem Jahr 1914 iiber Henri
Bergsons Verstiandnis der Intuition als eines »nicht begrifflich ver-
mittelten Wissens«. »Es gehort zu Bergons originellsten Gedanken,
bemerkt Simmel, »daf3 der Instinkt nicht eine Vorstufe ist, aus der
sich der Intellekt entwickelt, ebensowenig auch eine Nachfrucht des
Intellekts, eine unbewuflt gewordene Aufhaufung einzelner Erfah-
rungen der Gattung. [...] Wihrend der Verstand uns die Dinge
dadurch erkennen 148t, daf3 er sie in Formen faf3t und sie fiir sich
sozusagen erst zurechtmacht, wiirde hier ein mit der Sache selbst
zusammenfallendes Erschauen ihrer stattfinden — ein metaphysi-
sches Ergreifen, kein wissenschaftliches, das von Bedingungen ab-
hingt. Es ist das Wissen, das im Miterleben besteht, darin, daf3 wir
uns aus der gewohnten Schematik des Denkens in die Stromung des

144

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-138 - am 24.01.2026, 04:18:25. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860311-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendiges Wissen

Lebens selbst hineinversetzen, die das reale Werden der Dinge
ist [...]. Jene Mitwissenschaft, die eigentlich eine metaphysische
Mitseinsschaft ist, nennt er die Intuition, die also nur die subjektive
Seite der Stromungseinheit des Daseins ist«.* Ob Frank, als er 1914
in Miinchen und in Herrsching an seiner Wissenstheorie arbeitete,
Simmels Aufsatz zur Kenntnis nahm, muf§ dahingestellt bleiben.

Interessant ist, dafs Simmel auf eine von Bergson nicht geldste
Problematik aufmerksam macht, die mit anderer Begriindung auch
Frank kritisieren wird. Der Instinkt ist Bergson zufolge, so bemerkt
Simmel, »etwas Dunkles und Dumpfes«; er »kann nicht zum Be-
wufltsein heben, was er als Realitit besitzt«. Das intuitive Wissen
kann deshalb die »Distanz«, die das begriffliche Erkennen »zwischen
Erkennendem und Erkanntem« setzt, nicht iiberwinden. Die »Identi-
tit des Seins« wird im intuitiven Wissen »wohl erstrebt, aber nicht
erreicht«. Doch sei es das Verdienst der Lebensphilosophie, bemerkt
Simmel zustimmend, den »tiefen Gedanken« geduflert zu haben,
»daf3 das Leben nur vom Leben begriffen werden kann [...]. Wir ver-
stehen wirklich und von innen her nur das Lebendige, weil wir selbst
lebendig sind«.>

Auch Frank sieht — vom Standpunkt seiner Ontologie — den
Mangel an Bergsons Lebensbegriff darin, dafi er die »Distanz« nicht
wahrhaft iiberbriicken kann, weil er die iiberzeitliche Einheit des
Konstanten und des schopferischen Werdens in der Ewigkeit nicht
kennt. Diese Einheit bliebe freilich ein blofler Begriff, wiirde man
sie nur denken; wie sie »lebendig gewufst« werden kann, ohne zu
einem zeitlosen Denkinhalt zu werden, zeigt Frank mit dem Cusa-
nischen Belehrten Nichtwissen (GAW 393; 276 f. Fufinote).6

+ G. Simmel: Henri Bergson. In: Aufsitze und Abhandlungen 1909-1918, Band I,
hg. v. K. Latzel. Gesamtausgabe Band 13, Frankfurt (Suhrkamp), S. 67. Hervorheb. v.
mir, P. E.

5 Ebd., S. 68.

¢ Es ist bemerkenswert, daf3 auch der junge Heidegger das lebendige Vollzugswissen
kennt. Unter dem Titel »Einleitung in die Phinomenologie der Religion« zeigt er, daf3
das Leben im Geist, von dem der Apostel Paulus in seinen Briefen spricht, als Vollzugs-
oder Lebenswissen zu verstehen ist: »Paulus weist die Thessalonicher auf sich selbst
zuriick und auf das Wissen, das sie als Gewordene haben«. Heidegger kritisiert den
Wissensbegriff, den die »heutige Psychologie und Erkenntnistheorie« entwickelt hat,
welche die »BewufStseinsphidnomene sich vorgeben lafSt«. Dagegen schreibt Heidegger:
»Das Wissen ist immer dabei. Die Vollzugszusammenhinge selbst ihrem eigenen Sinn
nach sind ein >Wissen««. Und weiter: Der »Geist« (pneuma) »ist die Vollzugsgrundlage,
aus der das Wissen selbst entspringt«. Die Befihigung, »alles zu beurteilen«, die Paulus

145

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-138 - am 24.01.2026, 04:18:25. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860311-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Lebendiges Wissen« — »Belehrtes Nichtwissen«
2. Auratische Beschreibung und »belehrtes Nichtwissen«

Das »lebendige« Seinsverstehen als solches kann, wie gezeigt wurde,
in einem Urteil nicht adidquat ausgesagt werden. Ist jede Art von
Mitteilung damit ausgeschlossen? Frank nennt zwei Weisen, sich
dem Absoluten zu nihern und es auch sprachlich zum Ausdruck zu
bringen, ohne den zum Scheitern verurteilten Versuch einer rationa-
len Bestimmung und Aneignung zu unternehmen. Beide Weisen
machen das Sein als unbegreifbar gerade in dieser seiner Eigenschaft
dem geistigen Blick zuginglich: Die auratische »Beschreibung« und
das »Belehrte Nichtwissen«, in dem das »transzendentale Denken«
sich vollendet.

Die Beschiftigung mit der Poesie hatte Frank gezeigt, daf die
Dichter auf ganz eigene Weise den Gehalt von etwas, das »unsagbar«
ist, doch iiber das Medium des Wortes zu vermitteln vermogen.
Thnen — in erster Linie sind hier Puschkin, Goethe, Rilke, Tjutschew
zu erwihnen — gelingt diese Vermittlung iiber die » Atmosphire«, die
sie mittels bestimmter Wortverbindungen schaffen kénnen. Frank
spricht von der » Aura«, die einem poetischen Wort eigen ist und tiber
die mehr mitgeteilt werden kann als das mittels eines Begriffs inner-
halb einer logischen Analyse moglich ist. Deshalb wire es widersin-
nig, den Gehalt grofier Lyrik in sachlicher Rede wiedergeben zu wol-
len, denn das lyrische Werk vermittelt vermoge des auratischen
Gehalts seiner Worte und ihrer Verbindung wesentlich mehr als nur
Sachwahrheiten. Das gilt, wie Frank feststellt, auch noch fiir die
kiinstlerische Prosa; auch sie kann sich das »poetische Element« der
Sprache, d. h. ihre tiberbegriffliche Ausdruckskraft, zunutze machen,
indem sie die Worter so miteinander verbindet, dafy »ihre blof3 ratio-
nale, abstrakte Bedeutung tiberwunden und die konkrete Realitit ge-
rade in dem Aspekt zum Ausdruck gelangt, in dem sie tiber den Be-
griff hinausgeht und sich prinzipiell von ihm unterscheidet« (RM
178). Wortkiinstler wie L. Tolstoi und F. Dostojewski haben beispiel-
haft gezeigt, wie eine durch die Wortsetzung erzeugte Atmosphire
die Stimmung eines Romanhelden dem Leser lebendig vermitteln

den Christen zubilligt, griindet im Besitz dieses »Geistes«. Es wiire deshalb falsch, den
»Geist« (pneuma) »als einen Teil des Menschen anzusehen; er bedeutet vielmehr eine
wissende Lebenshaltung »in scharfem Gegensatz« zum »theoretischen Erkennenc.
M. Heidegger: Vorlesung »Einleitung in die Phinomenologie der Religion« (Winterse-
mester 1920/21). Gesamtausgabe, II, Band 60, Frankfurt 1995. S.103, 123f. Ferner
S. 83. Vgl. 1. Kor. 2:15; 1. Thess. 5:21.

146

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-138 - am 24.01.2026, 04:18:25. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860311-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auratische Beschreibung und »belehrtes Nichtwissen«

kann.” Die dem Wort vom Kiinstler verliechene Aura kann den Be-
griff »auf unbegrenzte Art« atmospharisch erweitern (so hatte Kant
es in seiner »Kritik der Urteilskraft« formuliert®) und mit dem sonst
»toten Buchstaben Geist verbindenc; sie kann so bewufdt machen,
daf3 die eigentliche oder wahrhafte Realitat (Platons dviwg v) das
Gegebene transzendiert. Was dem Schriftsteller moglich ist, kann
grundsitzlich auch der Philosoph: die Bedeutungs- und damit die
Seinsfiille eines Realitdtsbereichs durch spezifische »Beschreibun-
gen« seinen Lesern nahebringen. Man wird bei dieser Bemerkung
Franks an manche Abschnitte aus Platons Dialogen denken diirfen,
die in ihrer mythologischen Bildsprache den philosophischen Gehalt
treffender zum Ausdruck bringen als das eine rational-begriffliche
Analyse vermochte.

Doch besitzt der Philosoph mit der auf Nikolaus von Kues zu-
riickgehenden Denkweise des »Belehrten Nichtwissens« noch eine
eigene Methode, die Beschranktheit des begrifflichen Urteils zu tiber-
winden. Ausfiihrlich hat Frank mit dieser Denkweise sich bereits in
seiner »Geschichte des ontologischen Gottesbeweises«, die er seiner
Wissenslehre als Anhang angefiigt hatte, und dann nochmals im er-
kenntnistheoretischen Teil seiner Religionsphilosophie befafst (GdW
487-491; DU 154-184).

Das bestimmte Seiende hat, wie ausgefiihrt wurde, das unbe-
grenzte Sein nicht neben sich, sondern ist von ithm durchdrungen,
ohne mit ihm unterschiedslos zusammenzufallen. Das Konkrete ist
endlich und - kraft des Seins, von dem es erfiillt ist — zugleich unend-
lich tiber sich hinausreichend. Die fundamentalen Beispiele fiir die
rational unsagbare, aber lebendig wifsbare »Einheit von Sonderung
und Verschmelzung« sind die Einheit und Unterschiedenheit von

7 Frank konnte bei dieser Einsicht auch an Ernst Cassirer ankniipfen. Dieser hatte in
seiner »Philosophie der symbolischen Formen« (1923) und &hnlich in seinem Aufsatz
»Der Begriff der symbolischen Form im Aufbau der Geisteswissenschaften« (1921—
1922) ausgefiihrt: »Das Zeichen ist keine blof3 zufillige Hiille des Gedankens, sondern
sein notwendiges und wesentliches Organ. Es dient nicht nur dem Zweck der Mitteilung
eines fertiggegebenen Gedankeninhalts, sondern ist ein Instrument, kraft dessen dieser
Inhalt selbst sich herausbildet und kraft dessen er erst seine volle Bestimmtheit ge-
winnt« (Philosophie der symbolischen Formen, I. Teil, S. 18). Fiir Cassirer ist die sprach-
liche Artikulation mehr als nur eine Geburtshelferin, die das »lebendig Erfahrene« ans
Licht bringt. Mit der Formung gewinnt der Gedanke auch seine Existenz. Cassirers
Symboltheorie unterscheidet sich jedoch durch die Ablehnung der Ontologie fun-
damental von Franks Theorie der Reprasentanz.

8 1. Kant: Kritik der Urteilskraft, §49, A 197.

147

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-138 - am 24.01.2026, 04:18:25. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860311-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Lebendiges Wissen« — »Belehrtes Nichtwissen«

Mensch und Gott und, analog hierzu, die Einheit des personalen Bin-
Sein mit dem Du-Sein und Wir-Sein und ihre Unterschiedenheit.
Um die intendierte Wahrheit annihernd ausdriicken zu konnen,
miissen die logisch unvereinbaren Urteile (»Mensch und Gott sind
eins« — »Mensch und Gott sind verschieden«) sich gegenseitig durch-
dringen und so metalogisch vereint werden. Frank nennt das Ergeb-
nis »antinomischen Monodualismus«, priziser, eine »antinomische
Zweieinheit« (DU 182). Sie besagt, dafy wir uns der Wahrheit, die
im Ineinsfallen zweier einander logisch sich ausschlieender Urteile
liegt und nicht mehr in einem begrifflichen Urteil ausgedriickt wer-
den kann, nihern konnen, indem wir die Einheit im Widerspruch
»mit einem einzigen geistigen Blick« in »beiden, einander entgegen-
gesetzten Aspekten« erfassen (RM 181f.). Diese Wahrheit, heifst es
in Das Unergriindliche, »driickt sich in einem uniiberwindbaren,
durch nichts mehr iiberbietbaren Schweben zwischen und iiber die-
sen beiden logisch unverbundenen und nicht verbindbaren Urteilen
aus. Die transrationale Wahrheit liegt eben in der unausdriickbaren
Mitte zwischen diesen beiden Urteilen, in ihrer unsagbaren Einheit,
nicht aber in irgendeinem logisch fixierbaren Zusammenhang zwi-
schen ihnen« (DU 1799). Sie ist nur in einem »stummen Erleben« zu
haben, in dem die Realitit »sich selbst schweigend ausspricht« (DU
148). Das Wissen, das im »Schweben iiber« dem begrifflich bestimm-
ten Denken gewonnen wird, ist darum von vollig anderer Art als die
Erkenntnis durch die konjunktive Verkniipfung einander widerspre-
chender logischer Urteile — etwa in der Form »Gott und Mensch sind
sowohl eins als auch nicht eins«. Die einfache Feststellung, es handle
sich um eine »antinomische Aussage« ist deshalb mifiverstandlich
(vgl. DU 179, 182; ferner 373, 388/389, 392, 394, 397).

Das Wissen im lebendigen Vollzug der Einheit, in dem das Sub-
jekt mit dem Sein »zusammenfillt«, ohne sich mit ihm zu vermi-
schen, ist, weil seines logisch gegenstindlichen Nichtwissens bewuf3t,
ein belehrtes Nichtwissen. Die Sprache kann den »Zusammenfall der
Gegensitze«, auf den unser Geist trifft, wenn er sich dem Uner-
griindlichen nahert, lediglich »abbilden«. Auf diese Weise kommt
der unendliche Abstand des endlichen Subjekts, in dessen Selbstsein
die Wahrheit des Seins aufscheint, gegentiber der unendlichen Fiille

9 In der deutschen Ubersetzung von Das Unergriindliche heifit es unsinnig:
»... Schweben zwischen und iiber diesen beiden logisch verbundenen und nicht verbind-
baren Urteilen ...« (DU 179). Vgl. S. L. Frank: So¢inenija. Moskau 1990, S. 312.

148

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-138 - am 24.01.2026, 04:18:25.



https://doi.org/10.5771/9783495860311-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auratische Beschreibung und »belehrtes Nichtwissen«

dieser Wahrheit zum Ausdruck. Sie kann nur in der demiitig-be-
scheidenen Aussageweise des belehrten Nichtwissens verbalisiert
werden. Das im »Schweben iiber« Erlebte und Verstandene ist mit
dem logischen Wissen nicht vergleichbar und deshalb ihm gegentiber
nicht mangelhaft oder minderwertig, wie Frank mit Nikolaus unter-
streicht. Denn was in ihm »gewufSt« wird, ist keine Teilwahrheit, die
sich durch logische Abgrenzung und Bestimmung weiter prizisieren
liefSe. Die Wahrheit des Seins besitzt nicht die an der mathemati-
schen Wahrheit orientierte Begrenztheit und cartesische Eindeutig-
keit, die clare et distincte gefaf3t werden kann. Méglich ist die Wahr-
heitserkenntnis im verstehenden Erleben, weil der Mensch vermoge
seiner Vernunft, wie Nikolaus von Kues sagt, »auf erhabene Weise
Gottes Abbild« ist — alta dei similitudo. Die neuplatonische Urbild—
Abbild-Relation zeigt sich hier in ihrer Fruchtbarkeit.

Frank geht es um die Wahrheit selber, die mit dem Sein in seiner
Fiille identisch ist. Im Anschluf8 an Platon kann sie als »sich selbst
erleuchtendes Licht« bezeichnet werden, d.h. als Bedingung, iiber-
haupt Einzelwahrheiten begreifen zu konnen. Sie ist »nur iiber eine
stumme Beriithrung, iiber ein unsagbares inneres Ergriffensein zu-
ganglich« (DU 181). Frank nimmt mit diesem Satz das Cusanische
Motto auf, das er seiner Religionsphilosophie vorangestellt hat: At-
tingitur inattingibile inattingibiliter — nur in der Weise des Nicht-
beriihrens wird beriihrbar, was sich dem besitzen wollenden Zugriff
entzieht.”

Der emphatische Klang, der dem Wort »Wahrheit« als dem, was
eigentlich recht ist, eignet — Frank verwendet hier das russische Wort
pravda —, hat seinen Grund in dieser Gleichsetzung mit dem Sein
selbst. Das »lebendige Wissen« dieser Wahrheit ist fiir Frank die pri-
midre Weise von Erkenntnis {iberhaupt. Schon in seiner Erkenntnis-
lehre schreibt Frank, daf$ Erkennen iiberhaupt nur moglich ist, weil
es sich auf die »unmittelbar in uns und mit uns seiende Einheit des
absoluten Seins stiitzt« (GAW 459). Jedes begriffliche Wissen ist, wie
Frank mit Fichte sagt, »Nachkonstruktion« des Verstandes; es bietet
bestenfalls ein dem Irrtum ausgesetztes flaches »Spiegelbild« der »le-
bendigen Konkretheit« der Realitét

Die Cusanisch-Franksche Zuriickweisung der Moglichkeit, das
Unergriindliche objektivierend erkennen zu konnen, darf nicht dem
Mif3verstandnis Vorschub leisten, das Gottliche und Ewige verfliich-

10 Nikolaus von Kues: Idiota de sapientia [, n. 7.

149

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-138 - am 24.01.2026, 04:18:25.



https://doi.org/10.5771/9783495860311-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Lebendiges Wissen« — »Belehrtes Nichtwissen«

tige sich im Belehrten Nichtwissen zu einem nebligen Phantom. Der
»Ort« des lebendigen Wissens ist das menschliche Subjekt. Seine
transzendierende Teilhabe am unendlichen Sein — sein Hineinreichen
in die unendliche Tiefe — ist die Bedingung dafiir, das Unendliche
(auch in den Naturgeheimnissen oder in der Schonheit von Natur
und Kunst) verstehend erleben zu konnen.

Das »belehrte Nichtwissen, in dem das »lebendige Wissen« auf
der Ebene des antinomischen Urteils ausgesagt wird, ist das metho-
dische Prinzip von Franks Philosophie. Seine Ausfiihrungen zum
»Urgrund des Seins«, in denen Ontologie, Epistemologie und exi-
stentielle Anthropologie konvergieren, machen das nochmals deut-
lich. Das Licht des Urgrundes, schreibt Frank in Das Unergriindliche,
»ist von dem ganzen uns anschaulich und rational vorliegenden Sein
verdeckt und verstellt und scheint durch letzteres nur hindurch. Es
gehort zu seinem Wesen, verborgen zu sein, und seine Offenbarung
ist eine Offenbarung des Verborgenen als solchen. Es handelt sich
hier nicht um ein offenes Vorliegen, um irgendeine anschauliche Evi-
denz, die sich auch dem kiihlen Blick eines Beobachters gleichsam
unabweisbar und gewaltsam aufdringte. Was sich hier durch leben-
dige Konzentration und Selbstvertiefung vollzieht, ist ein Aufleuch-
ten des Lichtes aus der Tiefe und Ferne, welche die Miihe des Su-
chens, der lebendigen Hinwendung zu ihm voraussetzt. Unerachtet
dessen, dafs dieses Licht in dem Augenblick, wo es fiir uns aufleuch-
tet, das Allergewisseste von allem ist, was uns tiberhaupt zuginglich
ist, kann man es jedoch jederzeit wieder von neuem aus den Augen
verlieren. Der Urgrund ist daher vor allem in gewissem Sinne das fiir
uns Unergriindliche, und zwar — als Endpunkt eines unendlichen
Weges in die Tiefe — das schlechthin und absolut fiir uns Unergriind-
liche. Andererseits ist der Urgrund {iberhaupt kein >Etwas¢, sondern
eben nichts anderes als der Urgrund und die Urquelle von allem, die
schopferische und sinngebende Potenz von allem. Daher liegt die
einzig mogliche Antwort auf die Frage nach seinem >Wesen« oder
seiner >Wesenheit« darin (sofern hier eine solche Kategorie tiber-
haupt anwendbar ist), daf$ der Urgrund die absolute Einheit und das
Zusammenfallen aller Gegensdtze ist — die coincidentia opposito-
rum« (DU 340£.11). Mit einem Satz des Nikolaus von Kues unter-
streicht Frank, daf3 die verstehende Bejahung der die tiblichen Denk-

11 In der deutschen Ubersetzung von Das Unergriindliche lautet im Zitat der letzte Satz
falsch: »auf die Frage nach ihrem >Wesen« oder ihrer sWesenkheit ...«.

150

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-138 - am 24.01.2026, 04:18:25.



https://doi.org/10.5771/9783495860311-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auratische Beschreibung und »belehrtes Nichtwissen«

gewohnheiten tibersteigenden tiberlogischen Wahrheit angespannte
Aufmerksamkeit erfordert: »Es ist etwas GrofSes, an der Verbindung
der Gegensitze in Bestindigkeit festhalten zu konnen« (DU 180)12.

Das Zusammenfallen des sich kontradiktorisch AusschliefSen-
den ist kein Ergebnis intellektueller Anstrengung. Die Einheit im
Zusammenfallen der in unendlichem Abstand zu einander stehenden
Gegensitze kann nicht hergestellt, sondern muf3 »geschaut« werden,
wie Nikolaus von Kues sagt.’® Franks »Schweben« tiber dieser Ein-
heit entspricht dem Cusanischen »Schauen«. In jedem Versuch, das
Unberiihrbare denkend begreifen und so haben zu wollen, entgleitet
es. Das Beriihren auf die Weise des Nicht-Beriihrens geschieht im
verstehenden Erleben der Bewegung des Transzendierens jeder mog-
lichen Bestimmung. Nicht umsonst hat Frank die Cusanische Formel
vom Unberiihrbaren, das (nur) auf die Weise des Nicht-Beriihrens
(inattingibiliter) zu beriihren ist, seinem Werk gleichsam als Uber-
schrift gegeben.

12 Magnum est posse se stabiliter in coniunctione figere oppositorum. Frank zitiert den
latenischen Text. Nikolaus von Kues: De beryllo, cap. 22, n. 32, 6.

15 1. Hoff bemerkt zu Nikolaus von Kues: »Die Koinzidenz ist nicht >machbar««. Das gilt
auch fiir Frank. J. Hoff: Kontingenz, Beriihrung, Uberschreitung. Zur philosophischen
Propédeutik christlicher Mystik nach Nikolaus von Kues. Freiburg (Alber) 2007, S. 166.

151

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-138 - am 24.01.2026, 04:18:25. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860311-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Lebendiges Wissen
	2. Auratische Beschreibung und »belehrtes Nichtwissen«

