I1I.
Religion denken unter nachmetaphysischen Bedingungen

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-295 - am 20.01.2026, 04:31:35. O



https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps:/jdol.org/10.5771/0783748952275-295 - am 20.01.2026, 04:



https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

~vom Gott der Philosophen halte ich gar nichts."! Philosophische
Gotteslehre im nachmetaphysischen Zeitalter?

Oliver J. Wiertz

Abstract: Seit einigen Jahren wird die philosophische Herangehensweise an die Frage nach Gott
diskutiert. Dabei ist besonders die Rolle der Metaphysik kontrovers. Fiir Thomas M. Schmidt
erhilt die Religionsphilosophie einen Zugang zur Gottesfrage nicht tiber die Metaphysik, sondern
allein tiber die Frage nach den Bedingungen des (individuellen) religiosen Bewusstseins. Im
Hintergrund der Position Schmidts steht das Konzept des nachmetaphysischen Denkens, mit dem
sich der folgende Text kritisch auseinandersetzt. Es sollen Zweifel an der Selbstverstandlichkeit ge-
weckt werden, mit der oft die Metaphysik als irrelevant fiir die philosophische (und theologische)
Reflexion auf die Gottesfrage abgewertet wird.

Keywords: Metaphysik, Religionsphilosophie, nachmetaphysisches Denken, Gott, Jiirgen Haber-
mas, Martin Breul

Seit einigen Jahren wird im deutschsprachigen Raum wieder diskutiert, wie
die Frage nach Gott philosophisch anzugehen bzw. Religionsphilosophie
zu betreiben ist. Dabei spielt die Metaphysik eine wichtige Rolle: Ist sie
unverzichtbare Grundlage jeder philosophischen Reflexion der Gottesfrage
oder ein Hindernis?? Thomas M. Schmidt bezieht in dieser Frage eindeutig
Stellung: ,Nachkritisch kann ,Gott" als ein sinnvolles Thema der Philoso-
phie nur im Ausgang von der Rekonstruktion der allgemeinen subjekti-
ven Sinnbedingungen menschlichen Sprechens und Handelns eingefiihrt
werden.® Schmidt bestimmt die Unbedingtheitsdimension von Sinn als
zentrales Element der Religion, wobei er den Unbedingtheitsbegriff aus
einer Strukturanalyse des religiésen Bewusstseins gewinnt und ,nicht aus
einer Reflexion auf die vorgingigen Gegebenheiten eines substantiell ver-
standenen Unbedingten.® Die Religionsphilosophie gewinnt den Zugang
zur Gottesfrage nicht iiber die Metaphysik, sondern vermittels der Frage
nach den Bedingungen des (individuellen) religiosen Bewusstseins.

1 Kriiger et al. (2016), 820. Ich danke Ake Wahlberg fiir sehr hilfreiche Kommentare.
2 Vgl. die Sammelbédnde: Deuser (2007); Dalferth/Hunziker (2014).

3 Schmidt (2008), 13.

4 Ebd.

297

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-285 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Oliver J. Wiertz

Im Hintergrund der Position Schmidts lasst sich das Konzept des nach-
metaphysischen Denkens seines Lehrers Jiirgen Habermas erkennen.> Un-
ter den Bedingungen nachmetaphysischen Denkens lésst sich Religionsphi-
losophie nicht im Ausgang von metaphysischen Uberlegungen angehen, da
die Philosophie in der Moderne metaphysische Fragen auf sich beruhen
lassen muss. Wer der Metaphysik fiir Religionsphilosophie im Allgemei-
nen und fiir die philosophische Reflexion der Gottesfrage im Speziellen
Gewicht geben will, kommt an einer Auseinandersetzung mit der Konzep-
tion des nachmetaphysischen Denkens nicht vorbei. Ich werde mich im
Folgenden kritisch mit dem nachmetaphysischen Denken auseinanderset-
zen, wie es von Habermas entwickelt und von Martin Breul als Grundlage
der philosophisch-theologischen Reflexion auf die Gottesfrage verwendet
wird. Nach einer Darstellung der Konzeption des nachmetaphysischen
Denkens und dessen Begriindung soll die scheinbare Offensichtlichkeit der
Abwertung der Metaphysik als vergangener Gestalt des Geistes infrage ge-
stellt und auf ein epistemisches Problem des nachmetaphysischen Denkens
hingewiesen werden. Damit allein kann nicht die Legitimitit oder Unver-
zichtbarkeit der Verwendung metaphysischer Uberlegungen in der Religi-
onsphilosophie® begriindet werden. Es sollen aber Zweifel an der Selbstver-
standlichkeit geweckt werden, mit der oft metaphysische Uberlegungen als
obsolet und als irrelevant fiir die philosophische (und theologische) Refle-
xion auf die Gottesfrage gewertet werden.” Es geht in keiner Weise darum,
dem anthropologischen Ansatz in der Religionsphilosophie Bedeutsamkeit
abzusprechen, sondern allein um den ersten Schritt einer Verteidigung der
Legitimitit metaphysischer Uberlegungen in der Religionsphilosophie.

L Jiirgen Habermas’ Konzeption nachmetaphysischen Denkens
Gemaf3 Jirgen Habermas Konzeption des nachmetaphysischen Denkens

ist es ,einer modernen, sprachphilosophisch gewendeten Philosophie nicht
moglich [...], serids tiber umfassende Theorien iiber das Sein zu urteilen,

5 Vgl. Schmidt (2011), 101.

6 Ich unterscheide im vorliegenden Text terminologisch nicht zwischen ,Religionsphilo-
sophie®, ,philosophischer Gotteslehre“ oder ,,philosophischer Theologie®

7 Dass die folgenden Ausfithrungen skizzenhaften Charakter haben und vor allem die
Darstellung und Diskussion der Position von Habermas dessen Denken nicht gerecht
werden, ist nicht zuletzt Platzgriinden geschuldet. Aber vielleicht kann dieser Text die
Richtung anzeigen, in die eine differenzierte apologia pro metaphysica gehen konnte.

298

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-285 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

«

Vom Gott der Philosophen halte ich gar nichts.

geschweige denn eine solche zu entwickeln.® Diese Einschétzung ist nicht
beschreibend, sondern wertend: Metaphysische Versuche sind defizitér, da
sie nicht den gegenwirtigen philosophischen Maf3stdben entsprechen. Im
Folgenden soll zuerst Habermas’ Metaphysikverstandnis dargestellt werden,
um dann seine Griinde zu erldutern, warum die Metaphysik unter den
Bedingungen der ,Moderne® obsolet geworden sei.

1.1. Habermas’ Metaphysikbegrift

Habermas’ Konzeption eines nachmetaphysischen Denkens zeichnet sich
durch ein enggefithrtes Metaphysikverstandnis aus, wie er selbst einrdumt.’
Er nimmt von seinem Verdikt die aristotelische Metaphysiktradition aus!®
und leugnet nicht das Recht der analytischen Ontologie der letzten vierzig
Jahre, setzt diese aber ab vom ,Rehabilitierungsimpuls“!! der Metaphysik.
Positiv versteht er Metaphysik als einen auf Plato zuriickgehenden philo-
sophischen Idealismus, der drei charakteristische Merkmale aufweist:

Starker Theoriebegriff
Identitdtsdenken/Ursprungsdenken: Zugriff aufs Ganze
Idealismus/Ideenlehre: Privilegierter Wahrheitszugang/-anspruch!?

Unter dem starken Theoriebegriff der Metaphysik versteht Habermas
die Uberordnung der theoretischen gegeniiber der praktischen Lebens-
fiuhrung®® und die Aufladung der theoretischen Lebensfithrung mit Heils-
bedeutung.!* Der starke Theoriebegriff der Metaphysik sieht den Weg
zum Heil in der Kontemplation, die ,den Wenigen einen privilegierten
Zugang“® zur Wirklichkeit des Aufleralltdglichen erdffnen soll und dafiir
eine Distanzierung von der natiirlichen Welteinstellung verlangt. Der star-

8 Breul (2007), 301.
9 Habermas spricht von ,grober Vereinfachung“ (Habermas (2013°), 36) und ,,fliichti-
gen Umrissen des metaphysischen Denkens“ (Habermas (2009°), 22).

10 Vgl. Habermas (2013°), 36. Allerdings setzt Habermas an anderer Stelle den ontologi-
schen Riickgriff auf Aristoteles mit einem ,Riickfall hinter Kant® also das nachmeta-
physische Denken, gleich (Habermas (1995), 479).

11 Habermas (20134), 269.

12 Dazu kommt noch das bewusstseinsphilosophische Denken, das nach Habermas das
Erbe der Metaphysik in der Neuzeit antritt.

13 Vgl. Habermas (2013¢), 39f.

14 Vgl. ebd., 36.

15 Ebd., 40.

299

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-285 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Oliver J. Wiertz

ke Theoriebegriff ordnet das Aufleralltigliche der alltdglichen Lebenswelt
Uber. Epistemologisch schldgt sich der starke Theoriebegriff im Anspruch
der Metaphysik auf einen privilegierten epistemischen Zugang zur (eigent-
lichen) Wirklichkeit und auf Letztbegriindung und Infallibilitat nieder.!®

Das metaphysische Identitdtsdenken richtet den Blick auf das Ganze,
indem es Alles auf Eines bezieht. Es sieht den Ursprung unserer vielfaltigen
raumzeitlichen Welt in einem zeit- und raumlosen unendlichen Ersten.
Metaphysik ist hier die Lehre vom Einen, Notwendigen und Unverdnder-
lichen, welche die Differenz der Identitdt unterordnet,” sodass ,jedes er-
klarungsbediirftige Phanomen in letzter Instanz auf das Eine und Ganze
bezogen werden muf3“I8.

Der idealistische Aspekt des metaphysischen Denkens setzt eine Korre-
lierung von abstraktem Denken und Sein voraus," sodass das verniinftige
Einheitsprinzip der Welt zugleich deren ontologischer Grund ist. Das ideale
Sein ist begrifflicher Natur, woraus sich dessen weitere Bestimmungen wie
Allgemeinheit, Notwendigkeit und Uberzeitlichkeit ergeben. Die einheits-
stiftende Ordnung der Wirklichkeit wird begrifflich gedeutet und die Idee
der Materie iibergeordnet. Diesem Idealismus entspricht auf epistemischer
Seite eine Bevorzugung der auf intellektuelle Anschauung zielenden trans-
empirischen gegeniiber der empirisch-diskursiven Erkenntnisweise.

Eine solche ,,im Sinne ,abschlieflender’ und ,integrierender‘ Gedanken“?°
verstandene Metaphysik ist nach Habermas unter den Bedingungen der
Moderne obsolet geworden.

1.2. Systematische Griinde fiir die Ablosung der Metaphysik durch das
nachmetaphysische Denken

Habermas’ Begriindung der Unumgénglichkeit des nachmetaphysischen
Denkens schligt zwei sich immer wieder kreuzende und miteinander ver-
bindende Wege ein. Der historische Weg nimmt die Gestalt einer Genealo-
gie des nachmetaphysischen Denkens an und der systematische Weg setzt

16 Vgl. Henrich (2007), 391. Dies ergibt sich ex negativo aus Bemerkungen in Habermas
(2013Y), 26.

17 ,Einheitsdenken“ meint nicht notwendig, dass ,Alles in Einem aufgeht, sondern
dafd sich das Viele auf das Eine zuriickfithren und somit im Ganzen, als Totalitat,
begreifen 1it“ (Habermas (2009%), 120).

18 Ebd., 121.

19 Vgl. Habermas (2013¢), 36.

20 Habermas (2013Y), 26.

300

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-285 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Gott der Philosophen halte ich gar nichts.

sich kritisch mit Anspriichen und Voraussetzungen der metaphysischen
Tradition in Form von vier Argumenten auseinander. Im Folgenden be-
riicksichtige ich nur den systematischen Weg als den argumentativ grundle-
genderen.

Habermas identifiziert vier spezifisch moderne Motive der philosophi-
schen Denkbewegungen des 20. Jahrhunderts, die eine Fortfithrung des
metaphysischen Denkens philosophisch delegitimieren.?!

Das erste Motiv ist das Autkommen der Verfahrensrationalitit. Rationali-
tat wird nicht langer in material-substanzieller Weise in Bezug auf ihren In-
halt und als Eigenschaft der Ordnung der Dinge betrachtet, sondern allein
in Bezug auf das Potenzial bestimmter Verfahren zur Losung bestimmter
Probleme.?? Wichtig fiir den endgiiltigen Abschied von der Metaphysik sind
der mit der neuen Rationalititskonzeption einhergehende Fallibilismus
und die Offenheit des Erkenntnisfortschritts. Diese beiden Kennzeichen
seien mit metaphysischen Wissensanspriichen unvereinbar.?*> Denn ein um-
fassendes und geschlossenes Aussagensystem diirfe keine Verbesserung und
Innovation zulassen, miisse also einen endgiiltigen Charakter haben.

Zweitens machen die im 19. Jahrhundert entstehenden historisch-herme-
neutischen Wissenschaften die Endlichkeit und Zeitlichkeit unseres Den-
kens deutlich. Die Vernunft gilt nicht langer als transempirisches Organ der
Erkenntnis iiberzeitlicher Wahrheiten, sondern gewinnt ,in historischen,
also endlichen, Verkorperungen Fleisch und Blut“?*: Daher kann die Phi-
losophie nicht linger einen ,privilegierten Zugang zu Wesenseinsichten
reklamieren?.

Drittens kommt es zu einer Umkehrung des Vorrangs der Theorie vor
der Praxis. Es zeigt sich, dass ,unsere kognitiven Leistungen in der Praxis
des vorwissenschaftlichen Umgangs mit Dingen und Personen verwurzelt
sind“?%. Die Lebenswelt erhalt dadurch philosophische Dignitit. Damit
einher geht die ,Deflationierung des Auferalltaglichen“” und erkenntnis-
theoretisch die Einsicht in den Zusammenhang zwischen Genese und Gel-
tung.?8

21 Vgl. Habermas (2013¢), 41f.; vgl. auch Habermas (2013%), 14-16.
22 Vgl. Habermas (2013°), 42f.

23 Vgl. ebd., 44.

24 Habermas (2013?%), 15.

25 Habermas (2013%), 26.

26 Habermas (2013%), 15f.

27 Habermas (2013°), 56.

28 Vgl. ebd., 58.

301

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-285 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Oliver J. Wiertz

Schliellich ist viertens die linguistische Wende zu nennen, welche die
Philosophie auf ein neues methodisches Fundament stellt. Galten vormals
sprachliche Zeichen blof3 als Instrumente des Denkens, wird nun ihr
(philosophischer) Eigenwert anerkannt. An die Stelle der Frage nach der
Beziehung des Subjektes zum Objekt tritt die Frage nach der Beziehung
zwischen Sprache und Welt, wobei sich zeigt, dass die Funktion von Spra-
che nicht in der Zuordnung von Namen zu Gegenstinden aufgeht. Damit
geht die ,Kritik an den Grundlagen einer Philosophie, die alles in Subjekt-
Objektbeziehungen pref3t?° einher.

Ebenfalls im linguistischen Paradigma griindet die Ausdifferenzierung
der Geltungsanspriiche in Wahrheit, Richtigkeit und Aufrichtigkeit. Ein
Einwand von Habermas gegen die klassische Metaphysik lautet, dass diese
(ebenso wie Religion) eine Fusion der Geltungsanspriiche voraussetzt, die
der heutigen Differenzierung von Tatsachenwissen, moralischen Einsichten
und ésthetischen Urteilen nicht gerecht werde.>°

Die genannten Entwicklungen miinden in den Abschied vom Projekt der
Formulierung integrierender Abschlussgedanken.?! Damit wiirde die Meta-
physik, die eine verniinftige Gesamtdeutung der Wirklichkeit und Fundie-
rung der Einzelwissenschaften beansprucht, ihre Legitimitdt verlieren.

Zwar diirfe die Philosophie ,das Ganze nicht aus den Augen verlieren*,
aber sie bekomme das Ganze nur noch als einen in der Lebenswelt
vortheoretisch gegebenen Hintergrund in den Blick.** Die Philosophie in
der Moderne habe von Weltbildproduktion Abstand zu nehmen.?* Thr blei-
be kein ,Raum fiir letzte Antworten’, sondern sie ,,muss diese der Religion
tiberlassen.

2. Anmerkungen zu Habermas” Charakterisierung und Kritik
metaphysischen Denkens

Fiir eine Beurteilung der Konzeption nachmetaphysischen Denkens ist
erstens zu fragen, inwieweit Habermas’ Charakterisierung der Metaphysik

29 Ebd., 41.

30 Vgl. Habermas (2009°), 21.

31 Vgl. Habermas (2013Y), 26.

32 Habermas (2019), L, 12.

33 Vgl. Habermas (2009°), 21.

34 Vgl. Habermas (2019), 1, 12.

35 Beide Zitate Henrich (2007), 391.

302

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-285 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Gott der Philosophen halte ich gar nichts.

dieser gerecht wird und zweitens, ob seine Einwénde die prinzipielle Illegi-
timitat jeder Art der Metaphysik zeigen.

2.1. Habermas’ Kennzeichnung metaphysischen Denkens

Habermas™ Charakterisierung der metaphysischen Tradition ist nicht aus
der Luft gegriffen. Aber es ist nicht offensichtlich notwendig, dass metaphy-
sische Theorien im Sinn umfassender rational begriindeter integrativer
Deutungen der Wirklichkeit im Ganzen3¢ die Kennzeichen aufweisen, die
fur die von Habermas herangezogene Traditionslinie von Platon bis Hegel”
zu gelten scheinen.

Im Folgenden behandle ich zuerst knapp die Aspekte des Identitdtsden-
kens und des Idealismus und konzentriere mich anschlieffend auf den
starken Theoriebegriff.

Habermas’ Charakterisierung der Metaphysik als Identititsdenken trifft
sicherlich auf metaphysische Klassiker wie Parmenides zu und mag auch
fir manche zeitgendssischen metaphysischen Entwiirfe gelten. Aber die
Charakterisierung als Identitatsdenken und der damit verbundene Vorwurf
der Unterdriickung des Partikularen unter das Allgemeine3? gilt sicher nicht
fiir jede Spielart der Metaphysik.*® In der von Habermas nichtberiicksich-
tigten aristotelischen Metaphysiktradition etwa wurde durch den Substanz-
begrift (als erste Substanz gemaf3 der Kategorienschrift des Aristoteles)
versucht, dem Problem von Einheit und Vielheit gerecht zu werden: In der
Substanz kommen Allgemeines und Individuelles zusammen.*® Auch unter
der Voraussetzung, dass das Identitdtsdenken problematisch ist, folgt nicht
die Unméglichkeit von Metaphysik unter den Bedingungen der Moderne,
weil das Identitdtsdenken im Sinn der Riickfithrung des Vielfdltigen auf das
Eine, zumindest im Sinn einer Reduktion, keine notwendige Bedingung fiir
Metaphysik ist. Weder in der traditionellen noch in der analytischen Meta-

36 Dies ist der Kern meines im Folgenden vorausgesetzten Metaphysikverstandnisses;
vgl. etwa Willaschek (1998), 145; Esfeld (2008), 7.

37 Vgl. Lutz-Bachmann (2002), 420.

38 Auch wenn man zugesteht, ,dafl die antik-mittelalterliche Metaphysik [...] dem Prob-
lem des Individuellen nicht gerecht zu werden vermochte® (Ollig (1989), 58), ist
damit noch nicht die These gerechtfertigt, metaphysisches Denken sei notwendig
totalitar.

39 Vgl. etwa David Lewis’ These der ,Humean Supervenience® in Lewis (1986), IX.

40 Als Beispiel fiir einen zeitgendssischen neoaristotelischen Entwurf der Substanzmeta-
physik vgl. Lowe (2006).

303

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-285 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Oliver J. Wiertz

physik ist ,,die Frage nach dem Allgemeinen als solchen zentral, sondern die
nach dem Verhiltnis zwischen Allgemeinem und individuell Partikuldrem.
Nicht das Allgemeine als solches ist Gegenstand der Untersuchung, son-
dern das Allgemeine, insofern es mit dem Partikuldren zusammenhangt“4\.
Dies ist kein schlechtes Einheitsdenken, sondern der Versuch, dem Phano-
men gerecht zu werden, dass wir als sprachliche Wesen Einzeldingen qua
Einzeldingen Eigenschaften oder Relationen zuschreiben konnen, die sie
mit anderen Einzeldingen teilen oder die sie mit diesen verbinden.*?

Allerdings scheint prima facie der Topos des Identititsdenkens im weite-
ren Sinn, namlich als die Forderungen, ,daf§ sich das Viele auf das Eine zu-
riickzufithren und somit im ganzen, als Totalitat, begreifen 1a3t“4* und dass
»jedes erklarungsbediirftige Phanomen in letzter Instanz auf das Eine und
Ganze bezogen werden muf3** auf eine theistische Metaphysik zuzutreffen,
in der die Welt auf einen géttlichen Schopfer zuriickgefithrt wird. Aber
eine solche theistische Metaphysik kann nicht einfach als Identitdtsdenken
beschrieben werden, das dem Einzelnen kein Recht zubilligt, sondern das
Einzelne erhalt ontologischen Raum und die einzelnen Substanzen, wie wir
Menschen, hangen zwar ontologisch von Gott ab, gelten aber trotzdem als
selbststandige Einzeldinge, eben als Substanzen.

Die grundsitzliche Absage von Habermas an eine umfassende Deutung
der Wirklichkeit blieb nicht unwidersprochen. Metaphysik als Versuch
einer umfassenden kognitiven Orientierung gilt vielen als unverzichtbar
fiir die Philosophie: Die Frage nach dem Sinn des Ganzen ist nicht veraltet,
sondern aktuell, da sie mit der menschlichen Vernunft selbst gegeben ist.*>
Habermas rdumt ein, dass Philosophie nicht véllig vom Bezug auf das

41 Runggaldier (2010), 246.

42 Dabher ist auch die Verstrickung des metaphysischen Einheitsdenkens und der Meta-
physik insgesamt in Paradoxien nicht notwendig, sondern triftt nur solche Entwiirfe,
die davon ausgehen, dass das Eine Alles ist, und versuchen, auch das Eine ,selber
noch vergegenstiandlichenden Bestimmungen zu subsumieren (Habermas, Einheit
(2009), 124. Gerade klassische scholastische Autoren betonen, dass die einheitsstiften-
de Instanz nicht von derselben ontologischen Art sein kann wie die Einzelentitéten.

43 Habermas (2009P), 120.

44 FEbd., 121

45 Vgl. Schnidelbach (1992), 139-144. Allerdings redet Schnéadelbach nicht der traditio-
nellen Metaphysik das Wort, da ,die metaphysischen Fragen gar nicht primédr Wahr-
heit, sondern Bedeutsamkeit® betrifen (ebd., 141). Aber es ist nicht einsichtig, wie
sich ,Bedeutsamkeit® vollig unabhingig von ,Wahrheit“ verstehen lassen soll.

304

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-285 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Gott der Philosophen halte ich gar nichts.

Ganze Abschied nehmen darf,*¢ wenn sie sich nicht selbst aufgeben will,
verwahrt sich aber gegen metaphysische Deutungen der Wirklichkeit im
Ganzen:¥ Wir haben zur Totalitdt der Lebenswelt nur als ,vortheoretisch
gegebenen Hintergrund“® Zugang. Allerdings ist fraglich, ob er dieses Be-
kenntnis zur strikten metaphysischen Enthaltsamkeit durchhalten kann.*
Wenn der Bezug auf das Ganze konstitutiv fiir die Philosophie ist, wie
Habermas betont, stellt sich die Frage, warum unsere lebensweltlichen
Zusammenhénge einer theoretisch-metaphysischen Reflexion unzugianglich
bleiben sollten. Dass wir dabei nicht infallible oder unkontroverse Ergeb-
nisse erreichen, ist keine Besonderheit metaphysischen Denkens, sondern
gilt fiir alle Teilgebiete der Philosophie. Aber die Metaphysik bringt (idea-
lerweise) intersubjektive Argumente fiir ihre Hypothesen vor und antwor-
tet argumentativ auf Einwénde, tritt also in das wechselseitige Spiel des
Gebens und Nehmens von Griinden ein.

Auch der starke Theoriebegriff, der den Weg zum Heil in der Kontem-
plation sieht und dafiir eine Distanzierung von der natiirlichen Welteinstel-
lung verlangt, kennzeichnet nur einen Strang der Metaphysik.>® Metaphysik
»steht [...] nicht unverbunden tiber den anderen Wissenschaften .

In Bezug auf die von Habermas monierte Vorordnung der Theorie vor
die Praxis im metaphysischen Denken kann man eine ,reale Distinktion®
zwischen theoretischer und praktischer Vernunft zugunsten einer wesent-
lichen Einheit zwischen beiden bestreiten. Aber innerhalb dieses differen-
ziert-einen Vernunftbegriffs lasst sich die ,,den Dingen zugewandte theore-
tische Vernunft als ,,Grundvermégen® bestimmen, das ,,durch Hinordnung
der erkannten Wahrheit auf das Wollen und Tun praktisch wird. Die

46 Philosophie unterscheidet sich nach Habermas dadurch von den Einzelwissenschaf-
ten, dass sie am Bezug zur Welt im Ganzen festhilt; vgl. Habermas (2019), 1, 27.

47 Nach Habermas konnen philosophische Grundfragen mit ihrem Bezug aufs Ganze
»nur auf selbstbeziiglichen und antinomischen Denkwegen eingekreist werden (Ha-
bermas (2013P), 25), wie Kant gezeigt habe. Allerdings ist Kants (Re-)Konstruktion
der Antinomien umstritten; vgl. fiir deren grundsitzliche Kritik Tetens (2006), 240-
243.

48 Habermas (2009°), 21.

49 Dass Philosoph:innen versuchen, die Frage nach dem guten Leben argumentativ zu
beantworten, schlieflt nicht aus, dass eine gerechte Gesellschaft ,allen Personen an-
heim/[stellt], was sie ,mit der Zeit ihres Lebens‘ anfangen wollen“ (Habermas (2005%),
13).

50 Zwar besteht bei Aristoteles das hochste Gliick in der betrachtend-kontemplativen
Lebensweise, aber der Mensch ist ,auch in seinem héchsten kognitiven Vollzug auf
die Fiille der Wirklichkeit verwiesen® (Herzberg (2013), 154; Herv. OJW).

51 Ebd.,75.

305

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-285 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Oliver J. Wiertz

theoretische Vernunft weitet sich zur praktischen aus [...]. Beide bilden
ein einziges Vermdgen, wobei die theoretische Vernunft das Fundament
ist“® Dies bedeutet, dass theoretisch-metaphysische Reflexion nicht die
praktische Lebenswelt aufSer Acht lassen muss oder darf, dass aber der
theoretischen Zugangsweise ein gewisser Primat zukommt.

Schon gar nicht muss oder sollte die Metaphysik Heilsversprechen ma-
chen. Auch wenn Metaphysik sich mit dem guten Leben bzw. dessen onto-
logischen Voraussetzungen rational beschiftigt, also danach fragt, wie die
Wirklichkeit (uns selbst inbegriffen) beschaffen sein muss, damit ein gutes
Leben mdglich ist, heiflt dies nicht, dass sie sich selbst als Weg zum guten
Leben, als Heilsweg, verstehen muss.

Mit dem starken Theoriebegrift verbindet Habermas schliefilich die Su-
che der Metaphysik nach Letztbegriindungen und einen nicht einlésbaren
Infallibilitatsanspruch. Aber Metaphysik ist durchaus mit dem Eingestdnd-
nis der Fallibilitit menschlicher Erkenntnis vereinbar. Diese Frage wird
in der folgenden Auseinandersetzung mit Habermas™ metaphysikkritischen
Argumenten in der Rekonstruktion Martin Breuls vertieft.

Als vorldufiges Fazit sei festgehalten, dass Habermas™ Charakterisierung
der Metaphysik nicht offensichtlich konstitutive Eigenschaften metaphysi-
scher Theorien nennt und daher die Vermutung naheliegt, dass seine Kon-
zeption der Unumganglichkeit nachmetaphysischen Denkens aufgrund sei-
nes eingeschriankten Metaphysikbegriffs nicht jede Form von Metaphysik
obsolet macht.

2.2. Habermas’ metaphysikkritische Argumente

Im Folgenden werde ich zuerst Martin Breuls Zusammenfassung und Re-
konstruktion von zwei Kernargumenten Habermas’ gegen die Metaphysik
behandeln: das Argument der Situierung der Vernunft und das Argument
der linguistischen Wende.>* Anschlieffend kommt Habermas wieder selbst
mit seiner Kritik an der Metaphysik als Weltanschauungsreflexion zu Wort
und abschliefSend formuliere ich ein epistemisches Problem fiir die haber-
masianische Konzeption nachmetaphysischen Denkens.

52 Alle Zitate in diesem Absatz Herzberg (2020), 19f.
53 Vgl. Breul (2020), 214-220.

306

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-285 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

«

Vom Gott der Philosophen halte ich gar nichts.

Das Argument aus der Situierung der Vernunft

Nach Martin Breul ergibt sich aus der Einsicht in die ,Endlichkeit des
Geistes’, dass metaphysische Eigenschaften wie Uberzeitlichkeit oder Not-
wendigkeit ,,dem Sein an sich aus methodischen Griinden nicht zugeschrie-
ben werden kénnen*>4. Mit dem sich aus unserer Endlichkeit ergebenden
»durchgehenden Fallibilismus“® seien spekulative und tberzeitliche All-
Aussagen {iber die Welt an sich unvereinbar.

Es ist allerdings nicht einsichtig, warum metaphysische Spekulationen
oder iiberzeitliche Allaussagen mit der Endlichkeit und Fehlbarkeit unserer
Erkenntnisvermdgen unvereinbar sein sollten. Mathematiker:innen sind
konkrete endliche Wesen und beschiftigen sich trotzdem mit abstrakten
Entitdten wie Zahlen oder unendlichen Reihen. Es ist ein Unterschied, ob
ich einer Sache die Eigenschaft der Uberzeitlichkeit zuschreibe, also Uber-
zeitlichkeit der Modus der Existenzweise der Eigenschaft bzw. der Sache
ist oder ob ich einer Sache eine Eigenschaft iiberzeitlich zuschreibe, also
Uberzeitlichkeit der Modus der Zuschreibung ist. Letzteres ist Menschen
unmoglich. Aus der Unméglichkeit einer {iberzeitlichen Zuschreibung folgt
aber nicht die Unméglichkeit der Zuschreibung von Uberzeitlichkeit.

Entsprechendes gilt fiir die Zuschreibung von Notwendigkeit. Auch
wenn die Metaphysik es wesentlich mit (metaphysisch) notwendigen
Wabhrheiten zu tun haben sollte,>® folgt daraus nicht die epistemische Not-
wendigkeit metaphysischer Erkenntnisse im Sinn von unerschiitterlicher
Gewissheit/Unfehlbarkeit. Dieser von Breul/Habermas unterstellte Zusam-
menhang beruht auf der Vermischung einer logisch-metaphysischen und
einer epistemischen Verwendung von ,Notwendigkeit. ,Unfehlbarkeit® ist
primdr eine epistemische Charakterisierung von Personen und nicht essen-
ziell mit metaphysischen Thesen qua metaphysischer Thesen verbunden.
Auch wenn Metaphysik es mit ewigen notwendigen Wahrheiten zu tun
hitte, implizierte dies weder die Infallibilitit metaphysischer Thesen noch
einen Infallibilitatsanspruch. Der modale Charakter einer Proposition, et-
wa ihre Notwendigkeit, ist zu unterscheiden vom Modus der epistemischen
Einstellung zu dieser Proposition. Obwohl die Goldbachsche Vermutung,
dass sich jede positive gerade Zahl grofler als 2 als Summe zweier Prim-

54 Ebd., 214.

55 Breul (2019), 72.

56 Fiir Jonathan Lowe ist Metaphysik grundlegend die Untersuchung des Raums des
metaphysisch Mdglichen; vgl. Lowe (2006), 4f.

307

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-285 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Oliver J. Wiertz

zahlen darstellen ldsst, notwendig wahr oder falsch ist, haben wir keine
unfehlbare Kenntnis des Wahrheitswertes dieser Aussage. Bisher konnte
weder die Wahrheit noch die Falschheit der Vermutung bewiesen werden
- und auch ein Beweis wire nicht unfehlbar, sondern konnte verborgene
Fehler enthalten.””

Das Argument aus der Situierung der Vernunft kann nicht zeigen, dass
metaphysische Hypothesen notwendigerweise Unfehlbarkeit beanspruchen
und sich damit disqualifizieren.

Das Argument aus der linguistischen Wende

Das Argument aus der sprachphilosophischen Wende besagt, dass ein
Zugrift auf die Realitit an der Sprache vorbei unméglich ist,’® weshalb
die sogenannte Wirklichkeit an sich nicht Gegenstand der Philosophie,
einschlieflich der Metaphysik, sein konne.”® Aber aus der Erkenntnis der
philosophischen Bedeutsamkeit der Sprache ergibt sich nicht notwendig
die Unméglichkeit der (realistischen) Metaphysik:°® Dass ich zur Formu-
lierung von Aussagen iiber die Wirklichkeit Worter benutzen muss, ist
trivial. Aber wenn ich (zu Recht) behaupte, dass etwa der Gegenstand vor
mir 150 Kilogramm wiegt, lasst sich diese Behauptung folgendermafien
umformulieren: Der Gegenstand vor mir hat ein solches Gewicht, dass er,
gemafd dem Kilogramm-System, 150 Kilogramm wiegt. Natiirlich verwende
ich fiir diese Aussage die Kilogramm-Mafleinheit, aber das tatsdchliche
Gewicht, das man im Idiom der Kilogramm-Mafleinheit korrekt mit 150 kg
oder in anderen Mafleinheiten korrekt mit 330,693 1b oder 52911 oz angibt,
ist davon unabhéngig. Wenn die Gewichtsangabe stimmt, wiegt der Gegen-
stand tatsédchlich 150 Kilogramm, und sein Gewicht wiirde sich auch nicht
dndern, wenn niemand ihn jemals wiegen wiirde.

Der Schluss von der sprachlichen Vermittlung unseres Bezugs zur Wirk-
lichkeit auf die metaphysische Unzugénglichkeit der Wirklichkeit lasst sich
folgendermafien rekonstruieren:

57 Zudem stellt sich die Frage, wie Habermas/Breul den epistemischen/semantischen
Status ihrer notwendigen Allaussage verstehen, dass jede menschliche Erkenntnis
historisch situiert ist.

58 Vgl. Habermas (20099, 349.

59 Vgl. Breul (2020), 218.

60 Die Geschichte der Metaphysik bietet ein breites Spektrum von Positionen zur Realis-
musfrage; vgl. Briintrup (2022), 106.

308

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-285 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

«

Vom Gott der Philosophen halte ich gar nichts.

Man kann nicht auf sprachunabhidngige Gegenstinde referieren, ohne
sich sprachlich auf sie zu beziehen.

Man kann nicht iiber Gegenstinde sprechen, deren Existenz und Be-
schaffenheit unabhingig von meinem sprachlichen Bezug sind, ohne sich
sprachlich auf sie zu beziehen.

Also: Man kann nicht tiber Gegenstinde sprechen, deren Existenz und
Beschaffenheit sprachunabhéngig sind.

Dieses Argument ist aber ungiiltig, da von zwei analytischen (begrifflich
notwendigen) Aussagen (ich kann nicht auf sprachunabhingige Gegen-
stinde referieren, ohne mich sprachlich auf sie zu beziehen; ich kann nicht
tiber Gegenstinde sprechen, ohne mich sprachlich auf sie zu beziehen)
auf eine nichtanalytische Aussage (es ist nicht analytisch wahr, dass man
nicht iiber Gegenstinde sprechen kann, deren Existenz und Beschaffenheit
sprachunabhingig ist) geschlossen wird.*!

In der linguistischen Wende griindet auch Habermas’ Einwand, die
Vermischung von deskriptiven, praktischen und édsthetischen Geltungsan-
spriichen in der Metaphysik sei unvereinbar mit deren unhintergehbarer
Differenzierung.®? Der

diskursiv erzielte Konsens hat fiir die Wahrheit von Aussagen eine andere
Konnotation als fiir die Richtigkeit von moralischen Urteilen und Nor-
men. [...] Die Giiltigkeit einer normativen Aussage verstehen wir nicht
im Sinne des Bestehens eines Sachverhalts, sondern als Anerkennungs-
wiirdigkeit einer bestimmten Norm.%

Dieser Einwand beruht allerdings auf der diskussionswiirdigen Vorausset-
zung, dass die Geltungsanspriiche vollig unabhéngig voneinander seien.
Aber Wahrheitsanspriiche sind in dem Sinn grundlegend, dass die beiden
anderen Arten von Geltungsanspriichen indirekt auf den veritativen Gel-
tungsanspruch bezogen sind. Auch wenn es nicht im strengen Sinn wahr
sein sollte, dass man nicht morden soll, lasst sich sinnvoll die Frage stellen,
ob die Aussage, dass es sittlich falsch ist, zu morden, wahr oder falsch
ist. Die Antwort, dass es wahr ist, dass ich nicht morden soll, ist kognitiv
sinnvoll. Genauso kann ich sinnvoll fragen, ob es wahr ist, dass eine Hand-
lung verabscheuungswiirdig ist oder eine bestimmte Norm Anerkennung
verdient. Wenn eine bestimmte Norm anerkennungswiirdig ist, ist es eine

61 Vgl. Pitcher (1977), 113.
62 Habermas (2009°), 21.
63 Habermas (2009°), 410f.

309

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-285 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Oliver J. Wiertz

Tatsache, dass sie anerkennungswiirdig ist.®* Dann stellt sich als néchstes
die Frage, wodurch diese Tatsache konstituiert wird, d. h. was diese be-
stimmte Norm zu einer anerkennungswiirdigen macht. Wenn Habermas
schreibt, dass moralischen Geltungsanspriichen der ,Bezug zur objektiven
Welt“ fehlt, ist zu kldren, was unter den Begriff der objektiven Welt fallt
und was nicht. Wenn man unter der objektiven Welt nur das versteht, was
sich prinzipiell mit den Methoden der Naturwissenschaften feststellen lasst,
ist Habermas’ Diagnose zuzustimmen. Aber warum sollte man eine solche
Einschrankung der objektiven Welt akzeptieren? Die Frage nach der Exten-
sion des Begriffs der objektiven Wirklichkeit ist eine ontologisch-metaphy-
sische Frage, die einer ontologisch-metaphysischen Diskussion bedarf (in
der linguistische Uberlegungen zwar eine wichtige, aber nicht die alleinige
Rolle spielen).

Es ist auch nicht offensichtlich, dass der ,,Sinn von ,Richtigkeit’ in ideal
gerechtfertigter Akzeptabilitat“® aufgeht. Dagegen spricht u. a., dass sich
an eine moralische Norm, tiber die unter (anndhrend) idealen Bedingungen
Konsens erzielt wurde, noch einmal sinnvoll die Frage richten lisst, ob
sie auch richtig ist. Diese offene Frage liele sich aber nicht formulieren,
wenn der ideale Konsens die Richtigkeit moralischer Urteile verbiirgte oder
gar konstituierte.®” Habermas miisste jetzt zeigen, was an der prima facie
sinnvollen Frage falsch ist (ohne seine diskurstheoretische Konzeption der
Geltung moralischer Normen vorauszusetzen). Es ist nicht offensichtlich,
dass moralisches Wissen nichts mit Tatsachenwissen zu tun haben kann.%8

Diese Uberlegungen lassen sich auch sprechakttheoretisch formulieren:
Es ist zwischen einem konstativen und einem expressiven Sprechakt zu un-
terscheiden. Wenn Peter in Richtung Karl ruft ,,Du Schuft, méchte er nicht
eine Aussage liber Karls Charakter machen, sondern seiner Abscheu Aus-
druck verleihen. Bei der Beurteilung dieses Ausrufs geht es primar darum,
ob Peter tatsdchlich Abscheu empfindet, ob sein Ausruf authentisch ist.
Aber die Frage nach der Authentizitdt verweist indirekt auf die Wahrheits-

64 Hier soll nicht eine bestimmte Tatsache den prinzipiellen Geltungssinn von Rich-
tigkeit erkldren, sondern einzelnen Typen wahrer moralischer Urteile entsprechen
Typen moralischer Tatsachen; vgl. ebd., 423.

65 Ebd., 409.

66 Ebd., 397.

67 Vgl. ebd., 411.

68 Moglicherweise gibt es fiir die moralische Geltung doch ein Aquivalent zur ontologi-
schen Deutung der Wahrheitsgeltung: die Existenz moralischer Tatsachen; vgl. etwa
Niederbacher (2021).

310

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-285 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Gott der Philosophen halte ich gar nichts.

frage und damit auf einen deskriptiv-konstativen Aspekt: Wir fragen, ob es
wirklich der Fall war, dass Peter Abscheu empfand, d. h. ob der Satz ,Peter
empfindet Abscheu® wahr ist. Und es ldsst sich weiterfragen: Ist Peters Ab-
scheu die angemessene Reaktion auf Karls Verhalten? Diese sinnvolle Frage
muss mit einem konstativen Sprechakt beantwortet werden. Diese Verweise
auch nichtkonstativer Sprechakte auf Wahrheit griinden darin, dass jeder
Sprechakt Gelingensbedingungen hat, von deren Erfiillung es abhdngt, ob
der Sprechakt gelingt oder misslingt. Diese Gelingensbedingungen lassen
sich in Aussagenform formulieren, und ihre (Nicht-)Erfiillung lasst sich
in wahren Aussagen konstatieren. Praktische und &sthetische Geltungsan-
spriiche lassen sich daher nicht vollstindig von dem Geltungsanspruch auf
Wahrheit abtrennen.®® Daher ist das In-Beziehung-Setzen der verschiede-
nen Arten von Geltungsanspriichen kein Einwand gegen Metaphysik.

Der Vorwurf der mangelnden rationalen Grundlagen und Kriterien der
Metaphysik

Biografischer Hintergrund von Habermas’ Absage an die Metaphysik ist
der ,Tenor des Eingeweihten’, der ihn ,von der Aura letzter Fragen abge-
schreckt hat und den er gegen den ,egalitiren Weg von Argumentation
und Aufklarung® eintauschte.”®

Habermas hat Recht, dass der ,hohe Ton“ der Kiinder und Seher un-
vereinbar ist mit einer kritisch-rationalen Philosophie. Aber er ist nicht
notwendiger Bestandteil der Metaphysik. Zahlreiche Metaphysiker:innen
geben rational nachvollziehbare Argumente fiir ihre Position und setzen
diese der Kritik aus. Dass diese Argumente nicht ungeteilte Zustimmung
finden, ist kein Spezifikum der Metaphysik, sondern gilt fiir jede philo-
sophische These bzw. Argumentation. Habermas selbst gibt sich damit
zufrieden, dass philosophische Argumente ,prima facie als erwéigenswert
akzeptiert“’! werden. Warum sollte sich nicht auch die Metaphysik damit
zufriedengeben konnen? Dass sie nicht auf den Anspruch der Unfehlbarkeit
festgelegt ist, wurde zu zeigen versucht.

Ein wichtiger Aspekt der methodologischen Bedenken Habermas’ gegen
die Metaphysik ldsst sich wohl so formulieren: Die Metaphysik hat nicht

69 Habermas selbst weist auf die Beziehung zwischen den verschiedenen Arten von
Geltungsanspriichen hin; etwa Habermas (2009¢), 429.

70 Habermas (2009°), 11.

71 Habermas (2012), 7.

311

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-285 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Oliver J. Wiertz

das notwendige Instrumentarium an der Hand, um metaphysische Fragen
zuverldssig zu entscheiden. Daher entzieht die nachmetaphysische Philo-
sophie umfassend-metaphysische Wirklichkeitsdeutungen der Kompetenz
der Philosophie.”? Es ist fraglich, ob sich eine solche Beschrankung recht-
fertigen lasst,”* d. h. was gegen die rationale Diskussion umfassender Wirk-
lichkeitsdeutungen sprechen soll.

Zur Beantwortung dieser Frage ist zuerst Habermas’ Rationalititsver-
standnis zu eruieren. Im hier relevanten Sinn wurzelt fiir ihn die Rationa-
litat einer Aulerung in ihrer argumentativen Kritisierbarkeit und Rechtfer-
tigbarkeit, im Geben und Nehmen von Griinden.” Warum sollten sich me-
taphysische Thesen argumentativer Kritik und Rechtfertigung entziehen?

Die Frage nach Fundament, Methodologie und Kriteriologie der Meta-
physik innerhalb der analytischen Philosophie hat in den letzten Jahren
zur Herausbildung der MetaMetaphysik gefithrt, die das kritische metho-
dologische Bewusstsein zeitgendssischer Metaphysiker:innen belegt.”> Fiir
nichtrevisiondre Konzeptionen spielt die Alltags-/Lebenswelt als Basis me-
taphysischer Reflexion eine wichtige Rolle.”® Allerdings lassen sich nach
Habermas die Erkenntnisse der Naturwissenschaften schlecht mit unserem
Alltagsverstindnis und unserer Alltagspraxis vereinbaren. Daher konne die
Alltagswelt nicht Basis metaphysischer Reflexion sein. Generell gelte: ,Die
[...] Lebenswelt kann nicht als ganze auf die Objektseite gebracht und zum
Gegenstand falliblen Wissens gemacht werden, ohne als orientierendes
Hintergrundwissen zu zerfallen”7 Wir konnten ,als erkennende Subjekte
nicht aus der ,Haut’ unserer Lebensform heraus“’8, denn diese ,stiftet einen
internen Zusammenhang zwischen Theorie und Praxis“’°. Es ist allerdings
fraglich, ob wir fiir eine rationale Metaphysik diese Haut abstreifen miissen.
Einerseits besteht die Moglichkeit der internen Kritik von Lebensformen,
die sich an der Effektivitit oder Ineffektivitit der Verwirklichung der den

72 Vgl. Habermas (2009%), 204.

73 Siehe Lutz-Bachmann (2015), 88; mit Verweis auf Nagl-Docekal (2014), 160.

74 Vgl. Habermas (1984), 27; 44.

75 Vgl. Chalmers et al. (2013); Tahko (2015).

76 Das heiflt nicht (notwendig), dass Metaphysik versucht, das Ganze der Lebenswelt
swie einen Gegenstand in der Welt vor Augen zu stellen“ (Habermas (2021), 282).
Metaphysik nimmt das Ganze der (empirischen) Wirklichkeit in den Blick und
anerkennt, dass diese nicht Teil der (empirischen) Wirklichkeit sein kann.

77 Habermas (2019), I1, 773.

78 Ebd.,774.

79 Ebd.

312

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-285 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Gott der Philosophen halte ich gar nichts.

Lebensformen inhérenten Ziele bemisst.3 Andererseits ist auch eine exter-
ne Kritik moglich als eine kritische Reflexion auf einzelne Bestandteile
der Lebensform mithilfe anderer Elemente der Lebensform, allgemein ak-
zeptierter Ergebnisse der Wissenschaften und rationaler Prinzipien etwa
der formalen oder informalen Logik. So lassen sich nach und nach alle
Elemente unserer Lebenswelt kritisch reflektieren, wenn auch vielleicht
nicht die gesamte Lebenswelt auf einmal® Eine solche (metaphysische)
Kritik der Lebenswelt ist (auch im Rahmen einer deskriptiven Metaphysik)
notwendig, wenn diese nicht zum Hort einer vor jeglicher Kritik gefeiten
impliziten Metaphysik werden soll.

Neben semantischen Uberlegungen und einem kritischen Ausgang bei
der Lebenswelt lassen sich zur Beurteilung metaphysischer Hypothesen
oder ganzer metaphysischer Systeme (M) folgende Kriterien formulieren:®2

1. Interne Widerspruchsfreiheit: M muss in sich widerspruchsfrei sein.

2. Externe Widerspruchsfreiheit: M muss mit anderen gut bestétigten Hy-
pothesen und Annahmen (etwa der Naturwissenschaften) widerspruchs-
frei zusammenpassen.

3. Positive Griinde: Es miissen gute Griinde fiir die Wahrheit von M zur
Verfiigung stehen, etwa die Herstellung von Kohdrenz und der Abbau
von Inkohirenz in unserem Uberzeugungssystem mithilfe integrativer
Erklarungen: M muss bisherigen (bestitigten) Erfahrungen und aner-
kannten Erkenntnissen gerecht werden und zwischen ihnen, v. a. durch
die Herausarbeitung allgemeiner Strukturen der Wirklichkeit, positive
inferentielle Beziehungen ermdglichen. Eine wichtige Argumentations-
form in diesem Unternehmen ist, neben transzendentalen Argumenten
in einem weiten Sinn, der Schluss auf die beste Erkldrung, in dem von
der hoheren Erklarungsleistung einer Hypothese H auf die Wahrheit von
H geschlossen wird.33 Dabei spielen Kriterien wie das Einfachheitskrite-
rium eine wichtige Rolle.

4. Fehlen von Entkriftern: Es diirfen keine besseren Griinde gegen die
Wahrheit von M (oder die Zuverldssigkeit der positiven Griinde fiir
M) sprechen als dafiir. Gedankenexperimente kdnnen unter bestimmten

80 Vgl. Jaeggi (2014).

81 Allerdings setzt eine solche Form der Kritik von Lebensformen eine substanzielle
Rationalitatskonzeption voraus, welche die Beurteilung von letzten Handlungszielen
ermoglicht.

82 Fiir einen Uberblick iiber Methoden, Argumentformen und Kriterien der Metaphysik
vgl. Teil VII in Schrenk (2017).

83 Vgl. Lipton (2004).

313

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-285 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Oliver J. Wiertz

Bedingungen eine quasi-experimentelle Uberpriifungsinstanz metaphy-
sischer Hypothesen bilden.

5. Offenheit: M muss neue Erfahrungen/Erkenntnisse auf Dauer integrie-
ren konnen oder nachvollziehbar zeigen kénnen, warum diese Erfahrun-
gen/Erkenntnisse epistemisch unzuverldssig oder aus anderen Griinden
vernachldssigbar sind.

Insgesamt empfiehlt es sich, metaphysische Entwiirfe und vor allem ihre
Aufgabe der Entwicklung integrativer Erklarungen als Forschungsprogram-
me zu verstehen, d. h. sie nicht allein anhand ihres jeweiligen Standes zu
beurteilen, sondern auch danach, ob in ihrer Entwicklung Anzeichen dafiir
sprechen, dass es sich um ein progressives Forschungsprogramm handelt.

Die genannten Kriterien entsprechen im Wesentlichen den in der Philo-
sophie iiblichen Kriterien. Es scheint nicht, dass methodologisch-kriterio-
logisch die Ontologie/Metaphysik schlechter dasteht als andere Gebiete der
Philosophie.

3. Ein epistemisches Problem des nachmetaphysischen Denkens

Bisher wurde versucht, Griinde dafiir zu nennen, dass Habermas’ These
der prinzipiellen Illegitimitit der Metaphysik im Horizont der Moderne
nicht hinreichend begriindet ist. Im Folgenden soll ein Grund skizziert
werden, dass der Verzicht auf Metaphysik zu zwei Problemen in Habermas’
Philosophie fiihrt.

Etwas Uberspitzt gesagt, finden sich bei Habermas verschiedene Gel-
tungsbereiche bzw. Perspektiven auf die Wirklichkeit, die (bzw. deren
Implikationen) nur in einem schwachen Sinn (wenn iiberhaupt) mitein-
ander positiv inferentiell verbunden sind oder sogar in inferentieller Span-
nung zueinander stehen, sich also gegenseitig infrage stellen. Habermas
spricht vom hartnéckigen Problem des Dualismus von Human- und Natur-
wissenschaften und mindestens ebenso problematisch erscheint die Bezie-
hung zwischen der hermeneutisch-lebensweltlichen und der (natur-)wis-
senschaftlichen Perspektive auf die Welt, da der hermeneutische Zugang
zur Lebenswelt sich nicht durch einen anderen ersetzen lasse.3* Jedenfalls
herrscht nach Habermas zwischen

84 Vgl. Habermas (2009%), 263; vgl. auch Habermas (2021), 286.

314

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-285 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

«

Vom Gott der Philosophen halte ich gar nichts.

einem aus der Beobachterperspektive vorgenommenen Zugang zur Welt
der physikalisch mef3baren Zustdnde und Ereignisse und einem an die
Teilnehmerperspektive gebundenen hermeneutischen Zugang zu symbo-
lischen Gegenstinden und Praktiken der Lebenswelt [...] eine epistemi-
sche Kluft8>,

sodass wir einem ,,Dualismus von Wissensperspektiven“s® gegeniiberstehen
und uns mit ,der Pluralitit von einigen tief verankerten welterschliefSen-
den Perspektiven abfinden“®” miissen, die sich in miteinander prima facie
inkompatiblen Gruppen von Aussagen niederschlagen.®® Laut Habermas
stehen wir also dem Dilemma gegeniiber, ,daf} uns die Unterstellung einer
objektiven Welt zu einer monistischen Beschreibung dréngt, an der uns ein
epistemischer Dualismus hindert“®. Dies ist fiir eine Position, die sich an
der Frage abarbeitet, ,wie die Philosophie auch unter Bedingungen nach-
metaphysischen Denkens einen Beitrag zur rationalen Kldrung unseres
Welt- und Selbstverstandnisses leisten kann®?, und die von der Pramisse
ausgeht, dass die Philosophie ihr Proprium verraten wiirde, wenn sie ,den
holistischen Bezug auf unser Orientierungsbediirfnis preisgabe“!, ein ernst-
zunehmendes Problem, denn dieser holistische Bezug weist bei Habermas
eine wesentliche Leerstelle auf: die integrierende Kldrung der Beziehung
zwischen Lebenswelt, Natur- und Humanwissenschaften.”> Habermas’ Phi-
losophie wird ihrem eigenen Anspruch des rationalen Beitrags zu einer
Kldrung unseres Welt- und Selbstverstdndnisses nicht vollig gerecht.

Noch ernster ist ein epistemisches Problem, das sich aus diesem starken
Dualismus ergibt und es fraglich erscheinen lasst, ob das letzte Wort zu
unserem ,gespaltenen kognitiven Zugang zur Welt“ sein kann, dass man
sich damit abfinden muss, dass ,die Welt selbst in den Partikularismus
lebensweltlich relevanter Weltausschnitte® zerfallt.* Dieser Partikularismus
fihrt dazu, dass das menschliche Uberzeugungssystem (als Gesamtheit

85 Habermas (2009°), 26.

86 Habermas (2009?), 273.

87 Habermas (2009, 267.

88 ,In einer physikalisch begriffenen Welt tritt das Mentale als eine einstweilen nicht
aufgeldste Dissonanz auf“ (ebd., 262).

89 Ebd., 264.

90 Habermas (2021), 282.

91 Habermas (2019), I, 13.

92 Fiir Habermas’ Versuch, mit diesem Problem zu Rande zu kommen, vgl. Habermas
(2009°), 26; Habermas (2019), 11, 746-748.

93 Beide Zitate: Habermas (2009, 267.

315

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-285 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Oliver J. Wiertz

der Uberzeugungen eines epistemischen Subjekts) in verbindungslose oder
sogar inkompatible Teilsysteme zerféllt. Dies ist unter der Riicksicht des
positiven epistemischen Status sowohl des ganzen Uberzeugungssystems
als auch seiner einzelnen Elemente problematisch. Auch auflerhalb von
rein kohérentistischen Theorien gilt Kohédrenz als ein wichtiger positiver
Faktor der epistemischen Rechtfertigung, und entsprechend mangelnde
Kohirenz als negativer Faktor. Dabei ist zwischen System- und relationaler
Kohirenz zu unterscheiden. Ein Uberzeugungssystem M ist ceteris paribus
umso kohirenter, je mehr und je starkere positive inferentielle Beziehun-
gen die Elemente von M miteinander verbinden (Systemkohérenz), und
umso inkohirenter, in je mehr voneinander isolierte oder miteinander in-
kompatible Teilsysteme M zerfillt. Eine einzelne Uberzeugung U ist umso
kohirenter zu M (relationale Kohirenz), je mehr Uberzeugungen von M
zu U in je stirkeren positiven inferentiellen Beziehungen stehen bzw. je
mehr und je stirkere positive inferentielle Beziehungen U zwischen den
einzelnen Elementen von M stiftet. Dabei hdngen Mafl und Gewicht der
relationalen Kohérenz von dem Maf3 der Systemkohérenz von M ab. Der
Grad der relationalen Kohirenz einzelner Uberzeugungen und damit deren
epistemischer Rechtfertigungsstatus hingen also von dem Mafi der relevan-
ten Systemkohirenz ab. Gehort U einem nur schwach (system-)kohirenten
Uberzeugungssystem an, kann U auch im Fall einer vergleichsweise hohen
relationalen Kohédrenz nur schwach epistemisch gerechtfertigt sein (wenn
{iberhaupt).®* Daraus folgt, dass ein nur schwach systemkohirentes Uber-
zeugungssystem nicht nur nicht selbst epistemisch gut gerechtfertigt sein
kann, sondern auch seine einzelnen Uberzeugungselemente nur schwach
epistemisch gerechtfertigt sein konnen. Wenn ein Uberzeugungssystem in
miteinander nur lose oder gar nicht positiv verbundene oder sogar in mit-
einander in inferentieller Spannung stehende Teilsysteme zerfllt, wie dies
nach Habermas bei der Beziehung zwischen unseren Uberzeugungen iiber
die Lebenswelt bzw. aus ihr hervorgehenden Uberzeugungen einerseits und
unseren Uberzeugungen iiber die (Natur-)Wissenschaften bzw. aus den
Naturwissenschaften stammenden Uberzeugungen andererseits der Fall zu
sein scheint, sind das Uberzeugungssystem, aber auch seine Teilsysteme
(einschliefflich des lebensweltlichen und des (natur-)wissenschaftlichen
Teilsystems) und die einzelnen Uberzeugungen hochstens schwach episte-

94 In einem nur schwach global-kohirenten Uberzeugungssystem kann eine einzelne
Uberzeugung nicht zu vielen anderen Uberzeugungen positive inferentielle Beziehun-
gen haben.

316

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-285 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Gott der Philosophen halte ich gar nichts.

misch gerechtfertigt. Wir haben keinen guten Grund, sie fiir wahr zu hal-
ten. Damit ist die Rationalitat unseres Handelns in der Welt, unseres Deu-
tens der Wirklichkeit und unserer Orientierung in der Welt massiv infrage
gestellt, weil sie auf einer epistemisch nur unzureichend gerechtfertigten
Grundlage beruhen. Wir scheinen nicht viele gute (epistemischen) Griinde
zu haben, unsere Uberzeugungen, einschlieSlich der philosophischen Kon-
zeption nachmetaphysischen Denkens, fiir wahr zu halten. Die Konzeption
des nachmetaphysischen Denkens erscheint (potenziell) schwach selbstent-
kraftend: Wenn sie wahr sein sollte, sprechen nicht viele gute Griinde
fir jhre Wahrheit, und die rechtfertigende Kraft der Griinde fiir ihre
Wabhrheit ist eingeschrinkt. Diese Selbstentkriftung kann nur durch die
Behebung der Inkohirenz des Uberzeugungssystems umgangen werden.
Die Verhinderung (systemisch) inkohirenter Uberzeugungssysteme via die
Integration unserer grundlegenden Uberzeugungen in eine koharente Welt-
anschauung/Weltsicht ist gerade Aufgabe der Metaphysik. Eine deskriptive
Metaphysik konnte bei dem skizzierten Inkoharenzproblem Abhilfe schaf-
fen. Sie wiirde erstens auf den Unterschied zwischen Naturwissenschaften
und einer naturalistischen Deutung der Wirklichkeit hinweisen, also einen
(metaphysischen) Universalitatsanspruch von Naturwissenschaften auf die
restlose Erklarung der gesamten Wirklichkeit begriindet zuriickweisen und
damit die Spannung zwischen Lebenswelt und (Natur-)Wissenschaften
und so die Systeminkohirenz unseres Uberzeugungssystems von vornhe-
rein minimieren. Zweitens wiirde sie Angebote zur Integration der beiden
groflen Wirklichkeitsperspektiven machen, also positiv zu einer Steigerung
der Systemkohirenz unseres Uberzeugungssystems beitragen, ohne die Le-
benswelt unkritisch als alleinige und unhinterfragte Basis ihrer Reflexionen
vorauszusetzen.

Mit der Auseinandersetzung zwischen deskriptiven und naturalistisch-
revisiondren Entwiirfen kommt zudem ein weiterer Grund fiir die Notwen-
digkeit metaphysischer Uberlegungen auch fiir Habermas’ nachmetaphysi-
sches Denken in den Blick. Habermas muss Voraussetzungen machen, wie
die nicht vollstindige Reduzierbarkeit der Lebenswelt auf die drittpersonale
Beschreibung, fiir die in strikt naturalistischen Metaphysikentwiirfen kein
Platz ist. Um diese Voraussetzungen zu verteidigen, geniigt es nicht, entge-
gengesetzte metaphysische Konzeptionen zu kritisieren (was auch schon
metaphysische Uberlegungen erfordert), sondern es muss sich zumindest
die Moglichkeit zeigen lassen, wie unser mentales Leben auf kohidrente
Weise Platz in unserem Wirklichkeitsverstandnis finden kann; es muss also
eine metaphysische Konzeption formuliert werden.

317

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-285 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Oliver J. Wiertz

Falls diese skizzenhaften Uberlegungen nicht vollig aus der Luft gegriffen
sind, ndhren sie wenigstens den Anfangsverdacht, dass die Konzeption des
nachmetaphysischen Denkens schwach selbstentkriftend ist. Es scheint,
dass die grundsitzliche Bestreitung der Metaphysik als einer zeitgemafien
Gestalt des Geistes hohe philosophische Kosten verursacht. Die Konzepti-
on eines nachmetaphysischen Denkens scheint daher kein guter Grund
fiir die Abstinenz von ontologisch-metaphysischen Uberlegungen bei der
philosophischen Reflexion auf die Gottesfrage zu sein.

Allerdings konnte Habermas einwenden, dass Entwiirfe einer metaphy-
sisch fundierten philosophischen Theologie oder einer theistischen Meta-
physik nicht mehr zur ,,agnostisch bleibenden Philosophie; sondern auf die
Seite der ,,Apologie des Glaubens mit philosophischen Mitteln“®> gehéren,
die fiir Habermas keine Philosophie ist, sondern sich nur philosophischer
Mittel bedient. Aber warum sollen Apologet:innen qua Apologet:innen kei-
ne Philosoph:innen sein, oder anders gefragt: Warum nennt Habermas
Philosophie und Agnostizismus in einem Atemzug? Hort jemand wie Holm
Tetens auf, Philosoph zu sein, wenn er durch philosophisches Nachdenken
dazu kommt, die Existenz des theistischen Gottes als ernsthafte philoso-
phische Moglichkeit in Betracht zu ziehen und sie aus philosophischen
Griinden der Alternative des Naturalismus vorzieht (im Gegensatz zu der
Zeit, als er selbst einen naturalistischen Standpunkt vertrat)?

Zudem sind die apologetischen und die rein philosophischen Elemente
(wenn man sie terminologisch so unterscheiden will) konkreter philoso-
phischer Positionen selten sauber voneinander zu trennen. Alvin Plantin-
gas antinaturalistisches evolutiondres Argument etwa, nach dem unter den
Bedingungen der Evolutionstheorie ein metaphysischer Naturalismus zum
Erkenntnisskeptizismus fiithrt, sodass der gew6hnliche Naturalismus selbst-
entkriftend ist,% ist in Habermas’ Kategorien sicherlich ein Beispiel fiir
eine Apologetik des Glaubens mit philosophischen Mitteln. Andererseits ist
es organischer Bestandteil von Plantingas naturalistischer Erkenntnistheo-
rie, die wesentlich von dem Gettier-Problem und nicht von apologetischen
Interessen geleitet ist.”

95 Beide Zitate Habermas (2005), 149f.

96 Vgl. Plantinga (1993), Kap. 12.

97 Es muss aus Habermas’ Perspektive erstaunlich wirken, dass dieses seiner Meinung
nach wohl apologetische Argument auch von rein sikularen Philosoph:innen, religios
unbescholtenen Sohnen und Téchtern der Moderne, ernsthaft diskutiert wird; vgl.
Beilby (2002).

318

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-285 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Gott der Philosophen halte ich gar nichts.

Fiir den Status als Philosophie ist nicht der Inhalt einer philosophischen
These entscheidend, sondern, dass diese (im weiten Sinn) zum Kanon der
philosophischen Fragen gehort und mit philosophischen Methoden disku-
tiert wird, also mit begrifflicher Prazision und argumentativer Klarheit
und Schirfe. Wenn man Apologetik nicht in dem pejorativen Sinn der
Verteidigung einer Position auch gegen bessere Einsicht versteht, ist nicht
ersichtlich, warum apologetische ,,Philosophie® nicht wirkliche Philosophie
sein soll. Man bleibt dann philosophisch redlich, wenn man allein dem
besseren Argument folgt, gleich in welche Richtung es fithrt. Habermas’
Aussortierung ,apologetischer Philosophie“ aus dem Kreis ,eigentlicher
Philosophie“ kann nicht das letzte Wort sein.

4. Schluss

Aus den unterschiedlichen Konzeptionen des philosophischen Nachden-
kens iiber Gott ergeben sich markante Unterschiede in Themenwahl und
Herangehensweise. Diese Unterschiede zwischen Religionsphilosophie im
engen Sinn und der philosophischen Theologie (als Fortsetzung der me-
taphysica specialis) iiberschneiden sich teilweise mit der Unterscheidung
zwischen ,kontinentaler” und ,analytischer” Religionsphilosophie. In die-
sem Aufsatz sollte nicht einer Fortsetzung dieser Trennung, sondern ihrer
Relativierung das Wort geredet werden. Thomas M. Schmidt hat frith zu
einer Uberwindung dieses garstigen Grabens beigetragen, was sich nicht
nur an der bunten Schar seiner Schiiler:innen zeigt, sondern auch an
der thematischen und methodischen Weite seiner Schriften. Nicht zuletzt
dafiir gebiithrt ihm Dank. Dabei hat ihn nicht zuletzt die Wahrnehmung
der Gefahr einer fundamentalistischen Instrumentalisierung von Religion
fiir politisch-gesellschaftliche Zwecke und die damit oft einhergehende An-
thropomorphisierung Gottes geleitet, welche die kritischen Potenziale von
Religion und theistischem Gottesglauben unterschlagen. Diese Gefahren
bleiben virulent und ich mdchte mit dem Zitat eines Alumnus jener Hoch-
schule schliefSen, an der auch der mit diesem Beitrag hoffentlich gewiirdigte
Jubilar und sein unheilbar metaphysisch infizierter Schiiler eine kurze Zeit
gemeinsam studiert haben:

Wie haben wir den Herrgott in die Grenzen und Schranken unserer
Niitzlichkeit, unserer Eigenart, unseres Empfindens, unserer Selbstver-
wirklichung usw. eingesperrt [...]. Gott wurde wie alles Hohere und

319

hitps://dol.org/10.5771/9783748952275-285 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Oliver J. Wiertz

Geistige und Heilige nur insoweit anerkannt, als er uns bestitigte und
uns in unserem Eigensinn und Eigenwillen forderte.”

Literatur

Beilby, James: Naturalism Defeated? Essays on Plantinga’s Evolutionary Argument
against Naturalism, Ithaca/London 2002.

Breul, Martin: Jirgen Habermas, in: ders./Aaron Langenfeld (Hrsg.): Kleine Philoso-
phiegeschichte. Eine Einfithrung fiir das Theologiestudium, Leiden 2007, S. 297-302.

Breul, Martin: Diskurstheoretische Glaubensverantwortung. Konturen einer religiésen
Epistemologie in Auseinandersetzung mit Jiirgen Habermas, Regensburg 2019.

Breul, Martin: Eine Kritik des metaphysischen Realismus, in: Saskia Wendel/Martin
Breul: Verniinftig glauben - begriindet hoffen. Praktische Metaphysik als Denkform
rationaler Theologie, Freiburg/Basel/Wien 2020, S. 157-269.

Briintrup, Godehard: Wahrheit vom Gottesstandpunkt? Zur Semantik theologischer
Aussagen, in: ZTP 144 (2022), S. 96-110.

Chalmers, David J./Manley, David/Wasserman, Ryan (Hrsg.): Metametaphysics. New
Essays on the Foundation of Ontology, Oxford 2013.

Dalferth, Ingolf U./Hunziker, Andreas (Hrsg.): Gott denken - ohne Metaphysik? Zu
einer aktuellen Kontroverse in Theologie und Philosophie, Tiibingen 2014.

Delp, Alfred: Meditationen ,Gestalten der Weihnacht, in: ders.: Gesammelte Schriften.
Hrsg. v. Roman Bleistein, Bd. 4: Aus dem Gefangnis, Frankfurt am Main 1984,

Deuser, Hermann (Hrsg.): Metaphysik und Religion. Die Wiederentdeckung eines
Zusammenhangs, Giitersloh 2007.

Esfeld, Michael: Naturphilosophie als Metaphysik der Natur, Frankfurt am Main 2008.

Habermas, Jiirgen: Theorie kommunikativen Handelns I: Handlungsrationalitit und
gesellschaftliche Rationalisierung, 3. Auflage, Frankfurt am Main 1984.

Habermas, Jurgen: Replik auf Einwénde (1980), in: ders.: Vorstudien und Ergédnzungen
zur Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt am Main 1995, S. 475-570.

Habermas, Jiirgen: Begriindete Enthaltsamkeit. Gibt es postmetaphysische Antworten
auf die Frage nach dem ,richtigen Leben?, in: ders.: Die Zukunft der menschlichen
Natur. Auf dem Weg zu einer liberalen Eugenik?, Frankfurt am Main 2005%, S. 11-33.

Habermas, Jiirgen: Religion in der Offentlichkeit. Kognitive Voraussetzungen fiir den
~Offentlichen Vernunftgebrauch® religiéser und sakularer Biirger, in: ders.: Zwischen
Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsitze, Frankfurt am Main 2005°,
S.119-154.

98 Delp (1984), 200. Alfred Delp SJ hat von 1936 bis 1939 an der Philosophisch-Theolo-
gischen Hochschule Sankt Georgen, Frankfurt am Main studiert.

320

https:/jdol.org/10.5771/9783748952275-295 - am 20.01.2026, 04:31:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

«

Vom Gott der Philosophen halte ich gar nichts.

Habermas, Jiirgen: Das Sprachspiel verantwortlicher Urheberschaft und das Problem
der Willensfreiheit. Wie laf3t sich der epistemische Dualismus mit einem ontologi-
schen Monismus versdhnen?, in: ders.: Philosophische Texte 5: Kritik der Vernunft,
Frankfurt am Main 2009?, S. 271-341.

Habermas, Jiirgen: Die Einheit der Vernunft in der Vielfalt ihrer Stimmen, in: ders.:
Philosophische Texte 5: Kritik der Vernunft, Frankfurt am Main 2009, S. 117-154.

Habermas, Jiirgen: Einleitung, in: ders.: Philosophische Texte 5: Kritik der Vernunft,
Frankfurt am Main 2009¢, S. 9-32.

Habermas, Jiirgen: Realismus nach der sprachpragmatischen Wende, in: ders.: Philoso-
phische Texte 2: Rationalitéts- und Sprachtheorie, Frankfurt am Main 20094, S. 316—
375.

Habermas, Jirgen: Richtigkeit vs. Wahrheit. Zum Sinn der Sollgeltung moralischer
Urteile und Normen, in: ders: Philosophische Texte 3: Diskursethik, Frankfurt am
Main 2009¢, S. 382-434.

Habermas, Jirgen: Von den Weltbildern zur Lebenswelt, in: ders.: Philosophische
Texte V, Frankfurt am Main 2009,

Habermas, Jiirgen: Versprachlichung des Sakralen. Anstelle eines Vorwortes, in: ders.:
Nachmetaphysisches Denken II. Aufsitze und Repliken, Berlin 2012, S. 7-18.

Habermas, Jiirgen: Der Horizont der Moderne verschiebt sich, in: ders.: Nachmetaphy-
sisches Denken. Philosophische Aufsitze, 6. Auflage, Frankfurt am Main 20134, S. 11-
17.

Habermas, Jiirgen: Metaphysik nach Kant, in: ders.: Nachmetaphysisches Denken.
Philosophische Aufsitze, 6. Auflage, Frankfurt am Main 2013Y, S. 18-34.

Habermas, Jiirgen: Motive nachmetaphysischen Denkens, in: ders.: Nachmetaphysi-
sches Denken. Philosophische Aufsitze, 6. Auflage, Frankfurt am Main 2013, S. 35-
60.

Habermas, Jiirgen: Riickkehr zur Metaphysik? Eine Sammelrezension, in: ders.: Nach-
metaphysisches Denken. Philosophische Aufsitze, 6. Auflage, Frankfurt am 20134,
S.263-278.

Habermas, Jiirgen: Auch eine Geschichte der Philosophie, 2 Bde., Frankfurt am Main
2019.

Habermas, Jirgen: Replik, in: DZPhil 69 (2021), S. 281-294.

Henrich, Daniel C.: Jirgen Habermas. Philosoph ohne metaphysische Riickende-
ckung?, in: DZPhil 55 (2007), S. 389-402.

Herzberg, Stephan: Menschliche und gottliche Kontemplation. Eine Untersuchung
zum bios theoretikos bei Aristoteles, Heidelberg 2013.

Herzberg, Stephan: Ethischer Realismus. Zum Ethik-Konzept Josef Piepers, Miinster
2020.

Jaeggi, Rahel: Kritik von Lebensformen, Berlin 2014.

Kriiger, Hans-Peter/Demmerling, Christoph/Habermas, Jiirgen: Kommunikative Ver-
nunft. Jirgen Habermas, interviewt von Christoph Demmerling und Hans-Peter
Kriiger, in: DZPhil 64 (2016), S. 806-827.

Lewis, David: Philosophical Papers II, Oxford 1986, IX.

321

https:/jdol.org/10.5771/9783748952275-295 - am 20.01.2026, 04:31:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Oliver J. Wiertz

Lipton, Peter: Inference to the Best Explanation, 2. Auflage, London/New York 2004.

Lowe, Jonathan E.: The Four-Category Ontology. A Metaphysical Foundation for Natu-
ral Science, Oxford 2006.

Lutz-Bachmann, Matthias: Postmetaphysisches Denken? Uberlegungen zum Metaphy-
sikbegriff der Metaphysikkritik, in: Zeitschrift fiir philosophische Forschung 56
(2002), S. 414-425.

Lutz-Bachmann, Matthias: Die postsakulare Konstellation: Offentliche Vernunft, Reli-
gion und Wissenschaft, in: ders. (Hrsg.): Postsdkularismus. Zur Diskussion eines
umstrittenen Begriffs, Frankfurt am Main 2015, S. 79-97.

Nagl-Docekal, Herta: Innere Freiheit. Grenzen der nachmetaphysischen Moralkonzep-
tionen, Berlin 2014.

Niederbacher, Bruno: Metaethik, Stuttgart 2021.

Ollig, Hans-Ludwig: Das unerledigte Metaphysikproblem. Anmerkungen zur jiingsten
Metaphysikdiskussion im deutschen Sprachraum, in: ThPh 64 (1989), S. 31-68.

Pitcher, George: Berkeley, London 1977.
Plantinga, Alvin: Warrant and Proper Function, Oxford/New York 1993.

Runggaldier, Edmund: Leben wir in einem postmetaphysischen Zeitalter?, in: Stimmen
der Zeit 4 (2010), S. 214-252.

Schmidt, Thomas M.: Religioses Bewusstsein und philosophischer Gottesbegriff, in:
Ermengildo Bidese/Alexander Fidora/Paul Renner (Hrsg.): Philosophische Gottes-
lehre heute. Der Dialog der Religionen, Darmstadt 2008.

Schmidt, Thomas M.: Der Sinn von Unbedingtheit. Skizzen zu einem nachmetaphy-
sischen Begriff des Absoluten, in: Edmund Runggaldier/Benedikt Schick (Hrsg.):
Letztbegriindungen und Gott, Berlin/New York 2011, S. 100-114.

Schnidelbach, Herbert: Metaphysik und Religion heute, in: ders.: Rehabilitierung des
animal rationale, Frankfurt am Main 1992, S. 137-157.

Schrenk, Markus (Hrsg.): Handbuch Metaphysik, Stuttgart 2017.
Tahko, Tuomas, An Introduction to Metametaphysics, Cambridge 2015.

Tetens, Holm: Kants ,Kritik der reinen Vernunft Ein systematischer Kommentar,
Stuttgart 2006.

Willaschek, Marcus: Was ist ,schlechte Metaphysik?, in: Uwe ]. Wenzel (Hrsg.):
Vom Ersten und Letzten. Positionen der Metaphysik in der Gegenwartsphilosophie,
Frankfurt am Main 1998, S. 131-150.

322

https:/jdol.org/10.5771/9783748952275-295 - am 20.01.2026, 04:31:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	III. Religion denken unter nachmetaphysischen Bedingungen
	„Vom Gott der Philosophen halte ich gar nichts.“ Philosophische Gotteslehre im nachmetaphysischen Zeitalter? |Oliver J. Wiertz
	1. Jürgen Habermas’ Konzeption nachmetaphysischen Denkens
	1.1. Habermas’ Metaphysikbegriff
	1.2. Systematische Gründe für die Ablösung der Metaphysik durch das nachmetaphysische Denken

	2. Anmerkungen zu Habermas’ Charakterisierung und Kritik metaphysischen Denkens
	2.1. Habermas’ Kennzeichnung metaphysischen Denkens
	2.2. Habermas’ metaphysikkritische Argumente
	Das Argument aus der Situierung der Vernunft
	Das Argument aus der linguistischen Wende
	Der Vorwurf der mangelnden rationalen Grundlagen und Kriterien der Metaphysik


	3. Ein epistemisches Problem des nachmetaphysischen Denkens
	4. Schluss
	Literatur



