
III.
Religion denken unter nachmetaphysischen Bedingungen

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748952275-295 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Vom Gott der Philosophen halte ich gar nichts.“1 Philosophische 
Gotteslehre im nachmetaphysischen Zeitalter? 

Oliver J. Wiertz

Abstract: Seit einigen Jahren wird die philosophische Herangehensweise an die Frage nach Gott 
diskutiert. Dabei ist besonders die Rolle der Metaphysik kontrovers. Für Thomas M. Schmidt 
erhält die Religionsphilosophie einen Zugang zur Gottesfrage nicht über die Metaphysik, sondern 
allein über die Frage nach den Bedingungen des (individuellen) religiösen Bewusstseins. Im 
Hintergrund der Position Schmidts steht das Konzept des nachmetaphysischen Denkens, mit dem 
sich der folgende Text kritisch auseinandersetzt. Es sollen Zweifel an der Selbstverständlichkeit ge­
weckt werden, mit der oft die Metaphysik als irrelevant für die philosophische (und theologische) 
Reflexion auf die Gottesfrage abgewertet wird.

Keywords: Metaphysik, Religionsphilosophie, nachmetaphysisches Denken, Gott, Jürgen Haber­
mas, Martin Breul

Seit einigen Jahren wird im deutschsprachigen Raum wieder diskutiert, wie 
die Frage nach Gott philosophisch anzugehen bzw. Religionsphilosophie 
zu betreiben ist. Dabei spielt die Metaphysik eine wichtige Rolle: Ist sie 
unverzichtbare Grundlage jeder philosophischen Reflexion der Gottesfrage 
oder ein Hindernis?2 Thomas M. Schmidt bezieht in dieser Frage eindeutig 
Stellung: „Nachkritisch kann ‚Gott‘ als ein sinnvolles Thema der Philoso­
phie nur im Ausgang von der Rekonstruktion der allgemeinen subjekti­
ven Sinnbedingungen menschlichen Sprechens und Handelns eingeführt 
werden.“3 Schmidt bestimmt die Unbedingtheitsdimension von Sinn als 
zentrales Element der Religion, wobei er den Unbedingtheitsbegriff aus 
einer Strukturanalyse des religiösen Bewusstseins gewinnt und „nicht aus 
einer Reflexion auf die vorgängigen Gegebenheiten eines substantiell ver­
standenen Unbedingten.“4 Die Religionsphilosophie gewinnt den Zugang 
zur Gottesfrage nicht über die Metaphysik, sondern vermittels der Frage 
nach den Bedingungen des (individuellen) religiösen Bewusstseins.

1 Krüger et al. (2016), 820. Ich danke Åke Wahlberg für sehr hilfreiche Kommentare.
2 Vgl. die Sammelbände: Deuser (2007); Dalferth/Hunziker (2014).
3 Schmidt (2008), 13.
4 Ebd.

297

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im Hintergrund der Position Schmidts lässt sich das Konzept des nach­
metaphysischen Denkens seines Lehrers Jürgen Habermas erkennen.5 Un­
ter den Bedingungen nachmetaphysischen Denkens lässt sich Religionsphi­
losophie nicht im Ausgang von metaphysischen Überlegungen angehen, da 
die Philosophie in der Moderne metaphysische Fragen auf sich beruhen 
lassen muss. Wer der Metaphysik für Religionsphilosophie im Allgemei­
nen und für die philosophische Reflexion der Gottesfrage im Speziellen 
Gewicht geben will, kommt an einer Auseinandersetzung mit der Konzep­
tion des nachmetaphysischen Denkens nicht vorbei. Ich werde mich im 
Folgenden kritisch mit dem nachmetaphysischen Denken auseinanderset­
zen, wie es von Habermas entwickelt und von Martin Breul als Grundlage 
der philosophisch-theologischen Reflexion auf die Gottesfrage verwendet 
wird. Nach einer Darstellung der Konzeption des nachmetaphysischen 
Denkens und dessen Begründung soll die scheinbare Offensichtlichkeit der 
Abwertung der Metaphysik als vergangener Gestalt des Geistes infrage ge­
stellt und auf ein epistemisches Problem des nachmetaphysischen Denkens 
hingewiesen werden. Damit allein kann nicht die Legitimität oder Unver­
zichtbarkeit der Verwendung metaphysischer Überlegungen in der Religi­
onsphilosophie6 begründet werden. Es sollen aber Zweifel an der Selbstver­
ständlichkeit geweckt werden, mit der oft metaphysische Überlegungen als 
obsolet und als irrelevant für die philosophische (und theologische) Refle­
xion auf die Gottesfrage gewertet werden.7 Es geht in keiner Weise darum, 
dem anthropologischen Ansatz in der Religionsphilosophie Bedeutsamkeit 
abzusprechen, sondern allein um den ersten Schritt einer Verteidigung der 
Legitimität metaphysischer Überlegungen in der Religionsphilosophie.

1. Jürgen Habermas’ Konzeption nachmetaphysischen Denkens

Gemäß Jürgen Habermas’ Konzeption des nachmetaphysischen Denkens 
ist es „einer modernen, sprachphilosophisch gewendeten Philosophie nicht 
möglich […], seriös über umfassende Theorien über das Sein zu urteilen, 

5 Vgl. Schmidt (2011), 101.
6 Ich unterscheide im vorliegenden Text terminologisch nicht zwischen „Religionsphilo­

sophie“, „philosophischer Gotteslehre“ oder „philosophischer Theologie“.
7 Dass die folgenden Ausführungen skizzenhaften Charakter haben und vor allem die 

Darstellung und Diskussion der Position von Habermas dessen Denken nicht gerecht 
werden, ist nicht zuletzt Platzgründen geschuldet. Aber vielleicht kann dieser Text die 
Richtung anzeigen, in die eine differenzierte apologia pro metaphysica gehen könnte.

Oliver J. Wiertz

298

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geschweige denn eine solche zu entwickeln.“8 Diese Einschätzung ist nicht 
beschreibend, sondern wertend: Metaphysische Versuche sind defizitär, da 
sie nicht den gegenwärtigen philosophischen Maßstäben entsprechen. Im 
Folgenden soll zuerst Habermas’ Metaphysikverständnis dargestellt werden, 
um dann seine Gründe zu erläutern, warum die Metaphysik unter den 
Bedingungen der „Moderne“ obsolet geworden sei.

1.1. Habermas’ Metaphysikbegriff

Habermas’ Konzeption eines nachmetaphysischen Denkens zeichnet sich 
durch ein enggeführtes Metaphysikverständnis aus, wie er selbst einräumt.9 
Er nimmt von seinem Verdikt die aristotelische Metaphysiktradition aus10 

und leugnet nicht das Recht der analytischen Ontologie der letzten vierzig 
Jahre, setzt diese aber ab vom „Rehabilitierungsimpuls“11 der Metaphysik.

Positiv versteht er Metaphysik als einen auf Plato zurückgehenden philo­
sophischen Idealismus, der drei charakteristische Merkmale aufweist:

Starker Theoriebegriff
Identitätsdenken/Ursprungsdenken: Zugriff aufs Ganze
Idealismus/Ideenlehre: Privilegierter Wahrheitszugang/‑anspruch12

Unter dem starken Theoriebegriff der Metaphysik versteht Habermas 
die Überordnung der theoretischen gegenüber der praktischen Lebens­
führung13 und die Aufladung der theoretischen Lebensführung mit Heils­
bedeutung.14 Der starke Theoriebegriff der Metaphysik sieht den Weg 
zum Heil in der Kontemplation, die „den Wenigen einen privilegierten 
Zugang“15 zur Wirklichkeit des Außeralltäglichen eröffnen soll und dafür 
eine Distanzierung von der natürlichen Welteinstellung verlangt. Der star­

8 Breul (2007), 301.
9 Habermas spricht von „grober Vereinfachung“ (Habermas (2013c), 36) und „flüchti­

gen Umrissen des metaphysischen Denkens“ (Habermas (2009c), 22).
10 Vgl. Habermas (2013c), 36. Allerdings setzt Habermas an anderer Stelle den ontologi­

schen Rückgriff auf Aristoteles mit einem „Rückfall hinter Kant“, also das nachmeta­
physische Denken, gleich (Habermas (1995), 479).

11 Habermas (2013d), 269.
12 Dazu kommt noch das bewusstseinsphilosophische Denken, das nach Habermas das 

Erbe der Metaphysik in der Neuzeit antritt.
13 Vgl. Habermas (2013c), 39f.
14 Vgl. ebd., 36.
15 Ebd., 40.

„Vom Gott der Philosophen halte ich gar nichts.“

299

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ke Theoriebegriff ordnet das Außeralltägliche der alltäglichen Lebenswelt 
über. Epistemologisch schlägt sich der starke Theoriebegriff im Anspruch 
der Metaphysik auf einen privilegierten epistemischen Zugang zur (eigent­
lichen) Wirklichkeit und auf Letztbegründung und Infallibilität nieder.16

Das metaphysische Identitätsdenken richtet den Blick auf das Ganze, 
indem es Alles auf Eines bezieht. Es sieht den Ursprung unserer vielfältigen 
raumzeitlichen Welt in einem zeit- und raumlosen unendlichen Ersten. 
Metaphysik ist hier die Lehre vom Einen, Notwendigen und Unveränder­
lichen, welche die Differenz der Identität unterordnet,17 sodass „jedes er­
klärungsbedürftige Phänomen in letzter Instanz auf das Eine und Ganze 
bezogen werden muß“18.

Der idealistische Aspekt des metaphysischen Denkens setzt eine Korre­
lierung von abstraktem Denken und Sein voraus,19 sodass das vernünftige 
Einheitsprinzip der Welt zugleich deren ontologischer Grund ist. Das ideale 
Sein ist begrifflicher Natur, woraus sich dessen weitere Bestimmungen wie 
Allgemeinheit, Notwendigkeit und Überzeitlichkeit ergeben. Die einheits­
stiftende Ordnung der Wirklichkeit wird begrifflich gedeutet und die Idee 
der Materie übergeordnet. Diesem Idealismus entspricht auf epistemischer 
Seite eine Bevorzugung der auf intellektuelle Anschauung zielenden trans­
empirischen gegenüber der empirisch-diskursiven Erkenntnisweise.

Eine solche „im Sinne ‚abschließender‘ und ‚integrierender‘ Gedanken“20 

verstandene Metaphysik ist nach Habermas unter den Bedingungen der 
Moderne obsolet geworden.

1.2. Systematische Gründe für die Ablösung der Metaphysik durch das 
nachmetaphysische Denken

Habermas’ Begründung der Unumgänglichkeit des nachmetaphysischen 
Denkens schlägt zwei sich immer wieder kreuzende und miteinander ver­
bindende Wege ein. Der historische Weg nimmt die Gestalt einer Genealo­
gie des nachmetaphysischen Denkens an und der systematische Weg setzt 

16 Vgl. Henrich (2007), 391. Dies ergibt sich ex negativo aus Bemerkungen in Habermas 
(2013b), 26.

17 „Einheitsdenken“ meint nicht notwendig, dass „Alles in Einem aufgeht, sondern 
daß sich das Viele auf das Eine zurückführen und somit im Ganzen, als Totalität, 
begreifen läßt“ (Habermas (2009b), 120).

18 Ebd., 121.
19 Vgl. Habermas (2013c), 36.
20 Habermas (2013b), 26.

Oliver J. Wiertz

300

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich kritisch mit Ansprüchen und Voraussetzungen der metaphysischen 
Tradition in Form von vier Argumenten auseinander. Im Folgenden be­
rücksichtige ich nur den systematischen Weg als den argumentativ grundle­
genderen.

Habermas identifiziert vier spezifisch moderne Motive der philosophi­
schen Denkbewegungen des 20. Jahrhunderts, die eine Fortführung des 
metaphysischen Denkens philosophisch delegitimieren.21

Das erste Motiv ist das Aufkommen der Verfahrensrationalität. Rationali­
tät wird nicht länger in material-substanzieller Weise in Bezug auf ihren In­
halt und als Eigenschaft der Ordnung der Dinge betrachtet, sondern allein 
in Bezug auf das Potenzial bestimmter Verfahren zur Lösung bestimmter 
Probleme.22 Wichtig für den endgültigen Abschied von der Metaphysik sind 
der mit der neuen Rationalitätskonzeption einhergehende Fallibilismus 
und die Offenheit des Erkenntnisfortschritts. Diese beiden Kennzeichen 
seien mit metaphysischen Wissensansprüchen unvereinbar.23 Denn ein um­
fassendes und geschlossenes Aussagensystem dürfe keine Verbesserung und 
Innovation zulassen, müsse also einen endgültigen Charakter haben.

Zweitens machen die im 19. Jahrhundert entstehenden historisch-herme­
neutischen Wissenschaften die Endlichkeit und Zeitlichkeit unseres Den­
kens deutlich. Die Vernunft gilt nicht länger als transempirisches Organ der 
Erkenntnis überzeitlicher Wahrheiten, sondern gewinnt „in historischen, 
also endlichen, Verkörperungen Fleisch und Blut“24: Daher kann die Phi­
losophie nicht länger einen „privilegierten Zugang zu Wesenseinsichten 
reklamieren“25.

Drittens kommt es zu einer Umkehrung des Vorrangs der Theorie vor 
der Praxis. Es zeigt sich, dass „unsere kognitiven Leistungen in der Praxis 
des vorwissenschaftlichen Umgangs mit Dingen und Personen verwurzelt 
sind“26. Die Lebenswelt erhält dadurch philosophische Dignität. Damit 
einher geht die „Deflationierung des Außeralltäglichen“27 und erkenntnis­
theoretisch die Einsicht in den Zusammenhang zwischen Genese und Gel­
tung.28

21 Vgl. Habermas (2013c), 41f.; vgl. auch Habermas (2013a), 14–16.
22 Vgl. Habermas (2013c), 42f.
23 Vgl. ebd., 44.
24 Habermas (2013a), 15.
25 Habermas (2013b), 26.
26 Habermas (2013a), 15f.
27 Habermas (2013c), 56.
28 Vgl. ebd., 58.

„Vom Gott der Philosophen halte ich gar nichts.“

301

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schließlich ist viertens die linguistische Wende zu nennen, welche die 
Philosophie auf ein neues methodisches Fundament stellt. Galten vormals 
sprachliche Zeichen bloß als Instrumente des Denkens, wird nun ihr 
(philosophischer) Eigenwert anerkannt. An die Stelle der Frage nach der 
Beziehung des Subjektes zum Objekt tritt die Frage nach der Beziehung 
zwischen Sprache und Welt, wobei sich zeigt, dass die Funktion von Spra­
che nicht in der Zuordnung von Namen zu Gegenständen aufgeht. Damit 
geht die „Kritik an den Grundlagen einer Philosophie, die alles in Subjekt-
Objektbeziehungen preßt“,29 einher.

Ebenfalls im linguistischen Paradigma gründet die Ausdifferenzierung 
der Geltungsansprüche in Wahrheit, Richtigkeit und Aufrichtigkeit. Ein 
Einwand von Habermas gegen die klassische Metaphysik lautet, dass diese 
(ebenso wie Religion) eine Fusion der Geltungsansprüche voraussetzt, die 
der heutigen Differenzierung von Tatsachenwissen, moralischen Einsichten 
und ästhetischen Urteilen nicht gerecht werde.30

Die genannten Entwicklungen münden in den Abschied vom Projekt der 
Formulierung integrierender Abschlussgedanken.31 Damit würde die Meta­
physik, die eine vernünftige Gesamtdeutung der Wirklichkeit und Fundie­
rung der Einzelwissenschaften beansprucht, ihre Legitimität verlieren.

Zwar dürfe die Philosophie „das Ganze nicht aus den Augen verlieren“32, 
aber sie bekomme das Ganze nur noch als einen in der Lebenswelt 
vortheoretisch gegebenen Hintergrund in den Blick.33 Die Philosophie in 
der Moderne habe von Weltbildproduktion Abstand zu nehmen.34 Ihr blei­
be kein „Raum für letzte Antworten“, sondern sie „muss diese der Religion 
überlassen.“35

2. Anmerkungen zu Habermas’ Charakterisierung und Kritik 
metaphysischen Denkens

Für eine Beurteilung der Konzeption nachmetaphysischen Denkens ist 
erstens zu fragen, inwieweit Habermas’ Charakterisierung der Metaphysik 

29 Ebd., 41.
30 Vgl. Habermas (2009c), 21.
31 Vgl. Habermas (2013b), 26.
32 Habermas (2019), I, 12.
33 Vgl. Habermas (2009c), 21.
34 Vgl. Habermas (2019), I, 12.
35 Beide Zitate Henrich (2007), 391.

Oliver J. Wiertz

302

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dieser gerecht wird und zweitens, ob seine Einwände die prinzipielle Illegi­
timität jeder Art der Metaphysik zeigen.

2.1. Habermas’ Kennzeichnung metaphysischen Denkens

Habermas’ Charakterisierung der metaphysischen Tradition ist nicht aus 
der Luft gegriffen. Aber es ist nicht offensichtlich notwendig, dass metaphy­
sische Theorien im Sinn umfassender rational begründeter integrativer 
Deutungen der Wirklichkeit im Ganzen36 die Kennzeichen aufweisen, die 
für die von Habermas herangezogene Traditionslinie von Platon bis Hegel37 

zu gelten scheinen.
Im Folgenden behandle ich zuerst knapp die Aspekte des Identitätsden­

kens und des Idealismus und konzentriere mich anschließend auf den 
starken Theoriebegriff.

Habermas’ Charakterisierung der Metaphysik als Identitätsdenken trifft 
sicherlich auf metaphysische Klassiker wie Parmenides zu und mag auch 
für manche zeitgenössischen metaphysischen Entwürfe gelten. Aber die 
Charakterisierung als Identitätsdenken und der damit verbundene Vorwurf 
der Unterdrückung des Partikularen unter das Allgemeine38 gilt sicher nicht 
für jede Spielart der Metaphysik.39 In der von Habermas nichtberücksich­
tigten aristotelischen Metaphysiktradition etwa wurde durch den Substanz­
begriff (als erste Substanz gemäß der Kategorienschrift des Aristoteles) 
versucht, dem Problem von Einheit und Vielheit gerecht zu werden: In der 
Substanz kommen Allgemeines und Individuelles zusammen.40 Auch unter 
der Voraussetzung, dass das Identitätsdenken problematisch ist, folgt nicht 
die Unmöglichkeit von Metaphysik unter den Bedingungen der Moderne, 
weil das Identitätsdenken im Sinn der Rückführung des Vielfältigen auf das 
Eine, zumindest im Sinn einer Reduktion, keine notwendige Bedingung für 
Metaphysik ist. Weder in der traditionellen noch in der analytischen Meta­

36 Dies ist der Kern meines im Folgenden vorausgesetzten Metaphysikverständnisses; 
vgl. etwa Willaschek (1998), 145; Esfeld (2008), 7.

37 Vgl. Lutz-Bachmann (2002), 420.
38 Auch wenn man zugesteht, „daß die antik-mittelalterliche Metaphysik […] dem Prob­

lem des Individuellen nicht gerecht zu werden vermochte“ (Ollig (1989), 58), ist 
damit noch nicht die These gerechtfertigt, metaphysisches Denken sei notwendig 
totalitär.

39 Vgl. etwa David Lewis’ These der „Humean Supervenience“ in Lewis (1986), IX.
40 Als Beispiel für einen zeitgenössischen neoaristotelischen Entwurf der Substanzmeta­

physik vgl. Lowe (2006).

„Vom Gott der Philosophen halte ich gar nichts.“

303

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


physik ist „die Frage nach dem Allgemeinen als solchen zentral, sondern die 
nach dem Verhältnis zwischen Allgemeinem und individuell Partikulärem. 
Nicht das Allgemeine als solches ist Gegenstand der Untersuchung, son­
dern das Allgemeine, insofern es mit dem Partikulären zusammenhängt“41. 
Dies ist kein schlechtes Einheitsdenken, sondern der Versuch, dem Phäno­
men gerecht zu werden, dass wir als sprachliche Wesen Einzeldingen qua 
Einzeldingen Eigenschaften oder Relationen zuschreiben können, die sie 
mit anderen Einzeldingen teilen oder die sie mit diesen verbinden.42

Allerdings scheint prima facie der Topos des Identitätsdenkens im weite­
ren Sinn, nämlich als die Forderungen, „daß sich das Viele auf das Eine zu­
rückzuführen und somit im ganzen, als Totalität, begreifen läßt“43 und dass 
„jedes erklärungsbedürftige Phänomen in letzter Instanz auf das Eine und 
Ganze bezogen werden muß“,44 auf eine theistische Metaphysik zuzutreffen, 
in der die Welt auf einen göttlichen Schöpfer zurückgeführt wird. Aber 
eine solche theistische Metaphysik kann nicht einfach als Identitätsdenken 
beschrieben werden, das dem Einzelnen kein Recht zubilligt, sondern das 
Einzelne erhält ontologischen Raum und die einzelnen Substanzen, wie wir 
Menschen, hängen zwar ontologisch von Gott ab, gelten aber trotzdem als 
selbstständige Einzeldinge, eben als Substanzen.

Die grundsätzliche Absage von Habermas an eine umfassende Deutung 
der Wirklichkeit blieb nicht unwidersprochen. Metaphysik als Versuch 
einer umfassenden kognitiven Orientierung gilt vielen als unverzichtbar 
für die Philosophie: Die Frage nach dem Sinn des Ganzen ist nicht veraltet, 
sondern aktuell, da sie mit der menschlichen Vernunft selbst gegeben ist.45 

Habermas räumt ein, dass Philosophie nicht völlig vom Bezug auf das 

41 Runggaldier (2010), 246.
42 Daher ist auch die Verstrickung des metaphysischen Einheitsdenkens und der Meta­

physik insgesamt in Paradoxien nicht notwendig, sondern trifft nur solche Entwürfe, 
die davon ausgehen, dass das Eine Alles ist, und versuchen, auch das Eine „selber 
noch vergegenständlichenden Bestimmungen zu subsumieren“ (Habermas, Einheit 
(2009), 124. Gerade klassische scholastische Autoren betonen, dass die einheitsstiften­
de Instanz nicht von derselben ontologischen Art sein kann wie die Einzelentitäten.

43 Habermas (2009b), 120.
44 Ebd., 121.
45 Vgl. Schnädelbach (1992), 139–144. Allerdings redet Schnädelbach nicht der traditio­

nellen Metaphysik das Wort, da „die metaphysischen Fragen gar nicht primär Wahr­
heit, sondern Bedeutsamkeit“ beträfen (ebd., 141). Aber es ist nicht einsichtig, wie 
sich „Bedeutsamkeit“ völlig unabhängig von „Wahrheit“ verstehen lassen soll.

Oliver J. Wiertz

304

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ganze Abschied nehmen darf,46 wenn sie sich nicht selbst aufgeben will, 
verwahrt sich aber gegen metaphysische Deutungen der Wirklichkeit im 
Ganzen:47 Wir haben zur Totalität der Lebenswelt nur als „vortheoretisch 
gegebenen Hintergrund“48 Zugang. Allerdings ist fraglich, ob er dieses Be­
kenntnis zur strikten metaphysischen Enthaltsamkeit durchhalten kann.49 

Wenn der Bezug auf das Ganze konstitutiv für die Philosophie ist, wie 
Habermas betont, stellt sich die Frage, warum unsere lebensweltlichen 
Zusammenhänge einer theoretisch-metaphysischen Reflexion unzugänglich 
bleiben sollten. Dass wir dabei nicht infallible oder unkontroverse Ergeb­
nisse erreichen, ist keine Besonderheit metaphysischen Denkens, sondern 
gilt für alle Teilgebiete der Philosophie. Aber die Metaphysik bringt (idea­
lerweise) intersubjektive Argumente für ihre Hypothesen vor und antwor­
tet argumentativ auf Einwände, tritt also in das wechselseitige Spiel des 
Gebens und Nehmens von Gründen ein.

Auch der starke Theoriebegriff, der den Weg zum Heil in der Kontem­
plation sieht und dafür eine Distanzierung von der natürlichen Welteinstel­
lung verlangt, kennzeichnet nur einen Strang der Metaphysik.50 Metaphysik 
„steht […] nicht unverbunden über den anderen Wissenschaften“51.

In Bezug auf die von Habermas monierte Vorordnung der Theorie vor 
die Praxis im metaphysischen Denken kann man eine „reale Distinktion“ 
zwischen theoretischer und praktischer Vernunft zugunsten einer wesent­
lichen Einheit zwischen beiden bestreiten. Aber innerhalb dieses differen­
ziert-einen Vernunftbegriffs lässt sich die „den Dingen zugewandte theore­
tische Vernunft“ als „Grundvermögen“ bestimmen, das „durch Hinordnung 
der erkannten Wahrheit auf das Wollen und Tun praktisch wird. Die 

46 Philosophie unterscheidet sich nach Habermas dadurch von den Einzelwissenschaf­
ten, dass sie am Bezug zur Welt im Ganzen festhält; vgl. Habermas (2019), I, 27.

47 Nach Habermas können philosophische Grundfragen mit ihrem Bezug aufs Ganze 
„nur auf selbstbezüglichen und antinomischen Denkwegen eingekreist werden“ (Ha­
bermas (2013b), 25), wie Kant gezeigt habe. Allerdings ist Kants (Re‑)Konstruktion 
der Antinomien umstritten; vgl. für deren grundsätzliche Kritik Tetens (2006), 240–
243.

48 Habermas (2009c), 21.
49 Dass Philosoph:innen versuchen, die Frage nach dem guten Leben argumentativ zu 

beantworten, schließt nicht aus, dass eine gerechte Gesellschaft „allen Personen an­
heim[stellt], was sie ,mit der Zeit ihres Lebens‘ anfangen wollen“ (Habermas (2005a), 
13).

50 Zwar besteht bei Aristoteles das höchste Glück in der betrachtend-kontemplativen 
Lebensweise, aber der Mensch ist „auch in seinem höchsten kognitiven Vollzug auf 
die Fülle der Wirklichkeit verwiesen“ (Herzberg (2013), 154; Herv. OJW).

51 Ebd., 75.

„Vom Gott der Philosophen halte ich gar nichts.“

305

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


theoretische Vernunft weitet sich zur praktischen aus […]. Beide bilden 
ein einziges Vermögen, wobei die theoretische Vernunft das Fundament 
ist“.52 Dies bedeutet, dass theoretisch-metaphysische Reflexion nicht die 
praktische Lebenswelt außer Acht lassen muss oder darf, dass aber der 
theoretischen Zugangsweise ein gewisser Primat zukommt.

Schon gar nicht muss oder sollte die Metaphysik Heilsversprechen ma­
chen. Auch wenn Metaphysik sich mit dem guten Leben bzw. dessen onto­
logischen Voraussetzungen rational beschäftigt, also danach fragt, wie die 
Wirklichkeit (uns selbst inbegriffen) beschaffen sein muss, damit ein gutes 
Leben möglich ist, heißt dies nicht, dass sie sich selbst als Weg zum guten 
Leben, als Heilsweg, verstehen muss.

Mit dem starken Theoriebegriff verbindet Habermas schließlich die Su­
che der Metaphysik nach Letztbegründungen und einen nicht einlösbaren 
Infallibilitätsanspruch. Aber Metaphysik ist durchaus mit dem Eingeständ­
nis der Fallibilität menschlicher Erkenntnis vereinbar. Diese Frage wird 
in der folgenden Auseinandersetzung mit Habermas’ metaphysikkritischen 
Argumenten in der Rekonstruktion Martin Breuls vertieft.

Als vorläufiges Fazit sei festgehalten, dass Habermas’ Charakterisierung 
der Metaphysik nicht offensichtlich konstitutive Eigenschaften metaphysi­
scher Theorien nennt und daher die Vermutung naheliegt, dass seine Kon­
zeption der Unumgänglichkeit nachmetaphysischen Denkens aufgrund sei­
nes eingeschränkten Metaphysikbegriffs nicht jede Form von Metaphysik 
obsolet macht.

2.2. Habermas’ metaphysikkritische Argumente

Im Folgenden werde ich zuerst Martin Breuls Zusammenfassung und Re­
konstruktion von zwei Kernargumenten Habermas’ gegen die Metaphysik 
behandeln: das Argument der Situierung der Vernunft und das Argument 
der linguistischen Wende.53 Anschließend kommt Habermas wieder selbst 
mit seiner Kritik an der Metaphysik als Weltanschauungsreflexion zu Wort 
und abschließend formuliere ich ein epistemisches Problem für die haber­
masianische Konzeption nachmetaphysischen Denkens.

52 Alle Zitate in diesem Absatz Herzberg (2020), 19f.
53 Vgl. Breul (2020), 214–220.

Oliver J. Wiertz

306

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Argument aus der Situierung der Vernunft

Nach Martin Breul ergibt sich aus der Einsicht in die „Endlichkeit des 
Geistes“, dass metaphysische Eigenschaften wie Überzeitlichkeit oder Not­
wendigkeit „dem Sein an sich aus methodischen Gründen nicht zugeschrie­
ben werden können“54. Mit dem sich aus unserer Endlichkeit ergebenden 
„durchgehenden Fallibilismus“55 seien spekulative und überzeitliche All-
Aussagen über die Welt an sich unvereinbar.

Es ist allerdings nicht einsichtig, warum metaphysische Spekulationen 
oder überzeitliche Allaussagen mit der Endlichkeit und Fehlbarkeit unserer 
Erkenntnisvermögen unvereinbar sein sollten. Mathematiker:innen sind 
konkrete endliche Wesen und beschäftigen sich trotzdem mit abstrakten 
Entitäten wie Zahlen oder unendlichen Reihen. Es ist ein Unterschied, ob 
ich einer Sache die Eigenschaft der Überzeitlichkeit zuschreibe, also Über­
zeitlichkeit der Modus der Existenzweise der Eigenschaft bzw. der Sache 
ist oder ob ich einer Sache eine Eigenschaft überzeitlich zuschreibe, also 
Überzeitlichkeit der Modus der Zuschreibung ist. Letzteres ist Menschen 
unmöglich. Aus der Unmöglichkeit einer überzeitlichen Zuschreibung folgt 
aber nicht die Unmöglichkeit der Zuschreibung von Überzeitlichkeit.

Entsprechendes gilt für die Zuschreibung von Notwendigkeit. Auch 
wenn die Metaphysik es wesentlich mit (metaphysisch) notwendigen 
Wahrheiten zu tun haben sollte,56 folgt daraus nicht die epistemische Not­
wendigkeit metaphysischer Erkenntnisse im Sinn von unerschütterlicher 
Gewissheit/Unfehlbarkeit. Dieser von Breul/Habermas unterstellte Zusam­
menhang beruht auf der Vermischung einer logisch-metaphysischen und 
einer epistemischen Verwendung von „Notwendigkeit“. „Unfehlbarkeit“ ist 
primär eine epistemische Charakterisierung von Personen und nicht essen­
ziell mit metaphysischen Thesen qua metaphysischer Thesen verbunden. 
Auch wenn Metaphysik es mit ewigen notwendigen Wahrheiten zu tun 
hätte, implizierte dies weder die Infallibilität metaphysischer Thesen noch 
einen Infallibilitätsanspruch. Der modale Charakter einer Proposition, et­
wa ihre Notwendigkeit, ist zu unterscheiden vom Modus der epistemischen 
Einstellung zu dieser Proposition. Obwohl die Goldbachsche Vermutung, 
dass sich jede positive gerade Zahl größer als 2 als Summe zweier Prim­

54 Ebd., 214.
55 Breul (2019), 72.
56 Für Jonathan Lowe ist Metaphysik grundlegend die Untersuchung des Raums des 

metaphysisch Möglichen; vgl. Lowe (2006), 4f.

„Vom Gott der Philosophen halte ich gar nichts.“

307

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zahlen darstellen lässt, notwendig wahr oder falsch ist, haben wir keine 
unfehlbare Kenntnis des Wahrheitswertes dieser Aussage. Bisher konnte 
weder die Wahrheit noch die Falschheit der Vermutung bewiesen werden 
– und auch ein Beweis wäre nicht unfehlbar, sondern könnte verborgene 
Fehler enthalten.57

Das Argument aus der Situierung der Vernunft kann nicht zeigen, dass 
metaphysische Hypothesen notwendigerweise Unfehlbarkeit beanspruchen 
und sich damit disqualifizieren.

Das Argument aus der linguistischen Wende

Das Argument aus der sprachphilosophischen Wende besagt, dass ein 
Zugriff auf die Realität an der Sprache vorbei unmöglich ist,58 weshalb 
die sogenannte Wirklichkeit an sich nicht Gegenstand der Philosophie, 
einschließlich der Metaphysik, sein könne.59 Aber aus der Erkenntnis der 
philosophischen Bedeutsamkeit der Sprache ergibt sich nicht notwendig 
die Unmöglichkeit der (realistischen) Metaphysik:60 Dass ich zur Formu­
lierung von Aussagen über die Wirklichkeit Wörter benutzen muss, ist 
trivial. Aber wenn ich (zu Recht) behaupte, dass etwa der Gegenstand vor 
mir 150 Kilogramm wiegt, lässt sich diese Behauptung folgendermaßen 
umformulieren: Der Gegenstand vor mir hat ein solches Gewicht, dass er, 
gemäß dem Kilogramm-System, 150 Kilogramm wiegt. Natürlich verwende 
ich für diese Aussage die Kilogramm-Maßeinheit, aber das tatsächliche 
Gewicht, das man im Idiom der Kilogramm-Maßeinheit korrekt mit 150 kg 
oder in anderen Maßeinheiten korrekt mit 330,693 lb oder 52911 oz angibt, 
ist davon unabhängig. Wenn die Gewichtsangabe stimmt, wiegt der Gegen­
stand tatsächlich 150 Kilogramm, und sein Gewicht würde sich auch nicht 
ändern, wenn niemand ihn jemals wiegen würde.

Der Schluss von der sprachlichen Vermittlung unseres Bezugs zur Wirk­
lichkeit auf die metaphysische Unzugänglichkeit der Wirklichkeit lässt sich 
folgendermaßen rekonstruieren:

57 Zudem stellt sich die Frage, wie Habermas/Breul den epistemischen/semantischen 
Status ihrer notwendigen Allaussage verstehen, dass jede menschliche Erkenntnis 
historisch situiert ist.

58 Vgl. Habermas (2009d), 349.
59 Vgl. Breul (2020), 218.
60 Die Geschichte der Metaphysik bietet ein breites Spektrum von Positionen zur Realis­

musfrage; vgl. Brüntrup (2022), 106.

Oliver J. Wiertz

308

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Man kann nicht auf sprachunabhängige Gegenstände referieren, ohne 
sich sprachlich auf sie zu beziehen.
Man kann nicht über Gegenstände sprechen, deren Existenz und Be­
schaffenheit unabhängig von meinem sprachlichen Bezug sind, ohne sich 
sprachlich auf sie zu beziehen.
Also: Man kann nicht über Gegenstände sprechen, deren Existenz und 
Beschaffenheit sprachunabhängig sind.

Dieses Argument ist aber ungültig, da von zwei analytischen (begrifflich 
notwendigen) Aussagen (ich kann nicht auf sprachunabhängige Gegen­
stände referieren, ohne mich sprachlich auf sie zu beziehen; ich kann nicht 
über Gegenstände sprechen, ohne mich sprachlich auf sie zu beziehen) 
auf eine nichtanalytische Aussage (es ist nicht analytisch wahr, dass man 
nicht über Gegenstände sprechen kann, deren Existenz und Beschaffenheit 
sprachunabhängig ist) geschlossen wird.61

In der linguistischen Wende gründet auch Habermas’ Einwand, die 
Vermischung von deskriptiven, praktischen und ästhetischen Geltungsan­
sprüchen in der Metaphysik sei unvereinbar mit deren unhintergehbarer 
Differenzierung.62 Der

diskursiv erzielte Konsens hat für die Wahrheit von Aussagen eine andere 
Konnotation als für die Richtigkeit von moralischen Urteilen und Nor­
men. […] Die Gültigkeit einer normativen Aussage verstehen wir nicht 
im Sinne des Bestehens eines Sachverhalts, sondern als Anerkennungs­
würdigkeit einer bestimmten Norm.63

Dieser Einwand beruht allerdings auf der diskussionswürdigen Vorausset­
zung, dass die Geltungsansprüche völlig unabhängig voneinander seien. 
Aber Wahrheitsansprüche sind in dem Sinn grundlegend, dass die beiden 
anderen Arten von Geltungsansprüchen indirekt auf den veritativen Gel­
tungsanspruch bezogen sind. Auch wenn es nicht im strengen Sinn wahr 
sein sollte, dass man nicht morden soll, lässt sich sinnvoll die Frage stellen, 
ob die Aussage, dass es sittlich falsch ist, zu morden, wahr oder falsch 
ist. Die Antwort, dass es wahr ist, dass ich nicht morden soll, ist kognitiv 
sinnvoll. Genauso kann ich sinnvoll fragen, ob es wahr ist, dass eine Hand­
lung verabscheuungswürdig ist oder eine bestimmte Norm Anerkennung 
verdient. Wenn eine bestimmte Norm anerkennungswürdig ist, ist es eine 

61 Vgl. Pitcher (1977), 113.
62 Habermas (2009c), 21.
63 Habermas (2009e), 410f.

„Vom Gott der Philosophen halte ich gar nichts.“

309

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tatsache, dass sie anerkennungswürdig ist.64 Dann stellt sich als nächstes 
die Frage, wodurch diese Tatsache konstituiert wird, d. h. was diese be­
stimmte Norm zu einer anerkennungswürdigen macht. Wenn Habermas 
schreibt, dass moralischen Geltungsansprüchen der „Bezug zur objektiven 
Welt“65 fehlt, ist zu klären, was unter den Begriff der objektiven Welt fällt 
und was nicht. Wenn man unter der objektiven Welt nur das versteht, was 
sich prinzipiell mit den Methoden der Naturwissenschaften feststellen lässt, 
ist Habermas’ Diagnose zuzustimmen. Aber warum sollte man eine solche 
Einschränkung der objektiven Welt akzeptieren? Die Frage nach der Exten­
sion des Begriffs der objektiven Wirklichkeit ist eine ontologisch-metaphy­
sische Frage, die einer ontologisch-metaphysischen Diskussion bedarf (in 
der linguistische Überlegungen zwar eine wichtige, aber nicht die alleinige 
Rolle spielen).

Es ist auch nicht offensichtlich, dass der „Sinn von ‚Richtigkeit‘ in ideal 
gerechtfertigter Akzeptabilität“66 aufgeht. Dagegen spricht u. a., dass sich 
an eine moralische Norm, über die unter (annährend) idealen Bedingungen 
Konsens erzielt wurde, noch einmal sinnvoll die Frage richten lässt, ob 
sie auch richtig ist. Diese offene Frage ließe sich aber nicht formulieren, 
wenn der ideale Konsens die Richtigkeit moralischer Urteile verbürgte oder 
gar konstituierte.67 Habermas müsste jetzt zeigen, was an der prima facie 
sinnvollen Frage falsch ist (ohne seine diskurstheoretische Konzeption der 
Geltung moralischer Normen vorauszusetzen). Es ist nicht offensichtlich, 
dass moralisches Wissen nichts mit Tatsachenwissen zu tun haben kann.68

Diese Überlegungen lassen sich auch sprechakttheoretisch formulieren: 
Es ist zwischen einem konstativen und einem expressiven Sprechakt zu un­
terscheiden. Wenn Peter in Richtung Karl ruft „Du Schuft“, möchte er nicht 
eine Aussage über Karls Charakter machen, sondern seiner Abscheu Aus­
druck verleihen. Bei der Beurteilung dieses Ausrufs geht es primär darum, 
ob Peter tatsächlich Abscheu empfindet, ob sein Ausruf authentisch ist. 
Aber die Frage nach der Authentizität verweist indirekt auf die Wahrheits­

64 Hier soll nicht eine bestimmte Tatsache den prinzipiellen Geltungssinn von Rich­
tigkeit erklären, sondern einzelnen Typen wahrer moralischer Urteile entsprechen 
Typen moralischer Tatsachen; vgl. ebd., 423.

65 Ebd., 409.
66 Ebd., 397.
67 Vgl. ebd., 411.
68 Möglicherweise gibt es für die moralische Geltung doch ein Äquivalent zur ontologi­

schen Deutung der Wahrheitsgeltung: die Existenz moralischer Tatsachen; vgl. etwa 
Niederbacher (2021).

Oliver J. Wiertz

310

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


frage und damit auf einen deskriptiv-konstativen Aspekt: Wir fragen, ob es 
wirklich der Fall war, dass Peter Abscheu empfand, d. h. ob der Satz „Peter 
empfindet Abscheu“ wahr ist. Und es lässt sich weiterfragen: Ist Peters Ab­
scheu die angemessene Reaktion auf Karls Verhalten? Diese sinnvolle Frage 
muss mit einem konstativen Sprechakt beantwortet werden. Diese Verweise 
auch nichtkonstativer Sprechakte auf Wahrheit gründen darin, dass jeder 
Sprechakt Gelingensbedingungen hat, von deren Erfüllung es abhängt, ob 
der Sprechakt gelingt oder misslingt. Diese Gelingensbedingungen lassen 
sich in Aussagenform formulieren, und ihre (Nicht‑)Erfüllung lässt sich 
in wahren Aussagen konstatieren. Praktische und ästhetische Geltungsan­
sprüche lassen sich daher nicht vollständig von dem Geltungsanspruch auf 
Wahrheit abtrennen.69 Daher ist das In-Beziehung-Setzen der verschiede­
nen Arten von Geltungsansprüchen kein Einwand gegen Metaphysik.

Der Vorwurf der mangelnden rationalen Grundlagen und Kriterien der 
Metaphysik

Biografischer Hintergrund von Habermas’ Absage an die Metaphysik ist 
der „Tenor des Eingeweihten“, der ihn „von der Aura letzter Fragen abge­
schreckt“ hat und den er gegen den „egalitären Weg von Argumentation 
und Aufklärung“ eintauschte.70

Habermas hat Recht, dass der „hohe Ton“ der Künder und Seher un­
vereinbar ist mit einer kritisch-rationalen Philosophie. Aber er ist nicht 
notwendiger Bestandteil der Metaphysik. Zahlreiche Metaphysiker:innen 
geben rational nachvollziehbare Argumente für ihre Position und setzen 
diese der Kritik aus. Dass diese Argumente nicht ungeteilte Zustimmung 
finden, ist kein Spezifikum der Metaphysik, sondern gilt für jede philo­
sophische These bzw. Argumentation. Habermas selbst gibt sich damit 
zufrieden, dass philosophische Argumente „prima facie als erwägenswert 
akzeptiert“71 werden. Warum sollte sich nicht auch die Metaphysik damit 
zufriedengeben können? Dass sie nicht auf den Anspruch der Unfehlbarkeit 
festgelegt ist, wurde zu zeigen versucht.

Ein wichtiger Aspekt der methodologischen Bedenken Habermas’ gegen 
die Metaphysik lässt sich wohl so formulieren: Die Metaphysik hat nicht 

69 Habermas selbst weist auf die Beziehung zwischen den verschiedenen Arten von 
Geltungsansprüchen hin; etwa Habermas (2009e), 429.

70 Habermas (2009c), 11.
71 Habermas (2012), 7.

„Vom Gott der Philosophen halte ich gar nichts.“

311

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das notwendige Instrumentarium an der Hand, um metaphysische Fragen 
zuverlässig zu entscheiden. Daher entzieht die nachmetaphysische Philo­
sophie umfassend-metaphysische Wirklichkeitsdeutungen der Kompetenz 
der Philosophie.72 Es ist fraglich, ob sich eine solche Beschränkung recht­
fertigen lässt,73 d. h. was gegen die rationale Diskussion umfassender Wirk­
lichkeitsdeutungen sprechen soll.

Zur Beantwortung dieser Frage ist zuerst Habermas’ Rationalitätsver­
ständnis zu eruieren. Im hier relevanten Sinn wurzelt für ihn die Rationa­
lität einer Äußerung in ihrer argumentativen Kritisierbarkeit und Rechtfer­
tigbarkeit, im Geben und Nehmen von Gründen.74 Warum sollten sich me­
taphysische Thesen argumentativer Kritik und Rechtfertigung entziehen?

Die Frage nach Fundament, Methodologie und Kriteriologie der Meta­
physik innerhalb der analytischen Philosophie hat in den letzten Jahren 
zur Herausbildung der MetaMetaphysik geführt, die das kritische metho­
dologische Bewusstsein zeitgenössischer Metaphysiker:innen belegt.75 Für 
nichtrevisionäre Konzeptionen spielt die Alltags‑/Lebenswelt als Basis me­
taphysischer Reflexion eine wichtige Rolle.76 Allerdings lassen sich nach 
Habermas die Erkenntnisse der Naturwissenschaften schlecht mit unserem 
Alltagsverständnis und unserer Alltagspraxis vereinbaren. Daher könne die 
Alltagswelt nicht Basis metaphysischer Reflexion sein. Generell gelte: „Die 
[…] Lebenswelt kann nicht als ganze auf die Objektseite gebracht und zum 
Gegenstand falliblen Wissens gemacht werden, ohne als orientierendes 
Hintergrundwissen zu zerfallen.“77 Wir könnten „als erkennende Subjekte 
nicht aus der ‚Haut‘ unserer Lebensform heraus“78, denn diese „stiftet einen 
internen Zusammenhang zwischen Theorie und Praxis“79. Es ist allerdings 
fraglich, ob wir für eine rationale Metaphysik diese Haut abstreifen müssen. 
Einerseits besteht die Möglichkeit der internen Kritik von Lebensformen, 
die sich an der Effektivität oder Ineffektivität der Verwirklichung der den 

72 Vgl. Habermas (2009f), 204.
73 Siehe Lutz-Bachmann (2015), 88; mit Verweis auf Nagl-Docekal (2014), 160.
74 Vgl. Habermas (1984), 27; 44.
75 Vgl. Chalmers et al. (2013); Tahko (2015).
76 Das heißt nicht (notwendig), dass Metaphysik versucht, das Ganze der Lebenswelt 

„wie einen Gegenstand in der Welt vor Augen zu stellen“ (Habermas (2021), 282). 
Metaphysik nimmt das Ganze der (empirischen) Wirklichkeit in den Blick und 
anerkennt, dass diese nicht Teil der (empirischen) Wirklichkeit sein kann.

77 Habermas (2019), II, 773.
78 Ebd., 774.
79 Ebd.

Oliver J. Wiertz

312

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebensformen inhärenten Ziele bemisst.80 Andererseits ist auch eine exter­
ne Kritik möglich als eine kritische Reflexion auf einzelne Bestandteile 
der Lebensform mithilfe anderer Elemente der Lebensform, allgemein ak­
zeptierter Ergebnisse der Wissenschaften und rationaler Prinzipien etwa 
der formalen oder informalen Logik. So lassen sich nach und nach alle 
Elemente unserer Lebenswelt kritisch reflektieren, wenn auch vielleicht 
nicht die gesamte Lebenswelt auf einmal.81 Eine solche (metaphysische) 
Kritik der Lebenswelt ist (auch im Rahmen einer deskriptiven Metaphysik) 
notwendig, wenn diese nicht zum Hort einer vor jeglicher Kritik gefeiten 
impliziten Metaphysik werden soll.

Neben semantischen Überlegungen und einem kritischen Ausgang bei 
der Lebenswelt lassen sich zur Beurteilung metaphysischer Hypothesen 
oder ganzer metaphysischer Systeme (M) folgende Kriterien formulieren:82

1. Interne Widerspruchsfreiheit: M muss in sich widerspruchsfrei sein.
2. Externe Widerspruchsfreiheit: M muss mit anderen gut bestätigten Hy­

pothesen und Annahmen (etwa der Naturwissenschaften) widerspruchs­
frei zusammenpassen.

3. Positive Gründe: Es müssen gute Gründe für die Wahrheit von M zur 
Verfügung stehen, etwa die Herstellung von Kohärenz und der Abbau 
von Inkohärenz in unserem Überzeugungssystem mithilfe integrativer 
Erklärungen: M muss bisherigen (bestätigten) Erfahrungen und aner­
kannten Erkenntnissen gerecht werden und zwischen ihnen, v. a. durch 
die Herausarbeitung allgemeiner Strukturen der Wirklichkeit, positive 
inferentielle Beziehungen ermöglichen. Eine wichtige Argumentations­
form in diesem Unternehmen ist, neben transzendentalen Argumenten 
in einem weiten Sinn, der Schluss auf die beste Erklärung, in dem von 
der höheren Erklärungsleistung einer Hypothese H auf die Wahrheit von 
H geschlossen wird.83 Dabei spielen Kriterien wie das Einfachheitskrite­
rium eine wichtige Rolle.

4. Fehlen von Entkräftern: Es dürfen keine besseren Gründe gegen die 
Wahrheit von M (oder die Zuverlässigkeit der positiven Gründe für 
M) sprechen als dafür. Gedankenexperimente können unter bestimmten 

80 Vgl. Jaeggi (2014).
81 Allerdings setzt eine solche Form der Kritik von Lebensformen eine substanzielle 

Rationalitätskonzeption voraus, welche die Beurteilung von letzten Handlungszielen 
ermöglicht.

82 Für einen Überblick über Methoden, Argumentformen und Kriterien der Metaphysik 
vgl. Teil VII in Schrenk (2017).

83 Vgl. Lipton (2004).

„Vom Gott der Philosophen halte ich gar nichts.“

313

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bedingungen eine quasi-experimentelle Überprüfungsinstanz metaphy­
sischer Hypothesen bilden.

5. Offenheit: M muss neue Erfahrungen/Erkenntnisse auf Dauer integrie­
ren können oder nachvollziehbar zeigen können, warum diese Erfahrun­
gen/Erkenntnisse epistemisch unzuverlässig oder aus anderen Gründen 
vernachlässigbar sind.

Insgesamt empfiehlt es sich, metaphysische Entwürfe und vor allem ihre 
Aufgabe der Entwicklung integrativer Erklärungen als Forschungsprogram­
me zu verstehen, d. h. sie nicht allein anhand ihres jeweiligen Standes zu 
beurteilen, sondern auch danach, ob in ihrer Entwicklung Anzeichen dafür 
sprechen, dass es sich um ein progressives Forschungsprogramm handelt.

Die genannten Kriterien entsprechen im Wesentlichen den in der Philo­
sophie üblichen Kriterien. Es scheint nicht, dass methodologisch-kriterio­
logisch die Ontologie/Metaphysik schlechter dasteht als andere Gebiete der 
Philosophie.

3. Ein epistemisches Problem des nachmetaphysischen Denkens

Bisher wurde versucht, Gründe dafür zu nennen, dass Habermas’ These 
der prinzipiellen Illegitimität der Metaphysik im Horizont der Moderne 
nicht hinreichend begründet ist. Im Folgenden soll ein Grund skizziert 
werden, dass der Verzicht auf Metaphysik zu zwei Problemen in Habermas’ 
Philosophie führt.

Etwas überspitzt gesagt, finden sich bei Habermas verschiedene Gel­
tungsbereiche bzw. Perspektiven auf die Wirklichkeit, die (bzw. deren 
Implikationen) nur in einem schwachen Sinn (wenn überhaupt) mitein­
ander positiv inferentiell verbunden sind oder sogar in inferentieller Span­
nung zueinander stehen, sich also gegenseitig infrage stellen. Habermas 
spricht vom hartnäckigen Problem des Dualismus von Human- und Natur­
wissenschaften und mindestens ebenso problematisch erscheint die Bezie­
hung zwischen der hermeneutisch-lebensweltlichen und der (natur‑)wis­
senschaftlichen Perspektive auf die Welt, da der hermeneutische Zugang 
zur Lebenswelt sich nicht durch einen anderen ersetzen lasse.84 Jedenfalls 
herrscht nach Habermas zwischen

84 Vgl. Habermas (2009f), 263; vgl. auch Habermas (2021), 286.

Oliver J. Wiertz

314

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einem aus der Beobachterperspektive vorgenommenen Zugang zur Welt 
der physikalisch meßbaren Zustände und Ereignisse und einem an die 
Teilnehmerperspektive gebundenen hermeneutischen Zugang zu symbo­
lischen Gegenständen und Praktiken der Lebenswelt […] eine epistemi­
sche Kluft85,

sodass wir einem „Dualismus von Wissensperspektiven“86 gegenüberstehen 
und uns mit „der Pluralität von einigen tief verankerten welterschließen­
den Perspektiven abfinden“87 müssen, die sich in miteinander prima facie 
inkompatiblen Gruppen von Aussagen niederschlagen.88 Laut Habermas 
stehen wir also dem Dilemma gegenüber, „daß uns die Unterstellung einer 
objektiven Welt zu einer monistischen Beschreibung drängt, an der uns ein 
epistemischer Dualismus hindert“89. Dies ist für eine Position, die sich an 
der Frage abarbeitet, „wie die Philosophie auch unter Bedingungen nach­
metaphysischen Denkens einen Beitrag zur rationalen Klärung unseres 
Welt- und Selbstverständnisses leisten kann“90, und die von der Prämisse 
ausgeht, dass die Philosophie ihr Proprium verraten würde, wenn sie „den 
holistischen Bezug auf unser Orientierungsbedürfnis preisgäbe“91, ein ernst­
zunehmendes Problem, denn dieser holistische Bezug weist bei Habermas 
eine wesentliche Leerstelle auf: die integrierende Klärung der Beziehung 
zwischen Lebenswelt, Natur- und Humanwissenschaften.92 Habermas’ Phi­
losophie wird ihrem eigenen Anspruch des rationalen Beitrags zu einer 
Klärung unseres Welt- und Selbstverständnisses nicht völlig gerecht.

Noch ernster ist ein epistemisches Problem, das sich aus diesem starken 
Dualismus ergibt und es fraglich erscheinen lässt, ob das letzte Wort zu 
unserem „gespaltenen kognitiven Zugang zur Welt“ sein kann, dass man 
sich damit abfinden muss, dass „die Welt selbst in den Partikularismus 
lebensweltlich relevanter Weltausschnitte“ zerfällt.93 Dieser Partikularismus 
führt dazu, dass das menschliche Überzeugungssystem (als Gesamtheit 

85 Habermas (2009c), 26.
86 Habermas (2009a), 273.
87 Habermas (2009f), 267.
88 „In einer physikalisch begriffenen Welt tritt das Mentale als eine einstweilen nicht 

aufgelöste Dissonanz auf “ (ebd., 262).
89 Ebd., 264.
90 Habermas (2021), 282.
91 Habermas (2019), I, 13.
92 Für Habermas’ Versuch, mit diesem Problem zu Rande zu kommen, vgl. Habermas 

(2009c), 26; Habermas (2019), II, 746–748.
93 Beide Zitate: Habermas (2009f), 267.

„Vom Gott der Philosophen halte ich gar nichts.“

315

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Überzeugungen eines epistemischen Subjekts) in verbindungslose oder 
sogar inkompatible Teilsysteme zerfällt. Dies ist unter der Rücksicht des 
positiven epistemischen Status sowohl des ganzen Überzeugungssystems 
als auch seiner einzelnen Elemente problematisch. Auch außerhalb von 
rein kohärentistischen Theorien gilt Kohärenz als ein wichtiger positiver 
Faktor der epistemischen Rechtfertigung, und entsprechend mangelnde 
Kohärenz als negativer Faktor. Dabei ist zwischen System- und relationaler 
Kohärenz zu unterscheiden. Ein Überzeugungssystem M ist ceteris paribus 
umso kohärenter, je mehr und je stärkere positive inferentielle Beziehun­
gen die Elemente von M miteinander verbinden (Systemkohärenz), und 
umso inkohärenter, in je mehr voneinander isolierte oder miteinander in­
kompatible Teilsysteme M zerfällt. Eine einzelne Überzeugung Ü ist umso 
kohärenter zu M (relationale Kohärenz), je mehr Überzeugungen von M 
zu Ü in je stärkeren positiven inferentiellen Beziehungen stehen bzw. je 
mehr und je stärkere positive inferentielle Beziehungen Ü zwischen den 
einzelnen Elementen von M stiftet. Dabei hängen Maß und Gewicht der 
relationalen Kohärenz von dem Maß der Systemkohärenz von M ab. Der 
Grad der relationalen Kohärenz einzelner Überzeugungen und damit deren 
epistemischer Rechtfertigungsstatus hängen also von dem Maß der relevan­
ten Systemkohärenz ab. Gehört Ü einem nur schwach (system‑)kohärenten 
Überzeugungssystem an, kann Ü auch im Fall einer vergleichsweise hohen 
relationalen Kohärenz nur schwach epistemisch gerechtfertigt sein (wenn 
überhaupt).94 Daraus folgt, dass ein nur schwach systemkohärentes Über­
zeugungssystem nicht nur nicht selbst epistemisch gut gerechtfertigt sein 
kann, sondern auch seine einzelnen Überzeugungselemente nur schwach 
epistemisch gerechtfertigt sein können. Wenn ein Überzeugungssystem in 
miteinander nur lose oder gar nicht positiv verbundene oder sogar in mit­
einander in inferentieller Spannung stehende Teilsysteme zerfällt, wie dies 
nach Habermas bei der Beziehung zwischen unseren Überzeugungen über 
die Lebenswelt bzw. aus ihr hervorgehenden Überzeugungen einerseits und 
unseren Überzeugungen über die (Natur‑)Wissenschaften bzw. aus den 
Naturwissenschaften stammenden Überzeugungen andererseits der Fall zu 
sein scheint, sind das Überzeugungssystem, aber auch seine Teilsysteme 
(einschließlich des lebensweltlichen und des (natur‑)wissenschaftlichen 
Teilsystems) und die einzelnen Überzeugungen höchstens schwach episte­

94 In einem nur schwach global-kohärenten Überzeugungssystem kann eine einzelne 
Überzeugung nicht zu vielen anderen Überzeugungen positive inferentielle Beziehun­
gen haben.

Oliver J. Wiertz

316

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


misch gerechtfertigt. Wir haben keinen guten Grund, sie für wahr zu hal­
ten. Damit ist die Rationalität unseres Handelns in der Welt, unseres Deu­
tens der Wirklichkeit und unserer Orientierung in der Welt massiv infrage 
gestellt, weil sie auf einer epistemisch nur unzureichend gerechtfertigten 
Grundlage beruhen. Wir scheinen nicht viele gute (epistemischen) Gründe 
zu haben, unsere Überzeugungen, einschließlich der philosophischen Kon­
zeption nachmetaphysischen Denkens, für wahr zu halten. Die Konzeption 
des nachmetaphysischen Denkens erscheint (potenziell) schwach selbstent­
kräftend: Wenn sie wahr sein sollte, sprechen nicht viele gute Gründe 
für ihre Wahrheit, und die rechtfertigende Kraft der Gründe für ihre 
Wahrheit ist eingeschränkt. Diese Selbstentkräftung kann nur durch die 
Behebung der Inkohärenz des Überzeugungssystems umgangen werden. 
Die Verhinderung (systemisch) inkohärenter Überzeugungssysteme via die 
Integration unserer grundlegenden Überzeugungen in eine kohärente Welt­
anschauung/Weltsicht ist gerade Aufgabe der Metaphysik. Eine deskriptive 
Metaphysik könnte bei dem skizzierten Inkohärenzproblem Abhilfe schaf­
fen. Sie würde erstens auf den Unterschied zwischen Naturwissenschaften 
und einer naturalistischen Deutung der Wirklichkeit hinweisen, also einen 
(metaphysischen) Universalitätsanspruch von Naturwissenschaften auf die 
restlose Erklärung der gesamten Wirklichkeit begründet zurückweisen und 
damit die Spannung zwischen Lebenswelt und (Natur‑)Wissenschaften 
und so die Systeminkohärenz unseres Überzeugungssystems von vornhe­
rein minimieren. Zweitens würde sie Angebote zur Integration der beiden 
großen Wirklichkeitsperspektiven machen, also positiv zu einer Steigerung 
der Systemkohärenz unseres Überzeugungssystems beitragen, ohne die Le­
benswelt unkritisch als alleinige und unhinterfragte Basis ihrer Reflexionen 
vorauszusetzen.

Mit der Auseinandersetzung zwischen deskriptiven und naturalistisch-
revisionären Entwürfen kommt zudem ein weiterer Grund für die Notwen­
digkeit metaphysischer Überlegungen auch für Habermas’ nachmetaphysi­
sches Denken in den Blick. Habermas muss Voraussetzungen machen, wie 
die nicht vollständige Reduzierbarkeit der Lebenswelt auf die drittpersonale 
Beschreibung, für die in strikt naturalistischen Metaphysikentwürfen kein 
Platz ist. Um diese Voraussetzungen zu verteidigen, genügt es nicht, entge­
gengesetzte metaphysische Konzeptionen zu kritisieren (was auch schon 
metaphysische Überlegungen erfordert), sondern es muss sich zumindest 
die Möglichkeit zeigen lassen, wie unser mentales Leben auf kohärente 
Weise Platz in unserem Wirklichkeitsverständnis finden kann; es muss also 
eine metaphysische Konzeption formuliert werden.

„Vom Gott der Philosophen halte ich gar nichts.“

317

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Falls diese skizzenhaften Überlegungen nicht völlig aus der Luft gegriffen 
sind, nähren sie wenigstens den Anfangsverdacht, dass die Konzeption des 
nachmetaphysischen Denkens schwach selbstentkräftend ist. Es scheint, 
dass die grundsätzliche Bestreitung der Metaphysik als einer zeitgemäßen 
Gestalt des Geistes hohe philosophische Kosten verursacht. Die Konzepti­
on eines nachmetaphysischen Denkens scheint daher kein guter Grund 
für die Abstinenz von ontologisch-metaphysischen Überlegungen bei der 
philosophischen Reflexion auf die Gottesfrage zu sein.

Allerdings könnte Habermas einwenden, dass Entwürfe einer metaphy­
sisch fundierten philosophischen Theologie oder einer theistischen Meta­
physik nicht mehr zur „agnostisch bleibenden Philosophie“, sondern auf die 
Seite der „Apologie des Glaubens mit philosophischen Mitteln“95 gehören, 
die für Habermas keine Philosophie ist, sondern sich nur philosophischer 
Mittel bedient. Aber warum sollen Apologet:innen qua Apologet:innen kei­
ne Philosoph:innen sein, oder anders gefragt: Warum nennt Habermas 
Philosophie und Agnostizismus in einem Atemzug? Hört jemand wie Holm 
Tetens auf, Philosoph zu sein, wenn er durch philosophisches Nachdenken 
dazu kommt, die Existenz des theistischen Gottes als ernsthafte philoso­
phische Möglichkeit in Betracht zu ziehen und sie aus philosophischen 
Gründen der Alternative des Naturalismus vorzieht (im Gegensatz zu der 
Zeit, als er selbst einen naturalistischen Standpunkt vertrat)?

Zudem sind die apologetischen und die rein philosophischen Elemente 
(wenn man sie terminologisch so unterscheiden will) konkreter philoso­
phischer Positionen selten sauber voneinander zu trennen. Alvin Plantin­
gas antinaturalistisches evolutionäres Argument etwa, nach dem unter den 
Bedingungen der Evolutionstheorie ein metaphysischer Naturalismus zum 
Erkenntnisskeptizismus führt, sodass der gewöhnliche Naturalismus selbst­
entkräftend ist,96 ist in Habermas’ Kategorien sicherlich ein Beispiel für 
eine Apologetik des Glaubens mit philosophischen Mitteln. Andererseits ist 
es organischer Bestandteil von Plantingas naturalistischer Erkenntnistheo­
rie, die wesentlich von dem Gettier-Problem und nicht von apologetischen 
Interessen geleitet ist.97

95 Beide Zitate Habermas (2005b), 149f.
96 Vgl. Plantinga (1993), Kap. 12.
97 Es muss aus Habermas’ Perspektive erstaunlich wirken, dass dieses seiner Meinung 

nach wohl apologetische Argument auch von rein säkularen Philosoph:innen, religiös 
unbescholtenen Söhnen und Töchtern der Moderne, ernsthaft diskutiert wird; vgl. 
Beilby (2002).

Oliver J. Wiertz

318

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für den Status als Philosophie ist nicht der Inhalt einer philosophischen 
These entscheidend, sondern, dass diese (im weiten Sinn) zum Kanon der 
philosophischen Fragen gehört und mit philosophischen Methoden disku­
tiert wird, also mit begrifflicher Präzision und argumentativer Klarheit 
und Schärfe. Wenn man Apologetik nicht in dem pejorativen Sinn der 
Verteidigung einer Position auch gegen bessere Einsicht versteht, ist nicht 
ersichtlich, warum apologetische „Philosophie“ nicht wirkliche Philosophie 
sein soll. Man bleibt dann philosophisch redlich, wenn man allein dem 
besseren Argument folgt, gleich in welche Richtung es führt. Habermas’ 
Aussortierung „apologetischer Philosophie“ aus dem Kreis „eigentlicher 
Philosophie“ kann nicht das letzte Wort sein.

4. Schluss

Aus den unterschiedlichen Konzeptionen des philosophischen Nachden­
kens über Gott ergeben sich markante Unterschiede in Themenwahl und 
Herangehensweise. Diese Unterschiede zwischen Religionsphilosophie im 
engen Sinn und der philosophischen Theologie (als Fortsetzung der me­
taphysica specialis) überschneiden sich teilweise mit der Unterscheidung 
zwischen „kontinentaler“ und „analytischer“ Religionsphilosophie. In die­
sem Aufsatz sollte nicht einer Fortsetzung dieser Trennung, sondern ihrer 
Relativierung das Wort geredet werden. Thomas M. Schmidt hat früh zu 
einer Überwindung dieses garstigen Grabens beigetragen, was sich nicht 
nur an der bunten Schar seiner Schüler:innen zeigt, sondern auch an 
der thematischen und methodischen Weite seiner Schriften. Nicht zuletzt 
dafür gebührt ihm Dank. Dabei hat ihn nicht zuletzt die Wahrnehmung 
der Gefahr einer fundamentalistischen Instrumentalisierung von Religion 
für politisch-gesellschaftliche Zwecke und die damit oft einhergehende An­
thropomorphisierung Gottes geleitet, welche die kritischen Potenziale von 
Religion und theistischem Gottesglauben unterschlagen. Diese Gefahren 
bleiben virulent und ich möchte mit dem Zitat eines Alumnus jener Hoch­
schule schließen, an der auch der mit diesem Beitrag hoffentlich gewürdigte 
Jubilar und sein unheilbar metaphysisch infizierter Schüler eine kurze Zeit 
gemeinsam studiert haben:

Wie haben wir den Herrgott in die Grenzen und Schranken unserer 
Nützlichkeit, unserer Eigenart, unseres Empfindens, unserer Selbstver­
wirklichung usw. eingesperrt […]. Gott wurde wie alles Höhere und 

„Vom Gott der Philosophen halte ich gar nichts.“

319

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geistige und Heilige nur insoweit anerkannt, als er uns bestätigte und 
uns in unserem Eigensinn und Eigenwillen förderte.98

Literatur

Beilby, James: Naturalism Defeated? Essays on Plantinga’s Evolutionary Argument 
against Naturalism, Ithaca/London 2002.

Breul, Martin: Jürgen Habermas, in: ders./Aaron Langenfeld (Hrsg.): Kleine Philoso­
phiegeschichte. Eine Einführung für das Theologiestudium, Leiden 2007, S. 297–302.

Breul, Martin: Diskurstheoretische Glaubensverantwortung. Konturen einer religiösen 
Epistemologie in Auseinandersetzung mit Jürgen Habermas, Regensburg 2019.

Breul, Martin: Eine Kritik des metaphysischen Realismus, in: Saskia Wendel/Martin 
Breul: Vernünftig glauben – begründet hoffen. Praktische Metaphysik als Denkform 
rationaler Theologie, Freiburg/Basel/Wien 2020, S. 157–269.

Brüntrup, Godehard: Wahrheit vom Gottesstandpunkt? Zur Semantik theologischer 
Aussagen, in: ZTP 144 (2022), S. 96–110.

Chalmers, David J./Manley, David/Wasserman, Ryan (Hrsg.): Metametaphysics. New 
Essays on the Foundation of Ontology, Oxford 2013.

Dalferth, Ingolf U./Hunziker, Andreas (Hrsg.): Gott denken – ohne Metaphysik? Zu 
einer aktuellen Kontroverse in Theologie und Philosophie, Tübingen 2014.

Delp, Alfred: Meditationen „Gestalten der Weihnacht“, in: ders.: Gesammelte Schriften. 
Hrsg. v. Roman Bleistein, Bd. 4: Aus dem Gefängnis, Frankfurt am Main 1984.

Deuser, Hermann (Hrsg.): Metaphysik und Religion. Die Wiederentdeckung eines 
Zusammenhangs, Gütersloh 2007.

Esfeld, Michael: Naturphilosophie als Metaphysik der Natur, Frankfurt am Main 2008.
Habermas, Jürgen: Theorie kommunikativen Handelns I: Handlungsrationalität und 

gesellschaftliche Rationalisierung, 3. Auflage, Frankfurt am Main 1984.
Habermas, Jürgen: Replik auf Einwände (1980), in: ders.: Vorstudien und Ergänzungen 

zur Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt am Main 1995, S. 475–570.
Habermas, Jürgen: Begründete Enthaltsamkeit. Gibt es postmetaphysische Antworten 

auf die Frage nach dem „richtigen Leben“?, in: ders.: Die Zukunft der menschlichen 
Natur. Auf dem Weg zu einer liberalen Eugenik?, Frankfurt am Main 2005a, S. 11–33.

Habermas, Jürgen: Religion in der Öffentlichkeit. Kognitive Voraussetzungen für den 
„öffentlichen Vernunftgebrauch“ religiöser und säkularer Bürger, in: ders.: Zwischen 
Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsätze, Frankfurt am Main 2005b, 
S. 119–154.

98 Delp (1984), 200. Alfred Delp SJ hat von 1936 bis 1939 an der Philosophisch-Theolo­
gischen Hochschule Sankt Georgen, Frankfurt am Main studiert.

Oliver J. Wiertz

320

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Habermas, Jürgen: Das Sprachspiel verantwortlicher Urheberschaft und das Problem 
der Willensfreiheit. Wie läßt sich der epistemische Dualismus mit einem ontologi­
schen Monismus versöhnen?, in: ders.: Philosophische Texte 5: Kritik der Vernunft, 
Frankfurt am Main 2009a, S. 271–341.

Habermas, Jürgen: Die Einheit der Vernunft in der Vielfalt ihrer Stimmen, in: ders.: 
Philosophische Texte 5: Kritik der Vernunft, Frankfurt am Main 2009b, S. 117–154.

Habermas, Jürgen: Einleitung, in: ders.: Philosophische Texte 5: Kritik der Vernunft, 
Frankfurt am Main 2009c, S. 9–32.

Habermas, Jürgen: Realismus nach der sprachpragmatischen Wende, in: ders.: Philoso­
phische Texte 2: Rationalitäts- und Sprachtheorie, Frankfurt am Main 2009d, S. 316–
375.

Habermas, Jürgen: Richtigkeit vs. Wahrheit. Zum Sinn der Sollgeltung moralischer 
Urteile und Normen, in: ders: Philosophische Texte 3: Diskursethik, Frankfurt am 
Main 2009e, S. 382–434.

Habermas, Jürgen: Von den Weltbildern zur Lebenswelt, in: ders.: Philosophische 
Texte V, Frankfurt am Main 2009f.

Habermas, Jürgen: Versprachlichung des Sakralen. Anstelle eines Vorwortes, in: ders.: 
Nachmetaphysisches Denken II. Aufsätze und Repliken, Berlin 2012, S. 7–18.

Habermas, Jürgen: Der Horizont der Moderne verschiebt sich, in: ders.: Nachmetaphy­
sisches Denken. Philosophische Aufsätze, 6. Auflage, Frankfurt am Main 2013a, S. 11–
17.

Habermas, Jürgen: Metaphysik nach Kant, in: ders.: Nachmetaphysisches Denken. 
Philosophische Aufsätze, 6. Auflage, Frankfurt am Main 2013b, S. 18–34.

Habermas, Jürgen: Motive nachmetaphysischen Denkens, in: ders.: Nachmetaphysi­
sches Denken. Philosophische Aufsätze, 6. Auflage, Frankfurt am Main 2013c, S. 35–
60.

Habermas, Jürgen: Rückkehr zur Metaphysik? Eine Sammelrezension, in: ders.: Nach­
metaphysisches Denken. Philosophische Aufsätze, 6. Auflage, Frankfurt am 2013d, 
S. 263–278.

Habermas, Jürgen: Auch eine Geschichte der Philosophie, 2 Bde., Frankfurt am Main 
2019.

Habermas, Jürgen: Replik, in: DZPhil 69 (2021), S. 281–294.
Henrich, Daniel C.: Jürgen Habermas. Philosoph ohne metaphysische Rückende­

ckung?, in: DZPhil 55 (2007), S. 389–402.
Herzberg, Stephan: Menschliche und göttliche Kontemplation. Eine Untersuchung 

zum bios theoretikos bei Aristoteles, Heidelberg 2013.
Herzberg, Stephan: Ethischer Realismus. Zum Ethik-Konzept Josef Piepers, Münster 

2020.
Jaeggi, Rahel: Kritik von Lebensformen, Berlin 2014.
Krüger, Hans-Peter/Demmerling, Christoph/Habermas, Jürgen: Kommunikative Ver­

nunft. Jürgen Habermas, interviewt von Christoph Demmerling und Hans-Peter 
Krüger, in: DZPhil 64 (2016), S. 806–827.

Lewis, David: Philosophical Papers II, Oxford 1986, IX.

„Vom Gott der Philosophen halte ich gar nichts.“

321

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lipton, Peter: Inference to the Best Explanation, 2. Auflage, London/New York 2004.
Lowe, Jonathan E.: The Four-Category Ontology. A Metaphysical Foundation for Natu­

ral Science, Oxford 2006.
Lutz-Bachmann, Matthias: Postmetaphysisches Denken? Überlegungen zum Metaphy­

sikbegriff der Metaphysikkritik, in: Zeitschrift für philosophische Forschung 56 
(2002), S. 414–425.

Lutz-Bachmann, Matthias: Die postsäkulare Konstellation: Öffentliche Vernunft, Reli­
gion und Wissenschaft, in: ders. (Hrsg.): Postsäkularismus. Zur Diskussion eines 
umstrittenen Begriffs, Frankfurt am Main 2015, S. 79–97.

Nagl-Docekal, Herta: Innere Freiheit. Grenzen der nachmetaphysischen Moralkonzep­
tionen, Berlin 2014.

Niederbacher, Bruno: Metaethik, Stuttgart 2021.
Ollig, Hans-Ludwig: Das unerledigte Metaphysikproblem. Anmerkungen zur jüngsten 

Metaphysikdiskussion im deutschen Sprachraum, in: ThPh 64 (1989), S. 31–68.
Pitcher, George: Berkeley, London 1977.
Plantinga, Alvin: Warrant and Proper Function, Oxford/New York 1993.
Runggaldier, Edmund: Leben wir in einem postmetaphysischen Zeitalter?, in: Stimmen 

der Zeit 4 (2010), S. 214–252.
Schmidt, Thomas M.: Religiöses Bewusstsein und philosophischer Gottesbegriff, in: 

Ermengildo Bidese/Alexander Fidora/Paul Renner (Hrsg.): Philosophische Gottes­
lehre heute. Der Dialog der Religionen, Darmstadt 2008.

Schmidt, Thomas M.: Der Sinn von Unbedingtheit. Skizzen zu einem nachmetaphy­
sischen Begriff des Absoluten, in: Edmund Runggaldier/Benedikt Schick (Hrsg.): 
Letztbegründungen und Gott, Berlin/New York 2011, S. 100–114.

Schnädelbach, Herbert: Metaphysik und Religion heute, in: ders.: Rehabilitierung des 
animal rationale, Frankfurt am Main 1992, S. 137–157.

Schrenk, Markus (Hrsg.): Handbuch Metaphysik, Stuttgart 2017.
Tahko, Tuomas, An Introduction to Metametaphysics, Cambridge 2015.
Tetens, Holm: Kants „Kritik der reinen Vernunft“. Ein systematischer Kommentar, 

Stuttgart 2006.
Willaschek, Marcus: Was ist „schlechte Metaphysik“?, in: Uwe J. Wenzel (Hrsg.): 

Vom Ersten und Letzten. Positionen der Metaphysik in der Gegenwartsphilosophie, 
Frankfurt am Main 1998, S. 131–150.

Oliver J. Wiertz

322

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295 - am 20.01.2026, 04:31:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	III. Religion denken unter nachmetaphysischen Bedingungen
	„Vom Gott der Philosophen halte ich gar nichts.“ Philosophische Gotteslehre im nachmetaphysischen Zeitalter? |Oliver J. Wiertz
	1. Jürgen Habermas’ Konzeption nachmetaphysischen Denkens
	1.1. Habermas’ Metaphysikbegriff
	1.2. Systematische Gründe für die Ablösung der Metaphysik durch das nachmetaphysische Denken

	2. Anmerkungen zu Habermas’ Charakterisierung und Kritik metaphysischen Denkens
	2.1. Habermas’ Kennzeichnung metaphysischen Denkens
	2.2. Habermas’ metaphysikkritische Argumente
	Das Argument aus der Situierung der Vernunft
	Das Argument aus der linguistischen Wende
	Der Vorwurf der mangelnden rationalen Grundlagen und Kriterien der Metaphysik


	3. Ein epistemisches Problem des nachmetaphysischen Denkens
	4. Schluss
	Literatur



