
PRÄSENZ _ ERSCHEINEN

Den Ausstellungsakt befragen

1. Einleitung | S. 209

2. PoorMagic (»Blind Faith«) | S. 212

3. Präsenz und Ereignishaftigkeit | S. 216

Sinneffekte/Präsenzeffekte | S. 216

Atmosphäre | S. 224

Stimmung | S. 232

Aura | S. 238

4. Erscheinen | S. 243

Wahrnehmungssituationen | S. 244

Dimensionen des Erscheinens | S. 247

Gegenwarten | S. 253

5. Der Ausstellungsakt | S. 261

6. Fazit | S. 268

1. Einleitung

In Ausstellungenwird etwas ›präsent‹.Dinge,Objekte, Bilder, Körper begegnen uns

auf eine ganz spezifische Weise, die sich – so der Ansatz dieses Kapitels – grund-

legend von anderen Weisen des Begegnens, des Präsent-Werdens, unterscheidet.

Dochwas zeichnet dieseWeise aus?EinAusstellungsbesuch impliziert eineFormei-

ner –nennenwir es andieserStelle –gesteigertenästhetischenErfahrung,dennbei

einer Ausstellung zeigt sich etwas,wirdwahrnehmbar, erscheint, und zwar auf eine

Weise, die jenes Erscheinen, jene Präsenz selbst thematisiert. Wie im Verlaufe der

Arbeit in unterschiedlichen Perspektivierungen herausgestellt, impliziert das Aus-

stellen nicht lediglich ein Präsentieren (bei dem ›jemand‹ ›etwas‹ ›zeigt‹), sondern

Ausstellenheißt vor allemGegenwärtigkeitengenerierenundzwarGegenwärtigkei-

ten, die aus dem ›gewohnten‹ Verlauf herausfallen, die das Hier und Jetzt einer Ver-

handlung unterziehen oder aber ein stetiges Kippen zwischen der Möglichkeit, der

Dingehabhaft zuwerdenundderenEntzug initiieren.Ausstellungen setzen folglich

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

insofern ›Präsenz‹ voraus, als diese erfahren werden müssen, denn ganz gleich, ob

ruhig vor einem Bild stehend, ein Magazin durchblätternd, Knöpfe bei einer inter-

aktiv angelegtenArbeit betätigendoderdasSehvermögenbei einer Lichtinstallation

verstellend, wir sind stets (leib-)körperlich involviert und werden in unserer Sen-

somotorik angesprochen. Zugleich werden Dinge, Objekte, Entitäten im Ausstellen

selbst präsent, denn es vollzieht sich etwas, bei dem sich etwas zeigt – bei dem et-

was in Erscheinung tritt und in seinem Erscheinen wahrgenommen wird. Präsenz

wird folglich zu etwas ›Geteiltem‹,worauf jedochnicht lediglich zugegriffenwerden

kann.

Besonders markant wird die Frage nach Präsenz sowie deren Erfahrbarkeit

vor allem im Hinblick auf die gegenwärtigen Verschiebungen, die sich im Kontext

von Digitalisierungsprozessen ereignen. Denn schauen wir uns aktuell aufkom-

mende Online-Ausstellungsformate an, dann macht sich darin bemerkbar, dass

die Frage nach den Modi der Erfahrbarkeit ganz explizit aufgeworfen werden

muss. Was kann es demzufolge bedeuten, einer Ausstellung beizuwohnen, deren

Erfahrbarkeit sich etwa über den Computer- oder Smartphonebildschirm gene-

riert? Wie verhält es sich hierbei mit der Frage nach der Atmosphäre? Wie werden

wir involviert und auf welche Weise erscheint hier etwas? Während es in diesem

Kapitel jedoch nicht explizit um Online-Ausstellungen gehen soll (diese werden

z.B. im Kap. *Setting_Verräumlichen* ausführlicher angesprochen), zeigt sich in

dieser ›Sonderform‹ zumindest die explizite Relevanz der Frage nach Präsenz und

Erfahrbarkeit, denn jene realisieren und materialisieren sich in Abhängigkeit von

dem jeweiligen Setting. So rückt das Kapitel eben jene Momente in den Fokus der

Auseinandersetzung, die die Ausstellung als eineWahrnehmungssituation ausma-

chen. Damit gehen zugleich zwei miteinander verflochtene Bewegungen einher:

Zum einenwird die Ebene der Erfahrung bzw. des Erlebens thematisiert und damit

die Perspektivierung eines wahrnehmenden Wesens ins Spielfeld gebracht, zum

anderen wird – vor allem mit dem Begriff des Erscheinens als einem Produkti-

onsbegriff – eine Ebene herausgestellt, die weniger nach der Rezeption fragt und

vielmehr die Eigenaktivität dessen, was sich zeigt, in den Fokus rückt. Wie die

Formulierung es bereits suggeriert, wird sich im Verlaufe der Auseinandersetzung

zeigen, dass es sich nicht um zwei getrennte Ebenen bzw. Bewegungen handelt,

sondern um einen Prozess, der – einer heuristischen Überlegung folgend – mal

stärker die Rezeption,mal die Produktion in den Fokus nimmt.

Ausstellungen sind folglich auch Wahrnehmungssituationen und generieren

selbst Präsenz (bzw. wie im Verlaufe des Kapitels zu zeigen sein wird, Präsenz-

effekte), weil sie auf eine ereignishafte Weise etwas entstehen lassen, was eher

erspürt als benannt werden kann und sich in dem bemerkbar macht, was wir etwa

als Atmosphäre, Stimmung oder Aura zu bezeichnen gewohnt sind. Es handelt sich

demnach um Momente, die zwischen Materialität und Immaterialität oszillieren.

Dabei stellt sich vor allemdie Frage,was das besonders Spezifische am ›Erscheinen‹

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRÄSENZ _ ERSCHEINEN 211

imModus einer Ausstellung (d.h. ihrer Existenzweise entsprechend) ausmacht.Die

Besonderheit des Sich-Zeigens1macht sich daran bemerkbar, dass das Erscheinen-

de, also das,was sich zeigt, sich als das Gezeigte präsentiert bzw. das Erscheinen als

Solches mit zu einem der wesentlichen Momente der Situation macht. Anders als

in einer Arbeitssituation im Atelier oder beim Hängen einer Arbeit über der Couch

(um es zugespitzt zu kontrastieren), gestaltet sich das Erscheinen im Kontext von

Ausstellungen auf eine besondere, ›gefaltete‹ Weise. Deshalb spielt das Erscheinen

bei einer Auseinandersetzung mit Ausstellungen eine gewichtige Rolle, denn Letz-

tere operieren mit einem Setting, in dem sich ein Erscheinen vollzieht, das eine

Überlagerung von unterschiedlichen Erscheinungsweisen initiiert und schließlich

eine metareflexive Ebene generiert. Wir begegnen den sich zeigenden Entitäten in

einer Situation, in der sie nicht nur erscheinen, sondern jenes Erscheinen selbst

explizit machen (ob durchMaterialprozesse,Maße, Parerga,Weise der Ausbreitung

imRaumetc.).WelcheModalitäten vonPräsenzgeneriert folglichdieExistenzweise

Ausstellung undmit welchen Dimensionen des Erscheinens operiert diese?

Der Einstieg in die Überlegungen erfolgt zunächst mit einer impulsgebenden

Diskussion einer die Installation Poor Magic von Jon Rafman (2017) zentrierenden

Ausstellungssituation (»Blind Faith«, 2018), die es ermöglichen wird, einige grund-

legende Fragen imHinblick auf dieThematik derWahrnehmung sowie denDimen-

sionen des Erscheinens zu konturieren. Von dieser Skizzierung ausgehend erfolgt

eine Auseinandersetzung mit dem Begriff bzw. Phänomen der Präsenz bzw. seiner

›Effekte‹, was uns dann zu einer Beschäftigung mit drei Formen dessen ›Realisie-

rung‹ führt: der Atmosphäre, der Stimmung sowie der Aura. Im Zuge dessen wer-

den vor allem Überlegungen angestellt, die es uns ermöglichen, Präsenz im Sinne

einer sich spurenhaft ›zeigenden‹ Ereignishaftigkeit zu begreifen und zu diskutie-

ren, inwiefern Gegenwärtigkeit per se mit Entzug einhergeht. Darauffolgend wird

der Fokus wiederum verstärkt auf die Praktik des Erscheinens gesetzt, was uns er-

möglichen wird, Ausstellungen explizit alsWahrnehmungssituationen befragen zu

können.Was heißt Erscheinen? Welche unterschiedlichen Formen lassen sich aus-

machen und inwiefern gestaltet sich diese Praktik im Kontext von Ausstellungen

auf eine besonders markante, da ›gefaltete‹ Weise? Von hier aus erfolgt schließlich

eine Verschiebung, die im letzten Teil des Kapitels explizit die Ebene der Aktivität

dessen, was ›erscheint‹, herausstellt. In Anlehnung an die Sprech- sowie die Bild-

akttheorie spricht dasKapitel deshalb von einemAusstellungsakt und entwickelt im

Zugedessen einenAnsatz,der sichmit derEigenaktivität vonAusstellungen trifokal

auseinandersetzt.

1 Die Thematik der Unterscheidung zwischen Sich-Zeigen und Erscheinen wird im weiteren

Verlauf des Kapitels aufgegriffen.

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

2. Poor Magic (»Blind Faith«)

Durch einen schmalen Eingang zeichnet sich eine Black Box ab. Der Raum ist dun-

kel und wird lediglich vom changierenden Licht der wandfüllenden Videoprojekti-

on beleuchtet. Durch die flimmernden Bilder erscheint der Raum mal etwas hel-

ler, mal verschwindet er beinahe völlig im Diffusen, sodass die Raumkonturen le-

diglich erahnt werden können. Durch das Diffuse hindurch lassen sich – über die

rechteckige Fläche der Blackbox verteilt –Formationen von anKinosessel erinnern-

den Gebilden ausmachen, diemal paarweise,mal im Singlemodus der Projektions-

wand gegenübergestellt sind. Das Betreten der Blackbox gebietet Achtsamkeit und

eine durch die Dunkelheit verstärkte Vorsicht: Das Gefühl des Nicht-Stören-Wol-

lens stellt sich ein, als würdenwir einen Kinosaal betreten,während der Film schon

längst angefangen hat. Sobald sich die Augen an die Lichtverhältnisse gewöhnt ha-

ben, stellen wir fest, dass wir uns gewissermaßen inmitten einer Installation be-

finden – umgeben von den bereits erwähnten Sesselformationen. Und nun fällt so-

gleich auch die Ambiguität jener Objekte auf: Der Form nach Kino- (oder Theater-,

Flugzeug- o.Ä.) Sitzen entsprechend, scheinen die Objekte wie mit Fleischstücken,

Körper-undHautfetzenbespannt.DieSitze,Rücken-undArmlehnen,aberauchdie

Bodenplatten, an denen die Gebilde befestigt sind, sindmit etwas organisch Anmu-

tendem bestückt (s. Abb. 12). Bei näheremHerantreten entpuppen sich diese abjekt

daherkommendenObjekte als Schaumstoffgebilde, die dadurch jedoch kaum etwas

an ihrer Ambiguität einbüßen.

Die Multimedia-Installation PoorMagic (2017)2 von Jon Rafman, die im Rahmen

der Ausstellung »Blind Faith. Between the Visceral and the Cognitive in Contem-

poraryArt« imHausderKunst inMünchen (2018) gezeigtwurde,respektivedie skiz-

zierte Ausstellungssituation fokussiert die Thematik von Körperlichkeit und Mate-

rialität. Jene Thematik durchzieht auch das Konzept der Ausstellung, denn »Blind

Faith« greift FragennachunseremZugangzurWelt sowiedemPotential desKörper-

lichen auf, situiert inmitten vonDestabilisierungen und sich umwälzenden und vor

allemdigital vermitteltenWeltordnungen.DieAusstellung,die insgesamt 28 künst-

lerischePositionenumfasst,versammeltmedial ganzunterschiedlicheArbeiten,die

auf insgesamt dreizehn, überwiegend hell ausgeleuchtete (White Cube-)Raumpar-

zellen verteilt sind.Die Raumsituation von PoorMagic gestaltet sich dabei gewisser-

maßen in einem atmosphärischen Kontrast, denn der Zugang zur Black Box erfolgt

nach einer dynamisch und hell gestalteten Ausstellungssituation von EdAtkins’Safe

Conduct (2016).3 Der sich dahinter versteckende Raum von Poor Magic initiiert folg-

2 Single Channel HD Video, 07:07 Min., Skulptureninstallation, mixed media, Größe variabel,

2017.

3 Siehe hierzu das Booklet zur Ausstellung (Haus der Kunst 2021) sowie den Ausstellungskata-

log (Schneider 2018).

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRÄSENZ _ ERSCHEINEN 213

lich insofern eine Kontrasterfahrung, als wir vom Hellen des beinah exponierend

wirkendenWhite Cubes in etwas intim Anmutendes der Black Box wechseln.

Abb. 12: Jon Rafman: PoorMagic (Ausstellungsansicht4), 2017. Courtesy of the artist.

Nun stehen wir da, vor den Gebilden, in diesem dunklen Raum mit flackern-

denBildern,die skurrileund teils surrealeSzenarienmit animiertenCrashtestdum-

mies und anderen anthropomorphen,wieMassenware reproduzierten Figuren zei-

gen, die an (Alb-)Traumsequenzen erinnern,mit einer teils ›kosmisch-magisch‹ an-

mutenden Soundebene (Sounddesign: Milo Reinhardt) im Hintergrund. Während

das Video sowohl auf der Ebene des Sujets als auch der Bildästhetik Ambiguitä-

ten produziert, initiieren die fleischigen Sesselgebilde währenddessen ebenfalls ei-

ne diffus-ambigue Situation – jedoch auf einer anderen medial-materiellen Ebe-

ne –, denn sie präsentieren sich ebenso in einer extremen Uneindeutigkeit. D.h.

die sich als Kinosessel gebenden Gebilde evozieren ein Verhältnis, das unentwegt

Oszillationen produziert. So sind es Objekte, die ihrer suggerierten Fleischlichkeit

wegen extrem abstoßend wirken, zugleich aber regelrecht zur Berührung verfüh-

ren.Wir werden überkommen von derMaterialität jener Gebilde, von ihrem unkla-

ren Status und werden zugleich mit dem Spiel ihrer ›Ausgestelltheit‹ konfrontiert.

4 Bei der Ausstellungsansicht handelt es sich um die Ausstellung »Our Thing«, Galerie Antoine

Ertaskiran in Montreal, 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

Dabei entsteht folglich eine Fülle von weitergreifenden Fragen: Könnten wir uns ei-

ner suggerierten Funktionalität hingeben und die Gebilde tatsächlich zum Sitzen

nutzen?Welchen Status beanspruchen diese Gebilde für sich? Oder sind es Objekte,

die lediglich ein Rezeptionssetting inszenieren und so gesehen ›unberührbar‹ sind?

Und –weitergehend gedacht –was bedingt es schließlich, dass es zu einem solchen

Kippverhältnis kommen kann? Ist es eine Frage dessen,wie sich die Objekte – in ih-

rer Materialität, aber auch in ihrer Formation – zeigen? Oder ist es eine Frage der

institutionellen Normierung, eine Frage des Habitus?

An dieser Stelle zeichnet sich ab, dass hier unterschiedliche Momente zusam-

mengreifen, die Aspekte des Materiellen mit Immateriellem verschränken. Es wird

folglich spürbar, dass die Frage nach dem Sich-Zeigen bzw. Erscheinen5 von Din-

gen einen besonders markanten Stellenwert einnimmt, sich aber gleichzeitig nicht

von der Frage nach der jeweiligen atmosphärischen Aufladung – nach der Stim-

mungeiner bestimmtenSituation –ablösen lässt.Sowird jeneFragenachderStim-

mung auch imHinblick auf die Bildästhetik besonders präsent.Das Video, das zwi-

schen einem piktogrammatischen Lern- bzw. Testvideomit schematischen ›Männ-

chen‹ undeinemsurrealistischenAlptraum-bzw.Horrorfilmszenario changiert, er-

zeugt eine Polarität von Stimmungen: Wie geklont aussehende menschliche Kör-

per wuseln in Massen durch das Bild, fallen, knicken ein, werden von einem rie-

sigen mechanischen Arm weggefegt. Auf das Video fokussiert finden wir uns als

Zuschauer:innen plötzlich (›immersiv-diegetisch‹) in einemorganisch anmutenden

Schlauch wieder, durch den wir hindurchgeleitet werden. Wir befinden uns endo-

skopisch innerhalb einesKörpers, sind in einemInnen,das sichbildfüllend in seiner

Organizität zeigt: ein wenig blutig, schleimig und pulsierend. Die langsame Bewe-

gung durch den bezahnt oder fettbepolstert aussehenden Schlauch (s. Abb. 13) wird

dabei begleitet von entschleunigender Musik, die dann durch harte Aufprallbewe-

gungen und -geräusche der anderen Szenen kontrastiert wird.

Wie die fragmentartige Beschreibung andeutet, erzeugt die Arbeit eine starke

affektiveAdressierung.Sowerdenwir teils vonderBildintensitätüberkommen,d.h.

also vor allem leiblich angesprochen. Auf diese Weise auf die Ebene der Erfahrbar-

keit verwiesen, rückt die Ausstellungssituation nicht zuletzt die Thematik der Prä-

senz indenFokus.DieSituationgestaltet sich folglichals eineWahrnehmungssitua-

tion, die gleichzeitig auf ihre Ausgestelltheit verweist, denn die Videobilder und die

›Sessel‹ affizieren uns nicht nur, sondern initiieren ein Verhandlungsverhältnis.Die

Ausstellung lässt uns demnach nicht nur erfahren, sondern stellt die Erfahrbarkeit

gewissermaßen selbst aus. Zudemwird die Ausgestelltheit auch auf der narrativen

5 An dieser Stelle werden beide Begrifflichkeiten – Sich-Zeigen sowie Erscheinen – eher syn-

onym gebraucht bzw. der Fokus wird auf das Erscheinen gesetzt, ohne die jeweiligen Spezifi-

ka des Begriffs des (Sich-)Zeigens explizit behandeln zu können. Zu einer u.a. auf Heidegger

zurückgehenden Unterscheidung vgl. Landweer 2010.

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRÄSENZ _ ERSCHEINEN 215

Ebene der Ausstellungssituation von PoorMagic vertieft, denn einerseits werdenwir

in eine Zuschauenden-Position gebracht (wir nehmen im Raum Platz und schauen

uns dann etwa das Video an), andererseits werden wir aber auch zu Objekten der

Beobachtung, sobald weitere Personen den Raum betreten und uns – entweder auf

denambiguenSesseln sitzendoder stehenddasVideoanschauend –auffinden.Ver-

doppelt wird jene Zuschauendenkonfiguration der Weiteren insofern, als sich ein

Crashtestdummy in einer Szene ebenfalls in einer Zuschauendenposition befindet:

Es steht vor einer Projektionsfläche und beobachtet, wie andere ›Dummies‹ mas-

senweise zusammenfallen (vgl. Rafman 2017, [02:12-02:36]).

Abb. 13: Jon Rafman: PoorMagic (Film Still), Single-Channel Video and Audio, 2017. Cour-

tesy of the artist.

Auf diese Weise kommt es zu einem Sich-Gewahr-Werden dessen, dass offen-

sichtlich etwas entsteht, das sich begrifflich kaum fassen lässt: Eine Stimmung, ei-

ne Adressierung, die nicht klar konturiert werden kann, die diffus bleibt, zugleich

aber Intensitäten erzeugt und schließlich zu spürbaren Kippmomenten führt. Da-

mit rückt Poor Magic die Ebene dessen, was je nach Kontext etwa als ›ästhetische

Erfahrung‹, ›Wahrnehmung‹ oder ›ästhetisches Erleben‹ betitelt wird, stark in den

Vordergrund.Wasall dieseBegrifflichkeitendabei adressieren, ist zunächstderVer-

such, das Ereignis eines Überkommens beschreibbar zu machen, das im Zuge ei-

ner Wahrnehmungssituation aufkommt. Jenes Ereignis scheint sowohl zeitlich als

auch räumlich betrachtet einen Ausnahmezustand zu generieren – eine Konfigura-

tion von Intensitäten, die aber zugleich ephemer und diffus verbleibt.Was die Aus-

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

stellungssituation initiiert, ist demnach ein unentwegtes Überlagern von Zustän-

den und Einstellungen. Sie produziert eine Unbestimmtheit, ein Zögern, ein Be-

gehren, eine Verführungssituation6, die zu einem Wagnis wird. Es stellt sich eine

nichtauflösbare Ambiguität ein, die durch die Unruhe des Videos forciert wird. Der

Auseinanderprall, das gewissermaßen ›Hinausgeworfen-Werden‹ aus dieser inti-

men Situation ereignet sichwiederumauf eine einbruchhafteWeise,wie etwa beim

Betreten des Raumsdurch eine andere Person,die unverzögert auf einemder Sessel

Platz nimmt…

Was führt also dazu, dass sich eine solche Spannung, ein sich nicht auflösen-

des Kippverhältnis einstellt? Was ist es für ein Modus des Präsent-Seins, aber auch

des Erscheinens, der sich dabei offenbart? Und – grundlegender gefragt – inwie-

fern sind wir in diesemMoment folglich mit etwas konfrontiert, das den Fokus auf

die Ebene dessen verschiebt, was Ausstellungen selbst ›vollziehen‹? So werden im

nächsten Schritt, ausgehend von einer vorausgehenden Diskussion des Konzepts

von Präsenz bzw. von Präsenzeffekten, zunächst Begrifflichkeiten jenes ›ästhetisch

Unbestimmten‹ fokussiert, die einerseits auf eine starke Weise miteinander ver-

flochten sind bzw. sich wechselseitig bedingen, andererseits aber jeweils eine ganz

eigene Fokussierung ermöglichen: Atmosphäre,Stimmung sowieAura. Jedochwird

es dabei weniger darumgehen,Definitionen und begriffliche Abgrenzungen vorzu-

nehmen, sondern vielmehr einige etymologische Verflechtungen nachzuzeichnen

und Figurationen zu erarbeiten, die sich jenem ›Ereignishaften‹ von Ausstellungs-

situationen anzunähern vermögen. So gilt es mit den vorgeschlagenen Zugriffen,

Fragen nach Gegenwärtigkeit, nach Modalitäten des Erlebens sowie nach der Fal-

tung zwischen An- und Abwesenheit zu verhandeln.7

3. Präsenz und Ereignishaftigkeit

Sinneffekte/Präsenzeffekte

Ausstellen impliziert,dass ›etwas‹ ›präsent‹wird.Dochgeht jenePräsenznicht in ei-

nem konstatierenden ›Etwas-ist-lediglich-da‹ auf, sondern setzt eine Erfahrbarkeit

voraus und adressiert ein dichtes Geflecht an (›aisthetischen‹) Ebenen, die damit ein-

hergehen.Wie im deutschenWörterbuch von Jacob undWilhelmGrimm vermerkt,

bezieht sich der Begriff der Präsenz (aus franz. présence, lat. praesentia) im häufigs-

ten Gebrauch auf eine Gegenwart, eine Anwesenheit, nachrangig aber auch auf die

Art und Weise sich zu geben, zu ›präsentieren‹ (»Präsenz«, Deutsches Wörterbuch

6 Zum Begriff der Verführung s. Vomhof 2017.

7 Siehe weitere Überlegungen zur Thematik der Faltung und An-/Abwesenheit im Kap. *Inti-

mität_Exponieren*.

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRÄSENZ _ ERSCHEINEN 217

2021). Im Kontext von Ausstellungen über Präsenz zu sprechen, suggeriert folglich

das Thematisieren einer Anwesenheit, d.h., was hier in den Fokus rückt, sind Mo-

dalitäten von Situationen, die allesamt auf die eine oder andere Weise das Gegen-

wärtig-Sein umspielen.8

In seinerMonografie »Diesseits derHermeneutik.Die Produktion vonPräsenz«

(2004) bestimmtHans Ulrich Gumbrecht dasWort Präsenz zunächst als etwas, was

sich nicht auf ein zeitliches, sondern auf ein »räumliches Verhältnis zurWelt und zu

deren Gegenständen« (Gumbrecht 2004, 11) bezieht. Der Untertitel – die Produkti-

on von Präsenz – soll dabei, vom lat. producere kommend, im Sinne eines Akts ver-

standen werden, »bei dem ein Gegenstand im Raum ›vor-geführt‹ wird« (ebd.). Der

Ausdruck »Produktion von Präsenz« verweise damit auf »alle möglichen Ereignis-

se und Prozesse, bei denen die Wirkung ›präsenter‹ Gegenstände auf menschliche

Körper ausgelöst oder intensiviert wird« (ebd.).Worum es Gumbrecht in seiner Pu-

blikation folglichgeht, ist dasVerschiebenderAufmerksamkeit aufPhänomeneund

Prozesse, die über Hermeneutik, d.h. über das Angewiesen-Sein auf Interpretation

als ›Zugang‹, hinausgehen. Formulieren wir es zugespitzt dualistisch, dann geht es

bei Gumbrechts Aufmerksamkeit für den Begriff der Präsenz darum, über das eta-

blierte, cartesianischeModell einer primär geistigenHandlung –der Interpretation

respektiveBedeutungsproduktion –hinauszugehenunddenFokus auf die Sinne zu

lenken.Damit gehe es um»einÜberdenkenund letztlich umeineNeukonfiguration

einiger Bedingungen der geisteswissenschaftlichenWissensproduktion« (ebd., 18),

sodass die Monografie »ein Verhältnis zu den Dingen dieser Welt befürwortet, das

zwischen Präsenz- und Sinneffekten [oszilliert]« (ebd., 12). Es wird der Vorschlag

gemacht, das ästhetische Erleben – epistemologisch betrachtet – im Modus jenes

Oszillierens bzw. einer Interferenz zwischen den beiden Effektebenen zu begrei-

fen (vgl. ebd., 18). Im Folgenden soll nun deshalb jene von Gumbrecht vorgeschla-

gene Aufteilung bzw. Differenzierung als eine Typologie aufgegriffen werden, die

es uns ermöglicht, Ausstellungen in der Verflechtung zwischen Sinnesmodalitäten

undMomenten von Bedeutungsproduktionen zu verhandeln.

Im Fokus Gumbrechts Monografie steht das Problematisieren einer Fixierung

auf den Sinn, was zwar nicht bedeutet, »alle Formen der sinngestützten Beziehung

zurWelt« (ebd., 12) zu verteufeln, diese jedoch aus ihrer Selbstverständlichkeit und

Vorrangstellung herauszuholen. Der Begriff der Präsenz biete damit eine Art Ge-

genspiel zur Zentrierung des Sinns an, ohne jedoch in einem völlig komplementä-

renVerhältnis dazu zu stehen.Was denBegriff der Präsenz bzw.die Produktion von

Präsenz ausmacht, ist in erster Linie ihr Verständnis im Sinne einer »Bezugnahme

auf Räumliches« (ebd., 33): »Was uns ›präsent‹ ist, befindet sich (ganz im Sinne der

lateinischen Form prae-esse) vor uns, in Reichweite unseres Körpers und für diesen

8 Zu einer Auseinandersetzungmit Präsenz (sowie demBegriff der ›leiblichen Ko-Präsenz‹) im

Kontext von Aufführungen vgl. Fischer-Lichte 2004.

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

greifbar« (ebd. 33).Gumbrecht führtweiter aus: »Wenn producere buchstäblich soviel

wie ›vorführen‹ oder ›nach vorn rücken‹ heißt, würde die Formulierung ›Produkti-

on von Präsenz‹ herausstreichen, dass der von der Materialität der Kommunikati-

on herrührende Effekt der Greifbarkeit auch ein in ständiger Bewegung befindli-

cher Effekt ist« (ebd.), der seinerseits von zunehmender und abnehmender Nähe

und Intensität abhängig sei. Doch sei in der abendländischen Tradition, dem car-

tesianischen cogito folgend, jenes Moment der Greifbarkeit, der Berührung, ausge-

klammert (vgl. ebd., 34). Deshalb gehe es darum, »Kontakt zu den Dingen der Welt

außerhalb des Subjekt/Objekt-Paradigmas« (ebd., 76) auszubauen.Eröffnet der Be-

griff der Greifbarkeit zum einen eine Hinwendung hin zu Materialität, macht sich

darin zumanderen eineAmbiguität bemerkbar,denndie »Präsenz kannniemals et-

was sein, woran wir uns sozusagen festhalten könnten« (ebd., 77). In Anlehnung an

Jean-Luc Nancy (vgl. Nancy 1993, 6) beschreibt Gumbrechts Text die Präsenz als ei-

ne »Geburt, ein ›Kommen, das sich selbst auslöscht und sich selbst zurückbringt‹«

(ebd.).9 Von Präsenz zu sprechen impliziere demnach per se eine Abwesenheit. Dies

mache sich auch in der begrifflichen Konfiguration bemerkbar,weshalb in der Kon-

sequenznicht lediglich vonPräsenz gesprochenwird, sondern vonderen ›Effekten‹.

Das bedeutet,

»[…] dass Präsenzphänomene nach unserer Auffassung nicht umhin können, un-

weigerlich ephemer, also ›Effekte von‹ Präsenz zu sein, denn antreffen könnenwir

sie nur in einer Kultur, die vorherrschend Sinnkultur ist. Für uns kommen Präsenz-

phänomene stets als ›Präsenzeffekte‹ daher, denn siewerden notwendig vonWol-

ken und Polstern des Sinns umgeben, umfangen und vielleicht sogar vermittelt.

Für uns ist es überaus schwierig – wenn nicht gar unmöglich –, das ›Deuten‹ zu

unterlassen und keinen Versuch zu machen, jenem Blitz oder dem grellen kalifor-

nischen Sonnenschein Sinn zuzuschreiben.« (Ebd., 127)

9 Eine Parallele zu Gumbrechts Entwurf der Differenzierung zwischen Sinn und Präsenz lasse

sich außerdemzuHeideggers Begriffender Erde (bzw. demSein) undderWelt (bzw. demSei-

enden) aufbauen: »Heidegger spürt ein Spannungsverhältnis, ja sogar einen Streit zwischen

›Welt‹ (Konfigurationen von Dingen im Kontext spezifischer kultureller Situationen?) und

›Erde‹ (Dinge, die unabhängig von ihren spezifischen kulturellen Situationen gesehen wer-

den?). ›Erde‹ oder ›Sein‹ und ›Welt‹ oder ›Seiendes‹ gehören dieser Lesart zufolge untrennbar

zusammen, aber um zur ›Selbstbehauptung ihres Wesens‹ zu gelangen, müssen sie im Rah-

men dieses Zusammenseins auseinandergehen […].« (Ebd., 97) So gesehen ist das von Hei-

degger geprägte In-der-Welt-Sein abhängig von einem Aufeinander-Bezogensein von Welt

und Erde, die jedoch wiederum stets in einem Streitverhältnis zueinanderstehen: »[…] Im-

mer wenn eine spezifische kulturelle Situation verschwindet (›wenn der Gott aus dem Tem-

pel flieht‹), können die dieser Situation angehörigen Dinge nicht mehr der Ausgangspunkt

für eine Entbergung des Seins sein, denn ihnen fehlt die ›Welt‹ als integrative Dimension, die

ihnen Lebenskraft zu geben scheint […].« (Ebd.) Gumbrecht bezieht sich hierbei auf Heideg-

ger 1994, 34.

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRÄSENZ _ ERSCHEINEN 219

Im Zuge der Auseinandersetzung schlägt Gumbrechts Text eine Typologie10 vor, die

im Sinne einesMaxWerber’schen Idealtypus (vgl. ebd., 100) zwischen zwei Formen

vonKulturunterscheidet: der Sinnkultur sowiederPräsenzkultur.Wohlwissendum

die Heuristik einer solchen Unterscheidung betont der Text dennoch eine Produk-

tivität der Differenzierung:

»[…] [T]rotz unserer Prämisse, dass alle Diskurse des kollektiven Selbstbezugs Ele-

mente der Sinn- wie der Präsenzkultur enthalten, hat es Sinn anzunehmen, dass

einige kulturelle Phänomene (wie z.B. die Sakramente der katholischen Kirche

oder die Rationalität der modernen afro-brasilianischen Kulte) eher auf der Prä-

senzkultur-Seite stehen, während andere (beispielsweise das politische System

im alten Rom oder die Bürokratie des frühneuzeitlichen spanischen Reichs) vor-

wiegend auf einer Sinnkultur beruhen.« (Ebd.)

So entwickelt Gumbrecht zehn unterschiedlicheMerkmale bzw.Parameter, anhand

derer er die beiden Kulturformen zu beschreiben ersucht. Der erste Punkt bezieht

sich, wie bereits erörtert, auf das Verhältnis zwischen dem Körper und dem Geist

respektive auf die Frage nach einer Hierarchisierung.Während die Sinnkultur pri-

mär mit dem Geist als dem ›eigentlichen‹ Dominanzelement operiere, beziehe sich

die Präsenzkultur in erster Linie auf den Körper (vgl. ebd.). Damit hänge auch die

Frage nach dem jeweiligen Umweltverhältnis zusammen, denn werde der Mensch

im Rahmen der Sinnkultur exzentrisch im Namen der Subjektivität adressiert, be-

tone die Präsenzkultur ein kosmologisches Verhältnis und damit eine Dezentrie-

rung des Menschlichen. Mit dem dritten Punkt wird deutlich, dass daran auch die

Produktion vonWissen geknüpft ist, sodass sich ein »hermeneutisches Feld« (ebd.,

101) einerseits und ein offenbartes Wissen andererseits gegenübertreten. Des Wei-

teren manifestiere sich die Unterscheidung auch in den jeweiligen Zeichenbegrif-

fen. Demnach lasse sich hierbei Ferdinand de Saussure Aristoteles entgegensetzen

(vgl. ebd., 102). Während die Sinnkultur es, de Saussure folgend, in Kauf nehme,

dass der Signifikant, sobald sich der Sinn ›eingestellt‹ hat, aufhört von Bedeutung

zu sein, betone die Präsenzkultur, im Anschluss an Aristoteles, gerade die ›Gleich-

rangigkeit‹ von Form und Substanz. Als fünften Punkt führt Gumbrecht das Ver-

10 Gumbrecht entwirft parallel dazu eineweitere, nicht-binäre Typologie, die inAnsätzenBilder

und Begriffe liefern soll, »um nichtinterpretative Komponenten in unserem Verhältnis zur

Welt zu erfassen« (ebd., 106). Diese Typologie beschreibt »vier verschiedeneModelle der kul-

turellen Aneignung« bzw. Weltaneignung (ebd., 36), die etwa das Verzehren (vgl. ebd., 107),

das Eindringen (vgl. ebd.), denMystizismus (vgl. ebd., 108) und die Psychoanalyse bzw. -the-

rapie sowie das Simulieren im weitesten Sinne (vgl. ebd., 109f.) umfassen. Ohne die ange-

führten Modelle an dieser Stelle ausführlich behandeln zu können, gilt die Aufmerksamkeit

des vorliegenden Texts vor allem der von Gumbrecht dual angelegten Typologie zwischen

Sinn- und Präsenzkultur.

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

hältnis zur umgebenden Kosmologie an, bei dem der Sinn im Sinne einerMotivati-

on und intendiertenUmgestaltung agiert und die Präsenz vielmehrmit demModus

des Sich-Einschreibens in die Rhythmen operiert (vgl. ebd., 103). Allgemein gespro-

chen entspreche die Präsenzkultur, wie bereits angedeutet, dem Raum, denn als

Körper beziehen wir uns in erster Linie auf eine Räumlichkeit, während die Sinn-

kultur die Zeit in Anspruch nehme (vgl. ebd.). Damit hänge auch der siebte Punkt

zusammen, nämlich die Frage nach der Besetzung von Raum im Hinblick auf die

Verhältnisse von Macht und Gewalt, denn während bei der Präsenzkultur unent-

wegt die Gefahr bestehe, dass diese – als eine Raumkultur – in eine Gewaltrich-

tung kippen kann, versuche die Sinnkultur jenes Gewaltpotential zu verschleiern,

was jedoch darin mündet, dass Wissen und Macht zwangsläufig zusammenfallen

bzw. im Kontext einer Sinnkultur ›verwechselt‹ werden (vgl. ebd., 103f.). Hantiere

die Sinnkultur mit dem Streben nach Innovation und Überraschung, begreife die

Kultur der Präsenz das Ereignis in erster Linie ausgehend vom Moment des Dis-

kontinuierlichen, dem Kontinuitäten inhärent seien (vgl. ebd., 104). So werden wir

bei einer Ouvertüre von und mit den ersten Tönen ›getroffen‹, es ereignet sich eine

Erfahrung einer Diskontinuität, die dennoch weder mit einer Überraschung noch

mit der Geste der Innovation zusammenfalle. Der neunte Punkt unterscheide wie-

derum zwischen dem ›Ernst‹ des Alltags und dem Spielerischen bzw. der Fiktion.

Möge sich diese Unterscheidung im Kontext der Sinnkultur als eine treffende er-

weisen, erscheine sie bei der Präsenzkultur eher obsolet, denn Letztere operiere per

se nicht auf der Ebene der bewussten Motivation des menschlichen Verhaltens, so-

dass ihr diese Unterscheidung gewissermaßen fremd wäre. Wolle die Präsenzkul-

tur eine Ausnahme der gewohnten Rhythmen generieren, bedürfe es, imGegensatz

zur Sinnkultur, nicht einer internenAbgrenzung (d.h. z.B. einerGrenzziehung zwi-

schen ›ernst‹ und ›fiktiv‹), sondern die Präsenzkultur müsse sich selbst außer Kraft

setzen (wie es beispielsweiseMichail Bachtin für die Kultur des Karnevals beschrei-

be) (vgl. ebd. 105; Bachtin/Lachmann 1987). Zu guter Letzt setzt Gumbrechts Taxo-

nomie eine Unterscheidung auf der Ebene des Rituellen an. Gleichen Sinnkulturen

auf der ›eventbezogenen‹ Ebene z.B. Parlamentsdebatten, entspreche der Präsenz-

kultur das Abendmahl als einmagisches Ritual.Was die Feier des Abendmahls voll-

ziehe, sei nicht einfach das Bewahren der »Realpräsenz Gottes« (Gumbrecht 2004,

105), sondern auchderen Intensivierung.DesWeiteren führt der Text aus,dass eben

jenesMoment der Intensivierung für Präsenzkulturen nicht untypisch sei, da diese

dazu neigen, Sachverhalte zu quantifizieren, die sich in der Sinnkultur einer Quan-

tifizierung widersetzen: etwa Gefühle, »Eindrücke von Nähe und Abwesenheit so-

wie Grade der Billigung und des Widerstands« (ebd., 106). Ohne im Detail auf die

einzelnen angeführtenMerkmale eingehen zu wollen, sei jedoch festzuhalten, dass

Gumbrechts heuristischeTrennung in ihrer teils gegeneinander ausspielendenGes-

te bestimmte Momente betont, die für den Begriff der Präsenz, wie dieser im Kon-

text vonAusstellungen fruchtbar gemachtwerden soll, ausschlaggebend sind.Hier-

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRÄSENZ _ ERSCHEINEN 221

zu zählen etwa die kosmologisch gedachte Einbettung,die Produktion desWissens,

das nicht einem primär hermeneutisch-interpretierenden Strang folgt, das konti-

nuierlich-diskontinuierlicheSich-Ereignen,dasMit-Gehen imRhythmusundnicht

zuletzt auch die Ebene der Intensivierung durch das Rituelle (s. Kap. *Körper_Her-

vorbringen*) etc.11

Damit bewegen wir uns auf ein Feld zu, das im weitesten Sinne das ästheti-

sche Erleben fokussiert. Ästhetisches Erleben oder ästhetische Erfahrung generie-

re,Gumbrechts Ausführungen zufolge, Intensität, die in denAlltagswelten in dieser

Form zumindest nicht per se aufkomme, und hantiere mit vorbewussten Bedürf-

nissen und Wünschen (vgl. ebd., 120). Oder – um etwas präziser zu sein – das äs-

thetische Erleben ermögliche uns vor allem eine Entfernung von den Alltagswel-

ten (vgl. ebd., 122). So vollzieht Gumbrechts Text eine begriffliche Differenzierung

und spricht, in phänomenologischer Tradition, »möglichst oft lieber von ›Momen-

ten der Intensität‹ oder von ›ästhetischem Erleben‹, anstatt den Ausdruck ›ästhe-

tische Erfahrung‹ zu gebrauchen, denn die meisten philosophischen Traditionen

bringen den Begriff ›Erfahrung‹ mit der Interpretation in Verbindung, also mit Ak-

ten der Sinnzuschreibung« (ebd., 120).Wenn das Erleben folglich eher im Sinne ei-

nes Wahrnehmens als eines Erfahrens verstanden werden soll, »wird das Erleben

der Dinge dieser Welt in ihrer vorbegrifflichen Dinghaftigkeit ein Gefühl für die

körperliche unddie räumlicheDimension unseresDaseins reaktivieren« (ebd., 138).

In einer mit Sinn gesättigten Welt stellen sich demzufolge Phänomene und Ein-

drücke von Präsenz als ein Begehren ein, das sich immer stärker manifestiere (vgl.

ebd., 126). Dennoch seien Sinn und Präsenz stets in einem Spannungsverhältnis zu

begreifen, da sie nie kompatibel oder ausgewogen innerhalb einer phänomenalen

Struktur auftreten (vgl. ebd.).12

11 Die Nichtkomplementarität zwischen Präsenz- und Sinneffekten stellt Gumbrecht etwa am

Beispiel von Tango in Argentinien heraus, da es dort nicht üblich sei, zu Gesungenem zu tan-

zen (vgl. ebd., 129).

12 Die Ereignishaftigkeit und zugleich die sich einstellende ›Gerichtetheit‹ eines ästhetischen

Erlebens beschreibt Gumbrecht anekdotisch auf den Punkt gebrachtmit Rückgriff auf ein In-

terview mit dem Schwimmer und olympischen Goldmedaillengewinner Pablo Morales. Auf

die Frage, weshalb dieser nach Beendigung seiner Karriere dennoch zurückgekehrt sei, um

erneut eine weitere Goldmedaille zu gewinnen, antwortete der Sportler, »er habe diese er-

staunliche Leistung erbracht, weil er nicht loskomme von dem Gefühl der ›Versunkenheit

in fokussierte Intensität‹« (ebd., 124). Jenes Versinken entspreche »dem strukturellen Ele-

ment der Insularität, mithin dem Element der Abstandnahme von der Alltagswelt, das zur

Situation des ästhetischen Erlebens gehört« (ebd., 125). Der Begriff der Insularität, auf Mi-

chail Bachtins Auseinandersetzungen mit dem Karneval zurückgeführt (vgl. Bachtin 1985),

impliziere die Möglichkeit einer Art ästhetischer Autonomie, einer ›Einkapselung‹, die eine

Intensität als einen Ausnahmemodus aus dem Lauf des Alltäglichen zu gewähren vermag

(vgl. Gumbrecht 2004, 122). Doch stellt sich dabei vor allem die Frage nach den Bedingungen

eines solchen Zustandes. Unter heutigen Kulturverhältnissen benötigen wir einen Rahmen,

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

Ein weiterer Punkt, den Gumbrechts Text aufwirft, ist die Frage nach der ›Zu-

kunft‹ der Präsenz, ausgehend von unserer kulturellen Gegenwart, die in erster Li-

nie an die aktuelle Kommunikationstechnik geknüpft ist. Jene Frage, die im Rah-

men der vorliegenden Arbeit insbesondere im Kapitel *Setting_Verräumlichen* im

Zusammenhang mit virtuellen Ausstellungsformaten behandelt wird, greift ganz

grundlegendeMomente undVerschiebungen auf, die sich aktuell auf vielen Ebenen

andeuten. Denn die heutige Kommunikationstechnik sei »zweifellos fast dazu im-

stande, den Traum der Allgegenwart zu erfüllen, also den Traum von der Unabhän-

gigkeit des Erlebens von dem jeweiligen Ort, den der eigene Körper im Raum ein-

nimmt (und insofern ist dies ein ›cartesianischer‹ Traum)« (ebd., 161).Von einerVer-

schiebung könnenwir demzufolge insofern sprechen, als es entscheidend ist, »dass

man es sich gestattet, sich von der Intensität einer durch Compactdisc vermittelten

Stimme oder von der Nähe eines schönen Bildschirmgesichts buchstäblich berüh-

ren zu lassen« (ebd., 163). Die Aufmerksamkeit gelte also den »special effects« (ebd.).

Damit gehedasPlädoyer einher, sich für Formenzu sensibilisieren,die durchKonfi-

gurationen des Technischen Präsenzeffekte produzieren (s.Kap.*Agencement_Ma-

terialisieren* und *Objekt_Konfigurieren*). In diesem Sinne ist auch Gumbrechts

Satz (»Die Zukunft der Präsenz bedarf unseres gegenwärtigen Engagements«; ebd.,

154) zu verstehen: Die Zukunft der Präsenz bedürfe einer weiteren Sensibilisierung

und Einstimmung auf neue Formen, was gegenwärtig – mit dem teils situations-

notwendigen Digitalformatruck – deutlicher denn je markant wird. Des Weiteren

betont Gumbrecht in seinemText, dass das Verhältnis zwischen Sinn- und Präsenz-

komponenten abhängig von der Materialität sowie der medienspezifischen Moda-

lität des jeweiligen Gegenstandes sei (vgl. ebd., 130). Diesen Gedanken würde die

vorliegende Arbeit fortschreiben, dennochmit einer entscheidendenVerschiebung,

denn die angesprocheneMedialität undmedienspezifischeModalität sind nicht le-

diglichmit ›vordefinierten‹, abzulesenden Eigenschaften ausgestattet, die sich nun

aufdiePräsenz auswirken, sondernderen ›Eigenschaften‹ ereignen sich just imMo-

ment der Präsenz selbst. Deshalb ist es von entscheidender Bedeutung, Konfigura-

tionen ins Blickfeld zu rücken, denn erst in der Ein-Stimmung kommt es zu einem

Verhältnis, das überhaupt in irgendeiner Form (wenn auch ephemere bzw. spuren-

hafte) Greifbarkeit ermöglicht.DieGegenstände des ästhetischenErlebens ›warten‹

also nicht lediglich darauf, rezipiert zu werden, sondern es bedarf der Existenzwei-

»(nämlich die Situation der ›Insularität‹ und die Einstellung der ›fokussierten Intensität‹), um

die produktive Spannung, dasOszillieren zwischen SinnundPräsenz,wirklich zu erleben, an-

statt die Präsenzseite einfach einzuklammern,wiewir es in unseremüberaus cartesianischen

Alltagsleben offenbar ganz automatisch tun« (ebd., 127). Dieser Gedanke führt zur Überle-

gung, inwiefern wir folglich gerade Ausstellungen als Möglichkeitssituationen einer solchen

Insularität respektive fokussierten Intensität begreifen können.

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRÄSENZ _ ERSCHEINEN 223

se Ausstellung und der damit einhergehenden Prozesse und Praktiken, in denen ein

Sich-Einstellen und Einstimmen passieren können.

Kehren wir erneut zu unserer Frage nach Ausstellungen bzw. Ausstellungssi-

tuationen und -konfigurationen zurück, dann zeigt sich, dass die Differenzierung

zwischen Sinn- und Präsenzeffekten an einer entscheidenden Stelle ansetzt.

Würden wir Ausstellungen primär als sinngenerierende, institutionelle Konfi-

gurationen begreifen, würde damit zwar die Ebene der Bedeutungsproduktion

thematisiert, doch eine ganz entscheidende Modalität – die Ebene der Präsenz –

außen vorgelassen.Was die heuristische Trennung demzufolge ermöglicht, ist eine

Auseinandersetzung mit Ausstellungen, die per se bifokal operiert (s. hierzu Krüger

et al. 2019). So betont auch Gumbrecht in seinem Text in Anlehnung an Niklas Luh-

mann (1995), dass die Simultaneität von Sinn und Wahrnehmung respektive von

Sinn- und Präsenzeffekten ein ganz spezifisches Merkmal des Systems Kunst aus-

mache (vgl. Gumbrecht 2004, 128). Was hier zunächst allgemein für Kunst geltend

gemacht wird, vollzieht sich im Modus der Ausstellung auf eine besonders gestei-

gerte Weise – so eine der Thesen dieser Arbeit. Begreifen wir die Ausstellung als

eine spezifische Existenzweise (s. insbesondere Kap. *Objekt_Konfigurieren* und

*Agencement_Materialisieren*), dann macht sich darin eine komplexe Verflech-

tung bemerkbar, die unentwegt Momente des Ästhetischen und Epistemischen

überlagert und konfiguriert. Es ereignen sich Momente von Unruhe, es werden

Affekte und Körper produziert, die sich im jeweiligen, just entstehenden Rhythmus

einstimmen. Es vollziehen sich enaktivistische Schübe (s. Kap. *Körper_Hervor-

bringen*), denn ›Ich‹ als Körper und als Subjektivität entstehe als Resultat von

Verdichtungen und Adressierungen, als Resultat einer – mit Karen Barad (2012)

gesprochen – intraaktiven Bewegung, bei der die Relationen dafür sorgen, dass

Positionen überhaupt erst entstehen können. Doch sind es zu keinem Zeitpunkt

rigide und unverrückbare Festsetzungen, sondern agile Metatabilisierungen, die

sich immer wieder aufs Neue einstellen müssen. Wenn ›Ich‹ folglich in der ver-

dunkelten Blackbox von den Schaumsesseln von Jon Rafman stehe, dann hat sich

bereits eine Verdichtung ereignet, eine Präsenzerfahrung, die es zur Folge hat, dass

›Ich‹ mich dem ›Kunstobjekt‹ gegenüber befinde. Der ›Begegnung‹ oder, wennman

somag, der Rezeptionserfahrung ging folglich eine Intensität, eine Form von Nähe

voraus, die nun in einem stetigen Oszillieren zwischen Sinn- und Präsenzeffekten

nachklingt. Es changiert zwischen dem Erleben des Sessels in seiner Abjekthaftig-

keit (vgl. Kristeva 1984) und den Fragmenten eines interpretativen Zugangs, der

unaufhörlich Assoziationen generiert und Narrationen aufruft.

Eine entscheidende Drehung vollzieht Gumbrechts Auseinandersetzung au-

ßerdem an einem Punkt, an dem er betont, dass die wesentliche Frage nicht »Was

ist Präsenz?«, sondern »Wie kann man zur Präsenz gelangen?« lauten sollte (Gum-

brecht 2004, 159). Die Antwort darauf findet der Text im Begriff der Erlösung,

der jedoch weniger in einem romantischen oder theologischen Sinne verstanden

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

wird. Vielmehr solle Erlösung durch Ekstase hervorgerufen werden – eine Inten-

sivierung, die eine »Präsenz-in-der-Welt« (ebd., 160) zu evozieren vermag. Die

Verflechtung von Erlösung und Ekstase operiere mit einem gefalteten Verhältnis

von Nähe und Distanz (s. Kap *Intimität_Exponieren*). Wenn wir also zunächst

versuchen, uns ›Ausformungen‹ von Produktionen von Präsenz (oder anders for-

muliert: Realisationen von Präsenz) differenzierter und spezifischer anzuschauen,

dann werden vor allem drei Begrifflichkeiten sichtbar, die im Kontext von Ausstel-

lungen stets involviert sind: Atmosphäre, Stimmung sowie Aura.Hierbei handelt es

sich um Begriffe, die allesamt ›Qualitäten‹ beschreiben, die sich nur schwer greifen

lassen, da diese vor allem mit immateriellen Komponenten operieren. Ohne die

drei Begrifflichkeiten bzw. Phänomene großräumig entfalten zu können, sollen

im Folgenden dennoch skizzenhaft einige Momente herausgestellt werden, die die

drei Zugriffe jeweils fokussieren und zu diskutieren erlauben.

Atmosphäre

Wohnen wir einer Ausstellung vor allem in einem physisch-räumlichen Sinne bei13,

dann scheint dabei nicht selten eine Kategorie auf, die sich weniger auf materi-

elle Formationen bezieht, sondern das ›Ambiente‹ in den Fokus rückt. Als Phäno-

men scheint die Atmosphäre etwas durchaus Vertrautes zu sein, das uns meist im

Kontext von räumlichen Begebenheiten begegnet, doch gehen damit zugleich ver-

flochteneThemenkomplexeeinher,sobaldwir anfangenunseingehenddamit zube-

schäftigen. Allem voran kommt dabei die Überlegung auf,wie bzw. ›wo‹ Atmosphä-

ren situiert werden können. Ist es etwas, das sich ›an‹ bzw. ›mit‹ den Dingen zeigt?

Oder handelt es sich umeine ›subjektzentrierte‹ Kategorie undQualität? Odermüs-

sen Atmosphären noch weitergedacht aufgefasst werden? In seinem 1995 erschie-

nenen Essay »Atmosphäre« steigt Gernot Böhmemit folgender Überlegung in seine

Auseinandersetzung ein: »Man hat den Eindruck, daß mit Atmosphäre etwas Un-

bestimmtes, schwer Sagbares bezeichnet werden soll, und sei es auch nur, um die

eigene Sprachlosigkeit zu verdecken.« (Böhme 1995, 21) Der Atmosphäre liege dem-

nach etwas Unbestimmtes und Diffuses zugrunde, das aber zugleich von seinem

Charakter her durchaus bestimmt werden könne:

»ImGegenteil verfügenwir offenbar über ein reiches Vokabular, umAtmosphären

zu charakterisieren, nämlich als heiter, melancholisch, bedrückend, erhebend,

achtunggebietend, einladend, erotisch usw. Unbestimmt sind Atmosphären vor

allem in bezug auf ihren ontologischen Status. Man weiß nicht recht, soll man sie

den Objekten oder Umgebungen, von denen sie ausgehen, zuschreiben oder den

13 Bei digitalen Formaten stellt sich diese Frage auf eine umso spannendereWeise (s. Kap. *Set-

ting_Verräumlichen*).

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRÄSENZ _ ERSCHEINEN 225

Subjekten, die sie erfahren. Man weiß auch nicht so recht, wo sie sind. Sie schei-

nen gewissermaßen nebelhaft den Raum mit einem Gefühlston zu erfüllen.«

(Ebd. 22)14

In Anlehnung an die Philosophie von Herrmann Schmitz (vgl. Schmitz 1964; ders.

1966; ders. 1967)15 entwickelt Böhme ein Konzept des Atmosphärenbegriffs, das vor

allem die Räumlichkeit sowie die Leiblichkeit fokussiert (vgl. Böhme 1995, 27). Zum

einen arbeite Schmitz, wie Böhme herausstellt, den räumlichen Charakter der At-

mosphäreheraus, sodassAtmosphärenals im räumlichenSinne verstandeneTräger

von Stimmungen agieren (vgl. ebd., 29), zum anderen können diese erst »in leibli-

cher Anwesenheit bei Menschen und Dingen bzw. in Räumen erfahren [werden]«

(ebd., 30). Zwar erachtet Böhme Schmitz’ Ansatz als stark auf der Ebene der Re-

zeptionsästhetik, jedoch zeige sich dieser als erweiterungsdürftig insbesondere im

Hinblick auf die Ebene der Produktionsästhetik (vgl. ebd., 31). Zudem komme in

Schmitz’ Konzept eine zu große Selbstständigkeit der Atmosphäre den Dingen ge-

genüber zu Tage (vgl. ebd., 30).DiesemUmstand versucht BöhmeRechnung zu tra-

gen, indem er das Konzept des ›Dings und seiner Ekstasen‹ entwickelt: »Das Ding

wird so nicht mehr durch seine Unterscheidung gegen anderes, seine Abgrenzung

undEinheit gedacht, sonderndurchdieWeisen,wie es aus sichheraustritt. Ichhabe

für diese Weisen, aus sich herauszutreten, den Ausdruck ›die Ekstasen des Dings‹

eingeführt.« (Ebd., 32f.)Durch jeneVerschiebungderDingontologie sei esdemnach

möglich

»[…] die Atmosphären sinnvoll zu denken. Sie sind Räume, insofern sie durch die

Anwesenheit von Dingen, von Menschen oder Umgebungskonstellationen, d.h.

durch deren Ekstasen, ›tingiert‹ sind. Sie sind selbst Sphären der Anwesenheit

von etwas, ihre Wirklichkeit im Raume. Im Unterschied zum Ansatz von Schmitz

14 Als Charakter von Atmosphären beschreibt Böhme in seinem Artikel »Synästhesien im Rah-

men einer Phänomenologie der Wahrnehmung« (2002) »ihr Was-Sein, die charakteristische

Weise, in der sie anmuten. Sie werden in ihrer vollen Bestimmtheit erst erfahren, indemman

sich auf sie einläßt, heben sich aber andererseits gegenständlich nur ab in ingressiver oder

kontrastiver Wahrnehmungsbeziehung, d.h. wennman gerade in sie hineingerät bzw. wenn

man das, was einen anmutet, in Kontrast zu der Stimmung, die man mitbringt, empfindet.«

(Böhme 2002, 45) Insgesamt differenziert Böhme »fünf Gruppen von atmosphärischen Cha-

rakteren: gesellschaftliche Charaktere, Synästhesien, Stimmungen, kommunikative Charak-

tere und Bewegungsanmutungen« (ebd., 47) und verweist aber darauf, dass die Zuordnun-

gen im Einzelfall nicht klar vorgenommen werden können, da sich Charaktere jeweils über-

schneiden können. Außerdem schließen Böhmes Überlegungen es nicht aus, über die fünf

Charaktere hinaus zu gehenundweitere in das Konzept einzuführen (vgl. ebd.). Stimmungen

werden damit gewissermaßen als eine ›Unterkategorie‹ verstanden.

15 Eine weitere Beschäftigung mit Schmitz’ Leibbegriff findet im Kap. *Körper_Hervorbringen*

statt.

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

werden so die Atmosphären nicht freischwebend gedacht, sondern gerade umge-

kehrt als etwas, das von den Dingen, von Menschen oder deren Konstellationen

ausgeht und geschaffen wird. Die Atmosphären sind so konzipiert weder als et-

was Objektives, nämlich Eigenschaften, die die Dinge haben, und doch sind sie

etwas Dinghaftes, zum Ding Gehöriges, insofern nämlich die Dinge durch ihre Ei-

genschaften – als Ekstasen gedacht – die Sphären ihrer Anwesenheit artikulieren.

Noch sinddieAtmosphären etwas Subjektives, etwaBestimmungen eines Seelen-

zustandes.« (Ebd., 33)

Atmosphären setzendie leiblicheAnwesenheit voraus.Was imZugedessenwahrge-

nommen werde, seien jedoch weder »Empfindungen noch Gestalten, noch Gegen-

stände oder deren Konstellationen, wie die Gestaltpsychologie meinte, […] sondern

es sind die Atmosphären, auf derenHintergrunddanndurch den analytischenBlick

so etwas wie Gegenstände, Formen, Farben usw. unterschieden werden« (ebd., 48).

In seiner 2006 erschienenenMonografie »Architektur undAtmosphäre« spitzt Böh-

me jenen Gedanken noch weiter zu:

»[…] Atmosphären sind gestimmte Räume oder – mit Schmitz zu reden: räumlich

ergossene, quasi objektive Gefühle. Atmosphären sind etwas Räumliches und die

werden erfahren, indemman sich in sie hineinbegibt und ihren Charakter an der

Weise erfährt, wie sie unsere Befindlichkeit modifizieren, bzw. uns zumindest an-

muten. Ich habe inmeiner ökologischenNaturästhetik […] gesagt, dass Atmosphäre

dasjenige ist, was zwischen den objektiven Qualitäten einer Umgebung und un-

seremBefinden vermittelt: wie wir uns befinden, vermittelt uns ein Gefühl davon,

in was für einem Raum wir uns befinden.« (Böhme 2006, 16)16

Was Böhme mit seinem Konzept sowohl implizit als auch explizit anstrebt, ist das

Erarbeiten einer ›neuen Ästhetik‹, die auf einem ökologischen Zugang aufbaut.

Zum einen geht damit die Forderung einher, unter Ästhetik ästhetische Arbeit als

Produktion von Atmosphären aufzugreifen und das bedeutet »von der Kosmetik

über Werbung, Innenarchitektur, Bühnenbildnerei bis zur Kunst im engeren Sin-

16 An einer anderen Textstelle verweist Böhme auf eine begriffliche Differenzierung: »Ich be-

vorzuge den Ausdruck Atmosphäre gegenüber dem Ausdruck gestimmter Raum, […] weil letz-

terer suggeriert, der Raum sei als solcher vorauszusetzen und erhalte dann noch als eine Art

Tönung, die Stimmung.« (Böhme 2006, 122) Die Verknüpfung zwischen Räumlichkeit und

Leiblichkeit betont Böhme außerdem durch das Anführen des Begriffs der Befindlichkeit:

»Der zentrale Begriff, von dem her das Phänomen leiblicher Anwesenheit beschrieben wer-

denmuss, ist der Begriff der Befindlichkeit. Wir haben das außerordentliche Glück, dass der

deutsche Ausdruck sich befinden eine Doppeldeutigkeit enthält, die dem Phänomen leiblicher

Anwesenheit im Raume aufs Beste entspricht.« (Ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRÄSENZ _ ERSCHEINEN 227

ne« (ebd., 25) zu gehen.17 Zum anderen formuliert Böhme mit diesem ökologisch

motivierten Konzept ein Bestreben, das die Dichotomie zwischen Subjekt und

Objekt hinter sich zu lassen vermag, jedoch wird dieses Vorhaben nicht in voller

Konsequenz verfolgt. So setzt Böhme in seinem Konzept zum einen eine starke

Dingautonomie voraus und zum anderen ein souveränes menschliches Subjekt,

das wahrnimmt: »Die Wirklichkeit von Atmosphären akzeptieren zu können, setzt

also ein Subjekt voraus, das in der Lage ist, sich Wirkungen auszusetzen, das mit

Momenten in sich zu leben versteht, deren Ursache es nicht ist. Wir wollen einen

solchen Menschentyp als den des souveränen Menschen bezeichnen.« (Ebd., 30)

Damit konstituiert das Konzept aufs Neue mehr oder weniger isolierte Positionen,

die sich zwar aufeinander auszuwirken vermögen, dennoch aber eine Autonomie

und Geschlossenheit beanspruchen: »Die Quasi-Objektivität von Atmosphären

lässt sich ferner damit begründen, dass sie zumindest in der ersten Begegnung

als Subjekt-unabhängig erfahren werden: Das Subjekt fühlt sich angerührt, von

der Atmosphäre ergriffen, fühlt sich affektiv betroffen.« (Ebd., 26) Jenes Ergrif-

fen-Werden kann sich demnach nur in einem aufnehmenden Modus von etwas

mehr oder weniger ›Bestehendem‹ vollziehen und eben jene Voraussetzung soll im

Verlaufe des Kapitels weiter problematisiert werden,wenngleich hier kein ausführ-

liches Entfalten des Atmosphärenbegriffs möglich ist. Nichtsdestotrotz erscheint

es wichtig, eben jene ›Autonomie‹ und ›Apriorizität‹ von Positionen in Frage zu

stellen.

Einen weiteren Ansatz, der vor allem die Körper-Umwelt-Relation im Kontext

von neurokognitiv-enaktivistischen Gefügen thematisiert, bietet etwa der Text

»Über das Phänomen Atmosphäre und dessen Bedeutung im Zeitalter der tech-

nischen Immersion« (2013) von Davor Löffler, der das Phänomen der Immersion

in den Fokus rückt.18 Als Atmosphäre bezeichnet Löffler jenes »aller Artikulation

und Verwirklichung vorhergehende Gespür für Intensitäten« (Löffler 2013, 24) und

verknüpft damit – als einem immersiven Phänomen – leibliche Affizierungen:

»Da die Wirk- und Erlebnismächtigkeit des Atmosphärischen im Immersiven oh-

ne den Leib als Medium nicht zu denken ist, muss eine Theorie der Verschrän-

17 Böhme führt weiter aus: »Die autonome Kunst wird in diesem Rahmen nur als eine spezielle

Form ästhetischer Arbeit verstanden, die auch als autonome ihre gesellschaftliche Funktion

hat. Und zwar soll sie in handlungsentlastender Situation (Museum, Ausstellung etc.) die Be-

kanntschaft unddenUmgangmit Atmosphären vermitteln. Die neueÄsthetik ist also auf sei-

ten der Produzenten eine allgemeine Theorie ästhetischer Arbeit. Diese wird verstanden als

die Herstellung von Atmosphären. Auf seiten der Rezipienten ist sie eine Theorie der Wahr-

nehmung im unverkürzten Sinne. Dabei wird Wahrnehmung verstanden als die Erfahrung

der Präsenz von Menschen, Gegenständen und Umgebungen.« (Böhme 1995, 25)

18 Für eine weitere Auseinandersetzung, die die Ebene des Affekts (als eines ›durch uns hin-

durch sprechenden‹) in den Fokus rückt, s. Salter 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

kung von Leiblichkeit, Immersion und Atmosphäre entwickelt werden. Eben diese

Verschränkung vollzieht sich in neurokognitiv-enaktivistischenwie leibphänome-

nologischen Kognitionskonzepten. Deren neuro-ökologischer, holistischer Ansatz

erlaubt eine Konzeptualisierung des Atmosphärischen als einem Gespür für po-

tentielle Leibzustande.« (Ebd., 25)19

Mag der Begriff des Gespürs dabei einerseits eine stark subjektbezogene bzw.

subjektvoraussetzende Geste suggerieren, geht es dabei weniger darum, mensch-

liche Subjekte mit erneut begründeter Emphase in den Fokus zu rücken, sondern

Kognition im (neuro-)technischen Sinne20 zu begreifen, um schließlich auchWelt-

verhältnisse »im technologisch-immersiven Zeitalter« (ebd.) beschreibbar machen

zu können: »Es zeigt sich, dass atmosphärisch begründete Interaktion nicht mehr

zwischen Menschen, sondern zwischen Intensitätsempfindungen vermittelt.«

(Ebd.)21 D.h. trotz der Möglichkeit einer Lesart, die von bestehenden Positionen

wie ›Subjekt‹ und ›Gegenstand‹ ausgeht (wie etwa in der Forderung nach einer

neuen »Raumontologie, die zwischen Subjekt und Gegenstand eine alternative

Weise der Bezogenheit zu denken ermöglicht«; ebd., 27), verhandelt Löfflers Artikel

die Thematik des Umweltverhältnisses auf eine Weise, die produktive Ansätze im

Kontext unserer Auseinandersetzung liefern kann.22 Löffler entwickelt demnach

19 In seinem Artikel schlägt Löffler vor, die aufgeworfene Thematik anhand von drei Thesen zu

untersuchen: »Die erste, ästhetisch-aisthetische These ist, dass Atmosphären als eine eige-

neKognitionsart fürmöglicheZukünfte desKörper-Umwelt-Verhältnisses aufgefasstwerden

können. Die zweite, medientheoretische These ist, dass diese Kognitionsart für potentiel-

le Zukünfte der leiblichen Bezogenheit die quasi-leiblichen Ergriffenheiten durch symbo-

lisch vermittelte Immersionswelten und deren Wirkungs- und Affektionskraft erst ermög-

licht. Daraus ergibt sich eine dritte, zeitdiagnostische These, die davon ausgeht, dass mit

der zunehmenden Virtualisierung eine neue Ebene der sozialen Interaktion und Sozialität

im Entstehen ist, die auf symbolisch vermittelten, atmosphärisch erlebten Intensitäten be-

ruht.« (Ebd., 25)

20 Siehe hierzu etwa den Begriff der kognitiven Assemblagen bei Hayles 2017. Eine weitergrei-

fende Beschäftigungmit dem Themenfeld findet außerdem im Kap. *Agencement_Materia-

lisieren* statt.

21 Des Weiteren betont Löffler in seinem Text die den Atmosphären inhärente Dehnung über

konventionelle Kategorien hinaus, woraus sich eine Herausforderung für konzeptionelle An-

näherungenergibt: »Geradeder eigenartigeCharakter der Ergriffenheit durch etwas, das sich

jenseits der sinnesmodalen Kanäle, jenseits der Orientierungskategorien des Subjekts in sei-

nen Einfassungen Raum, Zeit, Materie und Begriff erstreckt und gar in eine prinzipielle Un-

bestimmbarkeit des Affizierungsinhalts reicht, verlangt eine Auseinandersetzung, die diese

Kategorien selbst hinterfragt.« (Ebd., 25f.) Deshalb spricht sich der Artikel für eine eigene Di-

gnität der Wahrnehmung von Atmosphären aus, was ebenfalls bedeutet, diesem einen ge-

sonderten Kognitionstypus zuzusprechen (vgl. ebd., 26).

22 Aus diesem Grund distanziert sich Löfflers Text gewissermaßen von Böhmes Atmosphären-

Konzept, »[d]enn nach wie vor ist nicht geklärt, wie eine leibliche Affizierung durch äußere

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRÄSENZ _ ERSCHEINEN 229

drei Module eines neuro-ökologischen Atmosphärenbegriffs, der – am Begriff

des Embodiment orientiert – verstärkt die Körper-Umwelt-Relation in den Fokus

nimmt (s. Kap. *Körper_Hervorbringen*). Ohne im Detail auf die angeführten

Module eingehen zu können, seien hier jedoch kurz Löfflers Schlussfolgerungen

im Hinblick auf den Atmosphärenbegriff angeführt.23 Das, was als Spüren von

Atmosphären zu Tage trete, sei ein kontextualer Überschuss:

»Atmosphären werden so begreifbar als das Gespür für ein ›Mehr‹ der Möglich-

keiten, als ein Gespür für latente Operationen und Verhältnisse, die sich in ei-

ner potentiellen Interaktion entfalten konnten. Nunmehr ist klärbar, weshalb At-

mosphären oft nicht benennbar sind: Sie stellen die Kognitionsform für unvor-

bestimmte, teils außerfunktionale Möglichkeiten des In-Verbindung-Tretens, für

Verwirklichungspotentiale des Organismus dar.« (Ebd., 34)

Demnach kann das Spüren von Atmosphären als eine »Wahrnehmung derMöglich-

keit zukünftigerZuständederKörper-Umwelt-Relation« (ebd.) gesehenwerden,die

durch »einen kontextualenÜberschuss derObjektenundSituationen implizitenEr-

eignisse [ausgelöst werden]« (ebd.). Durch jenen Überschuss werden der Phasen-

raumdesOrganismus de-arretiert undneueHandlungsbereitschaften angeregt so-

wie Handlungsweisen katalysiert (vgl. ebd.). So pointiert Löfflers Ausführung folg-

lich auch die soziale Dimension des Leibes und begreift diesen nicht zuletzt ausge-

hend von ›kulturellen Bezogenheiten‹ (vgl. ebd., 27).24 Angelehnt an Michael Haus-

kellers Schrift »Atmosphären erleben. Philosophische Untersuchungen zur Sinnes-

Gegenstädemöglich ist. […] In Böhmes Konzept stellen weiterhin die drei ontischen Kompar-

timente Raum, Subjekt, Ding die strukturellen Bedingungen des Atmosphärischen. Atmo-

sphären bleiben in diesem Schema dem kategorisch wahrnehmenden Subjekt ein äußerer

Gegenstand.« (Ebd., 27)

23 Löffler fasst die Kernpunkte seiner drei Module wie folgt zusammen: »Mit dem ersten Mo-

dul der prozessualenDingontologie [kann] herausgestelltwerden, dass SituationenundRäu-

me zugleich Abbilder möglicher zukünftiger Handlungen und Zustände des Leibes darstel-

len. Mit dem zweitenModul der skaleninvarianten Zeitgestalten als schematischen Verwirk-

lichungs- und Veränderungsverläufen [kann] plausibel gemacht werden, dass äußere Si-

tuationsveränderungen Verlaufsformen von Zustandsveränderungen des Organismus gleich

kommen. Mit dem dritten Modul einer prozessualen Emotionstheorie [kann] gezeigt wer-

den, dass Zustandsveränderungen desOrganismus als Emotionen zuBewusstsein treten und

dass Befindlichkeiten als eine Kognitionsform für innerorganische Phasenraume oder leibli-

che Bereitschaftspotentiale aufgefasst werden können.« (Ebd., 33)

24 Diese Ebene der räumlich gedachten Normativität führt Löffler außerdem durch Einbezie-

hen vonMartina Löws (vgl. Löw 2001) sowie Gernot Böhmes (vgl. Böhme 1995) Überlegungen

aus: »Nach Löw liegt eben diese normative Konstitution des Raumes der atmosphärischen

Stimmungsfärbung zugrunde: ›Raum ist eine anmaterialen Sachverhalten festgeschriebene

Figuration, deren spürbare unsichtbare Seite die Atmosphäre ist‹ […]. Das atmosphärische

Surplus entstammt demnach dem Gespür für habituell wahrgenommene ›Spannungen und

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

wahrnehmung« (1995) entstehen Atmosphären als Erlebnisinhalte in einem Kon-

trastverhältnis »vor einem Hintergrund, vor dem sie sich in spezifischer Form als

Erscheinungscharaktere darbieten können« (Löffler 2013, 27). Jene Erscheinungs-

charaktere seien wiederum stets transmodal zu verstehen (vgl. ebd.):

»Der kontrastierende Hintergrund von Atmosphärenempfindungen besteht

demnach einerseits in der jeweiligen biographisch angelegten Strukturierung

des Subjekts, andererseits in seiner gegenwärtigen Wahrnehmungssituiert-

heit. Atmosphären werden verstanden als ein Ausdruck der Aktualisierung des

Gesamtzustandes der Weltbeziehung, denn in ihnen drückt sich jeweils die

konkrete Bezogenheit des Subjekts gegenüber denWelterscheinungen aus. Weil

alle kontextuellen Relevanzen immer schon leibliche sind […], stellt sich bereits

mit der Gegenstandserscheinung eine Affizierung ein. So können Atmosphären

nach Hauskeller aufgefasst werden als das Spüren des Gesamtzustandes der

Wirklichkeit und ihrer durch den Leib vermittelten Relevanzen und Aktualisie-

rungspotenzen […].« (Ebd. 28)25

Wie Löffler betont, gewinne die Beschäftigung mit dem Thema durch Hauskellers

Überlegungen »einerseits den Aspekt der Zeitlichkeit, andererseits den Aspekt der

Fundierung in einer Gesamtbezogenheit des leiblichen Daseins in einer als dyna-

misch zu denkenden Kontextualität der Erfahrung« (ebd.). Doch was ergeben jene

Schlussfolgerungen imHinblick auf die Frage nach Ausstellungen?Wie etwa in den

Kapiteln *Körper_Hervorbringen*, *Objekt_Konfigurieren*, *Setting_Verräum-

lichen* aber vor allem auch *Agencement_Materialisieren* thematisiert, bieten

Ausstellungen ganz besondere Arrangements, in denen sich Verhältnisse aktuali-

sieren und stabilisieren. Was Löfflers Ansatz dabei pointiert, ist aber allem voran

die Aufmerksamkeit für ›Gesamtsituationen‹. Atmosphäre werde damit folglich

weder schlicht subjektzentriert gedacht, noch an die Dinge ›angeknüpft‹, sondern

Bewegungssuggestionen‹ […], also der Anmutung sozial und kulturell codierter Bewegungs-

freiheiten und Unfreiheiten.« (Löffler 2013, 29)

25 Löffler bezieht sich hier aufHauskeller 1995, 77f. Als gewissermaßen komplementär zuHaus-

kelles Position führt Löffler außerdem den Ansatz von Niklas Luhmann (1995) an: »Atmo-

sphären erscheinen als Hinweis auf einen dem Kontingenzmedium inhärenten Möglich-

keitsüberschuss: Der Raummacht esmöglich, daßObjekte ihre Stelle verlassen. […] Bezogen

auf Einzeldinge, die die Raumstellen besetzen, ist Atmosphäre jeweils das, was sie nicht sind,

nämlich die andere Seite ihrer Form; also auch das, was mitverschwinden würde, wenn sie

verschwanden. […]Atmosphäre sei ein ›Überschusseffekt der Stellendifferenz‹ […].« (Ebd., 28)

Jene systemtheoretische Fassung von Atmosphären als Überschusseffekt liefere laut Löffler

einen weiteren wichtigen Punkt, denn in »[…] Atmosphären tritt die Möglichkeit der Varianz

von Beziehungen und Weltverhältnissen, vermittelt durch das unsichtbare Medium Raum,

zu tage« (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRÄSENZ _ ERSCHEINEN 231

als etwas verstanden, was Situationen mit sich stets ereignenden Affordanzen und

Aktualisierungspotenzen in den Fokus rückt.26

Gleichzeitig machen die Überlegungen den Punkt deutlich, dass das, was wir

an dieser Stelle etwa als Atmosphäre bezeichnen, ihren Teil dazu beiträgt, dass wir

überhaupt von Ausstellungen sprechen können und nicht lediglich von Versamm-

lungen oder Ansammlungen vonObjekten – inwelcher Art auch immer.Diesmacht

sich, wie auch bereits im Kap. *Setting_Verräumlichen* diskutiert, darin bemerk-

bar, dass wir uns beispielsweise im Kontext von Online-Ausstellungsformaten ganz

dezidiert die Frage stellen müssen, wie diese operieren können, um nicht lediglich

informative oder unterhaltende Präsentationsseiten zu sein, sondern einen atmo-

sphärischen Zug zu generieren. Wenn wir folglich von Affizierung oder Ergriffen-

heit –auch imHinblick aufAusstellungssituationen –sprechen,dann sinddie tech-

nischen Konfigurationen stets auch mit der Frage nach dem Atmosphärischen ver-

knüpft. Diesen Aspekt betont auch Löffler:

»Das Atmosphärische, das die parallelzeitlich-virtuellen, symbolischen Interakti-

ons- und Erlebensräumemit AnmutungenundErgriffenheiten erfüllt, scheint den

leiblich-emotionalen Anschluss an die abstrakten Symbolwelten der Bildschirme

und technischen Apparate erst zu erlauben. Es begründet die leibliche Erfahrbar-

keit und Involviertheit, die sonst in der Leere des reinen Zeichens verebben wür-

de.« (Ebd., 24)

Mit diesem Gedanken lässt sich eine Anknüpfung zu den Überlegungen von Gum-

brecht finden,dennmitGumbrechts Forderung, sich etwadurchBildschirme imaf-

fektiven Sinne berühren zu lassen (vgl.Gumbrecht 2004, 163), geht ebenfalls der Ge-

danke einher, dass die technischen Ensembles – als welche auch die Ausstellungen

begriffenwerden können –nur dann zu Ausstellungssituationen führen,wenn dar-

über auch Präsenzeffekte generiert werden können (s. Kap. *Agencement_Materia-

lisieren*). IndenFokus rückendamit zumeinenMomentedesPräsentischen,die im

Sinne einer affektiven Ansprache verstanden werden, zum anderen aber auch Mo-

mente von wechselseitigen Einstimmungen, die, wie Löfflers Text betont, schließ-

lich auch auf der Ebene des Organischen situiert werden können:

26 Im Hinblick auf Ausstellungssituationen – vor allem wenn wir jene als ›technische Ensem-

bles‹ (s. Kap. *Agencement_Materialisieren*) begreifen – ist der Ansatz außerdem insofern

von Interesse, als dieser Kognition nicht lediglich auf menschliche Entitäten reduziert: »In

der atmosphärisch vermittelten Interaktion in Immersionswelten ist es gleich, ob ein ech-

tes Gegenüber, ein imaginäres oder zukünftiges Selbst oder eine KI die Anmutung auslöst,

vergesellschaftet zu sein. Im Atmosphärisch-Immersiven tritt der Mensch mit dem Intensi-

tätsgefühl von Gesellschaftlichkeit an sich in Kontakt.« (Ebd., 35)

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

»Der äußere Situationswandel gleich welcher semantischen oder konzeptuellen

Ebene geht einher mit einer innerorganistischen Umstellung, einem ›attune-

ment‹ […] von Handlungsbereitschaften zur Resynchronisation gegenüber neuen

Situationsverläufen und folgenden Handlungsangeboten. Zeitgestalten, wie sie

Situationen enthalten, sind zugleich also auch Gestalten der Veränderung der

Bereitschaftspotentiale des Organismus.« (Löffler 2013, 32)27

Damit wird vor allem die grundsätzliche Dimension eines ökologisch orientierten

Denkens sichtbar, denn der Ansatzmacht vor allem deutlich, dass sich das wechsel-

seitigeEinstellennicht lediglich als eine Justierung vonbereits bestehendenPositio-

nen begreifen lässt, sondern als ein stetiger Prozess von Resynchronisierungen und

Reorganisationen, die aufs Engste und Sensibelste aufeinander reagieren bzw. sich

immerwieder aufsNeuemit und aus demAnderen heraus ergeben.Dieser Gedanke

des Mit- und Aus-dem-Anderen-Heraus wird auch im weiteren Verlauf der Arbeit

genauer verfolgt. Nun soll der Fokus zunächst aber auf den Begriff der Stimmung

gelenkt werden, der es uns ermöglicht, jene Momente der ›Aufeinander-Bezogen-

heit‹ mit einemweiteren Zugriff in den Blick zu nehmen.

Stimmung

Im historischenWörterbuch ästhetischer Grundbegriffe (2003) beschreibt David E.

Wellbery Stimmung als einen Begriff, der in der deutschen Sprache insofern Ein-

maligkeit genießt, als er nicht in andere Sprachen übersetzbar sei. Zwar lassen sich

in verschiedenen Sprachen Synonyme bzw. verwandte Begriffe finden28, doch kön-

nen diese nicht das breite Spektrum an Bedeutungen und Bezügen aufgreifen, das

das deutscheWort vermag:

»Wennman Stimmungdurch frz. humeur übersetzt, hatman zwar für die subjekt-

bezogene Seite des Begriffs ein passendes Wort, aber dieses läßt sich nicht vom

subjektiven Träger lösen (humeur d’un paysage ist unzulässig), wie das bei Stim-

mung sehrwohlmöglich ist. ›Atmosphère‹ hingegen ist für den ich-unabhängigen

Gebrauch geeignet, lässt sich aber nicht als Bezeichnung einer subjektiven Quali-

tät (mon atmosphère) verwenden.« (Wellbery 2003, 703)29

Auch der englische Begriff mood, der etymologisch mit dem deutschen ›Mut‹ (wie

etwa bei Schwermut) verwandt sei, greife zwar einige Momente auf, die bei ›Stim-

27 Löffler bezieht sich hier auf Fuchs 2001.

28 Etwa »engl. mood, attunement, atmosphere; frz. humeur, accord, atmosphère; ital. umore,

intonazione, atmosfera; span. humor, afinación, atmósfera; russ. настроение, нaстpойкa«

(Wellbery 2003, 703).

29 Wellbery bezieht sich hier auf Spitzer/Hatcher 1963.

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRÄSENZ _ ERSCHEINEN 233

mung‹ wiederzufinden seien, lasse jedoch die Dimension des Musikalischen aus

(vgl. ebd., 704). Die skizzierten Übersetzungsschwierigkeiten markieren demnach

eine »doppelte Spezifik des Stimmungsbegriffs […]: erstens daß er sich einer ein-

deutigen Kategorisierung als subjektiv bzw. objektiv entzieht; zweitens daß er

durch seine metaphorische Herkunft stark geprägt ist« (ebd.). Aufgrund dieser

Spezifik gestaltet sich der Begriff als besonders spannungsgeladen im Kontext

unserer Auseinandersetzungmit Ausstellungen.

Im Hinblick auf den ästhetischen Gebrauch des Begriffs weise ›Stimmung‹,

Wellbery zufolge, vor allem drei Aspekte auf. Zum einen sei es die Ichqualität, denn

der Begriff ermögliche es, ›meine‹ emotionalen Empfindungen beschreibbar zu

machen: »Aber Stimmungen sind – im Gegensatz zu Gefühlen – nicht intentional

auf einen Gegenstand gerichtet. Sie sind diffus, teilen sich allem, was man einzeln

wahrnimmt oder denkt, mit, ohne daß sie an ein spezifisches Objekt gebunden

wären.« (Ebd.)30 Zugleich habe die Stimmung nicht nur eine subjektive Färbung,

sondern vermöge es darüber hinaus eine integrative Funktion zu erfüllen, indemsie

eine geschlossene Ganzheit im Sinne einer Atmosphäre erschaffe (vgl. ebd., 705).31

Undals dritter Punkt lasse sich die kommunikativeDimensionnennen,wie sie etwa

an der Börse oder im Kontext einer politischen Stimmung auftrete: »Sie resultiert

in einer Gemeinschaftlichkeit der Orientierung, der Einstellung, der Disposition,

die allerdings unstabil ist, weil nicht durch ausdrücklich symbolisierte Normen

befestigt.« (Ebd.) So werden die drei angeführten Aspekte – die Ichbezüglichkeit,

das Intergrationspotential sowie die kommunikative Wirksamkeit – vor allem auf

den gemeinsamenNenner eines »präreflexiven Charakter[s]« (ebd.) zurückgeführt,

denn die »jeweilige Leistung der Stimmung vollzieht sich vorthematisch« (ebd.).

Doch neben der etymologischen Varianz sowie den unterschiedlichen Dimen-

sionen des Begriffsmuss vor allem ein bestimmter Aspektmarkiertwerden: die dis-

kursabhängige Wandelbarkeit der Existenz und Verwendung von ›Stimmung‹ als

30 Hier bezieht sichWellbery auf RudolphHerrmann Lotze und seineMetapher »Färbungen des

Gemüthszustandes« (Lotze 1852, 514).

31 Böhme versucht Stimmung dagegen wie folgt zu kategorisieren: »Eine weitere Gruppe [der

Charaktere von Atmosphären, Anm. d. V.] bilden die, die man vielleicht als ›Stimmungen‹

im engeren Sinne bezeichnen sollte. Es sind insbesondere die, die als szenische Charaktere

vondenTheoretikerndes englischenGartens benanntwurden: heiter, ernst, sanft-melancho-

lisch, heroisch usw. Natürlich sind alle Atmosphären quasi-objektive Stimmungen und ihre

Charaktere werden deshalb häufig mit den Namen der Stimmungen bezeichnet, in die man

durch sie geraten kann.Wodas ausdrücklich geschieht,wollenwir diese Charaktere ebenfalls

Stimmungen nennen. – Als eine weitere Gruppe von Charakteren habe ich an anderer Stelle

die kommunikativen genannt: also solche, die kommunikative Situationen charakterisieren,

etwa als gespannt, ruhig, feindlich usw. Schließlichwurden als letzte Gruppe solche genannt,

die als Bewegungsanmutungen erfahren werden, wie drückend, erhebend, weit, bewegend

usw.« (Böhme 2002, 47)

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

Begriff. Demnach lasse sich, wie auch Wellbery betont, keine überzeitliche Sinn-

konstante nachzeichnen (vgl. ebd.).Deshalb gilt es nun, sich einige Verschiebungen

anzuschauen, wohlwissend um den stark fragmentarischen Charakter der Darstel-

lung, die aber zumindest einige der Grundfragen und -bewegungen nachzeichnet,

die allesamt Stimmung imweitesten Sinne betreffen.32

Bewegen wir uns, Wellberys Schilderungen folgend, in einem historisierenden

Modus, dann taucht zunächst die Frage auf, in welchem Kontext Stimmung als

Begriff anfänglich aufkommt. Ein Blick in Wörterbücher33 stellt dabei zum Ende

des 18. Jahrhunderts hin insbesondere diemusikalische Dimension heraus. So wird

Stimmung definiert als ein »In-Verhältnis-Setzen von Teilen (z.B. Saitenlängen)

eines Instruments oder von mehreren Instrumenten; Ziel dieses Vorgangs ist die

Koordinierung (Harmonisierung) ihres – der Teile bzw. der Instrumente – Zusam-

menspielens« (ebd., 706). Damit könne dreierlei gemeint sein: erstens der Vorgang

des Stimmens, »zweitens das Ergebnis dieses Vorgangs (das Gestimmtsein) und

drittens das Bereitsein des Instruments zu dem, wozu es gestimmt wurde, näm-

lich dem Spielen« (ebd., 707). Folglich initiiert insbesondere das Moment der

Koordinierung bzw. des Ins-Verhältnis-Setzens respektive der Disposition einen

metaphorischen Gebrauch.34

Im Zuge dessen lassen sich zwei Dimensionen vorzeichnen, die im Kontext un-

serer Beschäftigung von besonderem Interesse sind: das Moment des Gestimmt-

Proportionierten, der Selbst-Stimmung sowie das Moment eines übergreifenden

Gemütszustands –einesZustandsdesÄsthetischen.35Damit zeichnet sich,wie ein-

32 In Ihrer Monografie verweist Marianne Streisand auf die Nähe zwischen den Begriffen Stim-

mung und Intimität um 1900: »Auch die Rede von den ›Stimmungen‹ wurde überaus popu-

lär. Ästhetisch ›Intimes‹ und ›Stimmungen‹ warenmiteinander verschwistert. Bei dem Stich-

wort ›Stimmungen‹ handelte es sich – wie beim ›Intimen‹ – um komplexe und komplizierte

Begriffsstrukturen. […]« (Streisand 2001, 128) Des Weiteren betont sie bei Beiden eine wich-

tige Ebene der Gemeinschaftlichkeit: »Auch die ›Stimmung‹ konnte – wie das ›Intime‹ – ei-

ne Sozietät in einer nicht-logozentrischen, die Gefühlswerte herausstellendenWeise einen.«

(Ebd., 130)

33 Wellbery bezieht sich hierbei vor allem auf Adelung 1774–1786.

34 Dies führte dazu, dass Stimmung beispielsweise etwa von Kant und Schiller als Figur in Ge-

brauch genommen wurde: »[…] Ein zentraler Aspekt dessen, was Kant dem musikalischen

Stimmungsbegriff abgewann – nämlich: das ›proportionierte‹ Verhältnis unter den Vermö-

gen – fällt bei Schiller weg. Damit aber funktioniert der Stimmungsbegriff nicht mehr als

Kennzeichnung eines intramentalen Verhältnisses, sondern als Terminus, der einen global

verstandenen Gemütszustand – eben den ästhetischen Zustand – bezeichnet.« (Ebd., 710)

Für Schiller sei Stimmung damit ein »Zustand der Freiheit und der Bestimmbarkeit, der aus

derNegation der Bestimmungen resultiert, und diese Stimmung kommt nicht den einzelnen

Vermögen in ihrem Verhältnis zueinander zu, sondern dem Gemüt als ganzem« (ebd.).

35 Wellbery verweist ebenfalls auf Wilhelm von Humboldt (vgl. Humboldt 1904). Hier bannt

sich eineVerknüpfung zwischen Stimmungund Individualität an: »›Stimmung‹ bedeutet hier

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRÄSENZ _ ERSCHEINEN 235

gangs angedeutet, eine Bewegung ab, die zwischen unterschiedlichen Konnotatio-

nen oszilliert: der Frage nachden jeweiligenVerwendungskontexten,nachdemme-

taphorischen Gebrauch und nicht zuletzt nach der Art undWeise des Subjekt- bzw.

Ichbezugs.Der semantischeWandel lasse sich folglich anhand jener Punkte zumin-

dest im Ansatz konturieren (vgl. ebd., 710).

Eine Verfestigung des Ichbezugs lasse sich für den Verlauf des 19. Jahrhunderts

festhalten. Im Kontext dessen werden Stimmungen, Carl Gustav Carus folgend (s.

hierzuCarus 1847; ders. 1982), als eineArtGrundschicht der Seele desMenschlichen,

als ein Resonanzverhältnis des Alls sowie gleichzeitig alsWechsel unterschiedlicher

Gemütseinstellungen beschrieben (vgl. Wellbery 2003, 712f.). Die Stimmung sei

damit »gleichsam ins Innere des Subjekts versenkt worden, ihre Modulationen

sind nunmehr die Signatur von Subjektivität selbst, das Medium, in dem sich das

Ich unmittelbar verspürt« (ebd., 713). Und eben jene »Intimität der Stimmung«

(ebd.) sorgte folglich dafür, dass »der Ichbezug (das Selbstverhältnis im Gegensatz

zum proportionierten Verhältnis unter kognitiven Vermögen) zu ihrer Definition

[gehört]« (ebd.). Mit Hugo von Hofmannsthal (vgl. von Hofmannsthal 1951) kom-

me dann, wie Wellbery herausstellt, eine weitere Verschiebung zutage, die zwar

ebenfalls die Innerlichkeit betone, diese jedoch nicht im Sinne einer Ichbezüglich-

keit, sondern einer ichlosen Prozessualität denke (vgl. Wellbery 2003, 717): »Dieses

Konzept von Stimmung als einer sich in der Gegenwart fühlbar machenden Simul-

taneität von Zeitschichten setzt allerdings ein Gedächtnis voraus, das die Regungen

speichert. Die Gedächtnisfunktion übernimmt bei Hofmannsthal einerseits der

Leib, andererseits die Sprache.« (Ebd.) Diese werden demzufolge als Resonanzkör-

per und damit auch als notwendige Elemente innerhalb jenes Prozesses verstanden

(vgl. ebd.). Eine weitere Markierung wird mit der Position Alois Riegls gesetzt. In

seinem 1899 erschienenen Aufsatz »Die Stimmung als Inhalt der modernen Kunst«

(vgl. Riegel 1899) werde die These vertreten, »moderne Kunst (seit der Renaissance)

zeichne sich gegenüber anderen historischen Ausprägungen von Kunst dadurch

aus, daß sie auf die Herstellung von Stimmung ziele« (Wellbery 2003, 718). Damit

werde der Stimmungsbegriff, wie Wellbery herausstellt, erstmalig historisch ge-

fasst bzw. »vielmehr zu einer umfassenden historischen Kategorie, die ihrerseits

aus einer Funktionsbestimmung von Kunst überhaupt abgeleitet wird« (ebd.).36

nicht nur das Verhältnis unter den kognitivenKräften, sondern auchund vornehmlich die Art,

wie Welt überhaupt aufgefaßt wird.« (Ebd., 711)

36 Ein weiterer Begriff, der im Kontext von Stimmung präsent ist, ist der der Einfühlung. Teils

an romantische Diskurse geknüpft, manifestiert sich dieser beispielsweise auch in der Aus-

einandersetzung mit der Landschaft. Für Georg Simmel sei dies, Wallbery zufolge, ein zu

einer besonderen Einheit zusammengefasstes Nebeneinander von natürlichen Erscheinun-

gen, und der Träger dieser Einheit, sei »das, was man die ›Stimmung‹ der Landschaft nennt«

(ebd., 721). Das vonTheodor Lipps initiierte unddurchMoritzGeiger fortgeführteKonzept der

Einfühlung basiere zunächst auf einer ›qualitativen Verwandtschaft‹ »zwischen den objekti-

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

Zeichnen wir die fragmentarisch skizzierten Konzepte erneut nach, zeigen sie

ihreGemeinsamkeit allemvoran imMomentder Innerlichkeit,das aber jenachAus-

legung unterschiedliche Funktionen undKonnotationen erfährt (vgl. ebd., 724).Ge-

wissermaßen eine Verschiebung fort von der Innerlichkeit respektive der dichoto-

men Unterscheidung zwischen Innen und Außen nehme in seinen Überlegungen

wiederumMartin Heidegger vor. So stellt Wellbery heraus:

»Der umwälzende Charakter von Heideggers Beitrag ist darin zu sehen, daß er

die Rede vom ›Seelischen‹ oder ›Psychischen‹, von der ›Färbung der Erfahrungsin-

halte‹, von ›subjektivenNuancen‹, von ›Gefühlsqualität‹, kurz: die Hinsichtnahme

auf die Stimmungen gemäß der Leitdifferenz Innen/Außen, für irrelevant erklärt.

Stimmungen sind keine Ereignisse, die innerhalb vonKöpfen oder Seelen oder Be-

wußtseinen stattfinden, und irgendwie mit Ereignissen der Außenwelt korreliert

oder verbunden sind.« (Ebd.; vgl. Heidegger 1953)

Die Umkodierung bestehe folglich darin, »die Stimmung als ein Existential zu be-

greifen, als ein konstitutives Moment des Daseins. Die Stimmungen sind ein Mo-

dus, in dem sich die Seinsart des Daseins erschließt.« (Wellbery 2003, 725) Das, was

die Stimmungen offenbaren, sei deshalb ein »ontologischer Sachverhalt, nämlich:

die ›Geworfenheit‹ des Daseins, seine Überantwortung an das ›Da‹, in dem es als

Existenz ist und zu sein hat. In den Stimmungenmanifestiert sich erschütternd die

unergründliche Faktizität der eigenen Existenz […].« (Ebd.)37

ven Charakteren einerseits und den Gefühlstönen andererseits […]« (ebd., 723). Mit Rückgriff

auf Geiger führt Wellbery aus, damit sei ein Standpunkt erreicht, »von dem aus sich die Sub-

jektives undObjektives vereinigende Semantik des Stimmungsbegriffs erklären läßt« (ebd.).

Jedoch erweise sich dieses Konzept der Einfühlung, wie Wellbery betont – berücksichtige

man die Komplexität der Vorgänge und Verflechtungen – eher als irreführend oder verein-

fachend (vgl. ebd.). Die Rede von der Stimmungseinfühlung sei gar »als Neuauflage des ro-

mantischenMythologems vomEinsseinmit derNatur innerhalb der sich alswissenschaftlich

verstehenden psychologischen Ästhetik« (ebd.) aufzufassen. Für eine weitergreifende Aus-

einandersetzung mit Einfühlung s. Curtis/Koch 2009 sowie Freedberg/Gallese 2007.

37 Jener Gedanke wird, wie im Text von Wellbery angemerkt, bereits von Fritz Kaufmann auf-

bereitet: »Denn wennman davon ausgeht, daß die Stimmungen einen ontologischen Gehalt

vorbegrifflich artikulieren, und wennmanweiterhin voraussetzt, daß es zwischen Kunst und

Stimmung einen engen Zusammenhang gibt, dann ist die Brücke geschlagen zu einer her-

meneutisch verfahrenden, sich an ontologischen Gehalten orientierenden Theorie der Kunst

als eines besonderen Modus der Seinserschließung.« (Ebd., 726) So führt Wellbery aus: »Es

ist das Hauptverdienst Kaufmanns, erkannt zu haben, daß der phänomenologische Stim-

mungsbegriff Möglichkeiten bietet, diese zentrale Frage der künstlerischen Kommunikati-

on zu klären. Denn ein Grundzug der Stimmung ist ihr präreflexiver Charakter: ›Wahrhafte

Stimmung kann nicht in spontanen Akten intendiert werden; sie steigt auf und überkommt

mich vomBoden dermir überkommenenWirklichkeit‹.« (Ebd., 726f.) Siehe hierzu Kaufmann

1960.

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRÄSENZ _ ERSCHEINEN 237

Eine weitere Spannungsebene entsteht zudem in der Verknüpfung des Stim-

mungsbegriffs mit dem Begriff des Rauschs. Diese Konstellation lasse sich vor

allem auf Heideggers Auseinandersetzung mit Friedrich Nietzsche zurückführen

(vgl. Heidegger 1996). ›Rausch‹, in seiner Bedeutung als künstlerischer Zustand,

werde von Heidegger als ein zentraler Begriff in Nietzsches Ästhetik ausgemacht

und, wie auchWellbery betont, im Sinne eines Stimmungsbegriffs gedeutet:

»Dieser Begriff, der bei Nietzsche eine stark ›physiologische‹ Akzentuierung auf-

weist, wird im Sinne des in Sein und Zeit eingeführten Stimmungsbegriffs umge-

deutet. Eine Berechtigung für diese Umdeutung des Rauschbegriffs könnte man

darin sehen, daß Nietzsche an einer Stelle der Tragödienschrift den Stimmungs-

begriff verwendet, um die dionysische Grundlage des lyrischen Schaffens heraus-

zustellen. […] Das heißt, es geht bei Nietzsche gerade nicht um die Stimmung als

›das Innerste und Eigenste der Subjektivität‹ […] wie bei Hegel, sondern um das

›Aufgeben‹ der ›Subjektivität‹ im ›dionysischen Prozess‹ […]. Heidegger erwähnt

diese Stelle nicht, obwohl auch er die Stimmung des Rausches als Überwindung

der Subjektivität des Subjekts deutet.« (Wellbery 2003, 728; vgl. Hegel 1928, 448;

Nietzsche 1972, 40)

Trotz einer recht starken Manifestierung im Leib38, die sich bei Nietzsche nach-

zeichnen ließe, gehe es Heidegger mit seiner gedanklichen Fortführung aber vor

allem darum, die Stimmung als eine Art des Außer-Sich zu beschreiben:

»Es geht bei dem ästhetischen Rausch nicht um Vorgänge wie Blutzirkulation,

Hormonausstoß oder erhöhte Reizbarkeit der Nerven, obwohl das durchaus

Dinge von der Art sind, die Nietzsche häufig thematisiert. […] Dagegen will Hei-

degger den künstlerischen Rausch als Stimmung verstehen, als Kundgabe der

eigenen Existenz mitten im Ganzen des Seienden und als gestimmt durch dieses

Seiende. ›Die Stimmung ist gerade die Grundart, wie wir außerhalb unserer selbst

sind.‹« (Wellbery 2003, 729; vgl. Heidegger 1996, 100)

Als Begriff bietet Stimmung damit ein Verhandlungsfeld, auf demmehrere Punkte

gebündelt werden. Zum einen ist es die Ebene des Dispositionalen, die die Stim-

mung vor allem in ihrer Präpositionalität und Proportionalität betont. Zum ande-

ren ist es aber jenes Außer-Sich, das der Begriff ebenfalls impliziert: als einMoment

desRauschs,der nicht an eine feststehendgedachte Subjektivität gekoppelt gedacht

wird. In Kontext der Auseinandersetzung mit Ausstellungen scheint es deshalb vor

allem von Bedeutung, die Stimmung als eine Figuration aufzufassen, die uns, nicht

zuletzt auch aufgrund ihrer etymologischen Verflechtungen, die Möglichkeit gibt,

38 Siehe hierzu die Auseinandersetzung mit der Thematik des Leiblichen bzw. des Leibkörpers

im Kap. *Körper_Hervorbringen*.

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

das Aufeinander-Eingestellt- undEingestimmt-Sein als wesentlicheMomente fest-

zuhalten, die es uns erlauben, Formationen im Kontext von Ausstellungen genauer

in den Blick nehmen zu können.

Aura

Ein weiterer Begriff, der im Kunstkontext eine starke Verbreitung aufweist, ist

der Begriff der Aura. Doch während dieser nicht selten in eine spiritualistisch-

animistisch anmutende Richtung hingedeutet wird – wie etwa bei der ›Aura des

Originalkuntswerks‹ –, weist ein Nachzeichnen des Terminus eine viel größere

Komplexität, zugleich aber auch Potentialität im Hinblick auf die Auseinander-

setzung mit Ausstellungssituationen auf. Während der Begriff der Stimmung, wie

bereits aufgezeigt, (kon-)figurierende Momente von Einstimmungsprozessen in

den Fokus rückt, inhäriert der Begriff der Aura, wie nachfolgend zu zeigen sein

wird, Momente des Responsiven bzw. der Resonanz sowie der Ereignishaftigkeit.

Doch ebenso wie zuvor Atmosphäre und Stimmung weist auch Aura als Terminus

unterschiedliche Konnotationen und Färbungen auf. Nähern wir uns dem Begriff

der Aura an, dann liefert der von Peter L. Spangenberg verfasste Beitrag im His-

torischen Wörterbuch der Ästhetischen Grundbegriffe (2000) zunächst folgende

Beschreibung:

»Der Begriff der Aurawird im gegenwärtigen Sprachgebrauch im Sinne eines kon-

notativen Sinnbildungsschemas verwendet, das in erster Linie in Verbindung mit

Personen (z.B. Schauspieler, Models, Politiker), aber auch mit natürlichen und ar-

tifiziellen Objekten der Erfahrung (z.B. Landschaften, Medienangebote, Architek-

tur) sowie zur Charakterisierung von Kommunikationssituationen oder Erlebnis-

umgebungen (z.B. Popkonzerte, Freizeitparks) angewandt wird. Alltagssprachlich

bezeichnet Aura eine diffuse, im naturwissenschaftlichen Sinne nicht objektivier-

bare, oft jedoch intensiv empfundene physisch-materielle ›Ausstrahlung‹, die ei-

nen Wahrnehmungsgegenstand zu umgeben scheint. Der vormoderne Aurabe-

griff gehörte einer religiös-metaphysischenWeltsicht an, in der die sensuell-aura-

tischeWahrnehmungdie transzendental legitimierteAutorität vonPersonenbzw.

Gottheiten verbürgte.« (Spangenberg 2000, 400)

Als »partielle und säkularisierte Synonyme« (ebd., 401) werden des Weiteren etwa

Charisma und Atmosphäre genannt. Insgesamt wird zwischen einem fremd- und

einem selbstreferentiellen Aurabegriff unterschieden. Bei Ersterem werde die Ei-

genschaft X dem Objekt situativ, meist durch eine institutionelle Aufladung verlie-

hen, bei Letzterem zeichne sich das Objekt selbst »aufgrund der ihm eigentümli-

chen Konfiguration als Individualtyp« (ebd.) aus. Semantisch bzw. wortgeschicht-

lich betrachtet liege eine Verwandtschaft zum griechischen Wort nimbus, das etwa

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRÄSENZ _ ERSCHEINEN 239

die Bedeutung »leichtes Lüftchen, Hauch, sanfter Wind« (ebd., 402) aufweist.39 Je-

nem Wortsinn folge auch der lateinische Ausdruck aura: »Metaphorisch wird aura

auch in der Bedeutung Himmel oder Höhe bzw. Lebensluft, Atem verwendet. Ovid

benutzt auraals poetischeMetapher fürWelt,Oberwelt; beiVergil findet sichdieBe-

deutung von Tageslicht und Öffentlichkeit (aliquod ferre sub auras, etwas bekannt-

machen).« (Ebd., 403) Hinzu komme außerdem ein Bedeutungshorizont des Esote-

risch-Okkultischen, der von einer jedem lebendigen Körper innewohnenden Sub-

stanz ausgeht,die durch eine besondereKraft bzw.Disposition zu einer besonderen

Sensibilität wahrgenommen werden kann (vgl. ebd.).40

In den Bereichen der Philosophie, der Kunst- und Kulturwissenschaften so-

wie den Medienwissenschaften gehen die gegenwärtigen Auseinandersetzungen

hauptsächlich auf den Aurabegriff vonWalter Benjamin zurück, der (u.a. in seinem

Essay »Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit«) den

Auraverlust im Zuge von technisch-sozialen Umwälzungen thematisiert. Aura wird

von Benjamin als etwas beschrieben, das mit einer paradoxen Verflechtung von

einer An- und Abwesenheit operiert und dabei von Spur – einem weiteren Begriff

von Benjamin – begleitet wird.41 Im Passagen-Werk heißt es imHinblick auf dieses

Verhältnis: »Die Spur ist Erscheinung einer Nähe, so fern das sein mag, was sie

hinterließ. Die Aura ist Erscheinung einer Ferne, so nah das sein mag, was sie

hervorruft. In der Spur werden wir der Sache habhaft; in der Aura bemächtigt sie

sich unser.« (Benjamin 1991, 560)42 Aus jener Verflechtung von Nähe und Ferne

resultieren auch Benjamins Überlegungen im Hinblick auf den Status von Kunst-

objekten sowie die damit einhergehenden Rezeptionssituationen, denn durch die

technische Reproduzierbarkeit von Kunstwerken ergebe sich eine entscheidende

Verschiebung, die im Verkümmern ihrer Aura resultiere (vgl. Benjamin 2019, 16)

39 Wie Spangenberg anführt, hat der lateinische Ausdruck nimbus »die denotative Bedeutung

vonWolke bzw. Gewölk« (ebd., 403), bezeichnet aber zugleich auch die die Erscheinung von

antiken Göttern begleitende »Feuer-, Licht- oder Nebelhülle« (ebd.).

40 JeneKonnotation hängt, wie Spangenberg inAnlehnung anGeorgesDidi-Huberman (vgl. Di-

di-Huberman 1982) anführt, nicht zuletzt auch mit der in die antike Medizin zurückreichen-

de Vorstellung zusammen, bei der unter Aura die Gesamtheit von Symptomen verstanden

wurde: »[…] Angst- und Beklemmungsgefühle, Wahrnehmungshalluzinationen –, die einem

epileptischen oder hysterischen Anfall vorausgehen können bzw. ihn anzeigen. Im 19. Jh. ver-

suchte der positivistische Psychiater Hippolyte Baraduc, die dem bloßen Auge unsichtbare

Aura von Personen durch fotografische Aufnahmen zu objektivieren.« (Ebd., 403f.)

41 Spangenberg führt im Hinblick auf die Kopräsenz von Nähe und Ferne zwei Quellen an, auf

die sich die Benjamin’schen Überlegungen zurückführen lassen: »Sie findet sich zum einen

als Metapher und als Sinnbildungsschema in Texten von Marcel Proust, während als zwei-

te Quelle die lebensphilosophische Urbildtheorie von Ludwig Klages herangezogen werden

kann.« (Spangenberg 2000, 406)

42 Im Kunstwerkaufsatz heißt es: »Diese letztere [Aura, Anm. d. V.] definieren wir als einmalige

Erscheinung einer Ferne, so nah sie sein mag.« (Benjamin 2019, 19)

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

und schließlich den ontologischen Status der Werke in Frage stelle.43 Ohne an

dieser Stelle eine Diskussion entfalten zu können, die Verschiebungen im Zuge der

technischen Reproduzierbarkeit thematisiert, sei das Augenmerk hier vielmehr auf

eine Frage gelenkt, die bei Benjamin in einer starken Offenheit bzw. Ambivalenz

gehalten wird, nämlich die Frage, ob Aura im Sinne einer Objektinhärenz oder aber

als ein Moment des Relationalen verstanden werden kann.44 Einen Vorschlag, den

Aurabegriff im ›relationalen‹ Sinne zu begreifen, macht dabei etwa Dieter Mersch.

In seiner Monografie »Ereignis und Aura« (2011) spricht sich Mersch u.a. für eine

»Neubegründung der Ästhetik aus der Aisthesis, des Sich-Zeigens, der Materialität,

der Begegnung mit Andersheit, schließlich die Verbindung von Ethik und Ästhetik

aus der Umkehrung von Intentionalität zu ›Responsivität‹« (Mersch 2011, 9) aus.

Im Kontext der Arbeit erscheint dabei vor allem die letztgenannte Umkehrung im

Verhältnis zwischen dem Intentionalen und dem Responsitiven von großer Bedeu-

tung: »Gedacht wird also vom Vorrang der Alterität her, als eines Zuvorkommenden,

das sich dem Sinn, dem Verstehen gleichwie den Produzenten der Signifikation,

der Schrift und der Differenz verweigert. Für diesen elementaren Entzug steht der

Begriff des ›Ereignens‹.« (Ebd.) Folglich gehe es weniger um Prozesse von Insze-

nierung und Darstellung, sondern um Widerfahrnisse (vgl. ebd.) (s. Kap. *Intimi-

tät_Exponieren*): »Widerfahrnissewiederumbegegnen von einemAnderen, einem

Ungemachten oder Unverfügbaren her. Ihnen kommt die Dimension der ›Aura‹

zu. So schließen sich Ereignis und Aura zusammen. Dabei bedeutet das Auratische

nichts anderes als das Ereignis imModus vonWahrnehmung, von Aisthesis.« (Ebd.,

9) Ereignisästhetik wird folglich von auratischen Erfahrungen ausgehend gedacht,

»und zwar so, daß in ihr das »Daß« (quod) des Erscheinens vorrangig berührt wird«

43 Der Auraverlust soll jedoch nicht primär im Sinne einer nostalgischen Geste verstanden wer-

den, sondern, wie auch Spangenberg anführt, »als Chance für die Entwicklung einer antifa-

schistischenÄsthetik des Films zu propagieren« (Spangenberg 2000, 405). In ihrer Einleitung

zum Band »Politik eines Rituals« führen Dorothea von Hantelmann und Carolin Meister in

Bezug auf Didier Maleuvre außerdem an: »Dem von Walter Benjamin herausgestellten Ver-

lust der Aura, den das aus seinem Kontext gerissene Kunstwerk erleidet, stellt Maleuvre die

Reauratisierung der Dinge in der Ausstellung gegenüber. Denn was das aus seinem Zusam-

menhang herausgehobene, ins Museum verfrachtete Kunstwerk an liturgischem Wert ver-

liert, gewinnt es zugleich an Objektwert. Die Ausstellung wird dabei zu einem Ort, an dem

ein veritabler Kult des Objekts zelebriert wird.« (von Hantelmann/Meister 2010, 13f.)

44 In Anlehnung an Burkhardt Lindner beschreibt Spangenberger zwei divergierende Defini-

tionsebenen: »Eine Beobachtungsrichtung ergibt sich daraus, daß Benjamin versucht, die

Aura zunächst introspektiv und phänomenologisch als ein basales, ganzheitliches Erfah-

rungsmuster zu plausibilisieren, das auf historisch-ästhetische Wahrnehmungsgegenstän-

de – Kunstwerke – übertragen werden kann; die andere ergibt sich aus der Definition von

Aura als objektinhärenter Qualität, die diese Kunstwerke auszeichnet und bei der Beschäfti-

gung mit ihnen wirksam wird.« (Spangenberg 2000, 405f.; vgl. Lindner 1992, 223f.)

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRÄSENZ _ ERSCHEINEN 241

(ebd., 10). Damit werde das Auratische nicht, wie etwa Brecht Benjamin vorgewor-

fen hatte (s. hierzu Brecht 1974), in einem mystischen Sinne verstanden, sondern

die Erfahrung von ›Ex-sistenz‹ werde aufgefasst »im Wortsinne eines ›Aus-sich-

Haltenden‹ oder ›Aus-sich-herausstehenden‹. Ihm eignet Ekstasis: Hervortreten in

der Bedeutung eines Erscheinens. Beide bedeuten dasselbe: Sich-Zeigen.« (Mersch

2011, 10) Damit werde auch Wahrnehmung als eine ursprüngliche Erfahrung eines

Entzugs, der Begegnung mit einem ›Außer-mir‹ verstanden, dem zugleich ein

›Zug‹, eine ›Anziehung‹ inhärent sei (vgl. ebd., 27).45 Mit der Emphase des Präsen-

tischen (vgl. ebd., 12) fokussiert sichMerschs Auseinandersetzung nicht zuletzt auf

ein ›An-gehen‹. Die jenem ›An-gehen‹ inhärente Responsivität impliziere damit

eine Disposition zum Antworten und zeige darin nicht zuletzt auch ihr ethisches

Potential (vgl. ebd., 10). Die »Ethik des Responsivität« (ebd.) habe ihre Grundlage

demzufolge ebenso im Aisthetischen, was schließlich in folgender begrifflicher

Verknüpfung resultiert: »Alle drei Begriffe: Aisthesis, Alterität und Responsivität

binden, wie Aura, Ereignis und Ex-sistenz, einen einträchtigen Knoten.« (Ebd.)

Diesem Gedanken folgend heißt es weiter: »Verwiesen auf die Unverfügbarkeit

des ›Daß‹ ereignet sich folglich das Auratische wie Erhabene als Ekstasis des Seins

(Ex-sistenz): ›Zuvorkommen‹ (Schelling) oder ›Geburt des Anderen‹ (Lyotard), das

nur so lange ›nichts‹ bleibt,wie es vomDenken, der Reflexion oder den Texturen der

Zeichen her gefaßt wird; andernfalls erscheint es als ›das Seyn selber‹, als Fülle: ›Es

zeigt sich‹.« (Ebd., 50; vgl. Schelling 1977, 167; Lyotard 1984, 152) D.h.wiederum: »[…]

Wahrnehmung – das Ohr, das hört, die Hand, die fühlt, das Auge, das erblickt – be-

ginnt im Anderswo, das herausfordert. Es nötigt zum Respons. (Es) widerfährt mir –

›es‹: sein Ereignis, und zwar so, daß ich unmöglich nicht reagieren kann.« (Mersch

2011, 52) JenesMoment des Reagierens, des Responsiven,werde,wie sowohlMersch

als auch Spangenberg herausstellen, auch bei Benjamin zu einem wesentlichen

Punkt. Die Aura, die als eine absolute Ausnahme gedacht werde (vgl. ebd., 48) und

»ein Bannendes [inhäriert], das seine Macht, wie der Gesang der Sirenen, über den

45 WieMersch selbst betont, spricht sich seine Auseinandersetzung für Momente des Präsenti-

schen aus und setzt sich gewissermaßen gegen das dekonstruktivistische Denken der ›Nach-

träglichkeit‹ von Jacques Derrida ein: »Anstatt also von Schrift und Spur oder von Wieder-

holung und Differenz zu sprechen, geht es den vorliegenden Studien überall um das, was

›an-geht‹, was im buchstäblichen Sinne ›an-fällt‹ und seine Irreversibilität behauptet und die

Texturen der Signifikanz verwirrt. Aufmerksam gemacht wird auf diese Weise auf jene ›In-

tensitäten‹ (Lyotard), die zu denken ›geben‹ und erst nachträglich zur ›Spur‹ oder zum ›Gra-

phem‹ werden.« (Ebd., 13f.) Während Mersch damit das Präsentische gewissermaßen gegen

das Denken der Nachträglichkeit ausspielt, macht die vorliegende Arbeit den Vorschlag, bei-

de Momente miteinander zu verflechten und damit den ›Entzug‹ bzw. das Nicht-Greifbare

ebenfalls als wesentliche Momente von Präsenz herauszuarbeiten, die schließlich das aus-

machen, was die Arbeit als Intimität zu beschreiben ersucht. Siehe hierzu das Kap. *Intimi-

tät_Exponieren*.

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

Gewahrenden verhängt, der sich ihr aussetzt« (ebd., 49), evoziere ein aufklaffen-

des Ereignis, ein Überkommen (vgl. ebd.) (s. Kap. *Intimität_Exponieren*). Jenes

Ereignis gehe zugleich, wie Benjamin in seinem Text zu Baudelaire (vgl. Benjamin

1990) herausstellt, mit einem ›Aufschlagen des Blicks‹ einher:

»Die Erfahrung der Aura beruht also auf der Übertragung einer in der mensch-

lichen Gesellschaft geläufigen Reaktionsform auf das Verhältnis des Unbelebten

oder der Natur zumMenschen. Der Angesehene oder angesehen sich Glaubende

schlägt den Blick auf. Die Aura einer Erscheinung erfahren, heißt, siemit demVer-

mögen belehnen, den Blick aufzuschlagen. Die Funde der memoire involontaire

entsprechen dem.« (Benjamin, zit.n. Spangenberg 2000, 408)46

Mit der Betonung des Responsivität wird ein Moment herausgestellt, das sich auch

für Ausstellungssituationen als entscheidend gestaltet. Und während dieThematik

der ›Alterität‹47 sowie des Widerfahrens in einer weiter gefächerten Form im Laufe

des Kapitels *Intimität_Exponieren* aufkommen, gilt es an dieser Stelle zunächst

den Gedanken festzuhalten, dass Aura im Sinne einer Ereignishaftigkeit begriffen

wird und folglich auch im Kontext von Ausstellungen nicht von einer Dinginhärenz

ausgeht (und damit Kunst folglich auch nicht substanzialistisch oder essentialis-

tisch (vgl. Bertram 2016, 21f.) bestimmt), sondern Momente eines Zusammenkom-

mens betont, das sich als ein Überkommen ereignet. Bevor wir unseren Fokus ex-

pliziter auf jene Bewegungen des Überkommens bzw.Überkommen-Werdens rich-

ten, soll nunzunächst derBegriff desErscheinens insBlickfeld rücken,der die Frage

nach Präsenz in ihrem ›Vollzug‹ verhandelt.

46 Spangenberg führt weiter aus: »Die damit einem Objekt halluzinatorisch zugeschriebene

Subjektivität […] ist für Benjamin sowohl Erfahrungsinhalt der Aura als auch Auslöser einer

produktiven ästhetischen Haltung. Diese Überlegungen gipfeln dann in der These, daß die

kreative Fähigkeit des Betrachters, eine Erscheinungmit jenemVermögenauszustatten, ›den

Blick aufzuschlagen‹, als ›Quellpunkt der Poesie‹ angesehen werden kann.« (Ebd.; vgl. hierzu

Link-Heer 1996)

47 Mersch führt des Weiteren Lévinas’ ›Antlitz‹ an, der die Exteriorität, im Gegensatz zu Derri-

da, phänomenologisch, d.h. aus dem Modus der Wahrnehmung heraus begründet: »Ja, es

ist sogar die ›auratische‹ Präsenz der Nacktheit oder ›Blöße‹ dieses Antlitzes, die für Lévinas

die Alterität auftauchen lässt. Er formuliert daher nicht eigentlich eine Ethik der Gabe – ei-

ne ›Ethik der Differenz‹, sondern eine ›Ethik der Alterität‹, die den Begriff positiv umwendet:

Herkommen von einem Anderen, das sich ebenso gegen Erkenntnis und Verstehen sperrt,

wie es umgekehrt denAugen-Blick einer Fülle benennt, der dasDenkengleichwiedie Zeichen

in Bann zieht und ›wach‹ hält: ›Diese Weise des Anderen, um meine Anerkennung nachzu-

suchen und dennoch zugleich das Inkognito zu wahren, die Zuflucht zum einverständlichen

oder komplizenhaften Augenzwinkern zu verschmähen, diese Weise in Erscheinung zu tre-

ten, ohne zu erscheinen, nennen wir […] Enigma, Rätsel. […] das Rätsel ist die Transzendenz

selbst, die Nähe des Anderen als eines Anderen‹.« (Mersch 2011, 15; vgl. Lévinas 1987, 246;

254) Siehe hierzu auch das Kap. *Intimität_Exponieren*.

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRÄSENZ _ ERSCHEINEN 243

4. Erscheinen

Bewegen wir uns in und durch Ausstellungssituationen, dann offenbart sich ein

grundlegendes Moment dessen, was in einer Ausstellung passiert – nämlich das

Moment, dass sich etwas zeigt.48 Befinden wir uns in der Black Box der Video-

installation Poor Magic von Jon Rafman (2017), finden wir uns den ›Fleischsesseln‹

gegenüberstehend, die uns mal als Sitzgelegenheiten, mal als skurrile, Ekel auslö-

sende, ambigue Objekte, mal als theaterkulissenhafte Schaumstoffgebilde gegen-

übertreten, in einer Situation, deren Aufladung – je nach Videosequenz – zwischen

bedrohlich und entschleunigt wechselt, dann stellt sich für uns die Frage nach

der jeweiligen Weise jenes ›Erscheinens‹. Damit rücken für uns folglich in erster

Linie Ausstellungen als Wahrnehmungssituationen in den Fokus. Gewissermaßen

vollziehen wir also eine ›Blow-Up-Bewegung‹, die Situationen und die darin auf-

kommenden ›Objekte‹ ins Blickfeld rückt, diese Situationen aber gleichzeitig zu

qualifizieren versucht. Betont sei an dieser Stelle aber auch, dass auch hier – bei

der Auseinandersetzung mit dem Erscheinen – wir es nicht mit ›feststehenden‹

Subjekt- und Objektpositionen zu tun haben, die sich lediglich einander zeigen.

AuchdasErscheinen, vondemwir hier sprechenwollen, ist imSinne einerEreignis-

haftigkeit zu verstehen, aus der die jeweiligen Positionen erst resultieren können.

Sprechen wir von uns entgegenkommenden Sesseln, setzen wir also bereits voraus,

dass ›da etwas passiert sein muss‹, aus dem sowohl ›wir‹, als auch ›die Sessel‹ und

auch jenes ›Entgegenkommen‹ resultieren.

48 In ihrem Beitrag »Zeigen, Sich-zeigen und Sehen-lassen. Intentionalität in phänomenologi-

scher Sicht«, das im Band »Politik des Zeigens« (2010) erschien, greift Hilge Landweer die

Thematik der Unterscheidung zwischen dem Begriff des Sich-Zeigens und des Erscheinens

bzw. der Erscheinung auf. In Anlehnung an Martin Heidegger bzw. seinen Phänomenbegriff

thematisiert sie das angestrebte Unterlaufen der Dichotomie, sowohl zwischen Subjekt und

Objekt als auch zwischen Passivität und Aktivität, das der Begriff des Sich-Zeigens in Gang

setzt (vgl. Landweer 2010, 44). Der Begriff der Erscheinung, den Heidegger vom Sich-Zei-

gen des Phänomens abgrenze, könne, in Anlehnung an Kant, als ein »vulgäre[r] Phänomen-

begriff« (ebd., 47) bezeichnet werden und habe seinen Geltungsanspruch lediglich »im Sin-

ne desjenigen Seienden, das in der empirischen Anschauung zugänglich ist« (ebd.). Zudem

kommteineweitereKomponente ins Spiel.NachHeidegger besage »Erscheinungals Erschei-

nung ›von etwas‹ […] demnach gerade nicht: sich selbst zeigen, sondern das Sichmelden von

etwas, das sich nicht zeigt, durch etwas, was sich zeigt. Erscheinen ist ein Sich-nicht-zeigen.«

(Heidegger 1986, 29, zit.n. Landweer 2010, 48) Und während in der vorliegenden Arbeit kei-

ne differenziertere Auseinandersetzung mit dem Begriff des Sich-Zeigens bzw. Heideggers

Lesart stattfinden kann, sei an dieser Stelle jedoch vermerkt, dass die Thematik der Verflech-

tung zwischen Präsenz und Entzug sowohl im Laufe dieses Kapitels als auch im Kap. *Inti-

mität_Exponieren* immer wieder aufgegriffen wird. Und da dieses Kapitel in der Tat von Si-

tuationen einer empirischen Anschauung ausgeht,mutet gerade der Begriff des Erscheinens

einige produktive Impulse an, denen explizit nachgegangen wird.

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

Wahrnehmungssituationen

In seiner Monografie »Ästhetik des Erscheinens« (2003) beschreibt Martin Seel das

Erscheinen als eine »Wirklichkeit, die alle ästhetischen Objekte miteinander tei-

len« (Seel 2003, 9): »Wir begegnen dem, was unseren Sinnen und unserer Imagi-

nation hier und jetzt entgegenkommt, um dieser Begegnung willen. Dies ist einer

der Gründe dafür, warum ästhetische Aufmerksamkeit eine Form des Gewahrseins

darstellt, die aus der menschlichen Lebensform nicht wegzudenken ist.« (Ebd., 45)

Damit zeichnet Seel mehrere Ebenen vor: die Ebene der (eher subjektgebunden ge-

dachten) ästhetischen Aufmerksamkeit, die Ebene der Begegnung sowie die des Er-

scheinens (die vor allem auch die Objekte ins Blickfeld rückt). Doch mutet der Aus-

einandersetzung vor allem deshalb eine Produktivität an, weil es nicht darum geht,

diese einzelnen Komponenten für sich zu behandeln, sondern ihre Konfiguration,

ihr Zusammenspiel zu thematisieren. Aus diesem Grunde spricht Seel in seinem

Text vonWahrnehmungssituationen (vgl. ebd.) und betont die Interdependenz zwi-

schen den Begriffen der ästhetischenWahrnehmung und dem ästhetischen Gegen-

stand, als unterschiedliche Aspekte eines Zusammenhangs der ästhetischenWahr-

nehmungssituation. Ästhetische Objekte49 seien demnach »Objekte in einer beson-

deren Situation der Wahrnehmung oder für eine solche Situation; sie sind Anlässe

oder Gelegenheiten einer bestimmten Art des sinnlichen Vernehmens« (ebd., 46).50

Ferner differenziert der Text zwischen sinnlichem Sosein51 und dem ästhetischen

Erscheinen,wobei Letzteres als ein »Modusdes sinnlichenGegebenseins vonetwas«

(ebd., 47) beschrieben wird. Des Weiteren könne das ästhetische Erscheinen eines

Gegenstands als »ein Spiel seiner Erscheinungen« (ebd., 70) beschrieben werden.52 Im

49 Hierbei gehe es Seel nicht allein um ›Einzeldinge‹ und ›ruhende Dinge‹, sondern auch um

Konstellationen und Ereignisse (vgl. ebd., 98).

50 Das ästhetische Objekt falle jedoch nicht mit dem Begriff des Wahrnehmungsgegenstands

zusammen: »Denn was sensitiv wahrnehmbar ist und somit Anlass einer ästhetischenWahr-

nehmung werden kann, ist nicht darum bereits ein ästhetisches Objekt.« (Ebd.). Jene Objek-

te seien uns »in einer ausgezeichneten Weise sinnlich gegeben; sie werden von uns in einer

ausgezeichneten Weise sinnlich erfasst« (ebd., 47).

51 Dazu führt Seel aus: »Den Ausdruck ›Sosein‹ verwende ich dabei als eine Abkürzung für das

in propositionaler Erkenntnis aspekthaft fixierbare phänomenale Soundsosein eines Gegen-

stands der Wahrnehmung. Den Ausdruck ›Erscheinen‹ dagegen reserviere ich für die Inter-

aktion der am Gegenstand je gegenwärtig vernehmbaren Erscheinungen. Diese Interaktion

ist als ein ›Spiel‹ von Qualitäten zu verstehen, die in einem Gegenstand aus einer jeweiligen

Warte und zu einem jeweiligen Zeitpunkt vernehmbar sind.« (Ebd., 83) Neben dem Sosein

bildet das Erscheinen folglich keinen Kontrapost zu dem ›eigentlichen‹ Sein, sondern bietet

eine bestimmte Modalität einer Wahrnehmungssituation.

52 Die Erscheinung eines Gegenstands sei wiederum das, »was an ihm in feststellender Wahr-

nehmung erkannt werden kann« (ebd., 82), wogegen der Begriff des Wahrnehmungsgegen-

stands vielmehr auf Entitäten verweist, »die zu unterschiedlichen Zeiten sehr unterschied-

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRÄSENZ _ ERSCHEINEN 245

Begriff des Erscheinens werden nicht alle phänomenalen Eigenschaften angespro-

chen, die einem Gegenstand zu einem Zeitpunkt zukommen, vielmehr handele es

sichumein »simultanesundmomentanesErscheinendieserErscheinungen.Hierbei

kommt es nicht auf die faktische, hier kommt es auf die phänomenale Simultanei-

tät der an einemGegenstand sensitivwahrnehmbarenAspekte an: auf dasWie ihres

Gegebenseins hier und jetzt.« (Ebd., 83) Dem Objekt begegnen wir auf eine beson-

dereWeise:

»Hier kommt eine Fülle sinnlicher Kontraste, Interferenzen und Übergänge, […]

hier kommt eine Interaktion der sinnlich wahrnehmbaren Aspekte ins Spiel, die

sich der feststellenden Bestimmung entzieht. Es kommt erst zur Wahrnehmung,

wenn wir der sinnlichen Präsenz eines Gegenstands um dieser sinnlichen Prä-

senz willen begegnen – wenn uns daran liegt, ihn in der augenblicklichen Fülle

seiner Erscheinungen wahrzunehmen. Das Erscheinen tritt hervor, wird spürbar

und vernehmlich, solange wir einen Gegenstand der Wahrnehmung ohne eine

Festlegung auf Aspekte seiner Verfassung oder Funktion zur Wirkung kommen

lassen.« (Ebd., 84f.)

Das Erscheinen sei demnach ein »konstitutives Element aller Formen der ästheti-

schen Herstellung und Wahrnehmung. Auch alle relevanten künstlerischen Unter-

schiede sind an ästhetische Unterschiede – an Unterschiede des Erscheinens ge-

bunden.« (Ebd., 48) Kunstwerke seien außerdem »nicht Erscheinungsdingemit da-

neben noch einem geistigen Gehalt, sie sind genuine Ergebnisse des Erscheinens«

(ebd., 48). ÄsthetischeWahrnehmung beziehe sich damit in erster Linie darauf, et-

was »um seines Erscheinens willen in seinem Erscheinen zu vernehmen« (ebd., 49)

und unterscheide sich »durch eine besondere Polung des Sehens, Hörens, Tastens,

Riechens und Schmeckens. Wir dürfen also keine Trennung der ästhetischen von

der sonstigen Wahrnehmung vornehmen, sondern müssen ihre besondere Akzen-

tuierung erkennen.« (Ebd., 50) Insgesamt lassen sich drei Dimensionen der Wahr-

nehmung benennen:Wahrnehmung-von;Wahrnehmung-dass undWahrnehmung-

als (vgl. ebd., 51): »DieWahrnehmung von etwas als etwas ist eine Bedingung dafür,

etwas in der unübersehbaren Fülle seiner Aspekte, etwas in seiner unreduzierten

Gegenwärtigkeit wahrnehmen zu können.« (Ebd., 52) Hierbei werde die Aufmerk-

samkeit auf die phänomenale Präsenz des Objekts gelenkt (vgl. ebd.). Jenes pro-

positionale Sehen, in dem etwas als etwas wahrgenommen werde, werde zugleich

liche Konstellationen von Erscheinungen zeigen können. Daher ist die Identität von Wahr-

nehmungsgegenständenwesentlichmit ihrer kausalenGeschichte verbunden, alsomit einer

Abfolge oder Dauer von Zuständen, die für ihren Weg durch Raum und Zeit charakteristisch

ist.« (Ebd., 72) Eine explizite Auseinandersetzung mit ›Gegenständen‹ findet außerdem –

mit der Fokussierung ihrer prozessontologisch verstandenen Konfigurationen – im Kap. *Ob-

jekt_Konfigurieren* statt.

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

von unterschiedlichen Interessen geleitet (vgl. ebd., 53) und bringe demnach eine

Variationsoffenheit mit sich.53 Unterschieden werden kann demzufolge zwischen

nichtästhetischen und ästhetischen Zuständen (vgl. ebd., 63).Denn sowie Situatio-

nenModalitäten des Ästhetischen aufrufen können, können Formationen von qua-

si ›gleichen‹ Elementen ebenfalls eine, wie Seel hier differenziert, nichtästhetische

Modalität evozieren. Uns in einem Ausstellungsraum befindend, können wir von

den flimmernden Bildern von PoorMagic affiziert werden, oder uns um ein bewuss-

tes, ›inventarisierendes‹AuseinanderhaltenderSzenenbemühen.Dochwärees ver-

kehrt,würdenwir jeneModalitäten als beliebige proklamieren. So betont auch Seel,

dass es beispielsweise Orte gibt, an denen es schwerfalle nicht ästhetisch zu reagie-

ren (vgl. ebd., 64), was nicht bedeutet, dass es Orte gibt, die per se ästhetisch oder

nichtästhetisch seien, sondern – wenn wir den Gedanken auf das Hauptinteresse

dieser Publikation übertragen – dass die jeweiligen Konfigurationen und Momen-

te des Hier und Jetzt von historischen, kulturellen und auch individuellen Bedin-

gungen abhängen und als komplexe eingestimmte und einstimmenden Gefüge be-

griffen werdenmüssen (s. Kap. *Agencement_Materialisieren*). Die Beachtung des

Spiels der Erscheinungen komme jedoch nur zustande, wenn wir in seiner Gegen-

wart verweilen »und ihm in selbstzweckhafter Aufmerksamkeit begegnen« (ebd., 56).

Demgegenüber lasse sich ein feststellendesSehenkontrastieren –etwavoneiner/m

Kommissar:in oder einer Pilzsucher:in (vgl. ebd., 57), deren Wahrnehmung von ei-

nem benennbaren, fixierten Interesse konturiert werden könne. Als Gegenpol dazu

lasse sich wiederum eine ›konfuse‹ Wahrnehmung anführen:

»Diese Struktur einer nicht auf einzelnes fixiertenWahrnehmung hatte Baumgar-

ten im Auge, als er der ästhetischen Anschauung das Adelsprädikat einer ›konfu-

sen‹ Erkenntnis verlieh. Sie zielt nicht auf Distinktionen, sie verfolgt ein beweg-

tes Ineinander von Aspekten auch da, wo es sich um einen ruhenden Gegenstand

handelt. Sie verweilt bei einem Prozess des Erscheinens.« (Ebd., 58)

Daraus lässt sich ebenfalls schlussfolgern, dass keine ästhetische Wahrnehmung

einzig auf einen Sinn beschränkt sei (vgl. ebd.).Maßgeblich sei demnach ein unent-

wegtes Ineinandergreifen der Sinne, sodass uns beispielsweise kein Pfirsich ohne

die visuelle und haptische Vorstellung schmecken könnte (vgl. ebd., 59). Was diese

53 VonBedeutung ist außerdemein zeitlicherAspekt, sodass sinnlichePräsenzen sowohl ausge-

hend von ihrer Simultaneität (verstanden als Dauer) und ihrer Momentaneität (verstanden

als Veränderung) berücksichtigt werden müssen (vgl. ebd., 55f.): »Wie stark oder schwach

aber die Momentaneität von Wahrnehmungsobjekten akzentuiert sein mag, immer ist die

Simultaneität ihrer bleibenden oder vergehenden Erscheinungen der zentrale Gesichts-

punkt ihrer ästhetischen Auffassung. Indem sie sich von bestimmten bestimmenden Hin-

sichten fernhält, nimmt sie Rücksicht auf die phänomenale Individualität ihrer Objekte. Sie

lässt etwas in der Fülle seiner Erscheinungen gegenwärtig sein.« (Ebd., 56)

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRÄSENZ _ ERSCHEINEN 247

Erfahrung dabei ausschlaggebend begleite, sei ein »spürendes Sich-gegenwärtig-

Sein« (ebd., 60), das sich in der jeweiligen Situation einstelle.

Dimensionen des Erscheinens

Wie bereits im vorangegangenen Unterkapitel thematisiert, spielt die Frage nach

Präsenz eine gewichtige Rolle, wenn es um Ausstellungssituationen geht, weil je-

ne, der These der vorliegenden Arbeit nach, eine spezifische Überlagerung von Ge-

genwärtigkeiten initiieren.DieThematik vonGegenwartbzw.Gegenwärtigkeitwird

auch in derMonografie vonMartin Seel im Kontext seines Begriffs des Erscheinens

zu einemgrundlegendenMoment. Im,wie Seel betont, elementaren Sinne verstan-

den, werde Gegenwart aufgefasst als

»[…] ein Kontinuum von (Zuständen von) Dingen und Ereignissen, wie sie in der

Umgebung eines Menschen sinnlich vernehmbar anwesend sind. Das Wie dieses

Gegebenseins ist hierwichtig. Das bloßeVorhandensein vonObjekten einschließ-

lich des bloßen Vorbeigehens von Ereignissen macht allein keine Gegenwart aus.

[…] Gegenwart ist ein offener – und darin unübersehbarer, unfaßlicher und unbe-

herrschbarer – Horizont der spürenden, handelnden und erkennenden Begegnung

mit Vorhandenem. Diese Begegnung ist nicht als solche ästhetisch; die ästheti-

sche Aufmerksamkeit stellt vielmehr einen Modus dieser Begegnung dar. Dieser

stellt sich ein, wo es in einer wesentlich sensitiven Begegnung um diese – wesent-

lich, aber keineswegs ausschließlich – sensitive Begegnung geht, wo es also zu ei-

ner selbstzweckhaften Begegnung mit dem Gegebenen kommt.« (Ebd., 61f.)54

Demnachkommees aufdie jeweiligephänomenaleBesonderheit an,aufdas »jewei-

lige Sichdarbietendes sinnlichGegebenen« (ebd., 62).55Daraus –aus der damit ein-

hergehenden Aufmerksamkeit für die momentane Konfiguration der Erscheinun-

gen – entstehe »ein anschauendes Bewusstsein der Gegenwart – ein Bewusstsein

eines Hier und Jetzt, daß zugleich ein Bewusstsein meines Hier und Jetzt umfasst«

(ebd.). Besinnung auf Gegenwart liefere damit ein »basalesMotiv aller ästhetischen

Anschauung« (ebd.), denn im Vernehmen der Gegenwart von etwas anderem rea-

lisiere sich auch das Verspüren der eigenen Gegenwart.56 Ästhetische Anschauung

wird damit als eine »radikale Form des Aufenthalts im Hier und Jetzt« (ebd. 62) be-

griffen, sodasswir uns regelrecht zurGegenwart entführen lassen (vgl. ebd.).Unab-

54 An dieser Stelle verweist Seel auf Heidegger (vgl. Heidegger 1975, 376), laut dem die Gegen-

wart im existentialen Sinne nicht gleichzusetzen sei mit Anwesenheit bzw. Vorhandenheit

(vgl. Seel 2003, 61).

55 Mit Heidegger lasse sich, wie Seel anführt, von einer »ekstatischen Gegenwart sprechen, von

einer Lage inmittenweitreichender räumlicher, zeitlicher und sinnhafter Bezüge« (ebd., 160).

56 Hierbei bezieht sich Seel vor allem auf Bohrer 1994.

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

hängig davon,welche Ebene zumZuge komme, es handele sich just um ein Erschei-

nen realer Präsenz, die jedes Mal anders konfiguriert sei und anders ›aufscheine‹.

Imweiteren Verlauf unterscheidet Seel drei grundlegendeDimensionen des Er-

scheinens, die davon abhängig sind, »ob und auf welcheWeise die Aufmerksamkeit

für das Erscheinende zugleich für die Sensationen eines sinnlichen oder imagina-

tiven Scheins sowie für den Mitvollzug von Darbietungen offen ist, die imMedium

des Erscheinens operieren« (ebd., 146). Die Dimensionen rücken folglich jeweils ei-

ne andere Situation des Erscheinens in den Vordergrund:

»Wenn wir uns ganz auf das sinnliche Gegenwärtigsein von etwas beschränken,

kommt es in seinem bloßen Erscheinen zur Wahrnehmung. Sobald die phänome-

nale Präsenz eines Objekts oder einer Situation als Widerschein einer Lebenssi-

tuation aufgefasst wird, tritt ein atmosphärisches Erscheinen in den Vordergrund

der Beachtung. Werden Objekte der Wahrnehmung hingegen als (meist imagi-

native) Darbietungen einer besonderen Art verstanden, haben wir es mit Formen

eines artistischen Erscheinens zu tun.« (Ebd., 148f.)

Demnach könne die sinnliche Verfassung von Wahrnehmungsobjekten auf drei

unterschiedliche Arten in eine ästhetische Gegenwärtigkeit treten, gleichwohl

die Grenzen meist als fließend beschrieben werden müssen (vgl. ebd., 149).57 Bei

der ersten Dimension, dem bloßen Erscheinen, lassen wir uns »von der bloßen

Präsenz der an ihm koexistierenden und interferierenden Erscheinungen fesseln«

(ebd., 150). Diese Form der sensitiven Begegnung schlägt Seel alternativ vor als

»kontemplative ästhetische Wahrnehmung« (ebd.) zu bezeichnen: »Die ästhetische

Kontemplation verweilt bei den Phänomenen – ohne Imagination und ohne Re-

flexion. Sie geht in keiner Weise über die Gegenwart hinaus, sie geht nicht ins

Exemplarische oder Allgemeine, sie sucht und findet keinen Sinn; sie bleibt in

einem leiblichen Vernehmen der sinnlichen Präsenz ihrer Gegenstände stehen.«

(Ebd., 151) Das atmosphärische Erscheinen – die zweite Kategorie – sei »nicht mit

der generellen Spürbarkeit von Atmosphären gleichzusetzen; es ist vielmehr als ein

sinnlich-emotionales Gewahrsein existenzieller Korrespondenzen zu verstehen«

(ebd., 153):

»Etwas zeigt sich in einem atmosphärischen Erscheinen, wenn es für die Wahr-

nehmenden in einer existenziellen Bedeutsamkeit anschaulich wird. So erinnert

der Ball an das Lärmen der Kinder, die längst abwesend sind; so inszeniert eine

57 So operieren die drei Dimension auchmit unterschiedlichen Zeitkonfigurationen und geben

gewissermaßen »eine Zeit für einen jeweils anderen Augenblick frei« (ebd., 150). Jedoch sei-

en diese Augenblicke nicht isoliert, sondern können sich jeweils ablösen bzw. überlagern und

erzeugen damit – allem voran in derWahrnehmung von Kunst – eine »spannungsreiche Zeit-

dauer« (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRÄSENZ _ ERSCHEINEN 249

Wohnungseinrichtung einen Wohlstand, dem man ansehen kann, dass er trüge-

risch ist. Atmosphäre ist ein sinnlich und affektiv spürbares und darin existenziell

bedeutsames Artikuliertsein von realisierten oder nicht realisierten Lebensmög-

lichkeiten.« (Ebd., 152)

Seel betont des Weiteren, dass Atmosphären »keine ominösen ›Halbdinge‹ [sind],

wie es bei Böhme unter Hinweis auf Herrmann Schmitz heißt, sie sind ein aus

Temperaturen, Gerüchen, Geräuschen, Sichtbarkeiten, Gesten und Symbolen

bestehendes Erscheinen einer Situation, das die, die sich in dieser Situation be-

finden, auf die eine oder andere Weise berührt und betrifft« (ebd., 153).58 Das

Atmosphärische ergebe sich demnach »aus einer Korrespondenz zwischen – län-

gerfristigen oder augenblicklichen – Lebensvorstellungen und Lebenserwartungen

und dem, wie eine Situation – längerfristig oder augenblicklich – im Licht dieser

Dispositionen erscheint« (ebd., 154).59

Die dritte Dimension – das artistische Erscheinen – ermöglicht uns wiederum

eineAuseinandersetzungmitKunst,diewederdurchBegriffeder ästhetischenKon-

templation (das bloße Erscheinen) noch der Korrespondenz (das atmosphärische

Erscheinen) hinreichen erfolgen könne (vgl. ebd., 156). Seels Ausführungen nach

unterscheiden sich Kunstwerke dadurch von anderen Objekten des Erscheinens,

dass sie Darbietungen seien, und zwar Darbietungen im Medium des Erscheinens

(vgl. ebd., 156f.). Außerdem seien es ›konstellative‹ Darbietungen, denn ihr Sinn

sei »an eine nichtsubstituierbare (durch keine andere Kombination von Elementen

ersetzbare) Ausführung ihres Materials gebunden« (ebd., 157). Hier komme es

58 Einen Punkt gilt es an dieser Stelle zu problematisieren: Teilweise werden Atmosphären bei

Seel als ›gesetzt‹ behandelt, d.h. die Atmosphären seien ›da‹, auch wenn niemand auf sie

achte (vgl. ebd., 152). Die Atmosphäre könne sich folglichmit der ästhetischen Aufmerksam-

keit schlagartig verändern (vgl. ebd., 153), was uns zu der Frage führt, welchen Status diese

letztlich in Seels Ausführungen erhält. Seel räumt zwar ein, dass die Atmosphären sich korre-

sponsiv ändern (können), jedoch wird ihnen offenbar eine bestimmte ›Vorgängigkeit‹ zuge-

sprochen: »Dass Landschaften, Wohnungen oder Städte eine bestimmte Atmosphäre dau-

erhaft haben, bedeutet, dass sie eine bestimmte Gestimmtheit in ihrer Gegenwart nahelegen,

wenn nicht andere Interessen und Stimmungen die Empfänglichkeit für die von ihnen ent-

fachten Korrespondenzen überlagern.« (Ebd., 154) Im Kontext der vorliegenden Publikation

interessiert uns aber insbesondere die Frage nach den ›Bedingungen‹ von jenem ›Atmosphä-

re-Haben‹, verstanden als ein Resultat von mannigfaltigen Metastabilisierungsprozessen.

59 Bei der sich daraus ergebenden »korresponsiven ästhetischen Wahrnehmung« (ebd. 154)

spielen des Weiteren Aspekte des biografischen und historischen Wissens eine Rolle, denn

das »Bewusstsein für Atmosphären aktiviert einWissen um kulturelle Bezüge, in denen ihre

Wahrnehmung steht« (ebd.). Im Zentrum des Bewusstseins des atmosphärischen Erschei-

nens stehe »das perzeptive Verspüren, wie etwas in dieser Situation – oder wie diese Situati-

on –mitmeinemWohl undWehe (positiv oder negativ) korrespondiert oder korrespondieren

könnte« (ebd., 155). Damit ergebe sich ein anderer Charakter der Besinnung auf Gegenwart

als beim bloßen Erscheinen.

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

folglich auf die genaue, individuelle Anordnung der Zeichenelemente an (vgl. ebd.).

Des Weiteren handele es sich um ein artikuliertes Erscheinen (vgl. ebd., 158), das

schließlich einen besonderenMitvollzug verlange.DerMitvollzog impliziere jedoch

nicht zwangsläufig ein interpretatives, kognitives Verstehen in einem verbalen Sin-

ne, sondern könne als eine leibliche Bewegung erfolgen (vgl. ebd.). Entscheidend

sei dabei aber vor allem, dass sich die unterschiedlichen Formen des Erscheinens

für einander öffnen undmiteinander verflechten können:

»So sind die Objekte eines bloßen Erscheinens oft Ausgangspunkt eines Wach-

werdens für die Atmosphäre, die sie umgibt, oder für kunstbezogene und

künstlerische Imaginationen. So sind die Orte aufscheinender existentieller

Korrespondenzen oft zugleich Anlässe einer kontemplativen Befreiung von den

eigenen Passionen oder einer imaginativen Erweiterung des Spielraums der

eigenen Existenz. In der Situation der ästhetischen Wahrnehmung kreuzen sich

die Phänomene eines bloßen, eines atmosphärischen und eines artistischen

Erscheinens.« (Ebd., 169f.)60

Nicht zuletztmacht sich darin eine doppelteGegenwärtigkeit derObjekte derKunst

bemerkbar: So »stellen [diese] eine besondere Gegenwart her und bieten eine be-

sondere Gegenwart dar« (ebd., 159).61 D.h. Objekte »lassen sich als Darbietungen

von Gegenwart verstehen, die sich unterschiedlicher Techniken der Herstellung ei-

ner besonderen Gegenwart bedienen« (ebd.). Die auf diese Weise sich vollziehende

›Anschauung‹62 derGegenwart gehe folglichmit einer doppeltenGeste einher: »Jede

Verausgabung an die Gegenwart der Kunst verlangt eine Hingabe an die Gegenwart

der Kunst – an das Erscheinungsspiel der künstlerischen Objekte« (ebd., 218).63

60 Diese Überlegung impliziere zugleich die Frage, ob und inwiefern sich eine Ansprechbarkeit

für ästhetische Sensationen einstelle (vgl. ebd., 171).

61 Damit verbunden sei auch eine der Streitfragen der Philosophie, nämlich die Frage nach der

›Hinwendung zum‹ vs. ›Transzendierung des‹ Wirklichen (vertreten etwa von Schiller, Nietz-

sche, Bloch) (vgl. ebd., 101).

62 Im Zuge dessen betont Seel vor allem das Spiel der Erscheinungen, das dabei zu Tage trete.

Doch zeichne sich jenes dadurch aus, dass hier nicht einfach um Gegenwart gespielt wer-

de, sondern um eine »Anschauung von Gegenwart« (ebd., 216). Was gefordert und verlangt

wird, sei das Spiel und die Aufmerksamkeit für dieses Spiel – darin bestehe die Besonderheit

der ästhetischenWahrnehmung (vgl. ebd., 217): »Der höchste immaterielle Gewinn, der hier

erzielt werden kann, betrifft nicht allein eine gesteigerte Intensität eines leiblich-seelischen

Sich-gegenwärtig-Seins, sondern darüber hinaus eine gesteigerte Intensität des Bewusstseins

von Gegenwart; nicht so sehr eine körperliche Verausgabung, sondern vor allem ein anschau-

endes Innehalten in ihr. Wenn wir spielen, lassen wir uns ganz auf die Gegenwart ein. Wenn

wir ästhetisch spielen, lassen wir uns ganz auf die Anschauung einer Gegenwart ein.« (Ebd.,

218)

63 Jene Hingabe an die Gegenwart der Kunst (s. Kap. *Intimität_Exponieren*) gehe wiederum

damit einher, was Seel als die ästhetische Lust bezeichnet: »Die ästhetische Lust ist eine Lust

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRÄSENZ _ ERSCHEINEN 251

Weitere Begrifflichkeiten, die in Seels Ausführung im Hinblick auf die Dimen-

sionen des Erscheinens eine Rolle spielen, sind Schein bzw. ästhetischer Schein,

Vorstellung sowie Imagination (als ästhetische Vorstellung):

»Ich werde von Phänomenen des Scheins allein dort sprechen, wo etwas sinnlich

anders gegenwärtig ist, als es tatsächlich ist. Von Zuständen der Imagination

hingegen spreche ich überall dort, wo etwas vergegenwärtigt wird, das die wahr-

nehmbare Gegenwart überschreitet.Weder Schein noch Imagination freilich sind

per se ästhetische Zustände. Sie sind es nur, wenn sie in eine Liaison mit dem

Erscheinen treten.« (Ebd., 103)64

Unter einem ästhetischen Schein werden wiederum »sinnliche Vorspiegelungen ver-

standen […], denen in der Situation ihrerWahrnehmung keine phänomenale Reali-

tät entspricht – oder aber sinnliche Vorstellungen, die sich auf reale oder fiktiveWel-

ten (weit) außerhalb der Situation der ästhetischenWahrnehmung beziehen« (ebd.,

102). Während folglich in einem Fall sich etwas phänomenal anders gibt, wie etwa

bei einem Theaterdonner oder einer »›wie gemalt‹ erscheinende Szenerie« (ebd.),

werde im anderen Fall »eine andere Gegenwart vergegenwärtigt als die, die gegen-

wärtig ist – man denke an die Lektüre von Romanen oder den Besuch im Kino«

(ebd.). Die Macht des ästhetischen Scheins gründe damit »in der Gegenwart des

Erscheinenden und reicht dennoch weit über Gegenwart undWirklichkeit hinaus«

(ebd.).65 Fernab einer Fehlleistung oder einem (Ent-)Täuschungsmoment intensi-

des endlichen Daseins am endlichen Dasein. In dieser Endlichkeit aber entdeckt die ästheti-

sche Anschauung die Gelegenheit einer Vergegenwärtigung unendlicher Möglichkeiten, die

in der theoretischen und praktischen Verfügung nicht erfahren werden können. Das ästheti-

sche Objekt ist ein in seiner Unbestimmbarkeit erfahrenes Objekt, die ästhetische Situation

ist eine für die Unbestimmbarkeit ihrer und aller Welt offene Situation.« (Ebd., 220) Wäh-

rend die Unbestimmtheit und Unbestimmbarkeit derWelt einerseits lähmend wirken kann,

habe diese aber auch einen befreienden Gestus inne: »Befreiend wirkt es, wenn es sich als

Bewusstsein unausgeloteter, nicht festgelegter, offenstehender, gleichwohl hier und jetzt be-

stehender Möglichkeiten ereignet. Dieses Bewusstsein entsteht, wenn etwas in seiner sinn-

lichen Besonderheit um dieser Besonderheit willen wahrgenommen wird. Ihmwird gewahr,

dass nicht die Zukunft, sondern die Gegenwart das radikal Unbestimmbare ist.« (Ebd., 221)

Zwar mag die Zukunft weit weniger bestimmbar erscheinen, aber sie »ist zu unbestimmt,

um in der Fülle ihrer Unbestimmbarkeit erfahren werden zu können, wie es das Privileg der

vergänglichen Gegenwart ist« (ebd.).

64 An dieser Stelle gestaltet sich die Bezeichnung als ›tatsächlich‹ mitunter als problematisch,

da diese eine oppositionale Gegenüberstellung suggeriert, die Seel an einer anderen Stelle

(vgl. ebd., 101) selbst problematisiert.

65 Ein entscheidender Unterschied komme hierbei dem Punkt der Täuschung bzw. ihrem Aus-

bleiben zu. Während im Modus einer nichtästhetischen Wahrnehmung das Erkennen einer

Uneinstimmigkeit als eine Fehlleistung verbucht werde (der Ball auf dem Rasen offenbart

sich plötzlich fälschlicherweise als ein Helm; vgl. ebd., 104), bewirke »die Aufdeckung einer

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

viert das »Entstehen oder Zulassen eines ästhetischen Scheins […] das ästhetische

Spiel der Erscheinungen […]« (ebd., 107). Dies heißt zugleich aber auch, dass äs-

thetische Wahrnehmung niemals eine bloße Illusion ist, denn es ist tatsächlich ein

Klang, eine Bewegung o.Ä. vernehmbar (vgl. ebd., 108). Der Schein gestalte sich als

eine sensorisch nachvollziehbare Erscheinung und könne einem intersubjektiven

Anspruch zu einemgewissenGrad standhalten (vgl. ebd., 111f.). ImKontext einer äs-

thetischenWahrnehmung ›überlebe‹ der Schein gewissermaßen seinDurchschaut-

werden (vgl. ebd., 110) und erhalte in der Begegnung eine »relative, an die Art dieser

Begegnung gebundene Realität« (ebd., 112).

Vorstellungen kommen für Seel wiederum ins Spiel in Bezug auf »Objekte und

Zustände, die sich nicht in der Reichweite derWahrnehmung befinden – sofern sie

dennüberhaupt existieren. ImvorstellendenBewusstseinhaltenwirunsabwesende

Objekte und Situationen in einer mehr oder weniger klaren oder komplexen sinnli-

chen Verfassung präsent.« (Ebd., 120)66Wenn wir nun weitergehen und, Seels Text

folgend,die ästhetischeVorstellung zu spezifizieren versuchen,dannunterscheidet

sichdiese vor allemdadurch vondernichtästhetischen,dass in ihr »sinnlicheObjek-

te in ihremErscheinen vorgestellt werden« (ebd.). Sie zeichnet sich durch eine imagi-

nierte sinnliche Gegenwärtigkeit des Vorgestellten aus (vgl. ebd., 125). Objekte, bei

denen es zu einer Verbindung zwischen einer ästhetischen Vorstellung und einer

ästhetischenWahrnehmungkomme, initiierendamit zweierlei: »[…] eine gesteiger-

teHinwendung zur Gegenwart und ein gesteigertesHinausgehen aus ihr, oft sogar:

eine intensivierte Anschauungdermomentanenund zugleich einer imaginärenGe-

genwart« (ebd., 119). Als eine Art begriffliche Abkürzung setzt Seel das ästhetische

Vorstellen von etwas mit Imagination gleich (vgl. ebd., 125), was wiederum bedeu-

tet »sich an ein sichtbares, hörbares, fühlbares, schmeckendes, riechendesObjekt in

seinem Erscheinen zu erinnern oder es sich vorzustellen« (ebd.).67

Dass uns Fantasien fesseln, sei nicht zuletzt daran geknüpft, dass uns die Re-

ferenzen und Bezugspunkte nicht völlig fremd seien (vgl. ebd., 142).68 Ästhetische

Sinnestäuschung [in der ästhetischen Wahrnehmung, Anm. d. V.] nicht notwendigerweise

eine Korrektur dieser Wahrnehmung: Der ansonsten täuschende Schein kann hier eine posi-

tiv bewertete Wahrnehmung tragen« (ebd.). Demnach herrsche hier nicht die Logik von ei-

nem Faktum und einem trügerischen Anschein, sondern »ein für sich selbst bemerkenswer-

ter Aspekt der Präsenz des Objekts – als ein zusätzliches Element seines Erscheinens« (ebd.,

105).

66 Für weitere Ausführungen zur Thematik von An- und Abwesenheit bzw. deren ambivalenten

Verschränkung s. Kap. *Intimität_Exponieren*.

67 Hierbei kommt der Erinnerung eine besondere Rolle zu: einer Erinnerung an das Wie etwa

einer sinnlichen Präsenz, einer Atmosphäre oder dem Erleben eines Ortes. Erinnernde Emo-

tionalität sei aus diesem Grunde nicht ohne eine erinnernde Sensualität denkbar (vgl. ebd.

126).

68 Im Hinblick auf die Freiheit der Imagination bzw. deren Referenzen unterscheidet Seel des

Weiteren zwischen gebundenen und ungebundenen Imaginationen und betont vor allem

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRÄSENZ _ ERSCHEINEN 253

Wahrnehmung sei demnach per se für einenUmgangmit jenenBezügenoffen.Wäh-

rend imaginierte Objekte so gesehen keine ›Objektivität‹ in dem Sinne haben, dass

sie für die ästhetischeWahrnehmungAnderer nicht zugänglich seien (vgl. ebd., 131),

verhalte es sichbeiObjektender Imaginationwiederumanders.Bei Letzteren –und

zu jenen zählen vor allemKunstobjekte im erweiterten Sinne69 –handele es sich um

»gestaltete Imaginationen, die Objekte einer ästhetischen Wahrnehmung sind, die

ihrerseits ein imaginativesMitgehen verlangen« (ebd., 132).70 Damit vermag ästhe-

tische Wahrnehmung gewissermaßen beides: einen Rückgang auf die Gegenwart,

aber auch ein Hinausgehen über sie (vgl. ebd., 145). So werden die Lust und das Be-

dürfnis nach Sein in einemHier und Jetzt gestillt, aber auch die Lust auf ein anderes

Hier und Jetzt. In dieser Verflechtung sieht Seel »vielleicht die stärkste Triebkraft

der ästhetischen Wahrnehmung« (ebd.).71 Welche Züge dies im Endeffekt anneh-

men kann, sei gänzlich abhängig von der Intensität und Kreativität des jeweiligen

Vorstellens (vgl. ebd., 129).

Gegenwarten

Wenden wir uns nun expliziter Kunstwerken zu. Diese werden von Seel als Objek-

te eines ›anderen Erscheinens‹ beschrieben, die eine ›andere‹Wahrnehmung erfor-

dern (vgl. ebd., 172). Doch würde es zu kurz greifen, würden wir versuchen Kunst-

werke verallgemeinernd lediglich darauf zurückführen, dass diese uns per se in ei-

ne andere (und vor allem mehr oder weniger ›narrative‹) Gegenwart entführen. So

stellt auch Seel in seinem Text heraus, dass Kunstwerke durchaus auch andere Ver-

fahrensweisen initiieren. So verzichte z.B. Barnett NewmanmitWho’s Afraid of Red,

die Rolle, die ästhetische Produktionen als eine Art (wie man es hier nennen könnte) role

models spielen (vgl. ebd., 141). Als Beispiel führt Seel in seinem Text u.a. Orte an, die an Com-

bray erinnern (vgl ebd. 140), d.h. Marcel Prousts »Auf der Suche nach der verlorenen Zeit«

(1917/1923) fungiert als ein eingeprägtes und imaginationsgenerierendes Bild (etwa verstan-

den im Sinne eines kulturellen Gedächtnisses, das sich in Bildern manifestiert). Unsere Fan-

tasie projiziere dann lediglich eine phänomenale Autonomie auf das vorgestellteObjekt (vgl.

ebd., 130), doch bleibt diese Autonomie eine ›geliehene‹.

69 Im Anschluss daran scheint die Verknüpfung zu Bruno Latours Existenzweise der Fiktion pro-

duktiv (vgl. Latour 2014). Siehe weitere Ausführungen im Kap. *Objekt_Konfigurieren*.

70 Seel charakterisiert drei verschiedene Formen jenes imaginativenUmgangs: die Ausführung,

die Fortführung sowie die Erweiterung (vgl. ebd., 143). Die Ausführung verlange von Anfang

an ein imaginierendes Mitgehen; von einer Fortführung könne gesprochen werden, wenn

Objekte, die schon ästhetisch auffällig geworden seien, als Objekte der Imagination behan-

delt werden; und als Erweiterung werde eine darüberhinausgehende imaginierende Tätig-

keit aufgefasst (vgl. ebd.).

71 Damit ergibt sich eine Asymmetrie zwischen ästhetischer Wahrnehmung und ästhetischer

Vorstellung: »Währenddie ästhetischeWahrnehmung etwas in seinemErscheinen aufnimmt,

vergegenwärtigt die ästhetische Vorstellung etwas in einem Erscheinen.« (Ebd., 129)

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

YellowandBlue IV (1969/70) auf die Imagination einer grundsätzlich anderenSituati-

on. Dennoch könne es als Objekt der Imagination gelten: »Das Kunstwerk selbst ist

hier Teil einer von ihm exponierten allgemeineren Situation. Das dem Betrachter

gegenwärtige Objekt wird zum Zeichen einer weit über die Situation seiner Wahr-

nehmung hinausreichendenGegenwart.« (Ebd., 135) Die Arbeit als Objekt »verweist

hier nicht auf irreale oder aktuell unzugängliche Objekte und Situationen, sondern

exponiert einen generellen Zustand, der durch ein interpretatives Verweilen in sei-

ner Gegenwart erfahrenwerden kann« (ebd.). In Folge dessen könne auch das Inter-

pretieren als eine Form von Imaginieren verstandenwerden (vgl. ebd., 136) (was uns

eine zusätzliche Spannungsebene bzw.Verflechtung imHinblick darauf liefert,was

sich im Kontext von Ausstellungen ereignet – das Ästhetisch-Epistemologische):

»Hier werden keine abwesenden Objekte zur Vorstellung gebracht, hier wird ein

künstlerisches Objekt dargeboten, das sich zum Schauplatz der anschaulichen

Vergegenwärtigung einer allgemeinen, nicht an seine Präsenz gebundenen Si-

tuation erhebt. Die Überschreitung der gegebenen Situation liegt hier in der

künstlerisch arrangierten Situation selbst – im Aufweis eines über diese Situation

hinausreichenden, gleichwohl in ihr wirksamen Sinnprozesses.« (Ebd.)

Auf diese Weise erfolge eine anschauliche Vergegenwärtigung von Sinnprozessen,

die sich ereignen und zugleich auf sich selbst darin verweisen. Doch während das

Beispiel vonNewman eine bestimmte Formder Imagination vergegenwärtigt – das

Exponieren eines bestimmten Zustands oder Prozesses –, betont Seel, dass ›gegen-

ständliche‹ Kunst dagegen meist beide Formen von Imagination zu initiieren ver-

mag (das Verweisen über die aktuelle Gegenwart in eine andere hinaus sowie das

Exponierender Situation als solche).Zugleich könnediese Legierung vonWahrneh-

mung und Imagination zwar mit künstlerischen Mitteln verweigert werden – wie

es etwa bei einigen Gesten des Ready-Mades der Fall sei (vgl. ebd., 137), doch liege

selbst in der Verweigerung ein Bezug auf das imaginative Potential der Kunst vor,

da sonst jene List und Paradoxie der Objekte gar nicht erst bemerkbar wäre (vgl.

ebd.). Demnach sei es ebenfalls entscheidend Kontexte zu kennen, um einen Zu-

gang (oder Zugänge) gewinnen zu können (vgl. ebd., 139), denn ohne die adressier-

ten Kontexte und Referenzen wäre zwar durchaus eine Form der Rezeption mög-

lich, die aber gleichzeitig keine Aussagen mehr dahingehend treffen könnte, wel-

che Form der Imagination gerade ›aktiviert‹ oder ›realisiert‹ wird, folglich welche

Formen von Gegenwärtigkeiten auf welcheWeise produziert werden (s. Kap. *Refe-

renz_Institutionalisieren*).

Der Prozess des Erscheinens von Kunstwerken verlange es zudem, als ein

performativer Prozess72 beschrieben zu werden, »durch den sie etwas in seiner

72 Siehe hierzu die Diskussion des Begriffs des Ausstellungsakts am Ende des Kapitels.

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRÄSENZ _ ERSCHEINEN 255

Gegenwärtigkeit zur Darbietung bringen. Die besondere Präsenz von Kunstobjek-

ten geht zusammen mit einer besonderen Präsentation von Präsenz.« (Ebd., 186)73

Das Kunstwerk könne demnach nur dann als Kunstwerk wahrgenommen werden,

»wenn wir es in seinem Erscheinen ernst nehmen: in seiner prozessierenden Sinn-

lichkeit, die das Medium der Gehalte ist, die wir im Spiel ihrer Elemente exponiert

finden können« (ebd., 188) (s. Kap. *Objekt_Konfigurieren*). Die Erkundung sei

»immer ein fragiles, oft unberechenbares und nicht selten verwirrendes Gesche-

hen, aber es ist ein Wahrnehmungsprozess, in dem und für den sich der Prozess

des artistischen Erscheinens entfaltet« (ebd.). Jener Prozess bringe uns »in eine ge-

steigerte Gegenwart, indem er uns in eine zur Anschauung gesteigerte (anwesende

oder abwesende) Gegenwart führt« (ebd.). »In der Wahrnehmung von etwas als

eines Objekts der Kunst wird diese Präsenz auf eine besondereWeise vernommen«

(ebd., 191) – dadurch zeige sich ein anderes, sonst nicht zugängliches Erscheinen,

das aber nur in der Gegenwart desWerks erkannt werden könne. Darin bestehe ein

wesentlicher Unterschied zur empirischen und sonstigen theoretischen Erkennt-

nis, denn das ästhetische Erscheinen könne nicht in Form von Aussagen gesichert

werden (vgl. ebd.). Darin lässt sich nun erneut eine Parallele zu Überlegungen von

Hans Ulrich Gumbrechts Begriffen der Sinn- und Präsenzeffekte ziehen, denn

diese sind ebenso wenig im komplementären Sinne aufeinander reduzierbar und

bilden ein nicht substituierbares Verhältnis. Ästhetische Erkenntnis könne deshalb

ebenfalls nicht »mit propositionaler Bestimmtheit festgehalten werden. Siemag zu

begrifflich bestimmtenErkenntnissen führen oder bei ihnen ihrenAnfang nehmen,

aber sie ist keine begriffliche Erkenntnis.« (Ebd., 192)

Diskursiv betrachtet schwingt damit die Frage nach dem ›Status‹ von Kunstob-

jekten respektivenachdemVerhältnis zwischenSensualität (d.h.der sinnlich-affek-

tiven Ansprache) sowie der Intellektualität (d.h. ihrer hermeneutischen Auslegung)

mit. So geht Seel auf den Einwand ein, nach undmit Marcel Duchamp seien Kunst-

werke vielmehr als Resultate der Konzeption und Interpretation aufzufassen, statt

in der Abhängigkeit von ihrer sinnlichen Präsenz (vgl. ebd., 172).74 Doch zeigt Seels

Beschäftigung auf, dass die Sensualität sowie die Intellektualität von Kunstwerken

gerade als eine Sache betrachtet werden müssen (vgl. ebd., 173). Dementsprechend

73 Seel verweist darauf, dass vonKunst dargebotene Situationen keineswegs immer ästhetische

Situationen sein müssen (vgl. ebd., 187).

74 Seel erörtert die Frage nach der Produktion ›anderer imaginativer Welten‹ durch Kunstwer-

ke wie folgt: »Auch diejenigen, die keine schlechthin andere Gegenwart imaginieren (wie das

Bild von Newman), sind eine imaginative Vergegenwärtigung der Situation, die sie imMedi-

um ihres Erscheinens erzeugen. Auch diejenigen, die überhaupt nichts imaginieren (wie das

Objekt von Duchamp) inszenieren eine Situation der Betrachtung, deren Bezüge sie exponie-

ren.« (Ebd., 196) Die für das Sehen eines außerkünstlerischen Objekts ausreichende Wahr-

nehmung reiche für dieWahrnehmung eines Kunstobjekts deshalb auch nicht aus (vgl. ebd.,

197).

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

komme es zu einem entscheidenden Teil auf das Sich-Präsentieren an, sodass sich

künstlerische Objekte »in der genauen Organisation ihres Materials aus[stellen],

umaufdieseWeise etwas zurDarbietung zubringen« (ebd., 176).Der Status derOb-

jekte sei damit nicht zuletzt von der jeweiligen ›Behandlung‹ abhängig und gestalte

sich folglich in einer normativen Form (vgl. ebd., 180),was uns imGrunde erneut zu

dem Punkt führt, Ausstellungen bzw. Ausstellungssituationen insofern ›ernst‹ zu

nehmen, als diese nicht lediglich als beiläufige, festgesetzte Präsentationsformen

fungieren.75 Gleichzeitig bedarf es einer Aufmerksamkeit für das sinnliche Medi-

um jener Darbietung: »Dieses Medium besteht in sinnlich wahrnehmbaren Diffe-

renzen,die in das Spiel einer nichtbeliebigen zeichenhaftenKonfiguration gebracht

worden sind. Wo dieses Spiel auffällig wird, werden Objekte in ihrem artistischen

Erscheinen auffällig. Es stellt sich nur ein, wo ein Prozess von Erscheinungen als

Medium einer Darbietung verstanden wird […].« (Ebd., 177) Schließlich geht es da-

bei, wie wir schlussfolgern können, umWeisen der Weltbegegnung, die sich in der

Darbietung realisieren:

»Arten derWeltbegegnungwerden so zur Darbietung gebracht, wodurch Arten der

Begegnung mit Weltbegegnung möglich werden. Auf die eine oder andere Weise

wird die prozessuale Sinnlichkeit der künstlerischenObjekte zu einemkomplexen

Zeichen der Prozessualität menschlichen Inderweltseins. Darin besteht ihr artis-

tisches Erscheinen.« (Ebd., 184)

Ein weiteres Phänomen bzw. eine weitere Figur, die Seel in seinen Überlegungen

vor allem im Kontext von Kunst gebraucht, ist die des Rauschens. Als »ein nach-

haltig fremdes Element innerhalb des Prozesses der künstlerischen Artikulation«

(ebd., 229), wie Seel künstlerisches Rauschen76 beschreibt, scheint diese Figur von

besonderem Interesse, denn sie bietet einen Anschluss an die Diskussion um die

Atmosphäre, die Aura und die Stimmung sowie um die Frage nach Präsenzeffek-

ten. Das Rauschen wird beschrieben als »ein Geschehen ohne ein phänomenal be-

stimmbares Etwas, das geschieht« (ebd., 233), dennoch sei es »nur selten so, dass

im Rauschen gar nichtsmehr unterscheidbar wäre; oft tritt es als eine Diffusion des

Unterscheidbaren ein, als ein permanenter Gestaltenschwund, der einen sicheren

Mitvollzug der sich ereignenden Transformationen unmöglich macht. Insofern ist

75 Nach Valéry seien gelungene Kunstwerke, wie Seel schildert, »Objekte, die imaginieren und

demonstrieren, worin die Dinge in unserem Verhältnis zu ihnen unbestimmbar sind. Diese

Doppelheit ist wesentlich für alles, was Kunstwerke können.« (Ebd., 188) ›Gelungene‹ Aus-

stellungen operieren demnach ebenfalls mit einer Doppelheit und reflektieren zugleich die

Modalitäten des Ausstellens (und damit folglich auch jegliche Bezugs-, aber auch Entzugs-

momente etc.).

76 Seel unterscheidet zwar zwischen künstlerischem und außerkünstlerischem Rauschen, im

vorliegenden Kontext erfolgt jedoch eine Fokussierung lediglich auf das künstlerische.

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRÄSENZ _ ERSCHEINEN 257

das Rauschen immer eine Sache des Grades […].« (Ebd., 232). Zugleich gehe mit

dem Rauschen immer auch eine ›Ohnmacht‹ einher (vgl. ebd., 230). So geben wir

im »Vernehmen des Rauschens […] unser Bestimmen preis; wir bestimmen uns auf

einNichtbestimmenhin« (ebd.,235),was sich als einSichverlieren »in einemGegen-

wärtigen, das nicht länger als Gegenstand des Erkennens und Handelns erscheint«

(ebd.), vollziehe. Dieses Sichlösen des Wahrgenommenen, das mit einem Sichlö-

sen der Wahrnehmung einhergehe, sei folglich nicht auf etwas hin organisiert und

bestehe deshalb in einem radikalisierten Verweilen bei dem Erscheinenden77 (vgl.

ebd., 234f.):

»Wir geben es auf, das Phänomen zu bestimmen, wir geben es auf, uns dem Phä-

nomen gegenüber zu bestimmen.Wir geben uns auf, soweit wir dadurch bestimmt

sind, uns behauptend und bestimmend und beherrschend gegenüber derWelt zu

verhalten. Alles Interesse am Rauschen rührt aus einer Lust an der Selbstpreisga-

be her.« (Ebd., 235)78

Wenn es vor allem um das Rauschen der Kunst gehe, dann sei es ein »arrangier-

tes Rauschenund seineWahrnehmung eine arrangierte Begegnungmit einemRau-

schen« (ebd., 237) –womitwir erneut einenBezug etwa zumBegriff der Stimmung,

dem (Ein-)Gestimmt-Werden sehen können. Im Rauschen der Kunst vollziehe sich

eine Gestaltung eines gestaltlosen Erscheinens (vgl. ebd.):

»Wie es auch angelegt sei, das Rauschen ereignet sich im Kunstwerk als eine Auf-

lösung oder als ein Nichteintreten von klanglichen, sprachlichen, figuralen, cho-

reographischen Gestalten, produktionstheoretisch gesprochen: als ein Gestalten

über das Bilden von Gestalten hinaus. Das Werk macht sich zur Gestaltung einer

77 Ästhetische Handlung werde demnach begriffen als ein Unterlassen, eine Art »ästhetische

Lethargie« (ebd., 234), die jedoch nicht ohne eine ästhetische Energie auskommt – »die En-

ergie, die es kostet, das eigeneWissen undWollen für eineWeile zu vergessen« (ebd.). Siehe

zur Thematik des Kunstwerks als Handlung Tatari 2017.

78 Das, was Seel hier mit Selbstpreisgabe beschreibt, impliziert eine doppelte Bewegung so-

wie ein vorausgreifendes zeitliches Verhältnis, das im Kap. *Intimität_Exponieren* etwa mit

Rückgriff auf Überlegungen von François Jullien, Bernhard Waldenfels sowie Jacques Derri-

da entfaltet wird. Im Zuge der Auseinandersetzung mit dem Begriff der Intimität wird au-

ßerdem deutlich, dass hier gerade nicht von einem a priori existierenden Selbst gesprochen

wird, das dann ›aufgegeben‹ wird, sondern dass erst in jenem ›intimen‹ Rauschen sich über-

haupt erst Positionen herausbilden können. Des Weiteren liegt die Überlegung nahe, dass

das Rauschen mit jeglicher Form von Erfahrung einhergeht und sich aber im Ästhetischen

auf eine ganz explizite Weise zeigt. Deshalb scheint der Begriff des Rauschens einen nicht

unwesentlichen Zug dessen zu beschreiben, was die Arbeit als Intimität herausarbeitet. Seel

geht außerdemauf die sich imAnschluss anNietzsche ergebende Frage ein, ob das Rauschen

als Transzendenz oder radikale Immanenz des Erscheinens gesehenwerden kannund spricht

sich aber für Letzteres aus (vgl. ebd., 227).

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

Gestaltungslosigkeit, der seine Gestalten entspringen, in der sie verschwinden,

gegen die sie sich behaupten müssen. Es macht sich zum Zeichen eines Prozes-

ses der Gestaltungsfindung und des Gestaltungsverlusts.« (Ebd., 244)79

Dennoch werde hierbei angemerkt, dass das künstlerische Rauschen nicht generell

asemantisch sei (vgl. ebd., 246). In den Phasen seines Rauschens »intensiviert das

Werk […] die Interaktion der Formen; es steigert die Sensation dieser Formen, in-

dem es sie aus dem Rauschen entstehen oder im Rauschen vergehen lässt. Auf die-

se Weise nimmt das Rauschen am Spiel der Werk-Gestalten teil« (ebd., 245), was

schließlich zu einem Ausufern der Energien des Werks führe: »Wir sind eins nicht

mit dem Werk, aber mit der Bewegung des Werks. Alle Wahrnehmung eines Rau-

schens in derKunst hat die Formeines Tanzes,wie regloswir diesen auch ausführen

mögen.« (Ebd., 247)

Kehren wir erneut zu der am Anfang des Kapitels skizzierten ›Wahrnehmungs-

situation‹ von PoorMagic (Jon Rafman, 2017) zurück, zeigen sich darin die mit Mar-

tin Seel diskutierten Momente des Erscheinens auf eine besonders gesteigerte und

überlagerte Weise. Das Setting von Poor Magic – eine dunkel gehaltene Videoscree-

ningsituation mit einer Projektionsfläche an der Wand sowie im Raum verteilten,

dem Video zugewandten Sesselformationen – überlagert verschiedene Ebenen. Si-

tuiert in einer Black Box innerhalb eines Ausstellungraums gestaltet sich das Set-

ting zum einen als eine ›tatsächliche‹, oder, mit Seel gesprochen, als eine ›bloße‹

Screening- bzw. Kinosituation, gleichzeitig verweist Poor Magic als Installation auf

ihre eigeneAusgestelltheit und inszeniert sich auf dieser Ebene – so gesehen selbst-

reflexiv – als eine Kinosituation. Jene Inszenierung findet aber nicht nur auf der

Ebene der zur Installation gehörigen ›Gegenstände‹ (etwa ›Kinosessel‹, Leinwand

etc.) statt, sondern reproduziert sich ebenfalls auf der Ebene des gezeigten Vide-

os. Hier wird, wie bereits am Anfang des Kapitels kurz nachgezeichnet, die Innen-

Außen bzw. Beobachter:in-Beobachtendes-Relation unentwegt verhandelt, sodass

79 Seel verweist darauf, dass Deleuze in seinem Bacon-Aufsatz (vgl. Deleuze 2016) eher fehl-

geleitet davon spreche, dass Kräfte sichtbar und hörbar gemacht werden, denn jene Formu-

lierung impliziere, diese Kräfte würden schon irgendwo existieren: »Das Kunstwerk bringt

aber nichts zum Vorschein, es bringt zum Erscheinen, und zwar allererst sich, aber so, dass

wir, die Betrachter, darin nicht selten etwas zum Erscheinen gebracht finden können.« (Ebd.,

245) Dennoch betont Seel, dass »Deleuzes Hinweis auf ›Kräfte‹, ›Energien‹ oder ›Sensatio-

nen‹ wichtig [ist]. Gerade in den Zuständen des Rauschens nämlich, so könnte man sagen,

gewinnt das energetische Moment des Werks gegenüber den aus diesen Energien gebilde-

ten Formen überhand. DasWerk präsentiert sich als Formendes, nicht als Geformtes. Es prä-

sentiert das Formende in seinen Formen und über sie hinaus.« (Ebd.) Die vorliegende Arbeit

schlägt im Zuge dessen vor, nicht in dem Sinne von ›seinen‹ Kräften zu sprechen, sondern

diese als relationale zu begreifen.

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRÄSENZ _ ERSCHEINEN 259

sich das Setting gewissermaßen mise en abyme-artig gestaltet: Platz im ›Zuschau-

er:innenraum‹ eingenommen, befinden wir uns in einer Betrachtendensituation,

bei der wir uns auf der Leinwand Figuren anschauen, die in einigen Sequenzen (vgl.

Rafman 2017, [02:12-02:36]) wiederum selbst zu Zuschauenden werden und einer

Screeningsituation beiwohnen. Ziehen wir den Gedanken hinzu, dass diese Kino-

situation selbst innerhalb einer Ausstellungssituation verortet ist, wird an dieser

Stelle eine Fraktalität deutlich, dennmit jeder/m neuen Besucher:in werden die im

›Kinosaal‹ platzgenommenenZuschauer:innen selbst zuObjektendesBeobachtens.

Im Hinblick auf die Frage nach Gegenwarten, wie Seel diese beschreibt, zeigt

sich das Setting von Poor Magic zum einen als Produktion einer bestimmten Kino-

saal-Gegenwärtigkeit als auch einer Situation, die über jene Gegenwart, diese zu-

gleich reflektierend, hinausgeht. Damit wird folglich eine Narration in einer Nar-

ration geschaffen.80 Doch macht sich diese Form des Ineinandergreifens nicht nur

auf der Ebene des Raums bemerkbar, sondern schreibt sich auch im Hinblick auf

die bereits kurz thematisierten ›Kinosessel‹ fort.Währenddiese –derNarrationder

Kinosituation nach – als ›Mobiliar‹ durchgehen können und sich dabei als Objek-

te mit klar konturierten Affordanzen zeigen (s. Kap. *Objekt_Konfigurieren*), ent-

ziehen sie sich zugleich dieser klaren Funktionalität, sobald wir unser Augenmerk

auf ihre Materialität richten. Wie zu Beginn des Kapitels beschrieben, spielt auch

das Lichtverhältnis eine gesonderte Rolle, denn durch das Changieren zwischen ei-

ner diffusen Dunkelheit sowie Momenten eines flimmernden Erhellens durch den

Lichtwechsel desVideos variiert auchdieArtdesErscheinensderSesselobjekte.Mu-

ten diese bei diffusem Licht zunächst lediglich ihre Funktion als Sitzgelegenheiten

an, wird diese in den Momenten des Heller-Werdens plötzlich durch einen ande-

ren Modus überlagert. So offenbaren sich die ›Möbel‹ bei hellerem Licht als ambi-

gue skulpturale Objekte, die ein reges Als-Ob-Spiel initiieren: Schaumstoffgebilde,

die nach Hautstücken und Fleischfetzen aussehen. Auf dieser Ebene gestaltet sich

das Spiel von Erscheinungsweisen als ein doppeltes. So oszillieren die ›Sessel‹ als

objets ambigus (s. Kap. *Objekt_Konfigurieren*) nicht nur zwischen einem Funkti-

onsobjekt und einem Kunstobjekt, sondern spalten sich weiter auf zwischen einem

Erscheinen als Kinosessel, Erscheinen als mit Schaumstoff bestückte Objekte und

ihrem (›täuschenden‹) (Er-)Scheinen als Fleischfetzengebilde. Doch wie auch Seel

betont, fällt das Erscheinen jener ›artistischen Objekte‹ nicht in dem Moment zu-

sammen, indemwir die Fleischfetzen lediglich als Schaumstoff enttarnen. So über-

lagert die Ebene derMaterialität sowohl denModus der Imitation,der Illusion, aber

auch einer darüberhinausgehenden Materialästhetik, die den Körper auf einer af-

fektiven Ebene adressiert. Eine Materialimitation offenbarend bleiben die Objek-

80 Die hierbei entstehende Dynamik und Eigenaktivität, die aus diesemMise en abyme-Verhält-

nis resultiert, lässt sich des Weiteren etwa als Figuration bzw. figural-akteurielle Kraft be-

schreiben (s. Kap. *Referenz_Intitutionalisieren* sowie *Objekt_Konfigurieren*).

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

te dennoch ›abjekt‹. Was die beschriebene Ausstellungssituation folglich evoziert,

ist eine ständige Hin- und Herbewegung, bei der unentwegt unterschiedliche Mo-

di des Erscheinens und damit auch ›Gegenwartsangebote‹ vermengt werden: eine

flimmernde Narrations- und Materialitätssituation, die uns zu flimmernden Sub-

jektenmacht. Bemühen wir uns um die Frage nach der ontologischen Bestimmung

jener ›Sessel‹, dann wird klar, dass sich diese situativ ereignet, unter Berücksichti-

gung all jener Spiele und ephemeren Kippmomente.81

Damit versammeln und verflechten sich in der Frage nach dem Erscheinen

unterschiedliche Aspekte, die Ausstellungsituationen betreffen. Während Fragen

nach dem ›Objektstatus‹ sowie seinen Affordanzen in den Vordergrund rücken

und Momente der materialästhetischen Ansprache sichtbar werden, gehen da-

mit ebenfalls Thematiken von Präsenzeffekten, Stimmungen, dem Auratischen

sowie auch dem Atmosphärischen einher, die allesamt zu der jeweiligen ›Wahr-

nehmungssituation‹ beitragen. Doch auch damit sind die zu berücksichtigenden

Kontexte noch lange nicht nachgezeichnet, denn auch die Frage nach Normen und

Habitus macht sich in der Thematik der Berührbarkeit der ›Objekte‹ bemerkbar.

Folglich haben wir es auch mit institutionellen Einbettungen und Aufladungen zu

tun, die wiederum temporale Strukturen, räumliche Konfigurationen, aber auch

körpernormierende und -produzierende Praktiken umfassen. Wie sich in dieser

sehr groben Skizze zeigt (und wie auch das Kap. *Agencement_Materialisieren*

verdeutlicht), müssen Ausstellungssituationen allem voran in einer Verflechtung

all jener unterschiedlichen Bewegungen, Parameter und Praktiken verstanden

werden.

Während wir PoorMagic – so wie jede der im Laufe der Arbeit diskutierten Aus-

stellungssituationen – auch auf andere Momente und Verflechtungen hin ›befra-

gen‹ könnten, zeigt jene ›Wahrnehmungssituation‹ ein bestimmtesMoment beson-

ders deutlich: Das Kippen, in dem sich unterschiedliche Erscheinungsformen über-

lagern, ein Rauschen produzieren und schließlich dazu führen, dass wir als ›Aus-

stellungsbesuchende‹ oder auch ›Kunstobjekte‹ oder ›Mobiliar‹ daraus resultieren.

Wenn wir uns mit Ausstellungen auseinandersetzen, dann rückt eine bestimmte

Modalität des Erscheinens in den Vordergrund – eines Erscheinens, das auf eine

gesteigerte Weise mit Präsenzeffekten operiert und sich im Aufkommen bzw. Auf-

scheinen dessen, was wir im Verlaufe des Kapitels mit dem Begriff der Atmosphä-

re, der Stimmung sowie der Aura beschrieben haben, ›zeigt‹. Demzufolge meta-

stabilisieren sich die Positionen in der Interferenz des (u.a. auch ästhetischen) Er-

scheinens.Als ›Resultat‹ dieserÜberlagerungbzw.Faltungkommenwir alsBetrach-

81 Dass sich dieseWahrnehmungssituation auch gänzlich anders gestalten bzw. ereignen kann,

wird spätestens etwa in demMoment deutlich, als eine andere Person ohne zu zögern Platz

auf dem ›Möbelstück‹ nimmt.

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRÄSENZ _ ERSCHEINEN 261

ter:innensubjekte heraus, sowie die Sessel als ›Kunstobjekte‹.Doch auch hier wären

auch andere ›Metastabilisierungen‹ bzw. Positionierungen denkbar.

5. Der Ausstellungsakt

Der Begriff des Erscheinens, wie dieser von Seel entwickelt wird, fragt, wie bereits

skizziert, nachWahrnehmungssituationen, die entstehen, wenn »ein so und so ge-

artetes sinnliches Objekt in der Simultaneität und Momentaneität seiner Erschei-

nungen und damit in einer unreduzierten phänomenalen Präsenz wahrgenommen

wird« (Seel 2003, 191). Wird damit der Vorschlag gemacht, Erscheinungsweisen in

ihrer Wahrnehmung zu thematisieren, soll nun der Fokus insofern verlagert wer-

den, als wir jene ›unreduzierte phänomenale Präsenz‹ vom ›Objekt‹ aus befragen,

d.h. unsere Aufmerksamkeit auf die Ebene der (Eigen-)Aktivität bzw. Performativi-

tät, jedoch nicht lediglich von Kunstobjekten/künstlerischen Positionen82, sondern

von Ausstellungen rücken.

Dass Handlungsmacht (Agency) nicht nur von (menschlichen) Subjekten aus ge-

dacht werdenmuss, sondern nicht-menschliche Entitäten imweitesten Sinne, d.h.

auch Material bzw. Materialprozesse berücksichtigt werden müssen, wurde spä-

testens seit der letzten Jahrhundertwende etwa mit der interdisziplinären Verbrei-

tungderAkteur-Netzwerk-Theorie sowie zahlreichenPublikationen imKontext von

NewMaterialism und den Ansätzen von posthuman- bzw.more-than-human-worlds vi-

rulent (s.Kap.*Agencement_Materialsieren*und*Objekt_Konfigurieren*).DasRü-

cken der Materie bzw. des Materials83 als aktiv bzw. handelnd ins Blickfeld, vollzog

und vollzieht einigeUmdenkbewegungen imHinblick darauf,was dies auch für den

Kontext vonKunst bedeutet, denndamit offenbart sich dieNotwendigkeit einerDe-

zentrierung – fort von einem/r in der ›Mitte‹ stehenden ›Künstler:in‹ als omnipo-

tente/r Schöpfer:in hin zu einem ökologischen Verständnis, in dem künstlerische

Positionen alsmetastabile Resultate vonmultiskalarenund verteiltenPraktiken ver-

standen werden. ›Handeln‹ im weiteren Sinne wird auch im Zuge des Begriffs der

Performativität (s. hierzu Schwarte 2019) präsent, denn die Sprechakttheorie84, auf

die der Begriff hauptsächlich zurückgeführt werden kann, fokussiert den Akt den

Sprechens und attestiert diesem indes eine nicht ›konstatierende‹ Ebene, sondern

eine ›Handlungen vollziehende‹.85 Performativität umfasst damit folglich diskursi-

82 Siehe zur Thematik der Performativität der Kunst etwa Hantelmann 2007.

83 Siehe hierzu die Ausführungen zu Tim Ingold im Kap. *Agencement_Materialisieren*.

84 Siehe etwa den Begriff der Illokution bei John L. Austin (vgl. Austin 1975).

85 Der Begriff der Performativität wird insbesondere durch Judith Butler insofern weiterge-

dacht, als Butler die hervorbringend-zuschreibenden Praktiken (vor allem im Hinblick auf

die Frage des Geschlechts) mit einem kritischen Impetus in den Fokus rückt. Siehe hierzu et-

wa Butlers Konzept von doing gender (vgl. Butler 2004).

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

ve Effekte und impliziert nicht nur bewusste Adressierungen, sondern fokussiert

Resultate von sich in unterschiedlichen Kontexten generierenden Praktiken. In der

Überlagerung beider Denkbewegungen – der Performativität des Sprechens sowie

der Handlungsfähigkeit vonMaterie bzw.Material – kann auch Horst Bredekamps

›Bildakt‹ verortetwerden.Angelehnt andieSprechakttheorie entwickeltBredekamp

ein Konzept, das das Bild in den Fokus rückt und als ›handelnd‹ begreift. Bei seinem

Ansatz gehe es grundsätzlich um »Bündnisse des Bildes mit der Sprache und dem

Körper« (Bredekamp 2015, 17), was auf dieser Ebene als ein Dezentralisierungsvor-

schlag gelesen werden kann, bei dem es nicht um das Situieren von Aktivität auf

Seiten eines ›rezipierenden Subjekts‹ geht, sondern gerade um das kritische Infra-

gestellenundVerschieben jenerSituierung.86WieBredekampu.a.mitRückgriff auf

Leonardo daVinci aufzeigt, begleite die Kunst seit jeher die Frage nach der Aktivität

und zugleich nach der Anziehung des Bildes, die sich etwa im folgenden ›vom Bild

aus gesprochenen‹ Zitat Leonardos bemerkbar mache: »Nicht enthüllen, wenn dir

dieFreiheit lieb ist,dennmeinAntlitz istKerkerderLiebe.« (daVinci,zit.n.ebd.,27).

Bilder affizieren uns folglich, verführen, kommen uns entgegen. Entwickelt als eine

»radikale Philosophie des Entgegenkommens« (ebd., 17), gehe der Bildaktansatz deshalb

von einem engenWortverständnis des Bildes als ob-jectum aus – als das »Geworfene[],

das entgegenkommt« (ebd., 19). Gleichzeitig rücken damit Fragen nach Einbettungen

und Umweltverhältnissen in den Vordergrund: Das Bild wird also in seiner Aktivi-

tät verstanden, die jedoch nicht als eine ›hermetisch-isolierbare‹ Größe in irgendei-

ner Weise ›vorliegt‹, sondern im prozessualen und ebenfalls körperbezogenen Sin-

ne verstanden werden soll87, der sich zugleich einem »ego-logische[n] Zugang zur

Welt« (ebd.) entgegensetzt.88

Gestaltet sich dieThematik einer Bildfokussierung zwar einerseits nicht als ein

absolutes ›Novum‹, denn es lassen sich unterschiedliche Ansätze anführen, die al-

lesamt danach fragen89, blieb eine der zentralen Fragen – so Bredekamps Feststel-

lung – bis dato eher außen vor bzw. konnte nicht explizit beantwortet werden. Da-

86 Im Zuge dessen lassen sich weitere Ansätze anführen wie Didi-Hubermans »Was wir sehen,

blickt uns an« (Didi-Huberman 1999); die Figur des Antlitzes bei Lévinas (Lévinas 1987) oder

auch Mitchells »Das Leben der Bilder« (Mitchell 2008). Bredekamp verweist außerdem auf

die Ansätze von Lacan undHeidegger, die die Thematik von Bildaktivität aufgreifen (vgl. Bre-

dekamp 2015, 51–55).

87 Eine produktive Verknüpfung verspricht sich außerdem imHinblick auf das Konzept der iko-

nischen Differenz von Gottfried Boehm (vgl. Boehm 2015) und auch in der Auseinanderset-

zung mit den Begriffen des Figuralen bei Philippe Dubois (vgl. Dubois 2003).

88 Im Zuge dessen thematisiert Bredekamp etwa Ansätze der neuronalen Ästhetik. Diese be-

rücksichtigen zwar dieUmwelt, aber fokussierenwiederumnicht die »Sphäre der gestalteten

Objekte« (ebd., 19).

89 Bredekamp führt hierbei exemplarischAnsätze vonHenry Lefebvre, PhilippeDubois, JanAss-

mann, Beat Wyss, Gottfried Boehm sowie Hans Belting an (vgl. ebd. 56).

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRÄSENZ _ ERSCHEINEN 263

bei handele es sich um die Frage, ob »den Bildern eine autonome Aktivität zuge-

sprochen werden kann oder ob sie erst durch die handlungsstiftenden Aktivitäten

der Benutzer zum Bildakt veranlaßt werden« (ebd., 57). Und eben dieser Frage geht

Bredekamp bei seinem Ansatz des Bildakts nach.

Versuchen wir uns die Manöver des Bildakts zu vergegenwärtigen, dann stellt

sich zunächst einmal die Frage nach seinem Verhältnis zum Sprechakt. Bei der

Sprechakttheorie, hauptsächlich zurückgeführt auf John L. Austin, wird jeder

Äußerung zunächst eine Illokution zugesprochen, d.h. im Fokus steht vor allem

die ›handelnde‹ Komponente, die durch das Sprechen vollzogen wird.90 Dabei

betont Bredekamp, dass seither so manche Kurzschlüsse im Kontext des Sprech-

akts hätten vermieden werden können, wenn etwa Ansätze von Friedrich Daniel

Schleiermacher oder Charles Sanders Peirce mehr Berücksichtigung gefunden

hätten. So stelle Schleiermacher heraus, dass im Akt des Redens ebenfalls das

Hören und Verstehen enthalten seien (vgl. Schleiermacher/Kimmerle 1959, 57). Und

jene grundlegende Implikation einerWechselwirkung sei auch bei Charles Sanders

Peirce (vgl. Peirce et al. 1934), Bredekamps Lesart nach, zu finden (vgl. Bredekamp

2015, 57), wurde aber – diskurshistorisch – überwiegend vernachlässigt. Versuche,

die Sprechakttheorie auf Bilder zu übertragen, lassen sich dannwiederum etwa bei

Søren Kjørup (1974) finden. Bei diesem Ansatz sollten Worte durch Bilder ›ersetzt‹

werden und damit einen »pictorial speech act« bzw. »pictorial act« (Bredekamp

2015, 59) begründen (»How to do Things with Pictures« (ebd. 58)). Diese Form der

Übertragung weise jedoch einen starkenWiderspruch auf, denn »[d]er ›Sprechakt‹

bezieht sich auf das als Kontinuum entfaltete Sprechen, nicht aber auf das einzelne

Wort, das dem Bild in seiner inneren Konsistenz entsprechen würde« (ebd. 58).

Bredekamps Vorschlag bietet insofern ein Umdenken an, als das Bild nicht an die

Stelle der Wörter, sondern der Sprechenden gesetzt werde (vgl. ebd., 59). Es gehe

folglich um die »Latenz des Bildes, im Wechselspiel mit dem Betrachter von sich

aus eine eigene, aktive Rolle zu spielen« (ebd.):

»Reziprok zum Sprechakt liegt die Problemstellung des Bildakts darin, welche

Kraft das Bild dazu befähigt, bei Betrachtung oder Berührung aus der Latenz in

die Außenwirkung des Fühlens, Denkens und Handelns zu springen. […] In Sinne

dieser Frage soll unter dem Bildakt eine Wirkung auf das Empfinden, Denken

und Handeln verstanden werden, die aus der Kraft des Bildes und der Wechsel-

wirkung mit dem betrachtenden, berührenden und auch hörenden Gegenüber

entsteht.« (Ebd., 60)

90 Austin unterscheidet desWeiteren zwischen einem illokutiven, lokutivemund perlokutivem

Sprechakt (vgl. Austin 1975); John Searle schlägt wiederum eine weitere Ausdifferenzierung

vor und unterscheidet zwischen vier Formen: Äußerungsakt; propositionaler Akt; illokutio-

närer Akt sowie perlokutionärer Akt (vgl. Searle 1971).

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

Demnach gehe es nicht um ein Konkurrenzverhältnis zwischen Bild und Sprache,

sondern umdie Betonung der »semiologischen Aufwertung des Körpers und seines

Verhältnisses zur Umwelt. Sie äußert sich etwa als Theorie der verkörperten Kogniti-

on, alsKörperundRaumeinbeziehendeAffordanzstruktur, als vorbegrifflichesKörper-

schema und als Körperliche Resonanz der ästhetischen Erfahrung […].« (Ebd., 18)Wei-

terhin schlägt Bredekamp eine differenzierte Betrachtung jener Kraft der Bilder vor

und entwickelt im Zuge dessen eine Klassifizierung, die drei unterschiedliche Mo-

mente bzw. Formen der Aktivität undWirkung herausstellt:

»Diese Wirkkraft äußert sich zunächst im schematischen Bildakt. Er geschieht

durch eine in Körperkompositionen, Automaten und Biobildwerken unmittelbar

wirksame oder instrumentell eingesetzte Verlebendigung des Bildes. Die zweite

Wirkmöglichkeit ist durch den substitutiven Bildakt markiert. Er entsteht durch

den wechselseitigen Austausch von Körper und Bild in Religion, Naturforschung,

Medien, Recht, Politik, Krieg und Bildersturm. Die dritte Wirklatenz liegt im

intrinsischen Bildakt. Er entzündet sich aus der Kraft der gestalteten Form als

Form. Die Form prägt nicht minder auch den schematischen und den substituti-

ven Bildakt, aber hier gewinnt sie eine selbstreflexive Konsequenz, die eine von

innen kommende Wirkung erlaubt.« (Ebd., 60)

Mit diesem Ansatz gehe es um die »Ausbildung einer bildaktiven Phänomenologie,

die auf die in der Form steckende potentia abzielt: zur Kraft der Bilder selbst« (ebd.,

62).Wie im Kapitel *Körper_Hervorbringen* näher erläutert, schlägt JohnM. Krois

eine weitere Unterscheidung zwischen Aktivitätsebenen des Bildes vor. Zum einen

handelt es sich um die physikalische Ebene (Alterungsprozesse etc.), zum anderen

kommt die Aktivität in einem apparativ-instrumentellen Sinne hinzu (wie die Un-

kontrollierbarkeit bei Fotografien), als dritte Ebene führt Krois die Dimension der

jeweiligen historischenEinbettung anund schließlich, als viertes –die diagramma-

tologischeEbene (vgl.Krois 2011, 7).Hinzu kommeaußerdemeine affektiveDimen-

sion.

Im Kontext einer Auseinandersetzung mit Ausstellungen sind der Ansatz des

Bildakts sowie die Überlegungen von Krois insofern von Bedeutung, als diese ei-

ne Ebene markieren, die mitberücksichtigt werden muss, wenn wir analytische

Kurzschlüsse vermeiden wollen – die Ebene der Wirkkraft von Ausstellungen bzw.

konkreten Ausstellungssituationen.91 Deshalb thematisiert die Arbeit, in einer im

weitesten Sinne verstandenen Anlehnung an den Ansatz des Bildakts, die Ebene

vonAktivität, die sich durchAusstellungen vollzieht: denAusstellungsakt.92Hierbei

91 Die Thematik derWirkkraft wird außerdem imZuge des Begriffs der Figuration im Kap. *Ob-

jekt_Konfigurieren* diskutiert.

92 Zum Begriff des Ausstellungsakts, jedoch in einemmitunter anderen Verständnis, vgl. auch

Schwarte 2010, 130. Auch Paolo Bianchi verwendet in seinem Artikel den Begriff des Aus-

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRÄSENZ _ ERSCHEINEN 265

soll zwar ebenfalls zwischen drei Formen differenziert werden, die jedoch nichtmit

der Unterscheidung zwischen dem Schematischen, dem Substitutiven und dem

Intrinsischen kongruent sind, denn so wie die Verschiebung von ›Sprechenden‹

auf das ›Bild‹ Rekonfigurationen nach sich zieht, die die Spezifik des jeweiligen

Akts herausstellt, verlangt das Fruchtbarmachen des Ansatzes im Hinblick auf die

Ausstellung ebenfalls ein genaues Hinterfragen dessen, was ihre Modalitäten aus-

zeichnet.VonAusstellungen auf eine schematisierendeWeise zu sprechen, verlangt

folglich eine zugleich abstrahierende Bewegung, denn – auch im Vergleich zum

Sprech- und Bildakt – Ausstellungen bringen ein enormes Spektrum an media-

len, materiellen, temporalen und damit auch sinnesmodalen Konfigurationen mit

sich, die sich nur schwer subsummieren oder gar pauschalisieren lassen. Deshalb

verfolgt die Arbeit einen Ansatz, der jenes ›multiskalare‹ Spektrum aufzugreifen

vermag, indem drei Formen bzw. Weisen ausdifferenziert werden, die jeweils be-

schreiben, wie respektive wodurch Ausstellungen etwas vollziehen. Zu diesen drei

Formen gehören – so der hier entwickelte Ansatz– die Affordanz, die Affektion

sowie die Konstituierung, die nun nähergehend erläutert werden.

Wenn wir uns in Ausstellungssituationen befinden, dann gestalten sich diese –

unabhängig davon, wie die jeweilige Displayausführung und Szenografie ausse-

hen – ganz grundsätzlich als Settings, die in irgendeiner Form einen ›Angebotscha-

rakter‹ produzieren (s.Kap.*Objekt_Konfigurieren*und*Setting_Verräumlichen*).

Ob wir also dazu ›aufgefordert‹ werden, uns im Raum zu bewegen, die Arbeiten zu

umgehen, einen Raumplan in die Hand zu nehmen oder gar im direkten ›partizi-

pativen‹ Sinne etwas zu betätigen, es handelt sich stets um Affordanzen als eine

Wirk- und Handlungsweise von Ausstellungen. Die ›Aufforderung‹ muss folglich

als eine Aktivitätsform begriffen werden, die sich in der spezifischen Situation

einstellt und deshalb – und darin liegt eine bedeutende Unterscheidung – nicht

lediglich als von ›handelnden Subjekten‹ intendierte Formation aufgefasst werden

kann. Gibson beschreibt es wie folgt: »The affordances of the environment are what it

offers the animal,what it providesor furnishes, either for good or ill.« (Gibson 1986, 127)

Während zweifelsohne etwa bestimmte architektonische ›Entscheidungen‹ dazu

beitragen, dass sich z.B. bestimmte Bewegungschoreografien ergeben können93,

dürfen die Ereignishaftigkeit und materielle Involviertheit respektive ›Eigenak-

tivität‹ dessen nicht außer Acht gelassen werden. Wenn wir folglich die weiter

oben angestellten Ausführungen zum Erscheinen aufgreifen, dann macht sich bei

dieser Form, der Affordanz, bemerkbar, dass uns Objekte – oder ›Entitäten‹ – in

ihrem umweltbezogenen und -resultierenden ›Angebot‹ erscheinen. Was sich – so

stellungsakts, versteht diesen aber als etwas, das von menschlichen Subjekten im Zuge des

Ausstellens vollzogen wird (vgl. Bianchi 2007).

93 Als einen empirischen Ansatz zur Erforschung von Bewegungen im Ausstellungsraum vgl.

Tröndle 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

gesehen ›andersherum‹ gedreht – einstellt, ist damit eine Verflechtung zwischen

Wahrnehmung-von und Wahrnehmung-dass, wie Seel es differenziert (vgl. Seel

2003, 51). Grave, Holm, Kobi und van Eck betonen im Hinblick auf den Begriff der

Affordanz außerdem, dieser zeichne sich vor allem dadurch aus, dass er sich von

der Frage nach der jeweiligen Funktion absetze,was bedeutet, dass jene Dinge oder

Entitäten nicht per se klassifiziert werden müssen (vgl. Grave et al. 2018, 10; s. Kap.

*Objekt_Konfigurieren*). Für die Frage nach der Aktivitätsform von Ausstellungen

bzw. Ausstellungsituationen ergibt sich daraus eine Verflechtung zwischen einem

aus den jeweiligen Situationen resultierenden Angebotscharakter, der sich zugleich

in einer Ambiguität vollzieht. Mit Poor Magic gesprochen initiiert sich hierbei also

ein Spiel, bei dem die Affordanz zu einem flimmernden Momentum wird: Die

ambiguen ›Fleischsessel‹ fordern zum Sitzen auf, zugleich distanzieren sie sich von

dieser Aufforderung und gestalten diese als ein Verbot (die Unberührbarkeit des

Kunstobjekts). Im Setting einer verdunkelten Blackbox ereignet sich ein Kippspiel,

bei dem sich unterschiedliche Modalitäten und Affordanzen überlagern und damit

eine Situation generieren,die dasVerhandeln dessen,was (wieder ›subjektbezogen‹

formuliert) in welcher Form berührt oder betätigt werden kann, zu ihrem eigenen

Modus macht. Die Affordanz von Ausstellungen gestaltet sich folglich in Form von

Angeboten, von sich abzeichnendenMöglichkeiten, die aber unentwegt sowohl mit

der Ebene des institutionellen Gebots (wie etwa der Unberührbarkeit) als auch mit

der Ebene von Entitäten und derenmateriell-medialen Umgebungen ›spielen‹.

Die zweite Form, die hier erarbeitet wird, beschreibt die Ebene der Affektion

und fokussiert vor allem die Materialität von Ausstellungssituationen. Im Sinne ei-

ner Ökologie von Materialien gestalten sich Ausstellungen als Versammlungen, die

›eigenaktiv‹ agieren.Es vollziehen sichMaterialprozesse – seien es Alterung,Trans-

formationen im Sinne von chemischen Reaktionen, Wechsel von Aggregatzustän-

den etc.94 DasMaterial wird präsent – ob bezogen auf die konkreten künstlerischen

Arbeiten oder aber auf die Szenografie, die Wände, die Sockel, die Fußböden etc.

Und jenes Präsent-Werden der materiellen Eigenaktivität geht mit der Ebene der

Affektion einher. So gestalten sich Ausstellungssituationen alsmultisensorische Er-

eignisse, d.h. als Ereignisse, die sich – wiederum von der Ebene ihrer Wahrneh-

mung aus gedacht – eine körperliche Adressierung evozieren, die sich nicht auf ei-

nen Sinn beschränken lassen, sondern in ihrer Multi- und Intermedialität undMa-

terialität uns als ›multisensorisch wahrnehmende Subjekte‹ hervorbringen. Damit

verortenwir uns explizit imBereich des Enaktivismus (s.Kap.*Körper_Hervorbrin-

gen*), denn was Ausstellungssituationen mit der Aktivitätsform der Affektion voll-

ziehen, ist dasMarkieren der sensomotorischen, umgebungssensitiven Ansprache.

Die Ebene der Affektivität bzw. Affektion regt demnach eine sensuelle Involvierung

94 Siehe zum Thema des Zusammenspiels der Materialien Strässle/Kleinschmidt/Mohs 2013.

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRÄSENZ _ ERSCHEINEN 267

an bzw.mehr noch, sie produziert ›uns‹ alsWesen in einermultimodalenWahrneh-

mungssituation. Jene Multimodalität wird auch in der Ausstellungssituation von

PoorMagic präsent, denn, in einem extra abgetrennten und verdunkelten Raum ver-

ortet, initiiert es sowohl auf der Ebene des Visuellen, des Akustischen als auch des

Sensomotorischen eine Ansprache, die jedoch nicht kontinuierlich ›stabil‹ bleibt,

sondern stets Ambiguitäten entstehen lässt: flimmerndes Lichtverhältnis, Wechsel

zwischen hell und dunkel, zwischen laut und leise, zwischen schnellen und lang-

samen Bildabfolgen des Videos, zwischen dem Sich-Zeigen der ›Fleischobjekte‹ als

Sitzgelegenheiten und als ambigue Gebilde, zwischen Ekel und Berührungslust.

DiedritteFormbestehtwiederuminderKonstituierung,verstandenals eineAk-

tivitätsform, die nicht nur die Ebene des Ästhetischen fokussiert, sondernMomen-

te des Normierens und Habitualisierens ins Blickfeld rückt. Ausstellungen agieren

demnach insofern normierendeGesten aus, als sie bestimmeVerhaltensweisen for-

dern (z.B.Abstandnahme vonObjekten, langsameBewegungdurch denRaum,Ein-

wählen in eine ›Zoom-Sitzung‹ bei Online-Ausstellungen etc.). Ausstellungen wer-

den demnach einerseits von bestimmten institutionellen Formationen generiert,

erzeugen aber andererseits auch jene sozialisierend-institutionellen Effekte, indem

sie das ›Erscheinen als Ausstellung‹, d.h.die Ausgestelltheit der jeweiligen Situation

mitverhandeln – ob durch die Abstände zwischen skulpturalen Objekten, die Höhe

der Bildhängung, die Installierungsweise einer Videoarbeit, die angebrachten Di-

stanzklebestreifen auf dem Boden oder eben auch den Verzicht auf jedwede Mar-

kierungen.Die beteiligten Entitäten erlangen demnach eine Präsenz als ›Entitäten-

in-Ausstellungen‹,mit deneneinebestimmeDiskursivität einhergeht: Es vollziehen

sich Habitualisierungen, es entstehen Figurationen, Narrationen,Wissen – und all

dasnicht zuletzt als einResultat vonephemeren,situativenbzw.ereignishaft begrif-

fenen Eigenaktivitäten von Ausstellungen. So wird die Frage nach der Normativität

sowie dem Habitus auf eine beinahe evidente Weise durch die Weise der Installie-

rung von PoorMagic aufgeworfen:Wie sich verhalten, wenn sich ambigue Gestalten

einer Leinwandgegenübergestellt zeigen?Wiebewegen,wennderRauminsDunkle

übergeht und keine Ränder mehr wahrnehmbar macht?

Die drei hier vorgestellten Formen –die Affordanz, die Affektion sowie die Kon-

stituierung – liefern folglich, subsummierend gesprochen, drei Facetten der Eigen-

aktivität vonAusstellungen,ausgehendvonderVorstellung,dassdiesenicht impas-

sivistischenSinneproduziert und rezipiertwerden, sondern so gesehen selbst ›han-

deln‹ und als Agency begriffen werdenmüssen. Ist es einerseits klar, dass es sich bei

der vorgeschlagenen Dreiteilung um eine heuristische Trennung handelt, ermög-

licht jene Teilung andererseits ein fokussiertesHerausgreifen von einem jeweils be-

stimmtenMomentumder Eigenaktivität. Auf dieseWeise können unterschiedliche

Konfigurationen undModalitäten adressierbar und beschreibbar gemacht werden,

wohlwissend um ihre gleichzeitige Verflochtenheit.

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

6. Fazit

Ausstellungen vollziehen etwas. Ausstellungen handeln. Ausstellungen generieren

Wahrnehmungssituationen. In der Existenzweise Ausstellung erscheint etwas, und

zwar auf eine Art, die sich insofern von anderen unterscheidet, als sie sich selbst

zugleich mit ausstellt. All diesen Überlegungen ging das vorliegende Kapitel nach.

Indem zunächst eine Auseinandersetzungmit der Ausstellungssituation PoorMagic

(»Blind Faith«, 2018) stattfand, in der etwa Momente des Atmosphärischen, Kipp-

spiele von Erscheinungsweisen und deren Ausgestelltheit thematisiert wurden,

erfolgte dann eine genaue Fokussierung dessen, was unter Präsenz verstanden

werden kann. Im Zuge dessen wurde in Anlehnung an Hans Ulrich Gumbrecht

ins Blickfeld gerückt, dass Ausstellungen stets zwischen Sinn- und Präsenzef-

fekten oszillieren und sich auf diese Weise einem geschlossen verstandenen,

hermeneutischen Zugang entziehen. Mit Affektstrukturen operierend initiieren

Ausstellungssituationen nicht zuletzt leibliche Adressierungen, erzeugen ein Über-

kommen-Werden, generieren semantische Überschüsse. Darauffolgend fand eine

Auseinandersetzung mit drei Begrifflichkeiten bzw. Phänomenen statt, die im

Kontext von Ausstellungen stets als quasi-immaterielle Phänomenemitschwingen:

Atmosphäre, Stimmung und Aura. Diese drei Phänomene, verstanden als ›Spuren‹

oder ›Realisierungen‹ von Präsenz, stellten dabei jeweils einen bestimmten, spezi-

fischen Fokus heraus, wie etwa die Körper-Umwelt-Relation bei der Atmosphäre,

das Moment des Sich-Einstimmens bei Stimmung sowie die ereignishafte und zu-

gleich mit einem Entzug einhergehende Responsivität bei Aura. In einer Blow-Up-

Bewegung wurde im nächsten Schritt der Begriff des Erscheinens diskutiert, der

es ermöglicht hat, unsWahrnehmungssituationen als solche anzuschauen und den

Fokus auf Momente eines ereignishaften ›Sich-Zeigens‹ zu setzen. Im Zuge dessen

wurden unterschiedliche Aspekte und Dimensionen des Erscheinens diskutiert

und dabei die These aufgestellt, dass sich die Ausstellung als eine spezifische Exis-

tenzweise vor allem durch eine bestimmte Konfiguration der Erscheinungsweisen

auszeichnet: Das bloße, das atmosphärische und das artistische Erscheinen (mit

Martin Seel gesprochen) werden nicht lediglich überlagert, sondern erzeugen ein

Kippspiel, das auf sich selbst verweist bzw. mit jenen Verweisen spielt. Schließlich

wurde im letzten Teil des Kapitels der Fokus auf die Ebene der Eigenaktivität von

Ausstellungen gelenkt, indem im Anschluss an Horst Bredekamps Bildakt der

Ansatz eines Ausstellungsakts enzwickelt wurde. Demnach stand es im Fokus des

Kapitels herauszustellen, dass Ausstellungen Gegenwarten generieren, darauf ver-

weisen, sich entziehen, leibliche Involvierungen voraussetzen sowie bedingen und

folglich nicht nur Situationen darstellen, in denen etwas präsentiert wird, sondern,

eigenaktiv und ereignishaft verstanden, mit Erscheinungsweisen und Materia-

lisierungen hantieren. Damit impliziert das Ausstellen per se eine Verflechtung,

denn die Ebene der Erfahrung, der Rezeption muss zwangsläufig mit der Ebene

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRÄSENZ _ ERSCHEINEN 269

der Produktion einhergehend verstanden werden, jedoch ohne, dass jene beiden

Ebenen als a priori festgesetzte zu begreifen sind, sondern als sich wechselseitig

bedingende und generierende. Als Existenzweise initiiert die Ausstellung folglich

ein jeweils ganz spezifisches Spiel mit Erscheinungsweisen und lässt Gegenwär-

tigkeiten entstehen, die zwischen unterschiedlichen Modalitäten oszillieren. Es

kann der Versuch einer gesteigerten Hier-und-Jetzt-Erfahrung sein, ein Spiel

mit Verweisen auf etwas Anderes, oder aber ein radikales Entziehen. Bei all dem

wird aber deutlich, dass jedes Setting, jede materiell-mediale Konfiguration ganz

eigene Wahrnehmungssituationen entstehen lässt, und ob in Form eines Online-

formats, einer VR-Erfahrung oder einem ›klassisch‹ verstandenen physikalischen

Ausstellungssetting – stets geht es darum, sensitiv für Nuancen zu bleiben und

die jeweiligeWahrnehmungssituation, die jeweilige Konfiguration von Präsenz ins

Blickfeld zu rücken.

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006 - am 13.02.2026, 20:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

