PRASENZ _ ERSCHEINEN
DEN AUSSTELLUNGSAKT BEFRAGEN

1. EINLEITUNG | S. 209

2. POOR MAGIC (»BLIND FAITH«) | S. 212

3. PRASENZ UND EREIGNISHAFTIGKEIT | S. 216
SINNEFFEKTE/PRASENZEFFEKTE | S. 216
ATMOSPHARE | S. 224
STIMMUNG | S. 232
AURA | S. 238

4. ERSCHEINEN | S. 243
WAHRNEHMUNGSSITUATIONEN | S. 244
DIMENSIONEN DES ERSCHEINENS | S. 247
GEGENWARTEN | S. 253

5. DERAUSSTELLUNGSAKT | S. 261
FazIT | S. 268

1. Einleitung

In Ausstellungen wird etwas >prasent<. Dinge, Objekte, Bilder, Kérper begegnen uns
auf eine ganz spezifische Weise, die sich — so der Ansatz dieses Kapitels — grund-
legend von anderen Weisen des Begegnens, des Prisent-Werdens, unterscheidet.
Doch was zeichnet diese Weise aus? Ein Ausstellungsbesuch impliziert eine Form ei-
ner — nennen wir es an dieser Stelle — gesteigerten dsthetischen Erfahrung, denn bei
einer Ausstellung zeigt sich etwas, wird wahrnehmbar, erscheint, und zwar auf eine
Weise, die jenes Erscheinen, jene Prisenz selbst thematisiert. Wie im Verlaufe der
Arbeit in unterschiedlichen Perspektivierungen herausgestellt, impliziert das Aus-
stellen nicht lediglich ein Prisentieren (bei dem >jemand: retwas« >zeigt<), sondern
Ausstellen heifftvor allem Gegenwirtigkeiten generieren und zwar Gegenwartigkei-
ten, die aus dem >gewohnten« Verlauf herausfallen, die das Hier und Jetzt einer Ver-
handlung unterziehen oder aber ein stetiges Kippen zwischen der Méglichkeit, der
Dinge habhaft zu werden und deren Entzug initiieren. Ausstellungen setzen folglich

am 13.02.2026, 20:09:46. Op



https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

insofern >Prisenz« voraus, als diese erfahren werden miissen, denn ganz gleich, ob
ruhig vor einem Bild stehend, ein Magazin durchblitternd, Knépfe bei einer inter-
aktivangelegten Arbeit betitigend oder das Sehvermégen bei einer Lichtinstallation
verstellend, wir sind stets (leib-)kérperlich involviert und werden in unserer Sen-
somotorik angesprochen. Zugleich werden Dinge, Objekte, Entititen im Ausstellen
selbst prisent, denn es vollzieht sich etwas, bei dem sich etwas zeigt — bei dem et-
was in Erscheinung tritt und in seinem Erscheinen wahrgenommen wird. Prisenz
wird folglich zu etwas >Geteiltem¢, woraufjedoch nicht lediglich zugegriffen werden
kann.

Besonders markant wird die Frage nach Prisenz sowie deren Erfahrbarkeit
vor allem im Hinblick auf die gegenwirtigen Verschiebungen, die sich im Kontext
von Digitalisierungsprozessen ereignen. Denn schauen wir uns aktuell autkom-
mende Online-Ausstellungsformate an, dann macht sich darin bemerkbar, dass
die Frage nach den Modi der Erfahrbarkeit ganz explizit aufgeworfen werden
muss. Was kann es demzufolge bedeuten, einer Ausstellung beizuwohnen, deren
Erfahrbarkeit sich etwa itber den Computer- oder Smartphonebildschirm gene-
riert? Wie verhilt es sich hierbei mit der Frage nach der Atmosphire? Wie werden
wir involviert und auf welche Weise erscheint hier etwas? Wihrend es in diesem
Kapitel jedoch nicht explizit um Online-Ausstellungen gehen soll (diese werden
z.B. im Kap. *Setting Verrdumlichen® ausfithrlicher angesprochen), zeigt sich in
dieser >Sonderform« zumindest die explizite Relevanz der Frage nach Prisenz und
Erfahrbarkeit, denn jene realisieren und materialisieren sich in Abhingigkeit von
dem jeweiligen Setting. So riickt das Kapitel eben jene Momente in den Fokus der
Auseinandersetzung, die die Ausstellung als eine Wahrnehmungssituation ausma-
chen. Damit gehen zugleich zwei miteinander verflochtene Bewegungen einher:
Zum einen wird die Ebene der Erfahrung bzw. des Erlebens thematisiert und damit
die Perspektivierung eines wahrnehmenden Wesens ins Spielfeld gebracht, zum
anderen wird — vor allem mit dem Begriff des Erscheinens als einem Produkti-
onsbegriff — eine Ebene herausgestellt, die weniger nach der Rezeption fragt und
vielmehr die Eigenaktivitit dessen, was sich zeigt, in den Fokus riickt. Wie die
Formulierung es bereits suggeriert, wird sich im Verlaufe der Auseinandersetzung
zeigen, dass es sich nicht um zwei getrennte Ebenen bzw. Bewegungen handel,
sondern um einen Prozess, der — einer heuristischen Uberlegung folgend — mal
stirker die Rezeption, mal die Produktion in den Fokus nimmt.

Ausstellungen sind folglich auch Wahrnehmungssituationen und generieren
selbst Prisenz (bzw. wie im Verlaufe des Kapitels zu zeigen sein wird, Prisenz-
effekte), weil sie auf eine ereignishafte Weise etwas entstehen lassen, was eher
erspirt als benannt werden kann und sich in dem bemerkbar macht, was wir etwa
als Atmosphire, Stimmung oder Aura zu bezeichnen gewohnt sind. Es handelt sich
demnach um Momente, die zwischen Materialitit und Immaterialitit oszillieren.
Dabei stellt sich vor allem die Frage, was das besonders Spezifische am >Erscheinenc

am 13.02.2026, 20:09:46. Op


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRASENZ _ ERSCHEINEN

im Modus einer Ausstellung (d.h. ihrer Existenzweise entsprechend) ausmacht. Die
Besonderheit des Sich-Zeigens' macht sich daran bemerkbar, dass das Erscheinen-
de, also das, was sich zeigt, sich als das Gezeigte prasentiert bzw. das Erscheinen als
Solches mit zu einem der wesentlichen Momente der Situation macht. Anders als
in einer Arbeitssituation im Atelier oder beim Hingen einer Arbeit iiber der Couch
(um es zugespitzt zu kontrastieren), gestaltet sich das Erscheinen im Kontext von
Ausstellungen auf eine besondere, »gefaltete« Weise. Deshalb spielt das Erscheinen
bei einer Auseinandersetzung mit Ausstellungen eine gewichtige Rolle, denn Letz-
tere operieren mit einem Setting, in dem sich ein Erscheinen vollzieht, das eine
Uberlagerung von unterschiedlichen Erscheinungsweisen initiiert und schlieilich
eine metareflexive Ebene generiert. Wir begegnen den sich zeigenden Entititen in
einer Situation, in der sie nicht nur erscheinen, sondern jenes Erscheinen selbst
explizit machen (ob durch Materialprozesse, MaRe, Parerga, Weise der Ausbreitung
im Raum etc.). Welche Modalititen von Prisenz generiert folglich die Existenzweise
Ausstellung und mit welchen Dimensionen des Erscheinens operiert diese?

Der Einstieg in die Uberlegungen erfolgt zunichst mit einer impulsgebenden
Diskussion einer die Installation Poor Magic von Jon Rafman (2017) zentrierenden
Ausstellungssituation (»Blind Faith«, 2018), die es erméglichen wird, einige grund-
legende Fragen im Hinblick auf die Thematik der Wahrnehmung sowie den Dimen-
sionen des Erscheinens zu konturieren. Von dieser Skizzierung ausgehend erfolgt
eine Auseinandersetzung mit dem Begriff bzw. Phinomen der Prisenz bzw. seiner
>Effekte¢, was uns dann zu einer Beschiftigung mit drei Formen dessen >Realisie-
rung« fihrt: der Atmosphire, der Stimmung sowie der Aura. Im Zuge dessen wer-
den vor allem Uberlegungen angestellt, die es uns ermdglichen, Prisenz im Sinne
einer sich spurenhaft »zeigenden« Ereignishaftigkeit zu begreifen und zu diskutie-
ren, inwiefern Gegenwirtigkeit per se mit Entzug einhergeht. Darauffolgend wird
der Fokus wiederum verstirkt auf die Praktik des Erscheinens gesetzt, was uns er-
moglichen wird, Ausstellungen explizit als Wahrnehmungssituationen befragen zu
konnen. Was heifdt Erscheinen? Welche unterschiedlichen Formen lassen sich aus-
machen und inwiefern gestaltet sich diese Praktik im Kontext von Ausstellungen
auf eine besonders markante, da >gefaltete< Weise? Von hier aus erfolgt schlieRlich
eine Verschiebung, die im letzten Teil des Kapitels explizit die Ebene der Aktivitit
dessen, was rerscheint, herausstellt. In Anlehnung an die Sprech- sowie die Bild-
akttheorie spricht das Kapitel deshalb von einem Ausstellungsakt und entwickelt im
Zuge dessen einen Ansatz, der sich mit der Eigenaktivitit von Ausstellungen trifokal
auseinandersetzt.

1 Die Thematik der Unterscheidung zwischen Sich-Zeigen und Erscheinen wird im weiteren
Verlauf des Kapitels aufgegriffen.

am 13.02.2026, 20:09:46. Op

M


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

2. Poor Magic (»Blind Faith«)

Durch einen schmalen Eingang zeichnet sich eine Black Box ab. Der Raum ist dun-
kel und wird lediglich vom changierenden Licht der wandfillenden Videoprojekti-
on beleuchtet. Durch die flimmernden Bilder erscheint der Raum mal etwas hel-
ler, mal verschwindet er beinahe vollig im Diffusen, sodass die Raumkonturen le-
diglich erahnt werden kénnen. Durch das Diffuse hindurch lassen sich — iiber die
rechteckige Fliche der Blackbox verteilt — Formationen von an Kinosessel erinnern-
den Gebilden ausmachen, die mal paarweise, mal im Singlemodus der Projektions-
wand gegeniibergestellt sind. Das Betreten der Blackbox gebietet Achtsamkeit und
eine durch die Dunkelheit verstirkte Vorsicht: Das Gefithl des Nicht-Stéren-Wol-
lens stellt sich ein, als wiirden wir einen Kinosaal betreten, wihrend der Film schon
lingst angefangen hat. Sobald sich die Augen an die Lichtverhiltnisse gewohnt ha-
ben, stellen wir fest, dass wir uns gewissermafen inmitten einer Installation be-
finden — umgeben von den bereits erwihnten Sesselformationen. Und nun fillt so-
gleich auch die Ambiguitit jener Objekte auf: Der Form nach Kino- (oder Theater-,
Flugzeug- 0.A.) Sitzen entsprechend, scheinen die Objekte wie mit Fleischstiicken,
Korper- und Hautfetzen bespannt. Die Sitze, Riicken- und Armlehnen, aber auch die
Bodenplatten, an denen die Gebilde befestigt sind, sind mit etwas organisch Anmu-
tendem bestiickt (s. Abb. 12). Bei niherem Herantreten entpuppen sich diese abjekt
daherkommenden Objekte als Schaumstoftgebilde, die dadurch jedoch kaum etwas
an ihrer Ambiguitit einbiif3en.

Die Multimedia-Installation Poor Magic (2017)* von Jon Rafman, die im Rahmen
der Ausstellung »Blind Faith. Between the Visceral and the Cognitive in Contem-
porary Art«im Haus der Kunst in Miinchen (2018) gezeigt wurde, respektive die skiz-
zierte Ausstellungssituation fokussiert die Thematik von Kérperlichkeit und Mate-
rialitit. Jene Thematik durchzieht auch das Konzept der Ausstellung, denn »Blind
Faith« greift Fragen nach unserem Zugang zur Welt sowie dem Potential des Krper-
lichen auf, situiert inmitten von Destabilisierungen und sich umwilzenden und vor
allem digital vermittelten Weltordnungen. Die Ausstellung, die insgesamt 28 kiinst-
lerische Positionen umfasst, versammelt medial ganz unterschiedliche Arbeiten, die
auf insgesamt dreizehn, iiberwiegend hell ausgeleuchtete (White Cube-)Raumpar-
zellen verteilt sind. Die Raumsituation von Poor Magic gestaltet sich dabei gewisser-
mafen in einem atmosphirischen Kontrast, denn der Zugang zur Black Box erfolgt
nach einer dynamisch und hell gestalteten Ausstellungssituation von Ed Atkins’ Safe
Conduct (2016).% Der sich dahinter versteckende Raum von Poor Magic initiiert folg-

2 Single Channel HD Video, 07:07 Min., Skulptureninstallation, mixed media, Gr6RRe variabel,
2017.

3 Siehe hierzu das Booklet zur Ausstellung (Haus der Kunst 2021) sowie den Ausstellungskata-
log (Schneider 2018).

am 13.02.2026, 20:09:46. Op


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRASENZ _ ERSCHEINEN

lich insofern eine Kontrasterfahrung, als wir vom Hellen des beinah exponierend
wirkenden White Cubes in etwas intim Anmutendes der Black Box wechseln.

Abb. 12: Jon Rafman: Poor Magic (Ausstellungsansicht*), 2017. Courtesy of the artist.

Nun stehen wir da, vor den Gebilden, in diesem dunklen Raum mit flackern-
den Bildern, die skurrile und teils surreale Szenarien mit animierten Crashtestdum-
mies und anderen anthropomorphen, wie Massenware reproduzierten Figuren zei-
gen, die an (Alb-)Traumsequenzen erinnern, mit einer teils »kosmisch-magisch<an-
mutenden Soundebene (Sounddesign: Milo Reinhardt) im Hintergrund. Wihrend
das Video sowohl auf der Ebene des Sujets als auch der Bildisthetik Ambiguiti-
ten produziert, initiieren die fleischigen Sesselgebilde wihrenddessen ebenfalls ei-
ne diffus-ambigue Situation — jedoch auf einer anderen medial-materiellen Ebe-
ne —, denn sie prisentieren sich ebenso in einer extremen Uneindeutigkeit. D.h.
die sich als Kinosessel gebenden Gebilde evozieren ein Verhaltnis, das unentwegt
Oszillationen produziert. So sind es Objekte, die ihrer suggerierten Fleischlichkeit
wegen extrem abstofiend wirken, zugleich aber regelrecht zur Berithrung verfith-
ren. Wir werden iberkommen von der Materialitit jener Gebilde, von ihrem unkla-
ren Status und werden zugleich mit dem Spiel ihrer >Ausgestelltheit< konfrontiert.

4 Bei der Ausstellungsansicht handelt es sich um die Ausstellung »Our Thing«, Galerie Antoine
Ertaskiran in Montreal, 2018.

am 13.02.2026, 20:09:46. Op

23


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

Dabei entsteht folglich eine Fiille von weitergreifenden Fragen: Kénnten wir uns ei-
ner suggerierten Funktionalitit hingeben und die Gebilde tatsichlich zum Sitzen
nutzen? Welchen Status beanspruchen diese Gebilde fir sich? Oder sind es Objekte,
die lediglich ein Rezeptionssetting inszenieren und so gesehen >unberithrbar« sind?
Und - weitergehend gedacht — was bedingt es schliefilich, dass es zu einem solchen
Kippverhiltnis kommen kann? Ist es eine Frage dessen, wie sich die Objekte — in ih-
rer Materialitit, aber auch in ihrer Formation — zeigen? Oder ist es eine Frage der
institutionellen Normierung, eine Frage des Habitus?

An dieser Stelle zeichnet sich ab, dass hier unterschiedliche Momente zusam-
mengreifen, die Aspekte des Materiellen mit Immateriellem verschrinken. Es wird
folglich spiirbar, dass die Frage nach dem Sich-Zeigen bzw. Erscheinen® von Din-
gen einen besonders markanten Stellenwert einnimmt, sich aber gleichzeitig nicht
von der Frage nach der jeweiligen atmosphirischen Aufladung - nach der Stim-
mung einer bestimmten Situation — abldsen lidsst. So wird jene Frage nach der Stim-
mung auch im Hinblick auf die Bildisthetik besonders prisent. Das Video, das zwi-
schen einem piktogrammatischen Lern- bzw. Testvideo mit schematischen >Mann-
chen<und einem surrealistischen Alptraum- bzw. Horrorfilmszenario changiert, er-
zeugt eine Polaritit von Stimmungen: Wie geklont aussehende menschliche Kor-
per wuseln in Massen durch das Bild, fallen, knicken ein, werden von einem rie-
sigen mechanischen Arm weggefegt. Auf das Video fokussiert finden wir uns als
Zuschauer:innen plotzlich Gimmersiv-diegetischq) in einem organisch anmutenden
Schlauch wieder, durch den wir hindurchgeleitet werden. Wir befinden uns endo-
skopisch innerhalb eines Korpers, sind in einem Innen, das sich bildfiillend in seiner
Organizitit zeigt: ein wenig blutig, schleimig und pulsierend. Die langsame Bewe-
gung durch den bezahnt oder fettbepolstert aussehenden Schlauch (s. Abb. 13) wird
dabei begleitet von entschleunigender Musik, die dann durch harte Aufprallbewe-
gungen und -gerdusche der anderen Szenen kontrastiert wird.

Wie die fragmentartige Beschreibung andeutet, erzeugt die Arbeit eine starke
affektive Adressierung. So werden wir teils von der Bildintensitit iitberkommen, d.h.
also vor allem leiblich angesprochen. Auf diese Weise auf die Ebene der Erfahrbar-
keit verwiesen, riickt die Ausstellungssituation nicht zuletzt die Thematik der Pri-
senzinden Fokus. Die Situation gestaltet sich folglich als eine Wahrnehmungssitua-
tion, die gleichzeitig auf ihre Ausgestelltheit verweist, denn die Videobilder und die
>Sessel«affizieren uns nicht nur, sondern initiieren ein Verhandlungsverhiltnis. Die
Ausstellung lisst uns demnach nicht nur erfahren, sondern stellt die Erfahrbarkeit
gewissermafien selbst aus. Zudem wird die Ausgestelltheit auch auf der narrativen

5 An dieser Stelle werden beide Begrifflichkeiten — Sich-Zeigen sowie Erscheinen — eher syn-
onym gebraucht bzw. der Fokus wird auf das Erscheinen gesetzt, ohne die jeweiligen Spezifi-
ka des Begriffs des (Sich-)Zeigens explizit behandeln zu kdnnen. Zu einer u.a. auf Heidegger
zuriickgehenden Unterscheidung vgl. Landweer 2010.

am 13.02.2026, 20:09:46. Op


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRASENZ _ ERSCHEINEN

Ebene der Ausstellungssituation von Poor Magic vertieft, denn einerseits werden wir
in eine Zuschauenden-Position gebracht (wir nehmen im Raum Platz und schauen
uns dann etwa das Video an), andererseits werden wir aber auch zu Objekten der
Beobachtung, sobald weitere Personen den Raum betreten und uns — entweder auf
den ambiguen Sesseln sitzend oder stehend das Video anschauend - auffinden. Ver-
doppelt wird jene Zuschauendenkonfiguration der Weiteren insofern, als sich ein
Crashtestdummy in einer Szene ebenfalls in einer Zuschauendenposition befindet:
Es steht vor einer Projektionsfliche und beobachtet, wie andere >-Dummies« mas-
senweise zusammentfallen (vgl. Rafman 2017, [02:12-02:36]).

ADbb. 13: Jon Rafman: Poor Magic (Film Still), Single-Channel Video and Audio, 2017. Cour-
tesy of the artist.

Auf diese Weise kommt es zu einem Sich-Gewahr-Werden dessen, dass offen-
sichtlich etwas entsteht, das sich begrifflich kaum fassen l4sst: Eine Stimmung, ei-
ne Adressierung, die nicht klar konturiert werden kann, die diffus bleibt, zugleich
aber Intensititen erzeugt und schlieSlich zu spiirbaren Kippmomenten fithrt. Da-
mit riickt Poor Magic die Ebene dessen, was je nach Kontext etwa als >dsthetische
Erfahrungs, sWahrnehmung« oder >isthetisches Erlebenc betitelt wird, stark in den
Vordergrund. Was all diese Begrifflichkeiten dabei adressieren, ist zunichst der Ver-
such, das Ereignis eines Uberkommens beschreibbar zu machen, das im Zuge ei-
ner Wahrnehmungssituation aufkommt. Jenes Ereignis scheint sowohl zeitlich als
auch raumlich betrachtet einen Ausnahmezustand zu generieren — eine Konfigura-
tion von Intensititen, die aber zugleich ephemer und diffus verbleibt. Was die Aus-

am 13.02.2026, 20:09:46. Op



https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

stellungssituation initiiert, ist demnach ein unentwegtes Uberlagern von Zustin-
den und Einstellungen. Sie produziert eine Unbestimmtheit, ein Zégern, ein Be-
gehren, eine Verfithrungssituation®, die zu einem Wagnis wird. Es stellt sich eine
nichtauflésbare Ambiguitit ein, die durch die Unruhe des Videos forciert wird. Der
Auseinanderprall, das gewissermafien >Hinausgeworfen-Werden« aus dieser inti-
men Situation ereignet sich wiederum auf eine einbruchhafte Weise, wie etwa beim
Betreten des Raums durch eine andere Person, die unverzogert auf einem der Sessel
Platz nimmt...

Was fithrt also dazu, dass sich eine solche Spannung, ein sich nicht auflosen-
des Kippverhiltnis einstellt? Was ist es fiir ein Modus des Prisent-Seins, aber auch
des Erscheinens, der sich dabei offenbart? Und - grundlegender gefragt — inwie-
fern sind wir in diesem Moment folglich mit etwas konfrontiert, das den Fokus auf
die Ebene dessen verschiebt, was Ausstellungen selbst >vollziehen< So werden im
nichsten Schritt, ausgehend von einer vorausgehenden Diskussion des Konzepts
von Prisenz bzw. von Prisenzeffekten, zunichst Begrifflichkeiten jenes »dsthetisch
Unbestimmten« fokussiert, die einerseits auf eine starke Weise miteinander ver-
flochten sind bzw. sich wechselseitig bedingen, andererseits aber jeweils eine ganz
eigene Fokussierung ermdglichen: Atmosphire, Stimmung sowie Aura. Jedoch wird
es dabei weniger darum gehen, Definitionen und begriffliche Abgrenzungen vorzu-
nehmen, sondern vielmehr einige etymologische Verflechtungen nachzuzeichnen
und Figurationen zu erarbeiten, die sich jenem >Ereignishaften« von Ausstellungs-
situationen anzunihern vermogen. So gilt es mit den vorgeschlagenen Zugriffen,
Fragen nach Gegenwirtigkeit, nach Modalititen des Erlebens sowie nach der Fal-
tung zwischen An- und Abwesenheit zu verhandeln.”

3. Prasenz und Ereignishaftigkeit
Sinneffekte/Prasenzeffekte

Ausstellen impliziert, dass etwas<>prdsent<wird. Doch gehtjene Prisenz nichtin ei-
nem konstatierenden >Etwas-ist-lediglich-da< auf, sondern setzt eine Erfahrbarkeit
voraus und adressiert ein dichtes Geflecht an (vaisthetischen<) Ebenen, die damit ein-
hergehen. Wie im deutschen Worterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm vermerkt,
bezieht sich der Begriff der Prisenz (aus franz. présence, lat. praesentia) im haufigs-
ten Gebrauch auf eine Gegenwart, eine Anwesenheit, nachrangig aber auch auf die
Art und Weise sich zu geben, zu >priasentieren« (»Prasenz«, Deutsches Worterbuch

6 Zum Begriff der Verfiihrung s. Vomhof 2017.
7 Siehe weitere Uberlegungen zur Thematik der Faltung und An-/Abwesenheit im Kap. *Inti-
mitit_Exponieren®.

am 13.02.2026, 20:09:46. Op


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRASENZ _ ERSCHEINEN

2021). Im Kontext von Ausstellungen iiber Prisenz zu sprechen, suggeriert folglich
das Thematisieren einer Anwesenheit, d.h., was hier in den Fokus riickt, sind Mo-
dalititen von Situationen, die allesamt auf die eine oder andere Weise das Gegen-
wirtig-Sein umspielen.®

In seiner Monografie »Diesseits der Hermeneutik. Die Produktion von Prisenz«
(2004) bestimmt Hans Ulrich Gumbrecht das Wort Prisenz zunichst als etwas, was
sich nicht auf'ein zeitliches, sondern auf ein »riumliches Verhiltnis zur Welt und zu
deren Gegenstinden« (Gumbrecht 2004, 11) bezieht. Der Untertitel - die Produkti-
on von Prisenz — soll dabei, vom lat. producere kommend, im Sinne eines Akts ver-
standen werden, »bei dem ein Gegenstand im Raum »vor-gefithrt« wird« (ebd.). Der
Ausdruck »Produktion von Prisenz« verweise damit auf »alle méglichen Ereignis-
se und Prozesse, bei denen die Wirkung >prisenter< Gegenstinde auf menschliche
Korper ausgelost oder intensiviert wird« (ebd.). Worum es Gumbrecht in seiner Pu-
blikation folglich geht, ist das Verschieben der Aufmerksambkeit auf Phinomene und
Prozesse, die itber Hermeneutik, d.h. iiber das Angewiesen-Sein auf Interpretation
als>Zugang, hinausgehen. Formulieren wir es zugespitzt dualistisch, dann geht es
bei Gumbrechts Aufmerksamkeit fiir den Begriff der Prisenz darum, iiber das eta-
blierte, cartesianische Modell einer primir geistigen Handlung — der Interpretation
respektive Bedeutungsproduktion — hinauszugehen und den Fokus auf die Sinne zu
lenken. Damit gehe es um »ein Uberdenken und letztlich um eine Neukonfiguration
einiger Bedingungen der geisteswissenschaftlichen Wissensproduktion« (ebd., 18),
sodass die Monografie »ein Verhiltnis zu den Dingen dieser Welt befiirwortet, das
zwischen Prisenz- und Sinneffekten [oszilliert]« (ebd., 12). Es wird der Vorschlag
gemacht, das dsthetische Erleben - epistemologisch betrachtet — im Modus jenes
Oszillierens bzw. einer Interferenz zwischen den beiden Effektebenen zu begrei-
fen (vgl. ebd., 18). Im Folgenden soll nun deshalb jene von Gumbrecht vorgeschla-
gene Aufteilung bzw. Differenzierung als eine Typologie aufgegriffen werden, die
es uns ermdglicht, Ausstellungen in der Verflechtung zwischen Sinnesmodalititen
und Momenten von Bedeutungsproduktionen zu verhandeln.

Im Fokus Gumbrechts Monografie steht das Problematisieren einer Fixierung
auf den Sinn, was zwar nicht bedeutet, »alle Formen der sinngestiitzten Beziehung
zur Welt« (ebd., 12) zu verteufeln, diese jedoch aus ihrer Selbstverstindlichkeit und
Vorrangstellung herauszuholen. Der Begriff der Prisenz biete damit eine Art Ge-
genspiel zur Zentrierung des Sinns an, ohne jedoch in einem véllig komplementi-
ren Verhiltnis dazu zu stehen. Was den Begriff der Prisenz bzw. die Produktion von
Prisenz ausmacht, ist in erster Linie ihr Verstindnis im Sinne einer »Bezugnahme
auf Riumliches« (ebd., 33): »Was uns >prisent« ist, befindet sich (ganz im Sinne der
lateinischen Form prae-esse) vor uns, in Reichweite unseres Korpers und fiir diesen

8 Zu einer Auseinandersetzung mit Prasenz (sowie dem Begriff der»leiblichen Ko-Prasenz) im
Kontext von Auffiihrungen vgl. Fischer-Lichte 2004.

am 13.02.2026, 20:09:46. Op

27


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

greifbar« (ebd. 33). Gumbrecht fithrt weiter aus: »Wenn producere buchstiblich soviel
wie >vorfithren< oder »nach vorn riicken< heifdt, witrde die Formulierung >Produkti-
on von Prisenz< herausstreichen, dass der von der Materialitit der Kommunikati-
on herrithrende Effekt der Greifbarkeit auch ein in stindiger Bewegung befindli-
cher Effekt ist« (ebd.), der seinerseits von zunehmender und abnehmender Nihe
und Intensitit abhingig sei. Doch sei in der abendlindischen Tradition, dem car-
tesianischen cogito folgend, jenes Moment der Greifbarkeit, der Berithrung, ausge-
klammert (vgl. ebd., 34). Deshalb gehe es darum, »Kontakt zu den Dingen der Welt
auferhalb des Subjekt/Objekt-Paradigmas« (ebd., 76) auszubauen. Er6ffnet der Be-
griff der Greifbarkeit zum einen eine Hinwendung hin zu Materialitit, macht sich
darin zum anderen eine Ambiguitit bemerkbar, denn die »Prisenz kann niemals et-
was sein, woran wir uns sozusagen festhalten konnten« (ebd., 77). In Anlehnung an
Jean-Luc Nancy (vgl. Nancy 1993, 6) beschreibt Gumbrechts Text die Prisenz als ei-
ne »Geburt, ein >Kommen, das sich selbst ausléscht und sich selbst zuriickbringt«
(ebd.).” Von Prisenz zu sprechen impliziere demnach per se eine Abwesenheit. Dies
mache sich auch in der begrifflichen Konfiguration bemerkbar, weshalb in der Kon-
sequenz nichtlediglich von Prisenz gesprochen wird, sondern von deren >Effektenx.
Das bedeutet,

»[...] dass Prasenzphdnomene nach unserer Auffassung nicht umhin kénnen, un-
weigerlich ephemer, also >Effekte von<Prasenz zu sein, denn antreffen konnen wir
sie nurin einer Kultur, die vorherrschend Sinnkultur ist. Fir uns kommen Prasenz-
phanomene stets als>Prasenzeffektecdaher, denn sie werden notwendig von Wol-
ken und Polstern des Sinns umgeben, umfangen und vielleicht sogar vermittelt.
Flr uns ist es iberaus schwierig— wenn nicht gar unmoglich —, das >Deuten< zu
unterlassen und keinen Versuch zu machen, jenem Blitz oder dem grellen kalifor-
nischen Sonnenschein Sinn zuzuschreiben.« (Ebd., 127)

9 Eine Parallele zu Gumbrechts Entwurf der Differenzierung zwischen Sinn und Prasenz lasse
sich aufRerdem zu Heideggers Begriffen der Erde (bzw. dem Sein) und der Welt (bzw. dem Sei-
enden) aufbauen: »Heidegger spiirt ein Spannungsverhiltnis, ja sogar einen Streit zwischen
»Welt« (Konfigurationen von Dingen im Kontext spezifischer kultureller Situationen?) und
»Erde« (Dinge, die unabhingig von ihren spezifischen kulturellen Situationen gesehen wer-
den?).>Erdecoder>Seincund >Welt<oder>Seiendes«gehoren dieser Lesart zufolge untrennbar
zusammen, aber um zur>Selbstbehauptung ihres Wesens<zu gelangen, mussen sie im Rah-
men dieses Zusammenseins auseinandergehen [..].« (Ebd., 97) So gesehen ist das von Hei-
degger gepragte In-der-Welt-Sein abhangig von einem Aufeinander-Bezogensein von Welt
und Erde, die jedoch wiederum stets in einem Streitverhdltnis zueinanderstehen: »[...] Im-
mer wenn eine spezifische kulturelle Situation verschwindet (>wenn der Gott aus dem Tem-
pel flieht9, konnen die dieser Situation angehorigen Dinge nicht mehr der Ausgangspunkt
fiir eine Entbergung des Seins sein, denn ihnen fehlt die >Welt<als integrative Dimension, die
ihnen Lebenskraft zu geben scheint [..].« (Ebd.) Gumbrecht bezieht sich hierbei auf Heideg-
ger1994, 34.

am 13.02.2026, 20:09:46. Op


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRASENZ _ ERSCHEINEN

Im Zuge der Auseinandersetzung schligt Gumbrechts Text eine Typologie™ vor, die
im Sinne eines Max Werber’schen Idealtypus (vgl. ebd., 100) zwischen zwei Formen
von Kultur unterscheidet: der Sinnkultur sowie der Prisenzkultur. Wohlwissend um
die Heuristik einer solchen Unterscheidung betont der Text dennoch eine Produk-
tivitdt der Differenzierung:

»[...] [T]rotz unserer Pramisse, dass alle Diskurse des kollektiven Selbstbezugs Ele-
mente der Sinn- wie der Prasenzkultur enthalten, hat es Sinn anzunehmen, dass
einige kulturelle Phianomene (wie z.B. die Sakramente der katholischen Kirche
oder die Rationalitit der modernen afro-brasilianischen Kulte) eher auf der Pra-
senzkultur-Seite stehen, wihrend andere (beispielsweise das politische System
im alten Rom oder die Biirokratie des frithneuzeitlichen spanischen Reichs) vor-
wiegend auf einer Sinnkultur beruhen.« (Ebd.)

So entwickelt Gumbrecht zehn unterschiedliche Merkmale bzw. Parameter, anhand
derer er die beiden Kulturformen zu beschreiben ersucht. Der erste Punkt bezieht
sich, wie bereits erortert, auf das Verhiltnis zwischen dem Kérper und dem Geist
respektive auf die Frage nach einer Hierarchisierung. Wihrend die Sinnkultur pri-
mir mit dem Geist als dem »eigentlichen< Dominanzelement operiere, beziehe sich
die Prisenzkultur in erster Linie auf den Korper (vgl. ebd.). Damit hinge auch die
Frage nach dem jeweiligen Umweltverhiltnis zusammen, denn werde der Mensch
im Rahmen der Sinnkultur exzentrisch im Namen der Subjektivitit adressiert, be-
tone die Prisenzkultur ein kosmologisches Verhiltnis und damit eine Dezentrie-
rung des Menschlichen. Mit dem dritten Punkt wird deutlich, dass daran auch die
Produktion von Wissen gekniipft ist, sodass sich ein »hermeneutisches Feld« (ebd.,
101) einerseits und ein offenbartes Wissen andererseits gegeniibertreten. Des Wei-
teren manifestiere sich die Unterscheidung auch in den jeweiligen Zeichenbegrif-
fen. Demnach lasse sich hierbei Ferdinand de Saussure Aristoteles entgegensetzen
(vgl. ebd., 102). Wahrend die Sinnkultur es, de Saussure folgend, in Kauf nehme,
dass der Signifikant, sobald sich der Sinn >eingestellt< hat, aufhért von Bedeutung
zu sein, betone die Prisenzkultur, im Anschluss an Aristoteles, gerade die >Gleich-
rangigkeit< von Form und Substanz. Als fiinften Punkt fithrt Gumbrecht das Ver-

10  Gumbrechtentwirft parallel dazu eine weitere, nicht-binare Typologie, die in Ansdtzen Bilder
und Begriffe liefern soll, »um nichtinterpretative Komponenten in unserem Verhéltnis zur
Welt zu erfassen«(ebd., 106). Diese Typologie beschreibt»vier verschiedene Modelle der kul-
turellen Aneignung« bzw. Weltaneignung (ebd., 36), die etwa das Verzehren (vgl. ebd., 107),
das Eindringen (vgl. ebd.), den Mystizismus (vgl. ebd., 108) und die Psychoanalyse bzw. -the-
rapie sowie das Simulieren im weitesten Sinne (vgl. ebd., 109f.) umfassen. Ohne die ange-
fithrten Modelle an dieser Stelle ausfiihrlich behandeln zu kénnen, gilt die Aufmerksamkeit
des vorliegenden Texts vor allem der von Gumbrecht dual angelegten Typologie zwischen
Sinn- und Prasenzkultur.

am 13.02.2026, 20:09:46. Op

219


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

hiltnis zur umgebenden Kosmologie an, bei dem der Sinn im Sinne einer Motivati-
onund intendierten Umgestaltung agiert und die Prasenz vielmehr mit dem Modus
des Sich-Einschreibens in die Rhythmen operiert (vgl. ebd., 103). Allgemein gespro-
chen entspreche die Prisenzkultur, wie bereits angedeutet, dem Raum, denn als
Korper beziehen wir uns in erster Linie auf eine Raumlichkeit, wihrend die Sinn-
kultur die Zeit in Anspruch nehme (vgl. ebd.). Damit hinge auch der siebte Punkt
zusammen, nimlich die Frage nach der Besetzung von Raum im Hinblick auf die
Verhiltnisse von Macht und Gewalt, denn wihrend bei der Priasenzkultur unent-
wegt die Gefahr bestehe, dass diese — als eine Raumkultur - in eine Gewaltrich-
tung kippen kann, versuche die Sinnkultur jenes Gewaltpotential zu verschleiern,
was jedoch darin miindet, dass Wissen und Macht zwangsliufig zusammenfallen
bzw. im Kontext einer Sinnkultur >verwechselt« werden (vgl. ebd., 103f.). Hantiere
die Sinnkultur mit dem Streben nach Innovation und Uberraschung, begreife die
Kultur der Prisenz das Ereignis in erster Linie ausgehend vom Moment des Dis-
kontinuierlichen, dem Kontinuititen inhirent seien (vgl. ebd., 104). So werden wir
bei einer Ouvertiire von und mit den ersten Ténen »getroffens, es ereignet sich eine
Erfahrung einer Diskontinuitit, die dennoch weder mit einer Uberraschung noch
mit der Geste der Innovation zusammenfalle. Der neunte Punkt unterscheide wie-
derum zwischen dem >Ernst« des Alltags und dem Spielerischen bzw. der Fiktion.
Moge sich diese Unterscheidung im Kontext der Sinnkultur als eine treffende er-
weisen, erscheine sie bei der Prasenzkultur eher obsolet, denn Letztere operiere per
se nicht auf der Ebene der bewussten Motivation des menschlichen Verhaltens, so-
dass ihr diese Unterscheidung gewissermafen fremd wire. Wolle die Prisenzkul-
tur eine Ausnahme der gewohnten Rhythmen generieren, bediirfe es, im Gegensatz
zur Sinnkultur, nicht einer internen Abgrenzung (d.h. z.B. einer Grenzziehung zwi-
schen »ernst< und »fiktiv<), sondern die Prisenzkultur miisse sich selbst aufler Kraft
setzen (wie es beispielsweise Michail Bachtin fiir die Kultur des Karnevals beschrei-
be) (vgl. ebd. 105; Bachtin/Lachmann 1987). Zu guter Letzt setzt Gumbrechts Taxo-
nomie eine Unterscheidung auf der Ebene des Rituellen an. Gleichen Sinnkulturen
auf der >eventbezogenen« Ebene z.B. Parlamentsdebatten, entspreche der Prisenz-
kultur das Abendmabhl als ein magisches Ritual. Was die Feier des Abendmabhls voll-
ziehe, sei nicht einfach das Bewahren der »Realprisenz Gottes« (Gumbrecht 2004,
105), sondern auch deren Intensivierung. Des Weiteren fithrt der Text aus, dass eben
jenes Moment der Intensivierung fiir Prisenzkulturen nicht untypisch sei, da diese
dazu neigen, Sachverhalte zu quantifizieren, die sich in der Sinnkultur einer Quan-
tifizierung widersetzen: etwa Gefiihle, »Eindriicke von Nihe und Abwesenheit so-
wie Grade der Billigung und des Widerstands« (ebd., 106). Ohne im Detail auf die
einzelnen angefithrten Merkmale eingehen zu wollen, sei jedoch festzuhalten, dass
Gumbrechts heuristische Trennung in ihrer teils gegeneinander ausspielenden Ges-
te bestimmte Momente betont, die fiir den Begriff der Prisenz, wie dieser im Kon-
text von Ausstellungen fruchtbar gemacht werden soll, ausschlaggebend sind. Hier-

am 13.02.2026, 20:09:46. Op


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRASENZ _ ERSCHEINEN

zu zihlen etwa die kosmologisch gedachte Einbettung, die Produktion des Wissens,
das nicht einem primir hermeneutisch-interpretierenden Strang folgt, das konti-
nuierlich-diskontinuierliche Sich-Ereignen, das Mit-Gehen im Rhythmus und nicht
zuletzt auch die Ebene der Intensivierung durch das Rituelle (s. Kap. “Kérper_Her-
vorbringen®) etc."

Damit bewegen wir uns auf ein Feld zu, das im weitesten Sinne das dstheti-
sche Erleben fokussiert. Asthetisches Erleben oder dsthetische Erfahrung generie-
re, Gumbrechts Ausfithrungen zufolge, Intensitit, die in den Alltagswelten in dieser
Form zumindest nicht per se aufkomme, und hantiere mit vorbewussten Bediirf-
nissen und Wiinschen (vgl. ebd., 120). Oder — um etwas priziser zu sein — das is-
thetische Erleben ermogliche uns vor allem eine Entfernung von den Alltagswel-
ten (vgl. ebd., 122). So vollzieht Gumbrechts Text eine begriffliche Differenzierung
und spricht, in phinomenologischer Tradition, »méglichst oft lieber von sMomen-
ten der Intensitit< oder von >asthetischem Erleben¢, anstatt den Ausdruck »asthe-
tische Erfahrung« zu gebrauchen, denn die meisten philosophischen Traditionen
bringen den Begriff >Erfahrung« mit der Interpretation in Verbindung, also mit Ak-
ten der Sinnzuschreibung« (ebd., 120). Wenn das Erleben folglich eher im Sinne ei-
nes Wahrnehmens als eines Erfahrens verstanden werden soll, »wird das Erleben
der Dinge dieser Welt in ihrer vorbegrifflichen Dinghaftigkeit ein Gefiihl fur die
korperliche und die riumliche Dimension unseres Daseins reaktivieren« (ebd., 138).
In einer mit Sinn gesittigten Welt stellen sich demzufolge Phinomene und Ein-
driicke von Prisenz als ein Begehren ein, das sich immer stirker manifestiere (vgl.
ebd., 126). Dennoch seien Sinn und Prisenz stets in einem Spannungsverhiltnis zu
begreifen, da sie nie kompatibel oder ausgewogen innerhalb einer phinomenalen
Struktur auftreten (vgl. ebd.).”

11 Die Nichtkomplementaritit zwischen Prasenz- und Sinneffekten stellt Gumbrecht etwa am
Beispiel von Tango in Argentinien heraus, da es dort nicht (iblich sei, zu Gesungenem zu tan-
zen (vgl. ebd., 129).

12 Die Ereignishaftigkeit und zugleich die sich einstellende >Cerichtetheit< eines dsthetischen
Erlebens beschreibt Gumbrecht anekdotisch auf den Punkt gebracht mit Riickgriff auf ein In-
terview mit dem Schwimmer und olympischen Goldmedaillengewinner Pablo Morales. Auf
die Frage, weshalb dieser nach Beendigung seiner Karriere dennoch zuriickgekehrt sei, um
erneut eine weitere Goldmedaille zu gewinnen, antwortete der Sportler, »er habe diese er-
staunliche Leistung erbracht, weil er nicht loskomme von dem Cefiihl der >Versunkenheit
in fokussierte Intensitat« (ebd., 124). Jenes Versinken entspreche »dem strukturellen Ele-
ment der Insularitat, mithin dem Element der Abstandnahme von der Alltagswelt, das zur
Situation des dsthetischen Erlebens gehort« (ebd., 125). Der Begriff der Insularitat, auf Mi-
chail Bachtins Auseinandersetzungen mit dem Karneval zurtickgefiihrt (vgl. Bachtin 1985),
impliziere die Moglichkeit einer Art dsthetischer Autonomie, einer>Einkapselung, die eine
Intensitat als einen Ausnahmemodus aus dem Lauf des Alltdglichen zu gewéhren vermag
(vgl. Gumbrecht 2004, 122). Doch stellt sich dabei vor allem die Frage nach den Bedingungen
eines solchen Zustandes. Unter heutigen Kulturverhdltnissen benétigen wir einen Rahmen,

am 13.02.2026, 20:09:46. Op

2


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

Ein weiterer Punkt, den Gumbrechts Text aufwirft, ist die Frage nach der >Zu-
kunft« der Prisenz, ausgehend von unserer kulturellen Gegenwart, die in erster Li-
nie an die aktuelle Kommunikationstechnik gekniipft ist. Jene Frage, die im Rah-
men der vorliegenden Arbeit insbesondere im Kapitel *Setting Verriumlichen® im
Zusammenhang mit virtuellen Ausstellungsformaten behandelt wird, greift ganz
grundlegende Momente und Verschiebungen auf, die sich aktuell auf vielen Ebenen
andeuten. Denn die heutige Kommunikationstechnik sei »zweifellos fast dazu im-
stande, den Traum der Allgegenwart zu erfiillen, also den Traum von der Unabhin-
gigkeit des Erlebens von dem jeweiligen Ort, den der eigene Kérper im Raum ein-
nimmt (und insofern ist dies ein >cartesianischer« Traum)« (ebd., 161). Von einer Ver-
schiebung kénnen wir demzufolge insofern sprechen, als es entscheidend ist, »dass
man es sich gestattet, sich von der Intensitit einer durch Compactdisc vermittelten
Stimme oder von der Nihe eines schonen Bildschirmgesichts buchstiblich beriih-
ren zu lassen« (ebd., 163). Die Aufmerksambkeit gelte also den »special effects« (ebd.).
Damit gehe das Plidoyer einher, sich fiir Formen zu sensibilisieren, die durch Konfi-
gurationen des Technischen Prisenzeffekte produzieren (s. Kap. *Agencement_Ma-
terialisieren* und *Objekt_Konfigurieren®). In diesem Sinne ist auch Gumbrechts
Satz (»Die Zukunft der Prisenz bedarf unseres gegenwirtigen Engagements«; ebd.,
154) zu verstehen: Die Zukunft der Prisenz bediirfe einer weiteren Sensibilisierung
und Einstimmung auf neue Formen, was gegenwirtig — mit dem teils situations-
notwendigen Digitalformatruck — deutlicher denn je markant wird. Des Weiteren
betont Gumbrecht in seinem Text, dass das Verhiltnis zwischen Sinn- und Prisenz-
komponenten abhingig von der Materialitit sowie der medienspezifischen Moda-
litit des jeweiligen Gegenstandes sei (vgl. ebd., 130). Diesen Gedanken wiirde die
vorliegende Arbeit fortschreiben, dennoch mit einer entscheidenden Verschiebung,
denn die angesprochene Medialitit und medienspezifische Modalitit sind nicht le-
diglich mit >vordefiniertens, abzulesenden Eigenschaften ausgestattet, die sich nun
aufdie Prisenz auswirken, sondern deren>Eigenschaften<ereignen sich just im Mo-
ment der Prisenz selbst. Deshalb ist es von entscheidender Bedeutung, Konfigura-
tionen ins Blickfeld zu riicken, denn erst in der Ein-Stimmung kommt es zu einem
Verhiltnis, das iberhaupt in irgendeiner Form (wenn auch ephemere bzw. spuren-
hafte) Greifbarkeit erméglicht. Die Gegenstinde des dsthetischen Erlebens >wartenc
also nichtlediglich darauf, rezipiert zu werden, sondern es bedarf der Existenzwei-

»(ndmlich die Situation dersInsularititcund die Einstellung der>fokussierten Intensitite), um
die produktive Spannung, das Oszillieren zwischen Sinn und Prasenz, wirklich zu erleben, an-
stattdie Prasenzseite einfach einzuklammern, wie wir es in unserem iiberaus cartesianischen
Alltagsleben offenbar ganz automatisch tun« (ebd., 127). Dieser Gedanke fiihrt zur Uberle-
gung, inwiefern wir folglich gerade Ausstellungen als Méglichkeitssituationen einer solchen
Insularitat respektive fokussierten Intensitdt begreifen konnen.

am 13.02.2026, 20:09:46. Op


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRASENZ _ ERSCHEINEN

se Ausstellung und der damit einhergehenden Prozesse und Praktiken, in denen ein
Sich-Einstellen und Einstimmen passieren kénnen.

Kehren wir erneut zu unserer Frage nach Ausstellungen bzw. Ausstellungssi-
tuationen und -konfigurationen zuriick, dann zeigt sich, dass die Differenzierung
zwischen Sinn- und Prisenzeffekten an einer entscheidenden Stelle ansetzt.
Wiirden wir Ausstellungen primir als sinngenerierende, institutionelle Konfi-
gurationen begreifen, wiirde damit zwar die Ebene der Bedeutungsproduktion
thematisiert, doch eine ganz entscheidende Modalitit — die Ebene der Prisenz —
aufRen vorgelassen. Was die heuristische Trennung demzufolge ermoglicht, ist eine
Auseinandersetzung mit Ausstellungen, die per se bifokal operiert (s. hierzu Kriiger
et al. 2019). So betont auch Gumbrecht in seinem Text in Anlehnung an Niklas Luh-
mann (1995), dass die Simultaneitit von Sinn und Wahrnehmung respektive von
Sinn- und Prisenzeffekten ein ganz spezifisches Merkmal des Systems Kunst aus-
mache (vgl. Gumbrecht 2004, 128). Was hier zunichst allgemein fiir Kunst geltend
gemacht wird, vollzieht sich im Modus der Ausstellung auf eine besonders gestei-
gerte Weise — so eine der Thesen dieser Arbeit. Begreifen wir die Ausstellung als
eine spezifische Existenzweise (s. insbesondere Kap. *Objekt_Konfigurieren® und
*Agencement_Materialisieren®), dann macht sich darin eine komplexe Verflech-
tung bemerkbar, die unentwegt Momente des Asthetischen und Epistemischen
tiberlagert und konfiguriert. Es ereignen sich Momente von Unruhe, es werden
Affekte und Korper produziert, die sich im jeweiligen, just entstehenden Rhythmus
einstimmen. Es vollziehen sich enaktivistische Schiibe (s. Kap. *Koérper_Hervor-
bringen®), denn >Ich« als Kérper und als Subjektivitit entstehe als Resultat von
Verdichtungen und Adressierungen, als Resultat einer — mit Karen Barad (2012)
gesprochen — intraaktiven Bewegung, bei der die Relationen dafiir sorgen, dass
Positionen iiberhaupt erst entstehen kénnen. Doch sind es zu keinem Zeitpunkt
rigide und unverriickbare Festsetzungen, sondern agile Metatabilisierungen, die
sich immer wieder aufs Neue einstellen miissen. Wenn »>Ich« folglich in der ver-
dunkelten Blackbox von den Schaumsesseln von Jon Rafman stehe, dann hat sich
bereits eine Verdichtung ereignet, eine Prisenzerfahrung, die es zur Folge hat, dass
>Ich« mich dem >Kunstobjekt« gegeniiber befinde. Der »Begegnung« oder, wenn man
so mag, der Rezeptionserfahrung ging folglich eine Intensitit, eine Form von Nihe
voraus, die nun in einem stetigen Oszillieren zwischen Sinn- und Prisenzeffekten
nachklingt. Es changiert zwischen dem Erleben des Sessels in seiner Abjekthaftig-
keit (vgl. Kristeva 1984) und den Fragmenten eines interpretativen Zugangs, der
unaufhérlich Assoziationen generiert und Narrationen aufruft.

Eine entscheidende Drehung vollzieht Gumbrechts Auseinandersetzung au-
Rerdem an einem Punkt, an dem er betont, dass die wesentliche Frage nicht »Was
ist Prisenz?«, sondern »Wie kann man zur Prisenz gelangen?« lauten sollte (Gum-
brecht 2004, 159). Die Antwort darauf findet der Text im Begriff der Erlosung,
der jedoch weniger in einem romantischen oder theologischen Sinne verstanden

am 13.02.2026, 20:09:46. Op

223


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

wird. Vielmehr solle Erlésung durch Ekstase hervorgerufen werden — eine Inten-
sivierung, die eine »Prisenz-in-der-Welt« (ebd., 160) zu evozieren vermag. Die
Verflechtung von Erlosung und Ekstase operiere mit einem gefalteten Verhiltnis
von Nihe und Distanz (s. Kap *Intimitit_Exponieren®). Wenn wir also zunichst
versuchen, uns >Ausformungen«< von Produktionen von Prisenz (oder anders for-
muliert: Realisationen von Prisenz) differenzierter und spezifischer anzuschauen,
dann werden vor allem drei Begrifflichkeiten sichtbar, die im Kontext von Ausstel-
lungen stets involviert sind: Atmosphire, Stimmung sowie Aura. Hierbei handelt es
sich um Begriffe, die allesamt >Qualititen< beschreiben, die sich nur schwer greifen
lassen, da diese vor allem mit immateriellen Komponenten operieren. Ohne die
drei Begrifflichkeiten bzw. Phinomene grofriumig entfalten zu kénnen, sollen
im Folgenden dennoch skizzenhaft einige Momente herausgestellt werden, die die
drei Zugriffe jeweils fokussieren und zu diskutieren erlauben.

Atmosphare

Wohnen wir einer Ausstellung vor allem in einem physisch-raumlichen Sinne bei®,
dann scheint dabei nicht selten eine Kategorie auf, die sich weniger auf materi-
elle Formationen bezieht, sondern das >Ambiente« in den Fokus riickt. Als Phino-
men scheint die Atmosphire etwas durchaus Vertrautes zu sein, das uns meist im
Kontext von riumlichen Begebenheiten begegnet, doch gehen damit zugleich ver-
flochtene Themenkomplexe einher, sobald wir anfangen uns eingehend damit zu be-
schiftigen. Allem voran kommt dabei die Uberlegung auf, wie bzw. swo< Atmosphi-
ren situiert werden kénnen. Ist es etwas, das sich >an< bzw. >smit« den Dingen zeigt?
Oder handelt es sich um eine >subjektzentrierte< Kategorie und Qualitat? Oder miis-
sen Atmosphiren noch weitergedacht aufgefasst werden? In seinem 1995 erschie-
nenen Essay »Atmosphire« steigt Gernot B6hme mit folgender Uberlegung in seine
Auseinandersetzung ein: »Man hat den Eindruck, dafd mit Atmosphire etwas Un-
bestimmtes, schwer Sagbares bezeichnet werden soll, und sei es auch nur, um die
eigene Sprachlosigkeit zu verdecken.« (B6hme 1995, 21) Der Atmosphire liege dem-
nach etwas Unbestimmtes und Diffuses zugrunde, das aber zugleich von seinem
Charakter her durchaus bestimmt werden kénne:

»Im Gegenteil verfiigen wir offenbar (iber ein reiches Vokabular, um Atmosphéaren
zu charakterisieren, namlich als heiter, melancholisch, bedriickend, erhebend,
achtunggebietend, einladend, erotisch usw. Unbestimmt sind Atmosphéaren vor
allem in bezug aufihren ontologischen Status. Man weifd nicht recht, soll man sie
den Objekten oder Umgebungen, von denen sie ausgehen, zuschreiben oder den

13 Beidigitalen Formaten stelltsich diese Frage auf eine umso spannendere Weise (s. Kap. *Set-
ting_Verraumlichen®).

am 13.02.2026, 20:09:46. Op



https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRASENZ _ ERSCHEINEN

Subjekten, die sie erfahren. Man weifd auch nicht so recht, wo sie sind. Sie schei-
nen gewissermafien nebelhaft den Raum mit einem GCefiihlston zu erfiillen.«
(Ebd. 22)™

In Anlehnung an die Philosophie von Herrmann Schmitz (vgl. Schmitz 1964; ders.
1966; ders. 1967)"° entwickelt BShme ein Konzept des Atmosphirenbegriffs, das vor
allem die Raumlichkeit sowie die Leiblichkeit fokussiert (vgl. Bohme 1995, 27). Zum
einen arbeite Schmitz, wie Bohme herausstellt, den raumlichen Charakter der At-
mosphire heraus, sodass Atmosphiren als im raumlichen Sinne verstandene Trager
von Stimmungen agieren (vgl. ebd., 29), zum anderen kénnen diese erst »in leibli-
cher Anwesenheit bei Menschen und Dingen bzw. in Riumen erfahren [werden]«
(ebd., 30). Zwar erachtet BShme Schmitz’ Ansatz als stark auf der Ebene der Re-
zeptionsisthetik, jedoch zeige sich dieser als erweiterungsdiirftig insbesondere im
Hinblick auf die Ebene der Produktionsisthetik (vgl. ebd., 31). Zudem komme in
Schmitz’ Konzept eine zu grofie Selbststindigkeit der Atmosphire den Dingen ge-
geniiber zu Tage (vgl. ebd., 30). Diesem Umstand versucht Bohme Rechnung zu tra-
gen, indem er das Konzept des >Dings und seiner Ekstasen< entwickelt: »Das Ding
wird so nicht mehr durch seine Unterscheidung gegen anderes, seine Abgrenzung
und Einheit gedacht, sondern durch die Weisen, wie es aus sich heraustritt. Ich habe
fiir diese Weisen, aus sich herauszutreten, den Ausdruck >die Ekstasen des Dings«
eingefithrt.« (Ebd., 32f.) Durch jene Verschiebung der Dingontologie sei es demnach
moglich

»[...] die Atmosphdaren sinnvoll zu denken. Sie sind Raume, insofern sie durch die
Anwesenheit von Dingen, von Menschen oder Umgebungskonstellationen, d.h.
durch deren Ekstasen, s>tingiert« sind. Sie sind selbst Sphiren der Anwesenheit
von etwas, ihre Wirklichkeit im Raume. Im Unterschied zum Ansatz von Schmitz

14 Als Charakter von Atmospharen beschreibt Bohme in seinem Artikel »Synasthesien im Rah-
men einer Phdnomenologie der Wahrnehmung« (2002) »ihr Was-Sein, die charakteristische
Weise, in der sieanmuten. Sie werden in ihrer vollen Bestimmtheit erst erfahren, indem man
sich auf sie einlaRt, heben sich aber andererseits gegenstindlich nur ab in ingressiver oder
kontrastiver Wahrnehmungsbeziehung, d.h. wenn man gerade in sie hineingerat bzw. wenn
man das, was einen anmutet, in Kontrast zu der Stimmung, die man mitbringt, empfindet.«
(Bohme 2002, 45) Insgesamt differenziert Bchme »fiinf Gruppen von atmosphérischen Cha-
rakteren: gesellschaftliche Charaktere, Synasthesien, Stimmungen, kommunikative Charak-
tere und Bewegungsanmutungen« (ebd., 47) und verweist aber darauf, dass die Zuordnun-
gen im Einzelfall nicht klar vorgenommen werden kénnen, da sich Charaktere jeweils (iber-
schneiden konnen. Aufterdem schlieRen Bohmes Uberlegungen es nicht aus, iiber die fiinf
Charaktere hinaus zu gehen und weitere in das Konzept einzufithren (vgl. ebd.). Stimmungen
werden damit gewissermafien als eine >sUnterkategorie< verstanden.

15 Eine weitere Beschiftigung mit Schmitz’ Leibbegriff findet im Kap. *Kérper_Hervorbringen®
statt.

am 13.02.2026, 20:09:46. Op

225


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

werden so die Atmosphdren nicht freischwebend gedacht, sondern gerade umge-
kehrt als etwas, das von den Dingen, von Menschen oder deren Konstellationen
ausgeht und geschaffen wird. Die Atmosphéren sind so konzipiert weder als et-
was Objektives, nimlich Eigenschaften, die die Dinge haben, und doch sind sie
etwas Dinghaftes, zum Ding Gehériges, insofern namlich die Dinge durch ihre Ei-
genschaften —als Ekstasen gedacht—die Spharen ihrer Anwesenheit artikulieren.
Noch sind die Atmospharen etwas Subjektives, etwa Bestimmungen eines Seelen-
zustandes.« (Ebd., 33)

Atmosphiren setzen die leibliche Anwesenheit voraus. Was im Zuge dessen wahrge-
nommen werde, seien jedoch weder »Empfindungen noch Gestalten, noch Gegen-
stinde oder deren Konstellationen, wie die Gestaltpsychologie meinte, [...] sondern
es sind die Atmosphiren, auf deren Hintergrund dann durch den analytischen Blick
so etwas wie Gegenstinde, Formen, Farben usw. unterschieden werden« (ebd., 48).
In seiner 2006 erschienenen Monografie »Architektur und Atmosphéire« spitzt Boh-
me jenen Gedanken noch weiter zu:

»[..] Atmosphéren sind gestimmte Raume oder — mit Schmitz zu reden: rdumlich
ergossene, quasi objektive Gefithle. Atmosphdren sind etwas Riumliches und die
werden erfahren, indem man sich in sie hineinbegibt und ihren Charakter an der
Weise erfahrt, wie sie unsere Befindlichkeit modifizieren, bzw. uns zumindest an-
muten. Ich habe in meiner dkologischen Naturisthetik [..] gesagt, dass Atmosphare
dasjenige ist, was zwischen den objektiven Qualititen einer Umgebung und un-
serem Befinden vermittelt: wie wir uns befinden, vermittelt uns ein Gefiihl davon,
in was fiir einem Raum wir uns befinden.« (Béhme 2006, 16)'®

Was Bohme mit seinem Konzept sowohl implizit als auch explizit anstrebt, ist das
Erarbeiten einer >neuen Asthetik, die auf einem 6kologischen Zugang aufbaut.
Zum einen geht damit die Forderung einher, unter Asthetik dsthetische Arbeit als
Produktion von Atmosphiren aufzugreifen und das bedeutet »von der Kosmetik
iiber Werbung, Innenarchitektur, Bithnenbildnerei bis zur Kunst im engeren Sin-

16  An einer anderen Textstelle verweist Bohme auf eine begriffliche Differenzierung: »Ich be-
vorzuge den Ausdruck Atmosphire gegentiber dem Ausdruck gestimmter Raum, [...] weil letz-
terer suggeriert, der Raum sei als solcher vorauszusetzen und erhalte dann noch als eine Art
Tonung, die Stimmung.« (Bohme 2006, 122) Die Verknipfung zwischen Raumlichkeit und
Leiblichkeit betont Bohme aufierdem durch das Anfiihren des Begriffs der Befindlichkeit:
»Der zentrale Begriff, von dem her das Phanomen leiblicher Anwesenheit beschrieben wer-
den muss, ist der Begriff der Befindlichkeit. Wir haben das auflerordentliche Gliick, dass der
deutsche Ausdruck sich befinden eine Doppeldeutigkeit enthilt, die dem Phinomen leiblicher
Anwesenheit im Raume aufs Beste entspricht.« (Ebd.).

am 13.02.2026, 20:09:46. Op



https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRASENZ _ ERSCHEINEN

ne« (ebd., 25) zu gehen.” Zum anderen formuliert B6hme mit diesem &ékologisch
motivierten Konzept ein Bestreben, das die Dichotomie zwischen Subjekt und
Objekt hinter sich zu lassen vermag, jedoch wird dieses Vorhaben nicht in voller
Konsequenz verfolgt. So setzt B6hme in seinem Konzept zum einen eine starke
Dingautonomie voraus und zum anderen ein souverines menschliches Subjekt,
das wahrnimmt: »Die Wirklichkeit von Atmosphiren akzeptieren zu kénnen, setzt
also ein Subjekt voraus, das in der Lage ist, sich Wirkungen auszusetzen, das mit
Momenten in sich zu leben versteht, deren Ursache es nicht ist. Wir wollen einen
solchen Menschentyp als den des souverinen Menschen bezeichnen.« (Ebd., 30)
Damit konstituiert das Konzept aufs Neue mehr oder weniger isolierte Positionen,
die sich zwar aufeinander auszuwirken vermogen, dennoch aber eine Autonomie
und Geschlossenheit beanspruchen: »Die Quasi-Objektivitit von Atmosphiren
lasst sich ferner damit begriinden, dass sie zumindest in der ersten Begegnung
als Subjekt-unabhingig erfahren werden: Das Subjeke fithlt sich angeriihrt, von
der Atmosphire ergriffen, fithlt sich affektiv betroffen.« (Ebd., 26) Jenes Ergrif-
fen-Werden kann sich demnach nur in einem aufnehmenden Modus von etwas
mehr oder weniger >Bestehendemc« vollziehen und eben jene Voraussetzung soll im
Verlaufe des Kapitels weiter problematisiert werden, wenngleich hier kein ausfiihr-
liches Entfalten des Atmosphirenbegriffs méglich ist. Nichtsdestotrotz erscheint
es wichtig, eben jene >Autonomie« und >Apriorizitit« von Positionen in Frage zu
stellen.

Einen weiteren Ansatz, der vor allem die Kérper-Umwelt-Relation im Kontext
von neurokognitiv-enaktivistischen Gefiigen thematisiert, bietet etwa der Text
»Uber das Phinomen Atmosphire und dessen Bedeutung im Zeitalter der tech-
nischen Immersion« (2013) von Davor Loffler, der das Phinomen der Immersion
in den Fokus riickt.”® Als Atmosphire bezeichnet Loffler jenes »aller Artikulation
und Verwirklichung vorhergehende Gespiir fiir Intensititen« (Loffler 2013, 24) und
verkniipft damit — als einem immersiven Phinomen - leibliche Affizierungen:

»Da die Wirk- und Erlebnismachtigkeit des Atmospharischen im Immersiven oh-
ne den Leib als Medium nicht zu denken ist, muss eine Theorie der Verschran-

17 BOhme fiithrt weiter aus: »Die autonome Kunst wird in diesem Rahmen nur als eine spezielle
Form &sthetischer Arbeit verstanden, die auch als autonome ihre gesellschaftliche Funktion
hat. Und zwar soll sie in handlungsentlastender Situation (Museum, Ausstellung etc.) die Be-
kanntschaft und den Umgang mit Atmospharen vermitteln. Die neue Asthetik st also auf sei-
ten der Produzenten eine allgemeine Theorie dsthetischer Arbeit. Diese wird verstanden als
die Herstellung von Atmospharen. Auf seiten der Rezipienten ist sie eine Theorie der Wahr-
nehmung im unverkirzten Sinne. Dabei wird Wahrnehmung verstanden als die Erfahrung
der Prasenz von Menschen, Gegenstinden und Umgebungen.« (Bohme 1995, 25)

18  Fir eine weitere Auseinandersetzung, die die Ebene des Affekts (als eines >durch uns hin-
durch sprechenden<) in den Fokus riickt, s. Salter 2014.

am 13.02.2026, 20:09:46. Op

227


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

kung von Leiblichkeit, Immersion und Atmosphare entwickelt werden. Eben diese
Verschrankung vollziehtsich in neurokognitiv-enaktivistischen wie leibphianome-
nologischen Kognitionskonzepten. Deren neuro-6kologischer, holistischer Ansatz
erlaubt eine Konzeptualisierung des Atmosphérischen als einem Gesplir fiir po-
tentielle Leibzustande.« (Ebd., 25)"

Mag der Begriff des Gespiirs dabei einerseits eine stark subjektbezogene bzw.
subjektvoraussetzende Geste suggerieren, geht es dabei weniger darum, mensch-
liche Subjekte mit erneut begriindeter Emphase in den Fokus zu riicken, sondern
Kognition im (neuro-)technischen Sinne* zu begreifen, um schlieflich auch Welt-
verhiltnisse »im technologisch-immersiven Zeitalter« (ebd.) beschreibbar machen
zu konnen: »Es zeigt sich, dass atmosphirisch begriindete Interaktion nicht mehr
zwischen Menschen, sondern zwischen Intensititsempfindungen vermittelt.«
(Ebd.)* D.h. trotz der Méglichkeit einer Lesart, die von bestehenden Positionen
wie >Subjekt« und >Gegenstand« ausgeht (wie etwa in der Forderung nach einer
neuen »Raumontologie, die zwischen Subjekt und Gegenstand eine alternative
Weise der Bezogenheit zu denken erméglicht«; ebd., 27), verhandelt Loftlers Artikel
die Thematik des Umweltverhiltnisses auf eine Weise, die produktive Ansitze im
Kontext unserer Auseinandersetzung liefern kann.”* Loffler entwickelt demnach

19 Inseinem Artikel schlagt Loffler vor, die aufgeworfene Thematik anhand von drei Thesen zu
untersuchen: »Die erste, dsthetisch-aisthetische These ist, dass Atmospharen als eine eige-
ne Kognitionsart fiir mogliche Zukiinfte des Kérper-Umwelt-Verhiltnisses aufgefasst werden
konnen. Die zweite, medientheoretische These ist, dass diese Kognitionsart fiir potentiel-
le Zukiinfte der leiblichen Bezogenheit die quasi-leiblichen Ergriffenheiten durch symbo-
lisch vermittelte Immersionswelten und deren Wirkungs- und Affektionskraft erst ermog-
licht. Daraus ergibt sich eine dritte, zeitdiagnostische These, die davon ausgeht, dass mit
der zunehmenden Virtualisierung eine neue Ebene der sozialen Interaktion und Sozialitit
im Entstehen ist, die auf symbolisch vermittelten, atmosphérisch erlebten Intensititen be-
ruht.« (Ebd., 25)

20 Siehe hierzu etwa den Begriff der kognitiven Assemblagen bei Hayles 2017. Eine weitergrei-
fende Beschaftigung mit dem Themenfeld findet aufierdem im Kap. *Agencement_Materia-
lisieren® statt.

21 Des Weiteren betont Loffler in seinem Text die den Atmosphéren inhdrente Dehnung iiber
konventionelle Kategorien hinaus, woraus sich eine Herausforderung fiir konzeptionelle An-
niherungen ergibt: »Gerade der eigenartige Charakter der Ergriffenheit durch etwas, das sich
jenseits der sinnesmodalen Kanale, jenseits der Orientierungskategorien des Subjekts in sei-
nen Einfassungen Raum, Zeit, Materie und Begriff erstreckt und gar in eine prinzipielle Un-
bestimmbarkeit des Affizierungsinhalts reicht, verlangt eine Auseinandersetzung, die diese
Kategorien selbst hinterfragt.« (Ebd., 25f.) Deshalb spricht sich der Artikel fiir eine eigene Di-
gnitat der Wahrnehmung von Atmosphiren aus, was ebenfalls bedeutet, diesem einen ge-
sonderten Kognitionstypus zuzusprechen (vgl. ebd., 26).

22 Aus diesem Grund distanziert sich Lofflers Text gewissermafien von Bchmes Atmospharen-
Konzept, »[d]enn nach wie vor ist nicht geklart, wie eine leibliche Affizierung durch duflere

am 13.02.2026, 20:09:46. Op


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRASENZ _ ERSCHEINEN

drei Module eines neuro-okologischen Atmosphirenbegriffs, der — am Begriff
des Embodiment orientiert — verstirkt die Kérper-Umwelt-Relation in den Fokus
nimmt (s. Kap. *Koérper_Hervorbringen®). Ohne im Detail auf die angefithrten
Module eingehen zu kénnen, seien hier jedoch kurz Léfflers Schlussfolgerungen
im Hinblick auf den Atmosphirenbegriff angefiihrt.”® Das, was als Spiiren von
Atmosphiren zu Tage trete, sei ein kontextualer Uberschuss:

»Atmospharen werden so begreifbar als das Gespiir fiir ein >Mehr< der Méglich-
keiten, als ein Gespiir fiir latente Operationen und Verhiltnisse, die sich in ei-
ner potentiellen Interaktion entfalten konnten. Nunmehr ist klarbar, weshalb At-
mosphéaren oft nicht benennbar sind: Sie stellen die Kognitionsform fiir unvor-
bestimmte, teils aufierfunktionale Moglichkeiten des In-Verbindung-Tretens, fiir
Verwirklichungspotentiale des Organismus dar.« (Ebd., 34)

Demnach kann das Spiiren von Atmospharen als eine »Wahrnehmung der Moglich-
keit zukiinftiger Zustinde der Kérper-Umwelt-Relation« (ebd.) gesehen werden, die
durch »einen kontextualen Uberschuss der Objekten und Situationen impliziten Er-
eignisse [ausgeldst werden]« (ebd.). Durch jenen Uberschuss werden der Phasen-
raum des Organismus de-arretiert und neue Handlungsbereitschaften angeregt so-
wie Handlungsweisen katalysiert (vgl. ebd.). So pointiert Loftlers Ausfithrung folg-
lich auch die soziale Dimension des Leibes und begreift diesen nicht zuletzt ausge-
hend von >kulturellen Bezogenheiten« (vgl. ebd., 27).** Angelehnt an Michael Haus-
kellers Schrift »Atmosphiren erleben. Philosophische Untersuchungen zur Sinnes-

Gegenstade moglichiist. [...] In Bohmes Konzept stellen weiterhin die drei ontischen Kompar-
timente Raum, Subjekt, Ding die strukturellen Bedingungen des Atmospharischen. Atmo-
sphiren bleiben in diesem Schema dem kategorisch wahrnehmenden Subjekt ein duflerer
Gegenstand.« (Ebd., 27)

23 Loffler fasst die Kernpunkte seiner drei Module wie folgt zusammen: »Mit dem ersten Mo-
dul der prozessualen Dingontologie [kann] herausgestellt werden, dass Situationen und Rau-
me zugleich Abbilder méglicher zukiinftiger Handlungen und Zustiande des Leibes darstel-
len. Mit dem zweiten Modul der skaleninvarianten Zeitgestalten als schematischen Verwirk-
lichungs- und Veranderungsverldufen [kann] plausibel gemacht werden, dass duflere Si-
tuationsverdnderungen Verlaufsformen von Zustandsverdnderungen des Organismus gleich
kommen. Mit dem dritten Modul einer prozessualen Emotionstheorie [kann] gezeigt wer-
den, dass Zustandsveranderungen des Organismus als Emotionen zu Bewusstsein treten und
dass Befindlichkeiten als eine Kognitionsform fiir innerorganische Phasenraume oder leibli-
che Bereitschaftspotentiale aufgefasst werden kdnnen.« (Ebd., 33)

24  Diese Ebene der raumlich gedachten Normativitat fithrt L6ffler auRerdem durch Einbezie-
hen von Martina Lows (vgl. Low 2001) sowie Gernot Bshmes (vgl. Bshme 1995) Uberlegungen
aus: »Nach Low liegt eben diese normative Konstitution des Raumes der atmosphérischen
Stimmungsfarbung zugrunde: sRaum ist eine an materialen Sachverhalten festgeschriebene
Figuration, deren spiirbare unsichtbare Seite die Atmosphire ist< [..]. Das atmosphdarische
Surplus entstammt demnach dem Cespiir fiir habituell wahrgenommene >Spannungen und

am 13.02.2026, 20:09:46. Op

229


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

wahrnehmung« (1995) entstehen Atmosphiren als Erlebnisinhalte in einem Kon-
trastverhiltnis »vor einem Hintergrund, vor dem sie sich in spezifischer Form als
Erscheinungscharaktere darbieten kénnen« (Loffler 2013, 27). Jene Erscheinungs-
charaktere seien wiederum stets transmodal zu verstehen (vgl. ebd.):

»Der kontrastierende Hintergrund von Atmosphidrenempfindungen besteht
demnach einerseits in der jeweiligen biographisch angelegten Strukturierung
des Subjekts, andererseits in seiner gegenwartigen Wahrnehmungssituiert-
heit. Atmospharen werden verstanden als ein Ausdruck der Aktualisierung des
Cesamtzustandes der Weltbeziehung, denn in ihnen drickt sich jeweils die
konkrete Bezogenheit des Subjekts gegenliber den Welterscheinungen aus. Weil
alle kontextuellen Relevanzen immer schon leibliche sind [...], stellt sich bereits
mit der Gegenstandserscheinung eine Affizierung ein. So kénnen Atmosphéaren
nach Hauskeller aufgefasst werden als das Spiiren des Gesamtzustandes der
Wirklichkeit und ihrer durch den Leib vermittelten Relevanzen und Aktualisie-
rungspotenzen [..].« (Ebd. 28)*

Wie Loffler betont, gewinne die Beschiftigung mit dem Thema durch Hauskellers
Uberlegungen »einerseits den Aspekt der Zeitlichkeit, andererseits den Aspekt der
Fundierung in einer Gesamtbezogenheit des leiblichen Daseins in einer als dyna-
misch zu denkenden Kontextualitit der Erfahrung« (ebd.). Doch was ergeben jene
Schlussfolgerungen im Hinblick auf die Frage nach Ausstellungen? Wie etwa in den
Kapiteln *Koérper_Hervorbringen®, *Objekt_Konfigurieren®, *Setting Verrium-
lichen* aber vor allem auch *Agencement_Materialisieren® thematisiert, bieten
Ausstellungen ganz besondere Arrangements, in denen sich Verhiltnisse aktuali-
sieren und stabilisieren. Was Lofflers Ansatz dabei pointiert, ist aber allem voran
die Aufmerksambkeit fir sGesamtsituationen«. Atmosphire werde damit folglich
weder schlicht subjektzentriert gedacht, noch an die Dinge >angekniipft<, sondern

Bewegungssuggestionenc[..], also der Anmutung sozial und kulturell codierter Bewegungs-
freiheiten und Unfreiheiten.« (L6ffler 2013, 29)

25  Loffler beziehtsich hier auf Hauskeller199s, 77f. Als gewissermaRen komplementir zu Haus-
kelles Position fithrt Loffler aufderdem den Ansatz von Niklas Luhmann (1995) an: »Atmo-
sphéren erscheinen als Hinweis auf einen dem Kontingenzmedium inhdrenten Moglich-
keitstiberschuss: Der Raum macht es moglich, dafl Objekte ihre Stelle verlassen. [...] Bezogen
aufEinzeldinge, die die Raumstellen besetzen, ist Atmosphare jeweils das, was sie nicht sind,
namlich die andere Seite ihrer Form; also auch das, was mitverschwinden wiirde, wenn sie
verschwanden. [..] Atmosphire sei ein>Uberschusseffekt der Stellendifferenz<[..].« (Ebd., 28)
Jene systemtheoretische Fassung von Atmosphiren als Uberschusseffekt liefere laut Loffler
einen weiteren wichtigen Punkt, denn in »[...] Atmosphdren tritt die Moglichkeit der Varianz
von Beziehungen und Weltverhiltnissen, vermittelt durch das unsichtbare Medium Raum,
zu tage« (ebd.).

am 13.02.2026, 20:09:46. Op


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRASENZ _ ERSCHEINEN

als etwas verstanden, was Situationen mit sich stets ereignenden Affordanzen und
Aktualisierungspotenzen in den Fokus riickt.>®

Gleichzeitig machen die Uberlegungen den Punkt deutlich, dass das, was wir
an dieser Stelle etwa als Atmosphire bezeichnen, ihren Teil dazu beitrigt, dass wir
iiberhaupt von Ausstellungen sprechen kénnen und nicht lediglich von Versamm-
lungen oder Ansammlungen von Objekten — in welcher Art auch immer. Dies macht
sich, wie auch bereits im Kap. *Setting Verriumlichen® diskutiert, darin bemerk-
bar, dass wir uns beispielsweise im Kontext von Online-Ausstellungsformaten ganz
dezidiert die Frage stellen miissen, wie diese operieren konnen, um nicht lediglich
informative oder unterhaltende Prisentationsseiten zu sein, sondern einen atmo-
sphirischen Zug zu generieren. Wenn wir folglich von Affizierung oder Ergriffen-
heit — auch im Hinblick auf Ausstellungssituationen — sprechen, dann sind die tech-
nischen Konfigurationen stets auch mit der Frage nach dem Atmosphirischen ver-
kniipft. Diesen Aspekt betont auch Loftler:

»Das Atmosphdarische, das die parallelzeitlich-virtuellen, symbolischen Interakti-
ons-und Erlebensraume mit Anmutungen und Ergriffenheiten erfiillt, scheint den
leiblich-emotionalen Anschluss an die abstrakten Symbolwelten der Bildschirme
und technischen Apparate erst zu erlauben. Es begriindet die leibliche Erfahrbar-
keit und Involviertheit, die sonst in der Leere des reinen Zeichens verebben wiir-
de.« (Ebd., 24)

Mit diesem Gedanken lisst sich eine Ankniipfung zu den Uberlegungen von Gum-
brecht finden, denn mit Gumbrechts Forderung, sich etwa durch Bildschirme im af-
fektiven Sinne berithren zu lassen (vgl. Gumbrecht 2004, 163), geht ebenfalls der Ge-
danke einher, dass die technischen Ensembles — als welche auch die Ausstellungen
begriffen werden konnen — nur dann zu Ausstellungssituationen fithren, wenn dar-
tiber auch Prisenzeffekte generiert werden kénnen (s. Kap. *Agencement_Materia-
lisieren®). In den Fokus riicken damit zum einen Momente des Prisentischen, dieim
Sinne einer affektiven Ansprache verstanden werden, zum anderen aber auch Mo-
mente von wechselseitigen Einstimmungen, die, wie Lofflers Text betont, schlieRR-
lich auch auf der Ebene des Organischen situiert werden kénnen:

26 Im Hinblick auf Ausstellungssituationen — vor allem wenn wir jene als stechnische Ensem-
bles« (s. Kap. *Agencement_Materialisieren*) begreifen — ist der Ansatz aufRerdem insofern
von Interesse, als dieser Kognition nicht lediglich auf menschliche Entititen reduziert: »In
der atmosphérisch vermittelten Interaktion in Immersionswelten ist es gleich, ob ein ech-
tes Gegeniiber, ein imaginares oder zukinftiges Selbst oder eine Kl die Anmutung auslost,
vergesellschaftet zu sein. Im Atmospharisch-Immersiven tritt der Mensch mit dem Intensi-
tatsgefiihl von Gesellschaftlichkeit an sich in Kontakt.« (Ebd., 35)

am 13.02.2026, 20:09:46. Op

231


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

»Der dufdere Situationswandel gleich welcher semantischen oder konzeptuellen
Ebene geht einher mit einer innerorganistischen Umstellung, einem sattune-
ment«[..] von Handlungsbereitschaften zur Resynchronisation gegeniiber neuen
Situationsverlaufen und folgenden Handlungsangeboten. Zeitgestalten, wie sie
Situationen enthalten, sind zugleich also auch Gestalten der Veranderung der
Bereitschaftspotentiale des Organismus.« (Loffler 2013, 32)*7

Damit wird vor allem die grundsitzliche Dimension eines dkologisch orientierten
Denkens sichtbar, denn der Ansatz macht vor allem deutlich, dass sich das wechsel-
seitige Einstellen nicht lediglich als eine Justierung von bereits bestehenden Positio-
nen begreifen lisst, sondern als ein stetiger Prozess von Resynchronisierungen und
Reorganisationen, die aufs Engste und Sensibelste aufeinander reagieren bzw. sich
immer wieder aufs Neue mit und aus dem Anderen heraus ergeben. Dieser Gedanke
des Mit- und Aus-dem-Anderen-Heraus wird auch im weiteren Verlauf der Arbeit
genauer verfolgt. Nun soll der Fokus zunichst aber auf den Begriff der Stimmung
gelenkt werden, der es uns ermdéglicht, jene Momente der >Aufeinander-Bezogen-
heit« mit einem weiteren Zugriff in den Blick zu nehmen.

Stimmung

Im historischen Worterbuch dsthetischer Grundbegriffe (2003) beschreibt David E.
Wellbery Stimmung als einen Begriff, der in der deutschen Sprache insofern Ein-
maligkeit genief3t, als er nicht in andere Sprachen iibersetzbar sei. Zwar lassen sich
in verschiedenen Sprachen Synonyme bzw. verwandte Begriffe finden, doch kén-
nen diese nicht das breite Spektrum an Bedeutungen und Beziigen aufgreifen, das
das deutsche Wort vermag:

»Wenn man Stimmung durch frz. humeur tbersetzt, hat man zwar fiir die subjekt-
bezogene Seite des Begriffs ein passendes Wort, aber dieses a3t sich nicht vom
subjektiven Trager |6sen (humeur d’'un paysage ist unzuldssig), wie das bei Stim-
mung sehr wohl moéglich ist.>Atmosphére<hingegen ist fiir den ich-unabhédngigen
Cebrauch geeignet, lasst sich aber nicht als Bezeichnung einer subjektiven Quali-
tit (mon atmosphére) verwenden.« (Wellbery 2003, 703)*°

Auch der englische Begriff mood, der etymologisch mit dem deutschen >Mut« (wie
etwa bei Schwermut) verwandt sei, greife zwar einige Momente auf, die bei >Stim-

27  Loffler beziehtsich hier auf Fuchs 2001.

28  Etwa»engl. mood, attunement, atmosphere; frz. humeur, accord, atmosphére; ital. umore,
intonazione, atmosfera; span. humor, afinacién, atmdsfera; russ. HacTpoeHue, HacTpoiika«
(Wellbery 2003, 703).

29  Wellbery bezieht sich hier auf Spitzer/Hatcher 1963.

am 13.02.2026, 20:09:46. Op



https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRASENZ _ ERSCHEINEN

mung« wiederzufinden seien, lasse jedoch die Dimension des Musikalischen aus
(vgl. ebd., 704). Die skizzierten Ubersetzungsschwierigkeiten markieren demnach
eine »doppelte Spezifik des Stimmungsbegriffs [..]: erstens dafd er sich einer ein-
deutigen Kategorisierung als subjektiv bzw. objektiv entzieht; zweitens daf} er
durch seine metaphorische Herkunft stark geprigt ist« (ebd.). Aufgrund dieser
Spezifik gestaltet sich der Begriff als besonders spannungsgeladen im Kontext
unserer Auseinandersetzung mit Ausstellungen.

Im Hinblick auf den &sthetischen Gebrauch des Begriffs weise >Stimmungs,
Wellbery zufolge, vor allem drei Aspekte auf. Zum einen sei es die Ichqualitit, denn
der Begriff ermogliche es, smeine< emotionalen Empfindungen beschreibbar zu
machen: »Aber Stimmungen sind - im Gegensatz zu Gefithlen — nicht intentional
auf einen Gegenstand gerichtet. Sie sind diffus, teilen sich allem, was man einzeln
wahrnimmt oder denkt, mit, ohne daf$ sie an ein spezifisches Objekt gebunden
wiren.« (Ebd.)*® Zugleich habe die Stimmung nicht nur eine subjektive Firbung,
sondern vermoge es dariiber hinaus eine integrative Funktion zu erfillen, indem sie
eine geschlossene Ganzheit im Sinne einer Atmosphire erschaffe (vgl. ebd., 705).*"
Und als dritter Punkt lasse sich die kommunikative Dimension nennen, wie sie etwa
an der Borse oder im Kontext einer politischen Stimmung auftrete: »Sie resultiert
in einer Gemeinschaftlichkeit der Orientierung, der Einstellung, der Disposition,
die allerdings unstabil ist, weil nicht durch ausdriicklich symbolisierte Normen
befestigt.« (Ebd.) So werden die drei angefiithrten Aspekte — die Ichbeziiglichkeit,
das Intergrationspotential sowie die kommunikative Wirksambkeit — vor allem auf
den gemeinsamen Nenner eines »prireflexiven Charakter[s]« (ebd.) zuriickgefiihre,
denn die »jeweilige Leistung der Stimmung vollzieht sich vorthematisch« (ebd.).

Doch neben der etymologischen Varianz sowie den unterschiedlichen Dimen-
sionen des Begriffs muss vor allem ein bestimmter Aspekt markiert werden: die dis-
kursabhingige Wandelbarkeit der Existenz und Verwendung von >Stimmung« als

30 Hierbeziehtsich Wellbery auf Rudolph Herrmann Lotze und seine Metapher»Farbungen des
Gemiithszustandes« (Lotze 1852, 514).

31 Bohme versucht Stimmung dagegen wie folgt zu kategorisieren: »Eine weitere Gruppe [der
Charaktere von Atmosphiren, Anm. d. V.] bilden die, die man vielleicht als >Stimmungenc¢
im engeren Sinne bezeichnen sollte. Es sind insbesondere die, die als szenische Charaktere
vonden Theoretikern des englischen Gartens benannt wurden: heiter, ernst, sanft-melancho-
lisch, heroisch usw. Natiirlich sind alle Atmospharen quasi-objektive Stimmungen und ihre
Charaktere werden deshalb haufig mit den Namen der Stimmungen bezeichnet, in die man
durchsie geraten kann. Wo das ausdriicklich geschieht, wollen wir diese Charaktere ebenfalls
Stimmungen nennen. — Als eine weitere Gruppe von Charakteren habe ich an anderer Stelle
die kommunikativen genannt: also solche, die kommunikative Situationen charakterisieren,
etwa als gespannt, ruhig, feindlich usw. Schliefslich wurden als letzte Gruppe solche genannt,
die als Bewegungsanmutungen erfahren werden, wie driickend, erhebend, weit, bewegend
usw.« (Bbhme 2002, 47)

am 13.02.2026, 20:09:46. Op

233


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

Begriff. Demnach lasse sich, wie auch Wellbery betont, keine iiberzeitliche Sinn-
konstante nachzeichnen (vgl. ebd.). Deshalb gilt es nun, sich einige Verschiebungen
anzuschauen, wohlwissend um den stark fragmentarischen Charakter der Darstel-
lung, die aber zumindest einige der Grundfragen und -bewegungen nachzeichnet,
die allesamt Stimmung im weitesten Sinne betreffen.**

Bewegen wir uns, Wellberys Schilderungen folgend, in einem historisierenden
Modus, dann taucht zunichst die Frage auf, in welchem Kontext Stimmung als
Begriff anfinglich aufkommt. Ein Blick in Worterbiicher® stellt dabei zum Ende
des 18. Jahrhunderts hin insbesondere die musikalische Dimension heraus. So wird
Stimmung definiert als ein »In-Verhiltnis-Setzen von Teilen (z.B. Saitenlingen)
eines Instruments oder von mehreren Instrumenten; Ziel dieses Vorgangs ist die
Koordinierung (Harmonisierung) ihres — der Teile bzw. der Instrumente — Zusam-
menspielens« (ebd., 706). Damit konne dreierlei gemeint sein: erstens der Vorgang
des Stimmens, »zweitens das Ergebnis dieses Vorgangs (das Gestimmtsein) und
drittens das Bereitsein des Instruments zu dem, wozu es gestimmt wurde, nim-
lich dem Spielen« (ebd., 707). Folglich initiiert insbesondere das Moment der
Koordinierung bzw. des Ins-Verhiltnis-Setzens respektive der Disposition einen
metaphorischen Gebrauch.**

Im Zuge dessen lassen sich zwei Dimensionen vorzeichnen, die im Kontext un-
serer Beschiftigung von besonderem Interesse sind: das Moment des Gestimmt-
Proportionierten, der Selbst-Stimmung sowie das Moment eines itbergreifenden
Gemiitszustands — eines Zustands des Asthetischen.?® Damit zeichnet sich, wie ein-

32 Inlhrer Monografie verweist Marianne Streisand auf die Nahe zwischen den Begriffen Stim-
mung und Intimitat um 1900: »Auch die Rede von den>Stimmungen«<wurde iberaus popu-
lar. Asthetisch>Intimes< und >Stimmungen<waren miteinander verschwistert. Bei dem Stich-
wort>Stimmungenc< handelte es sich— wie beim >Intimen<— um komplexe und komplizierte
Begriffsstrukturen. [..]« (Streisand 2001, 128) Des Weiteren betont sie bei Beiden eine wich-
tige Ebene der Gemeinschaftlichkeit: »Auch die >Stimmung< konnte — wie das >Intime«— ei-
ne Sozietdtin einer nicht-logozentrischen, die GefithIswerte herausstellenden Weise einen.«
(Ebd., 130)

33 Wellbery bezieht sich hierbei vor allem auf Adelung 1774-1786.

34  Dies fithrte dazu, dass Stimmung beispielsweise etwa von Kant und Schiller als Figur in Ce-
brauch genommen wurde: »[..] Ein zentraler Aspekt dessen, was Kant dem musikalischen
Stimmungsbegriff abgewann— ndmlich: das sproportionierte« Verhiltnis unter den Vermo-
gen — fallt bei Schiller weg. Damit aber funktioniert der Stimmungsbegriff nicht mehr als
Kennzeichnung eines intramentalen Verhdltnisses, sondern als Terminus, der einen global
verstandenen Gemiitszustand — eben den asthetischen Zustand — bezeichnet.« (Ebd., 710)
Fur Schiller sei Stimmung damit ein »Zustand der Freiheit und der Bestimmbarkeit, der aus
der Negation der Bestimmungen resultiert, und diese Stimmung kommt nicht den einzelnen
Vermogen in ihrem Verhiltnis zueinander zu, sondern dem Gemit als ganzem« (ebd.).

35  Wellbery verweist ebenfalls auf Wilhelm von Humboldt (vgl. Humboldt 1904). Hier bannt
sich eine Verkniipfung zwischen Stimmung und Individualititan: »Stimmung<bedeutet hier

am 13.02.2026, 20:09:46. Op


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRASENZ _ ERSCHEINEN

gangs angedeutet, eine Bewegung ab, die zwischen unterschiedlichen Konnotatio-
nen oszilliert: der Frage nach den jeweiligen Verwendungskontexten, nach dem me-
taphorischen Gebrauch und nicht zuletzt nach der Art und Weise des Subjekt- bzw.
Ichbezugs. Der semantische Wandel lasse sich folglich anhand jener Punkte zumin-
dest im Ansatz konturieren (vgl. ebd., 710).

Eine Verfestigung des Ichbezugs lasse sich fiir den Verlauf des 19. Jahrhunderts
festhalten. Im Kontext dessen werden Stimmungen, Carl Gustav Carus folgend (s.
hierzu Carus 1847;ders. 1982), als eine Art Grundschicht der Seele des Menschlichen,
als ein Resonanzverhiltnis des Alls sowie gleichzeitig als Wechsel unterschiedlicher
Gemiitseinstellungen beschrieben (vgl. Wellbery 2003, 712f.). Die Stimmung sei
damit »gleichsam ins Innere des Subjekts versenkt worden, ihre Modulationen
sind nunmehr die Signatur von Subjektivitit selbst, das Medium, in dem sich das
Ich unmittelbar verspiirt« (ebd., 713). Und eben jene »Intimitit der Stimmung«
(ebd.) sorgte folglich dafiir, dass »der Ichbezug (das Selbstverhiltnis im Gegensatz
zum proportionierten Verhiltnis unter kognitiven Vermdogen) zu ihrer Definition
[gehort]« (ebd.). Mit Hugo von Hofmannsthal (vgl. von Hofmannsthal 1951) kom-
me dann, wie Wellbery herausstellt, eine weitere Verschiebung zutage, die zwar
ebenfalls die Innerlichkeit betone, diese jedoch nicht im Sinne einer Ichbeziiglich-
keit, sondern einer ichlosen Prozessualitit denke (vgl. Wellbery 2003, 717): »Dieses
Konzept von Stimmung als einer sich in der Gegenwart fithlbar machenden Simul-
taneitdt von Zeitschichten setzt allerdings ein Ged4chtnis voraus, das die Regungen
speichert. Die Gedichtnisfunktion iibernimmt bei Hofmannsthal einerseits der
Leib, andererseits die Sprache.« (Ebd.) Diese werden demzufolge als Resonanzkor-
per und damit auch als notwendige Elemente innerhalb jenes Prozesses verstanden
(vgl. ebd.). Eine weitere Markierung wird mit der Position Alois Riegls gesetzt. In
seinem 1899 erschienenen Aufsatz »Die Stimmung als Inhalt der modernen Kunst«
(vgl. Riegel 1899) werde die These vertreten, »moderne Kunst (seit der Renaissance)
zeichne sich gegeniiber anderen historischen Ausprigungen von Kunst dadurch
aus, dafd sie auf die Herstellung von Stimmung ziele« (Wellbery 2003, 718). Damit
werde der Stimmungsbegriff, wie Wellbery herausstellt, erstmalig historisch ge-
fasst bzw. »vielmehr zu einer umfassenden historischen Kategorie, die ihrerseits
aus einer Funktionsbestimmung von Kunst iiberhaupt abgeleitet wird« (ebd.).*®

nicht nur das Verhiltnis unter den kognitiven Kréaften, sondern auch und vornehmlich die Art,
wie Welt Gberhaupt aufgefa’t wird.« (Ebd., 711)

36  Ein weiterer Begriff, der im Kontext von Stimmung prasent ist, ist der der Einfihlung. Teils
an romantische Diskurse gekniipft, manifestiert sich dieser beispielsweise auch in der Aus-
einandersetzung mit der Landschaft. Fir Georg Simmel sei dies, Wallbery zufolge, ein zu
einer besonderen Einheit zusammengefasstes Nebeneinander von natiirlichen Erscheinun-
gen, und der Trager dieser Einheit, sei »das, was man die >Stimmung«der Landschaft nennt«
(ebd.,721). Dasvon Theodor Lipps initiierte und durch Moritz Geiger fortgefiihrte Konzept der
Einfithlung basiere zunédchst auf einer>qualitativen Verwandtschaft«»zwischen den objekti-

am 13.02.2026, 20:09:46. Op

235


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

Zeichnen wir die fragmentarisch skizzierten Konzepte erneut nach, zeigen sie
ihre Gemeinsamkeit allem voran im Moment der Innerlichkeit, das aberje nach Aus-
legung unterschiedliche Funktionen und Konnotationen erfihrt (vgl. ebd., 724). Ge-
wissermafien eine Verschiebung fort von der Innerlichkeit respektive der dichoto-
men Unterscheidung zwischen Innen und Auflen nehme in seinen Uberlegungen
wiederum Martin Heidegger vor. So stellt Wellbery heraus:

»Der umwalzende Charakter von Heideggers Beitrag ist darin zu sehen, daf er
die Rede vom >Seelischen<oder>Psychischens, von der>Farbung der Erfahrungsin-
halte<, von>subjektiven Nuancens, von»>Gefiihlsqualitats, kurz: die Hinsichtnahme
auf die Stimmungen gemaf der Leitdifferenz Innen/Aufien, fir irrelevant erklart.
Stimmungen sind keine Ereignisse, die innerhalb von Képfen oder Seelen oder Be-
wufdtseinen stattfinden, und irgendwie mit Ereignissen der AuRenwelt korreliert
oder verbunden sind.« (Ebd.; vgl. Heidegger 1953)

Die Umbkodierung bestehe folglich darin, »die Stimmung als ein Existential zu be-
greifen, als ein konstitutives Moment des Daseins. Die Stimmungen sind ein Mo-
dus, in dem sich die Seinsart des Daseins erschlief3t.« (Wellbery 2003, 725) Das, was
die Stimmungen offenbaren, sei deshalb ein »ontologischer Sachverhalt, nimlich:
die >Geworfenheit« des Daseins, seine Uberantwortung an das >Das, in dem es als
Existenz ist und zu sein hat. In den Stimmungen manifestiert sich erschiitternd die
unergriindliche Faktizitit der eigenen Existenz [...].« (Ebd.)*’

ven Charakteren einerseits und den Gefiihlstonen andererseits [...]« (ebd., 723). Mit Rickgriff
auf Geiger fithrt Wellbery aus, damit sei ein Standpunkt erreicht, »von dem aus sich die Sub-
jektives und Objektives vereinigende Semantik des Stimmungsbegriffs erklaren |af3t« (ebd.).
Jedoch erweise sich dieses Konzept der Einfithlung, wie Wellbery betont— beriicksichtige
man die Komplexitit der Vorgiange und Verflechtungen — eher als irrefiihrend oder verein-
fachend (vgl. ebd.). Die Rede von der Stimmungseinfiihlung sei gar »als Neuauflage des ro-
mantischen Mythologems vom Einssein mitder Naturinnerhalb der sich als wissenschaftlich
verstehenden psychologischen Asthetik« (ebd.) aufzufassen. Fiir eine weitergreifende Aus-
einandersetzung mit Einfithlung s. Curtis/Koch 2009 sowie Freedberg/Gallese 2007.

37 Jener Gedanke wird, wie im Text von Wellbery angemerkt, bereits von Fritz Kaufmann auf-
bereitet: »Denn wenn man davon ausgeht, dafd die Stimmungen einen ontologischen Gehalt
vorbegrifflich artikulieren, und wenn man weiterhin voraussetzt, da es zwischen Kunst und
Stimmung einen engen Zusammenhang gibt, dann ist die Briicke geschlagen zu einer her-
meneutisch verfahrenden, sich an ontologischen Gehalten orientierenden Theorie der Kunst
als eines besonderen Modus der Seinserschliefdung.« (Ebd., 726) So fithrt Wellbery aus: »Es
ist das Hauptverdienst Kaufmanns, erkannt zu haben, daf der phianomenologische Stim-
mungsbegriff Moglichkeiten bietet, diese zentrale Frage der kiinstlerischen Kommunikati-
on zu klaren. Denn ein Grundzug der Stimmung ist ihr prareflexiver Charakter: Wahrhafte
Stimmung kann nicht in spontanen Akten intendiert werden; sie steigt auf und ttberkommt
mich vom Boden der mir iiberkommenen Wirklichkeit«.« (Ebd., 726f.) Siehe hierzu Kaufmann
1960.

am 13.02.2026, 20:09:46. Op


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRASENZ _ ERSCHEINEN

Eine weitere Spannungsebene entsteht zudem in der Verkniipfung des Stim-
mungsbegriffs mit dem Begriftf des Rauschs. Diese Konstellation lasse sich vor
allem auf Heideggers Auseinandersetzung mit Friedrich Nietzsche zuriickfithren
(vgl. Heidegger 1996). >Rauschs, in seiner Bedeutung als kiinstlerischer Zustand,
werde von Heidegger als ein zentraler Begriff in Nietzsches Asthetik ausgemacht
und, wie auch Wellbery betont, im Sinne eines Stimmungsbegriffs gedeutet:

»Dieser Begriff, der bei Nietzsche eine stark >physiologische« Akzentuierung auf-
weist, wird im Sinne des in Sein und Zeit eingefiihrten Stimmungsbegriffs umge-
deutet. Eine Berechtigung fiir diese Umdeutung des Rauschbegriffs konnte man
darin sehen, dafd Nietzsche an einer Stelle der Tragédienschrift den Stimmungs-
begriff verwendet, um die dionysische Grundlage des lyrischen Schaffens heraus-
zustellen. [...] Das heifdt, es geht bei Nietzsche gerade nicht um die Stimmung als
»das Innerste und Eigenste der Subjektivitit< [..] wie bei Hegel, sondern um das
>Aufgebenc« der >Subjektivitatc im >dionysischen Prozess« [..]. Heidegger erwdhnt
diese Stelle nicht, obwohl auch er die Stimmung des Rausches als Uberwindung
der Subjektivitat des Subjekts deutet.« (Wellbery 2003, 728; vgl. Hegel 1928, 448;
Nietzsche 1972, 40)

Trotz einer recht starken Manifestierung im Leib®®, die sich bei Nietzsche nach-
zeichnen lief3e, gehe es Heidegger mit seiner gedanklichen Fortfithrung aber vor
allem darum, die Stimmung als eine Art des AufRer-Sich zu beschreiben:

»Es geht bei dem dsthetischen Rausch nicht um Vorgidnge wie Blutzirkulation,
Hormonaussto oder erhohte Reizbarkeit der Nerven, obwohl das durchaus
Dinge von der Art sind, die Nietzsche haufig thematisiert. [..] Dagegen will Hei-
degger den kiinstlerischen Rausch als Stimmung verstehen, als Kundgabe der
eigenen Existenz mitten im Ganzen des Seienden und als gestimmt durch dieses
Seiende.>Die Stimmung ist gerade die Grundart, wie wir aufSerhalb unserer selbst
sind.« (Wellbery 2003, 729; vgl. Heidegger 1996, 100)

Als Begriff bietet Stimmung damit ein Verhandlungsfeld, auf dem mehrere Punkte
gebiindelt werden. Zum einen ist es die Ebene des Dispositionalen, die die Stim-
mung vor allem in ihrer Pripositionalitit und Proportionalitit betont. Zum ande-
renist es aber jenes Aufler-Sich, das der Begriff ebenfalls impliziert: als ein Moment
des Rauschs, der nichtan eine feststehend gedachte Subjektivitit gekoppelt gedacht
wird. In Kontext der Auseinandersetzung mit Ausstellungen scheint es deshalb vor
allem von Bedeutung, die Stimmung als eine Figuration aufzufassen, die uns, nicht
zuletzt auch aufgrund ihrer etymologischen Verflechtungen, die Méglichkeit gibt,

38  Siehe hierzu die Auseinandersetzung mit der Thematik des Leiblichen bzw. des Leibkdrpers
im Kap. *Kérper_Hervorbringen®.

am 13.02.2026, 20:09:46. Op

237


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

das Aufeinander-Eingestellt- und Eingestimmt-Sein als wesentliche Momente fest-
zuhalten, die es uns erlauben, Formationen im Kontext von Ausstellungen genauer
in den Blick nehmen zu kénnen.

Aura

Ein weiterer Begriff, der im Kunstkontext eine starke Verbreitung aufweist, ist
der Begriff der Aura. Doch wihrend dieser nicht selten in eine spiritualistisch-
animistisch anmutende Richtung hingedeutet wird — wie etwa bei der >Aura des
Originalkuntswerks< —, weist ein Nachzeichnen des Terminus eine viel grofiere
Komplexitit, zugleich aber auch Potentialitit im Hinblick auf die Auseinander-
setzung mit Ausstellungssituationen auf. Wihrend der Begriff der Stimmung, wie
bereits aufgezeigt, (kon-)figurierende Momente von Einstimmungsprozessen in
den Fokus riickt, inhiriert der Begriff der Aura, wie nachfolgend zu zeigen sein
wird, Momente des Responsiven bzw. der Resonanz sowie der Ereignishaftigkeit.
Doch ebenso wie zuvor Atmosphire und Stimmung weist auch Aura als Terminus
unterschiedliche Konnotationen und Firbungen auf. Nihern wir uns dem Begriff
der Aura an, dann liefert der von Peter L. Spangenberg verfasste Beitrag im His-
torischen Worterbuch der Asthetischen Grundbegriffe (2000) zunichst folgende
Beschreibung:

»Der Begriff der Aura wird im gegenwartigen Sprachgebrauch im Sinne eines kon-
notativen Sinnbildungsschemas verwendet, das in erster Linie in Verbindung mit
Personen (z.B. Schauspieler, Models, Politiker), aber auch mit natiirlichen und ar-
tifiziellen Objekten der Erfahrung (z.B. Landschaften, Medienangebote, Architek-
tur) sowie zur Charakterisierung von Kommunikationssituationen oder Erlebnis-
umgebungen (z.B. Popkonzerte, Freizeitparks) angewandt wird. Alltagssprachlich
bezeichnet Aura eine diffuse, im naturwissenschaftlichen Sinne nicht objektivier-
bare, oft jedoch intensiv empfundene physisch-materielle >Ausstrahlungs, die ei-
nen Wahrnehmungsgegenstand zu umgeben scheint. Der vormoderne Aurabe-
griff gehorte einer religios-metaphysischen Weltsichtan, in der die sensuell-aura-
tische Wahrnehmung die transzendental legitimierte Autoritit von Personen bzw.
Gottheiten verbiirgte.« (Spangenberg 2000, 400)

Als »partielle und sdkularisierte Synonyme« (ebd., 401) werden des Weiteren etwa
Charisma und Atmosphire genannt. Insgesamt wird zwischen einem fremd- und
einem selbstreferentiellen Aurabegriff unterschieden. Bei Ersterem werde die Ei-
genschaft X dem Objekt situativ, meist durch eine institutionelle Aufladung verlie-
hen, bei Letzterem zeichne sich das Objekt selbst »aufgrund der ihm eigentiimli-
chen Konfiguration als Individualtyp« (ebd.) aus. Semantisch bzw. wortgeschicht-
lich betrachtet liege eine Verwandtschaft zum griechischen Wort nimbus, das etwa

am 13.02.2026, 20:09:46. Op


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRASENZ _ ERSCHEINEN

die Bedeutung »leichtes Liiftchen, Hauch, sanfter Wind« (ebd., 402) aufweist.* Je-
nem Wortsinn folge auch der lateinische Ausdruck aura: »Metaphorisch wird aura
auch in der Bedeutung Himmel oder Hohe bzw. Lebensluft, Atem verwendet. Ovid
benutzt aura als poetische Metapher fiir Welt, Oberwelt; bei Vergil findet sich die Be-
deutung von Tageslicht und Offentlichkeit (aliquod ferre sub auras, etwas bekannt-
machen).« (Ebd., 403) Hinzu komme auflerdem ein Bedeutungshorizont des Esote-
risch-Okkultischen, der von einer jedem lebendigen Kérper innewohnenden Sub-
stanz ausgeht, die durch eine besondere Kraft bzw. Disposition zu einer besonderen
Sensibilitit wahrgenommen werden kann (vgl. ebd.).*

In den Bereichen der Philosophie, der Kunst- und Kulturwissenschaften so-
wie den Medienwissenschaften gehen die gegenwirtigen Auseinandersetzungen
hauptsichlich auf den Aurabegrift von Walter Benjamin zuriick, der (u.a. in seinem
Essay »Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit«) den
Auraverlust im Zuge von technisch-sozialen Umwilzungen thematisiert. Aura wird
von Benjamin als etwas beschrieben, das mit einer paradoxen Verflechtung von
einer An- und Abwesenheit operiert und dabei von Spur - einem weiteren Begriff
von Benjamin - begleitet wird.* Im Passagen-Werk heifSt es im Hinblick auf dieses
Verhaltnis: »Die Spur ist Erscheinung einer Nihe, so fern das sein mag, was sie
hinterlie8. Die Aura ist Erscheinung einer Ferne, so nah das sein mag, was sie
hervorruft. In der Spur werden wir der Sache habhaft; in der Aura bemichtigt sie
sich unser.« (Benjamin 1991, 560)** Aus jener Verflechtung von Nihe und Ferne
resultieren auch Benjamins Uberlegungen im Hinblick auf den Status von Kunst-
objekten sowie die damit einhergehenden Rezeptionssituationen, denn durch die
technische Reproduzierbarkeit von Kunstwerken ergebe sich eine entscheidende
Verschiebung, die im Verkiimmern ihrer Aura resultiere (vgl. Benjamin 2019, 16)

39  Wie Spangenberg anfiihrt, hat der lateinische Ausdruck nimbus »die denotative Bedeutung
von Wolke bzw. Gewdlk« (ebd., 403), bezeichnet aber zugleich auch die die Erscheinung von
antiken Gottern begleitende »Feuer-, Licht- oder Nebelhiille« (ebd.).

40 JeneKonnotation hdngt, wie Spangenbergin Anlehnung an Georges Didi-Huberman (vgl. Di-
di-Huberman 1982) anfiihrt, nicht zuletzt auch mit der in die antike Medizin zurtickreichen-
de Vorstellung zusammen, bei der unter Aura die Gesamtheit von Symptomen verstanden
wurde: »[...] Angst- und Beklemmungsgefiithle, Wahrnehmungshalluzinationen —, die einem
epileptischen oder hysterischen Anfall vorausgehen kénnen bzw. ihn anzeigen. Im19.7h. ver-
suchte der positivistische Psychiater Hippolyte Baraduc, die dem bloRen Auge unsichtbare
Aura von Personen durch fotografische Aufnahmen zu objektivieren.« (Ebd., 403f.)

41 Spangenberg fiihrt im Hinblick auf die Koprdsenz von Ndhe und Ferne zwei Quellen an, auf
die sich die Benjamin'schen Uberlegungen zuriickfiithren lassen: »Sie findet sich zum einen
als Metapher und als Sinnbildungsschema in Texten von Marcel Proust, wihrend als zwei-
te Quelle die lebensphilosophische Urbildtheorie von Ludwig Klages herangezogen werden
kann.« (Spangenberg 2000, 406)

42 Im Kunstwerkaufsatz heifdt es: »Diese letztere [Aura, Anm. d. V.] definieren wir als einmalige
Erscheinung einer Ferne, so nah sie sein mag.« (Benjamin 2019, 19)

am 13.02.2026, 20:09:46. Op

239


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

und schliefflich den ontologischen Status der Werke in Frage stelle.*” Ohne an
dieser Stelle eine Diskussion entfalten zu konnen, die Verschiebungen im Zuge der
technischen Reproduzierbarkeit thematisiert, sei das Augenmerk hier vielmehr auf
eine Frage gelenkt, die bei Benjamin in einer starken Offenheit bzw. Ambivalenz
gehalten wird, nimlich die Frage, ob Aura im Sinne einer Objektinhirenz oder aber
als ein Moment des Relationalen verstanden werden kann.* Einen Vorschlag, den
Aurabegriff im srelationalenc« Sinne zu begreifen, macht dabei etwa Dieter Mersch.
In seiner Monografie »Ereignis und Aura« (2011) spricht sich Mersch u.a. fiir eine
»Neubegriindung der Asthetik aus der Aisthesis, des Sich-Zeigens, der Materialitit,
der Begegnung mit Andersheit, schlieflich die Verbindung von Ethik und Asthetik
aus der Umkehrung von Intentionalitit zu >Responsivitit« (Mersch 2011, 9) aus.
Im Kontext der Arbeit erscheint dabei vor allem die letztgenannte Umkehrung im
Verhiltnis zwischen dem Intentionalen und dem Responsitiven von grofier Bedeu-
tung: »Gedacht wird also vom Vorrang der Alteritit her, als eines Zuvorkommenden,
das sich dem Sinn, dem Verstehen gleichwie den Produzenten der Signifikation,
der Schrift und der Differenz verweigert. Fiir diesen elementaren Entzug steht der
Begriff des >Ereignens«.« (Ebd.) Folglich gehe es weniger um Prozesse von Insze-
nierung und Darstellung, sondern um Widerfahrnisse (vgl. ebd.) (s. Kap. *Intimi-
tit_Exponieren®): »Widerfahrnisse wiederum begegnen von einem Anderen, einem
Ungemachten oder Unverfiigbaren her. Ihnen kommt die Dimension der >Aurac
zu. So schliefien sich Ereignis und Aura zusammen. Dabei bedeutet das Auratische
nichts anderes als das Ereignis im Modus von Wahrnehmung, von Aisthesis.« (Ebd.,
9) Ereignisisthetik wird folglich von auratischen Erfahrungen ausgehend gedacht,
»und zwar so, dafd in ihr das »Daf3« (quod) des Erscheinens vorrangig beriihrt wird«

43 Der Auraverlust soll jedoch nicht primar im Sinne einer nostalgischen Geste verstanden wer-
den, sondern, wie auch Spangenberg anfiihrt, »als Chance fiir die Entwicklung einer antifa-
schistischen Asthetik des Films zu propagieren« (Spangenberg 2000, 405). In ihrer Einleitung
zum Band »Politik eines Rituals« fithren Dorothea von Hantelmann und Carolin Meister in
Bezug auf Didier Maleuvre aufierdem an: »Dem von Walter Benjamin herausgestellten Ver-
lust der Aura, den das aus seinem Kontext gerissene Kunstwerk erleidet, stellt Maleuvre die
Reauratisierung der Dinge in der Ausstellung gegentiber. Denn was das aus seinem Zusam-
menhang herausgehobene, ins Museum verfrachtete Kunstwerk an liturgischem Wert ver-
liert, gewinnt es zugleich an Objektwert. Die Ausstellung wird dabei zu einem Ort, an dem
ein veritabler Kult des Objekts zelebriert wird.« (von Hantelmann/Meister 2010, 13f.)

44 In Anlehnung an Burkhardt Lindner beschreibt Spangenberger zwei divergierende Defini-
tionsebenen: »Eine Beobachtungsrichtung ergibt sich daraus, daf} Benjamin versucht, die
Aura zunichst introspektiv und phanomenologisch als ein basales, ganzheitliches Erfah-
rungsmuster zu plausibilisieren, das auf historisch-dsthetische Wahrnehmungsgegenstin-
de — Kunstwerke — (ibertragen werden kann; die andere ergibt sich aus der Definition von
Aura als objektinharenter Qualitat, die diese Kunstwerke auszeichnet und bei der Beschéfti-
gung mit ihnen wirksam wird.« (Spangenberg 2000, 405f.; vgl. Lindner 1992, 223f.)

am 13.02.2026, 20:09:46. Op


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRASENZ _ ERSCHEINEN

(ebd., 10). Damit werde das Auratische nicht, wie etwa Brecht Benjamin vorgewor-
fen hatte (s. hierzu Brecht 1974), in einem mystischen Sinne verstanden, sondern
die Erfahrung von >Ex-sistenz« werde aufgefasst »im Wortsinne eines >Aus-sich-
Haltenden« oder >Aus-sich-herausstehenden«. Ihm eignet Ekstasis: Hervortreten in
der Bedeutung eines Erscheinens. Beide bedeuten dasselbe: Sich-Zeigen.« (Mersch
2011, 10) Damit werde auch Wahrnehmung als eine urspriingliche Erfahrung eines
Entzugs, der Begegnung mit einem >Aufler-mir< verstanden, dem zugleich ein
»Zugs, eine >Anziehung« inhirent sei (vgl. ebd., 27).* Mit der Emphase des Prisen-
tischen (vgl. ebd., 12) fokussiert sich Merschs Auseinandersetzung nicht zuletzt auf
ein >An-gehen«. Die jenem >An-gehen< inhirente Responsivitit impliziere damit
eine Disposition zum Antworten und zeige darin nicht zuletzt auch ihr ethisches
Potential (vgl. ebd., 10). Die »Ethik des Responsivitit« (ebd.) habe ihre Grundlage
demzufolge ebenso im Aisthetischen, was schliefilich in folgender begrifflicher
Verkniipfung resultiert: »Alle drei Begriffe: Aisthesis, Alteritit und Responsivitit
binden, wie Aura, Ereignis und Ex-sistenz, einen eintrichtigen Knoten.« (Ebd.)
Diesem Gedanken folgend heiflt es weiter: »Verwiesen auf die Unverfiigbarkeit
des >Daf¥« ereignet sich folglich das Auratische wie Erhabene als Ekstasis des Seins
(Ex-sistenz): »>Zuvorkommenc« (Schelling) oder >Geburt des Anderenc« (Lyotard), das
nur so lange >nichts«bleibt, wie es vom Denken, der Reflexion oder den Texturen der
Zeichen her gefafdt wird; andernfalls erscheint es als >das Seyn selbers, als Fiille: >Es
zeigt sich«.« (Ebd., 50; vgl. Schelling 1977, 167; Lyotard 1984, 152) D.h. wiederum: »[...]
Wahrnehmung — das Ohr, das hort, die Hand, die fithlt, das Auge, das erblickt — be-
ginnt im Anderswo, das herausfordert. Es notigt zum Respons. (Es) widerfihrt mir —
»es<: sein Ereignis, und zwar so, dafd ich unmoglich nicht reagieren kann.« (Mersch
2011, 52) Jenes Moment des Reagierens, des Responsiven, werde, wie sowohl Mersch
als auch Spangenberg herausstellen, auch bei Benjamin zu einem wesentlichen
Punkt. Die Aura, die als eine absolute Ausnahme gedacht werde (vgl. ebd., 48) und
»ein Bannendes [inhiriert], das seine Macht, wie der Gesang der Sirenen, iiber den

45  Wie Mersch selbst betont, spricht sich seine Auseinandersetzung fiir Momente des Prasenti-
schen aus und setzt sich gewissermafen gegen das dekonstruktivistische Denken der>Nach-
traglichkeit< von Jacques Derrida ein: »Anstatt also von Schrift und Spur oder von Wieder-
holung und Differenz zu sprechen, geht es den vorliegenden Studien tberall um das, was
»an-gehte, was im buchstédblichen Sinne>an-filltcund seine Irreversibilitit behauptet und die
Texturen der Signifikanz verwirrt. Aufmerksam gemacht wird auf diese Weise auf jene >In-
tensitdten« (Lyotard), die zu denken sgeben<und erst nachtraglich zur>Spur< oder zum >Gra-
phem<«werden.« (Ebd., 13f.) Wahrend Mersch damit das Prasentische gewissermafien gegen
das Denken der Nachtréaglichkeit ausspielt, macht die vorliegende Arbeit den Vorschlag, bei-
de Momente miteinander zu verflechten und damit den >Entzug< bzw. das Nicht-Greifbare
ebenfalls als wesentliche Momente von Prasenz herauszuarbeiten, die schlielich das aus-
machen, was die Arbeit als Intimitat zu beschreiben ersucht. Siehe hierzu das Kap. *Intimi-
tat_Exponieren*.

am 13.02.2026, 20:09:46. Op

241


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

Gewahrenden verhingt, der sich ihr aussetzt« (ebd., 49), evoziere ein aufklaffen-
des Ereignis, ein Uberkommen (vgl. ebd.) (s. Kap. *Intimitit_Exponieren®). Jenes
Ereignis gehe zugleich, wie Benjamin in seinem Text zu Baudelaire (vgl. Benjamin
1990) herausstellt, mit einem >Aufschlagen des Blicks« einher:

»Die Erfahrung der Aura beruht also auf der Ubertragung einer in der mensch-
lichen Gesellschaft gelaufigen Reaktionsform auf das Verhiltnis des Unbelebten
oder der Natur zum Menschen. Der Angesehene oder angesehen sich Glaubende
schlagt den Blick auf. Die Aura einer Erscheinung erfahren, heifdt, sie mit dem Ver-
mogen belehnen, den Blick aufzuschlagen. Die Funde der memoire involontaire
entsprechen dem.« (Benjamin, zit.n. Spangenberg 2000, 408)*¢

Mit der Betonung des Responsivitit wird ein Moment herausgestellt, das sich auch
fir Ausstellungssituationen als entscheidend gestaltet. Und wihrend die Thematik
der >Alteritit*’ sowie des Widerfahrens in einer weiter geficherten Form im Laufe
des Kapitels *Intimitit_Exponieren” aufkommen, gilt es an dieser Stelle zunichst
den Gedanken festzuhalten, dass Aura im Sinne einer Ereignishaftigkeit begriffen
wird und folglich auch im Kontext von Ausstellungen nicht von einer Dinginhirenz
ausgeht (und damit Kunst folglich auch nicht substanzialistisch oder essentialis-
tisch (vgl. Bertram 2016, 21f.) bestimmt), sondern Momente eines Zusammenkom-
mens betont, das sich als ein Uberkommen ereignet. Bevor wir unseren Fokus ex-
pliziter aufjene Bewegungen des Uberkommens bzw. Uberkommen-Werdens rich-
ten, soll nun zunachst der Begriff des Erscheinens ins Blickfeld riicken, der die Frage
nach Prisenz in ihrem >Vollzug« verhandelt.

46  Spangenberg flihrt weiter aus: »Die damit einem Objekt halluzinatorisch zugeschriebene
Subjektivitat [...] ist fiir Benjamin sowohl Erfahrungsinhalt der Aura als auch Ausléser einer
produktiven dsthetischen Haltung. Diese Uberlegungen gipfeln dann in der These, daf die
kreative Fahigkeit des Betrachters, eine Erscheinung mitjenem Vermogen auszustatten,>den
Blick aufzuschlagens, als>Quellpunkt der Poesie<angesehen werden kann.« (Ebd.; vgl. hierzu
Link-Heer 1996)

47  Mersch fiihrt des Weiteren Lévinas’ >Antlitzcan, der die Exterioritat, im Gegensatz zu Derri-
da, phanomenologisch, d.h. aus dem Modus der Wahrnehmung heraus begriindet: »Ja, es
ist sogar die »auratische« Prasenz der Nacktheit oder >Blof3e« dieses Antlitzes, die fiir Lévinas
die Alteritat auftauchen lasst. Er formuliert daher nicht eigentlich eine Ethik der Gabe — ei-
ne>Ethik der Differenz¢, sondern eine>Ethik der Alteritits, die den Begriff positiv umwendet:
Herkommen von einem Anderen, das sich ebenso gegen Erkenntnis und Verstehen sperrt,
wie es umgekehrtden Augen-Blick einer Fiille benennt, der das Denken gleichwie die Zeichen
in Bann zieht und >wach«<hélt: sDiese Weise des Anderen, um meine Anerkennung nachzu-
suchen und dennoch zugleich das Inkognito zu wahren, die Zuflucht zum einverstandlichen
oder komplizenhaften Augenzwinkern zu verschmihen, diese Weise in Erscheinung zu tre-
ten, ohne zu erscheinen, nennen wir [..] Enigma, Ratsel. [..] das Ratsel ist die Transzendenz
selbst, die Ndhe des Anderen als eines Anderen«.« (Mersch 2011, 15; vgl. Lévinas 1987, 246;
254) Siehe hierzu auch das Kap. *Intimitat_Exponieren®.

am 13.02.2026, 20:09:46. Op


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRASENZ _ ERSCHEINEN

4, Erscheinen

Bewegen wir uns in und durch Ausstellungssituationen, dann offenbart sich ein
grundlegendes Moment dessen, was in einer Ausstellung passiert — nimlich das
Moment, dass sich etwas zeigt.*® Befinden wir uns in der Black Box der Video-
installation Poor Magic von Jon Rafman (2017), finden wir uns den >Fleischsesseln«
gegeniiberstehend, die uns mal als Sitzgelegenheiten, mal als skurrile, Ekel auslo-
sende, ambigue Objekte, mal als theaterkulissenhafte Schaumstoffgebilde gegen-
tibertreten, in einer Situation, deren Aufladung - je nach Videosequenz — zwischen
bedrohlich und entschleunigt wechselt, dann stellt sich fiir uns die Frage nach
der jeweiligen Weise jenes >Erscheinens«. Damit riicken fiir uns folglich in erster
Linie Ausstellungen als Wahrnehmungssituationen in den Fokus. Gewissermafien
vollziehen wir also eine >Blow-Up-Bewegungs, die Situationen und die darin auf-
kommenden >Objekte« ins Blickfeld riickt, diese Situationen aber gleichzeitig zu
qualifizieren versucht. Betont sei an dieser Stelle aber auch, dass auch hier — bei
der Auseinandersetzung mit dem Erscheinen — wir es nicht mit >feststehenden«
Subjekt- und Objektpositionen zu tun haben, die sich lediglich einander zeigen.
Auch das Erscheinen, von dem wir hier sprechen wollen, ist im Sinne einer Ereignis-
haftigkeit zu verstehen, aus der die jeweiligen Positionen erst resultieren konnen.
Sprechen wir von uns entgegenkommenden Sesseln, setzen wir also bereits voraus,
dass »da etwas passiert sein muss<, aus dem sowohl >wir, als auch »die Sessel< und
auch jenes >Entgegenkommenc resultieren.

48 Inihrem Beitrag »Zeigen, Sich-zeigen und Sehen-lassen. Intentionalitit in phinomenologi-
scher Sichtg, das im Band »Politik des Zeigens« (2010) erschien, greift Hilge Landweer die
Thematik der Unterscheidung zwischen dem Begriff des Sich-Zeigens und des Erscheinens
bzw. der Erscheinung auf. In Anlehnung an Martin Heidegger bzw. seinen Phanomenbegriff
thematisiert sie das angestrebte Unterlaufen der Dichotomie, sowohl zwischen Subjekt und
Objekt als auch zwischen Passivitat und Aktivitat, das der Begriff des Sich-Zeigens in Gang
setzt (vgl. Landweer 2010, 44). Der Begriff der Erscheinung, den Heidegger vom Sich-Zei-
gen des Phanomens abgrenze, konne, in Anlehnung an Kant, als ein »vulgare[r] Phinomen-
begriff« (ebd., 47) bezeichnet werden und habe seinen Geltungsanspruch lediglich »im Sin-
ne desjenigen Seienden, das in der empirischen Anschauung zuginglich ist« (ebd.). Zudem
kommteine weitere Komponente ins Spiel. Nach Heidegger besage »Erscheinungals Erschei-
nung>von etwas«[..] demnach gerade nicht: sich selbst zeigen, sondern das Sichmelden von
etwas, das sich nicht zeigt, durch etwas, was sich zeigt. Erscheinen ist ein Sich-nicht-zeigen.«
(Heidegger 1986, 29, zit.n. Landweer 2010, 48) Und wiahrend in der vorliegenden Arbeit kei-
ne differenziertere Auseinandersetzung mit dem Begriff des Sich-Zeigens bzw. Heideggers
Lesart stattfinden kann, sei an dieser Stelle jedoch vermerkt, dass die Thematik der Verflech-
tung zwischen Prasenz und Entzug sowohl im Laufe dieses Kapitels als auch im Kap. *Inti-
mitdt_Exponieren® immer wieder aufgegriffen wird. Und da dieses Kapitel in der Tat von Si-
tuationen einer empirischen Anschauung ausgeht, mutet gerade der Begriff des Erscheinens
einige produktive Impulse an, denen explizit nachgegangen wird.

am 13.02.2026, 20:09:46. Op

243


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ym

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

Wahrnehmungssituationen

In seiner Monografie »Asthetik des Erscheinens« (2003) beschreibt Martin Seel das
Erscheinen als eine »Wirklichkeit, die alle dsthetischen Objekte miteinander tei-
len« (Seel 2003, 9): »Wir begegnen dem, was unseren Sinnen und unserer Imagi-
nation hier und jetzt entgegenkommt, um dieser Begegnung willen. Dies ist einer
der Griinde dafiir, warum isthetische Aufmerksamkeit eine Form des Gewahrseins
darstellt, die aus der menschlichen Lebensform nicht wegzudenken ist.« (Ebd., 45)
Damit zeichnet Seel mehrere Ebenen vor: die Ebene der (eher subjektgebunden ge-
dachten) dsthetischen Aufmerksambkeit, die Ebene der Begegnung sowie die des Er-
scheinens (die vor allem auch die Objekte ins Blickfeld riickt). Doch mutet der Aus-
einandersetzung vor allem deshalb eine Produktivitit an, weil es nicht darum geht,
diese einzelnen Komponenten fiir sich zu behandeln, sondern ihre Konfiguration,
ihr Zusammenspiel zu thematisieren. Aus diesem Grunde spricht Seel in seinem
Text von Wahrnehmungssituationen (vgl. ebd.) und betont die Interdependenz zwi-
schen den Begriffen der dsthetischen Wahrnehmung und dem dsthetischen Gegen-
stand, als unterschiedliche Aspekte eines Zusammenhangs der dsthetischen Wahr-
nehmungssituation. Asthetische Objekte*” seien demnach »Objekte in einer beson-
deren Situation der Wahrnehmung oder fiir eine solche Situation; sie sind Anlisse
oder Gelegenheiten einer bestimmten Art des sinnlichen Vernehmens« (ebd., 46).%°
Ferner differenziert der Text zwischen sinnlichem Sosein® und dem &sthetischen
Erscheinen, wobei Letzteres als ein »Modus des sinnlichen Gegebenseins von etwas«
(ebd., 47) beschrieben wird. Des Weiteren kénne das dsthetische Erscheinen eines
Gegenstands als »ein Spiel seiner Erscheinungen« (ebd., 70) beschrieben werden.** Im

49  Hierbei gehe es Seel nicht allein um >Einzeldinge< und >ruhende Dinge, sondern auch um
Konstellationen und Ereignisse (vgl. ebd., 98).

50  Das dsthetische Objekt falle jedoch nicht mit dem Begriff des Wahrnehmungsgegenstands
zusammen: »Denn was sensitiv wahrnehmbar ist und somit Anlass einer dsthetischen Wahr-
nehmung werden kann, ist nicht darum bereits ein dsthetisches Objekt.« (Ebd.). Jene Objek-
te seien uns »in einer ausgezeichneten Weise sinnlich gegeben; sie werden von uns in einer
ausgezeichneten Weise sinnlich erfasst« (ebd., 47).

51 Dazu fihrt Seel aus: »Den Ausdruck >Sosein< verwende ich dabei als eine Abkiirzung fiir das
in propositionaler Erkenntnis aspekthaft fixierbare phanomenale Soundsosein eines Gegen-
stands der Wahrnehmung. Den Ausdruck sErscheinen< dagegen reserviere ich fiir die Inter-
aktion der am Gegenstand je gegenwirtig vernehmbaren Erscheinungen. Diese Interaktion
ist als ein>Spiel<von Qualititen zu verstehen, die in einem Gegenstand aus einer jeweiligen
Warte und zu einem jeweiligen Zeitpunkt vernehmbar sind.« (Ebd., 83) Neben dem Sosein
bildet das Erscheinen folglich keinen Kontrapost zu dem seigentlichen<Sein, sondern bietet
eine bestimmte Modalitit einer Wahrnehmungssituation.

52 Die Erscheinung eines Gegenstands sei wiederum das, »was an ihm in feststellender Wahr-
nehmung erkannt werden kann« (ebd., 82), wogegen der Begriff des Wahrnehmungsgegen-
stands vielmehr auf Entitdten verweist, »die zu unterschiedlichen Zeiten sehr unterschied-

am 13.02.2026, 20:09:46. Op


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRASENZ _ ERSCHEINEN

Begriff des Erscheinens werden nicht alle phinomenalen Eigenschaften angespro-
chen, die einem Gegenstand zu einem Zeitpunkt zukommen, vielmehr handele es
sich um ein »simultanes und momentanes Erscheinen dieser Erscheinungen. Hierbei
kommt es nicht auf die faktische, hier kommt es auf die phinomenale Simultanei-
titder an einem Gegenstand sensitivwahrnehmbaren Aspekte an: auf das Wie ihres
Gegebenseins hier und jetzt.« (Ebd., 83) Dem Objekt begegnen wir auf eine beson-
dere Weise:

»Hier kommt eine Fiille sinnlicher Kontraste, Interferenzen und Uberginge, [..]
hier kommt eine Interaktion der sinnlich wahrnehmbaren Aspekte ins Spiel, die
sich der feststellenden Bestimmung entzieht. Es kommt erst zur Wahrnehmung,
wenn wir der sinnlichen Prdsenz eines Gegenstands um dieser sinnlichen Pra-
senz willen begegnen— wenn uns daran liegt, ihn in der augenblicklichen Fiille
seiner Erscheinungen wahrzunehmen. Das Erscheinen tritt hervor, wird spirbar
und vernehmlich, solange wir einen Gegenstand der Wahrnehmung ohne eine
Festlegung auf Aspekte seiner Verfassung oder Funktion zur Wirkung kommen
lassen.« (Ebd., 84f.)

Das Erscheinen sei demnach ein »konstitutives Element aller Formen der 4stheti-
schen Herstellung und Wahrnehmung. Auch alle relevanten kiinstlerischen Unter-
schiede sind an dsthetische Unterschiede — an Unterschiede des Erscheinens ge-
bunden.« (Ebd., 48) Kunstwerke seien auflerdem »nicht Erscheinungsdinge mit da-
neben noch einem geistigen Gehalt, sie sind genuine Ergebnisse des Erscheinens«
(ebd., 48). Asthetische Wahrnehmung beziehe sich damit in erster Linie darauf, et-
was »um seines Erscheinens willen in seinem Erscheinen zu vernehmen« (ebd., 49)
und unterscheide sich »durch eine besondere Polung des Sehens, Horens, Tastens,
Riechens und Schmeckens. Wir diirfen also keine Trennung der dsthetischen von
der sonstigen Wahrnehmung vornehmen, sondern miissen ihre besondere Akzen-
tuierung erkennen.« (Ebd., 50) Insgesamt lassen sich drei Dimensionen der Wahr-
nehmung benennen: Wahrnehmung-von; Wahrnehmung-dass und Wahrnehmung-
als (vgl. ebd., 51): »Die Wahrnehmung von etwas als etwas ist eine Bedingung dafir,
etwas in der uniibersehbaren Fiille seiner Aspekte, etwas in seiner unreduzierten
Gegenwirtigkeit wahrnehmen zu kénnen.« (Ebd., 52) Hierbei werde die Aufmerk-
samkeit auf die phinomenale Prisenz des Objekts gelenkt (vgl. ebd.). Jenes pro-
positionale Sehen, in dem etwas als etwas wahrgenommen werde, werde zugleich

liche Konstellationen von Erscheinungen zeigen konnen. Daher ist die Identitdat von Wahr-
nehmungsgegenstanden wesentlich mitihrer kausalen Geschichte verbunden, also miteiner
Abfolge oder Dauer von Zustinden, die fiir ihren Weg durch Raum und Zeit charakteristisch
ist.« (Ebd., 72) Eine explizite Auseinandersetzung mit >Gegenstanden« findet aufierdem—
mit der Fokussierung ihrer prozessontologisch verstandenen Konfigurationen —im Kap. *Ob-
jekt_Konfigurieren® statt.

am 13.02.2026, 20:09:46. Op

245


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

von unterschiedlichen Interessen geleitet (vgl. ebd., 53) und bringe demnach eine
Variationsoffenheit mit sich.”® Unterschieden werden kann demzufolge zwischen
nichtisthetischen und dsthetischen Zustinden (vgl. ebd., 63). Denn so wie Situatio-
nen Modalititen des Asthetischen aufrufen kénnen, kénnen Formationen von qua-
si»gleichen< Elementen ebenfalls eine, wie Seel hier differenziert, nichtdsthetische
Modalitit evozieren. Uns in einem Ausstellungsraum befindend, kénnen wir von
den flimmernden Bildern von Poor Magic affiziert werden, oder uns um ein bewuss-
tes, »inventarisierendes<Auseinanderhalten der Szenen bemiithen. Doch wire es ver-
kehrt, wiirden wir jene Modalititen als beliebige proklamieren. So betont auch Seel,
dass es beispielsweise Orte gibt, an denen es schwerfalle nicht dsthetisch zu reagie-
ren (vgl. ebd., 64), was nicht bedeutet, dass es Orte gibt, die per se dsthetisch oder
nichtisthetisch seien, sondern — wenn wir den Gedanken auf das Hauptinteresse
dieser Publikation iibertragen — dass die jeweiligen Konfigurationen und Momen-
te des Hier und Jetzt von historischen, kulturellen und auch individuellen Bedin-
gungen abhingen und als komplexe eingestimmte und einstimmenden Gefiige be-
griffen werden miissen (s. Kap. *Agencement_Materialisieren®). Die Beachtung des
Spiels der Erscheinungen komme jedoch nur zustande, wenn wir in seiner Gegen-
wart verweilen »und ihm in selbstzweckhafter Aufmerksambkeit begegnen« (ebd., 56).
Dem gegeniiber lasse sich ein feststellendes Sehen kontrastieren — etwavon einer/m
Kommissar:in oder einer Pilzsucher:in (vgl. ebd., 57), deren Wahrnehmung von ei-
nem benennbaren, fixierten Interesse konturiert werden kénne. Als Gegenpol dazu
lasse sich wiederum eine >konfuse« Wahrnehmung anfithren:

»Diese Struktur einer nicht auf einzelnes fixierten Wahrnehmung hatte Baumgar-
ten im Auge, als er der dsthetischen Anschauung das Adelspradikat einer skonfu-
sen< Erkenntnis verlieh. Sie zielt nicht auf Distinktionen, sie verfolgt ein beweg-
tes Ineinander von Aspekten auch da, wo es sich um einen ruhenden Gegenstand
handelt. Sie verweilt bei einem Prozess des Erscheinens.« (Ebd., 58)

Daraus lisst sich ebenfalls schlussfolgern, dass keine dsthetische Wahrnehmung
einzig auf einen Sinn beschrinkt sei (vgl. ebd.). Mafdgeblich sei demnach ein unent-
wegtes Ineinandergreifen der Sinne, sodass uns beispielsweise kein Pfirsich ohne
die visuelle und haptische Vorstellung schmecken kénnte (vgl. ebd., 59). Was diese

53  VonBedeutungistauflerdem ein zeitlicher Aspekt, sodass sinnliche Prasenzen sowohl ausge-
hend von ihrer Simultaneitit (verstanden als Dauer) und ihrer Momentaneitat (verstanden
als Veranderung) beriicksichtigt werden missen (vgl. ebd., 55f.): »Wie stark oder schwach
aber die Momentaneitit von Wahrnehmungsobjekten akzentuiert sein mag, immer ist die
Simultaneitat ihrer bleibenden oder vergehenden Erscheinungen der zentrale Gesichts-
punkt ihrer dsthetischen Auffassung. Indem sie sich von bestimmten bestimmenden Hin-
sichten fernhalt, nimmt sie Riicksicht auf die phdnomenale Individualitit ihrer Objekte. Sie
lasst etwas in der Fiille seiner Erscheinungen gegenwartig sein.« (Ebd., 56)

am 13.02.2026, 20:09:46. Op


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRASENZ _ ERSCHEINEN

Erfahrung dabei ausschlaggebend begleite, sei ein »spiirendes Sich-gegenwirtig-
Sein« (ebd., 60), das sich in der jeweiligen Situation einstelle.

Dimensionen des Erscheinens

Wie bereits im vorangegangenen Unterkapitel thematisiert, spielt die Frage nach
Prisenz eine gewichtige Rolle, wenn es um Ausstellungssituationen geht, weil je-
ne, der These der vorliegenden Arbeit nach, eine spezifische Uberlagerung von Ge-
genwirtigkeiten initiieren. Die Thematik von Gegenwart bzw. Gegenwirtigkeit wird
auch in der Monografie von Martin Seel im Kontext seines Begriffs des Erscheinens
zu einem grundlegenden Moment. Im, wie Seel betont, elementaren Sinne verstan-
den, werde Gegenwart aufgefasst als

»[...] ein Kontinuum von (Zustidnden von) Dingen und Ereignissen, wie sie in der
Umgebung eines Menschen sinnlich vernehmbar anwesend sind. Das Wie dieses
Gegebenseinsist hier wichtig. Das blofRe Vorhandensein von Objekten einschliefs-
lich des blofien Vorbeigehens von Ereignissen macht allein keine Gegenwart aus.
[...] Gegenwart ist ein offener— und darin uniibersehbarer, unfafilicher und unbe-
herrschbarer—Horizont der spiirenden, handelnden und erkennenden Begegnung
mit Vorhandenem. Diese Begegnung ist nicht als solche dsthetisch; die dstheti-
sche Aufmerksamkeit stellt vielmehr einen Modus dieser Begegnung dar. Dieser
stellt sich ein, wo es in einer wesentlich sensitiven Begegnung um diese —wesent-
lich, aber keineswegs ausschlieflich —sensitive Begegnung geht, wo es also zu ei-
ner selbstzweckhaften Begegnung mit dem Gegebenen kommt.« (Ebd., 61f.)>*

Demnach komme es auf die jeweilige phinomenale Besonderheit an, auf das »jewei-
lige Sichdarbieten des sinnlich Gegebenen« (ebd., 62).°° Daraus — aus der damit ein-
hergehenden Aufmerksambkeit fiir die momentane Konfiguration der Erscheinun-
gen — entstehe »ein anschauendes Bewusstsein der Gegenwart — ein Bewusstsein
eines Hier und Jetzt, dafd zugleich ein Bewusstsein meines Hier und Jetzt umfasst«
(ebd.). Besinnung auf Gegenwart liefere damit ein »basales Motiv aller dsthetischen
Anschauung« (ebd.), denn im Vernehmen der Gegenwart von etwas anderem rea-
lisiere sich auch das Verspiiren der eigenen Gegenwart.> Asthetische Anschauung
wird damit als eine »radikale Form des Aufenthalts im Hier und Jetzt« (ebd. 62) be-
griffen, sodass wir uns regelrecht zur Gegenwart entfithren lassen (vgl. ebd.). Unab-

54  Andieser Stelle verweist Seel auf Heidegger (vgl. Heidegger 1975, 376), laut dem die Gegen-
wart im existentialen Sinne nicht gleichzusetzen sei mit Anwesenheit bzw. Vorhandenheit
(vgl. Seel 2003, 61).

55  Mit Heidegger lasse sich, wie Seel anfiihrt, von einer »ekstatischen Gegenwart sprechen, von
einer Lage inmitten weitreichender raumlicher, zeitlicher und sinnhafter Beziige« (ebd., 160).

56  Hierbei bezieht sich Seel vor allem auf Bohrer 1994.

am 13.02.2026, 20:09:46. Op

247


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

hingig davon, welche Ebene zum Zuge komme, es handele sich just um ein Erschei-
nen realer Prisenz, die jedes Mal anders konfiguriert sei und anders »aufscheine«.

Im weiteren Verlauf unterscheidet Seel drei grundlegende Dimensionen des Er-
scheinens, die davon abhingig sind, »ob und auf welche Weise die Aufmerksambkeit
fiir das Erscheinende zugleich fiir die Sensationen eines sinnlichen oder imagina-
tiven Scheins sowie fiir den Mitvollzug von Darbietungen offen ist, die im Medium
des Erscheinens operieren« (ebd., 146). Die Dimensionen riicken folglich jeweils ei-
ne andere Situation des Erscheinens in den Vordergrund:

»Wenn wir uns ganz auf das sinnliche Gegenwaértigsein von etwas beschranken,
kommt es in seinem bloflen Erscheinen zur Wahrnehmung. Sobald die phanome-
nale Priasenz eines Objekts oder einer Situation als Widerschein einer Lebenssi-
tuation aufgefasst wird, tritt ein atmosphdrisches Erscheinen in den Vordergrund
der Beachtung. Werden Objekte der Wahrnehmung hingegen als (meist imagi-
native) Darbietungen einer besonderen Art verstanden, haben wir es mit Formen
eines artistischen Erscheinens zu tun.« (Ebd., 148f.)

Demnach kénne die sinnliche Verfassung von Wahrnehmungsobjekten auf drei
unterschiedliche Arten in eine isthetische Gegenwirtigkeit treten, gleichwohl
die Grenzen meist als flieBend beschrieben werden miissen (vgl. ebd., 149).5” Bei
der ersten Dimension, dem blofRen Erscheinen, lassen wir uns »von der blofien
Prisenz der an ihm koexistierenden und interferierenden Erscheinungen fesseln«
(ebd., 150). Diese Form der sensitiven Begegnung schligt Seel alternativ vor als
»kontemplative dsthetische Wahrnehmung« (ebd.) zu bezeichnen: »Die dsthetische
Kontemplation verweilt bei den Phinomenen — ohne Imagination und ohne Re-
flexion. Sie geht in keiner Weise iiber die Gegenwart hinaus, sie geht nicht ins
Exemplarische oder Allgemeine, sie sucht und findet keinen Sinn; sie bleibt in
einem leiblichen Vernehmen der sinnlichen Prisenz ihrer Gegenstinde stehen.«
(Ebd., 151) Das atmosphérische Erscheinen — die zweite Kategorie — sei »nicht mit
der generellen Spiirbarkeit von Atmosphiren gleichzusetzen; es ist vielmehr als ein
sinnlich-emotionales Gewahrsein existenzieller Korrespondenzen zu verstehen«
(ebd., 153):

»Etwas zeigt sich in einem atmospharischen Erscheinen, wenn es fir die Wahr-
nehmenden in einer existenziellen Bedeutsamkeit anschaulich wird. So erinnert
der Ball an das Lirmen der Kinder, die langst abwesend sind; so inszeniert eine

57  Sooperieren die drei Dimension auch mit unterschiedlichen Zeitkonfigurationen und geben
gewissermafien »eine Zeit fiir einen jeweils anderen Augenblick frei« (ebd., 150). Jedoch sei-
endiese Augenblicke nichtisoliert, sondern konnen sich jeweils abldsen bzw. iiberlagern und
erzeugen damit—allemvoranin der Wahrnehmung von Kunst —eine »spannungsreiche Zeit-
dauer« (ebd.).

am 13.02.2026, 20:09:46. Op



https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRASENZ _ ERSCHEINEN

Wohnungseinrichtung einen Wohlstand, dem man ansehen kann, dass er triige-
risch ist. Atmosphare ist ein sinnlich und affektiv spiirbares und darin existenziell
bedeutsames Artikuliertsein von realisierten oder nicht realisierten Lebensmog-
lichkeiten.« (Ebd., 152)

Seel betont des Weiteren, dass Atmosphiren »keine omindsen >Halbdinge« [sind],
wie es bei Bohme unter Hinweis auf Herrmann Schmitz heif3t, sie sind ein aus
Temperaturen, Geriichen, Geriuschen, Sichtbarkeiten, Gesten und Symbolen
bestehendes Erscheinen einer Situation, das die, die sich in dieser Situation be-
finden, auf die eine oder andere Weise berithrt und betrifft« (ebd., 153).% Das
Atmosphirische ergebe sich demnach »aus einer Korrespondenz zwischen — lin-
gerfristigen oder augenblicklichen — Lebensvorstellungen und Lebenserwartungen
und dem, wie eine Situation — lingerfristig oder augenblicklich — im Licht dieser
Dispositionen erscheint« (ebd., 154).%

Die dritte Dimension — das artistische Erscheinen — ermoglicht uns wiederum
eine Auseinandersetzung mit Kunst, die weder durch Begrifte der dsthetischen Kon-
templation (das blofe Erscheinen) noch der Korrespondenz (das atmosphirische
Erscheinen) hinreichen erfolgen kénne (vgl. ebd., 156). Seels Ausfithrungen nach
unterscheiden sich Kunstwerke dadurch von anderen Objekten des Erscheinens,
dass sie Darbietungen seien, und zwar Darbietungen im Medium des Erscheinens
(vgl. ebd., 156f.). Auflerdem seien es skonstellative« Darbietungen, denn ihr Sinn
sei »an eine nichtsubstituierbare (durch keine andere Kombination von Elementen
ersetzbare) Ausfithrung ihres Materials gebunden« (ebd., 157). Hier komme es

58  Einen Punkt gilt es an dieser Stelle zu problematisieren: Teilweise werden Atmospharen bei
Seel als >gesetzt« behandelt, d.h. die Atmospharen seien >da¢, auch wenn niemand auf sie
achte (vgl. ebd., 152). Die Atmosphére kénne sich folglich mit der dsthetischen Aufmerksam-
keit schlagartig verandern (vgl. ebd., 153), was uns zu der Frage fiihrt, welchen Status diese
letztlich in Seels Ausfithrungen erhilt. Seel raumt zwar ein, dass die Atmosphéaren sich korre-
sponsiv andern (kénnen), jedoch wird ihnen offenbar eine bestimmte >Vorgangigkeit«zuge-
sprochen: »Dass Landschaften, Wohnungen oder Stiadte eine bestimmte Atmosphdare dau-
erhaft haben, bedeutet, dass sie eine bestimmte Gestimmtheit in ihrer Gegenwart nahelegen,
wenn nicht andere Interessen und Stimmungen die Empfanglichkeit fiir die von ihnen ent-
fachten Korrespondenzen iiberlagern.« (Ebd., 154) Im Kontext der vorliegenden Publikation
interessiert uns aber insbesondere die Frage nach densBedingungen<von jenem>Atmospha-
re-Habens, verstanden als ein Resultat von mannigfaltigen Metastabilisierungsprozessen.

59  Bei der sich daraus ergebenden »korresponsiven dsthetischen Wahrnehmung« (ebd. 154)
spielen des Weiteren Aspekte des biografischen und historischen Wissens eine Rolle, denn
das »Bewusstsein fiir Atmospharen aktiviert ein Wissen um kulturelle Beziige, in denen ihre
Wahrnehmung steht« (ebd.). Im Zentrum des Bewusstseins des atmosphérischen Erschei-
nens stehe »das perzeptive Verspiiren, wie etwas in dieser Situation — oder wie diese Situati-
on—mit meinem Wohl und Wehe (positiv oder negativ) korrespondiert oder korrespondieren
konnte« (ebd., 155). Damit ergebe sich ein anderer Charakter der Besinnung auf Gegenwart
als beim blofden Erscheinen.

am 13.02.2026, 20:09:46. Op

249


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

folglich auf die genaue, individuelle Anordnung der Zeichenelemente an (vgl. ebd.).
Des Weiteren handele es sich um ein artikuliertes Erscheinen (vgl. ebd., 158), das
schlieRlich einen besonderen Mitvollzug verlange. Der Mitvollzog impliziere jedoch
nicht zwangsliufig ein interpretatives, kognitives Verstehen in einem verbalen Sin-
ne, sondern konne als eine leibliche Bewegung erfolgen (vgl. ebd.). Entscheidend
sei dabei aber vor allem, dass sich die unterschiedlichen Formen des Erscheinens
fiir einander 6ffnen und miteinander verflechten kénnen:

»So sind die Objekte eines blofRen Erscheinens oft Ausgangspunkt eines Wach-
werdens fiir die Atmosphdre, die sie umgibt, oder fiir kunstbezogene und
kinstlerische Imaginationen. So sind die Orte aufscheinender existentieller
Korrespondenzen oft zugleich Anldsse einer kontemplativen Befreiung von den
eigenen Passionen oder einer imaginativen Erweiterung des Spielraums der
eigenen Existenz. In der Situation der dsthetischen Wahrnehmung kreuzen sich
die Phdnomene eines blofien, eines atmosphdrischen und eines artistischen
Erscheinens.« (Ebd., 169f.)%°

Nicht zuletzt macht sich darin eine doppelte Gegenwirtigkeit der Objekte der Kunst
bemerkbar: So »stellen [diese] eine besondere Gegenwart her und bieten eine be-
sondere Gegenwart dar« (ebd., 159). D.h. Objekte »lassen sich als Darbietungen
von Gegenwart verstehen, die sich unterschiedlicher Techniken der Herstellung ei-
ner besonderen Gegenwart bedienen« (ebd.). Die auf diese Weise sich vollziehende
»Anschauung* der Gegenwart gehe folglich mit einer doppelten Geste einher: »Jede
Verausgabung an die Gegenwart der Kunst verlangt eine Hingabe an die Gegenwart
der Kunst — an das Erscheinungsspiel der kiinstlerischen Objekte« (ebd., 218).%

60 Diese Uberlegung impliziere zugleich die Frage, ob und inwiefern sich eine Ansprechbarkeit
fiir dsthetische Sensationen einstelle (vgl. ebd., 171).

61 Damitverbunden sei auch eine der Streitfragen der Philosophie, ndmlich die Frage nach der
>Hinwendung zumc«vs.>Transzendierung des< Wirklichen (vertreten etwa von Schiller, Nietz-
sche, Bloch) (vgl. ebd., 101).

62 Im Zuge dessen betont Seel vor allem das Spiel der Erscheinungen, das dabei zu Tage trete.
Doch zeichne sich jenes dadurch aus, dass hier nicht einfach um Gegenwart gespielt wer-
de, sondern um eine »Anschauung von Gegenwart« (ebd., 216). Was gefordert und verlangt
wird, sei das Spiel und die Aufmerksamkeit fiir dieses Spiel —darin bestehe die Besonderheit
der dsthetischen Wahrnehmung (vgl. ebd., 217): »Der héchste immaterielle Gewinn, der hier
erzielt werden kann, betrifft nicht allein eine gesteigerte Intensitat eines leiblich-seelischen
Sich-gegenwartig-Seins, sondern darlber hinaus eine gesteigerte Intensitit des Bewusstseins
von Gegenwart; nicht so sehr eine kdrperliche Verausgabung, sondern vor allem ein anschau-
endes Innehalten in ihr. Wenn wir spielen, lassen wir uns ganz auf die Gegenwart ein. Wenn
wir dsthetisch spielen, lassen wir uns ganz auf die Anschauung einer Gegenwart ein.« (Ebd.,
218)

63 Jene Hingabe an die Gegenwart der Kunst (s. Kap. *Intimitat_Exponieren*) gehe wiederum
damit einher, was Seel als die dsthetische Lust bezeichnet: »Die dsthetische Lust ist eine Lust

am 13.02.2026, 20:09:46. Op


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRASENZ _ ERSCHEINEN

Weitere Begrifflichkeiten, die in Seels Ausfithrung im Hinblick auf die Dimen-
sionen des Erscheinens eine Rolle spielen, sind Schein bzw. isthetischer Schein,
Vorstellung sowie Imagination (als dsthetische Vorstellung):

»lch werde von Phdnomenen des Scheins allein dort sprechen, wo etwas sinnlich
anders gegenwdrtig ist, als es tatsichlich ist. Von Zustinden der Imagination
hingegen spreche ich iiberall dort, wo etwas vergegenwartigt wird, das die wahr-
nehmbare Cegenwart iiberschreitet. Weder Schein noch Imagination freilich sind
per se dsthetische Zustinde. Sie sind es nur, wenn sie in eine Liaison mit dem
Erscheinen treten.« (Ebd., 103)%*

Unter einem dsthetischen Schein werden wiederum »sinnliche Vorspiegelungen ver-
standen [...], denen in der Situation ihrer Wahrnehmung keine phinomenale Reali-
tit entspricht — oder aber sinnliche Vorstellungen, die sich auf reale oder fiktive Wel-
ten (weit) auflerhalb der Situation der dsthetischen Wahrnehmung beziehen« (ebd.,
102). Wihrend folglich in einem Fall sich etwas phinomenal anders gibt, wie etwa
bei einem Theaterdonner oder einer »wie gemalt< erscheinende Szenerie« (ebd.),
werde im anderen Fall »eine andere Gegenwart vergegenwirtigt als die, die gegen-
wirtig ist — man denke an die Lektiire von Romanen oder den Besuch im Kino«
(ebd.). Die Macht des dsthetischen Scheins griinde damit »in der Gegenwart des
Erscheinenden und reicht dennoch weit iiber Gegenwart und Wirklichkeit hinaus«
(ebd.).®* Fernab einer Fehlleistung oder einem (Ent-)Tiuschungsmoment intensi-

des endlichen Daseins am endlichen Dasein. In dieser Endlichkeit aber entdeckt die dstheti-
sche Anschauung die Gelegenheit einer Vergegenwartigung unendlicher Moglichkeiten, die
in der theoretischen und praktischen Verfiigung nicht erfahren werden kénnen. Das dstheti-
sche Objekt ist ein in seiner Unbestimmbarkeit erfahrenes Objekt, die dsthetische Situation
ist eine fir die Unbestimmbarkeit ihrer und aller Welt offene Situation.« (Ebd., 220) Wah-
rend die Unbestimmtheit und Unbestimmbarkeit der Welt einerseits ladhmend wirken kann,
habe diese aber auch einen befreienden Gestus inne: »Befreiend wirkt es, wenn es sich als
Bewusstsein unausgeloteter, nicht festgelegter, offenstehender, gleichwohl hier und jetzt be-
stehender Moglichkeiten ereignet. Dieses Bewusstsein entsteht, wenn etwas in seiner sinn-
lichen Besonderheit um dieser Besonderheit willen wahrgenommen wird. lhm wird gewahr,
dass nicht die Zukunft, sondern die Gegenwart das radikal Unbestimmbare ist.« (Ebd., 221)
Zwar mag die Zukunft weit weniger bestimmbar erscheinen, aber sie »ist zu unbestimmt,
um in der Fiille ihrer Unbestimmbarkeit erfahren werden zu kénnen, wie es das Privileg der
verganglichen Cegenwart ist« (ebd.).

64  An dieser Stelle gestaltet sich die Bezeichnung als >tatsachlich« mitunter als problematisch,
da diese eine oppositionale Gegeniiberstellung suggeriert, die Seel an einer anderen Stelle
(vgl. ebd., 101) selbst problematisiert.

65  Ein entscheidender Unterschied komme hierbei dem Punkt der Tauschung bzw. ihrem Aus-
bleiben zu. Wahrend im Modus einer nichtasthetischen Wahrnehmung das Erkennen einer
Uneinstimmigkeit als eine Fehlleistung verbucht werde (der Ball auf dem Rasen offenbart
sich plotzlich falschlicherweise als ein Helm; vgl. ebd., 104), bewirke »die Aufdeckung einer

am 13.02.2026, 20:09:46. Op

251


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

viert das »Entstehen oder Zulassen eines dsthetischen Scheins [...] das dsthetische
Spiel der Erscheinungen [...J« (ebd., 107). Dies heif3t zugleich aber auch, dass is-
thetische Wahrnehmung niemals eine blof3e Illusion ist, denn es ist tatsichlich ein
Klang, eine Bewegung o.A. vernehmbar (vgl. ebd., 108). Der Schein gestalte sich als
eine sensorisch nachvollziehbare Erscheinung und kénne einem intersubjektiven
Anspruch zu einem gewissen Grad standhalten (vgl. ebd., 111f.). Im Kontext einer is-
thetischen Wahrnehmung >iiberlebe«der Schein gewissermafien sein Durchschaut-
werden (vgl. ebd., 110) und erhalte in der Begegnung eine »relative, an die Art dieser
Begegnung gebundene Realitit« (ebd., 112).

Vorstellungen kommen fiir Seel wiederum ins Spiel in Bezug auf »Objekte und
Zustinde, die sich nicht in der Reichweite der Wahrnehmung befinden — sofern sie
denn iiberhauptexistieren. Im vorstellenden Bewusstsein halten wir uns abwesende
Objekte und Situationen in einer mehr oder weniger klaren oder komplexen sinnli-
chen Verfassung prisent.« (Ebd., 120)*® Wenn wir nun weitergehen und, Seels Text
folgend, die dsthetische Vorstellung zu spezifizieren versuchen, dann unterscheidet
sich diese vor allem dadurch von der nichtisthetischen, dass in ihr »sinnliche Objek-
te in ihrem Erscheinen vorgestellt werden« (ebd.). Sie zeichnet sich durch eine imagi-
nierte sinnliche Gegenwirtigkeit des Vorgestellten aus (vgl. ebd., 125). Objekte, bei
denen es zu einer Verbindung zwischen einer isthetischen Vorstellung und einer
asthetischen Wahrnehmung komme, initiieren damit zweierlei: »[...] eine gesteiger-
te Hinwendung zur Gegenwart und ein gesteigertes Hinausgehen aus ihr, oft sogar:
eine intensivierte Anschauung der momentanen und zugleich einer imaginiren Ge-
genwart« (ebd., 119). Als eine Art begriffliche Abkiirzung setzt Seel das dsthetische
Vorstellen von etwas mit Imagination gleich (vgl. ebd., 125), was wiederum bedeu-
tet »sich an ein sichtbares, horbares, fithlbares, schmeckendes, riechendes Objekt in
seinem Erscheinen zu erinnern oder es sich vorzustellen« (ebd.).%

Dass uns Fantasien fesseln, sei nicht zuletzt daran gekniipft, dass uns die Re-
ferenzen und Bezugspunkte nicht véllig fremd seien (vgl. ebd., 142).%® Asthetische

Sinnestduschung [in der dsthetischen Wahrnehmung, Anm. d. V.] nicht notwendigerweise
eine Korrektur dieser Wahrnehmung: Der ansonsten tduschende Schein kann hier eine posi-
tiv bewertete Wahrnehmung tragen« (ebd.). Demnach herrsche hier nicht die Logik von ei-
nem Faktum und einem triigerischen Anschein, sondern »ein fiir sich selbst bemerkenswer-
ter Aspekt der Priasenz des Objekts —als ein zusétzliches Element seines Erscheinens« (ebd.,
105).

66  Furweitere Ausfithrungen zur Thematik von An- und Abwesenheit bzw. deren ambivalenten
Verschrankung s. Kap. *Intimitat_Exponieren®.

67  Hierbei kommt der Erinnerung eine besondere Rolle zu: einer Erinnerung an das Wie etwa
einer sinnlichen Prasenz, einer Atmosphire oder dem Erleben eines Ortes. Erinnernde Emo-
tionalitat sei aus diesem Grunde nicht ohne eine erinnernde Sensualitat denkbar (vgl. ebd.
126).

68  Im Hinblick auf die Freiheit der Imagination bzw. deren Referenzen unterscheidet Seel des
Weiteren zwischen gebundenen und ungebundenen Imaginationen und betont vor allem

am 13.02.2026, 20:09:46. Op


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRASENZ _ ERSCHEINEN

Wahrnehmung sei demnach per se fiir einen Umgang mit jenen Beziigen offen. Wih-
rend imaginierte Objekte so gesehen keine >Objektivitit« in dem Sinne haben, dass
sie fur die dsthetische Wahrnehmung Anderer nicht zuginglich seien (vgl. ebd., 131),
verhalte es sich bei Objekten der Imagination wiederum anders. Bei Letzteren — und
zujenen zihlen vor allem Kunstobjekte im erweiterten Sinne® — handele es sich um
»gestaltete Imaginationen, die Objekte einer dsthetischen Wahrnehmung sind, die
ihrerseits ein imaginatives Mitgehen verlangen« (ebd., 132).”° Damit vermag isthe-
tische Wahrnehmung gewissermaflen beides: einen Riickgang auf die Gegenwart,
aber auch ein Hinausgehen iiber sie (vgl. ebd., 145). So werden die Lust und das Be-
diirfnis nach Sein in einem Hier und Jetzt gestillt, aber auch die Lust auf ein anderes
Hier und Jetzt. In dieser Verflechtung sieht Seel »vielleicht die stirkste Triebkraft
der isthetischen Wahrnehmung« (ebd.).” Welche Ziige dies im Endeffekt anneh-
men kann, sei ginzlich abhingig von der Intensitit und Kreativitit des jeweiligen
Vorstellens (vgl. ebd., 129).

Gegenwarten

Wenden wir uns nun expliziter Kunstwerken zu. Diese werden von Seel als Objek-
te eines >anderen Erscheinens« beschrieben, die eine >andere< Wahrnehmung erfor-
dern (vgl. ebd., 172). Doch wiirde es zu kurz greifen, wiirden wir versuchen Kunst-
werke verallgemeinernd lediglich darauf zuriickfithren, dass diese uns per se in ei-
ne andere (und vor allem mehr oder weniger >narrative) Gegenwart entfithren. So
stellt auch Seel in seinem Text heraus, dass Kunstwerke durchaus auch andere Ver-
fahrensweisen initiieren. So verzichte z.B. Barnett Newman mit Who's Afraid of Red,

die Rolle, die dsthetische Produktionen als eine Art (wie man es hier nennen kénnte) role
models spielen (vgl. ebd., 141). Als Beispiel fiihrt Seel in seinem Text u.a. Orte an, die an Com-
bray erinnern (vgl ebd. 140), d.h. Marcel Prousts »Auf der Suche nach der verlorenen Zeit«
(1917/1923) fungiert als ein eingepréagtes und imaginationsgenerierendes Bild (etwa verstan-
den im Sinne eines kulturellen Gedéchtnisses, das sich in Bildern manifestiert). Unsere Fan-
tasie projiziere dann lediglich eine phdnomenale Autonomie auf das vorgestellte Objekt (vgl.
ebd., 130), doch bleibt diese Autonomie eine >geliehene.

69  Im Anschluss daran scheintdie Verkniipfung zu Bruno Latours Existenzweise der Fiktion pro-
duktiv (vgl. Latour 2014). Siehe weitere Ausfithrungen im Kap. *Objekt_Konfigurieren*.

70  Seel charakterisiert drei verschiedene Formen jenesimaginativen Umgangs: die Ausfithrung,
die Fortfithrung sowie die Erweiterung (vgl. ebd., 143). Die Ausfithrung verlange von Anfang
an ein imaginierendes Mitgehen; von einer Fortfiihrung kénne gesprochen werden, wenn
Objekte, die schon dsthetisch auffillig geworden seien, als Objekte der Imagination behan-
delt werden; und als Erweiterung werde eine dariiberhinausgehende imaginierende Tatig-
keit aufgefasst (vgl. ebd.).

71 Damit ergibt sich eine Asymmetrie zwischen dsthetischer Wahrnehmung und 4sthetischer
Vorstellung: »Wahrend die dsthetische Wahrnehmung etwas in seinem Erscheinen aufnimmt,
vergegenwadrtigt die dsthetische Vorstellung etwas in einem Erscheinen.« (Ebd., 129)

am 13.02.2026, 20:09:46. Op

253


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

Yellow and Blue IV (1969/70) auf die Imagination einer grundsitzlich anderen Situati-
on. Dennoch kénne es als Objekt der Imagination gelten: »Das Kunstwerk selbst ist
hier Teil einer von ihm exponierten allgemeineren Situation. Das dem Betrachter
gegenwirtige Objekt wird zum Zeichen einer weit iiber die Situation seiner Wahr-
nehmung hinausreichenden Gegenwart.« (Ebd., 135) Die Arbeit als Objekt »verweist
hier nicht auf'irreale oder aktuell unzugingliche Objekte und Situationen, sondern
exponiert einen generellen Zustand, der durch ein interpretatives Verweilen in sei-
ner Gegenwart erfahren werden kann« (ebd.). In Folge dessen konne auch das Inter-
pretieren als eine Form von Imaginieren verstanden werden (vgl. ebd., 136) (was uns
eine zusitzliche Spannungsebene bzw. Verflechtung im Hinblick daraufliefert, was
sich im Kontext von Ausstellungen ereignet — das Asthetisch-Epistemologische):

»Hier werden keine abwesenden Objekte zur Vorstellung gebracht, hier wird ein
kiinstlerisches Objekt dargeboten, das sich zum Schauplatz der anschaulichen
Vergegenwdrtigung einer allgemeinen, nicht an seine Prisenz gebundenen Si-
tuation erhebt. Die Uberschreitung der gegebenen Situation liegt hier in der
kiinstlerisch arrangierten Situation selbst —im Aufweis eines iiber diese Situation
hinausreichenden, gleichwohl in ihr wirksamen Sinnprozesses.« (Ebd.)

Auf diese Weise erfolge eine anschauliche Vergegenwirtigung von Sinnprozessen,
die sich ereignen und zugleich auf sich selbst darin verweisen. Doch wihrend das
Beispiel von Newman eine bestimmte Form der Imagination vergegenwirtigt — das
Exponieren eines bestimmten Zustands oder Prozesses —, betont Seel, dass sgegen-
standliche« Kunst dagegen meist beide Formen von Imagination zu initiieren ver-
mag (das Verweisen iiber die aktuelle Gegenwart in eine andere hinaus sowie das
Exponieren der Situation als solche). Zugleich kénne diese Legierung von Wahrneh-
mung und Imagination zwar mit kiinstlerischen Mitteln verweigert werden — wie
es etwa bei einigen Gesten des Ready-Mades der Fall sei (vgl. ebd., 137), doch liege
selbst in der Verweigerung ein Bezug auf das imaginative Potential der Kunst vor,
da sonst jene List und Paradoxie der Objekte gar nicht erst bemerkbar wire (vgl.
ebd.). Demnach sei es ebenfalls entscheidend Kontexte zu kennen, um einen Zu-
gang (oder Zuginge) gewinnen zu kénnen (vgl. ebd., 139), denn ohne die adressier-
ten Kontexte und Referenzen wire zwar durchaus eine Form der Rezeption mog-
lich, die aber gleichzeitig keine Aussagen mehr dahingehend treffen kénnte, wel-
che Form der Imagination gerade »aktiviert« oder realisiert« wird, folglich welche
Formen von Gegenwirtigkeiten auf welche Weise produziert werden (s. Kap. *Refe-
renz_Institutionalisieren®).

Der Prozess des Erscheinens von Kunstwerken verlange es zudem, als ein
performativer Prozess’ beschrieben zu werden, »durch den sie etwas in seiner

72 Siehe hierzu die Diskussion des Begriffs des Ausstellungsakts am Ende des Kapitels.

am 13.02.2026, 20:09:46. Op


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRASENZ _ ERSCHEINEN

Gegenwirtigkeit zur Darbietung bringen. Die besondere Prisenz von Kunstobjek-
ten geht zusammen mit einer besonderen Prisentation von Prisenz.« (Ebd., 186)”
Das Kunstwerk kénne demnach nur dann als Kunstwerk wahrgenommen werden,
»wenn wir es in seinem Erscheinen ernst nehmen: in seiner prozessierenden Sinn-
lichkeit, die das Medium der Gehalte ist, die wir im Spiel ihrer Elemente exponiert
finden kénnen« (ebd., 188) (s. Kap. *Objekt_Konfigurieren®*). Die Erkundung sei
»immer ein fragiles, oft unberechenbares und nicht selten verwirrendes Gesche-
hen, aber es ist ein Wahrnehmungsprozess, in dem und fiir den sich der Prozess
des artistischen Erscheinens entfaltet« (ebd.). Jener Prozess bringe uns »in eine ge-
steigerte Gegenwart, indem er uns in eine zur Anschauung gesteigerte (anwesende
oder abwesende) Gegenwart fithrt« (ebd.). »In der Wahrnehmung von etwas als
eines Objekts der Kunst wird diese Prisenz auf eine besondere Weise vernommenc«
(ebd., 191) — dadurch zeige sich ein anderes, sonst nicht zugingliches Erscheinen,
das aber nur in der Gegenwart des Werks erkannt werden konne. Darin bestehe ein
wesentlicher Unterschied zur empirischen und sonstigen theoretischen Erkennt-
nis, denn das isthetische Erscheinen kénne nicht in Form von Aussagen gesichert
werden (vgl. ebd.). Darin lisst sich nun erneut eine Parallele zu Uberlegungen von
Hans Ulrich Gumbrechts Begriffen der Sinn- und Prisenzeffekte ziehen, denn
diese sind ebenso wenig im komplementiren Sinne aufeinander reduzierbar und
bilden ein nicht substituierbares Verhiltnis. Asthetische Erkenntnis kénne deshalb
ebenfalls nicht »mit propositionaler Bestimmtheit festgehalten werden. Sie mag zu
begrifflich bestimmten Erkenntnissen fithren oder bei ihnen ihren Anfang nehmen,
aber sie ist keine begriffliche Erkenntnis.« (Ebd., 192)

Diskursiv betrachtet schwingt damit die Frage nach dem >Status«<von Kunstob-
jekten respektive nach dem Verhiltnis zwischen Sensualitit (d.h. der sinnlich-affek-
tiven Ansprache) sowie der Intellektualitit (d.h. ihrer hermeneutischen Auslegung)
mit. So geht Seel auf den Einwand ein, nach und mit Marcel Duchamp seien Kunst-
werke vielmehr als Resultate der Konzeption und Interpretation aufzufassen, statt
in der Abhingigkeit von ihrer sinnlichen Prisenz (vgl. ebd., 172).7* Doch zeigt Seels
Beschiftigung auf, dass die Sensualitit sowie die Intellektualitit von Kunstwerken
gerade als eine Sache betrachtet werden miissen (vgl. ebd., 173). Dementsprechend

73 Seelverweist darauf, dass von Kunst dargebotene Situationen keineswegs immer dsthetische
Situationen sein miissen (vgl. ebd., 187).

74  Seel erortert die Frage nach der Produktion >anderer imaginativer Welten<durch Kunstwer-
ke wie folgt: »Auch diejenigen, die keine schlechthin andere Gegenwart imaginieren (wie das
Bild von Newman), sind eine imaginative Vergegenwartigung der Situation, die sie im Medi-
um ihres Erscheinens erzeugen. Auch diejenigen, die (iberhaupt nichts imaginieren (wie das
Objekt von Duchamp) inszenieren eine Situation der Betrachtung, deren Beziige sie exponie-
ren.« (Ebd., 196) Die fiir das Sehen eines auflerkiinstlerischen Objekts ausreichende Wahr-
nehmung reiche fiir die Wahrnehmung eines Kunstobjekts deshalb auch nicht aus (vgl. ebd.,
197).

am 13.02.2026, 20:09:46. Op

255


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

komme es zu einem entscheidenden Teil auf das Sich-Prisentieren an, sodass sich
kiinstlerische Objekte »in der genauen Organisation ihres Materials aus[stellen],
um auf diese Weise etwas zur Darbietung zu bringen« (ebd., 176). Der Status der Ob-
jekte sei damit nicht zuletzt von der jeweiligen >Behandlung« abhingig und gestalte
sich folglich in einer normativen Form (vgl. ebd., 180), was uns im Grunde erneut zu
dem Punkt fithrt, Ausstellungen bzw. Ausstellungssituationen insofern sernst« zu
nehmen, als diese nicht lediglich als beiliufige, festgesetzte Prisentationsformen
fungieren.” Gleichzeitig bedarf es einer Aufmerksamkeit fiir das sinnliche Medi-
um jener Darbietung: »Dieses Medium besteht in sinnlich wahrnehmbaren Diffe-
renzen, die in das Spiel einer nichtbeliebigen zeichenhaften Konfiguration gebracht
worden sind. Wo dieses Spiel auffillig wird, werden Objekte in ihrem artistischen
Erscheinen auffillig. Es stellt sich nur ein, wo ein Prozess von Erscheinungen als
Medium einer Darbietung verstanden wird [...].« (Ebd., 177) Schlieflich geht es da-
bei, wie wir schlussfolgern konnen, um Weisen der Weltbegegnung, die sich in der
Darbietung realisieren:

»Arten der Weltbegegnung werden so zur Darbietung gebracht, wodurch Arten der
Begegnung mit Weltbegegnung moglich werden. Auf die eine oder andere Weise
wird die prozessuale Sinnlichkeit der kiinstlerischen Objekte zu einem komplexen
Zeichen der Prozessualitit menschlichen Inderweltseins. Darin besteht ihr artis-
tisches Erscheinen.« (Ebd., 184)

Ein weiteres Phinomen bzw. eine weitere Figur, die Seel in seinen Uberlegungen
vor allem im Kontext von Kunst gebraucht, ist die des Rauschens. Als »ein nach-
haltig fremdes Element innerhalb des Prozesses der kiinstlerischen Artikulation«
(ebd., 229), wie Seel kiinstlerisches Rauschen’ beschreibt, scheint diese Figur von
besonderem Interesse, denn sie bietet einen Anschluss an die Diskussion um die
Atmosphire, die Aura und die Stimmung sowie um die Frage nach Prisenzeffek-
ten. Das Rauschen wird beschrieben als »ein Geschehen ohne ein phinomenal be-
stimmbares Etwas, das geschieht« (ebd., 233), dennoch sei es »nur selten so, dass
im Rauschen gar nichts mehr unterscheidbar wire; oft tritt es als eine Diffusion des
Unterscheidbaren ein, als ein permanenter Gestaltenschwund, der einen sicheren
Mitvollzug der sich ereignenden Transformationen unmdéglich macht. Insofern ist

75  Nach Valéry seien gelungene Kunstwerke, wie Seel schildert, »Objekte, die imaginieren und
demonstrieren, worin die Dinge in unserem Verhiltnis zu ihnen unbestimmbar sind. Diese
Doppelheit ist wesentlich fiir alles, was Kunstwerke konnen.« (Ebd., 188) >Gelungene« Aus-
stellungen operieren demnach ebenfalls mit einer Doppelheit und reflektieren zugleich die
Modalitaten des Ausstellens (und damit folglich auch jegliche Bezugs-, aber auch Entzugs-
momente etc.).

76  Seel unterscheidet zwar zwischen kiinstlerischem und aufierkiinstlerischem Rauschen, im
vorliegenden Kontext erfolgt jedoch eine Fokussierung lediglich auf das kinstlerische.

am 13.02.2026, 20:09:46. Op


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRASENZ _ ERSCHEINEN

das Rauschen immer eine Sache des Grades [..].« (Ebd., 232). Zugleich gehe mit
dem Rauschen immer auch eine >Ohnmacht« einher (vgl. ebd., 230). So geben wir
im »Vernehmen des Rauschens [...] unser Bestimmen preis; wir bestimmen uns auf
ein Nichtbestimmen hin«(ebd., 235), was sich als ein Sichverlieren »in einem Gegen-
wirtigen, das nicht linger als Gegenstand des Erkennens und Handelns erscheint«
(ebd.), vollziehe. Dieses Sichlosen des Wahrgenommenen, das mit einem Sichlo-
sen der Wahrnehmung einhergehe, sei folglich nicht auf etwas hin organisiert und
bestehe deshalb in einem radikalisierten Verweilen bei dem Erscheinenden” (vgl.
ebd., 234f.):

»Wir geben es auf, das Phdnomen zu bestimmen, wir geben es auf, uns dem Pha-
nomen gegeniiber zu bestimmen. Wir geben uns auf, soweit wir dadurch bestimmt
sind, uns behauptend und bestimmend und beherrschend gegeniiber der Welt zu
verhalten. Alles Interesse am Rauschen rithrt aus einer Lust an der Selbstpreisga-
be her.« (Ebd., 235)"®

Wenn es vor allem um das Rauschen der Kunst gehe, dann sei es ein »arrangier-
tes Rauschen und seine Wahrnehmung eine arrangierte Begegnung mit einem Rau-
schen« (ebd., 237) - womit wir erneut einen Bezug etwa zum Begriff der Stimmung,
dem (Ein-)Gestimmt-Werden sehen konnen. Im Rauschen der Kunst vollziehe sich
eine Gestaltung eines gestaltlosen Erscheinens (vgl. ebd.):

»Wie es auch angelegt sei, das Rauschen ereignet sich im Kunstwerk als eine Auf-
|6sung oder als ein Nichteintreten von klanglichen, sprachlichen, figuralen, cho-
reographischen Gestalten, produktionstheoretisch gesprochen: als ein Gestalten
liber das Bilden von Gestalten hinaus. Das Werk macht sich zur Gestaltung einer

77 Asthetische Handlung werde demnach begriffen als ein Unterlassen, eine Art »4sthetische
Lethargie« (ebd., 234), die jedoch nicht ohne eine dsthetische Energie auskommt—»die En-
ergie, die es kostet, das eigene Wissen und Wollen fiir eine Weile zu vergessen« (ebd.). Siehe
zur Thematik des Kunstwerks als Handlung Tatari 2017.

78  Das, was Seel hier mit Selbstpreisgabe beschreibt, impliziert eine doppelte Bewegung so-
wie ein vorausgreifendes zeitliches Verhiltnis, das im Kap. *Intimitit_Exponieren® etwa mit
Riickgriff auf Uberlegungen von Francois Jullien, Bernhard Waldenfels sowie Jacques Derri-
da entfaltet wird. Im Zuge der Auseinandersetzung mit dem Begriff der Intimitat wird au-
Rerdem deutlich, dass hier gerade nicht von einem a priori existierenden Selbst gesprochen
wird, das dann>aufgegeben«wird, sondern dass erst in jenemintimen<Rauschen sich tiber-
haupt erst Positionen herausbilden kénnen. Des Weiteren liegt die Uberlegung nahe, dass
das Rauschen mit jeglicher Form von Erfahrung einhergeht und sich aber im Asthetischen
auf eine ganz explizite Weise zeigt. Deshalb scheint der Begriff des Rauschens einen nicht
unwesentlichen Zug dessen zu beschreiben, was die Arbeit als Intimitit herausarbeitet. Seel
gehtauRRerdem aufdie sichim Anschluss an Nietzsche ergebende Frage ein, ob das Rauschen
als Transzendenz oder radikale Immanenz des Erscheinens gesehen werden kann und spricht
sich aber fiir Letzteres aus (vgl. ebd., 227).

am 13.02.2026, 20:09:46. Op

257


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

Cestaltungslosigkeit, der seine Gestalten entspringen, in der sie verschwinden,
gegen die sie sich behaupten miissen. Es macht sich zum Zeichen eines Prozes-
ses der Gestaltungsfindung und des Gestaltungsverlusts.« (Ebd., 244)”°

Dennoch werde hierbei angemerkt, dass das kiinstlerische Rauschen nicht generell
asemantisch sei (vgl. ebd., 246). In den Phasen seines Rauschens »intensiviert das
Werk [...] die Interaktion der Formen; es steigert die Sensation dieser Formen, in-
dem es sie aus dem Rauschen entstehen oder im Rauschen vergehen lisst. Auf die-
se Weise nimmt das Rauschen am Spiel der Werk-Gestalten teil« (ebd., 245), was
schlieRlich zu einem Ausufern der Energien des Werks fithre: »Wir sind eins nicht
mit dem Werk, aber mit der Bewegung des Werks. Alle Wahrnehmung eines Rau-
schens in der Kunst hat die Form eines Tanzes, wie reglos wir diesen auch ausfithren
mogen.« (Ebd., 247)

Kehren wir erneut zu der am Anfang des Kapitels skizzierten sWahrnehmungs-
situation< von Poor Magic (Jon Rafman, 2017) zuriick, zeigen sich darin die mit Mar-
tin Seel diskutierten Momente des Erscheinens auf eine besonders gesteigerte und
iberlagerte Weise. Das Setting von Poor Magic — eine dunkel gehaltene Videoscree-
ningsituation mit einer Projektionsfliche an der Wand sowie im Raum verteilten,
dem Video zugewandten Sesselformationen — iiberlagert verschiedene Ebenen. Si-
tuiert in einer Black Box innerhalb eines Ausstellungraums gestaltet sich das Set-
ting zum einen als eine statsichliches, oder, mit Seel gesprochen, als eine sblof3e«
Screening- bzw. Kinosituation, gleichzeitig verweist Poor Magic als Installation auf
ihre eigene Ausgestelltheit und inszeniert sich auf dieser Ebene — so gesehen selbst-
reflexiv — als eine Kinosituation. Jene Inszenierung findet aber nicht nur auf der
Ebene der zur Installation gehorigen >Gegenstinde« (etwa >Kinosessels, Leinwand
etc.) statt, sondern reproduziert sich ebenfalls auf der Ebene des gezeigten Vide-
os. Hier wird, wie bereits am Anfang des Kapitels kurz nachgezeichnet, die Innen-
Auflen bzw. Beobachter:in-Beobachtendes-Relation unentwegt verhandelt, sodass

79  Seel verweist darauf, dass Deleuze in seinem Bacon-Aufsatz (vgl. Deleuze 2016) eher fehl-
geleitet davon spreche, dass Kréfte sichtbar und hérbar gemacht werden, denn jene Formu-
lierung impliziere, diese Krifte wiirden schon irgendwo existieren: »Das Kunstwerk bringt
aber nichts zum Vorschein, es bringt zum Erscheinen, und zwar allererst sich, aber so, dass
wir, die Betrachter, darin nicht selten etwas zum Erscheinen gebracht finden kénnen.« (Ebd.,
245) Dennoch betont Seel, dass »Deleuzes Hinweis auf >Kréfte<, sEnergienc< oder >Sensatio-
nencwichtig [ist]. Gerade in den Zustdnden des Rauschens namlich, so kdnnte man sagen,
gewinnt das energetische Moment des Werks gegeniiber den aus diesen Energien gebilde-
ten Formen (iberhand. Das Werk prasentiert sich als Formendes, nicht als Geformtes. Es pra-
sentiert das Formende in seinen Formen und tber sie hinaus.« (Ebd.) Die vorliegende Arbeit
schlagt im Zuge dessen vor, nicht in dem Sinne von >seinen« Kraften zu sprechen, sondern
diese als relationale zu begreifen.

am 13.02.2026, 20:09:46. Op


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRASENZ _ ERSCHEINEN

sich das Setting gewissermaflen mise en abyme-artig gestaltet: Platz im >Zuschau-
er:innenraumc eingenommen, befinden wir uns in einer Betrachtendensituation,
bei der wir uns auf der Leinwand Figuren anschauen, die in einigen Sequenzen (vgl.
Rafman 2017, [02:12-02:36]) wiederum selbst zu Zuschauenden werden und einer
Screeningsituation beiwohnen. Ziehen wir den Gedanken hinzu, dass diese Kino-
situation selbst innerhalb einer Ausstellungssituation verortet ist, wird an dieser
Stelle eine Fraktalitit deutlich, denn mit jeder/m neuen Besucher:in werden die im
»Kinosaal«platzgenommenen Zuschauer:innen selbst zu Objekten des Beobachtens.

Im Hinblick auf die Frage nach Gegenwarten, wie Seel diese beschreibt, zeigt
sich das Setting von Poor Magic zum einen als Produktion einer bestimmten Kino-
saal-Gegenwirtigkeit als auch einer Situation, die iiber jene Gegenwart, diese zu-
gleich reflektierend, hinausgeht. Damit wird folglich eine Narration in einer Nar-
ration geschaffen.®® Doch macht sich diese Form des Ineinandergreifens nicht nur
auf der Ebene des Raums bemerkbar, sondern schreibt sich auch im Hinblick auf
die bereits kurz thematisierten »Kinosessel« fort. Wahrend diese — der Narration der
Kinosituation nach — als sMobiliar« durchgehen kénnen und sich dabei als Objek-
te mit klar konturierten Affordanzen zeigen (s. Kap. *Objekt_Konfigurieren®), ent-
ziehen sie sich zugleich dieser klaren Funktionalitit, sobald wir unser Augenmerk
auf ihre Materialitit richten. Wie zu Beginn des Kapitels beschrieben, spielt auch
das Lichtverhiltnis eine gesonderte Rolle, denn durch das Changieren zwischen ei-
ner diffusen Dunkelheit sowie Momenten eines flimmernden Erhellens durch den
Lichtwechsel des Videos variiert auch die Art des Erscheinens der Sesselobjekte. Mu-
ten diese bei diffusem Licht zunichst lediglich ihre Funktion als Sitzgelegenheiten
an, wird diese in den Momenten des Heller-Werdens plétzlich durch einen ande-
ren Modus iiberlagert. So offenbaren sich die »Mobel« bei hellerem Licht als ambi-
gue skulpturale Objekte, die ein reges Als-Ob-Spiel initiieren: Schaumstoftgebilde,
die nach Hautstiicken und Fleischfetzen aussehen. Auf dieser Ebene gestaltet sich
das Spiel von Erscheinungsweisen als ein doppeltes. So oszillieren die »Sessel« als
objets ambigus (s. Kap. *Objekt_Konfigurieren®) nicht nur zwischen einem Funkti-
onsobjekt und einem Kunstobjekt, sondern spalten sich weiter auf zwischen einem
Erscheinen als Kinosessel, Erscheinen als mit Schaumstoff bestiickte Objekte und
ihrem (tiuschenden<) (Er-)Scheinen als Fleischfetzengebilde. Doch wie auch Seel
betont, fillt das Erscheinen jener sartistischen Objekte< nicht in dem Moment zu-
sammen, indem wir die Fleischfetzen lediglich als Schaumstoff enttarnen. So iiber-
lagert die Ebene der Materialitit sowohl den Modus der Imitation, der Illusion, aber
auch einer daritberhinausgehenden Materialisthetik, die den Kérper auf einer af-
fektiven Ebene adressiert. Eine Materialimitation offenbarend bleiben die Objek-

80 Die hierbei entstehende Dynamik und Eigenaktivitit, die aus diesem Mise en abyme-Verhilt-
nis resultiert, lasst sich des Weiteren etwa als Figuration bzw. figural-akteurielle Kraft be-
schreiben (s. Kap. *Referenz_Intitutionalisieren* sowie *Objekt_Konfigurieren®).

am 13.02.2026, 20:09:46. Op

259


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

te dennoch >abjekt<. Was die beschriebene Ausstellungssituation folglich evoziert,
ist eine stindige Hin- und Herbewegung, bei der unentwegt unterschiedliche Mo-
di des Erscheinens und damit auch >Gegenwartsangebote« vermengt werden: eine
flimmernde Narrations- und Materialititssituation, die uns zu flimmernden Sub-
jekten macht. Bemithen wir uns um die Frage nach der ontologischen Bestimmung
jener >Sessels, dann wird klar, dass sich diese situativ ereignet, unter Beriicksichti-
gung all jener Spiele und ephemeren Kippmomente.**

Damit versammeln und verflechten sich in der Frage nach dem Erscheinen
unterschiedliche Aspekte, die Ausstellungsituationen betreffen. Wihrend Fragen
nach dem >Objektstatus< sowie seinen Affordanzen in den Vordergrund riicken
und Momente der materialisthetischen Ansprache sichtbar werden, gehen da-
mit ebenfalls Thematiken von Prisenzeffekten, Stimmungen, dem Auratischen
sowie auch dem Atmosphirischen einher, die allesamt zu der jeweiligen >Wahr-
nehmungssituation« beitragen. Doch auch damit sind die zu beriicksichtigenden
Kontexte noch lange nicht nachgezeichnet, denn auch die Frage nach Normen und
Habitus macht sich in der Thematik der Beriithrbarkeit der >Objekte« bemerkbar.
Folglich haben wir es auch mit institutionellen Einbettungen und Aufladungen zu
tun, die wiederum temporale Strukturen, riumliche Konfigurationen, aber auch
korpernormierende und -produzierende Praktiken umfassen. Wie sich in dieser
sehr groben Skizze zeigt (und wie auch das Kap. “Agencement_Materialisieren®
verdeutlicht), miissen Ausstellungssituationen allem voran in einer Verflechtung
all jener unterschiedlichen Bewegungen, Parameter und Praktiken verstanden
werden.

Wiahrend wir Poor Magic — so wie jede der im Laufe der Arbeit diskutierten Aus-
stellungssituationen — auch auf andere Momente und Verflechtungen hin sbefra-
gen<kdnnten, zeigt jene sWahrnehmungssituation«ein bestimmtes Moment beson-
ders deutlich: Das Kippen, in dem sich unterschiedliche Erscheinungsformen iiber-
lagern, ein Rauschen produzieren und schlieflich dazu fithren, dass wir als >Aus-
stellungsbesuchende« oder auch >Kunstobjekte« oder >Mobiliar« daraus resultieren.
Wenn wir uns mit Ausstellungen auseinandersetzen, dann riickt eine bestimmte
Modalitit des Erscheinens in den Vordergrund - eines Erscheinens, das auf eine
gesteigerte Weise mit Prisenzeffekten operiert und sich im Auftkommen bzw. Auf-
scheinen dessen, was wir im Verlaufe des Kapitels mit dem Begriff der Atmosphi-
re, der Stimmung sowie der Aura beschrieben haben, >zeigt«. Demzufolge meta-
stabilisieren sich die Positionen in der Interferenz des (u.a. auch isthetischen) Er-
scheinens. Als>Resultat«dieser Uberlagerung bzw. Faltung kommen wir als Betrach-

81  Dasssich diese Wahrnehmungssituation auch ginzlich anders gestalten bzw. ereignen kann,
wird spatestens etwa in dem Moment deutlich, als eine andere Person ohne zu zégern Platz
auf dem >Mébelstiick« nimmt.

am 13.02.2026, 20:09:46. Op


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRASENZ _ ERSCHEINEN

ter:innensubjekte heraus, sowie die Sessel als s>Kunstobjekte«. Doch auch hier wiren
auch andere >Metastabilisierungen« bzw. Positionierungen denkbar.

5. Der Ausstellungsakt

Der Begriff des Erscheinens, wie dieser von Seel entwickelt wird, fragt, wie bereits
skizziert, nach Wahrnehmungssituationen, die entstehen, wenn »ein so und so ge-
artetes sinnliches Objekt in der Simultaneitit und Momentaneitit seiner Erschei-
nungen und damit in einer unreduzierten phinomenalen Prisenz wahrgenommen
wird« (Seel 2003, 191). Wird damit der Vorschlag gemacht, Erscheinungsweisen in
ihrer Wahrnehmung zu thematisieren, soll nun der Fokus insofern verlagert wer-
den, als wir jene >unreduzierte phinomenale Prisenz< vom >Objekt« aus befragen,
d.h. unsere Aufmerksambkeit auf die Ebene der (Eigen-)Aktivitit bzw. Performativi-
tit, jedoch nicht lediglich von Kunstobjekten/kiinstlerischen Positionen®?, sondern
von Ausstellungen riicken.

Dass Handlungsmacht (Agency) nicht nur von (menschlichen) Subjekten aus ge-
dacht werden muss, sondern nicht-menschliche Entititen im weitesten Sinne, d.h.
auch Material bzw. Materialprozesse beriicksichtigt werden miissen, wurde spi-
testens seit der letzten Jahrhundertwende etwa mit der interdiszipliniren Verbrei-
tung der Akteur-Netzwerk-Theorie sowie zahlreichen Publikationen im Kontext von
New Materialism und den Ansitzen von posthuman- bzw. more-than-human-worlds vi-
rulent (s. Kap. “Agencement_Materialsieren” und *Objekt_Konfigurieren®). Das Rii-
cken der Materie bzw. des Materials® als aktiv bzw. handelnd ins Blickfeld, vollzog
und vollzieht einige Umdenkbewegungen im Hinblick darauf, was dies auch fiir den
Kontext von Kunst bedeutet, denn damit offenbart sich die Notwendigkeit einer De-
zentrierung — fort von einem/r in der >Mitte« stehenden >Kiinstler:in« als omnipo-
tente/r Schopfer:in hin zu einem 6kologischen Verstindnis, in dem kiinstlerische
Positionen als metastabile Resultate von multiskalaren und verteilten Praktiken ver-
standen werden. >Handeln« im weiteren Sinne wird auch im Zuge des Begriffs der
Performativitit (s. hierzu Schwarte 2019) prisent, denn die Sprechakttheorie®, auf
die der Begriff hauptsichlich zuriickgefithrt werden kann, fokussiert den Akt den
Sprechens und attestiert diesem indes eine nicht >konstatierende« Ebene, sondern
eine >Handlungen vollziehende«.® Performativitit umfasst damit folglich diskursi-

82  Siehe zur Thematik der Performativitat der Kunst etwa Hantelmann 2007.

83  Siehe hierzu die Ausfiihrungen zu Tim Ingold im Kap. *Agencement_Materialisieren®.

84  Siehe etwa den Begriff der Illokution beiJohn L. Austin (vgl. Austin 1975).

85  Der Begriff der Performativitit wird insbesondere durch Judith Butler insofern weiterge-
dacht, als Butler die hervorbringend-zuschreibenden Praktiken (vor allem im Hinblick auf
die Frage des Geschlechts) mit einem kritischen Impetus in den Fokus rickt. Siehe hierzu et-
wa Butlers Konzept von doing gender (vgl. Butler 2004).

am 13.02.2026, 20:09:46. Op

261


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

ve Effekte und impliziert nicht nur bewusste Adressierungen, sondern fokussiert
Resultate von sich in unterschiedlichen Kontexten generierenden Praktiken. In der
Uberlagerung beider Denkbewegungen — der Performativitit des Sprechens sowie
der Handlungsfihigkeit von Materie bzw. Material — kann auch Horst Bredekamps
>Bildakt«verortet werden. Angelehnt an die Sprechakttheorie entwickelt Bredekamp
ein Konzept, das das Bild in den Fokus riickt und als handelnd« begreift. Bei seinem
Ansatz gehe es grundsitzlich um »Biindnisse des Bildes mit der Sprache und dem
Korper« (Bredekamp 2015, 17), was auf dieser Ebene als ein Dezentralisierungsvor-
schlag gelesen werden kann, bei dem es nicht um das Situieren von Aktivitit auf
Seiten eines srezipierenden Subjekts« geht, sondern gerade um das kritische Infra-
gestellen und Verschieben jener Situierung.® Wie Bredekamp u.a. mit Riickgriffauf
Leonardo da Vinci aufzeigt, begleite die Kunst seit jeher die Frage nach der Aktivitit
und zugleich nach der Anziehung des Bildes, die sich etwa im folgenden >vom Bild
aus gesprochenenc« Zitat Leonardos bemerkbar mache: »Nicht enthiillen, wenn dir
die Freiheitliebist, denn mein Antlitz ist Kerker der Liebe.« (da Vinci, zit.n. ebd., 27).
Bilder affizieren uns folglich, verfithren, kommen uns entgegen. Entwickelt als eine
»radikale Philosophie des Entgegenkommens« (ebd., 17), gehe der Bildaktansatz deshalb
von einem engen Wortverstindnis des Bildes als ob-jectum aus — als das »Geworfenel[],
das entgegenkommt« (ebd., 19). Gleichzeitig riicken damit Fragen nach Einbettungen
und Umweltverhiltnissen in den Vordergrund: Das Bild wird also in seiner Aktivi-
tatverstanden, die jedoch nicht als eine >hermetisch-isolierbare« Grofie in irgendei-
ner Weise »vorliegt¢, sondern im prozessualen und ebenfalls kdrperbezogenen Sin-
ne verstanden werden soll®?, der sich zugleich einem »ego-logische[n] Zugang zur
Welt« (ebd.) entgegensetzt.®®

Gestaltet sich die Thematik einer Bildfokussierung zwar einerseits nicht als ein
absolutes >Novumys, denn es lassen sich unterschiedliche Ansitze anfithren, die al-
lesamt danach fragen®, blieb eine der zentralen Fragen — so Bredekamps Feststel-
lung - bis dato eher auflen vor bzw. konnte nicht explizit beantwortet werden. Da-

86  Im Zuge dessen lassen sich weitere Ansitze anfiihren wie Didi-Hubermans »Was wir sehen,
blickt uns an« (Didi-Huberman 1999); die Figur des Antlitzes bei Lévinas (Lévinas 1987) oder
auch Mitchells »Das Leben der Bilder« (Mitchell 2008). Bredekamp verweist auflerdem auf
die Ansitze von Lacan und Heidegger, die die Thematik von Bildaktivitat aufgreifen (vgl. Bre-
dekamp 2015, 51-55).

87  Eine produktive Verkniipfung verspricht sich auflerdem im Hinblick auf das Konzept der iko-
nischen Differenz von Gottfried Boehm (vgl. Boehm 2015) und auch in der Auseinanderset-
zung mit den Begriffen des Figuralen bei Philippe Dubois (vgl. Dubois 2003).

88  Im Zuge dessen thematisiert Bredekamp etwa Ansitze der neuronalen Asthetik. Diese be-
riicksichtigen zwar die Umwelt, aber fokussieren wiederum nicht die »Sphéare der gestalteten
Objekte« (ebd., 19).

89  Bredekamp fiithrt hierbei exemplarisch Ansétze von Henry Lefebvre, Philippe Dubois, Jan Ass-
mann, Beat Wyss, Cottfried Boehm sowie Hans Belting an (vgl. ebd. 56).

am 13.02.2026, 20:09:46. Op


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRASENZ _ ERSCHEINEN

bei handele es sich um die Frage, ob »den Bildern eine autonome Aktivitit zuge-
sprochen werden kann oder ob sie erst durch die handlungsstiftenden Aktivititen
der Benutzer zum Bildakt veranlafft werden« (ebd., 57). Und eben dieser Frage geht
Bredekamp bei seinem Ansatz des Bildakts nach.

Versuchen wir uns die Manéver des Bildakts zu vergegenwirtigen, dann stellt
sich zunichst einmal die Frage nach seinem Verhiltnis zum Sprechakt. Bei der
Sprechakttheorie, hauptsichlich zuriickgefithrt auf John L. Austin, wird jeder
Auflerung zunichst eine Illokution zugesprochen, d.h. im Fokus steht vor allem
die >handelnde« Komponente, die durch das Sprechen vollzogen wird.”® Dabei
betont Bredekamp, dass seither so manche Kurzschliisse im Kontext des Sprech-
akts hitten vermieden werden kénnen, wenn etwa Ansitze von Friedrich Daniel
Schleiermacher oder Charles Sanders Peirce mehr Beriicksichtigung gefunden
hitten. So stelle Schleiermacher heraus, dass im Akt des Redens ebenfalls das
Horen und Verstehen enthalten seien (vgl. Schleiermacher/Kimmerle 1959, 57). Und
jene grundlegende Implikation einer Wechselwirkung sei auch bei Charles Sanders
Peirce (vgl. Peirce et al. 1934), Bredekamps Lesart nach, zu finden (vgl. Bredekamp
2015, 57), wurde aber — diskurshistorisch — iberwiegend vernachlissigt. Versuche,
die Sprechakttheorie auf Bilder zu tibertragen, lassen sich dann wiederum etwa bei
Seren Kjgrup (1974) finden. Bei diesem Ansatz sollten Worte durch Bilder rersetzt«
werden und damit einen »pictorial speech act« bzw. »pictorial act« (Bredekamp
2015, 59) begriinden (»How to do Things with Pictures« (ebd. 58)). Diese Form der
Ubertragung weise jedoch einen starken Widerspruch auf, denn »[d]er »Sprechakt«
bezieht sich auf das als Kontinuum entfaltete Sprechen, nicht aber auf das einzelne
Wort, das dem Bild in seiner inneren Konsistenz entsprechen wiirde« (ebd. 58).
Bredekamps Vorschlag bietet insofern ein Umdenken an, als das Bild nicht an die
Stelle der Worter, sondern der Sprechenden gesetzt werde (vgl. ebd., 59). Es gehe
folglich um die »Latenz des Bildes, im Wechselspiel mit dem Betrachter von sich
aus eine eigene, aktive Rolle zu spielen« (ebd.):

»Reziprok zum Sprechakt liegt die Problemstellung des Bildakts darin, welche
Kraft das Bild dazu befihigt, bei Betrachtung oder Beriihrung aus der Latenz in
die AuRenwirkung des Fithlens, Denkens und Handelns zu springen. [..] In Sinne
dieser Frage soll unter dem Bildakt eine Wirkung auf das Empfinden, Denken
und Handeln verstanden werden, die aus der Kraft des Bildes und der Wechsel-
wirkung mit dem betrachtenden, berithrenden und auch hérenden Gegeniiber
entsteht.« (Ebd., 60)

90 Austin unterscheidet des Weiteren zwischen einem illokutiven, lokutivem und perlokutivem
Sprechakt (vgl. Austin 1975); John Searle schlagt wiederum eine weitere Ausdifferenzierung
vor und unterscheidet zwischen vier Formen: Auerungsakt; propositionaler Akt; illokutio-
narer Akt sowie perlokutionérer Akt (vgl. Searle 1971).

am 13.02.2026, 20:09:46. Op

263


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

Demnach gehe es nicht um ein Konkurrenzverhiltnis zwischen Bild und Sprache,
sondern um die Betonung der »semiologischen Aufwertung des Kérpers und seines
Verhiltnisses zur Umwelt. Sie duflert sich etwa als Theorie der verkirperten Kogniti-
on, als Kérper und Raum einbeziehende Affordanzstruktur, als vorbegriftliches Kirper-
schema und als Korperliche Resonanz der dsthetischen Erfahrung [...].« (Ebd., 18) Wei-
terhin schlagt Bredekamp eine differenzierte Betrachtung jener Kraft der Bilder vor
und entwickelt im Zuge dessen eine Klassifizierung, die drei unterschiedliche Mo-
mente bzw. Formen der Aktivitit und Wirkung herausstellt:

»Diese Wirkkraft duflert sich zunichst im schematischen Bildakt. Er geschieht
durch eine in Kérperkompositionen, Automaten und Biobildwerken unmittelbar
wirksame oder instrumentell eingesetzte Verlebendigung des Bildes. Die zweite
Wirkmaoglichkeit ist durch den substitutiven Bildakt markiert. Er entsteht durch
den wechselseitigen Austausch von Kérper und Bild in Religion, Naturforschung,
Medien, Recht, Politik, Krieg und Bildersturm. Die dritte Wirklatenz liegt im
intrinsischen Bildakt. Er entziindet sich aus der Kraft der gestalteten Form als
Form. Die Form pragt nicht minder auch den schematischen und den substituti-
ven Bildakt, aber hier gewinnt sie eine selbstreflexive Konsequenz, die eine von
innen kommende Wirkung erlaubt.« (Ebd., 60)

Mit diesem Ansatz gehe es um die »Ausbildung einer bildaktiven Phinomenologie,
die auf die in der Form steckende pofentia abzielt: zur Kraft der Bilder selbst« (ebd.,
62). Wie im Kapitel *Korper_Hervorbringen® niher erliutert, schligt John M. Krois
eine weitere Unterscheidung zwischen Aktivititsebenen des Bildes vor. Zum einen
handelt es sich um die physikalische Ebene (Alterungsprozesse etc.), zum anderen
kommt die Aktivitit in einem apparativ-instrumentellen Sinne hinzu (wie die Un-
kontrollierbarkeit bei Fotografien), als dritte Ebene fiihrt Krois die Dimension der
jeweiligen historischen Einbettung an und schliefilich, als viertes — die diagramma-
tologische Ebene (vgl. Krois 2011, 7). Hinzu komme aufierdem eine affektive Dimen-
sion.

Im Kontext einer Auseinandersetzung mit Ausstellungen sind der Ansatz des
Bildakts sowie die Uberlegungen von Krois insofern von Bedeutung, als diese ei-
ne Ebene markieren, die mitberiicksichtigt werden muss, wenn wir analytische
Kurzschliisse vermeiden wollen — die Ebene der Wirkkraft von Ausstellungen bzw.
konkreten Ausstellungssituationen.”” Deshalb thematisiert die Arbeit, in einer im
weitesten Sinne verstandenen Anlehnung an den Ansatz des Bildakts, die Ebene
von Aktivitit, die sich durch Ausstellungen vollzieht: den Ausstellungsakt.”* Hierbei

91 Die Thematik der Wirkkraft wird auflerdem im Zuge des Begriffs der Figuration im Kap. *Ob-
jekt_Konfigurieren* diskutiert.

92 Zum Begriff des Ausstellungsakts, jedoch in einem mitunter anderen Verstindnis, vgl. auch
Schwarte 2010, 130. Auch Paolo Bianchi verwendet in seinem Artikel den Begriff des Aus-

am 13.02.2026, 20:09:46. Op


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRASENZ _ ERSCHEINEN

soll zwar ebenfalls zwischen drei Formen differenziert werden, die jedoch nicht mit
der Unterscheidung zwischen dem Schematischen, dem Substitutiven und dem
Intrinsischen kongruent sind, denn so wie die Verschiebung von >Sprechenden
auf das »>Bild« Rekonfigurationen nach sich zieht, die die Spezifik des jeweiligen
Akts herausstellt, verlangt das Fruchtbarmachen des Ansatzes im Hinblick auf die
Ausstellung ebenfalls ein genaues Hinterfragen dessen, was ihre Modalititen aus-
zeichnet. Von Ausstellungen auf eine schematisierende Weise zu sprechen, verlangt
folglich eine zugleich abstrahierende Bewegung, denn — auch im Vergleich zum
Sprech- und Bildakt — Ausstellungen bringen ein enormes Spektrum an media-
len, materiellen, temporalen und damit auch sinnesmodalen Konfigurationen mit
sich, die sich nur schwer subsummieren oder gar pauschalisieren lassen. Deshalb
verfolgt die Arbeit einen Ansatz, der jenes >multiskalare« Spektrum aufzugreifen
vermag, indem drei Formen bzw. Weisen ausdifferenziert werden, die jeweils be-
schreiben, wie respektive wodurch Ausstellungen etwas vollziehen. Zu diesen drei
Formen gehéren — so der hier entwickelte Ansatz— die Affordanz, die Affektion
sowie die Konstituierung, die nun nihergehend erliutert werden.

Wenn wir uns in Ausstellungssituationen befinden, dann gestalten sich diese -
unabhingig davon, wie die jeweilige Displayausfithrung und Szenografie ausse-
hen — ganz grundsitzlich als Settings, die in irgendeiner Form einen >Angebotscha-
rakter«produzieren (s. Kap. “Objekt_Konfigurieren® und *Setting Verriumlichen®).
Ob wir also dazu »aufgefordert« werden, uns im Raum zu bewegen, die Arbeiten zu
umgehen, einen Raumplan in die Hand zu nehmen oder gar im direkten >partizi-
pativen«< Sinne etwas zu betitigen, es handelt sich stets um Affordanzen als eine
Wirk- und Handlungsweise von Ausstellungen. Die >Aufforderung« muss folglich
als eine Aktivititsform begriffen werden, die sich in der spezifischen Situation
einstellt und deshalb — und darin liegt eine bedeutende Unterscheidung — nicht
lediglich als von >handelnden Subjektenc< intendierte Formation aufgefasst werden
kann. Gibson beschreibt es wie folgt: »The affordances of the environment are what it
offers the animal, what it provides or furnishes, either for good or ill.« (Gibson 1986, 127)
Wihrend zweifelsohne etwa bestimmte architektonische >Entscheidungen« dazu
beitragen, dass sich z.B. bestimmte Bewegungschoreografien ergeben kénnen®,
diirfen die Ereignishaftigkeit und materielle Involviertheit respektive >Eigenak-
tivitdt« dessen nicht aufler Acht gelassen werden. Wenn wir folglich die weiter
oben angestellten Ausfithrungen zum Erscheinen aufgreifen, dann macht sich bei
dieser Form, der Affordanz, bemerkbar, dass uns Objekte — oder >Entititen« — in
ihrem umweltbezogenen und -resultierenden >Angebot« erscheinen. Was sich — so

stellungsakts, versteht diesen aber als etwas, das von menschlichen Subjekten im Zuge des
Ausstellens vollzogen wird (vgl. Bianchi 2007).

93  Als einen empirischen Ansatz zur Erforschung von Bewegungen im Ausstellungsraum vgl.
Trondle 2016.

am 13.02.2026, 20:09:46. Op

265


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

gesehen »andersherum« gedreht — einstellt, ist damit eine Verflechtung zwischen
Wahrnehmung-von und Wahrnehmung-dass, wie Seel es differenziert (vgl. Seel
2003, 51). Grave, Holm, Kobi und van Eck betonen im Hinblick auf den Begriff der
Affordanz auflerdem, dieser zeichne sich vor allem dadurch aus, dass er sich von
der Frage nach der jeweiligen Funktion absetze, was bedeutet, dass jene Dinge oder
Entititen nicht per se klassifiziert werden miissen (vgl. Grave et al. 2018, 10; s. Kap.
*Objekt_Konfigurieren®). Fiir die Frage nach der Aktivititsform von Ausstellungen
bzw. Ausstellungsituationen ergibt sich daraus eine Verflechtung zwischen einem
aus den jeweiligen Situationen resultierenden Angebotscharakter, der sich zugleich
in einer Ambiguitit vollzieht. Mit Poor Magic gesprochen initiiert sich hierbei also
ein Spiel, bei dem die Affordanz zu einem flimmernden Momentum wird: Die
ambiguen >Fleischsessel« fordern zum Sitzen auf, zugleich distanzieren sie sich von
dieser Aufforderung und gestalten diese als ein Verbot (die Unberiithrbarkeit des
Kunstobjekts). Im Setting einer verdunkelten Blackbox ereignet sich ein Kippspiel,
bei dem sich unterschiedliche Modalititen und Affordanzen iiberlagern und damit
eine Situation generieren, die das Verhandeln dessen, was (wieder >subjektbezogen«
formuliert) in welcher Form berithrt oder betitigt werden kann, zu ihrem eigenen
Modus macht. Die Affordanz von Ausstellungen gestaltet sich folglich in Form von
Angeboten, von sich abzeichnenden Méglichkeiten, die aber unentwegt sowohl mit
der Ebene des institutionellen Gebots (wie etwa der Unberiihrbarkeit) als auch mit
der Ebene von Entititen und deren materiell-medialen Umgebungen sspielen.

Die zweite Form, die hier erarbeitet wird, beschreibt die Ebene der Affektion
und fokussiert vor allem die Materialitit von Ausstellungssituationen. Im Sinne ei-
ner Okologie von Materialien gestalten sich Ausstellungen als Versammlungen, die
seigenaktiv<agieren. Es vollziehen sich Materialprozesse — seien es Alterung, Trans-
formationen im Sinne von chemischen Reaktionen, Wechsel von Aggregatzustin-
den etc.”* Das Material wird prasent — ob bezogen auf die konkreten kiinstlerischen
Arbeiten oder aber auf die Szenografie, die Winde, die Sockel, die Fufiboden etc.
Und jenes Prisent-Werden der materiellen Eigenaktivitit geht mit der Ebene der
Affektion einher. So gestalten sich Ausstellungssituationen als multisensorische Er-
eignisse, d.h. als Ereignisse, die sich — wiederum von der Ebene ihrer Wahrneh-
mung aus gedacht — eine korperliche Adressierung evozieren, die sich nicht auf ei-
nen Sinn beschrinken lassen, sondern in ihrer Multi- und Intermedialitit und Ma-
terialitit uns als >multisensorisch wahrnehmende Subjekte< hervorbringen. Damit
verorten wir uns explizit im Bereich des Enaktivismus (s. Kap. *Korper_Hervorbrin-
gen®), denn was Ausstellungssituationen mit der Aktivititsform der Affektion voll-
ziehen, ist das Markieren der sensomotorischen, umgebungssensitiven Ansprache.
Die Ebene der Affektivitit bzw. Affektion regt demnach eine sensuelle Involvierung

94  Siehe zum Thema des Zusammenspiels der Materialien Strassle/Kleinschmidt/Mohs 2013.

am 13.02.2026, 20:09:46. Op


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRASENZ _ ERSCHEINEN

an bzw. mehr noch, sie produziert >uns<als Wesen in einer multimodalen Wahrneh-
mungssituation. Jene Multimodalitit wird auch in der Ausstellungssituation von
Poor Magic prasent, denn, in einem extra abgetrennten und verdunkelten Raum ver-
ortet, initiiert es sowohl auf der Ebene des Visuellen, des Akustischen als auch des
Sensomotorischen eine Ansprache, die jedoch nicht kontinuierlich sstabil¢ bleibt,
sondern stets Ambiguititen entstehen lisst: flimmerndes Lichtverhiltnis, Wechsel
zwischen hell und dunkel, zwischen laut und leise, zwischen schnellen und lang-
samen Bildabfolgen des Videos, zwischen dem Sich-Zeigen der >Fleischobjekte« als
Sitzgelegenheiten und als ambigue Gebilde, zwischen Ekel und Berithrungslust.

Die dritte Form besteht wiederum in der Konstituierung, verstanden als eine Ak-
tivititsform, die nicht nur die Ebene des Asthetischen fokussiert, sondern Momen-
te des Normierens und Habitualisierens ins Blickfeld riickt. Ausstellungen agieren
demnach insofern normierende Gesten aus, als sie bestimme Verhaltensweisen for-
dern (z.B. Abstandnahme von Objekten, langsame Bewegung durch den Raum, Ein-
wihlen in eine >Zoom-Sitzung« bei Online-Ausstellungen etc.). Ausstellungen wer-
den demnach einerseits von bestimmten institutionellen Formationen generiert,
erzeugen aber andererseits auch jene sozialisierend-institutionellen Effekte, indem
sie das >Erscheinen als Ausstellungs, d.h. die Ausgestelltheit der jeweiligen Situation
mitverhandeln — ob durch die Abstinde zwischen skulpturalen Objekten, die Héhe
der Bildhingung, die Installierungsweise einer Videoarbeit, die angebrachten Di-
stanzklebestreifen auf dem Boden oder eben auch den Verzicht auf jedwede Mar-
kierungen. Die beteiligten Entititen erlangen demnach eine Prisenz als >Entititen-
in-Ausstellungens, mit denen eine bestimme Diskursivitit einhergeht: Esvollziehen
sich Habitualisierungen, es entstehen Figurationen, Narrationen, Wissen — und all
dasnichtzuletzt als ein Resultatvon ephemeren, situativen bzw. ereignishaft begrif-
fenen Eigenaktivititen von Ausstellungen. So wird die Frage nach der Normativitit
sowie dem Habitus auf eine beinahe evidente Weise durch die Weise der Installie-
rung von Poor Magic aufgeworfen: Wie sich verhalten, wenn sich ambigue Gestalten
einer Leinwand gegeniibergestellt zeigen? Wie bewegen, wenn der Raum ins Dunkle
iibergeht und keine Rinder mehr wahrnehmbar macht?

Die drei hier vorgestellten Formen - die Affordanz, die Affektion sowie die Kon-
stituierung - liefern folglich, subsummierend gesprochen, drei Facetten der Eigen-
aktivititvon Ausstellungen, ausgehend von der Vorstellung, dass diese nichtim pas-
sivistischen Sinne produziert und rezipiert werden, sondern so gesehen selbst>han-
deln<und als Agency begriffen werden miissen. Ist es einerseits klar, dass es sich bei
der vorgeschlagenen Dreiteilung um eine heuristische Trennung handelt, ermég-
licht jene Teilung andererseits ein fokussiertes Herausgreifen von einem jeweils be-
stimmten Momentum der Eigenaktivitit. Auf diese Weise konnen unterschiedliche
Konfigurationen und Modalititen adressierbar und beschreibbar gemacht werden,
wohlwissend um ihre gleichzeitige Verflochtenheit.

am 13.02.2026, 20:09:46. Op

267


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

268

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

6. Fazit

Ausstellungen vollziehen etwas. Ausstellungen handeln. Ausstellungen generieren
Wahrnehmungssituationen. In der Existenzweise Ausstellung erscheint etwas, und
zwar auf eine Art, die sich insofern von anderen unterscheidet, als sie sich selbst
zugleich mit ausstellt. All diesen Uberlegungen ging das vorliegende Kapitel nach.
Indem zunichst eine Auseinandersetzung mit der Ausstellungssituation Poor Magic
(»Blind Faith«, 2018) stattfand, in der etwa Momente des Atmosphirischen, Kipp-
spiele von Erscheinungsweisen und deren Ausgestelltheit thematisiert wurden,
erfolgte dann eine genaue Fokussierung dessen, was unter Prisenz verstanden
werden kann. Im Zuge dessen wurde in Anlehnung an Hans Ulrich Gumbrecht
ins Blickfeld geriickt, dass Ausstellungen stets zwischen Sinn- und Prisenzef-
fekten oszillieren und sich auf diese Weise einem geschlossen verstandenen,
hermeneutischen Zugang entziehen. Mit Affektstrukturen operierend initiieren
Ausstellungssituationen nicht zuletzt leibliche Adressierungen, erzeugen ein Uber-
kommen-Werden, generieren semantische Uberschiisse. Darauffolgend fand eine
Auseinandersetzung mit drei Begrifflichkeiten bzw. Phinomenen statt, die im
Kontext von Ausstellungen stets als quasi-immaterielle Phinomene mitschwingen:
Atmosphire, Stimmung und Aura. Diese drei Phinomene, verstanden als >Spurenc
oder >Realisierungen« von Prisenz, stellten dabei jeweils einen bestimmten, spezi-
fischen Fokus heraus, wie etwa die Korper-Umwelt-Relation bei der Atmosphire,
das Moment des Sich-Einstimmens bei Stimmung sowie die ereignishafte und zu-
gleich mit einem Entzug einhergehende Responsivitit bei Aura. In einer Blow-Up-
Bewegung wurde im nichsten Schritt der Begriff des Erscheinens diskutiert, der
es ermdglicht hat, uns Wahrnehmungssituationen als solche anzuschauen und den
Fokus auf Momente eines ereignishaften »Sich-Zeigens« zu setzen. Im Zuge dessen
wurden unterschiedliche Aspekte und Dimensionen des Erscheinens diskutiert
und dabei die These aufgestellt, dass sich die Ausstellung als eine spezifische Exis-
tenzweise vor allem durch eine bestimmte Konfiguration der Erscheinungsweisen
auszeichnet: Das blof3e, das atmosphirische und das artistische Erscheinen (mit
Martin Seel gesprochen) werden nicht lediglich tiberlagert, sondern erzeugen ein
Kippspiel, das auf sich selbst verweist bzw. mit jenen Verweisen spielt. SchlieRlich
wurde im letzten Teil des Kapitels der Fokus auf die Ebene der Eigenaktivitit von
Ausstellungen gelenkt, indem im Anschluss an Horst Bredekamps Bildakt der
Ansatz eines Ausstellungsakts enzwickelt wurde. Demnach stand es im Fokus des
Kapitels herauszustellen, dass Ausstellungen Gegenwarten generieren, darauf ver-
weisen, sich entziehen, leibliche Involvierungen voraussetzen sowie bedingen und
folglich nicht nur Situationen darstellen, in denen etwas prisentiert wird, sondern,
eigenaktiv und ereignishaft verstanden, mit Erscheinungsweisen und Materia-
lisierungen hantieren. Damit impliziert das Ausstellen per se eine Verflechtung,
denn die Ebene der Erfahrung, der Rezeption muss zwangsliufig mit der Ebene

am 13.02.2026, 20:09:46. Op


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRASENZ _ ERSCHEINEN

der Produktion einhergehend verstanden werden, jedoch ohne, dass jene beiden
Ebenen als a priori festgesetzte zu begreifen sind, sondern als sich wechselseitig
bedingende und generierende. Als Existenzweise initiiert die Ausstellung folglich
ein jeweils ganz spezifisches Spiel mit Erscheinungsweisen und lisst Gegenwir-
tigkeiten entstehen, die zwischen unterschiedlichen Modalititen oszillieren. Es
kann der Versuch einer gesteigerten Hier-und-Jetzt-Erfahrung sein, ein Spiel
mit Verweisen auf etwas Anderes, oder aber ein radikales Entziehen. Bei all dem
wird aber deutlich, dass jedes Setting, jede materiell-mediale Konfiguration ganz
eigene Wahrnehmungssituationen entstehen lisst, und ob in Form eines Online-
formats, einer VR-Erfahrung oder einem sklassisch« verstandenen physikalischen
Ausstellungssetting — stets geht es darum, sensitiv fiir Nuancen zu bleiben und
die jeweilige Wahrnehmungssituation, die jeweilige Konfiguration von Prisenz ins
Blickfeld zu riicken.

am 13.02.2026, 20:09:46. Op

269


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 13.02.2026, 20:09:46.


https://doi.org/10.14361/9783839467961-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

