
ZfP 52. Jg. 1/2005

Winfried Thaa

Kulturkritik und Demokratie bei 
Max Weber und Hannah Arendt

»Alle ökonomischen Wetterzeichen
weisen nach der Richtung

zunehmender ›Unfreiheit‹«1.

1. Einleitung

Die letzten zehn, zwölf Jahre sahen den Aufstieg Hannah Arendts zu einer nahezu
unangreifbaren moralischen und politischen Autorität. Einen nicht geringen Anteil
daran hatten Autoren der ehemaligen Neuen Linken, die Arendt bis weit in die
achtziger Jahre hinein noch als Vertreterin eines »normativ-ontologischen Ansat-
zes« unter Konservatismusverdacht gestellt hatten2. Im Zentrum dieser Neuentde-
ckung des Arendtschen Denkens steht ihr »enthusiastischer Begriff des Politi-
schen«3, der zum einen Anschlussmöglichkeiten für eine Konzeptualisierung der
Neuen Sozialen Bewegungen bot, darüber hinaus aber auch grundsätzlicher ver-
spricht, den gesellschaftskritischen Kern des Praxisbegriffes aus den Trümmern des
Marxismus zu retten. 

Bemerkenswert scheint mir dabei, dass die kultur- und modernitätskritischen Pa-
rallelen zwischen dem Denken Hannah Arendts auf der einen und dem von Max
Webers Rationalisierungstheorie geprägten Denken der Frankfurter Schule auf der
anderen Seite in der neueren Arendt-Diskussion kaum eine Rolle spielen. Schließ-
lich war ja nicht nur die immense intellektuelle Wirkung der Frankfurter Schule
während der sechziger und siebziger Jahre aufs engste mit der Kritik instrumentel-
ler Vernunft (Horkheimer) bzw. technologischer Rationalität (Marcuse) verbunden.
Auch die politisch einflussreichen Bewegungen der siebziger und achtziger Jahre
zeichneten sich durch Fortschrittsskepsis und Modernitätskritik aus. Wo die neuere
Diskussion explizit auf Arendts Kritik der Moderne eingeht, gilt ihr dies als höchst

1 Max Weber: »Zur Lage der bürgerlichen Demokratie in Russland« in: ders., Gesam-
melte Politische Schriften, Tübingen 1988 (1921), S. 63.

2 Mit entscheidend hierfür war die Ablehnung der Totalitarismustheorie durch die große
Mehrheit der linken Intellektuellen in Deutschland. Zu weiteren Gründen der verspätet
einsetzenden Arendt-Rezeption vgl. Michael Greven, »Hannah Arendt – Pluralität und
die Gründung der Freiheit« in: Peter Kemper (Hg.), Die Zukunft des Politischen,
Frankfurt a.M. 1993, S. 97-123.

3 Ernst Vollrath, »Hannah Arendt« in: Karl Graf Ballestrem / Henning Ottmann (Hg.),
Politische Philosophie des 20. Jahrhunderts, München 1990, S. 18.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 25  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25


Winfried Thaa · Kulturkritik und Demokratie bei Max Weber und Hannah Arendt26

bedenklicher, auf den Einfluss Heideggers zurückgehender Aspekt ihres Denkens,
der dann in der Regel zugunsten einer diskurstheoretischen Lesart ihres Werkes re-
lativiert wird4.

Der dominierende Einfluss des Habermasschen Verdikts gegen die »hemmungs-
lose Vernunftskepsis«5 der ersten Generation der Frankfurter mag dazu beigetragen
haben, das Motiv der Modernitäts- und Kulturkritik in den Hintergrund zu drän-
gen, bzw. in ihm vor allem eine hochproblematische, auf den antiwestlichen deut-
schen Sonderweg verweisende Gemeinsamkeit zwischen den unterschiedlichsten
Denkern des deutschen Sprachraums zu sehen. So nachvollziehbar das jüngste Inte-
resse an Arendts Politikbegriff ist, so wenig kann jedoch ein Zweifel daran bestehen,
dass die Kritik der Moderne nicht am Rand, sondern im Zentrum ihres Denkens
steht. Mehr noch, der so ungemein populär gewordene Politikbegriff Arendts und
ihre aus der amerikanischen Geschichte gewonnene Konzeption einer republikani-
schen Demokratie lassen sich überhaupt nur verstehen als Antwort auf die von ihr
erfahrene Totalisierung von Herrschaft unter Bedingungen der Moderne. Während
die konservative Kulturkritik in den ersten Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts mit ih-
rer Gegenüberstellung von wahrer, an höheren Werten orientierter (und selbstver-
ständlich deutscher) Kultur auf der einen und verflachter, utilitaristischer und amo-
ralischer westlicher Zivilisation auf der anderen Seite antipolitisch orientiert war
und in der Demokratie ein Symptom der Dekadenz und der naturwidrigen Nivel-
lierung sah6, entfaltet Arendt ihren enthusiastischen Politikbegriff als Gegenkraft zu
den freiheitsbedrohenden Tendenzen der Moderne.

Darin liegt eine interessante Parallele zum politischen Denken Max Webers.
Auch Webers Auseinandersetzung mit der Moderne ist kulturkritisch geprägt, wie
die Bücher von Wilhelm Hennis und Lawrence Scaff, lange zuvor aber auch schon

4 Beispielhaft hierfür ist das Arendt-Buch von Seyla Benhabib. Obwohl Benhabib die
Bedeutung von Heideggers »In-der-Welt-Sein« für Arendts pluralistische Theorie des
Politischen ausführlich würdigt, ignoriert sie den Zusammenhang zwischen dieser
Grundlegung von Arendts Politikbegriff und der existentialphilosophischen Kritik am
neuzeitlichen Subjektivitäts- und Rationalitätsbegriff, um dann über den vermeintlichen
»anthropologischen Universalismus« Arendts diese doch recht umstandslos in eine von
Kant bis zu neueren Diskurstheorien reichende Traditionslinie zu stellen. Noch bemer-
kenswerter scheint mir, dass das Buch an keiner Stelle auf die offensichtlichen Parallelen
zwischen Arendts Kritik der Moderne und derjenigen der ersten Generation der Frank-
furter Schule eingeht (vgl. Seyla Benhabib, The Reluctant Modernism of Hannah
Arendt, Thousand Oaks 1996). 

5 Jürgen Habermas, »Die Verschlingung von Mythos und Aufklärung. Bemerkungen zur
Dialektik der Aufklärung – nach einer erneuten Lektüre« in: Karl Heinz Bohrer (Hg.),
Mythos und Moderne, Frankfurt a.M. 1983, S. 429. Eine wirklich erstaunliche Kombi-
nation: hemmungslos skeptisch!

6 Vgl. dazu etwa Fritz Stern, Kulturpessimismus als politische Gefahr, Bern 1963. Speziell
zum Einfluss der religiös orientierten russischen Kritik der Moderne auf das kulturkri-
tische Denken in Deutschland auch Harald Bluhm, »Dostojewski und Tolstoi-Rezep-
tion auf dem ›semantischen Sonderweg‹. Kultur und Zivilisation in deutschen
Rezeptionsmustern Anfang des 20. Jahrhunderts« in: Politische Vierteljahresschrift, 40.
Jg., 2/1999, S. 305- 327.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 26  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25


ZfP 52. Jg. 1/2005

Winfried Thaa · Kulturkritik und Demokratie bei Max Weber und Hannah Arendt 27

Wolfgang Mommsen und Jürgen Habermas zeigen konnten7. Und auch Weber sieht
in der Demokratie kein Symptom der Dekadenz oder Krise, sondern einen Ausweg
aus dem durch Versachlichung und Bürokratisierung drohenden Sinn- und Frei-
heitsverlust. Schließlich orientieren sich Weber wie Arendt an der westlichen, insbe-
sondere der amerikanischen politischen Erfahrung. Wenn es um die jeweiligen Poli-
tik- und Demokratiekonzeptionen selbst geht, sind die Parallelen allerdings
erschöpft. Arendt und Weber vertreten hier unterschiedliche, ja geradezu für die
entgegengesetzten Pole der zeitgenössischen Demokratietheorie stehende Vorstel-
lungen. Meine These lautet nun, dass Webers Plädoyer für die plebiszitäre Füh-
rerdemokratie auf der einen und Arendts Eintreten für eine republikanische, parti-
zipatorische Demokratie auf der anderen Seite sich nur durch die verschiedenen
theoretischen Grundlagen ihrer jeweiligen Kulturkritik erschließen lassen. Dabei
möchte ich zeigen, wie Webers sozialwissenschaftliche Theorie der Rationalisierung
mit großer Konsequenz in die herrschaftliche Perspektive einer plebiszitären Füh-
rerdemokratie mündet, während Arendts existentialphilosophische und sozialwis-
senschaftlich gewiss nicht unproblematische Unterscheidung von Grundtätigkeiten
es ermöglicht, an die in den Revolutionen der Neuzeit gemachte Erfahrung des
Handelns Gleicher unter Bedingungen der Kontingenz anzuschließen. Im Ergebnis
dieses Vergleiches wird m.E. auch klarer, weshalb der Webers Rationalisierungsthe-
orie aufgreifende westliche Marxismus und insbesondere die Aufklärungs- und Ver-
nunftkritik der Frankfurter Schule im Gegensatz zu Hannah Arendt nicht in der
Lage waren, eine positive Konzeption demokratischer Politik hervorzubringen.

Ich werde dazu zunächst auf Webers Doppelthese vom Sinn- und Freiheitsverlust
eingehen, um dann darzustellen, wie sehr sein politisches Denken, insbesondere
sein Dezisionismus und sein herrschaftszentrierter Politikbegriff daraus hervorge-
hen. Danach werde ich Arendts Kritik der Moderne unter den selben beiden Leitbe-
griffen des Sinn- und Freiheitsverlustes zusammenfassen, um von daher zu erläu-
tern, weshalb sie zu einem gänzlich anderen Politik- und Demokratiebegriff
kommen konnte als Max Weber. Abschließend werde ich dann Webers Dezisionis-
mus und Arendts Konzeption des Urteilens als Alternativen der Kontingenzbe-
wältigung in modernen Gesellschaften darstellen. 

7 Vgl. etwa Wilhelm Hennis, Max Webers Fragestellung, Tübingen 1987; Lawrence A.
Scaff, Fleeing the Iron Cage. Culture, Politics and Modernity in the Thought of Max
Weber, Berkeley 1989; Jürgen Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. I
und II, Frankfurt a.M. 1981; Wolfgang Mommsen, Weber und die deutsche Politik,
1890-1920, Tübingen 1959.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 27  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25


Winfried Thaa · Kulturkritik und Demokratie bei Max Weber und Hannah Arendt28

2. Sinn- und Freiheitsverlust bei Max Weber

2.1. Sinnverlust als Transzendenzverlust

Nachdem Weber lange Zeit vor allem als Begründer einer empirisch orientierten
»wertfreien« und strukturalistisch-funktionalen Sozialwissenschaft wahrgenommen
worden war, rückte während der achtziger Jahre Webers kulturtheoretisches Inter-
esse, seine Frage nach der »Entwicklung des Menschentums« unter Bedingungen
gesellschaftlicher Rationalisierung stärker in den Vordergrund. Hier sind insbeson-
dere die bereits erwähnten Bücher von Wilhelm Hennis und Lawrence Scaff zu nen-
nen. In der von Georg Lukács geprägten marxistischen Rezeption wurde Weber al-
lerdings immer schon als ein Theoretiker gelesen, der den Herrschaftscharakter
gesellschaftlicher Rationalisierung offen legt und, analog zur Marxschen Verdingli-
chungstheorie, ihre Verselbständigung gegenüber den handelnden Menschen be-
klagt8. Jürgen Habermas hat in seinem Hauptwerk 1981 die Kritik Webers am Rati-
onalisierungsprozess westlicher Gesellschaften unter der Formel vom Sinn- und
Freiheitsverlust zusammengefasst9.

Am offensichtlichsten zeigt sich dieser kulturkritische Weber in den religionsso-
ziologischen Aufsätzen. Aber auch in den politischen Schriften und den Aufsätzen
zur Wissenschaftslehre nehmen die Fragen nach Menschentyp und Lebensweise ei-
nen prominenten Stellenwert ein. 

Fragen wir zunächst einmal, was genau Max Weber mit der zeitkritischen Diag-
nose des Sinnverlustes meinte. Legen wir seine allgemeine Definition von »Sinn« als
subjektive Handlungsabsicht zugrunde10, ist nicht recht einzusehen, weshalb mo-
derne Gesellschaften Sinnverlust hervorbringen sollten. Schließlich zeichnen sie sich
nach gängiger Auffassung ja gerade durch die Erweiterung subjektiver Handlungs-
möglichkeiten aus.

Eine erste Antwort ergibt sich aus dem Kontext, in dem die These des Sinnverlus-
tes mehrfach auftaucht, nämlich aus Webers religionssoziologischen Schriften. Sinn-
verlust entsteht hier aus der Spannung zwischen religiöser Weltdeutung und empiri-
scher Welt, genauer: er ist das paradoxe Resultat des religiösen Bemühens, Leben
und Welt einen einheitlichen Sinn zuzuschreiben und die Lebensführung danach
auszurichten. Religionen erheben nach Weber den Anspruch, »dass der Weltverlauf,
wenigstens soweit er die Interessen der Menschen berührt, ein irgendwie sinnvoller

8 Zur marxistischen, durch Lukács geprägten Weberrezeption vgl. etwa Jürgen Haber-
mas, aaO. (FN 7), Bd. I und II sowie Michael Greven, »Krise der objektiven Vernunft.
Entfremdung und ethischer Dezisionismus bei Georg Lukács und Max Weber« in: U.
Bermbach / G. Trautmann (Hg.): Georg Lukács, Opladen 1987, S. 97-123.

9 In dieser zusammengezogenen Formulierung findet sich die These meines Wissens
nicht bei Weber. Habermas bringt damit jedoch die Hauptintentionen der Weberschen
Rationalisierungskritik zutreffend auf den Punkt. Vgl. Jürgen Habermas › aaO. (FN 7),
Bd. I, S. 333.

10 Max Weber, Wirtschaft und Gesellschaft (WuG), Tübingen 1947 (1925), S.1.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 28  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25


ZfP 52. Jg. 1/2005

Winfried Thaa · Kulturkritik und Demokratie bei Max Weber und Hannah Arendt 29

Vorgang sei«11. Diesem Anspruch steht jedoch die empirische Welt mit ihrer ethisch
unmotivierten Ungleichverteilung von Glück und Leid entgegen. Religionen versu-
chen, auf diese als Theodizee-Problem bekannte Schwierigkeit rationale Antworten
zu geben – das ist der Grund, weshalb sie für Weber eine entscheidende Rolle im
universalhistorischen Prozess der Rationalisierung spielen. Allerdings gelingt es ih-
nen nicht, die religiös begründete Ethik mit der Realität der Welt zu versöhnen, und
zwar insbesondere nicht mit den Zwängen der wirtschaftlichen Welt. Nach Weber
führt das Bemühen, den Konflikt zwischen dem rationalen Anspruch der Religion
und der unvollkommenen, ungerechten und vergänglichen Wirklichkeit zu lösen,
vielmehr zu einer immer weiteren Entwertung der Welt einerseits sowie einem im-
mer unweltlicheren, dem Leben fremden Inhalt des Religiösen andererseits12. Einen
letzten, großangelegten Versuch, hier einen Ausweg zu weisen, sieht Weber in der
protestantischen Ethik, genauer in der puritanischen Berufsethik. Sie löst die Span-
nung zwischen den religiösen Brüderlichkeitsgeboten und den Erfordernissen ratio-
nalen Wirtschaftens auf, indem sie letztere zur Wirkstätte des göttlichen Willens
umdeutet. Diese Umdeutung wird möglich, indem die puritanische Berufsethik

 »...auf den Universalismus der Liebe verzichtete, alles Wirken in der Welt als
Dienst in Gottes, in seinem letzten Sinn ganz unverständlichen, aber nun einmal al-
lein erkennbaren positiven Willen und Erprobung des Gnadenstandes rational ver-
sachlichte und damit auch die Versachlichung des mit der ganzen Welt als krea-
türlich und verderbt entwerteten ökonomischen Kosmos als gottgewollt und
Material der Pflichterfüllung hinnahm. Das war im letzten Grunde der prinzipielle
Verzicht auf Erlösung als ein durch Menschen und für Menschen erreichbares Ziel
zugunsten der grundlosen, aber stets nur partikulären Gnade«13.

Dieser »Standpunkt der Unbrüderlichkeit« stellt für Weber zwar keine eigentli-
che Erlösungsreligion mehr dar14. Dennoch vermochte es die puritanische Berufse-
thik, der Askese der modernen, auf spezialisierte Facharbeit beschränkten Berufsar-
beit einen höheren Sinn zu geben. Zwar sei die »faustische Allseitigkeit des
Menschentums«15 oder die Freude des mittelalterlichen Handwerkers an dem, was
er schuf, nun endgültig dahin16. Diesen Verlust des diesseitigen weltlichen Reizes
der Arbeit könne die puritanische Berufsethik jedoch durch den Gewinn einer un-
mittelbaren jenseitigen Orientierung der Arbeitsaskese kompensieren:

»Die berufliche Arbeit als solche ist gottgewollt. Die Unpersönlichkeit der heuti-
gen Arbeit: ihre, vom Standpunkte des Einzelnen aus betrachtet, freudlose Sinnlo-
sigkeit, ist hier noch religiös verklärt. Der Kapitalismus in der Zeit seiner Entste-

11 Max Weber, »Zwischenbetrachtung: Theorie der Stufen und Richtungen religiöser
Weltablehnung« in: Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie, Tübingen 1920, S.
567.

12 Vgl. ebd., S. 567ff.
13 Ebd., S. 545f.
14 Ebd., S. 546.
15 Max Weber, Die protestantische Ethik I. Eine Aufsatzsammlung. Hrsg. von Johannes

Winckelmann, Tübingen 19816 (1920), S. 187.
16 Ebd., S. 274, Anm. 299.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 29  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25


Winfried Thaa · Kulturkritik und Demokratie bei Max Weber und Hannah Arendt30

hung brauchte Arbeiter, die um des Gewissens willen der ökonomischen
Ausnutzung zur Verfügung standen. Heute sitzt er im Sattel und vermag ihre Ar-
beitswilligkeit ohne jenseitige Prämissen zu erzwingen«17.

Die »freudlose Sinnlosigkeit«, von der Weber hier spricht, ist keineswegs auf die
unter kapitalistischen Ausbeutungsverhältnissen verausgabte Arbeit beschränkt. In
einer bekannteren, immer wieder zitierten Stelle desselben Textes führt Weber allge-
meiner aus, dass der religiöse Geist längst aus dem »stahlharten Gehäuse« der von
ihm mit hervorgebrachten Wirtschaftsordnung entwichen sei18. Der einmal auf eige-
ner Grundlage etablierte, oder wie Weber schreibt, der »siegreiche Kapitalismus«
bedarf der religiösen Stütze eines jenseitigen Zweckes jedoch nicht mehr, er kann
schließlich sogar auf die »rosige Stimmung der Aufklärung« der »lachenden Erbin«
des religiösen Geistes verzichten19. In den kapitalistischen Gesellschaften des Wes-
tens gewinnt damit die Durchsetzung formaler, d.h. von der Bindung an bestimmte
Zwecke gelösten Rationalität eine eigene, von ihren religiösen Ursprüngen unab-
hängige Dynamik. In Formulierungen, die nicht zufällig an Marx erinnern, spricht
Weber von der »zunehmenden und unentrinnbaren Macht« der »äußeren Güter
dieser Welt« über den Menschen20. 

Der moderne Kapitalismus kann demnach zwar wirtschaftlich rationales Verhal-
ten erzwingen, aber er ist immer weniger in der Lage, ihm einen höheren Sinn zu ge-
ben. 

»Auf dem Gebiet seiner höchsten Entfesselung, in den Vereinigten Staaten, neigt
das seines religiös-ethischen Sinnes entkleidete Erwerbsstreben dazu, sich mit rein
agonalen Leidenschaften zu assoziieren, die ihm nicht selten den Charakter des
Sports aufprägen«21.

Im Anschluss an dieses Zitat findet sich Webers berühmte Warnung vor den
»Fachmenschen ohne Geist, Genussmenschen ohne Herz« als Kulminationspunkt
der Kulturentwicklung des Westens22. 

Sinnverlust entsteht durch die Verselbständigung der Ökonomie gegenüber reli-
giösen Weltbildern und den Handlungsorientierungen, die der einzelne Mensch aus
ihnen gewinnen konnte. Er steht am Ende des universalgeschichtlichen Prozesses
der »Entzauberung der Welt« und ihrer Verwandlung in einen kausalen Mechanis-
mus, der nicht mehr als »gottgeordneter, also irgendwie ethisch sinnvoll geordneter
Kosmos« wahrzunehmen ist23. Zurück bleibt ein äußerlich gewordener Zwang,
»Versteinerung«, »Mechanisierung« und »tote Maschinerie«, wie die immer wieder
benutzten Metaphern Webers für die unpersönliche Herrschaft der rationalisierten
gesellschaftlichen Verhältnisse über die Individuen lauten.

17 Ebd., S. 275, Hvhbg. von Max Weber.
18 Ebd., S. 188.
19 Ebd.
20 Ebd.
21 Ebd., S. 188f.
22 Ebd., S. 189.
23 Vgl. Max Weber, Zwischenbetrachtung, aaO. (FN 11), S. 564.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 30  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25


ZfP 52. Jg. 1/2005

Winfried Thaa · Kulturkritik und Demokratie bei Max Weber und Hannah Arendt 31

Hervorzuheben ist, dass Weber hier nicht etwa zweckrationales Handeln kriti-
siert, sondern im Gegenteil die Emanzipation des ökonomischen Handelns aus der
Unterordnung unter letzte, religiös begründete Zwecke. Die Kategorie der Zweck-
rationalität ist bei Weber auch im Zusammenhang seiner Kulturkritik nicht negativ
besetzt24. Sinn und Zweck sind für Weber identisch. Was ihn beunruhigt, ist die
Durchsetzung formaler Rationalität in den Apparaten der Produktion und der Bü-
rokratie. Formale Rationalisierung meint einen Prozess der Durchstrukturierung,
Logifizierung und Systematisierung von Ordnungen und Handlungen25, kurz des
Beherrschbar- und Berechenbarmachens ohne Bindung an bestimmte Zwecke. Man
könnte auch sagen: formal rationalisierte Organisationen befreien sich von letzten
Zwecken, verkörpern höchste Zweckmäßigkeit ohne Zweck. 

2.2. Sinnverlust als Verlust der Einheitlichkeit der Welt

Sinnverlust und »Entzauberung der Welt« meinen bei Weber jedoch nicht nur den
Verlust religiöser Transzendenz, sondern mit ihr zugleich auch den Verlust der Ein-
heitlichkeit der Welt und damit der Möglichkeit, die Lebensführung ethisch-metho-
disch an einer religiös begründeten Zweckhierarchie auszurichten. Denn Rationali-
sierung bedeutet »Herauspräparierung der spezifischen Eigenart jeder in der Welt
vorkommenden Sondersphäre«26. Es entstehen verschiedene Wertsphären, etwa der
Ökonomie, der Kunst, der Ethik. Mit Hinweis auf Baudelaires »Fleurs du mal« un-
terstreicht Weber, dass etwas schön sein kann, nicht nur ohne gut zu sein, sondern
sogar gerade in dem, worin es nicht gut ist27. Für Weber handelt es sich hier jedoch
nicht nur um die Verselbständigung von Wertsphären, die untereinander wiederum
in ein Ergänzungs- oder Kompromissverhältnis zu setzen wären. Explizit betont er,
es gehe hier nicht nur um Alternativen, sondern um »unüberbrückbar tödlichen
Kampf«28. In diesem agonalen Verhältnis gründet für Weber die Unmöglichkeit,
praktische Stellungnahmen wissenschaftlich zu vertreten und damit zugleich die
Unmöglichkeit, über letzte Zwecke in irgendeiner Weise rational zu entscheiden.
Nachdrücklich wendet er sich gegen die Vorstellung, das Abwägen von Gründen
und ethischen Prinzipien könne derartige Entscheidungen rationalisieren29. 

24 So formuliert er in seinem berühmten »Objektivitätsaufsatz«: »Jede denkende Bestim-
mung auf die letzten Elemente sinnvollen menschlichen Handelns ist zunächst gebun-
den an die Kategorien ›Zweck‹ und ›Mittel‹» (Max Weber, Gesammelte Aufsätze zur
Wissenschaftslehre (GAW), Tübingen 19887 (1922), S. 149).

25 Vgl. dazu Stefan Breuer, Bürokratie und Charisma. Zur politischen Soziologie Max
Webers, Darmstadt 1994, S. 39ff.

26 Vgl. Max Weber, Zwischenbetrachtung, aaO. (FN 11), S. 571.
27 Max Weber, GAW, aaO. (FN 24), S. 604. 
28 Ebd., S. 507.
29 Ebd., S. 507ff., 602ff. Ausführlicher zu der damit verbundenen Ablehnung der prak-

tisch-philosophischen Tradition durch Weber vgl. Hella Mandt, Tyrannislehre und
Widerstandsrecht, Darmstadt 1974, S. 267ff.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 31  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25


Winfried Thaa · Kulturkritik und Demokratie bei Max Weber und Hannah Arendt32

Ohne Möglichkeit, sich auf eine einheitliche Weltanschauung zu beziehen und
aus ihr eine ethisch-methodische Lebensführung abzuleiten, bleibt dem auf sich zu-
rückgeworfenen Individuum nur, dieses »Schicksal der Zeit« »männlich zu ertra-
gen« und sich zwischen den letzten Standpunkten zum Leben zu entscheiden30. In-
dividueller Heroismus und ethischer Dezisionismus treten bei Weber an die Stelle
eines religiös verbürgten einheitlichen Sinnes.

Wie Wilhelm Hennis überzeugend darstellen konnte, gilt Webers zentrales Inter-
esse der »Entwicklung des Menschentums«31. Ihn beunruhigt die Verdrängung des
»Kulturmenschen« durch den »Ordnungs«- oder »Berufsmenschen« bzw. den
zweifach, als »Fachmenschen ohne Geist« und als »Genussmenschen ohne Herz«
bestimmten Typus der Zukunft32. Weber entwickelt sein Gegenmodell, das Indivi-
duum als verantwortungsbewusste Persönlichkeit, aus der oben beschriebenen Ent-
scheidungssituation. Unter den Bedingungen einer mechanisierten und in Wert-
sphären zerfallenden Gesellschaft wählt die Persönlichkeit den Sinn ihres Tuns und
Seins selbst33. Allerdings qualifiziert Weber diesen voluntaristischen Akt in Abgren-
zung zur subjektivistischen Kultur der Moderne, indem er von ihr Konsequenz
bzw. Hingabe an die einmal gewählte Sache sowie intellektuelle Rechenschafts-
pflicht, also Reflexivität fordert34. Dies bildet den Hintergrund für Webers Verant-
wortungsethik, die sich im klaren Bewusstsein der praktischen Folgen und der Rati-
onalität der Mittel im Verhältnis zum gewählten Zweck zu erweisen hat35. In der
subjektivistischen Kultur der Moderne mit ihrer Suche nach authentischer Erfah-
rung und dem »Jagen nach Erlebnis« kann Weber dagegen nur eine »Schwäche«, ge-
wissermaßen die Kehrseite der gesellschaftlichen Mechanisierung erkennen36. Für
den Gewinn persönlicher Freiheit muss, ähnlich wie im Puritanismus, der Preis der
Askese und Selbstbeherrschung entrichtet werden. Handeln ist für Weber umso
freier, je mehr es den Charakter eines naturhaften Geschehens ablegt und in der
Konstanz eines persönlich gewählten Verhältnisses zu letzten Werten und Bedeu-
tungen steht37.

2.3. Freiheitsverlust

Damit ist nun allerdings die Frage nach dem zweiten Element in Webers Kulturkri-
tik, dem Freiheitsverlust, aufgeworfen. In den bereits zitierten Metaphern vom
»stahlharten Gehäuse« oder den »vielen alten Göttern«, die nach Gewalt über unser

30 Max Weber, GAW, aaO. (FN 24), S. 612, S. 608.
31 Wilhelm Hennis, Max Webers Fragestellung, Tübingen 1987, S. 20.
32 Max Weber, Die protestantische Ethik I, aaO. (FN 15), S. 189.
33 Vgl. Max Weber, GAW, aaO. (FN 24), S. 180 und S. 508.
34 Ebd., S. 494 und S. 608.
35 Vgl. Max Weber, Gesammelte Politische Schriften (GPS) › Tübingen 19885 (1921), S.

551f.
36 Max Weber, GAW, aaO. (FN 24), S. 605.
37 Vgl. ebd., S. 132.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 32  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25


ZfP 52. Jg. 1/2005

Winfried Thaa · Kulturkritik und Demokratie bei Max Weber und Hannah Arendt 33

Leben streben, spricht Weber Freiheitsverlust als Folge der Verselbständigung ge-
sellschaftlicher Organisationen und ihrer Funktionsweise an. Und zwar
verselbständigen sich insbesondere kapitalistische Ökonomie und staatliche Büro-
kratie gegenüber den Individuen und deren moralisch-praktischen Handlungsmoti-
ven. Es ist also zunächst einmal zu unterstreichen, dass Weber nicht nur in der Bü-
rokratisierung, sondern auch im Siegeszug der kapitalistischen Ökonomie eine
Tendenz zur Zerstörung individueller Freiheit sieht. Dem »heutigen Hochkapitalis-
mus« eine »Wahlverwandtschaft mit ›Demokratie‹ oder gar mit ›Freiheit‹ (in irgend
einem Wortsinn) zuzuschreiben«, bezeichnet er als »höchst lächerlich«38. Im Ge-
gensatz zu den Fortschrittshoffnungen seiner Zeit (und in einem nicht minderen zu
heutigen neoliberalen Vorstellungen) erwartet er als Ergebnis ökonomischer Verge-
sellschaftung keinen Freiheitsgewinn, sondern eine Einschränkung der Persönlich-
keits- und Freiheitssphäre des Individuums. Die modernen Vorstellungen von Frei-
heit, Individualismus und demokratischen Institutionen sind für ihn das Ergebnis
einzigartiger, sich nicht wiederholender historischer Konstellationen in der westli-
chen Welt39, keineswegs das Ergebnis gesellschaftlicher Rationalisierung. Sie müssen
deshalb auch »wider den Strom« der materiellen Entwicklungstendenzen erobert
bzw. gesichert werden40.

Freiheitsverlust bildet für Weber schon deshalb die unausweichliche Kehrseite ge-
sellschaftlicher Rationalisierung, weil sowohl rationales Wirtschaften wie auch ratio-
nale Verwaltung erst durch Herrschaftsverhältnisse möglich werden. Die sozialstruk-
turelle Voraussetzung von Webers formaler Rationalität bildet »die Trennung des
Arbeiters von den sachlichen Produktionsmitteln in der Wirtschaft, von den Kriegs-
mitteln im Heer, den sachlichen Verwaltungsmitteln in der öffentlichen Verwal-
tung«41. Gesellschaftliche Rationalisierung kann demnach nur in dem Maße voran-
schreiten, wie die Arbeitenden, oder allgemeiner die rational Tätigen, die Möglichkeit
verlieren, ihr Handeln nach eigenen Zielvorstellungen auszurichten und gezwungen
werden können, als Teil einer kalkulierbaren Maschinerie zu funktionieren.

Insbesondere die Bürokratie charakterisiert Weber immer wieder als Maschine
oder als Mechanismus. Die formal rationale Bürokratie basiert auf straffer arbeits-
teiliger Organisation, hierarchisch abgestuften Gehorsamsverhältnissen, fachlicher
Schulung und vor allem auf einer sachlichen Erledigung ihrer Aufgaben nach bere-
chenbaren Regeln42. Diese regelgebundene »kühle Sachlichkeit« funktioniert ohne
»Ansehen der Person« und kann mit materialen Gerechtigkeitsvorstellungen kolli-
dieren43, ganz ähnlich wie die kapitalistische Geld- und Gewinnrechnung sich von

38 Max Weber, GPS, aaO. (FN 35), S. 64.
39 Neben religiös bestimmten Wertvorstellungen zählt Weber hierzu vor allem die über-

seeische Expansion der frühen Neuzeit, den anarchischen Charakter des Frühkapitalis-
mus und die Vorstellung von einer wissenschaftlich gebildeten universellen
Persönlichkeit (vgl. Max Weber, GPS, aaO. (FN 35), 64f.).

40 Ebd., S. 65.
41 Ebd., S. 322.
42 Vgl. ebd., S. 332; Max Weber, WuG, aaO. (FN 10), S. 661.
43 Max Weber, WuG, aaO. (FN 10), S. 664.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 33  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25


Winfried Thaa · Kulturkritik und Demokratie bei Max Weber und Hannah Arendt34

gesellschaftlichen Bedürfnissen und Produktionszielen lösen kann. Auf die Funkti-
onszwänge einer solchen Bürokratie bezieht Weber sein berühmtes »Gehäuse der
Hörigkeit«, in welches 

»vielleicht dereinst die Menschen sich, wie die Fellachen im altägyptischen Staat,
ohnmächtig zu fügen gezwungen sein werden, wenn ihnen eine rein technisch gute
und das heißt: eine rationale Beamtenverwaltung der letzte und einzige Wert ist, der
über die Leitung ihrer Angelegenheiten entscheiden soll«44. 

Es handelt sich bei diesem Zitat allerdings weder um eine Zustandsbeschreibung
noch um eine Prophetie. Weber sagt »wenn ...«, es gibt also Alternativen und Mög-
lichkeiten, das »Gehäuse der Hörigkeit« zu vermeiden. 

2.4. Webers Lösung: Dezision und Herrschaft

Es ist diese Rückführung formaler Rationalität auf ein gesellschaftliches Herr-
schaftsverhältnis, das Georg Lukács die Möglichkeit bot, Webers Rationalisierungs-
theorie marxistisch umzuformulieren. Wenn Rationalität ein Klassenverhältnis vor-
aussetzt, dann muss sie sich auch – so die logische Schlussfolgerung – mit diesem
Klassenverhältnis aufheben lassen. Für Lukács ist Webers Durchsetzung formaler
Rationalität das Ergebnis der voranschreitenden Subsumtion der Gesellschaft unter
die Wertabstraktion kapitalistischer Warenproduktion. Sie enthält damit den Wider-
spruch zwischen Gebrauchswert und Tauschwert, zwischen konkreter und abstrak-
ter Arbeit oder politisch revolutionär gewendet, den Widerspruch der Arbeiter ge-
gen den (ihnen aufgezwungenen) Warencharakter ihrer Arbeitskraft. 

Am immanent widersprüchlichen Charakter gesellschaftlicher Rationalisierung
hält übrigens auch Jürgen Habermas fest. Er erweitert dazu allerdings das Verständ-
nis gesellschaftlicher Rationalisierung um den Begriff der kommunikativen Verstän-
digung und gibt die Vorstellung von einer revolutionären Klasse auf, die als Verkör-
perung der materialen Vernunft bedürfnisorientierter Produktion gelten kann. In
den Kategorien von Habermas lässt sich der funktionalen Vernunft in den ausdiffe-
renzierten Subsystemen der Ökonomie und des Staates das durch die Rationalisie-
rung von Lebenswelten freiwerdende Potential verständigungsorientierten Han-
delns entgegensetzen45. An die Stelle des schicksalhaften Freiheits- und Sinnverlustes
bei Max Weber tritt dann die Gefahr des kolonialisierenden Übergriffs der Steue-
rungsmedien Geld und Macht auf die Lebenswelt, eine Gefahr gesellschaftlicher Ra-
tionalisierung, zur der Habermas nun jedoch in der posttraditionalen Kommunika-
tion moderner Gesellschaften eine ebenfalls rationale Gegenkraft identifiziert. 

Wie wir wissen, konnte Weber in der Rationalisierung moderner Gesellschaften
keine immanente Dialektik entdecken, weder in revolutionär-sozialistischer noch in
evolutionär-demokratischer Form. Ausdrücklich verneint er die Möglichkeit, dass
»irgendeine materielle oder gar die heutige hochkapitalistische Entwicklung« die

44 Max Weber, GPS, aaO. (FN 35), S. 332.
45 Vgl. etwa Jürgen Habermas, aaO. (FN 7), II, S. 485ff.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 34  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25


ZfP 52. Jg. 1/2005

Winfried Thaa · Kulturkritik und Demokratie bei Max Weber und Hannah Arendt 35

Bedingungen individueller Freiheit schaffen oder auch nur erhalten könne«46. Be-
kannt ist auch Webers Urteil über die sozialistischen Bewegungen seiner Zeit. Ob-
wohl er im Sozialismus eine kulturkritische Bewegung sah, der es in erster Linie da-
rum ging, die bürgerliche Welt mit neuen Werten zu konfrontieren, prophezeite er
für den Fall ihres Erfolges eine Verstärkung der freiheitszerstörenden Tendenzen
moderner Gesellschaften47. Die Ausschaltung des Privatkapitalismus führe lediglich
zu einer Alleinherrschaft der staatlichen Bürokratie und mache somit das »stählerne
Gehäuse der Hörigkeit« nur noch undurchdringlicher48.

Weber sucht die Gegenkräfte zum diagnostizierten Sinn- und Freiheitsverlust au-
ßerhalb seines Rationalitätsbegriffes in den voluntaristischen wertsetzenden Ent-
scheidungen des Individuums. Politisch bedeutsam wird diese bereits oben charak-
terisierte Perspektive dadurch, dass Weber insbesondere zwei Gruppen für
persönlich qualifiziert und aufgrund ihrer gesellschaftlichen Stellung auch für fähig
hält, als soziale Träger freiheitssichernder Dezision zu wirken: kapitalistische Un-
ternehmer und politische Führer49. Beide verkörpern für Weber das, was der ratio-
nalen Verwaltung, sei es im Wirtschaftsbetrieb, sei es im Staat, fehle, nämlich den
zur eigenverantwortlichen Entscheidung fähigen »leitenden Geist«50. Für uns ist da-
bei in erster Linie der politische Führer von Interesse. Das galt übrigens aber auch
für Weber selbst, weil er anders als heutige Systemtheoretiker in der Politik noch
das Zentrum der Gesellschaft sah. 

Im Folgenden möchte ich zeigen, dass dieses dezisionistische Heilmittel gegen
die Entfremdungserscheinungen moderner Gesellschaften a) formal und b) pessi-
mistisch-elitär ist sowie c), worauf es mir hier besonders ankommt, den versachlich-
ten Verhältnissen moderner Gesellschaften eine Vorstellung von direkter, durch Be-
fehls-Gehorsamsverhältnisse bestimmter Herrschaft entgegensetzt und zwar auch
da, wo Weber für die Demokratisierung Deutschlands nach westlichem, insbeson-
dere amerikanischem Vorbild eintritt. 

a) Die Fähigkeit zu eigenverantwortlichem Handeln ist für Weber nicht nur per-
sönliche Begabung, sondern mehr noch das Ergebnis von Sozialisationsprozessen.
Unternehmer und Politiker stehen im Kampf um ihre eigene Sache und unterschei-
den sich damit vom modernen Durchschnittsmenschen, der längst zu einem »Räd-
chen« in Wirtschaft und Verwaltung wurde »und innerlich zunehmend darauf abge-
stimmt (ist), sich als ein solches zu fühlen und sich nur zu fragen, ob er nicht von
diesem kleinen Rädchen zu einem größeren werden kann«51.

Dass gerade Unternehmer und Politiker Webers Ideal des Kulturmenschen retten
sollten, mag erstaunen. Aber Weber kommt es hier nicht auf die Inhalte unterneh-

46 Max Weber, GPS, aaO. (FN 35), S. 65.
47 Zu Webers Auffassung vom Sozialismus als kulturkritischer Bewegung s. Lawrence A.

Scaff, Fleeing the Iron Cage, aaO. (FN 7), S. 175ff.
48 Vgl. Max Weber, GPS, aaO. (FN 35), S. 331f.
49 Ebd., S. 334.
50 Ebd.
51 Max Weber, Gesammelte Aufsätze zur Soziologie und Sozialpolitik(GASS), Tübingen

1924, S. 413.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 35  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25


Winfried Thaa · Kulturkritik und Demokratie bei Max Weber und Hannah Arendt36

merischer oder politischer Tätigkeit an, sondern rein formal auf den Gesichtspunkt
der eigenverantwortlichen Entscheidung, zu der weder Pflichtbewusstsein noch
Fachwissen, sondern nur die Erfahrung des Machtkampfes in eigener Sache befähi-
ge. »Kampf um eigene Macht und die aus dieser Macht folgende Eigenverantwor-
tung für seine Sache ist das Lebenselement des Politikers wie des Unternehmers«52.
Freiheit ist hier gedacht als Autonomie der Entscheidung, Autonomiefähigkeit als
Ergebnis einer Schule des »Kampfes«.

b) Webers Kulturkritik oszilliert zwischen der pessimistischen Beschreibung un-
aufhaltsamer, schicksalhafter Tendenzen der gesellschaftlichen Versachlichung und
dem Pathos, mit dem er dazu aufruft, gegen die große Maschinerie moderner Ge-
sellschaften »noch einen Rest des Menschentums freizuhalten von dieser Parzellie-
rung der Seele, von dieser Alleinherrschaft des bürokratischen Ideals«53. Darauf be-
zogen spricht Greven von »tragisch-heroischen Zügen« in der Haltung Webers, von
einer »historischen Rückzugsposition«, oder auch vom »Konzept einer historisch
defensiven Elite«54. 

Obwohl Weber in Unternehmern und politischen Führern soziale Träger der Ge-
genkräfte zu den freiheitszerstörenden Tendenzen der Moderne bestimmt, seine
Kulturkritik also nicht auf Appelle beschränkt bleibt, können diese Gegenkräfte in
nennenswertem Maße nur dort entstehen, wo die Erfahrung des eigenständigen
Kampfes um Macht möglich ist. Von vornherein sind sie deshalb auf Herrschaftseli-
ten beschränkt. Da die gesellschaftliche Rationalisierung und ihr prägender Einfluss
auf den Charakter der Massen unaufhaltsam voranschreitet, besteht keine realistische
Aussicht darauf, die Bedingungen gesellschaftlicher Unfreiheit zu beseitigen. Es
kann lediglich gehofft werden, durch die Haltung entscheidungsfähiger Eliten einen
begrenzten Raum des freien, verantwortungsbewussten Handelns zu retten. Insofern
bleibt Weber ganz dem elitär-pessimistischen Gestus konservativer Kulturkritik ver-
haftet, obwohl er ihr eine politische, demokratiebefürwortende Wendung gibt. 

c) Die zitierte Formulierung Webers vom »leitenden Geist« deutet bereits darauf
hin, dass er der Verselbständigung der »versteinerten Mechanik« oder der »gesell-
schaftlichen Maschinerie« durch eine Wiederbelebung direkter, das heißt nicht durch
verselbständigte Handlungsfolgen vermittelter Herrschaftsverhältnisse55 begegnen
will. Zwar gilt ihm die weitere Versachlichung gesellschaftlicher Verhältnisse als un-
entrinnbar. Jedoch kann die Maschinerie insgesamt, sei es der einzelne Wirtschaftsbe-

52 Max Weber, GPS, aaO. (FN 35), S. 335.
53 Max Weber, GASS, aaO. (FN 51), S. 414.
54 Michael Greven, »Krise der objektiven Vernunft. Entfremdung und ethischer Dezisio-

nismus bei Georg Lukács und Max Weber« in: U. Bermbach / G. Trautmann (Hg.),
Georg Lukács, Opladen 1987, S. 118.

55 Die Unterscheidung zwischen direkter und indirekter Herrschaft stammt aus der
Debatte um den Charakter des sog. »realen Sozialismus« der siebziger Jahre. Insbeson-
dere Renate Damus beschrieb in ihren Arbeiten mit dem Begriff der direkten Herrschaft
den Versuch der kommunistischen Staats- und Parteiführungen, formale Rationalität
unter Umgehung von Warenbeziehungen durch Befehls-Gehorsamsverhältnisse durch-
zusetzen (vgl. Renate Damus, Der reale Sozialismus als Herrschaftssystem am Beispiel
der DDR, Frankfurt a.M. 1978). 

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 36  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25


ZfP 52. Jg. 1/2005

Winfried Thaa · Kulturkritik und Demokratie bei Max Weber und Hannah Arendt 37

trieb oder der bürokratisierte Staat, durch starke Führerpersönlichkeiten zur Ver-
wirklichung bestimmter Zwecke genutzt werden. Dies ist allerdings nur in dem
Maße möglich, wie es gelingt, die »Maschinerie« in ein zweckrationales hierarchi-
sches Befehls-Gehorsamsverhältnis einzufügen. Bekanntermaßen bestimmt Weber
Herrschaft als »Chance, für einen Befehl bestimmten Inhalts bei angebbaren Perso-
nen Gehorsam zu finden«56. So definiert, eröffnen Herrschaftsverhältnisse demjeni-
gen, der an der Spitze steht, die Perspektive einer freien Entscheidung über die Zwe-
cke sowie ihrer Verwirklichung entlang von Befehls-Gehorsamsketten. Warum
Webers Denken um das Problem der Herrschaft kreist, warum er, wie Hennis for-
muliert, geradezu »behext« war vom Problem der Führung und Herrschaft57, findet
hier eine Erklärung in seiner Kulturkritik. Wie wir gesehen haben, führt Weber Sinn-
und Freiheitsverlust in modernen Gesellschaften auf die zunehmenden Schwierigkei-
ten zurück, das eigene Leben konsequent auf die Verwirklichung selbstbestimmter
Zwecke auszurichten. Die Möglichkeit von Sinngebung und Freiheit ist also an eine
zweckrationale Handlungsstruktur gebunden. Webers Lösung unter den Bedingun-
gen einer rationalisierten Gesellschaft liegt nun darin, eine solche zweckrationale
Handlungsstruktur auf höherer, politischer Ebene wiederherzustellen. 

Gewiss erinnert Webers Begriff der Herrschaft mit seiner Betonung von Befehls-
Gehorsamsverhältnissen an die vormoderne Beziehung zwischen Herr und Knecht.
Er kann auch durchaus plausibel als Ausdruck der autoritären Traditionen des preu-
ßischen Obrigkeitsstaates interpretiert, oder spezifischer noch auf den Einfluss der
deutschen Staatsrechtslehre zurückgeführt werden58. Dennoch ist Max Weber
selbstverständlich kein Apologet vorbürgerlich-aristokratischer Gesellschaftsver-
hältnisse. Entscheidend scheint mir vielmehr, dass er der versachlichenden Rationa-
lisierung moderner Gesellschaften ein Modell zweckrationalen Handelns gegen-
überstellt, nach dem der Handelnde autonom, möglichst frei von Zwängen wie von
Affekten einen Zweck wählt und dann, nach Maßgabe der Situation, die zur Errei-
chung seiner Zwecke geeigneten Mittel bestimmt59. Der autonome Akt der Dezisi-
on und das distanzierte zweckrationale Kalkül bilden übrigens, wie Weber selbst
betont, einen entscheidenden Unterschied zu romantischen Vorstellungen persönli-

56 Max Weber, WuG, aaO. (FN 10), S. 28.
57 Wilhelm Hennis, Max Webers Fragestellung, aaO. (FN 7), S. 219.
58 Im ersten Sinn etwa Dolf Sternberger, »Max Weber und die Demokratie« in: Herrschaft

und Vereinbarung, Frankfurt a.M.1986 oder Rigby, der Herrschaft als »earthy German
word« bezeichnet und den Herrschaftsbegriff wegen seiner Nähe zu agrarisch-feudalen
Verhältnissen für ungeeignet hält, moderne politische Systeme zu analysieren, die auf
Verhandlungen, Kompromissen etc. basieren (T.H. Rigby, »Introduction: Political
Legitimacy, Weber and Mono-organisational Systems« in: T.H. Rigby / Ference Fehér
(eds.), Political Legitimation in Communist States, London/Basingstoke 1982, S. 7).
Spezifischer zum Einfluss der deutschen Staatsrechtslehre auf Weber etwa Ernst Voll-
rath, »Max Weber: Sozialwissenschaft zwischen Staatsrechtslehre und Kulturkritik« in:
Politische Vierteljahresschrift, 31. Jg., 1/1990, S. 102-108.

59 Vgl. Max Weber, GAW, aaO. (FN 24), S. 132f. Dieses Handlungsmodell lässt sich mit
Habermas als teleologisch und monologisch charakterisieren (vgl. Jürgen Habermas,
Theorie des kommunikativen Handelns, aaO. (FN 7) Bd. I, S. 378). 

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 37  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25


Winfried Thaa · Kulturkritik und Demokratie bei Max Weber und Hannah Arendt38

cher Freiheit60, aber auch zur Position Nietzsches, der Zweckrationalität als Quelle
des Nihilismus kritisiert61. Unschwer ist in diesem teleologischen Handlungsmodell
die neuzeitliche Vorstellung von Willensfreiheit und Souveränität zu erkennen.
Ebenso eindeutig ist aber auch seine Nähe zur Gewalt, wo immer es auf den Bereich
des Politischen bezogen wird. Denn die Fähigkeit, eigene Ziele durchzusetzen, ist
umso größer, je effektiver ich die anderen, mit denen ich den politischen Raum teile,
von der Zielbestimmung ausschließen und zur Verwirklichung meiner Zwecke in-
strumentalisieren kann. Dem teleologischen Handlungsmodell entspricht ein Ver-
hältnis zwischen Befehlenden und Gehorchenden. Wie Arendt in ihrer expliziten
Auseinandersetzung mit Webers Herrschaftsbegriff in »Macht und Gewalt« zuge-
steht, ist der wirkungsvollste Befehl zwar derjenige, der mit Gewalt drohen kann.
Allerdings, so ihr Einwand, zerstört die auf Gewalt gegründete Fähigkeit, die eige-
nen Ziele auch gegen Widerstreben durchzusetzen, den politischen Raum und damit
die in ihm entstehende, auf Zustimmung gegründete Macht62.

Gerade Webers späte politische Schriften, in denen er das wilhelminische Deutsch-
land mit den parlamentarischen Demokratien des Westens vergleicht, lassen erken-
nen, wie stark sein Plädoyer für die Parlamentarisierung Deutschlands durch ein Po-
litikverständnis geprägt ist, das Regierende und Regierte in ein arbeitsteiliges
Verhältnis von Entscheidung und Ausführung stellt. Zwar würdigt er nach seiner
Amerikareise von 1904 die freiwilligen, dem Vorbild religiöser Sekten folgenden As-
soziationen auf kommunaler Ebene als Gegengewicht zur Atomisierung der Indivi-
duen in modernen Massengesellschaften63. Es sind letztlich aber gerade nicht diese
bürgerschaftlichen Seiten der amerikanischen Demokratie, die Weber für zukunfts-
trächtig hält und in den Auseinandersetzungen über die politische Entwicklung
Deutschlands als nachahmenswert propagiert64. Nach Weber läuft die egalitäre Logik
derartiger Zusammenschlüsse der Logik der Zweckrationalität zuwider und unter-
gräbt damit konsistente und effiziente Entscheidungen, auf die es ihm politisch gera-

60 Vgl. Max Weber, GAW, aaO. (FN 24), S. 132.
61 Dazu ausführlicher Dana R. Villa, Arendt and Heidegger. The Fate of the Political,

Princeton 1996.
62 »Aus den Gewehrläufen kommt immer der wirksamste Befehl, der auf unverzüglichen,

fraglosen Gehorsam rechnen kann. Was niemals aus Gewehrläufen kommt, ist Macht«
(Hannah Arendt, Macht und Gewalt (MG), München 19907, (1970), S. 54).

63 Vgl. dazu Wolfgang J. Mommsen, Max Weber. Gesellschaft, Politik, Geschichte, Frank-
furt a. M. 1974 und Sung Ho Kim, »In Affirming Them, He Affirms Himself. Max
Weber’s Politics of Civil Society« in: Political Theory, Vol. 28, 2/2000, S. 197-229. Wäh-
rend Mommsen dieses Element in Webers Amerikabild relativiert, interpretiert Kim
Weber als Protagonisten einer aktiven Zivilgesellschaft.

64 Zum Begriff eines bürgerschaftszentrierten im Gegensatz zu einem herrschaftszentrier-
ten Politikbegriff vgl. Jürgen Gebhardt, »Auf der Suche nach dem Politischen« in:
Michael Greven / Rainer Schmalz-Bruns (Hg.), Bürgersinn und Kritik, Festschrift für
Udo Bermbach zum 60. Geburtstag, Baden-Baden 1998, S. 15-27.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 38  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25


ZfP 52. Jg. 1/2005

Winfried Thaa · Kulturkritik und Demokratie bei Max Weber und Hannah Arendt 39

de ankommt65. Statt der egalitären Formen einer bürgerschaftlichen Politik rückt
Webers Blick auf das demokratische Amerika vor allem die bürokratisch organisierte
Massenpartei und ihren plebiszitär-charismatischen Führer ins Zentrum des Bildes. 

Weber begründet sein Eintreten für die parlamentarische Regierungsform wäh-
rend des Ersten Weltkrieges zunächst damit, dass sie Berufspolitiker hervorbringe,
die durch den Machtkampf untereinander als starke Führer qualifiziert, d. h. zu De-
zision und Verantwortung fähig seien66. In diesem Typ des Politikers sah Weber be-
kanntlich eine Voraussetzung der nationalen Selbstbehauptung Deutschlands67. Die
Bedeutung des Parlaments für die Sozialisation und die Auslese dieser starken Füh-
rerpersönlichkeiten betont Weber während des Krieges stärker als in den Schriften,
die unmittelbar danach entstanden. Sowohl in der späteren Fassung der Herr-
schaftssoziologie von 1919/20 als auch in »Politik als Beruf« verlagert sich der Ak-
zent auf die plebiszitär-charismatischen Qualitäten des Führers und seine Stellung
zum Parteiapparat. Es scheint, als sei Weber der parlamentarische Alltag nun zu
sehr durch Routine und Betrieb bestimmt. Er traut ihm jedenfalls nicht mehr ohne
weiteres zu, Politiker mit »Berufung«, d.h. mit der Fähigkeit zur Wertsetzung her-
vorzubringen68. Das erwartet er dagegen vom außeralltäglichen Charisma des ple-
biszitären Führers. Die plebiszitäre Führerdemokratie, in der die Massen einen rhe-
torisch begabten oder gar demagogisch agierenden Politiker ins Amt wählen, ist
deshalb eher geeignet, mit dem Verhältnis von Führer und Gefolgschaft zugleich
Dezision und Zweckrationalität, und damit, aus Webers Perspektive, Freiheit und
Sinn in den politischen Bereich zurückzubringen69. Er macht überhaupt keinen
Hehl daraus, dass diese »Führerdemokratie mit Maschine« blinden Gehorsam er-
fordere und die »Entseelung der Gefolgschaft, ihre geistige Proletarisierung« bedin-
ge70. Aber das nimmt er in Kauf, weil ihm unter Bedingungen gesellschaftlicher Ra-
tionalisierung das wertsetzende Charisma des Führers der einzige Weg scheint, dem
»ehernen Gehäuse der Hörigkeit« zu entkommen. Weber plädiert zu Beginn des
letzten Jahrhunderts für die Demokratisierung Deutschlands, weil er die Demokra-

65 Dies zeigt Kloppenberg in einem aufschlussreichen Vergleich Webers mit Dewey
(James T. Kloppenberg »Demokratie und Entzauberung der Welt: Von Weber und
Dewey zu Habermas und Rorty« in: Hans Joas (Hg.), Philosophie und Demokratie,
Frankfurt a.M. 2000, S. 44-80).

66 Vgl. Max Weber, GPS, aaO. (FN 35), S. 340ff., S. 364.
67 Zur Perspektive nationaler Selbstbehauptung in den politischen Schriften Webers etwa

Mommsen 1959. Mommsen zitiert zustimmend Lukács, nach dem Demokratisierung
für Weber eine »technische Maßnahme zugunsten eines besser funktionierenden Impe-
rialismus« gewesen sei (Wolfgang Mommsen, Weber, aaO. (FN 7), S. 422).

68 Zu dieser Verschiebung ausführlich Peter Breiner, Max Weber and Democratic Politics,
Ithaca/London 1996 und Wolfgang Mommsen, »Politik im Vorfeld der Hörigkeit der
Zukunft. Politische Aspekte der Herrschaftssoziologie Max Webers« in: Edith Hanke /
Wolfgang Mommsen (Hg.), Max Webers Herrschaftssoziologie, Tübingen 2001, S. 302-319.

69 Mommsen verweist bereits 1959 auf diesen Zusammenhang, wenn er schreibt, dass
Weber »den Weg der plebiszitär-charismatischen Herrschaft des großen Demagogen
einschlug«, um der »Gefahr der bürokratischen Erstarrung der modernen Massengesell-
schaft« zu entgehen (Wolfgang Mommsen, Weber, aaO. (FN 7), S. 436).

70 Vgl. Max Weber, GPS, aaO. (FN 35), S. 544.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 39  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25


Winfried Thaa · Kulturkritik und Demokratie bei Max Weber und Hannah Arendt40

tie für geeignet hält, durch Führer-Gefolgschaftsverhältnisse die versteinerte Ma-
schinerie der rationalisierten gesellschaftlichen und staatlichen Apparate unter die
Kontrolle persönlicher Dezision zu bringen und ihr einen wertrational bestimmten
Zweck vorzugeben. So gesehen ermöglichen die Demokratien des Westens mit ih-
ren plebiszitären politischen Führerpersönlichkeiten und den ihnen untergeordne-
ten Parteiapparaten eine zugleich herrschaftlichere und freiheitlichere Politik als das
bürokratisierte Deutschland unter Wilhelm II.71.

Ausgehend von einem aristotelischen Politikverständnis wurde Max Weber vor-
geworfen, seine Definitionen von Staat und Herrschaft verkehrten mit ihrer Kon-
zentration auf Gewalt und Befehls-Gehorsamsverhältnisse das Despotische zum
Politischen72. Tatsächlich steckt in Webers Herrschaftssoziologie ein platonisches
Element. In diesem Zusammenhang hat Edith Hanke jüngst darauf hingewiesen,
dass Weber seinen Herrschaftsbegriff erst nach 1910 unter dem Einfluss von Georg
Simmel und Georg Jellinek präzisiert habe. Dabei bemerkt sie, dass Simmel, Platon
zitierend, Herrschaft auf ihren Kern zurückführe, nämlich auf »ein und diesselbe
Fähigkeit, zu befehlen, die der politikos wie der basileus, der despotos wie der oiko-
nomos besitzen müsse«73. Dennoch ist Webers Position im klassischen Gegensatz
zwischen aristotelischem und platonischem Denken nicht zu fassen. Weber will
Herrschaft nicht als Befehls-Gehorsamsverhältnis zwischen Wissenden und Unwis-
senden legitimieren. Wie bekannt, betont er ja immer wieder, die letzten wertratio-
nalen Entscheidungen seien nicht rational begründbar. Weber unterscheidet sich
grundlegend von platonischen Positionen durch seine Haltung zum Kontingenz-
problem. Weber will die Unbestimmtheit politischen Handelns nicht durch eine in
letzten Wahrheiten gründende Herrschaftsstruktur ausschalten oder zumindest ein-
schränken, sondern, ganz im Gegenteil, Kontingenz im Sinne eines Anders-Han-
deln-Könnens gegenüber den typisch modernen Zwängen der formalen Rationali-
sierung und Bürokratisierung erhalten74. Weber, und darin liegt die Besonderheit

71 Dieser Zusammenhang wird in geradezu groteskem Maße banalisiert, wenn Stefan Breuer
Webers Eintreten für die charismatische Führerpersönlichkeit in den Diskussionen um
die Weimarer Verfassung als bedauerliche Fehleinschätzung von Entwicklungstrends cha-
rakterisiert: »Weber, so scheint es, hat einfach Michels‘ Analysen über die quasi-militä-
rische Hierarchie der deutschen Sozialdemokratie und die ihm zur Verfügung stehenden
Informationen über die plebiszitäre Demokratie in Amerika addiert und zu einem Trend
hochgerechnet, ohne dabei die – theoretisch von ihm durchaus erkannte – Möglichkeit
einzubeziehen, dass die Demokratisierung auch zu einer Öffnung der hierarchischen
Struktur, ja sogar zu ihrem Abbau führen kann« (Stefan Breuer, Bürokratie und Cha-
risma, aaO. (FN 25), S. 173). Einen solchen Abbau hierarchischer Strukturen konnte
Weber in seinem herrschaftskategorialen Verständnis von Politik gerade nicht wollen.

72 Dolf Sternberger, Drei Wurzeln der Politik, Bd. II, Frankfurt a.M. 1978, S. 355.
73 Edith Hanke zitiert hier Georg Simmel: Zur Philosophie der Herrschaft, in: ders., Sozi-

ologie. Untersuchungen über die Formen der Vergesellschaftung, Leipzig 1908, S. 197;
zitiert nach Edith Hanke, »Max Webers ›Herrschaftssoziologie‹. Eine werkgeschichtli-
che Studie« in: Edith Hanke / Wolfgang Mommsen (Hg.), Max Webers Herrschaftssozi-
ologie, Tübingen 2001, S. 25. 

74 Zum Kontingenzproblem bei Weber vgl. Kari Palonen, Das »Webersche Moment«. Zur
Kontingenz des Politischen, Wiesbaden 1998. 

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 40  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25


ZfP 52. Jg. 1/2005

Winfried Thaa · Kulturkritik und Demokratie bei Max Weber und Hannah Arendt 41

seiner Position, hält nun gerade das von Sternberger mit Aristoteles als despotisch
bezeichnete Verhältnis von Befehlen und Gehorchen, bzw. Entscheiden und Aus-
führen für das letzte Refugium der Freiheit. Bereits 1974 hat Wolfgang Mommsen
darauf bezogen Webers Position in der paradoxen Formel »möglichst viel Freiheit
durch möglichst viel Herrschaft« zusammengefasst75. 

3. Sinn- und Freiheitsverlust bei Hannah Arendt

Auf den ersten Blick finden sich bei Weber und Arendt die selben Leitmotive der
Kulturkritik: Bürokratisierung und Verantwortungslosigkeit, Funktionalisierung,
Vermassung und Konformismus sowie die Flucht in Subjektivismus und blinden
Genuss. Auch das parzellisierte, in den funktionierenden Fachmenschen und geist-
losen Genussmenschen auseinanderfallende Individuum Webers und der sich nur
noch verhaltende, in quasi automatischem Funktionieren und Konsumieren aufge-
hende und seine Individualität verlierende Animal laborans der Jobholder Society
bei Arendt76 scheinen sich allenfalls in Nuancen zu unterscheiden. Ohne große in-
terpretatorische Verrenkungen lässt sich deshalb Arendts Kritik der Moderne eben-
falls unter der Formel des Sinn- und Freiheitsverlustes zusammenfassen.

Die Nennung derselben Phänomene impliziert jedoch nicht unbedingt die Inkri-
minierung desselben Tatbestandes, derselben Gefahr oder Drohung. Zwar erzählen
uns beide Autoren die Geschichte moderner Gesellschaften in dekadenztheoreti-
schen Kategorien als Verlustgeschichte. Da sich ihr Ausgangspunkt unterscheidet,
unterscheidet sich jedoch auch der jeweils beklagte Verlust. Max Weber misst die
Moderne an der zu ethisch-methodischer Lebensführung fähigen Persönlichkeit,
die im Ergebnis der von ihr eingeleiteten gesellschaftlichen Rationalisierungspro-
zesse zu verschwinden droht. Arendt dagegen bezieht die Maßstäbe ihrer Kritik aus
der Möglichkeit des Handelns in pluralen öffentlichen Räumen, die sie in der anti-
ken Polis und den politischen Revolutionen der Neuzeit verwirklicht sah.

Während Max Weber in der willkürlichen, aber wertbezogenen Zwecksetzung
durch das Individuum bzw. den charismatischen Führer Rettung vorm Sinn- und
Freiheitsverlust der Moderne sucht, bildet für Hannah Arendt im Gegensatz dazu
die Verallgemeinerung von Zweck-Mittel-Beziehungen gerade das Grundübel neu-
zeitlicher Gesellschaften. Weber will formal rationalisierte Organisationen politisie-
ren, indem er sie den wertrational bestimmten Zwecken starker Führer unterstellt.
Für Arendt dagegen liegt zwischen Zweckrationalität und politischem Handeln der
denkbar größte Widerspruch.

75 Wolfgang J.Mommsen, Max Weber. Gesellschaft, Politik, Geschichte, Frankfurt a.M.
1974, S. 138.

76 Hannah Arendt, Vita Activa oder vom tätigen Leben, München 1981, S. 314.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 41  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25


Winfried Thaa · Kulturkritik und Demokratie bei Max Weber und Hannah Arendt42

3.1. Sinnverlust durch Zweckrationalität

Für Max Weber ist Sinn gleichbedeutend mit einem letzten, ursprünglich religiösen
Zweck, auf den der einzelne Mensch seine Lebensführung ausrichten und rational
gestalten kann. Bereits in den religionssoziologischen Grundlagen seiner Kulturkri-
tik identifiziert Weber also Sinnstiftung mit der rationalen Beziehung auf einen
Endzweck, der hier spezifischer als religiöse Heilsgewissheit bestimmt ist. Demge-
genüber polemisiert Hannah Arendt gegen die weitverbreitete Gleichsetzung von
Sinn und Zweck und versucht, die Bedeutung der beiden Begriffe grundsätzlich zu
unterscheiden. 

Ihr zufolge gründen die Pathologien der Moderne nicht zuletzt in der Unfähig-
keit des Homo faber, den Unterschied zwischen dem Nutzen und dem Sinn einer
Sache zu verstehen. Ein Tun im Modus des »Um-zu«, d.h. um einen bestimmten
Zweck zu erreichen, gerät, wie Arendt argumentiert, unweigerlich in einen »Zweck-
progressus ad infinitum«. Denn ohne Überwindung des Nützlichkeitsdenkens be-
stehe keine Möglichkeit, die bereits von Lessing gestellte Frage: »Und was ist der
Nutzen des Nutzens?« zu beantworten77. Stärker noch: da der Homo faber der
Neuzeit das Nützlichkeitsdenken über den Herstellungsprozess hinaus verallge-
meinere, verursache er 

»die Degradierung aller Welt- und Naturdinge zu bloßen Mitteln, die unaufhalt-
same Entwertung alles Vorhandenen, das Anwachsen der Sinnlosigkeit, in dessen
Prozeß alle Zwecke verschlungen werden, um wieder zu Mitteln zu werden...«78. 

In der Tat kann ohne einen feststehenden Endzweck, wie ihn der religiöse
Mensch noch im Erlangen des ewigen Lebens hatte, jeder Zweck wiederum selbst
zum Mittel für weitere Zwecke werden. Damit erweist sich zweckrationales Den-
ken als unfähig, Sinn zu erzeugen, oder anders: »wo der Nutzen sich als Sinn etab-
liert, (wird) Sinnlosigkeit erzeugt«79.

Zweckrationales Handeln ist für Arendt also nicht das Gegenmodell zum Funkti-
onalismus moderner Gesellschaften, sondern bringt ihn hervor. Damit ist impliziert,
dass Arendts Sinnbegriff eine Qualität jenseits der Struktur der Zweckrationalität
aufweisen muss. Es fragt sich nur, woher sie kommen und worin sie bestehen soll?

Zunächst setzt auch Arendt am modernen Glaubensverlust an und betont, dass er
nicht nur die Gewissheit eines jenseitigen Lebens betrifft, sondern auch die diessei-
tige Welt in Frage stellt. Dabei denkt sie jedoch nicht nur an das Problem der belie-
big gewordenen Wahl zwischen konfligierenden Werten, das Weber mit der Meta-
pher des neuen Polytheismus immer wieder anspricht. Die Schrecken totaler
Herrschaft hatten ihr ganz andere Konsequenzen des Verfalls letzter Werte drama-
tisch vor Augen geführt. In einem Interview formuliert sie 1972: »I am perfectly
sure that this whole totalitarian catastrophe would not have happened if people still
believed in God, or hell rather – that is if there were still ultimates«80. 

77 Ebd., S. 141.
78 Ebd., S. 143f.
79 Ebd., S. 141.
80 »Hannah Arendt on Hannah Arendt« (AoA), in: Melvyn Hill (ed.), Hannah Arendt.

The Recovery of the Public World, New York 1979, S. 313f.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 42  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25


ZfP 52. Jg. 1/2005

Winfried Thaa · Kulturkritik und Demokratie bei Max Weber und Hannah Arendt 43

Arendt wie Weber waren von Dostojewski und seiner religiösen Kritik der Mo-
derne beeinflusst. Die Formel, mit der Hannah Arendt das Selbstverständnis totaler
Herrschaft auf den Punkt bringt, lautet: »Alles ist möglich«, gewissermaßen eine
Steigerung von Dostojewskis »Alles ist erlaubt«. Ähnlich wie Weber hält allerdings
auch Arendt daran fest, dass es allgemeinverbindliche letzte Werte nicht mehr gibt
und sie durch Rückbesinnung auf Tradition oder Religion auch nicht wieder zu be-
leben sind. Der Mensch der Neuzeit ist auf sich zurückgeworfen und muss seinem
Leben selbst einen Sinn geben. Sinn entsteht für sie aber nicht aus der Willensent-
scheidung des einsamen Individuums oder des charismatischen Führers, sondern
nur im Zusammenwirken mit Anderen in einer interpersonal geteilten Welt. Genau-
er entsteht Sinn durch das Handeln mit und vor Anderen, die als Gleiche unterein-
ander verkehren und ihre Angelegenheiten gemeinsam regeln. Während für Weber
die Sinnhaftigkeit eines Tuns aus einer vorpolitischen und rational unbegründbaren
Entscheidung für bestimmte Werte folgt, besitzt für Arendt das politische Handeln
selbst die Fähigkeit, Sinn zu erzeugen. 

3.2. Neubeginn, Pluralität und Weltlichkeit als Dimensionen des Handelns

Das ist nun allerdings erläuterungsbedürftig. Die Antwort auf die Frage, weshalb ge-
rade die Politik in der Lage sein sollte Sinnfragen zu lösen, liegt in Arendts emphati-
schem Begriff des Handelns. Handeln ist für Arendt neben dem Arbeiten und Her-
stellen eine der drei Grundtätigkeiten des tätigen Lebens. Grob vereinfacht lässt sich
Arbeiten als funktional, durch naturhafte Notwendigkeit bestimmt, Herstellen als in-
strumental und Handeln als interpersonal charakterisieren. Handeln ist zunächst ein-
mal identisch mit dem Beginnen von etwas Neuem. Augustinus zitierend, »damit ein
Anfang sei wurde der Mensch geschaffen«, behauptet Arendt, der Mensch könne,
»weil er ein Anfang und Neuankömmling in der Welt sei«, auch Initiative ergreifen
und Neues in Bewegung setzen81. Durch diese Fähigkeit des Neuanfangens, durch
seine Spontaneität kann der Mensch aus den quasi naturhaften Lebensprozessen der
Gesellschaft heraustreten und sich »aller Absehbarkeit und Berechenbarkeit« entzie-
hen82. Handeln bildet die Alternative zum bloßen Sich-Verhalten, zum reibungslosen
und automatischen Funktionieren der Arbeitsgesellschaft.

Anders als bei Weber haben wir es bei Arendts (fast idealtypischer) Unterschei-
dung von Tätigkeiten nicht mit einer sozialwissenschaftlichen Theorie gesellschaft-
licher Rationalisierung zu tun, sondern mit einer existentialphilosophischen Be-
stimmung menschlicher Bedingungen und Möglichkeiten. Arendt weist zwar
explizit zurück, eine Anthropologie zu entwickeln, oder Aussagen über die »Na-
tur« des Menschen zu machen, weil ihr zufolge ein solches Vorhaben der prinzipiel-

81 Hannah Arendt, Vita Activa, aaO. (FN 76), S. 166.
82 Ebd., S. 167.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 43  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25


Winfried Thaa · Kulturkritik und Demokratie bei Max Weber und Hannah Arendt44

len Offenheit menschlicher Existenz widerspräche83. Dennoch bleibt festzuhalten,
dass sie ihre Gesellschaftskritik aus existentialphilosophisch begründeten, normati-
ven Aussagen über Möglichkeiten des menschlichen Lebens entwickelt. Der Unter-
schied zur Rationalisierungstheorie Max Webers relativiert sich jedoch, wenn wir
uns erinnern, dass seine Kritik an der Durchsetzung formaler Rationalität ebenfalls
auf normative, allerdings philosophisch nicht weiter begründete Vorstellungen von
»Menschentum« und selbstbestimmtem Handeln rekurriert, die ihren Ursprung im
deutschen Idealismus schwerlich verbergen können.

Während Weber davon ausgehend eine freiheitssichernde Politik am Typ zweck-
rationalen Handelns orientiert und sich damit die Affirmation direkter Herrschaft
einhandelt, gilt es nun zu klären, ob Arendt mit ihrer existentialistischen Bestim-
mung menschlicher Bedingungen und Möglichkeiten einen tragfähigen Grund für
eine sinnstiftende und freiheitsverwirklichende politische Praxis gewinnen kann. 

Die bereits erwähnte Fähigkeit des Handelns zum Neubeginn allein reicht dazu
sicher nicht aus. Auch in anderen Tätigkeiten, etwa in der Produktivität des
künstlerischen Herstellens, gibt es nach Arendt ein Moment der Spontaneität84,
ohne dass diese dadurch bereits als politische Tätigkeiten qualifiziert wären. Die
weiteren Dimensionen des Handelns, die erst zusammen seine politische Qualität
ausmachen, sind Pluralität, Sprachlichkeit und Weltlichkeit.

Das Faktum der Pluralität ist nach Arendt Grundbedingung des politischen Han-
delns nicht nur im Sinne einer »conditio sine qua non«, sondern auch als »conditio
per quam«85. Denn nur indem wir vor und mit anderen handeln, kann das Unter-
schiedensein jeder Person hervortreten und wirklich werden 86. Wir handeln nicht
nur weil wir verschieden sind, sondern auch damit wir unsere Verschiedenheit reali-
sieren können.

Sprechen und Handeln gehören bei Arendt aufs Engste zusammen. Sie unter-
scheidet beides zwar insofern, als sie dem Handeln eher die Dimension des Begin-
nens, dem Sprechen die der Selbstenthüllung des Handelnden zuordnet. Streng ge-
nommen aber gibt es für sie ein Handeln ohne Sprechen gar nicht, und zwar zum
einen deswegen, weil es ein Handeln ohne Handelnden wäre, ihm also die revelato-
rische Dimension des »Wer« der Tat fehlte, zum anderen aber, weil Handeln ohne
sprachliche Kommunikation mit anderen sinnlos bleiben müsste und von zweckra-

83 Vgl. Hannah Arendt, Vita Activa, aaO. (FN 76), S. 16 und S. 18. Die Frage, ob es sich
bei Arendts Bestimmung der Grundtätigkeiten um eine Anthropologie handelt oder
nicht, ist in der Sekundärliteratur umstritten. Benhabib spricht vom »anthropologi-
schen Universalismus« Arendts, Estrada Saavedra dagegen widerspricht dem unter
Hinweis auf Arendts eigene Position sowie ihrer Ablehnung aller Aussagen über den
Menschen als »Gattung« (Vgl. Seyla Benhabib, The Reluctant Modernism, aaO. (FN 4)
S. 195; Marco Estrada Saavedra, Die deliberative Rationalität des Politischen, Würzburg
2002, S. 22). 

84 Hannah Arendt, Was ist Politik? (WiP) Fragmente aus dem Nachlaß, München 1993, S. 51.
85 Hannah Arendt, Vita Activa, aaO. (FN 76), S. 15.
86 Ebd., S. 164.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 44  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25


ZfP 52. Jg. 1/2005

Winfried Thaa · Kulturkritik und Demokratie bei Max Weber und Hannah Arendt 45

tionaler Tätigkeit oder Gewalt nicht zu unterscheiden wäre. »Erst durch das ge-
sprochene Wort fügt sich die Tat in einen Bedeutungszusammenhang.«87.

Sinnhaftes Handeln ist deswegen an ein Miteinander des Sprechens und Agierens
gebunden, das Arendt sowohl vom reinen »Gegeneinander« als auch von einem
selbstlosen »Füreinander« abgrenzt88. Handeln bedarf der Referenz auf Andere. Es
bedarf einerseits eines sprachlich vermittelten Sinnhorizontes, konstituiert anderer-
seits jedoch selbst das »Gewebe menschlicher Bezüge und Angelegenheiten«89, in
dem es erst Bedeutung gewinnen kann.

In diesen Zusammenhang gehört auch die bisweilen befremdliche Faszination
Arendts vom »agonalen Geist« der Griechen und deren Streben nach Ruhm und
Unsterblichkeit. Arendt sieht im politischen Raum einen Raum des Wettstreits, der
es den Individuen ermöglicht, in Erscheinung zu treten und sich vor anderen auszu-
zeichnen. Das »Bezugssystem zwischen den Menschen, das aus Handeln und Spre-
chen entsteht«, ist zwar weniger handgreiflich und fluider als die vom Homo faber
geschaffenen Gegenstände, aber in ihm können die Menschen »...Dinge tun und
Worte sprechen, ...die der Unsterblichkeit würdig, also wert sind, für immer erin-
nert zu werden«90. Sehen wir vom elitären Aspekt dieses Gedankens ab, so bleibt,
dass Handeln einen pluralistisch geprägten »öffentlichen Erinnerungsraum«, einen
»kommunikativen Ressonanzboden«91 hervorbringt, der Narration und Sinnstif-
tung ermöglicht. 

Sinn entsteht bei Arendt deshalb nicht aus der einsamen Entscheidung über ein
zu verfolgendes Ziel, sondern in der Perspektivenpluralität einer mit anderen geteil-
ten Welt. Umgekehrt folgt Sinnverlust dann nicht aus der Pluralisierung von Wer-
ten, sondern aus der Zerstörung dieser pluralen, aber gemeinsamen Welt durch
Herrschaft und Funktionalisierung. Dabei bedeutet der Funktionalismus der mo-

87 Ebd., S. 168.
88 Ebd., S. 169. Damit ist auch eine Begrenzung der während der letzten Jahre geführten

Debatten um eine agonale oder kommunikative Interpretation des Handelns bei Arendt
markiert. Das Erscheinen vor Anderen bleibt immer an einen gemeinsamen Sinnhori-
zont rückgebunden und kann deshalb trotz des vorhandenen Elements von Wettstreit
kaum im Sinne Nietzsches als agonal verstanden werden. Zu einer eher agonalen Inter-
pretation Arendts, s. Bonnie Honig, Political Theory and the Displacement of Politics,
Ithaca/London 1993; Dana Villa, Arendt and Heidegger, aaO. (FN 61); Zur Kritik an
diesen Interpretationen etwa Lawrence J. Biskowski, »Politics versus Aesthetics:
Arendt’s Critiques of Nietzsche and Heidegger« in: The Review of Politics, Vol. 57, 1/
1995 und Seyla Benhabib, The Reluctant Modernism, aaO. (FN 4).

89 Hannah Arendt, Vita Activa, aaO. (FN 76), S. 87.
90 Hannah Arendt, »Kultur und Politik« (KP) in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft,

München 1994, S. 287.
91 Frank Nullmeier, »Agonalität – Von einem kultur- zu einem politikwissenschaftlichen

Grundbegriff?« in: Michael Th. Greven/Herfried Münkler/Rainer Schmalz-Bruns
(Hg.), Bürgersinn und Kritik. Festschrift für Udo Bermbach zum 60. Geburtstag,
Baden-Baden 1998, S. 101. Nullmeier interpretiert das agonale Moment in Arendts
Politikbegriff  überzeugend in diesem Sinn und grenzt es damit implizit vom potentiell
gewaltsamen Kampf bei Weber ab. 

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 45  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25


Winfried Thaa · Kulturkritik und Demokratie bei Max Weber und Hannah Arendt46

dernen Arbeitsgesellschaft gegenüber der Zweckrationalität traditioneller Herr-
schaft für Arendt eine neue Qualität in der Zerstörung von Sinn und Freiheit. In ih-
rer Auseinandersetzung mit Marx übernimmt sie dessen Grundgedanken der
Verselbständigung ökonomischer Verhältnisse. Sie kritisiert die funktionale Integra-
tion der Individuen in modernen Wirtschaftsgesellschaften als eine freiheitszerstö-
rende Naturalisierung, die interpersonale Beziehungen dem Diktat der vermeintli-
chen Notwendigkeiten des gesellschaftlichen Lebensprozesses unterstellt. In dieser
Hinsicht sind Weber wie Arendt durch die Marxsche Kapitalismuskritik geprägt92.
Die Parallelen der Kritik verselbständigter Handlungszusammenhänge bei Weber
und Arendt sind offensichtlich in Arendts Bezeichnung der Bürokratie als »Nie-
mandsherrschaft«, die die tyrannischte Staatsform überhaupt sei, weil in ihr keine
Person oder Gruppe mehr für irgend etwas verantwortlich gemacht werden kann93.

Ausgehend von ihrer Unterscheidung zwischen den drei Grundtätigkeiten des
Handelns, Herstellens und Arbeitens versteht Arendt die moderne Wirtschaftsge-
sellschaft als einen durch natürliche Notwendigkeiten bestimmten oikos im erwei-
terten Maßstab der Nation94. Die Auslieferung der modernen Menschen an den
funktional bestimmten, naturhaften Reproduktionsprozess der Gesellschaft
zerstört sowohl die Pluralität ihres »Bezugsgewebes« als auch die Stabilität und
Verlässlichkeit ihrer gemeinsamen Welt. 

3.3. Arendts existentialphilosophischer Weltbegriff als Grundlage ihres Bruches 
mit dem herrschaftszentrierten Politikverständnis

Bei Weber ist die Welt stets Chiffre für die dem Subjekt entgegengesetzten Zwänge
und Eigengesetzlichkeiten, wie sie letztlich aus dem, wie er formuliert, »ewigen
Kampf des Menschen mit dem Menschen auf der Erde«95 resultieren und an denen
sich jeder Versuch der ethischen Rationalisierung brechen muss96. Bei Arendt be-
zeichnet der Begriff der Welt ein »Zwischen«, ein Beziehungsgeflecht, das sinnhaf-
tes Handeln erst ermöglicht.

92 Arendt wirft Marx vor, mit seinem Begriff des »Gattungswesens« diese Naturalisierung
zum kollektiven Lebensprozess einer vergesellschafteten Menschheit befördert zu
haben. Dabei lässt sie völlig außer acht, dass Marx den Charakter einer »zweiten
Natur«, den ihm zufolge die kapitalistische Warenwirtschaft angenommen hat, in der
Zweckrationalität einer geplanten Ökonomie auflösen wollte. Zu Arendts Fehlinterpre-
tation der Marxschen Verdinglichungskritik vgl. Bikhu Parekh, »Hannah Arendts Cri-
tique of Marx« in: Melvyn Hill (ed.), The Recovery of the Public World, New York
1979, S. 67-100.

93 Hannah Arendt MG, aaO. (FN 62), S. 39f.
94 Vgl. Hannah Arendt, Vita Activa, aaO. (FN 76), S. 31, S. 105.
95 Max Weber, GPS, aaO. (FN 35), S. 29.
96 Webers Weltbegriff wird besonders deutlich in der »Zwischenbetrachtung« (ZB 552f.)

und in der bekannten Diskussion des Verhältnisses von Gesinnungs- und Verantwor-
tungsethik (GPS 547ff.)

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 46  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25


ZfP 52. Jg. 1/2005

Winfried Thaa · Kulturkritik und Demokratie bei Max Weber und Hannah Arendt 47

Damit sind wir bei dem vielleicht grundlegendsten Unterschied zwischen den
Politikbegriffen von Arendt und Weber angelangt. Ernst Vollrath hat darauf hinge-
wiesen, dass sich im Weltverständnis Webers nicht nur ein »nietzscheanisches Wil-
lens-, Macht- und Kampfmotiv« reflektiere, sondern grundsätzlicher noch die im
deutschen Kulturraum dominierende realpolitische, herrschaftskategorial bestimm-
te Apperzeption des Politischen. Aus ihr folge ein komplementär-antagonistisches
Verhältnis von realistischer Macht- und ethischer Idealpolitik, in dessen Bezugsrah-
men eine zivilpolitische, auf Zustimmung, Assoziation und differentielle Einheit be-
zogene Qualität des Politischen nicht zu denken sei97. Es ist unschwer zu erkennen,
wie sich ein entsprechend komplementär-antagonistisches Verhältnis auch in We-
bers berühmter Gegenüberstellung von Gesinnungs- und Verantwortungsethik98

und, auf unser Thema bezogen, im Verhältnis zwischen der freien Willensentschei-
dung des Individuums für letzte Werte und den Sachgesetzlichkeiten der Welt wie-
derfindet.

Arendt verortet den Ursprung der herrschaftskategorialen Wahrnehmung des
Politischen weit hinter irgendwelchen Besonderheiten der deutschen Geschichte in
den Anfängen der abendländischen Philosophie. Bereits das Denken Platons habe
das plurale politische Handeln der griechischen Polis nach dem Vorbild des Herstel-
lens transformiert und in Befehlen und Gehorchen aufgelöst99. Wie zuvor nur im
Verhältnis zwischen Herr und Sklave können damit dann auch im politischen Be-
reich Gewalt sowie Befehls-Gehorsamsbeziehungen durch Zweckrationalität und
Herrschaftswissen gerechtfertigt werden. Offenkundig gründet für Arendt der
Herrschaftsbegriff des politischen Denkens in technischer Rationalität und der ihr
entsprechenden Teilung von Wissen und Tun100. 

Arendt scheint damit lediglich eine Variante der bekannten neoaristotelischen
Kritik an einem herrschafts- statt bürgerschaftszentrierten Begriff des Politischen
zu vertreten. Die Originalität ihres Denkens, insbesondere aber der von ihr herge-
stellte Zusammenhang von Kulturkritik und Demokratie erschließt sich jedoch, so-
bald wir ihre Uminterpretation des Heideggerschen Weltbegriffes berücksichtigen,
durch die sie den Bruch mit einer herrschaftskategorialen Wahrnehmung des Politi-
schen vollzieht. Zunächst einmal bezeichnet der Begriff der »Welt« bei Arendt nicht
eine dem Willen des Subjektes und seinen Werten entgegengesetzte Wirklichkeit,
sondern ein »Zwischen«, das freiheitliches Handeln erst ermöglicht. Mit diesem
»Zwischen« meint sie zweierlei: zum einen die gegenständliche Welt, auf die sich
Menschen aus verschiedener Perspektive handelnd beziehen, zum anderen den Er-
scheinungsraum, in dem sich Menschen aneinander richten und ein »Bezugsgewebe

97 Vgl. dazu auch Ernst Vollrath, »Max Weber«, aaO. (FN 58), S. 103.
98 Vgl. dazu ausführlich und kenntnisreich Lothar Waas, Max Weber und die Folgen. Die

Krise der Moderne und der moralisch-politische Dualismus des 20. Jahrhunderts, Frank-
furt a.M. 1995.

99 Vgl. Hannah Arendt, Vita Activa, aaO. (FN 76), S. 219.
100 Mit explizitem Hinweis auf Heidegger formuliert Arendt dies auch in den

»Denktagebüchern« in einer Interpretation des Gerechtigkeitsdialogs in Platons
Politeia (Hannah Arendt, Denktagebuch, 1950-1973, 2 Bde, München 2002, S. 206).

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 47  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25


Winfried Thaa · Kulturkritik und Demokratie bei Max Weber und Hannah Arendt48

menschlicher Angelegenheiten«101 bilden. Beide Aspekte des Weltbegriffes bedingen
sich gegenseitig. Während der Erscheinungsraum und ein Minimum des Vertrauens
in Sprechen und Handeln als Weisen des Miteinander für uns erst Wirklichkeit kon-
stituieren, kann umgekehrt der Erscheinungsraum überhaupt erst entstehen durch
die verschiedenen Bezüge der Vielen auf ein ihnen gemeinsam Entgegenstehendes.
Arendt vergleicht diese Funktion der gegenständlichen Welt mit einem Tisch, der
diejenigen, die um ihn herumsitzen, zugleich verbindet und trennt 102. Wo die Welt
diese Fähigkeit zu versammeln, das heißt zu verbinden und zu trennen zugleich,
verliert, kommt es dazu, dass die Menschen atomisiert werden oder in eins fallen.
Beide Phänomene kennzeichnen die moderne Massengesellschaft und bilden nach
Arendt die Voraussetzung für den Erfolg totalitärer Bewegungen103. 

Mit Heideggers Begriff der Welt übernimmt Arendt auch dessen Kritik an der
Epistemologie der modernen Wissenschaft, insbesondere an der mit Descartes iden-
tifizierten Trennung zwischen Subjekt und Objekt der Erkenntnis. Die »Welt« ist
nicht der Gegenstand eines erkennenden oder wollenden Subjektes, sondern ein Be-
zugsgewebe, das stets Um-welt und Mit-welt zugleich ist104. Für Arendt wie für
Heidegger ist deshalb das »In-der-Welt-Sein« immer schon ein »Mitsein mit Ande-
ren«. Während jedoch Heidegger im Mitsein eine inauthentische Form des Daseins
sieht, eine Verfallenheit an das »Man«, wertet Arendt den Weltbegriff so um, dass
das Mitsein mit Anderen sowohl zur Möglichkeitsbedingung als auch zum imma-
nenten Ziel politischen Handelns wird. Der Begriff einer interpersonal konstituier-
ten Welt, wie ihn Arendt aus den existentialphilosophischen Einflüssen von Heideg-
ger und Jaspers entwickelt105, eröffnet ihr einen Weg aus der Zweckrationalität von
Subjekt-Objekt-Beziehungen und damit aus den Aporien der Weberschen Rationa-
lisierungstheorie. Er ermöglicht es, politisches Handeln als diesseitige Erzeugung
von Sinn und – wie gleich zu begründen sein wird – als Verwirklichung von Freiheit
zu verstehen. Mit anderen Worten, Arendt kann Politik als Praxis unter Gleichen
denken. 

101 Hannah Arendt, Vita Activa, aaO. (FN 76), S. 173.
102 Ebd., S. 52.
103 Der Analyse der modernen Weltentfremdung kommt bereits in Arendts erstem Haupt-

werk, in »Elemente und Ursprüngen totaler Herrschaft« zentrale Bedeutung zu (vgl.
Hannah Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, München 1986 (1958)).
Ausführlicher zur Weltentfremdung bei Arendt Winfried Thaa, »Hannah Arendt. Poli-
tik und Weltentfremdung«, in: Politische Vierteljahresschrift, 38 Jg., 4/1997, S. 695-715.

104 Der Weltbegriff bei Arendt und seine Wurzeln in der Philosophie Heideggers sind wäh-
rend der letzten Jahre verstärkt in den Mittelpunkt der Arendtforschung gerückt. Dazu
etwa: Dana R. Villa, aaO. (FN 61), insbes. S. 117-129; Rahel Jaeggi, Welt und Person:
Zum anthropologischen Hintergrund der Gesellschaftskritik Hannah Arendts, Berlin
1997; Seyla Benhabib, The Reluctant Modernism, aaO. (FN 4) sowie Janita Hämäläi-
nen, »Arendt und Heidegger – Konvergenz in der ›Welt‹» in: Hannah Arendt Newslet-
ter, 3/2000, S. 18-23.

105 Zu Jaspers Einfluss auf Arendt vgl. Lewis P. Hinchman / Sandra K. Hinchman, »Exis-
tentialism Politicized. Arendt’s Debt to Jaspers« in: Lewis P. Hinchman / Sandra K.
Hinchman (eds.), Hannah Arendt. Critical Essays, Albany 1994, S. 143-178.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 48  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25


ZfP 52. Jg. 1/2005

Winfried Thaa · Kulturkritik und Demokratie bei Max Weber und Hannah Arendt 49

3.4. Freiheit als nichtsouveränes Handeln

Entsprechend versteht Hannah Arendt Freiheit als ein politisches Phänomen, »das
primär weder im Wollen noch im Denken, sondern im Handeln erfahren wird«106.
Dabei geht sie von Montesquieus Unterscheidung zwischen philosophischer und
politischer Freiheit aus, wonach die erste eine Freiheit des Willens bezeichne, die
zweite eine des Könnens innerhalb gesetzlich begrenzter Möglichkeiten107.

»Die politische Freiheit unterscheidet sich also von der philosophischen Freiheit
dadurch, daß sie eindeutig eine Sache des Ich-kann und nicht des Ich-will ist. Da sie
dem Bürger und nicht dem Menschen überhaupt zukommt, kann sie sich nur in Ge-
meinschaften zeigen, wo die vielen Zusammenlebenden in Wort und Tat miteinan-
der verkehren, geregelt durch viele rapports – Gesetze, Sitten, Gebräuche und Ähn-
liches. Mit anderen Worten, die politische Freiheit ist nur möglich in der Sphäre der
menschlichen Pluralität ...«108.

Gegen die philosophische und christliche Tradition, aber auch gegen moderne
Vorstellungen betont Arendt immer wieder, politische Freiheit sei nicht als Willens-
freiheit oder Souveränität, das heißt als ein Phänomen des Selbstbezuges im Sinne
von »Ich tu, was ich will« zu verstehen. Vielmehr sei Freiheit ein Phänomen des
Verkehrs mit anderen109. Der Singularität des Ich-will entspringe die Tyrannis110,
und die Souveränität, die säkularisierte Idee göttlicher Allmacht, stehe in diametra-
lem Gegensatz zur politischen Freiheit, weil »Souveränität, nämlich unbedingte Au-
tonomie und Herrschaft über sich selbst, der menschlichen Bedingtheit der Plurali-
tät widerspricht«111.

»Wie die Souveränität des einzelnen ist letztlich auch die Souveränität einer
Gruppe oder eines politischen Körpers immer nur Schein; sie kann nur dadurch zu-
stande kommen, daß eine Vielheit sich so verhält, als ob sie einer wäre und dazu
noch ein einziger [...]. Wo Menschen, sei es als einzelne, sei es in organisierten
Gruppen, souverän sein wollen, müssen sie die Freiheit abschaffen. Wollen sie aber
frei sein, so müssen sie auf Souveränität geradezu verzichten« 112.

106 Hannah Arendt, »Freiheit und Politik« (FP) in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft,
München 1994, S. 210.

107 Hannah Arendt, Über die Revolution (ÜR), München 19863 (1965), S. 380, und ähnlich
Hannah Arendt, Vom Leben des Geistes (LG), München 1998, S. 425

108 Ebd., S. 426.
109 In diesem Sinn etwa Hannah Arendt, FP, aaO., (FN 106), S. 201, 210ff; ÜR aaO. (FN

107), S. 194; WiP, aaO. (FN 84), S. 38ff.).
110 Hannah Arendt, FP, aaO. (FN 106), S. 213.
111 Vgl. dazu u.a. Hannah Arendt, Vita Activa, aaO. (FN 76), S. 229. Auch hier liegt der

Argumentation Arendts eine existentialistisch geprägte Kritik an der Identitätsphiloso-
phie zugrunde. Sofern Freiheit vom Ideal der Selbstidentität aus gedacht wird, kann sie
die Welt als Bedingung allen Handelns und damit auch Pluralität nur als Schranke wahr-
nehmen. Zu diesem Zusammenhang ausführlicher Ernst Vollrath, »Ein philosophischer
Begriff des Politischen?« in: Neue Hefte für Philosophie, 21. Jg., 1/1982.

112 Vgl. Hannah Arendt, FP, aaO. (FN 106), S. 215.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 49  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25


Winfried Thaa · Kulturkritik und Demokratie bei Max Weber und Hannah Arendt50

Freiheit, die als Willensfreiheit gedacht wird, ist letztlich die Fähigkeit, die eige-
nen Ziele gegen andere durchzusetzen. Das aber ist nicht nur antipluralistisch und
für Arendt damit antipolitisch, es verweist zugleich auf Gewalt als das wirkungs-
vollste Mittel, andere zu etwas zu zwingen, was sie nicht wollen.

3.5. Die amerikanische Revolution

Erst von dieser, im existentialphilosophischen Begriff der Welt gründenden Kritik
der Gleichsetzung von Freiheit und Souveränität erschließt sich Arendts Interpreta-
tion der amerikanischen Revolution bzw. ihre für eine deutsche Emigrantin so er-
staunliche »Entdeckung der Freiheit«113 in der amerikanischen Demokratie. Für
Arendt gelang es der amerikanischen Revolution, »den Anspruch der Macht auf
Souveränität im politischen Körper der Republik konsequent zu eliminieren«114 so-
wie in Verfassung und politischen Institutionen einen pluralen öffentlichen Raum
zu schaffen, in dem Menschen handeln und ihre Macht im Rahmen von Regeln und
Gesetzen ausüben konnten. Nach Arendt bestand bereits vor der Revolution die
Einzigartigkeit der amerikanischen Politik darin, dass die Siedler sich als »civil Bo-
dies Politick« oder »politische Bürgerschaften« zusammenschlossen, in denen es
keine Herrscher und Beherrschte gab, die vielmehr einen politischen Raum bilde-
ten, »in dem Macht und die Beanspruchung von Rechten möglich war, ohne dass
man doch Souveränität besaß oder auch nur nach ihr verlangte«115. Auf dem Hinter-
grund dieser Erfahrung hätten die Gründungsväter, und hierbei insbesondere Madi-
son, Montesquieus Lehre von der Gewaltenteilung neu interpretiert und eine fö-
derative republikanische Staatsform entwickelt, die als Zusammenschluss oder
»cosociation« verschiedener politischer Handlungsräume zu verstehen sei116.

Während Max Weber, wie wir vorne gesehen haben, diese bürgerschaftlichen
Formen der Politik dazu verurteilt sah, dem doppelten Druck der unvermeidlichen
Rationalisierung und Bürokratisierung auf der einen, sowie dem Element des
»Kampfes« in der großen Politik auf der anderen Seite zu weichen, erkannte Arendt
in ihnen eine neuzeitliche, pluralistische Form des Republikanismus, die nicht nur
eine Alternative zur Herrschaftslogik des abendländischen politischen Denkens
bot, sondern ihr darüber hinaus geeignet schien, den Zerfall verbindlicher Werte in
modernen Gesellschaften politisch, das heißt durch plurales Handeln unter Glei-
chen, statt durch dezisionistische Willkür und Befehls-Gehorsamsbeziehungen zu
bewältigen. Bei aller Kritik an der amerikanischen Politik ihrer Zeit und dem Kon-
sumismus der amerikanischen Gesellschaft, war Arendt doch überzeugt davon, in
den Institutionen der Republik und dem politischen Geist des amerikanischen Ge-
meinwesens das entscheidende Gegenprinzip zum Sinn- und Freiheitsverlust der

113 Vgl. dazu Winfried Thaa / Lothar Probst (Hg.), Die Entdeckung der Freiheit. Amerika
im Denken Hannah Arendts, Berlin 2003.

114 Vgl. Hannah Arendt, ÜR, aaO. (FN 107), S. 200.
115 Ebd.
116 Ebd.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 50  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25


ZfP 52. Jg. 1/2005

Winfried Thaa · Kulturkritik und Demokratie bei Max Weber und Hannah Arendt 51

Moderne gefunden zu haben: nämlich »die dauerhafte Teilnahme an allen Angele-
genheiten von öffentlichem Belang«117. Diese Perspektive politischer Partizipation
richtet sich bei Arendt allerdings nicht auf die möglichst unverfälschte Durchset-
zung eines wie immer gearteten Volkswillens, sondern auf die Möglichkeiten der
Bürger, sich im Austausch mit anderen eine Meinung zu bilden und an der Gestal-
tung ihrer gemeinsamen Angelegenheiten teilzunehmen. Durch das Eindringen ver-
meintlicher Notwendigkeiten in den öffentlichen Raum, genauer durch die Natura-
lisierung der Ökonomie zum gesellschaftlichen Lebensprozess werden diese
Handlungsmöglichkeiten untergraben.

Ein entscheidendes Versäumnis der amerikanischen Revolution liegt Arendt zu-
folge darin, dass sie die Möglichkeiten zur direkten Bürgerbeteiligung nicht in dem
Maße, wie es Jefferson gefordert hatte, institutionalisierte118. In den dennoch vor-
handenen Formen der Selbstverwaltung und Beteiligung, vor allem aber in den mit
der Bürgerrechts- und Studentenbewegung der sechziger Jahre wieder stärker her-
vortretenden informellen Zusammenschlüssen und Vereinigungen konnte sie je-
doch spezifisch amerikanische Phänomene sehen, die es dem Einzelnen zumindest
zeitweise erlaubten, in öffentlichen Räumen zu handeln und damit sowohl Gemein-
sinn wie Urteilsfähigkeit auszubilden119. Mit Bezug auf die amerikanische Regie-
rung stellte Arendt allerdings schon vor dreißig Jahren fest, dass sie nicht mehr im
Sinne der Gründungsväter, sondern im Sinne des europäischen nationalstaatlichen
Denkens und dessen Souveränitätsbegriff handle. Wenn wir an die jüngsten Kon-
flikte zwischen Europa und den USA denken, lässt sich darüber hinaus behaupten,
die Fronten hätten sich regelrecht umgekehrt: Ein auf Gewalt gegründetes Politik-
verständnis und das Prinzip nationalstaatlicher Souveränität werden heute von den
USA vertreten (sofern es um die eigene Souveränität geht), die Begrenzung nationa-
ler Souveränität durch das internationale Recht dagegen von Europa.

4. Autonome Dezision oder erweiterte Denkungsart

Der Gegensatz zwischen Max Weber und Hannah Arendt tritt nirgendwo klarer
hervor, als in den jeweiligen Lösungen, mit denen sie dem Verfall letzter Werte in
modernen Gesellschaften begegnen wollen. Zunächst einmal stimmen jedoch beide
darin überein, dass die Politik eine gesicherte normative Grundlage in Religion oder
Metaphysik verloren hat und uns kein Rückweg zu den unstrittigen Werten der Tra-
dition offen steht. Insofern stellen sie sich der ernüchternden Einsicht, wonach die
Moderne »ihre Normativität aus sich selbst schöpfen (muß)«120. Die Frage, wie dies
geschehen und nach welchen Kriterien Politik beurteilt werden kann, erhält für bei-
de eine besondere Dringlichkeit daraus, dass sie politische Handlungsmöglichkeiten

117 Hannah Arendt, »Ziviler Ungehorsam« in: Zur Zeit. Politische Essays, München 1989,
S.144.

118 Vgl. Hannah Arendt, ÜR, aaO. (FN 107), S. 319f.
119 Vgl. Hannah Arendt, »Ziviler Ungehorsam«, aaO. (FN 117), S. 155f.
120 Jürgen Habermas ›Der philosophische Diskurs der Moderne, Frankfurt a.M. 1988, S. 16.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 51  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25


Winfried Thaa · Kulturkritik und Demokratie bei Max Weber und Hannah Arendt52

gegen die Versachlichungs- und Funktionalisierungstendenzen moderner Gesell-
schaften erhalten bzw. zurückgewinnen wollen. 

Webers Lösung, die willkürliche Entscheidung des Individuums bzw. des charis-
matischen Führers zwischen letzten Werten, schließt in Verbindung mit seiner Ab-
lehnung jedes Kompromisses oder Mittelwegs im Konflikt von Wertordnungen eine
wie auch immer geartete Rationalisierung ethischer Entscheidungen im politischen
Raum aus. Webers wiederholte Appelle zur ehrlichen und rückhaltlosen Selbsterfor-
schung der eigenen Wertaxiome relativieren die radikale Individualisierung und Be-
liebigkeit der Entscheidung keineswegs. Ebenso wenig kann die nüchterne Kalkula-
tion möglicher Handlungsfolgen, die Weber von der empirischen Wissenschaft
erhoffte, normative Kriterien zu ihrer Beurteilung liefern. Das »Augenmaß«, das
Weber vom Politiker fordert121 als »Urteilskraft« oder »praktische Klugheit« zu in-
terpretieren122, täuscht über diese Schranke hinweg. Denn im Unterschied zur vor-
modernen praktischen Philosophie fehlen Webers Politiker die Maßstäbe des Ur-
teils. In »Politik als Beruf« findet sich eine Anspielung auf Martin Luther: Mit einem
»Ich kann nicht anders, hier stehe ich«, kennzeichnet Weber die letzte Wertbindung
des verantwortlichen Politikers123. Der Protestant Webers ist allerdings eine höchst
dubiose Gestalt, kam ihm doch schon lange die Heilige Schrift abhanden, mit der er
seine Gewissensentscheidung vor sich und anderen begründen könnte. 

Im Gegensatz dazu lässt sich Arendts Werk als Versuch lesen, im »Denken ohne
Geländer«, wie sie es wiederholt formuliert124, einen Weg zwischen dem Abgrund
dezisionistischer Willkür und der freiheitszerstörenden Suche nach einem neuen
Absoluten zu finden. Arendt ging es um die spezifische Rationalität des Politischen
unter Bedingungen der Moderne, d.h. um die Möglichkeit, die Entscheidungen, die
im Bereich des Politischen gefällt werden, nicht in die Autonomie des Individuums
zu stellen, sondern nach interpersonal gültigen Maßstäben zu beurteilen125. Freiheit
im Sinne Arendts setzt voraus, dass die Menschen jenseits von individueller Dezisi-
on auf der einen, sowie der objektiven Rationalität von Sachzwängen auf der ande-
ren Seite, aus unterschiedlicher Perspektive zu gemeinsamen Urteilen gelangen kön-
nen. An die Stelle des Rationalitätsprinzips der Einheit mit sich selbst, der Identität,
soll ein Vernunftprinzip der Pluralität treten126. 

Den Anknüpfungspunkt hierzu findet Arendt in Kants Unterscheidung zwischen
bestimmender und reflektierender Urteilskraft127. Anders als die bestimmende Ur-

121 Max Weber, GPS › aaO. (FN 35), S. 560. 
122 So etwa Wilhelm Hennis, aaO. (FN 7), S. 229f.
123 Max Weber, GPS, aaO. (FN 35), S. 559.
124 So etwa in Hannah Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, München

1986, S. 35, Arendt on Arendt, aaO. (FN 80), S. 336.
125 In diesem Sinn hat vor allem Ernst Vollrath das Werk Hannah Arendts interpretiert und

daran anknüpfend seine »philosophische Theorie des Politischen« entfaltet. Vgl. dazu
insbesondere Ernst Vollrath, Grundlegung einer philosophischen Theorie des Politi-
schen, Würzburg 1987.

126 Vgl. ebd., S. 20f.
127 Vgl. Imanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, hrsg. v. Karl Vorländer, Hamburg 1990, Ein-

leitung, S. 15.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 52  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25


ZfP 52. Jg. 1/2005

Winfried Thaa · Kulturkritik und Demokratie bei Max Weber und Hannah Arendt 53

teilskraft, die nach Regeln und Gesetzen verfährt, das Besondere unter das Allgemei-
ne subsumiert und zu zwingenden Schlüssen gelangt, muss die reflektierende Ur-
teilskraft, die nach Kant unseren Geschmacksurteilen zugrunde liegt, ohne feste
Maßstäbe und Regeln auskommen. Sie kann sich nicht auf logisch zwingende Ver-
standesoperationen gründen, sondern muss durch das Angeben von Gründen um
Zustimmung werben. Dazu bedarf es der »erweiterten Denkungsart«. Kant meint
damit, wir könnten in Fragen der Ästhetik zu verallgemeinerungsfähigen Urteilen
kommen, indem wir von den »subjektiven Privatbedingungen unseres Urteils« abs-
trahieren und den Gegenstand, um den es geht, aus der Sicht anderer betrachten 128.
Arendt glaubt, hier den Ansatzpunkt für ein politisches Rationalitätskonzept gefun-
den zu haben, das den Bedingungen säkularisierter und unwiderruflich pluralisierter
moderner Gesellschaften entspricht. Wenn wir in der Lage sind, »die Dinge nicht nur
aus der eigenen, sondern aus der Perspektive aller anderen, die präsent sind, zu se-
hen«129, wird der Verlust fester, allseits anerkannter Maßstäbe weder zum normativen
Nihilismus noch zum »unüberbrückbaren tödlichen Kampf« der Werte130 führen.

Allerdings kann das reflexive Urteilen nicht so einfach funktionieren wie die
Tätigkeit des Verstandes beim logischen Schließen und Kalkulieren. Es bedarf der
Präsenz anderer. 

»Was die Präsenz des Selbst für die formale Widerspruchslosigkeit der Gewissen-
sethik ist, ist die Präsenz der anderen für das Urteilen. Ihm kommt daher eine ge-
wisse konkrete Allgemeingültigkeit zu, aber niemals eine universale Gültigkeit
überhaupt. Der Anspruch auf Geltung kann nie weiter reichen, als die anderen, an
deren Stelle mitgedacht wird« 131. 

Damit liegt eine offensichtliche Schwäche der Hoffnung auf die politische Rationali-
tät des reflexiven Urteils in dessen Voraussetzungen, die nach Arendts eigener kultur-
kritischer Analyse ja der Siegeszug der modernen Arbeitsgesellschaft und ihres Kon-
formismus untergräbt. Zwar benötigt das reflexive Urteil weder eine verbindliche
Tradition noch gemeinsame letzte Werte. Damit es sein Rationalitätspotential entfalten
kann, bedarf es jedoch eines pluralen öffentlichen Raumes, einer geteilten Welt,
einschließlich gemeinsamer politischer Institutionen sowie subjektiv der Bereitschaft
und des Vermögens der Individuen, sich in die Perspektive anderer zu versetzen. Ob-
wohl Arendts Gesellschaftskritik das Schwinden dieser Voraussetzungen diagnosti-
ziert, sieht sie in den Institutionen der amerikanischen Republik und dem Gemeinsinn
ihrer Bürger noch Gegenkräfte, die ihr immer wieder Anlass zur Hoffnung geben132. 

128 Ebd., § 40.
129 Hannah Arendt, KP, aaO. (FN 90), S. 299.
130 Max Weber, GAW, aaO. (FN 24), S. 507.
131 Hannah Arendt, KP › aaO. (FN 129), S. 298.
132 Am deutlichsten etwa in ihrer Interpretation der amerikanischen Studentenbewegung

(vgl. Hannah Arendt, »Ziviler Ungehorsam«, aaO. (FN 117). Ähnlich aber auch bereits
in ihren frühen Eindrücken von amerikanischen Durchschnittsbürgern, die Gemeinsinn
zeigten und sich etwa für die Rechte ihrer Mitbürger einsetzten (Hannah Arendt, Han-
nah Arendt, Karl Jaspers. Briefwechsel 1926-1969, München 1985, S. 66)

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 53  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25


Winfried Thaa · Kulturkritik und Demokratie bei Max Weber und Hannah Arendt54

Ob Hannah Arendt mit ihrer Anleihe bei Kants Ästhetik tatsächlich einen mo-
dernitätsgerechten Ausweg aus dem Dilemma der Letztbegründung weist, ist in der
Literatur grundsätzlich umstritten133. Unabhängig davon, wie diese Frage beant-
wortet wird, liegt der für uns entscheidende Gesichtspunkt in Arendts Bestimmung
des Politischen als eines Bereiches, in dem das Handeln Verschiedener eine eigene,
beschränkt verallgemeinerbare Vernunft hervorbringt. Den Maßstab für die Ratio-
nalität politischen Handelns bildet damit nicht mehr seine Zweckmäßigkeit für will-
kürlich und vorpolitisch gewählte Werte, sondern die Zustimmung im Urteil der
anderen.

5. Fazit:

Die dezisionistische Perspektive Webers habe ich weiter vorne als formal, pessimis-
tisch-elitär und, im Gegensatz zu den versachlichten Verhältnissen moderner Ge-
sellschaften, als direkt-herrschaftlich bezeichnet. Die ersten beiden Charakterisie-
rungen treffen auf den ersten Blick auch auf Hannah Arendts Denken zu.
Tatsächlich wurde ihr »enthusiastischer Politikbegriff« (Vollrath) wiederholt als for-
mal und elitär kritisiert. Auf Unverständnis stößt insbesondere, dass Arendt das Po-
litische nicht von Inhalten her bestimmt und spezifischer noch, dass sie das Gesell-
schaftliche als einen Bereich quasi naturhafter Notwendigkeit explizit aus dem
Bereich des Politischen ausschließen will134.

133 Der Streit geht einmal darum, ob Arendt zu den »anti-foundationalists« zu rechnen sei,
oder aber ihr Denken in einem anthropologischen Universalismus gründe, der eine Ethik
radikaler Intersubjektivität impliziere. Die erste Position vertritt etwa Margaret Canovan 
(vgl. Margaret Canovan, Hannah Arendt. A Reinterpretation of Her Political Thinking, 
Cambridge 1992, S. 191), die zweite etwa Seyla Benhabib (vgl. Seyla Benhabib, The
Reluctant Modernism, aaO, (FN 4) 1996, S. 195). Unterstützt man die erste Position, so
lässt sich wiederum streiten, ob Arendt damit in gefährliche Nähe zu Nietzsche und der
postmodernen Destruktion jeder Moralität gerät, oder aber mit ihrem auf eine gemein-
same, plurale Welt beschränkten Anspruch der Verallgemeinerung nicht gerade einen
Ausweg zwischen den Absolutheitsansprüchen eines moralischen Universalismus und
den jede Moral in Macht auflösenden Dekonstruktivisten weist. Für den Vorwurf der
Amoralität steht vor allem Kateb (George Kateb, Hannah Arendt. Politics, Conscience,
Evil. Totowa NJ 1984 und »The Questionable Influence of Arendt (and Strauss)« in:
Peter Graf Kielmansegg / Horst Mewes / E. Glaser-Schmidt (eds.) Cambridge/New
York 1995), für die Gegenposition prominent Villa (vgl. etwa Dana R. Villa, »Beyond
Good and Evil. Arendt, Nietzsche, and the Aesthetization of Political Action« in: Politi-
cal Theory, Vol. 20, 2/1992 u. ders., Arendt and Heidegger, aaO. (FN 61) sowie Curtis
(vgl. Kimberley Curtis, »Aesthetic Foundations of Democratic Politics in the Work of
Hannah Arendt« in: C. Calhoun / J. McGowan (eds.), Hannah Arendt and the Meaning
of Politics, Minneapolis 1997 und Kimberley Curtis, Our Sense of the Real. Aesthetic
Experience and Arendtian Politics, Ithaca/London 1999).

134 Entsprechende Einwände finden sich knapp und verständlich zusammengefasst im
Gespräch Arendts mit Richard Bernstein, Hans Jonas, Mary MacCarthy u.a. (vgl. AoA,
aaO. (FN 80) ). 

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 54  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25


ZfP 52. Jg. 1/2005

Winfried Thaa · Kulturkritik und Demokratie bei Max Weber und Hannah Arendt 55

Diese Parallele hat einen Grund darin, dass Weber wie Arendt versuchen, das Po-
litische durch einen Handlungstyp zu bestimmen, der gegen die Verselbständigung
formaler Rationalität hier, bzw. das »automatische Funktionieren« moderner Ar-
beitsgesellschaften dort, Sinn stiften und Freiheit ermöglichen soll. Für beide gilt
auch, dass der jeweilige Handlungstyp, bei Weber die willkürliche Entscheidung des
Individuums für letzte Werte und deren zweckrationale Verwirklichung, bei Arendt
das Handeln vor und mit anderen, Selbstzweck ist. Dies setzt beide dem Vorwurf
der Amoralität aus, was insoweit auch plausibel scheint, als sie in der Tat die Bin-
dung der Politik an allgemeingültige letzte Werte ablehnen, bzw. unter modernen
Bedingungen für unmöglich halten. Im Gegensatz zu den Vertretern der Frankfur-
ter Schule haben sich Weber wie Arendt von jeder, auch von einer melancholischen
Orientierung auf eine »objektive Vernunft« (Horkheimer) gelöst. Während jedoch
Webers Dezisionismus die Gefahr birgt, mit der Lösung von allgemeingültigen letz-
ten Werten Zweckrationalität und Herrschaft normativ zu entgrenzen und zu radi-
kalisieren, kann Arendt mit ihrer Bestimmung des Politischen als Sprechen und
Handeln vor und mit anderen nicht nur eine fundamentale Kritik der herrschaftska-
tegorialen Wahrnehmung des Politischen leisten, sondern darüber hinaus eine Pers-
pektive seiner immanenten Rationalisierung und normativen Selbstbeschränkung
weisen. 

Erstaunlicherweise geht dieser Gegensatz einher mit einer positiven Würdigung
der amerikanischen Demokratie, durch die sich beide Autoren deutlich von anderen
kulturkritischen Denkern des 20. Jahrhunderts unterscheiden. Bei Weber wie
Arendt lässt sich von einer Demokratisierung der Kulturkritik sprechen, und bei
beiden kommt dabei der jeweiligen Interpretation der amerikanischen Demokratie
eine Schlüsselrolle zu. 

Weber sieht in den zeitgenössischen Entwicklungen zur plebiszitären Füh-
rerdemokratie die Möglichkeit, die wertrationalen Entscheidungen der politischen
Führer herrschaftlich durchzusetzen. Für ihn bildet dies das entscheidende Gegen-
gewicht zur rationalisierten Fremdbestimmung des modernen Menschen durch
Markt und Bürokratie. 

Arendt geht zurück zur amerikanischen Revolution und sieht dort im freien
Handeln unter Gleichen, in den Formen politischer Selbstorganisation und Partizi-
pation das neuzeitliche Gegenmodell zum Funktionalismus der Arbeitsgesellschaft. 

In beiden Fällen handelt es sich um deutsche Lesarten der amerikanischen Poli-
tik: Webers herrschaftskategoriale, in der Tradition des deutschen Staatsrechts ste-
hende Wahrnehmung des politischen Kampfes in der Demokratie kann das
bürgerschaftliche oder zivilgesellschaftliche Element in den angelsächsischen Län-
dern nur als unzeitgemäßes Relikt wahrnehmen. Demokratie wird zur Auslese von
dezisions- und herrschaftsfähigen Führern. 

Arendt politisiert die existentialistische Kulturkritik, indem sie die bürgerschaft-
lichen Formen der amerikanischen Republik als Überwindung der bis zu Platon zu-
rückreichenden Tradition interpretiert, Politik in den Kategorien von Subjekt und
Objekt, von Zweck und Mittel und damit herrschaftszentriert zu denken. Herr-
schaft und Gewalt kann sie so als Abweichung von den revolutionären Ursprüngen

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 55  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25


Winfried Thaa · Kulturkritik und Demokratie bei Max Weber und Hannah Arendt56

neuzeitlicher Politik normativ kritisieren, ohne auf eine wie immer geartete ge-
schichtsphilosophische Verkörperung der Vernunft zurückgreifen zu müssen. 

In Bezug auf beide, Weber wie Arendt, stellt sich allerdings die grundsätzlichere
Frage, ob wir ihr kulturkritisches Ausgangsproblem, nämlich die zunehmende Ero-
sion von Sinn und Handlungsmöglichkeiten durch die funktionale Organisation
moderner Gesellschaften, überhaupt noch teilen. 

Zusammenfassung

Max Weber wie Hannah Arendt sind stark beeinflusst von der deutschen Traditi-
on der Kulturkritik. Im Gegensatz zur Frankfurter Schule sehen jedoch beide in de-
mokratischer Politik die bedeutendste Gegenkraft zum kritisierten Sinn- und Frei-
heitsverlust in modernen Gesellschaften. Während jedoch Max Weber in der sich
damals in den Vereinigten Staaten abzeichnenden plebiszitären Führerdemokratie
einen letzten Hort von Wertrationalität und freien Entscheidung sieht, interpretiert
Arendt die amerikanische Revolution des 18. Jahrhunderts als neuzeitliche Verwirk-
lichung politischer Freiheit. Der Beitrag zeigt, dass die Modernitätskritik von
Arendt und Weber, trotz auffallender Parallelen, auf grundverschiedenen theoreti-
schen Konzepten basiert. Er argumentiert, dass die vermeintlich apolitischen, exis-
tenzialphilosophischen Begriffe der Kulturkritik Arendts es ihr ermöglichen, politi-
sche Freiheit unter den Bedingungen moderner Gesellschaften zu denken, während
Webers sozialwissenschaftliche Theorie der Rationalisierung zu politischem Dezisi-
onismus und einem herrschaftlichen Politikbegriff führt.

Abstract

Both, Max Weber as well as Hannah Arendt are strongly influenced by the German
tradition of cultural criticism. And both, unlike the first generation of the Frankfurt
School, see democratic politics as the most important counterforce to the loss of me-
aning and to the loss of freedom which they denounce in modern societies. Howe-
ver, whereas Max Weber understands the emerging plebiscitary leadership democra-
cy in the United States of his time as a (last) resort of value rationality and free
decision, Hannah Arendt interprets the American Republic of the 18th century and
its institutions as a modern realm of acting with others, i.e. of political freedom. The
article shows that Arendt’s and Weber’s criticism of modernity are, in spite of stri-
king parallels, based on very different theoretical concepts. It argues that Arendt’s
presumably a-political categories of Existenz-philosophy open up a perception of
political freedom under the conditions of modernity, whereas Weber’s scientific con-
cept of rationality leads to political decisionism and a despotic concept of politics.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 56  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-25

