XVII. Der Ubergang von der Phinomenologie
des Leidens zur Metaphysik des Leidens:
ein Ausblick

1. Allgemeine Vorbemerkung

Immer noch werden Philosophie und Wissenschaftstheorie vom kanti-
schen Diktum beherrscht, das die Grenze aller moglichen Erkenntnis
mit der Grenze der Erfahrung tiberhaupt gleichsetzt und darum folge-
richtig eine wissenschaftliche, d.h. nachpriifbare, rationale und be-
griindete Erkenntnis jenseits dieser Grenze fiir unmoglich halt. Dem-
entsprechend wird der wissenschaftliche Diskurs im zeitgendssischen
Denken von den Richtungen des Phinomenalismus, Positivismus und
Empirismus dominiert.

Schon zu Kants Zeiten, ja durch ihn selbst, wurde dieser erkennt-
nistheoretische Empirismus, vor allem in seiner durch Locke und
Hume vertretenen sensualistischen Form in Frage gestellt und im We-
sentlichen tiberwunden. Denn indem Kant in seiner »Kritik der reinen
Vernunft« aufzeigte, dass es eine vom Subjekt unabhingige bzw. sei-
nem (leiblichen und psychischen) Erkenntnisapparat vorgingige Re-
gistrierung blofler sinnlicher Daten nicht gibt, war der Empirismus in
seiner sensualistischen Gestalt widerlegt. Und indem Kant zeigte, dass
Freiheit, intellektuelle Spontaneitit und Gewissen (die auch Locke und
Hume nicht leugneten) ohne die Annahme transempirischer Wirklich-
keiten unmoglich sind, inaugurierte er eine neue, allerdings weit-
gehend auf Wertbewusstsein und Sittengesetz und nicht auf rationale
Begriindung gestiitzte Metaphysik. Aber bereits zu Kants Zeiten gab es
ein drittes Fenster zu transempirisch-metaphysischen Seinsdimensio-
nen, das Kant selbst trotz seiner Hochschdtzung von Mathematik und
Physik seltsamerweise nie in seine Metaphysikkritik mit einbezog.
Dieses Fenster war die Mathematik, die seit Leibniz und Newton mit
logischer Notwendigkeit die (ideale) Existenz von unendlichen Griflen
und Mengen, etwa im Rahmen der Infinitesimalrechnung, bewiesen
hatte und damit aufzeigte, dass absolut gewisse und sichere Aussagen

422

https://dol.org/10.5771/9782485098403-422 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) EEmE—


https://doi.org/10.5771/9783495998403-422
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Allgemeine Vorbemerkung

iiber Gegenstinde und Beziehungen gemacht werden kénnen, von de-
nen ebenso vollkommen gewiss ist, dass sie empirisch niemals iiber-
priift werden konnen. Die Grofse Wurzel aus 2 z.B. ist geometrisch
nur anndherungsweise darstellbar (als Diagonale eines Quadrats mit 1
als Kantenldnge), befasst aber in Wahrheit ein unendliches Verhaltnis,
das sich der menschlichen, damit endlichen Anschauung grundsitzlich
entzieht (und im Ubrigen auch in der Natur als einer werdend-ver-
dnderlichen Welt nicht vorkommen kann!). Und trotzdem wird die
Mathematik des Unendlich-Kleinen und Unendlich-Groflen mit grofs-
tem praktischen Erfolg in der Statik, Astronomie, Kernphysik, Geogra-
fie und Landvermessung angewendet. All das wire véllig absurd, wenn
es erstens nicht »irgendwie und irgendwo« jene idealen Groflen gibe
(wenn auch sicher nicht in der endlichen Natur oder im Denken) und
wenn sie nicht durch die Methode des logischen Riickschlusses bzw. der
mathematischen Deduktion indirekt und damit iiber alle Empirie
hinaus erschlossen werden konnten. Dariiber hinaus betreiben sogar
die meisten empirischen Wissenschaften eine unbewusste Metaphysik,
namlich immer dann, wenn sie Hypothesen iiber Zusammenhinge
aufstellen, die wesenhaft iiber alle mogliche Erfahrung hinausgehen.
Wenn die Physik iiber den Beginn des Weltalls spekuliert, die Psycho-
analyse Aussagen iiber das Wesen des Unbewussten macht, die Biolo-
gie die Reduktion des »Lebens« auf physikalisch-chemische Bedingun-
gen verweigert und von Vitalkriften spricht, die Rechtswissenschaft
von zeitlosen Grundwerten, Grundrechten und Grundpflichten aus-
geht, dann werden hier Realititen vorausgesetzt, die empirisch niemals
verifiziert oder falsifiziert werden konnen und die dennoch, wenigstens
im Sinne von Kants regulativen Ideen, sinnvoll sind. Im Grunde sind
also metaphysische Vorannahmen in keiner Realwissenschaft zu ver-
meiden, fragt sich nur, ob es eine philosophische Methode gibt, sie mit
wissenschaftlicher Strenge zu erweisen und zu begriinden. Genau das
wird seit Kant bestritten, und genau dies lisst sich zeigen: Uber alle
intuitive » Verfahren« hinaus (auf die allein sich z.B. die Phinomeno-
logie stiitzt) gibt es diskursive Verfahren, die transempirische Erkennt-
nisse wissenschaftlich exakt und fundiert zu finden erlauben. In der
Einleitung habe ich diese Methode, die regressive Analyse, dargestellt.
Sie geht von unleugbaren Tatsachenerfahrungen aus, z.B. von der
Wandelbarkeit des Erlebens und alles Seienden, und erschlief3st mittels
des Widerspruchsatzes bzw. der argumentatio ex contrario die trans-
empirischen, aber notwendigen Seinsvoraussetzungen dieser Tatsa-

423

https://dol.org/10.5771/9782485098403-422 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) EEmE—


https://doi.org/10.5771/9783495998403-422
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Ubergang von der Phinomenologie des Leidens zur Metaphysik des Leidens

chenwahrheiten. Was das Leiden betrifft, handelt es sich um folgende
metaphysische Sachverhalte und Zusammenhinge.

2. Freiheit und Notwendigkeit im Leiden

Wer leidet, kann nicht vollstindig determiniert, kann aber auch nicht
vollstindig frei sein. Begriindung: Wire ein Wesen vollstindig frei,
d.h. ausschliellich selbst bestimmt bzw. nur selbst bestimmbar, dann
konnte es nichts erleiden, d.h. eben durch nichts (fremd-) bestimmt
werden. Das Erleiden wurde aber als notwendige Voraussetzung eines
jeden Leidens erkannt, und also sind Leiden und absolute Freiheit un-
vereinbar. Gott, wenn es ihn gibt, kann nicht leiden (allerdings kann er
mitfiihlen!). Aber auch umgekehrt gilt: Ein Wesen, das absolut unfrei,
also in jeder Hinsicht fremdbestimmt wire, konnte in keiner Hinsicht
um sich selbst wissen, sich nicht selbst inne sein, was ja eine Art der
Selbstbestimmung ist, und also konnte es nicht leiden. Leiden impli-
ziert ein Mindestmaf3 an Freiheit, so wie es ein Mindestmaf3 an Gebun-
denheit, Bedingtheit, Notwendigkeit impliziert. Ein Stein kann nicht
leiden, er kann nur erleiden, nur passiv affiziert werden.

Diese kurzen Uberlegungen beweisen, dass ein leidensfihiges
Wesen ein »Zwischenwesen« ist, nicht total frei und nicht total deter-
miniert, sondern, wenn leidensfihig, notwendig bedingt frei. Die Me-
taphysik des Leidens klart diesen Zusammenhang auf und zeigt, wel-
che Wesen wie beschaffen und entstanden sein miissen, dass sie die
Forderung einer bedingten Freiheit erfiillen und sich damit als leidens-
fahig erweisen. Es wird dabei deutlich werden, dass das Leiden in seiner
Erlebniseigenart eines geistig substantiellen Trdgers bedarf und dass
dieser Trager weder endlich noch (aktual-) unendlich, sondern potenti-
alunendlich, d.h. endlos entfaltbar und in seinem Seinsgehalt uner-
schopflich, ist. Diese Eigenschaften lassen sich, innerhalb der mensch-
lichen Erfahrung, nur am Ich, am Wir und am Man herausarbeiten.
Dass genau diese Seinseigenart der bedingten, »endlichen«, dem Wer-
den unterworfenen Freiheit mit ihrer Dialektik von Selbst- und Fremd-
bestimmung eine ewige Quelle des Leidens ist, liegt auf der Hand.

424

https://dol.org/10.5771/9782485098403-422 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) EEmE—


https://doi.org/10.5771/9783495998403-422
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ichsein und Leiden
3. Ichsein und Leiden

Mit der echten Freiheit ist wesenhaft ein Selbst gesetzt. Ein Selbst aber
konstituiert sich einzig und allein durch einen selbstgetitigten Selbst-
bezug. Heutzutage wird ja der Begriff des »Selbst« fiir alles verwendet,
was »von selbst«, automatisch, funktioniert, z.B. irgendwelche leib-
lichen Instinkte. Das ist aber nur ein uneigentliches Selbst, denn es
konstituiert sich gar kein echter Selbstbezug. Das nun aber, was den
Selbstbezug ausmacht, ist das Selbstgewahren und das sich inne seien-
de Selbstbewusstsein: das Ich. Im Ich kommt das erst potentielle Selbst
aktual zu sich selbst und erkennt, dass es immer schon, auch prirefle-
xiv, ein Selbst, ein partiell autonomes, selbstindiges Wesen war. Darum
offenbart sich zwar das Ich vor allem dann, wenn das Kleinkind »ich«
sagen kann, aber natiirlich hat es, deutlich erfahrbar auf der prareflexi-
ven, motorischen Ebene, schon einen sehr starken eigenen Willen,
sozusagen ein unreflektiertes praktisches Ich. Mit der Ichwerdung ist
aber die gesamte Menschwerdung wesenhaft verbunden. Denn erst mit
und durch sie hindurch wird auch der Andere ein Ich, nimlich als Du.
Diese Stufe wird erreicht, wenn das Kleinkind einen Perspektivwechsel
zu vollziehen und dem Anderen eine eigene mentale Intentionalitit
zuzusprechen vermag. Ansitze dafiir gibt es friih, ab dem 8. Monat,
doch erst im dritten Lebensjahr entfaltet sich diese Fahigkeit voll.

Es liegt auf der Hand, dass der Mensch durch das Ich-Selbst in ein
fundamental neues Verhaltnis zur Welt tritt. Sie stellt sich ihm gegen-
iiber bzw. er, genauer das Ich, nimmt sich aus dem geschlossenen Welt-
bezug heraus. Die Welt wird offen, wird unabschliefSbar, und das Ich
wird sich in seinem Riicken bzw. in seiner Tiefe einer unergriindlichen
Eigenwelt gewahr. Enorme Spannungen werden auf diese Weise ge-
schaffen, die eine grofie Sensiblitit, Reizbarkeit und Labilitit in das
Wesen des Menschen bringen. So gilt es etwa friih schon, sich gegen-
iiber den vielen, oft mafllosen und unangemessenen Forderungen der
Umwelt abzugrenzen und zu behaupten. Das aber wird durch Distanz,
Trennung und Verlust an Geborgenheit und Sicherheit erkauft, oft die
Quelle grofler Leiden. Da die Instinkte ihre Fithrungsrolle verloren
haben, kommt die Notwendigkeit hinzu, sich an den Anderen zu ori-
entieren bzw. eigene MafSstibe aus sich zu generieren, wofiir es oft
kein Vorbild gibt. Ichsein bedeutet darum Wagnis, Versuch und Irrtum,
Suche, Scheitern und Neuanfang. Ichsein bedeutet aber auch Allein-
sein, Alleinseinmiissen und Alleinseinwollen. Im Letzten konnen nie-

425

https://dol.org/10.5771/9782485098403-422 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) EEmE—


https://doi.org/10.5771/9783495998403-422
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Ubergang von der Phinomenologie des Leidens zur Metaphysik des Leidens

mand und nichts von auflen sagen, wer ich bin und was ich sein soll;
hier ist der Mensch radikal sich selbst ausgesetzt, ein verlorener Gott
im Universum, der sich erst zu finden hat.

Viele Religionen und Philosophien deuteten die Ichwerdung gera-
dezu als Abfall vom Ursprung, als die »urbose« Grundtat des Men-
schen. Solange er noch kein Ich war, war er nicht vom Rest des Seins
abgegrenzt, befand sich in paradiesischer Einheit mit der Welt, diesseits
von aller Subjekt-Objekt-Unterscheidung. Gewiss, das mag so sein,
aber der Mensch befand sich auch noch nicht bei sich selbst, der eigens-
te Seinsstatus ist vor der Selbstbewusstwerdung noch vollkommen un-
aufgeschlossen, das Bewusstsein liegt im Schlummer. Und auflerdem
eroffnet erst die Ichwerdung das Bewusstsein eines Ursprunges und
ldsst eine Bewegung entstehen, die von dem unwahren Ursprung in
der Welt iiber die Welt zum wahren Ursprung zuriickfiihrt. Fiir das
Kleinkind ist die Mutter die Gottheit — die Mutter aber ist in Wahrheit
eine hochst kontingente Realitit. Zwar setzt sich die Ichwerdung dem
Irrtum aus, aber ohne sie wire ein Wahrheitsbewusstsein unmaglich.
Mit dem Ich kommt ein Faktor in die Welt, der die Welt transzendiert.
Da dies aber nur seelisch-geistig, niemals physisch moglich ist, das Ich
aber ein physischer Leib bleibt, stellt das menschliche Ichsein ein tiefs-
tes und unerlostes, ja in der Welt unerlgsbares Leid dar. Ichsein als
ungliickliches, entzweites Bewusstsein (Hegel); Ichsein als radikale
Sehnsucht (Paulus, Augustinus); Ichsein als Tragodie (Sartre); Ichsein
als Wehmut und Schwermut (Kierkegaard). Das Sein des Ich ist nicht
endlich und nicht unendlich; das Sein des Ich ist die lust-leidvolle Be-
wegung zwischen beiden; das Ich ist ein Pfeil.

4. Die Zeit als Quelle des Leidens

Die Erfahrung der Zeitlichkeit ist an die Erfahrung einer verinderli-
chen Wirklichkeit gebunden. Wo sich aber etwas verindert, da muss
es dynamische Faktoren, Krifte, Wirkprinzipien geben, die den Wandel
bewirken und unterhalten. Diese Dynamik impliziert zweierlei: einen
Seinsmangel und eine Seinsschdpfung. Denn da, wo etwas entsteht,
kommt etwas ins Sein, was vorher (so) nicht da war, also riickblickend
ermangelte, vorblickend aber auf eine schopferische Quelle weist. Der
aristotelische Begriff der Seinspotentialitit, also der dynamisch-akti-
ven Seinsmoglichkeit umfasst beide Momente, den Mangel und die

426

https://dol.org/10.5771/9782485098403-422 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) EEmE—


https://doi.org/10.5771/9783495998403-422
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Eros und Miihsal als Quelle des Leidens

Potenz, das Fehlen und den Uberschuss an Sein. Gehen wir wie Aristo-
teles und die groflen Schopfungsmythen der Menschheit davon aus,
dass das werdende Sein unter Aufwand von Energie, Arbeit, ja unter
Miihen und gegen vielerlei Widerstinde fiir eine bestimmte Formbil-
dung realisiert wird, dann stellt sich das Bild eines grofsen Geburts-
geschehens ein, das ohne Schmerz, Versuch und Irrtum kaum denkbar
ist. Zumindest fiir die Lebewesen und das menschliche Dasein gilt dies
unbestritten: Alles, was der Mensch hervorbringt, kommt aus dem
Dunkel ans Licht, muss oft gegen Widerstinde und Anfeindungen, ge-
gen Trigheit und Dummbheit erkaimpft werden, wird nicht selten zum
»falschen« Zeitpunkt am »falschen« Ort geboren und kann sogar von
seinem Schopfer missverstanden und verworfen werden. Am Schaffen
der Kiinstler lasst sich dieser wechselvolle Prozess am besten beobach-
ten, und er ist in der Tat sehr oft mit wahren Geburtswehen verbunden.
Nicht die Zeit an sich wird hier zur Quelle von Leiden, sondern die auf
einer noch unentfalteten Wirklichkeit lastende Notwendigkeit, in der
Zeit ihr Seinspotential, das noch véllig im Dunkeln liegt, zu ergreifen,
zu entwickeln und zu organisieren. Ohne Versuch und Irrtum, Wagnis
und Irrsal, Zweifel und Verzagen, Mut und Freude ist dies nicht mog-
lich. In der Metaphysik des Leidens werden wir sehen, dass der gesamte
Kosmos von einem zu entfaltenden Seinspotential angetrieben wird
und unter der Geburt und Organisierung seiner endlos vielen Gestal-
ten, um die Worte des Paulus aus Romerbrief 8 zu gebrauchen, seufzt
und leidet. Hinzu kommt ein Weiteres: Die Gestalten der wandelbaren
Welt werden nicht nur hervorgebracht und dauern dann endlos und
unberiihrt, vielmehr geht, wie man sagt, die Zeit iiber sie hinweg, sie
werden wieder zerstort. Alles, was entsteht, ist wert, dass es zugrunde
geht, sagt Mephisto im »Faust, gleich wie hoch der Anspruch auf Un-
verganglichkeit ist. Und gerade dieser Anspruch ist im menschlichen
Leben aulerordentlich hoch, aber illusiondr. Trauer, Wehmut, Sehn-
sucht —also Leiden ob der unerbittlichen Zerstérungsdynamik des Kos-
mos werden unvermeidlich.

5. Eros und Miihsal als Quelle des Leidens
Hinter aller Miihe, aller Arbeit und hinter allem Kampf steht ein Be-
gehren, ein tiefster Eros nach Verwirklichung konkreter Seinsgestal-

ten. Ohne solch ein Begehren, ohne diesen »Lebenswillen«, diesen

427

https://dol.org/10.5771/9782485098403-422 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) EEmE—


https://doi.org/10.5771/9783495998403-422
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Ubergang von der Phinomenologie des Leidens zur Metaphysik des Leidens

»Werdensschube, diese »Gier«, diesen »Seinsdurst« wiirde sich, so je-
denfalls die Auffassung Schopenhauers und Buddhas, nichts bewegen.
Da dieser »Lebenswille« aus logischen Griinden mehr sein muss als die
jeweils einzelnen Gestalten, die er hervorbringt, wird er sich nie end-
gliltig verwirklichen kénnen. Es bleibt ein unausschopfbarer Seinsrest,
der da sein will und nie total da sein kann. Metaphysisch ausgelegt ist
darin ein Hauptgrund fiir die Verginglichkeit alles konkret einzelnen
Daseins zu sehen: Alles muss wieder losgelassen, aufgegeben, ja ver-
worfen werden, um neuen Seinsgestalten Platz zu machen. Auch wenn
dies nicht fiir den gesamten kosmischen Prozess zutreffen sollte, fiir
den Menschen gilt es sicherlich: Der Mensch ist, so schopferisch er sein
mag, nie fertig, es bleibt ein »unendlicher Rest«, der das Dunkel der
Seinspotentialitit nie verldsst und schon darum das Sein des Menschen
ins Geheimnis hiillt. Wir konnen nie endgiiltig wissen, was in einem
Menschen (aber auch in einem Volk, in einer Kulturepoche) an Gutem
und Schlechtem, Forderlichem und Gefihrlichem bereit liegt. Immer
steht Neues aus, mit jedem Neugeborenen entsteht eine neue Welt,
aber auch ein neuer » Abgrund« an Dunklem, Ungewissem, Fragwiirdi-
gem, Gefihrlichem. Wenn das Seinsbegehren des Menschen (und viel-
leicht des gesamten Kosmos) aber unerschopflich ist, sein Schaffen kei-
ne Grenze kennt, er darum jede Grenze iiberschreiten muss, ohne sich
beruhigen und befriedigen zu konnen, wenn der Mensch metaphysisch
also eine Faustnatur ist, dann sind, wie Buddha und Schopenhauer
richtig sahen, Leiden unvermeidlich. Gerade das grofite Gliick des
Menschen, seine Schopferkraft, wird ihm hier zum gréfiten Elend und
dieses grofite Elend zu seinem grofiten unaufgebbaren Gliick. Wie er
damit umzugehen hat, ob in der Weise des Daseinsverzichtes und des
Quietismus, wie Buddha und Schopenhauer lehren, ist dabei allerdings
noch offen. Vielleicht gilt es, diesen inneren, leidvollen Widerspruch
auszuhalten, bis der Mensch von woandersher erlost wird. Es wire ja
auch einigermaflen ritselhaft, wenn der Sinn des Seins und Lebens in
seiner grundsdtzlichen Verneinung bestiinde. Dann hitte es eigentlich
nie beginnen konnen.

6. Die Individuation als Quelle des Leidens

Alles Sein in dieser Welt ist konkret und einzeln, ein substantiell All-
gemeines ist weder erfahrbar noch denkbar. Das Atom, den Menschen,

428

https://dol.org/10.5771/9782485098403-422 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) EEmE—


https://doi.org/10.5771/9783495998403-422
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Pluralitat und Kampf als Quelle des Leidens

die Gesellschaft gibt es nicht, sondern in dieser allgemeinen Form
bestehen sie nur als Strukturaspekte eines konkreten Atoms, konkre-
ten Menschen oder einer konkreten Gesellschaft. Unter diesen einzel-
nen Wirklichkeiten gibt es aber nun solche, die in sich selbst eine Ent-
wicklung durchmachen, in gewissem Sinne schon in der physikalischen
Welt, etwa wenn wir den Werdegang einer Sonne, eines Sonnensys-
tems, eines Planeten oder eines Kristalls betrachten. Im Reich des
Lebendigen kommt es dann zu einer Steigerung, Konzentration und
Verinnerlichung solcher Individuationsvorginge: Aus einem Keim
wird eine differenzierte Pflanze, ein erwachsenes Tier, ein Mensch.
Hier konnte man sagen, dass ein einzelnes Ding noch »einzelner« wer-
de, sich sozusagen zu sich selbst hin entfalte (sich in sich »verschachte-
le«), eben das werde, was in ihm angelegt sei, das werde, was es sein
konne. Diesen Prozess nennt man gemeinhin Individuation. Er bedeu-
tet nicht, dass aus einem Allgemeinen ein Einzelnes oder aus einem
Einzelnen ein Vereinzeltes wiirde, sondern dass aus einem undifferen-
ziert Einzelnen ein differenzierteres, d.h. nach innen entfaltetes, und
nach aufien vernetzteres (!) Einzelnes wird, also das Gegenteil zu
einem isoliert vereinzelten Seienden. Diese Individuation hat es nun
aber in sich, denn sie ist ein vielfach immanent und duflerlich abhingi-
ger Prozess, zu jedem Zeitpunkt storbar und sehr verletzlich. Im Falle
des Menschen kommt hinzu, dass sie nicht mehr durch tibergeordnete
Instinkte gesteuert, sondern weitgehend in die Hande des Individuums
gelegt ist: Dieses muss selbst entscheiden, was und wer es sein will,
eine Aufgabe, die alles andere als klar und einfach ist. Wo soll ein sol-
ches Individuum in seinem ontischen Halbdunkel ansetzen, an welchen
Vorgaben, Vorbildern sich orientieren, welche zuriickweisen, worin
sein Ziel und seinen Daseinszweck setzen, welche Mittel dazu erwer-
ben? Der Fragen sind viele, der Antworten wenige, der Irrgang, zumin-
dest der Umweg zu sich selbst fast unvermeidlich. Es bedarf schon sehr
gliicklicher Umstinde und idealer Vorbilder, Erzieher und Forderer, um
das verborgene Selbst zu finden, zu entwickeln und zu leben. Das ganze
Heer der Leiden hat hier jedenfalls ein grofses Einfallstor.

7.  Pluralitit und Kampf als Quelle des Leidens

Die Welt ist nicht nur eine Vielheit, sondern eine polare, antagonisti-
sche, ja disparate Vielheit. Die zentrifugale Warmeenergie dehnt das

429

https://dol.org/10.5771/9782485098403-422 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) EEmE—


https://doi.org/10.5771/9783495998403-422
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Ubergang von der Phinomenologie des Leidens zur Metaphysik des Leidens

Universum aus, die Gravitation zieht es zusammen; Basen und Siuren
neutralisieren sich; weibliche und méinnliche Lebewesen stehen in
einem gegensitzlichen, oft tédlichen und dennoch sich erginzenden
Verhiltnis zueinander; Staaten bekriegen sich, Ideologien suchen sich
gegenseitig zu dominieren, Philosophien bekdmpfen sich. Durch das
gesamte All ziehen sich Gegensatz, Widerspruch und Kampf. Meta-
physisch lassen sich diese Phanomene nicht sinnvoll verstehen, wenn
man ein monistisch geschlossenes Weltbild zugrunde legt. Es bedarf
eines pluralistischen Ansatzes, der von verschiedenen Kraftzentren
ausgeht, die mit verschiedenen Potenzen, Zwecken, Zielen verkniipft
sind, die einander behindern, hemmen, stéren und tiberwaltigen, aber
auch schiitzen und fordern konnen. Fiir die Welt des Lebendigen ist
dies zweifelsfrei, doch kann es mittels eines bereinigten Kausalprinzips
auch fiir den gesamten Kosmos erwiesen werden. Zusammen mit dem
Individuationsprinzip ergibt das Pluralititsprinzip die Grundlage fiir
alle Leiden, die wir kennen, fiir Verletzung, Krankheit, Zerstorung,
Entfremdung, Verfolgung, Raub, Versklavung, Ausbeutung, ja fiir
Grausamkeit und praktischen Nihilismus bis hin zu Genozid und
Sadismus.

In diese Welt ist der Mensch hinein gestellt, und dabei ist zweier-
lei zu beachten: Zum einen ist er ein Spitling und zum anderen besitzt
er mit seinem personalen Wesen eine Eigenheit, die nie ganz in der
natiirlichen Welt aufgeht. Seine spite Ankunft in der Natur bedingt,
dass er die vorgegebenen Gesetze der Natur selbst dann anerkennen
muss, wenn sie ihm zuwider sind. Wenn immer wieder gefragt wird,
warum Gott dem Menschen soviel natiirliche Ubel zumute, Erdbeben,
Hungersnéte, Uberschwemmungen, Taifune, Seuchen, dann ist die
Frage eigentlich falsch gestellt, und es wire eher zu bedenken, warum
der Mensch tiberhaupt erst so spit in der Natur auftaucht und warum
er diese Welt in vieler Hinsicht als »fremden Ort« erlebt. Darauf gibt
das Zweite eine Antwort: Der Mensch ist Person, und eben dieser sein
Wesenskern hebt ihn nicht nur aus allem Natiirlichen heraus, sondern
entfremdet ihn auch der Welt von Anbeginn. Also fragt sich, warum
und wozu, wie und woher das Personale iiberhaupt in die Welt kommt?
Liegt darin ein Sinn? Bedeutet es mehr als nur eine bessere Uber-
lebensstrategie des Organischen? Wenn nicht, dann bleibt das mensch-
liche Dasein unweigerlich absurd und muss in Verzweiflung oder Ab-
stumpfung versinken; wenn doch, dann kann all das Leid, das mit dem
In-der-Welt-Sein unumginglich verbunden ist, durch einen umfassen-

430

https://dol.org/10.5771/9782485098403-422 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) EEmE—


https://doi.org/10.5771/9783495998403-422
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die exilische Existenz des Menschen

deren und tieferen Sinn, der das Weltsein zugleich umgreift und trans-
zendiert, verstanden und geadelt werden. Um das zu kldren, miissen
die Griinde und Abgriinde des Seins in ihrem Sinn und ihrer Dynamik
zum Sprechen gebracht werden. Und das ist moglich, da alles Sein zum
»Sprechen« dringt.

8. Die exilische Existenz des Menschen

Viele Religionen und Philosophien, gerade auch die verschiedenen
Schulen der modernen Existenzphilosophie im letzten Jahrhundert, se-
hen im Menschen ein Wesen, das auf dem irdischen Plan nicht zuhause
ist und trotz all seiner zivilisatorischen Bemiihungen nie ganz hei-
misch werden kann. Als ein ewiger Wanderer zieht er durch die frem-
de, angeblich sinnlos-absurde Welt, schligt sein Zelt auf und muss es
spitestens am Ende seines Lebens wieder abbrechen.! Mit seiner kul-
turschaffenden Kraft versucht er zwar, sich ein sicheres und annehmli-
ches Haus zu bauen, doch lehrt das Leben, dass auch die gewaltigste
Kulturschépfung vom Zahn der Zeit angenagt, von Naturkatastrophen
hinweggerissen oder von den Kriegen und Verwiistungen der Men-
schen vernichtet wird. Im Letzten bleibt der Mensch auf dieser Erde
unbehaust. Wie kommt das? Und was eignet dem Menschen im Unter-
schied zum Tier, dass sein »In-der-Welt-Sein« nie geschlossen, dass er
immer auch tiber diese Welt hinaus ist, dass sie ihm nie geniigt? Im
Kern ist es sein personlicher Geist, der iiber ein Seinspotential verfiigt,
das wesentlich iiberendlich ist und darum eine Seinsunruhe erzeugt,
die keine endliche Grenze anerkennt und alles Endliche transzendiert.
Der menschliche Geist ist zwar nicht echt unendlich, aber doch poten-
tialunendlich, was heif3t, dass er sich im Endlichen nie ganz beruhigen
kann, dass er nie ganz und gar wie das Tier in eine begrenzte Umwelt
passt, und also erst das Aktualunendliche, das Ewige in der Lage wire,
seinen unersittlichen Seelenabgrund zu fiillen und damit zu erfiillen.
Wenn diese Charakteristik stimmt, dann folgt, dass der Mensch in die-
ser endlichen Welt wesenhaft nie heimisch werden kann, dass seine
Heimat wesentlich tiber diese Welt hinaus liegt. Wie geriet er aber

1 Alle Kultur ist dem Tode geschuldet, das lehrt nichts so eindringlich wie das heroisch-
tragische Gilgamesch-Epos, in dem der Kénig Gilgamesch die Unsterblichkeit regelrecht
verschlift und an ihrer Stelle die »Stadt« als scheinbaren »unsterblichen« Ersatz baut.

431

https://dol.org/10.5771/9782485098403-422 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) EEmE—


https://doi.org/10.5771/9783495998403-422
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Ubergang von der Phinomenologie des Leidens zur Metaphysik des Leidens

dann in die Fremde? Soll es wirklich die Natur sein, die diese »Un-
natur« oder vielleicht besser »Ubernatur« hervorgebracht hat? Viele
Mythen, Religionen und Philosophien lehren, dass diese Seinsent-
fremdung die Folge eines Abfalles, eines Ungehorsams, einer Verfeh-
lung war. Urspriinglich war der Mensch, so etwa die jiidisch-christliche
Auffassung vom »Paradies«, bei Gott, in vollbewusster und reiner Se-
ligkeit. Dort war kein Leiden und Sterben, kein Miihen und Arbeiten,
kein Kampf und Krieg; und natiirlich besafy der Mensch dort auch kei-
nen verginglichen, Altern, Krankheit und Tod ausgesetzten Leib. In
diese leibliche und damit vergingliche und entfremdete Existenz geriet
er erst, nachdem er sich von Gott abgewendet hatte und in der Folge
von Gott in die irdische Existenz, ins Exil verbannt worden war. Nun
war sein Geist fern von Gott, gebannt in die irdische Existenz des allen
Ubeln der Welt ausgesetzten Leibes, mit dem — mit seinen Trieben,
Liisten, Begierden, seiner »schonen« Erscheinung, seinem Wohler-
gehen und seinen entsprechenden Lustobjekten — er sich iiberdies in
einem Mafle identifizierte, als sei er sein »eigentliches Selbst«. Doch
nicht nur das: Fern von Gott war auch sein Verhaltnis zur Natur und
zum Anderen in der Wurzel erschiittert, ja entfremdet, sodass alles zu
Gefahr und Bedrohung wurde — die Pflanze, das Tier, die Natur ins-
gesamt und vor allem der Mitmensch.

Nun fragt sich allerdings, warum Menschen, die an der besagten
mythischen Ursiinde nicht beteiligt waren, die Last der gottfernen
Existenz aufgebiirdet bekamen? Liegt darin ein Sinn oder handelt es
sich wirklich nur, wie die klassische jiidische Lehre besagt, um eine
Strafaktion bis ins letzte Glied? Recht besehen kann Gott unmdoglich
ein Geschopf, das nicht die Verantwortung fiir die Ur- oder Erstsiinde
trigt, bestrafen wollen; denn alle Siinde ist, da sie die Folge eines ein-
zigartig-freien, selbst zu verantwortenden Aktes ist, nicht vererbbar. Es
muss also etwas anderes dahinterstecken. Was aber? Das lehrt uns die
Betrachtung von Evolution und Weltgeschichte. Es besteht niamlich
kein Zweifel daran, dass der Mensch im Laufe seiner irdischen Ent-
wicklung immer mehr zu sich erwacht, was doch nichts anderes bedeu-
tet, als dass er seinen Leib und die Natur um sich herum, je innerlich
bewusster und geistiger er wird, desto mehr vermenschlicht, vergeis-
tigt, vertieft, verinnerlicht und kulturiert. Die vormals unbewusste
Natur wird, wie die deutschen Idealisten tief, wenn auch nicht tief ge-
nug sahen, durch den Menschen und im Menschen ihrer selbst bewusst
und wird aus einem bloflen Objekt zum selbstbewussten Subjekt. Wohl

432

https://dol.org/10.5771/9782485098403-422 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) EEmE—


https://doi.org/10.5771/9783495998403-422
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Leiden und das Absolute

befindet sich der Mensch, metaphysisch betrachtet, im Exil, doch nicht
nut, um ihn zu strafen und zu quilen (was wider die Gottlichkeit Got-
tes wire), sondern um den urspriinglichen Abfall und Gottverlust zum
Guten zu wenden, ja um die Schopfung mit des Menschen naturumbil-
dender Kulturarbeit vergeistigt und veredelt zu Gott zurtickzufiihren.
Nun heif3t es nicht nur: Der Mensch lebe bei Gott, sondern der Mensch
lebe als Mitarbeiter im Weinberg der Schopfung mit der gesamten vor-
menschlichen, menschlich iiberhhten Welt in Gott! Denn nur so er-
halt die vormenschlich ja im Letzten sinnlose Natur ihren tiefstmogli-
chen Seinssinn: Sie selbst erreicht im Menschen Subjektstatus und
wird dadurch ein echtes personales, d.h. seinswaches und eigenstindi-
ges, Gegentiber fiir Gott. Die Pflanzen und Tiere konnen nicht, da geis-
tig unerwacht, mit Gott ins Gespriach kommen, der Mensch aber schon.
So betrachtet erhalten auch die irdischen Leiden einen Sinn, der eine
durchgreifende Theodizee moglich macht: Sie sind allemal Geburts-
wehen im Vergeistigungsprozess der Natur durch den immer mehr im
Endlichen erwachenden und sich durch das Endliche hindurchkdmpfen-
den Menschengeist. Dabei ist zu bedenken, dass das Leidempfinden
notwendig dadurch zunimmt, dass ein Lebewesen immer differenzier-
ter, empfindsamer und innerlicher, d. h. erlebensfihiger, wird. Deshalb
sagt Schopenhauer (1859, Bd. I, S. 402) zu Recht, dass der Mensch bzw.
das Genie am stirksten leidet, eben weil er am intensivsten und tiefsten
empfindet. Doch da sich alles auf Gott (zuriick-) bewegt, geht keine
Kreatur verloren, mag sie noch so unbedeutend sein oder tragisch ge-
endet haben. Die Vollendung jenes geschilderten Vergeistigungspro-
zesses aber vermag naturgemif3 nicht der Mensch zu bewirken, son-
dern sie findet dann und dort statt, wo Gottes Geist im Menschen selbst
erscheint und diesen geschopflichen Geist durchgéttlicht, vollendet
und aus seinem kleinen kreatiirlichen Ich ein grofSes unendliches Ich
macht. Wo sich dies ereignet, und zwar universal an jeder mensch-
lichen Kreatur (auch an den Verstorbenen!), da findet die Schopfung
ihr naturgemifles Ende, da ist sie bei Gott angekommen, wieder da-
heim, endgiiltig daheim. Dafiir zu arbeiten, sollte sich lohnen.

9. Das Leiden und das Absolute

Alle Philosophien, selbst die, die explizit die Existenz eines absoluten
Seins leugnen, miissen es, wenn sie ihre Voraussetzungen durchdenken

433

https://dol.org/10.5771/9782485098403-422 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) EEmE—


https://doi.org/10.5771/9783495998403-422
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Ubergang von der Phinomenologie des Leidens zur Metaphysik des Leidens

(was ja eine Hauptaufgabe der Philosophie ist), doch gelten lassen. Das
ldsst sich recht leicht aufzeigen. Die erste Position, die in Frage kommt,
besagt, dass das veridnderlich-endliche Sein in seinem Beginn letztlich
nicht in einem zeitlosen Absoluten griinde, sondern in einem anfang-
losen, damit unendlichen Seinswerden. Wie aber, so fragt sich, soll ein
anfangloses, wenn auch werdendes Sein endlich sein kénnen? Es ist ja
offensichtlich gemaf3 der Voraussetzung, eben weil anfanglos, unend-
lich. Dann kann es natiirlich auch nicht vergehen, denn das Anfanglose
hat ja allem Vergehen eine Unendlichkeit voraus und entzieht sich ihm
somit grundsitzlich. Die zweite Position, die in Frage kommt, behaup-
tet nicht nur, dass alles Sein endlich ist, sondern dass es aus dem Nichts
oder besser aus nichts entstanden sei. Diese Position, die ein Teil der
modernen Existentialisten vertreten hat, lehnt also die Annahme einer
zeitlich unendlichen Seinsherkunft ab. Wie steht es damit? Nun, wenn
das endliche Sein auch zeitlich endlich ist und d.h. aus nichts kommt,
dann verdankt es sich weder einem Sein noch sich selbst, sondern
einem totalen Nicht-Sein. Das aber bedeutet, dass dieses Nicht-Sein
zumindest die Fihigkeit besitzt, endlich Seiendes hervorzubringen,
und zwar (so die Annahme dieser Position) grundsitzlich jedes mogli-
che endliche Seiende. Natiirlich konnte dieses Nicht-Sein nicht selbst
mehr durch ein Seiendes, gar ein endliches Seiendes bedingt sein, viel-
mehr wire es total, also absolut unbedingt, und zwar nicht nur als
Nicht-Sein iiberhaupt, sondern auch in Hinsicht seiner Fahigkeit, end-
lich Seiendes zu schaffen. Damit aber erweist es sich nicht nur als nicht
nicht-seiend, denn es kann ja Seiendes geben, was ein Seinspositivum
ist, sondern es offenbart auch noch eine radikale Unbedingtheit, die
aber in Wahrheit eine radikale, also absolute Selbstbedingtheit ist.
Denn eine »Wesenheit«, die durch nichts (Anderes) bedingt in der Lage
ist, etwas hervorzubringen, muss sich selbst dazu bedingen. Ergo ist es
ein absolutes, unendliches, auflerdem dynamisch-schaffendes und sich
selbst bedingendes Sein und nur scheinbar ein Nichts. Als dritte Mog-
lichkeit bleibt die Position, dass alles endliche Sein sich weder einem
endlichen Seienden noch sich selbst noch dem Nichts, sondern einem
unendlichen, absoluten, werdelosen, d.h. nur selbstbedingten, Sein
verdankt. Hier ist das Absolute explizit gegeben, und es zeigt sich, dass
durch keine der prinzipiell denkbaren Positionen das Absolute geleug-
net werden kann. Es west in allen offen oder verborgen an. Da nun
weitere als die angegebenen drei Positionen nicht denkbar sind, ist der
logisch strenge Beweis erbracht, dass wir, wenn wir unsere Positionen

434

https://dol.org/10.5771/9782485098403-422 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) EEmE—


https://doi.org/10.5771/9783495998403-422
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Leiden und das Absolute

bis auf den Grund durchdenken, nicht in der Lage sind, das Absolute
nicht zu denken. In allen Fillen miissen wir es voraussetzen, und genau
dieses logische Muss offenbart, dass und wie wir durch das Absolute
bestimmt sind. Wir sind nicht frei, es wirklich zu leugnen, es hat uns a
priori schon dazu bestimmt, es implizit voraussetzen zu miissen. In der
Denknotwendigkeit des Absoluten zeigt sich seine absolute Bestim-
mungskraft. Aber nicht nur da zeigt es sich. Nicht weniger offenbart
es sich in indirekter Weise bei allen logischen, mathematischen, ethi-
schen, pragmatischen, édsthetischen »Urbestimmungen«, Urgriinden,
Letztbestimmungen, z. B. im Identititssatz, in der absolut giiltigen ma-
thematischen Wahrheit, dass Menge und Teil sich gegenseitig bedin-
gen, in der Idee der Gerechtigkeit, in der Tatsache, dass alles Schone
strahlt und fasziniert, das Gute uns verpflichtet u.v.a.m. Das Absolute
durchdringt das gesamte endlich-werdende Sein, trigt und erhilt es auf
diese Weise, ohne es total zu determinieren. Damit beriihren wir unser
Thema: das Leiden. Wie ist hier das Grundverhiltnis beschaffen? Viel-
leicht hat dies keiner so klar und tief ausgedriickt wie Aristoteles, der in
seiner »Metaphysik« (Buch XII, Kap. 7) sagt, dass alles werdende Sei-
ende das Ursein, von ihm angezogen, ersehne. Hier waltet ein meta-
physischer Schmerz, der uns an das wahre Ziel unseres Daseins erin-
nert, ein Ungeniigen, das lehrt, dass es die Erfiillung, das gelungene
Leben gibt, aber dass es ist nicht da, noch nicht gekommen ist. Und
doch ist alles Seiende dazu berufen und wird einst in das absolute Sein
eingehen. Hier kommt dem Leiden eine urpositive Bedeutung zu, es
wird zum Statthalter des Lebens in Fiille. Aristoteles lie3 es offen, wie
die Vereinigung von Gott und Geschopf zustande kommt, ob das Ge-
schopf aus eigener Kraft das Ursein erreicht (was z. B. Buddha und He-
gel meinen) oder ob es von Gott erhoben und in ihn hinein genommen
werden muss, wie es das Christentum denkt. Fiir unsere Fragestellung
spielt das an dieser Stelle keine Rolle. In beiden Fillen fungiert das
Leiden als Schmerz der Sehnsucht, des Ungeniigens, der Halbheit, des
Verlassenseins wie ein Katalysator, der die Trigheit des endlichen Sei-
enden erhitzt und auf dem Wege hilt. So gesehen offenbart sich alles
Leiden als wesentlich tibergénglich, als Briicke und kann nicht zu einer
Seinsurbestimmung erhoben werden, die auch noch das absolute Ur-
sein bestimmen wiirde, wie z.B. die Gnosis, Schopenhauer und Schel-
ling annehmen. In der Gottheit hat alles Leiden ein Ende, da das Ursein
unmoglich mit einem Mangel behaftet sein kann. Darum gibt es in
Gott auch kein Mitleid, allerdings das Mitgefiihl, das nichts anderes

435

https://dol.org/10.5771/9782485098403-422 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) EEmE—


https://doi.org/10.5771/9783495998403-422
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Ubergang von der Phinomenologie des Leidens zur Metaphysik des Leidens

ist als die bestimmte, auf das Leiden bezogene Liebesgestalt der Barm-
herzigkeit, in der keinerlei Leiden ist. Im Gegenteil, die Barmherzig-
keit ist jene urspriinglich auf das Leiden bezogene Seinskraft, die allen
Mangel, allen Schmerz, alles Unvollkommene, alles Scheitern je schon
tiberwunden, gleichsam mit ihrer absoluten Seinsfiille iibererfiillt hat.

Was hier nur in groben Umrissen und auf die Hauptthemen be-
schrankt angedeutet werden kann, soll in der Metaphysik des Leidens
weitlaufig entwickelt werden. Manche Themen wie »Der Leib und das
Leiden«, »Das Unbewusste und das Leiden«, »Das Soziale und das Lei-
den«, »Das Leiden und die Naturordnung« u.v.a.m. werden wieder
aufgenommen und vertieft, andere Themen werden véllig neu auf-
gegriffen. SchlieSlich gilt es, das Urproblem »Gott und das Leid« bzw.
die so genannte Theodizeefrage von Grund auf und vor allem gestiitzt
auf die phinomenologischen Vorarbeiten anzugehen und einer Losung
zuzufiithren, sodass das Leiden in seinem ganzen Daseinskreis abge-
schritten und durchleuchtet wird und den Weg offnet fiir die Frage,
wie mit ihm in rechter Weise umzugehen sei.

436

https://dol.org/10.5771/9782485098403-422 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) EEmE—


https://doi.org/10.5771/9783495998403-422
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1.  Allgemeine Vorbemerkung
	2.  Freiheit und Notwendigkeit im Leiden
	3.  Ichsein und Leiden
	4.  Die Zeit als Quelle des Leidens
	5.  Eros und Mühsal als Quelle des Leidens
	6.  Die Individuation als Quelle des Leidens
	7.  Pluralität und Kampf als Quelle des Leidens
	8.  Die exilische Existenz des Menschen
	9.  Das Leiden und das Absolute

