
XVII. Der �bergang von der Ph�nomenologie
des Leidens zur Metaphysik des Leidens:
ein Ausblick

1. Allgemeine Vorbemerkung

Immer noch werden Philosophie und Wissenschaftstheorie vom kanti-
schen Diktum beherrscht, das die Grenze aller möglichen Erkenntnis
mit der Grenze der Erfahrung überhaupt gleichsetzt und darum folge-
richtig eine wissenschaftliche, d.h. nachprüfbare, rationale und be-
gründete Erkenntnis jenseits dieser Grenze für unmöglich hält. Dem-
entsprechend wird der wissenschaftliche Diskurs im zeitgenössischen
Denken von den Richtungen des Phänomenalismus, Positivismus und
Empirismus dominiert.

Schon zu Kants Zeiten, ja durch ihn selbst, wurde dieser erkennt-
nistheoretische Empirismus, vor allem in seiner durch Locke und
Hume vertretenen sensualistischen Form in Frage gestellt und im We-
sentlichen überwunden. Denn indem Kant in seiner »Kritik der reinen
Vernunft« aufzeigte, dass es eine vom Subjekt unabhängige bzw. sei-
nem (leiblichen und psychischen) Erkenntnisapparat vorgängige Re-
gistrierung bloßer sinnlicher Daten nicht gibt, war der Empirismus in
seiner sensualistischen Gestalt widerlegt. Und indem Kant zeigte, dass
Freiheit, intellektuelle Spontaneität und Gewissen (die auch Locke und
Hume nicht leugneten) ohne die Annahme transempirischer Wirklich-
keiten unmöglich sind, inaugurierte er eine neue, allerdings weit-
gehend auf Wertbewusstsein und Sittengesetz und nicht auf rationale
Begründung gestützte Metaphysik. Aber bereits zu Kants Zeiten gab es
ein drittes Fenster zu transempirisch-metaphysischen Seinsdimensio-
nen, das Kant selbst trotz seiner Hochschätzung von Mathematik und
Physik seltsamerweise nie in seine Metaphysikkritik mit einbezog.
Dieses Fenster war die Mathematik, die seit Leibniz und Newton mit
logischer Notwendigkeit die (ideale) Existenz von unendlichen Größen
und Mengen, etwa im Rahmen der Infinitesimalrechnung, bewiesen
hatte und damit aufzeigte, dass absolut gewisse und sichere Aussagen

422

https://doi.org/10.5771/9783495998403-422 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-422
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


über Gegenstände und Beziehungen gemacht werden können, von de-
nen ebenso vollkommen gewiss ist, dass sie empirisch niemals über-
prüft werden können. Die Größe Wurzel aus 2 z.B. ist geometrisch
nur annäherungsweise darstellbar (als Diagonale eines Quadrats mit 1
als Kantenlänge), befasst aber in Wahrheit ein unendliches Verhältnis,
das sich der menschlichen, damit endlichen Anschauung grundsätzlich
entzieht (und im Übrigen auch in der Natur als einer werdend-ver-
änderlichen Welt nicht vorkommen kann!). Und trotzdem wird die
Mathematik des Unendlich-Kleinen und Unendlich-Großen mit größ-
tem praktischen Erfolg in der Statik, Astronomie, Kernphysik, Geogra-
fie und Landvermessung angewendet. All das wäre völlig absurd, wenn
es erstens nicht »irgendwie und irgendwo« jene idealen Größen gäbe
(wenn auch sicher nicht in der endlichen Natur oder im Denken) und
wenn sie nicht durch die Methode des logischen Rückschlusses bzw. der
mathematischen Deduktion indirekt und damit über alle Empirie
hinaus erschlossen werden könnten. Darüber hinaus betreiben sogar
die meisten empirischenWissenschaften eine unbewusste Metaphysik,
nämlich immer dann, wenn sie Hypothesen über Zusammenhänge
aufstellen, die wesenhaft über alle mögliche Erfahrung hinausgehen.
Wenn die Physik über den Beginn des Weltalls spekuliert, die Psycho-
analyse Aussagen über das Wesen des Unbewussten macht, die Biolo-
gie die Reduktion des »Lebens« auf physikalisch-chemische Bedingun-
gen verweigert und von Vitalkräften spricht, die Rechtswissenschaft
von zeitlosen Grundwerten, Grundrechten und Grundpflichten aus-
geht, dann werden hier Realitäten vorausgesetzt, die empirisch niemals
verifiziert oder falsifiziert werden können und die dennoch, wenigstens
im Sinne von Kants regulativen Ideen, sinnvoll sind. Im Grunde sind
also metaphysische Vorannahmen in keiner Realwissenschaft zu ver-
meiden, fragt sich nur, ob es eine philosophische Methode gibt, sie mit
wissenschaftlicher Strenge zu erweisen und zu begründen. Genau das
wird seit Kant bestritten, und genau dies lässt sich zeigen: Über alle
intuitive »Verfahren« hinaus (auf die allein sich z.B. die Phänomeno-
logie stützt) gibt es diskursive Verfahren, die transempirische Erkennt-
nisse wissenschaftlich exakt und fundiert zu finden erlauben. In der
Einleitung habe ich diese Methode, die regressive Analyse, dargestellt.
Sie geht von unleugbaren Tatsachenerfahrungen aus, z.B. von der
Wandelbarkeit des Erlebens und alles Seienden, und erschließt mittels
des Widerspruchsatzes bzw. der argumentatio ex contrario die trans-
empirischen, aber notwendigen Seinsvoraussetzungen dieser Tatsa-

423

Allgemeine Vorbemerkung

https://doi.org/10.5771/9783495998403-422 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-422
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


chenwahrheiten. Was das Leiden betrifft, handelt es sich um folgende
metaphysische Sachverhalte und Zusammenhänge.

2. Freiheit und Notwendigkeit im Leiden

Wer leidet, kann nicht vollständig determiniert, kann aber auch nicht
vollständig frei sein. Begründung: Wäre ein Wesen vollständig frei,
d.h. ausschließlich selbst bestimmt bzw. nur selbst bestimmbar, dann
könnte es nichts erleiden, d.h. eben durch nichts (fremd-) bestimmt
werden. Das Erleiden wurde aber als notwendige Voraussetzung eines
jeden Leidens erkannt, und also sind Leiden und absolute Freiheit un-
vereinbar. Gott, wenn es ihn gibt, kann nicht leiden (allerdings kann er
mitfühlen!). Aber auch umgekehrt gilt: Ein Wesen, das absolut unfrei,
also in jeder Hinsicht fremdbestimmt wäre, könnte in keiner Hinsicht
um sich selbst wissen, sich nicht selbst inne sein, was ja eine Art der
Selbstbestimmung ist, und also könnte es nicht leiden. Leiden impli-
ziert ein Mindestmaß an Freiheit, so wie es ein Mindestmaß an Gebun-
denheit, Bedingtheit, Notwendigkeit impliziert. Ein Stein kann nicht
leiden, er kann nur erleiden, nur passiv affiziert werden.

Diese kurzen Überlegungen beweisen, dass ein leidensfähiges
Wesen ein »Zwischenwesen« ist, nicht total frei und nicht total deter-
miniert, sondern, wenn leidensfähig, notwendig bedingt frei. Die Me-
taphysik des Leidens klärt diesen Zusammenhang auf und zeigt, wel-
che Wesen wie beschaffen und entstanden sein müssen, dass sie die
Forderung einer bedingten Freiheit erfüllen und sich damit als leidens-
fähig erweisen. Es wird dabei deutlich werden, dass das Leiden in seiner
Erlebniseigenart eines geistig substantiellen Trägers bedarf und dass
dieser Träger weder endlich noch (aktual-) unendlich, sondern potenti-
alunendlich, d.h. endlos entfaltbar und in seinem Seinsgehalt uner-
schöpflich, ist. Diese Eigenschaften lassen sich, innerhalb der mensch-
lichen Erfahrung, nur am Ich, am Wir und am Man herausarbeiten.
Dass genau diese Seinseigenart der bedingten, »endlichen«, dem Wer-
den unterworfenen Freiheit mit ihrer Dialektik von Selbst- und Fremd-
bestimmung eine ewige Quelle des Leidens ist, liegt auf der Hand.

424

Der �bergang von der Ph�nomenologie des Leidens zur Metaphysik des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-422 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-422
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3. Ichsein und Leiden

Mit der echten Freiheit ist wesenhaft ein Selbst gesetzt. Ein Selbst aber
konstituiert sich einzig und allein durch einen selbstgetätigten Selbst-
bezug. Heutzutage wird ja der Begriff des »Selbst« für alles verwendet,
was »von selbst«, automatisch, funktioniert, z.B. irgendwelche leib-
lichen Instinkte. Das ist aber nur ein uneigentliches Selbst, denn es
konstituiert sich gar kein echter Selbstbezug. Das nun aber, was den
Selbstbezug ausmacht, ist das Selbstgewahren und das sich inne seien-
de Selbstbewusstsein: das Ich. Im Ich kommt das erst potentielle Selbst
aktual zu sich selbst und erkennt, dass es immer schon, auch prärefle-
xiv, ein Selbst, ein partiell autonomes, selbständigesWesen war. Darum
offenbart sich zwar das Ich vor allem dann, wenn das Kleinkind »ich«
sagen kann, aber natürlich hat es, deutlich erfahrbar auf der präreflexi-
ven, motorischen Ebene, schon einen sehr starken eigenen Willen,
sozusagen ein unreflektiertes praktisches Ich. Mit der Ichwerdung ist
aber die gesamte Menschwerdung wesenhaft verbunden. Denn erst mit
und durch sie hindurch wird auch der Andere ein Ich, nämlich als Du.
Diese Stufe wird erreicht, wenn das Kleinkind einen Perspektivwechsel
zu vollziehen und dem Anderen eine eigene mentale Intentionalität
zuzusprechen vermag. Ansätze dafür gibt es früh, ab dem 8. Monat,
doch erst im dritten Lebensjahr entfaltet sich diese Fähigkeit voll.

Es liegt auf der Hand, dass der Mensch durch das Ich-Selbst in ein
fundamental neues Verhältnis zur Welt tritt. Sie stellt sich ihm gegen-
über bzw. er, genauer das Ich, nimmt sich aus dem geschlossenenWelt-
bezug heraus. Die Welt wird offen, wird unabschließbar, und das Ich
wird sich in seinem Rücken bzw. in seiner Tiefe einer unergründlichen
Eigenwelt gewahr. Enorme Spannungen werden auf diese Weise ge-
schaffen, die eine große Sensiblität, Reizbarkeit und Labilität in das
Wesen des Menschen bringen. So gilt es etwa früh schon, sich gegen-
über den vielen, oft maßlosen und unangemessenen Forderungen der
Umwelt abzugrenzen und zu behaupten. Das aber wird durch Distanz,
Trennung und Verlust an Geborgenheit und Sicherheit erkauft, oft die
Quelle großer Leiden. Da die Instinkte ihre Führungsrolle verloren
haben, kommt die Notwendigkeit hinzu, sich an den Anderen zu ori-
entieren bzw. eigene Maßstäbe aus sich zu generieren, wofür es oft
kein Vorbild gibt. Ichsein bedeutet darumWagnis, Versuch und Irrtum,
Suche, Scheitern und Neuanfang. Ichsein bedeutet aber auch Allein-
sein, Alleinseinmüssen und Alleinseinwollen. Im Letzten können nie-

425

Ichsein und Leiden

https://doi.org/10.5771/9783495998403-422 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-422
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mand und nichts von außen sagen, wer ich bin und was ich sein soll;
hier ist der Mensch radikal sich selbst ausgesetzt, ein verlorener Gott
im Universum, der sich erst zu finden hat.

Viele Religionen und Philosophien deuteten die Ichwerdung gera-
dezu als Abfall vom Ursprung, als die »urböse« Grundtat des Men-
schen. Solange er noch kein Ich war, war er nicht vom Rest des Seins
abgegrenzt, befand sich in paradiesischer Einheit mit derWelt, diesseits
von aller Subjekt-Objekt-Unterscheidung. Gewiss, das mag so sein,
aber der Mensch befand sich auch noch nicht bei sich selbst, der eigens-
te Seinsstatus ist vor der Selbstbewusstwerdung noch vollkommen un-
aufgeschlossen, das Bewusstsein liegt im Schlummer. Und außerdem
eröffnet erst die Ichwerdung das Bewusstsein eines Ursprunges und
lässt eine Bewegung entstehen, die von dem unwahren Ursprung in
der Welt über die Welt zum wahren Ursprung zurückführt. Für das
Kleinkind ist die Mutter die Gottheit – die Mutter aber ist in Wahrheit
eine höchst kontingente Realität. Zwar setzt sich die Ichwerdung dem
Irrtum aus, aber ohne sie wäre ein Wahrheitsbewusstsein unmöglich.
Mit dem Ich kommt ein Faktor in die Welt, der die Welt transzendiert.
Da dies aber nur seelisch-geistig, niemals physisch möglich ist, das Ich
aber ein physischer Leib bleibt, stellt das menschliche Ichsein ein tiefs-
tes und unerlöstes, ja in der Welt unerlösbares Leid dar. Ichsein als
unglückliches, entzweites Bewusstsein (Hegel); Ichsein als radikale
Sehnsucht (Paulus, Augustinus); Ichsein als Tragödie (Sartre); Ichsein
als Wehmut und Schwermut (Kierkegaard). Das Sein des Ich ist nicht
endlich und nicht unendlich; das Sein des Ich ist die lust-leidvolle Be-
wegung zwischen beiden; das Ich ist ein Pfeil.

4. Die Zeit als Quelle des Leidens

Die Erfahrung der Zeitlichkeit ist an die Erfahrung einer veränderli-
chen Wirklichkeit gebunden. Wo sich aber etwas verändert, da muss
es dynamische Faktoren, Kräfte, Wirkprinzipien geben, die denWandel
bewirken und unterhalten. Diese Dynamik impliziert zweierlei: einen
Seinsmangel und eine Seinsschöpfung. Denn da, wo etwas entsteht,
kommt etwas ins Sein, was vorher (so) nicht da war, also rückblickend
ermangelte, vorblickend aber auf eine schöpferische Quelle weist. Der
aristotelische Begriff der Seinspotentialität, also der dynamisch-akti-
ven Seinsmöglichkeit umfasst beide Momente, den Mangel und die

426

Der �bergang von der Ph�nomenologie des Leidens zur Metaphysik des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-422 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-422
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Potenz, das Fehlen und den Überschuss an Sein. Gehen wir wie Aristo-
teles und die großen Schöpfungsmythen der Menschheit davon aus,
dass das werdende Sein unter Aufwand von Energie, Arbeit, ja unter
Mühen und gegen vielerlei Widerstände für eine bestimmte Formbil-
dung realisiert wird, dann stellt sich das Bild eines großen Geburts-
geschehens ein, das ohne Schmerz, Versuch und Irrtum kaum denkbar
ist. Zumindest für die Lebewesen und das menschliche Dasein gilt dies
unbestritten: Alles, was der Mensch hervorbringt, kommt aus dem
Dunkel ans Licht, muss oft gegen Widerstände und Anfeindungen, ge-
gen Trägheit und Dummheit erkämpft werden, wird nicht selten zum
»falschen« Zeitpunkt am »falschen« Ort geboren und kann sogar von
seinem Schöpfer missverstanden und verworfen werden. Am Schaffen
der Künstler lässt sich dieser wechselvolle Prozess am besten beobach-
ten, und er ist in der Tat sehr oft mit wahren Geburtswehen verbunden.
Nicht die Zeit an sich wird hier zur Quelle von Leiden, sondern die auf
einer noch unentfalteten Wirklichkeit lastende Notwendigkeit, in der
Zeit ihr Seinspotential, das noch völlig im Dunkeln liegt, zu ergreifen,
zu entwickeln und zu organisieren. Ohne Versuch und Irrtum, Wagnis
und Irrsal, Zweifel und Verzagen, Mut und Freude ist dies nicht mög-
lich. In der Metaphysik des Leidens werden wir sehen, dass der gesamte
Kosmos von einem zu entfaltenden Seinspotential angetrieben wird
und unter der Geburt und Organisierung seiner endlos vielen Gestal-
ten, um die Worte des Paulus aus Römerbrief 8 zu gebrauchen, seufzt
und leidet. Hinzu kommt ein Weiteres: Die Gestalten der wandelbaren
Welt werden nicht nur hervorgebracht und dauern dann endlos und
unberührt, vielmehr geht, wie man sagt, die Zeit über sie hinweg, sie
werden wieder zerstört. Alles, was entsteht, ist wert, dass es zugrunde
geht, sagt Mephisto im »Faust«, gleich wie hoch der Anspruch auf Un-
vergänglichkeit ist. Und gerade dieser Anspruch ist im menschlichen
Leben außerordentlich hoch, aber illusionär. Trauer, Wehmut, Sehn-
sucht – also Leiden ob der unerbittlichen Zerstörungsdynamik des Kos-
mos werden unvermeidlich.

5. Eros und M�hsal als Quelle des Leidens

Hinter aller Mühe, aller Arbeit und hinter allem Kampf steht ein Be-
gehren, ein tiefster Eros nach Verwirklichung konkreter Seinsgestal-
ten. Ohne solch ein Begehren, ohne diesen »Lebenswillen«, diesen

427

Eros und M�hsal als Quelle des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-422 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-422
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


»Werdensschub«, diese »Gier«, diesen »Seinsdurst« würde sich, so je-
denfalls die Auffassung Schopenhauers und Buddhas, nichts bewegen.
Da dieser »Lebenswille« aus logischen Gründen mehr sein muss als die
jeweils einzelnen Gestalten, die er hervorbringt, wird er sich nie end-
gültig verwirklichen können. Es bleibt ein unausschöpfbarer Seinsrest,
der da sein will und nie total da sein kann. Metaphysisch ausgelegt ist
darin ein Hauptgrund für die Vergänglichkeit alles konkret einzelnen
Daseins zu sehen: Alles muss wieder losgelassen, aufgegeben, ja ver-
worfen werden, um neuen Seinsgestalten Platz zu machen. Auch wenn
dies nicht für den gesamten kosmischen Prozess zutreffen sollte, für
den Menschen gilt es sicherlich: Der Mensch ist, so schöpferisch er sein
mag, nie fertig, es bleibt ein »unendlicher Rest«, der das Dunkel der
Seinspotentialität nie verlässt und schon darum das Sein des Menschen
ins Geheimnis hüllt. Wir können nie endgültig wissen, was in einem
Menschen (aber auch in einem Volk, in einer Kulturepoche) an Gutem
und Schlechtem, Förderlichem und Gefährlichem bereit liegt. Immer
steht Neues aus, mit jedem Neugeborenen entsteht eine neue Welt,
aber auch ein neuer »Abgrund« an Dunklem, Ungewissem, Fragwürdi-
gem, Gefährlichem. Wenn das Seinsbegehren des Menschen (und viel-
leicht des gesamten Kosmos) aber unerschöpflich ist, sein Schaffen kei-
ne Grenze kennt, er darum jede Grenze überschreiten muss, ohne sich
beruhigen und befriedigen zu können, wenn der Mensch metaphysisch
also eine Faustnatur ist, dann sind, wie Buddha und Schopenhauer
richtig sahen, Leiden unvermeidlich. Gerade das größte Glück des
Menschen, seine Schöpferkraft, wird ihm hier zum größten Elend und
dieses größte Elend zu seinem größten unaufgebbaren Glück. Wie er
damit umzugehen hat, ob in der Weise des Daseinsverzichtes und des
Quietismus, wie Buddha und Schopenhauer lehren, ist dabei allerdings
noch offen. Vielleicht gilt es, diesen inneren, leidvollen Widerspruch
auszuhalten, bis der Mensch von woandersher erlöst wird. Es wäre ja
auch einigermaßen rätselhaft, wenn der Sinn des Seins und Lebens in
seiner grundsätzlichen Verneinung bestünde. Dann hätte es eigentlich
nie beginnen können.

6. Die Individuation als Quelle des Leidens

Alles Sein in dieser Welt ist konkret und einzeln, ein substantiell All-
gemeines ist weder erfahrbar noch denkbar. Das Atom, denMenschen,

428

Der �bergang von der Ph�nomenologie des Leidens zur Metaphysik des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-422 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-422
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Gesellschaft gibt es nicht, sondern in dieser allgemeinen Form
bestehen sie nur als Strukturaspekte eines konkreten Atoms, konkre-
ten Menschen oder einer konkreten Gesellschaft. Unter diesen einzel-
nen Wirklichkeiten gibt es aber nun solche, die in sich selbst eine Ent-
wicklung durchmachen, in gewissem Sinne schon in der physikalischen
Welt, etwa wenn wir den Werdegang einer Sonne, eines Sonnensys-
tems, eines Planeten oder eines Kristalls betrachten. Im Reich des
Lebendigen kommt es dann zu einer Steigerung, Konzentration und
Verinnerlichung solcher Individuationsvorgänge: Aus einem Keim
wird eine differenzierte Pflanze, ein erwachsenes Tier, ein Mensch.
Hier könnte man sagen, dass ein einzelnes Ding noch »einzelner« wer-
de, sich sozusagen zu sich selbst hin entfalte (sich in sich »verschachte-
le«), eben das werde, was in ihm angelegt sei, das werde, was es sein
könne. Diesen Prozess nennt man gemeinhin Individuation. Er bedeu-
tet nicht, dass aus einem Allgemeinen ein Einzelnes oder aus einem
Einzelnen ein Vereinzeltes würde, sondern dass aus einem undifferen-
ziert Einzelnen ein differenzierteres, d.h. nach innen entfaltetes, und
nach außen vernetzteres (!) Einzelnes wird, also das Gegenteil zu
einem isoliert vereinzelten Seienden. Diese Individuation hat es nun
aber in sich, denn sie ist ein vielfach immanent und äußerlich abhängi-
ger Prozess, zu jedem Zeitpunkt störbar und sehr verletzlich. Im Falle
des Menschen kommt hinzu, dass sie nicht mehr durch übergeordnete
Instinkte gesteuert, sondern weitgehend in die Hände des Individuums
gelegt ist: Dieses muss selbst entscheiden, was und wer es sein will,
eine Aufgabe, die alles andere als klar und einfach ist. Wo soll ein sol-
ches Individuum in seinem ontischen Halbdunkel ansetzen, an welchen
Vorgaben, Vorbildern sich orientieren, welche zurückweisen, worin
sein Ziel und seinen Daseinszweck setzen, welche Mittel dazu erwer-
ben? Der Fragen sind viele, der Antworten wenige, der Irrgang, zumin-
dest der Umweg zu sich selbst fast unvermeidlich. Es bedarf schon sehr
glücklicher Umstände und idealer Vorbilder, Erzieher und Förderer, um
das verborgene Selbst zu finden, zu entwickeln und zu leben. Das ganze
Heer der Leiden hat hier jedenfalls ein großes Einfallstor.

7. Pluralit�t und Kampf als Quelle des Leidens

Die Welt ist nicht nur eine Vielheit, sondern eine polare, antagonisti-
sche, ja disparate Vielheit. Die zentrifugale Wärmeenergie dehnt das

429

Pluralit�t und Kampf als Quelle des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-422 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-422
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Universum aus, die Gravitation zieht es zusammen; Basen und Säuren
neutralisieren sich; weibliche und männliche Lebewesen stehen in
einem gegensätzlichen, oft tödlichen und dennoch sich ergänzenden
Verhältnis zueinander; Staaten bekriegen sich, Ideologien suchen sich
gegenseitig zu dominieren, Philosophien bekämpfen sich. Durch das
gesamte All ziehen sich Gegensatz, Widerspruch und Kampf. Meta-
physisch lassen sich diese Phänomene nicht sinnvoll verstehen, wenn
man ein monistisch geschlossenes Weltbild zugrunde legt. Es bedarf
eines pluralistischen Ansatzes, der von verschiedenen Kraftzentren
ausgeht, die mit verschiedenen Potenzen, Zwecken, Zielen verknüpft
sind, die einander behindern, hemmen, stören und überwältigen, aber
auch schützen und fördern können. Für die Welt des Lebendigen ist
dies zweifelsfrei, doch kann es mittels eines bereinigten Kausalprinzips
auch für den gesamten Kosmos erwiesen werden. Zusammen mit dem
Individuationsprinzip ergibt das Pluralitätsprinzip die Grundlage für
alle Leiden, die wir kennen, für Verletzung, Krankheit, Zerstörung,
Entfremdung, Verfolgung, Raub, Versklavung, Ausbeutung, ja für
Grausamkeit und praktischen Nihilismus bis hin zu Genozid und
Sadismus.

In diese Welt ist der Mensch hinein gestellt, und dabei ist zweier-
lei zu beachten: Zum einen ist er ein Spätling und zum anderen besitzt
er mit seinem personalen Wesen eine Eigenheit, die nie ganz in der
natürlichen Welt aufgeht. Seine späte Ankunft in der Natur bedingt,
dass er die vorgegebenen Gesetze der Natur selbst dann anerkennen
muss, wenn sie ihm zuwider sind. Wenn immer wieder gefragt wird,
warum Gott dem Menschen soviel natürliche Übel zumute, Erdbeben,
Hungersnöte, Überschwemmungen, Taifune, Seuchen, dann ist die
Frage eigentlich falsch gestellt, und es wäre eher zu bedenken, warum
der Mensch überhaupt erst so spät in der Natur auftaucht und warum
er diese Welt in vieler Hinsicht als »fremden Ort« erlebt. Darauf gibt
das Zweite eine Antwort: Der Mensch ist Person, und eben dieser sein
Wesenskern hebt ihn nicht nur aus allem Natürlichen heraus, sondern
entfremdet ihn auch der Welt von Anbeginn. Also fragt sich, warum
und wozu, wie und woher das Personale überhaupt in die Welt kommt?
Liegt darin ein Sinn? Bedeutet es mehr als nur eine bessere Über-
lebensstrategie des Organischen?Wenn nicht, dann bleibt das mensch-
liche Dasein unweigerlich absurd und muss in Verzweiflung oder Ab-
stumpfung versinken; wenn doch, dann kann all das Leid, das mit dem
In-der-Welt-Sein unumgänglich verbunden ist, durch einen umfassen-

430

Der �bergang von der Ph�nomenologie des Leidens zur Metaphysik des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-422 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-422
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


deren und tieferen Sinn, der das Weltsein zugleich umgreift und trans-
zendiert, verstanden und geadelt werden. Um das zu klären, müssen
die Gründe und Abgründe des Seins in ihrem Sinn und ihrer Dynamik
zum Sprechen gebracht werden. Und das ist möglich, da alles Sein zum
»Sprechen« drängt.

8. Die exilische Existenz des Menschen

Viele Religionen und Philosophien, gerade auch die verschiedenen
Schulen der modernen Existenzphilosophie im letzten Jahrhundert, se-
hen imMenschen ein Wesen, das auf dem irdischen Plan nicht zuhause
ist und trotz all seiner zivilisatorischen Bemühungen nie ganz hei-
misch werden kann. Als ein ewiger Wanderer zieht er durch die frem-
de, angeblich sinnlos-absurde Welt, schlägt sein Zelt auf und muss es
spätestens am Ende seines Lebens wieder abbrechen.1 Mit seiner kul-
turschaffenden Kraft versucht er zwar, sich ein sicheres und annehmli-
ches Haus zu bauen, doch lehrt das Leben, dass auch die gewaltigste
Kulturschöpfung vom Zahn der Zeit angenagt, von Naturkatastrophen
hinweggerissen oder von den Kriegen und Verwüstungen der Men-
schen vernichtet wird. Im Letzten bleibt der Mensch auf dieser Erde
unbehaust. Wie kommt das? Und was eignet demMenschen im Unter-
schied zum Tier, dass sein »In-der-Welt-Sein« nie geschlossen, dass er
immer auch über diese Welt hinaus ist, dass sie ihm nie genügt? Im
Kern ist es sein persönlicher Geist, der über ein Seinspotential verfügt,
das wesentlich überendlich ist und darum eine Seinsunruhe erzeugt,
die keine endliche Grenze anerkennt und alles Endliche transzendiert.
Der menschliche Geist ist zwar nicht echt unendlich, aber doch poten-
tialunendlich, was heißt, dass er sich im Endlichen nie ganz beruhigen
kann, dass er nie ganz und gar wie das Tier in eine begrenzte Umwelt
passt, und also erst das Aktualunendliche, das Ewige in der Lage wäre,
seinen unersättlichen Seelenabgrund zu füllen und damit zu erfüllen.
Wenn diese Charakteristik stimmt, dann folgt, dass der Mensch in die-
ser endlichen Welt wesenhaft nie heimisch werden kann, dass seine
Heimat wesentlich über diese Welt hinaus liegt. Wie geriet er aber

431

Die exilische Existenz des Menschen

1 Alle Kultur ist dem Tode geschuldet, das lehrt nichts so eindringlich wie das heroisch-
tragische Gilgamesch-Epos, in dem der König Gilgamesch die Unsterblichkeit regelrecht
verschläft und an ihrer Stelle die »Stadt« als scheinbaren »unsterblichen« Ersatz baut.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-422 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-422
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dann in die Fremde? Soll es wirklich die Natur sein, die diese »Un-
natur« oder vielleicht besser »Übernatur« hervorgebracht hat? Viele
Mythen, Religionen und Philosophien lehren, dass diese Seinsent-
fremdung die Folge eines Abfalles, eines Ungehorsams, einer Verfeh-
lung war. Ursprünglich war der Mensch, so etwa die jüdisch-christliche
Auffassung vom »Paradies«, bei Gott, in vollbewusster und reiner Se-
ligkeit. Dort war kein Leiden und Sterben, kein Mühen und Arbeiten,
kein Kampf und Krieg; und natürlich besaß der Mensch dort auch kei-
nen vergänglichen, Altern, Krankheit und Tod ausgesetzten Leib. In
diese leibliche und damit vergängliche und entfremdete Existenz geriet
er erst, nachdem er sich von Gott abgewendet hatte und in der Folge
von Gott in die irdische Existenz, ins Exil verbannt worden war. Nun
war sein Geist fern von Gott, gebannt in die irdische Existenz des allen
Übeln der Welt ausgesetzten Leibes, mit dem – mit seinen Trieben,
Lüsten, Begierden, seiner »schönen« Erscheinung, seinem Wohler-
gehen und seinen entsprechenden Lustobjekten – er sich überdies in
einem Maße identifizierte, als sei er sein »eigentliches Selbst«. Doch
nicht nur das: Fern von Gott war auch sein Verhältnis zur Natur und
zum Anderen in der Wurzel erschüttert, ja entfremdet, sodass alles zu
Gefahr und Bedrohung wurde – die Pflanze, das Tier, die Natur ins-
gesamt und vor allem der Mitmensch.

Nun fragt sich allerdings, warum Menschen, die an der besagten
mythischen Ursünde nicht beteiligt waren, die Last der gottfernen
Existenz aufgebürdet bekamen? Liegt darin ein Sinn oder handelt es
sich wirklich nur, wie die klassische jüdische Lehre besagt, um eine
Strafaktion bis ins letzte Glied? Recht besehen kann Gott unmöglich
ein Geschöpf, das nicht die Verantwortung für die Ur- oder Erstsünde
trägt, bestrafen wollen; denn alle Sünde ist, da sie die Folge eines ein-
zigartig-freien, selbst zu verantwortenden Aktes ist, nicht vererbbar. Es
muss also etwas anderes dahinterstecken. Was aber? Das lehrt uns die
Betrachtung von Evolution und Weltgeschichte. Es besteht nämlich
kein Zweifel daran, dass der Mensch im Laufe seiner irdischen Ent-
wicklung immer mehr zu sich erwacht, was doch nichts anderes bedeu-
tet, als dass er seinen Leib und die Natur um sich herum, je innerlich
bewusster und geistiger er wird, desto mehr vermenschlicht, vergeis-
tigt, vertieft, verinnerlicht und kulturiert. Die vormals unbewusste
Natur wird, wie die deutschen Idealisten tief, wenn auch nicht tief ge-
nug sahen, durch denMenschen und imMenschen ihrer selbst bewusst
und wird aus einem bloßen Objekt zum selbstbewussten Subjekt. Wohl

432

Der �bergang von der Ph�nomenologie des Leidens zur Metaphysik des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-422 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-422
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


befindet sich der Mensch, metaphysisch betrachtet, im Exil, doch nicht
nur, um ihn zu strafen und zu quälen (was wider die Göttlichkeit Got-
tes wäre), sondern um den ursprünglichen Abfall und Gottverlust zum
Guten zu wenden, ja um die Schöpfungmit des Menschen naturumbil-
dender Kulturarbeit vergeistigt und veredelt zu Gott zurückzuführen.
Nun heißt es nicht nur: Der Mensch lebe bei Gott, sondern der Mensch
lebe als Mitarbeiter imWeinberg der Schöpfung mit der gesamten vor-
menschlichen, menschlich überhöhten Welt in Gott! Denn nur so er-
hält die vormenschlich ja im Letzten sinnlose Natur ihren tiefstmögli-
chen Seinssinn: Sie selbst erreicht im Menschen Subjektstatus und
wird dadurch ein echtes personales, d.h. seinswaches und eigenständi-
ges, Gegenüber für Gott. Die Pflanzen und Tiere können nicht, da geis-
tig unerwacht, mit Gott ins Gespräch kommen, der Mensch aber schon.
So betrachtet erhalten auch die irdischen Leiden einen Sinn, der eine
durchgreifende Theodizee möglich macht: Sie sind allemal Geburts-
wehen im Vergeistigungsprozess der Natur durch den immer mehr im
Endlichen erwachenden und sich durch das Endliche hindurchkämpfen-
den Menschengeist. Dabei ist zu bedenken, dass das Leidempfinden
notwendig dadurch zunimmt, dass ein Lebewesen immer differenzier-
ter, empfindsamer und innerlicher, d.h. erlebensfähiger, wird. Deshalb
sagt Schopenhauer (1859, Bd. I, S. 402) zu Recht, dass der Mensch bzw.
das Genie am stärksten leidet, eben weil er am intensivsten und tiefsten
empfindet. Doch da sich alles auf Gott (zurück-) bewegt, geht keine
Kreatur verloren, mag sie noch so unbedeutend sein oder tragisch ge-
endet haben. Die Vollendung jenes geschilderten Vergeistigungspro-
zesses aber vermag naturgemäß nicht der Mensch zu bewirken, son-
dern sie findet dann und dort statt, wo Gottes Geist imMenschen selbst
erscheint und diesen geschöpflichen Geist durchgöttlicht, vollendet
und aus seinem kleinen kreatürlichen Ich ein großes unendliches Ich
macht. Wo sich dies ereignet, und zwar universal an jeder mensch-
lichen Kreatur (auch an den Verstorbenen!), da findet die Schöpfung
ihr naturgemäßes Ende, da ist sie bei Gott angekommen, wieder da-
heim, endgültig daheim. Dafür zu arbeiten, sollte sich lohnen.

9. Das Leiden und das Absolute

Alle Philosophien, selbst die, die explizit die Existenz eines absoluten
Seins leugnen, müssen es, wenn sie ihre Voraussetzungen durchdenken

433

Das Leiden und das Absolute

https://doi.org/10.5771/9783495998403-422 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-422
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


(was ja eine Hauptaufgabe der Philosophie ist), doch gelten lassen. Das
lässt sich recht leicht aufzeigen. Die erste Position, die in Frage kommt,
besagt, dass das veränderlich-endliche Sein in seinem Beginn letztlich
nicht in einem zeitlosen Absoluten gründe, sondern in einem anfang-
losen, damit unendlichen Seinswerden. Wie aber, so fragt sich, soll ein
anfangloses, wenn auch werdendes Sein endlich sein können? Es ist ja
offensichtlich gemäß der Voraussetzung, eben weil anfanglos, unend-
lich. Dann kann es natürlich auch nicht vergehen, denn das Anfanglose
hat ja allem Vergehen eine Unendlichkeit voraus und entzieht sich ihm
somit grundsätzlich. Die zweite Position, die in Frage kommt, behaup-
tet nicht nur, dass alles Sein endlich ist, sondern dass es aus dem Nichts
oder besser aus nichts entstanden sei. Diese Position, die ein Teil der
modernen Existentialisten vertreten hat, lehnt also die Annahme einer
zeitlich unendlichen Seinsherkunft ab. Wie steht es damit? Nun, wenn
das endliche Sein auch zeitlich endlich ist und d.h. aus nichts kommt,
dann verdankt es sich weder einem Sein noch sich selbst, sondern
einem totalen Nicht-Sein. Das aber bedeutet, dass dieses Nicht-Sein
zumindest die Fähigkeit besitzt, endlich Seiendes hervorzubringen,
und zwar (so die Annahme dieser Position) grundsätzlich jedes mögli-
che endliche Seiende. Natürlich könnte dieses Nicht-Sein nicht selbst
mehr durch ein Seiendes, gar ein endliches Seiendes bedingt sein, viel-
mehr wäre es total, also absolut unbedingt, und zwar nicht nur als
Nicht-Sein überhaupt, sondern auch in Hinsicht seiner Fähigkeit, end-
lich Seiendes zu schaffen. Damit aber erweist es sich nicht nur als nicht
nicht-seiend, denn es kann ja Seiendes geben, was ein Seinspositivum
ist, sondern es offenbart auch noch eine radikale Unbedingtheit, die
aber in Wahrheit eine radikale, also absolute Selbstbedingtheit ist.
Denn eine »Wesenheit«, die durch nichts (Anderes) bedingt in der Lage
ist, etwas hervorzubringen, muss sich selbst dazu bedingen. Ergo ist es
ein absolutes, unendliches, außerdem dynamisch-schaffendes und sich
selbst bedingendes Sein und nur scheinbar ein Nichts. Als dritte Mög-
lichkeit bleibt die Position, dass alles endliche Sein sich weder einem
endlichen Seienden noch sich selbst noch dem Nichts, sondern einem
unendlichen, absoluten, werdelosen, d.h. nur selbstbedingten, Sein
verdankt. Hier ist das Absolute explizit gegeben, und es zeigt sich, dass
durch keine der prinzipiell denkbaren Positionen das Absolute geleug-
net werden kann. Es west in allen offen oder verborgen an. Da nun
weitere als die angegebenen drei Positionen nicht denkbar sind, ist der
logisch strenge Beweis erbracht, dass wir, wenn wir unsere Positionen

434

Der �bergang von der Ph�nomenologie des Leidens zur Metaphysik des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-422 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-422
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bis auf den Grund durchdenken, nicht in der Lage sind, das Absolute
nicht zu denken. In allen Fällen müssen wir es voraussetzen, und genau
dieses logische Muss offenbart, dass und wie wir durch das Absolute
bestimmt sind. Wir sind nicht frei, es wirklich zu leugnen, es hat uns a
priori schon dazu bestimmt, es implizit voraussetzen zu müssen. In der
Denknotwendigkeit des Absoluten zeigt sich seine absolute Bestim-
mungskraft. Aber nicht nur da zeigt es sich. Nicht weniger offenbart
es sich in indirekter Weise bei allen logischen, mathematischen, ethi-
schen, pragmatischen, ästhetischen »Urbestimmungen«, Urgründen,
Letztbestimmungen, z.B. im Identitätssatz, in der absolut gültigen ma-
thematischen Wahrheit, dass Menge und Teil sich gegenseitig bedin-
gen, in der Idee der Gerechtigkeit, in der Tatsache, dass alles Schöne
strahlt und fasziniert, das Gute uns verpflichtet u.v. a.m. Das Absolute
durchdringt das gesamte endlich-werdende Sein, trägt und erhält es auf
diese Weise, ohne es total zu determinieren. Damit berühren wir unser
Thema: das Leiden. Wie ist hier das Grundverhältnis beschaffen? Viel-
leicht hat dies keiner so klar und tief ausgedrückt wieAristoteles, der in
seiner »Metaphysik« (Buch XII, Kap. 7) sagt, dass alles werdende Sei-
ende das Ursein, von ihm angezogen, ersehne. Hier waltet ein meta-
physischer Schmerz, der uns an das wahre Ziel unseres Daseins erin-
nert, ein Ungenügen, das lehrt, dass es die Erfüllung, das gelungene
Leben gibt, aber dass es ist nicht da, noch nicht gekommen ist. Und
doch ist alles Seiende dazu berufen und wird einst in das absolute Sein
eingehen. Hier kommt dem Leiden eine urpositive Bedeutung zu, es
wird zum Statthalter des Lebens in Fülle. Aristoteles ließ es offen, wie
die Vereinigung von Gott und Geschöpf zustande kommt, ob das Ge-
schöpf aus eigener Kraft das Ursein erreicht (was z.B. Buddha und He-
gel meinen) oder ob es von Gott erhoben und in ihn hinein genommen
werden muss, wie es das Christentum denkt. Für unsere Fragestellung
spielt das an dieser Stelle keine Rolle. In beiden Fällen fungiert das
Leiden als Schmerz der Sehnsucht, des Ungenügens, der Halbheit, des
Verlassenseins wie ein Katalysator, der die Trägheit des endlichen Sei-
enden erhitzt und auf dem Wege hält. So gesehen offenbart sich alles
Leiden als wesentlich übergänglich, als Brücke und kann nicht zu einer
Seinsurbestimmung erhoben werden, die auch noch das absolute Ur-
sein bestimmen würde, wie z.B. die Gnosis, Schopenhauer und Schel-
ling annehmen. In der Gottheit hat alles Leiden ein Ende, da das Ursein
unmöglich mit einem Mangel behaftet sein kann. Darum gibt es in
Gott auch kein Mitleid, allerdings das Mitgefühl, das nichts anderes

435

Das Leiden und das Absolute

https://doi.org/10.5771/9783495998403-422 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-422
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ist als die bestimmte, auf das Leiden bezogene Liebesgestalt der Barm-
herzigkeit, in der keinerlei Leiden ist. Im Gegenteil, die Barmherzig-
keit ist jene ursprünglich auf das Leiden bezogene Seinskraft, die allen
Mangel, allen Schmerz, alles Unvollkommene, alles Scheitern je schon
überwunden, gleichsam mit ihrer absoluten Seinsfülle übererfüllt hat.

Was hier nur in groben Umrissen und auf die Hauptthemen be-
schränkt angedeutet werden kann, soll in der Metaphysik des Leidens
weitläufig entwickelt werden. Manche Themen wie »Der Leib und das
Leiden«, »Das Unbewusste und das Leiden«, »Das Soziale und das Lei-
den«, »Das Leiden und die Naturordnung« u.v. a.m. werden wieder
aufgenommen und vertieft, andere Themen werden völlig neu auf-
gegriffen. Schließlich gilt es, das Urproblem »Gott und das Leid« bzw.
die so genannte Theodizeefrage von Grund auf und vor allem gestützt
auf die phänomenologischen Vorarbeiten anzugehen und einer Lösung
zuzuführen, sodass das Leiden in seinem ganzen Daseinskreis abge-
schritten und durchleuchtet wird und den Weg öffnet für die Frage,
wie mit ihm in rechter Weise umzugehen sei.

436

Der �bergang von der Ph�nomenologie des Leidens zur Metaphysik des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-422 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-422
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1.  Allgemeine Vorbemerkung
	2.  Freiheit und Notwendigkeit im Leiden
	3.  Ichsein und Leiden
	4.  Die Zeit als Quelle des Leidens
	5.  Eros und Mühsal als Quelle des Leidens
	6.  Die Individuation als Quelle des Leidens
	7.  Pluralität und Kampf als Quelle des Leidens
	8.  Die exilische Existenz des Menschen
	9.  Das Leiden und das Absolute

