Soziale Hoffnung,
liberale Ironie

Zur Aktualitat von Richard Rortys
politischem Denken

STAATSVERSTANDNISSE



https://doi.org/10.5771/9783845298641

Wissenschaftlicher Beirat:

Klaus von Beyme, Heidelberg
Horst Bredekamp, Berlin
Norbert Campagna, Luxemburg
Herfried Munkler, Berlin
Henning Ottmann, Minchen
Walter Pauly, Jena

Wolfram Pyta, Stuttgart

Volker Reinhardt, Fribourg

Tine Stein, Gottingen

Kazuhiro Takii, Kyoto

Pedro Hermilio Villas Boas Castelo Branco, Rio de Janeiro
Loic Wacquant, Berkeley
Barbara Zehnpfennig, Passau

Staatsverstindnisse | Understanding the State

herausgegeben von

Rudiger Voigt

Band 145

3.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57.
Erlaubnis ist Inhalts i i



https://doi.org/10.5771/9783845298641

Veith Selk | Christoph Held | Torben Schwuchow [Hrsg.]

Soziale Hoffnung,
liberale Ironie

Zur Aktualitat von Richard Rortys
politischem Denken



https://doi.org/10.5771/9783845298641

© Titelbild: Katharina Schmidt, kwittiseeds

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische
Daten sind im Internet tiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

ISBN 978-3-8487-5734-3 (Print)

ISBN 978-3-8452-9864-1 (ePDF)

Onlineversion
Nomos eLibrary

1. Auflage 2021
© Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2021. Gesamtverantwortung fiir Druck

und Herstellung bei der Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG. Alle Rechte, auch
die des Nachdrucks von Ausziigen, der fotomechanischen Wiedergabe und der Uber-
setzung, vorbehalten. Gedruckt auf alterungsbestandigem Papier.

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
Inhalts i fiir oder ,

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Editorial

Das Staatsversténdnis hat sich im Laufe der Jahrhunderte immer wieder grundlegend
gewandelt. Wir sind Zeugen einer Entwicklung, an deren Ende die Auflosung der
uns bekannten Form des territorial definierten Nationalstaates zu stehen scheint.
Denn die Globalisierung fiihrt nicht nur zu 6konomischen und technischen Verdnde-
rungen, sondern sie hat vor allem auch Auswirkungen auf die Staatlichkeit. Ob die
»Entgrenzung der Staatenwelt™ jemals zu einem Weltstaat fithren wird, ist allerdings
zweifelhaft. Umso interessanter sind die Theorien fritherer und heutiger Staatsden-
ker, deren Modelle und Theorien, aber auch Utopien, uns Einblick in den Prozess
der Entstehung und des Wandels von Staatsverstindnissen geben.

Auf die Staatsideen von Platon und Aristoteles, auf denen alle Uberlegungen iiber
den Staat basieren, wird unter dem Leitthema ,,Wiederaneignung der Klassiker* im-
mer wieder zuriickzukommen sein. Der Schwerpunkt der in der Reihe Staatsver-
stindnisse verdffentlichten Arbeiten liegt allerdings auf den neuzeitlichen Ideen
vom Staat. Dieses Spektrum reicht von dem Altmeister Niccolo Machiavelli, der wie
kein Anderer den engen Zusammenhang zwischen Staatstheorie und Staatspraxis
verkorpert, tiber Thomas Hobbes, den Vater des Leviathan, bis hin zu Karl Marx,
den sicher einflussreichsten Staatsdenker der Neuzeit, und schlieBlich zu den zeitge-
nodssischen Staatstheoretikern.

Nicht nur die Verfialschung der Marxschen Ideen zu einer marxistischen Ideolo-
gie, die einen repressiven Staatsapparat rechtfertigen sollte, macht deutlich, dass
Theorie und Praxis des Staates nicht auf Dauer voneinander zu trennen sind. Auch
die Verstrickung Carl Schmitts in die nationalsozialistischen Machenschaften, die
heute sein Bild als fiihrender Staatsdenker seiner Epoche trilben, weisen in diese
Richtung. Auf eine Analyse moderner Staatspraxis kann daher in diesem Zusam-
menhang nicht verzichtet werden.

Was ergibt sich daraus fiir ein zeitgeméBes Verstandnis des Staates im Sinne einer
modernen Staatswissenschaft? Die Reihe Staatsverstindnisse richtet sich mit dieser
Fragestellung nicht nur an (politische) Philosophen und Philosophinnen, sondern
auch an Geistes- und Sozialwissenschaftler bzw. -wissenschaftlerinnen. In den Bei-
tragen wird daher zum einen der Anschluss an den allgemeinen Diskurs hergestellt,
zum anderen werden die wissenschaftlichen Erkenntnisse in klarer und aussagekraf-
tiger Sprache — mit dem Mut zur Pointierung — vorgetragen. Auf diese Weise wird
der Leser/die Leserin direkt mit dem Problem konfrontiert, den Staat zu verstehen.

Prof. Dr. Riidiger Voigt

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Editorial — Understanding the State

Throughout the course of history, our understanding of the state has fundamentally
changed time and again. It appears as though we are witnessing a development
which will culminate in the dissolution of the territorially defined nation state as we
know it, for globalisation is not only leading to changes in the economy and technol-
ogy, but also, and above all, affects statehood. It is doubtful, however, whether the
erosion of borders worldwide will lead to a global state, but what is perhaps of great-
er interest are the ideas of state theorists, whose models, theories and utopias offer
us an insight into how different understandings of the state have emerged and chang-
ed, processes which neither began with globalisation, nor will end with it.

When researchers concentrate on reappropriating traditional ideas about the state,
it is inevitable that they will continuously return to those of Plato and Aristotle, upon
which all reflections on the state are based. However, the works published in this se-
ries focus on more contemporary ideas about the state, whose spectrum ranges from
those of the doyen Niccolo Machiavelli, who embodies the close connection be-
tween the theory and practice of the state more than any other thinker, to those of
Thomas Hobbes, the creator of Leviathan, those of Karl Marx, who is without doubt
the most influential modern state theorist, those of the Weimar state theorists Car/
Schmitt, Hans Kelsen and Hermann Heller, and finally to those of contemporary
theorists.

Not only does the corruption of Marx’s ideas into a Marxist ideology intended to
justify a repressive state underline the fact that state theory and practice cannot be
permanently regarded as two separate entities, but so does Carl Schmitt’s involve-
ment in the manipulation conducted by the National Socialists, which today tar-
nishes his image as the leading state theorist of his era. Therefore, we cannot forego
analysing modern state practice.

How does all this enable modern political science to develop a contemporary un-
derstanding of the state? This series of publications does not only address this ques-
tion to (political) philosophers, but also, and above all, students of humanities and
social sciences. The works it contains therefore acquaint the reader with the general
debate, on the one hand, and present their research findings clearly and informa-
tively, not to mention incisively and bluntly, on the other. In this way, the reader is
ushered directly into the problem of understanding the state.

Prof. Dr. Riidiger Voigt

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Inhaltsverzeichnis

Christoph Held, Torben Schwuchow und Veith Selk
Rezeptionslinien und Anknlipfungspunkte.
Richard Rortys politisches Denken in der Diskussion 9

I. Rorty im ideenpolitischen Kontext

Ulf Schulenberg

Zwischen Liberalismus und Marxismus.

Rortys Pragmatismus im politischen Kontext 25
II. Rorty und die Grundfragen der liberalen Demokratie

Susan Dieleman

Richard Rorty und die epistemische Rechtfertigung der Demokratie 51
Jens Hacke

Liberale Demokratie und Solidaritét.

Richard Rortys Hoffnung fiir den Westen 73

III. Menschenrechtsbegriindung oder Menschenrechtskultur?

Christian Schwaabe
Liberalismus ohne Rationalismus.

Richard Rortys kontextualistisches Bekenntnis zur Menschenrechtskultur 103
Marie-Luisa Frick
Was wir von Rorty iiber Menschenrechte lernen kdnnen — und was nicht 121

IV. Provokation oder Inspiration fiir die Linke?

Martin Seeliger

Muss sich die européische Linke zwischen Nationalstaat und

Internationalismus entscheiden?

Uberlegungen im Anschluss an Richard Rorty 143

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Veith Selk und Christoph Held

Schlechte Aussichten.

Richard Rortys politisches Denken in der Krise des demokratischen

Liberalismus 159

Susana de Castro
Intellektueller Fortschritt im Wandel der Zeit.
Probleme der Feminismus-Rezeption Richard Rortys 179

Dirk Jorke, Torben Schwuchow
Die ,,neue Linke* als Aulenzirkel der Macht.

Rortys Herrschaftskritik und sein Weg aus der Theoriefalle 193
Die Autorinnen und Autoren 211
8

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Christoph Held, Torben Schwuchow und Veith Selk

Rezeptionslinien und Ankniipfungspunkte.
Richard Rortys politisches Denken in der Diskussion

1. Einleitung

Richard Rorty wurde in Deutschland bislang vor allem als ein Kritiker der Philoso-
phie gelesen. Das hatte zur Folge, dass der politische Gehalt seines Denkens aus
dem Blick geriet. Diese Rezeptionsliicke wird gegenwirtig deutlich bewusst, denn
seit einiger Zeit ist das Interesse an Rorty als einem politischen Denker stark ge-
wachsen — was nicht zuletzt mit seinem Buch iiber die US-amerikanische Linke
Stolz auf unser Land (Rorty 1999) zu tun hat. In diesem Buch prognostizierte Rorty
hellsichtig, dass die Vernachldssigung der sozialen Frage aufseiten der Linken zu
einer steigenden sozio-6konomischen Polarisierung und zu Abstiegséngsten in der
Unter- und Mittelschicht fiihren werde. Und dies wiederum mache es wahrschein-
lich, dass ein rechtspopulistischer strong man zum US-Prisidenten gewdhlt wird.
Die Wahl von Donald Trump im Jahr 2016 hat Rortys Prognose wahr gemacht.

Wir meinen, dass dies ein Indiz fiir Rortys Spiirsinn fiir Relevanz und ein Beispiel
fiir seine kluge politische Zeitdiagnostik ist. Es ist fiir uns aber auch ein Anlass, sein
politisches Denken im Ganzen in den Blick zu nehmen. Der vorliegende Band soll
vor diesem Hintergrund einen Anstof3 fiir eine dezidiert politische Rezeption und
Lektiire von Richard Rorty geben, indem er das Politik-, Demokratie- und Staatsver-
stindnis von Rorty einfithrend rekonstruiert, politisch und ideengeschichtlich ein-
ordnet, aktualisiert, und kritisch diskutiert.

In dieser Einleitung werden wir zunéichst die Rezeptionslinien in der Auseinan-
dersetzung mit Richard Rorty nachzeichnen und anschlieBend Griinde fiir die poli-
tische Aktualitit und Relevanz von Rortys Denken anfithren. Wir schlieBen mit
einem Uberblick iiber die in diesem Band versammelten Beitrige.

2. Demokratietheoretische, politikphilosophische und politische Rezeptionslinien

Obwohl Rorty 1982 seinen Lehrstuhl fiir Philosophie in Princeton aufgab, um eine
Professur fiir Humanities an der Universitdt von Virginia anzutreten, schenken philo-
sophische Institute weltweit ihrem Abtriinnigen immer noch die meiste Aufmerk-
samkeit. Seit seiner Schrift Der Spiegel der Natur. Eine Kritik der Philosophie

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

(1987) arbeiten sich Philosoph*innen auf der ganzen Welt an Rortys Forderung ge-
geniiber der Philosophie ab, die Erdrterung erkenntnistheoretischer Probleme aufzu-
geben und stattdessen das Interesse auf ,,die Fortsetzung des abendldandischen Ge-
sprachs [zu] richten* (Rorty 1987: 427). Wéhrend diese Auseinandersetzung zu
Rortys Lebzeiten durch Kontroversen mit dem Autor geprdgt waren (vgl. u.a.
Brandom 2000; Schéfer 2011; Festenstein/Thompson 2001), kiimmern sich in jiinge-
rer Zeit vor allem seine Schiiler*innen um die Sicherstellung eines philosophischen
Zugangs zu seinem Werk und eine umfassende Nachlassverwaltung. Passend zum
Jubildumsjahr 2021, in dem Rorty 90 Jahre alt geworden wire, erscheinen allein bei
Cambridge University Press zwei Bénde zu Rortys Philosophie, darunter auch eine
Publikation von bislang unverdffentlichten philosophischen Aufsétzen (vgl. Rondel
2021; Rorty 2021). Ahnliche Publikationen zu Rorty gab es bereits in den letzten
Jahren.! Und auch in Deutschland, wo Rorty lange Zeit in erster Linie als philoso-
phischer Antipode zur Frankfurter Schule (vgl. Brunkhorst 1990, 1996), insbesonde-
re zu Jiirgen Habermas (zu Habermas’ Kritik an Rorty vgl. Habermas 1999), inter-
pretiert worden ist, scheint das philosophische Interesse an Rorty nicht abzubrechen.
So bereitet Martin Miiller, Autor der bislang umfassendsten deutschsprachigen Mo-
nographie zu Rortys Werk (vgl. Miiller 2014), fiir 2021 die Publikation eines grof3
angelegten Rorty-Handbuchs vor (Miiller 2021).

Auch wenn viele Autor*innen der hier genannten Publikationen Rortys spéterer
Auffassung von ,,Philosophie als Kulturpolitik® (vgl. Rorty 2008) im Groflen und
Ganzen wohlgesonnen sind? und in einigen Sammelbandbeitrigen auch Aspekte des
politischen Denkens Rortys thematisiert werden, fallt doch auf, dass gerade in der
Politikwissenschaft eine dhnlich intensive Beschiftigung mit Rorty nie wirklich
stattgefunden hat.? Das ist verwunderlich, da sich Rorty nach seinem Abschied aus
Princeton in vielen seiner Publikationen mit Autor*innen sowie Sachverhalten aus-
einandergesetzt hat, die zweifellos in das Gebiet der Politikwissenschaft, insbeson-
dere des Teilbereichs Politische Theorie und Ideengeschichte, fallen. Daher ist es
beim Blick auf Einfiihrungswerke in die Politische Theorie oder Uberblickswerke
zur Geschichte des politischen Denkens durchaus iiberraschend, dass Rorty (wie
auch seine pragmatistischen Vorginger) zumindest in der deutschsprachigen Litera-
tur nur am Rande vorkommen. Gleichwohl gibt es eine politikwissenschaftliche

1 Vgl. insbesondere die von Alan Malachowski (2002) herausgegebene vierbandige Reihe zum
Denken Rortys.

2 Zu philosophischen Frontalangriffen auf Rortys Neopragmatismus kam es in den 1990er Jahren
dagegen haufiger (vgl. dazu Neumann 1992; Marti 1996).

3 Siehe aber Becker (2010) fiir eine Lesart von Rorty, die explizit an politikwissenschaftliche po-
licy-Konzepte anschlie3t und diese mit Rortys Verstidndnis von Kulturpolitik verkniipft. Zahlrei-
che Ankntipfungspunkte an den Pragmatismus und insbesondere an Rorty im Kontext der poli-
tikwissenschaftlichen Teildisziplin Internationale Beziehungen zeigt Hellmann (2017).

10

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Auseinandersetzung mit Rorty, auch wenn diese, gerade im deutschsprachigen
Raum, tiberschaubar ausfillt.

In der deutschsprachigen Politikwissenschaft sind neben zwei Einfiihrungsbéanden
zu Rorty (vgl. Reese-Schéfer 2006; Horster 1991), in denen auch ideengeschicht-
liche sowie politiktheoretische Aspekte angesprochen werden, zwei unterschiedliche
Rezeptionslinien Rortys zu erkennen. Auf der einen Seite brachte Jens Hacke Rorty
mit Vertretern der liberal-konservativen bundesrepublikanischen Ritter-Schule, ins-
besondere mit Odo Marquard, ins Gesprach (vgl. Hacke 2002, 2006: 274ff). Die feh-
lende politische Rezeption Rortys in Deutschland ist nach Hacke in erster Linie
»eine verpasste Chance” (Hacke 2002) liberal-konservativer Intellektueller. Denn
diese hatten in Rortys Denken, insbesondere aufgrund seiner Betonung von Kontin-
genz und Ironie und seines Plddoyers fiir den Verzicht auf philosophische Letztbe-
griindungen, zahlreiche Anschliisse finden kdnnen, um ihre eigene Position in
Deutschland zu erneuern und attraktiver zu gestalten (vgl. ebd.: 92). Uberschnei-
dungen zwischen Marquard und Rorty erkennt Hacke aber nicht nur auf philoso-
phischem Gebiet.* Auch in ihrem politischen Denken gebe es Gemeinsamkeiten,
wozu in erster Linie das Ankniipfen an ,,die liberlieferten biirgerlichen Traditionen
und Institutionen™ (Hacke 2006: 270) und die Haltung eciner anti-fundamentalisti-
schen ,,,defensiven Biirgerlichkeit* (ebd.: 274) gehorten.

Auf der anderen Seite heben Veith Selk und Dirk Jorke (2012, Selk 2019) sowie
Dirk Auer (2004) mit Blick auf Rortys Neubeschreibung der Demokratie dessen de-
zidiert links-demokratischen Impetus hervor. Nach Selk und Jorke ermdgliche
Rortys Bruch mit abgehobenen philosophischen Begriindungsversuchen nicht nur
einen realistischeren Blick auf Politik, sondern im besten Falle eine gesamtgesell-
schaftliche demokratische Praxis, an der sich auch die Biirger*innen auflerhalb phi-
losophischer Seminare beteiligen kénnen (vgl. Selk/Jorke 2012: 278). Dagegen be-
tont Dirk Auer, dass die demokratietheoretische Stofrichtung Rortys im Wider-
spruch zu dessen philosophischen Annahmen stehe. Um an Rortys politisches Den-
ken anzukniipfen, so Auers Konklusion, sollte es mit philosophisch stirker fundier-
ten Theorien, insbesondere der radikalen Demokratietheorie von Chantal Mouffe
und Ernesto Laclau, in Verbindung gebracht werden (vgl. Auer 2004: 132ff). Diese
letztgenannte, stirker philosophische Herangehensweise an Rortys politisches Den-
ken ist typisch fir die politikwissenschaftliche Diskussion um Rorty, die vor allem
in der angelsdchsischen Politikwissenschaft gefiihrt wird. So argumentiert jiingst
auch Clayton Chin, dass Rortys Schriften mit zeitgendssischen ontologischen Ansét-

4 Die philosophische Ndhe zu Marquard ist auch von Rorty, im Vorwort zu seiner Aufsatzsamm-
lung ,,Solidaritdat oder Objektivitit?” (1988), betont worden: ,,Meine Anschauungen iiber das
Wesen der Philosophie und ihrer Grenzen sowie iiber die Notwendigkeit, sich der Kontingenz
zu stellen, entsprechen den Anschauungen von Odo Marquard (namentlich seiner Apologie des
Zufilligen)* (Rorty 1988: 7).

11

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

zen der politischen Theorie zusammengedacht werden miissen, um die Stirken und
Schwichen beider Ansétze auszugleichen (vgl. Chin 2018).

Neben diesen eher wohlgesonnenen Annéherungen wird Rortys politisches Den-
ken seit den spdten 1980er Jahren auch kritisch kommentiert. So sieht Richard J.
Bernstein in Rortys Absage an philosophische Letztbegriindungen die Gefahr eines
politischen Relativismus, der nicht nur anti-demokratischem Gedankengut nichts
entgegenhalten konne, sondern selbst dazu tendiere, nihilistisch zu argumentieren
und damit in eine bedenkliche Néhe zu faschistischen Ideologien zu geraten (vgl.
Bernstein 2002: 23ff; sowie 1987). Chantal Mouffe hingegen kritisiert aus einer
post-marxistischen Denkrichtung das Fehlen einer philosophischen Meta-Theorie
des Politischen bei Rorty. Fiir Mouffe ist er kein Apologet eines politischen Relati-
vismus, wie ihm oftmals vorgehalten wird, sondern ein allzu selbstgeniigsamer Ver-
teidiger der aus ihrer Sicht zu kritisierenden liberalen Post-Demokratie (vgl. Mouffe
2007: 116). Auf diese politikphilosophischen Einwinde haben wiederum andere Au-
tor*innen reagiert, um Rortys pragmatistische Auffassung einer (sozial-liberalen)
Demokratie zu verteidigen. Das Fehlen einer philosophischen Meta-Erzéhlung ist
fiir diese Autor*innen genau die Stirke seines politischen Denkens. Laut William
Curtis habe sein Verzicht auf philosophische Letztbegriindungen zu einer Neube-
schreibung eines Tugendliberalismus (virtue liberalism) beigetragen, zu dessen
Kernelement nun dank Rorty ein gelebter Anti-Autoritarismus gehore (vgl. Curtis
2015).°

Zwar tendieren diese politik- beziehungsweise demokratietheoretischen Ausein-
andersetzungen mit Rorty nicht selten und entgegen dessen eigener Intention dazu,
die Bedeutung der Philosophie fiir die Politik zu {iberschitzen. Doch zeigen diese
Beispiele, dass es auBlerhalb der philosophischen Institute durchaus ein Interesse an
seinem Werk gibt. In der Tat hat Goldmans quantitative Auswertung von peer-re-
viewed Artikeln in einschldgigen englischsprachigen (sozial-)wissenschaftlichen
Fachzeitschriften von 1980 bis 2010 ergeben, dass Rorty nach der Erstveroffent-
lichung von Kontingenz, Ironie, Solidaritit im Jahre 1989 zunehmend auch von an-
deren Disziplinen als der Philosophie wahrgenommen wurde (vgl. Goldman 2019:
40). Insbesondere die Politische Theorie, die Sprach- und Literaturwissenschaft so-
wie die Religionswissenschaft haben sich in den 1990er Jahren intensiver mit seinen
Schriften befasst.® Ein Grund fiir das insgesamt gestiegene Interesse an Rorty zu die-
ser Zeit ist sicherlich zum einen, dass er nach seinem Abschied aus Princeton zwar
weiterhin in philosophischen Zeitschriften publizierte, sich aber fortan in deutlich

5 Eine ganz dhnliche Verteidigung Rortys hat in Deutschland Thomas Noetzel unternommen (vgl.
Noetzel 1991: 126).

6 So farbte beispielsweise Rortys Auffassung von Kunst und Literatur als moralische Antriebs-
kréfte eines liberalen Gemeinwesens auch auf die in den 1990er Jahren gefiihrten politikphiloso-
phischen Kontroversen iiber eine postmoderne Ethik bzw. Tugendlehre ab (vgl. White 1991,
vgl. dazu auch Honneth 2012: 146f).

12

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

groBerem Umfang auch in anderen Fachzeitschriften (etwa Critical Inquiry, Constel-
lations, New Literary History) zu Wort meldete (vgl. Goldman 2019: 43).7 Zum an-
deren ist das groBere politikwissenschaftliche Interesse jener Zeit auch mit Rortys
politischen Themensetzungen verbunden. Seine 1990 gehaltene Tanner Lecture zum
Thema Pragmatismus und Feminismus (2000) provozierte etwa eine feministische
Debatte iiber Rortys politisches Denken, die von deutlicher Kritik bis hin zum Ver-
such reichte, Rortys Neopragmatismus feministisch zu interpretieren (vgl. Janack
2010). Aber vor allem in seiner letzten Monographie Stolz auf unser Land (Rorty
1999), der Veréffentlichung seiner dreiteiligen Harvard-Vorlesung iber die Ge-
schichte der US-amerikanischen Linken (engl. Titel ,,Achieving our Country*), wer-
den zahlreiche Themen behandelt, die vor allem die politische Theorie seit den
1990er Jahren beschéftigen. Hierzu gehdren etwa der Streit zwischen Anerken-
nungs- und Umverteilungstheoretiker*innen, die Frage nach den Auswirkungen der
Globalisierung auf den Nationalstaat oder auch das Verhiltnis der (US-amerika-
nischen) Linken zum Patriotismus. In vielen Schriften zu diesen Themen wird Rorty
daher auch als ein wichtiger Referenzpunkt angegeben (vgl. u.a. Fraser/Honneth
2015: 26); eine detaillierte Auseinandersetzung mit den zentralen politischen Thesen
seines Spitwerks hat jedoch nur selten stattgefunden.®

Insgesamt ergibt sich beim Riickblick auf die bisherige politikwissenschaftliche
Rezeption ein ambivalentes Bild. Die Bandbreite an Themen, die Rorty seit den
1990er Jahren aufgriff, fithrte zwar dazu, dass das Interesse der Politikwissenschaft,
insbesondere der Politischen Theorie, an Rorty stetig anstieg. Dies ldsst sich auch an
den veroffentlichten (wiederum nur englischsprachigen) Dissertationen zu Rorty er-
kennen, die zwischen 1990 und 2010 in der Politischen Theorie verfasst worden sind
(vgl. Goldman 2019: 42). Dennoch findet Rortys Werk vor allem in philosophisch
geprigten Debatten einen stirkeren Anklang, zumal er in den einschldgigen Kontro-
versen der Politischen Theorie seit den 1990er Jahren zeitweise nicht {iber den Sta-
tus eines Stichwortgebers hinausgekommen ist.

Wie eingangs bereits erwéhnt, ldsst sich allerdings seit dem Jahr 2016 ein stark
gewachsenes offentliches Interesse an Rorty als einem politischen Denker und Zeit-
diagnostiker erkennen.® Nach der Wahl Donald J. Trumps zum 45. Prisidenten der
USA stand Stolz auf unser Land im Fokus der Offentlichkeit. In vielen Zeitungsbe-
richten war zu lesen, dass Rorty bereits vor 20 Jahren eine rechtspopulistische Re-

7 Auch in deutschsprachigen Zeitschriften meldete sich Rorty immer wieder zu Wort. Etwa im
Merkur, der Deutschen Zeitschrift fiir Philosophie oder auch der FAZ und DIE ZEIT (vgl.
Reese-Schifer 2006: 164).

8 Einige Uberschneidungen mit Rortys Kritik der US-amerikanischen Linken und ihrer Politik der
Differenz finden sich bei Fukuyama (2019); allerdings setzt sich Fukuyama nicht explizit mit
Rorty auseinander.

9 Siehe dazu auch das Sonderheft zu ,,Rorty and American Politics Today* der Zeitschrift Prag-
matism Today (Malecki/Giodarno 2019).

13

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

volte in den USA vorausgesagt habe (vgl. stellvertretend fiir die vielen nachtragli-
chen Buchbesprechungen Senior 2016; Lepenies 2016; Helmore 2016). In Deutsch-
land wurden Rortys Thesen iiber den Niedergang der Linken und ihre Abkehr von
der Klassenpolitik im Dezember 2016 sogar in der bekannten Kabarettsendung ,,Die
Anstalt* im ZDF vor einem groBen Publikum ausfiihrlich zitiert.!°

Auch unterschiedliche politische Akteure scheinen sich unter dem Eindruck des
anhaltenden Erfolgs rechtspopulistischer Parteien in Europa und den USA vermehrt
fiir das politische Denken Rortys zu interessieren. So finden sich Auseinanderset-
zungen mit seinen Thesen sowohl in Positionspapieren sozialdemokratischer Publi-
zisten (vgl. Heisterhagen 2018) als auch in Uberlegungen (rechts-)konservativer Au-
toren wieder, die in Rorty gar den ,,Ghostwriter der Inaugurationsrede Donald
Trumps sehen wollen (vgl. Schacht 2017). In politikwissenschaftlichen Verdffent-
lichungen hat sich diese (Wieder-)Entdeckung Rortys allerdings (noch?) nicht nie-
dergeschlagen. Es bleibt daher abzuwarten, ob sich parallel zur gestiegenen offentli-
chen Wahrnehmung in Zukunft auch wieder ein stérkeres politikwissenschaftliches
Interesse an Rorty entfaltet. Offen ist, ob diese Auseinandersetzung weiterhin eher
durch (politik-)philosophische Uberlegungen geprigt bleibt oder ob sich das Interes-
se an Rorty auch auf andere Bereiche der Politikwissenschaft, der politischen Sozio-
logie und der Geschichtswissenschaft ausdehnen wird.

3. Relevanz und Aktualitit von Rortys politischem Denken

Wie der Uberblick iiber die bisherige politikwissenschaftliche Rorty-Rezeption be-
reits angedeutet hat, gibt es fiir eine erneute Lektiire Rortys und eine Weiterfiihrung
seines Denkens iiber Staat, Politik und Demokratie mehrere Anlédsse. An der ersten
Stelle steht jedoch der Umstand, dass wir spatestens seit dem Aufstieg des Rechts-
populismus, dem Niedergang der Sozialdemokratie und der auf Gruppen statt auf die
Biirgerschaft bezogenen Identitdtspolitik mit den Anzeichen einer normativen Krise
des demokratischen Liberalismus und einer Legitimationskrise demokratischer Re-
gime konfrontiert sind. Diese mehrfache Krise scheint nicht so sehr mit einer fehlen-
den theoretischen Unterfiitterung demokratischer Politik zu tun zu haben, sondern
vor allem praktischen Unzuldnglichkeiten des Politikmachens in liberalen Demokra-
tien geschuldet zu sein. Dies jedenfalls bestétigte Rortys These, dass fiir die Attrakti-
vitdt politischer Ideologien und Regime nicht deren philosophische Begriindungen
und akademischen Reflexionstheorien relevant sind. Von Bedeutung sind vielmehr
ihre lebensweltliche Plausibilitét, ihre pragmatische Niitzlichkeit sowie ihre Veran-
kerung in sozialer Hoffnung und der Erwartung der Verbesserung der gemeinsamen

10 Vgl. dazu die Hintergrundinformationen zur Sendung in Die Anstalt (2016).

14

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

wie individuellen Lebensumstinde. Wie viele der Beitrdge zu diesem Band zeigen,
ist Rorty deshalb auch nicht bei seiner negativen Diagnose stehen geblieben, dass
philosophischen Begriindungsbemiihungen politisch nur wenig Gewicht zukommt.
Vielmehr finden sich in seinem Werk positive Antworten auf die Frage, was an die
Stelle von Begriindungsdiskursen treten sollte, beziehungsweise was deren Platz be-
reits eingenommen hat. In diesem Sinne ist Rorty ein Schliisselautor fiir die Frage
nach den Quellen demokratischen Zusammenlebens in einer durch Konflikte und
Unsicherheiten gekennzeichneten Kontingenzgesellschaft, die tiber kein allgemein-
verbindliches Medium und Mal} von Rationalitdt mehr verfiigt. Eine Frage, auf die
im Kontext einer manifesten Erosion der Demokratie diejenigen demokratietheoreti-
schen Ansitze keine liberzeugende Antwort mehr formulieren kénnen, die entweder
das demokratische Institutionengefiige als eine unproblematische Voraussetzung in
Anspruch nehmen oder aber in die integrative Kraft verniinftiger Kommunikations-
verhiltnisse vertrauen miissen.

Mit seiner Perspektive auf Alternativen zu dem rationalistischen Fundierungsden-
ken konnte Rorty zu einem wichtigen Bezugsautor fiir eine Frage werden, die in Zu-
kunft politisch wie wissenschaftlich im Zentrum der Diskussion stehen wird. Deren
zugrunde liegende Problemstellung lautet: Auf welchen Wegen konnen Gesellschaf-
ten, deren Biirgerschaften durch heterogene Identititen, weitreichende Macht-
ungleichheiten und unterschiedliche normative Vorlieben gekennzeichnet sind, ihren
Zusammenhalt sowie weitergehende politische Fortschritte sichern, obwohl sie sich
nicht mehr auf ein philosophisch oder anderweitig begriindetes Normenfundament
verlassen konnen? Eine verbreitete Antwort in Wissenschaft wie 6ffentlicher Debat-
te lautet, dass das Institutionenset liberaler Demokratien, 6ffentliche Deliberation so-
wie ein tugendethisch sparsamer Verfassungspatriotismus fiir das Erzeugen demo-
kratischer Legitimitét ausreichend seien und dariiber hinaus gemeinwohlférderliche
Politikergebnisse mit sich briachten. Wie der vorliegende Band zeigt, ist aus der Per-
spektive von Rortys neo-pragmatistischem Ansatz dieser deliberative Institutionenli-
beralismus eine zwar notwendige, aber keineswegs hinreichende Zutat zur Demo-
kratie. Hinzukommen miissen Rorty zufolge gemeinsame identitétsstiftende und die
Emotionen ansprechende historische Narrative, eine Praxis demokratischer Macht-
politik gegen die Reichen und Méchtigen, eine politische Kultur des Mitgefiihls so-
wie utopische Zukunftshoffnungen.

Wie einige Beitrdge in diesem Band zeigen, waren sowohl die sozialistische und
sozialdemokratische Linke als auch der individualistische Liberalismus fiir Rorty
Bezugspunkte seines politischen Denkens. Sein Umgang mit diesen politischen Tra-
ditionen war selbstreflexiv-kritisch. Dartiber hinaus finden sich bei ihm auch An-
kniipfungspunkte fiir den im Zuge der Krise des Liberalismus anhebenden Diskurs
iiber die Korrekturbediirftigkeit liberaler und linker politischer Theorie und Praxis
und iiber die Rolle der Linken in einer konstitutionellen Demokratie. Diese gegen-

15

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

wartige Suche, die auch eine Suche nach Antworten auf die Herausforderung des
Rechtspopulismus ist und auf liberaler wie linker Seite des politischen Spektrums
stattfindet, wiirde von einer Lektiire der politischen Texte Rortys gewiss profitieren.
Denn Rorty nimmt in seiner politischen Zeitdiagnostik nicht nur blinde Flecke bei-
der Stromungen in den Blick, sondern macht auch konkrete Vorschlidge zu ihrer Er-
neuerung. Hier steht an erster Stelle seine These, dass die Vernachldssigung einer re-
alpolitisch ausgerichteten Klassenpolitik sowohl von Linken wie von demokratisch
gesonnenen Liberalen korrigiert werden muss, sollen dem Rechtspopulismus und
der Erosion der Demokratie Einhalt geboten werden. In diesem Kontext ist, gerade
auch in Zeiten sich eintriibender Zukunftsaussichten, zudem Rortys Argument be-
denkenswert, dass fiir das politische Handeln zwar historische Narrative und Utopi-
en von Bedeutung sind, aber es miissten eben auch effektive und das Alltagsleben
konkret verbessernde Reformen stattfinden, unter denen er vor allem Umvertei-
lungspolitik ,nach Unten® verstand. Und fiir diese Reformen betrachtete Rorty den
Nationalstaat als den historisch bislang effektivsten institutionellen Rahmen und die
westliche Idee von sozialer Demokratie und Menschenrechten als den besten norma-
tiven Bezugspunkt.

Seine linkspopulistisch eingefarbte Ausbeutungskritik und sein Pladoyer fiir eine
umverteilende Klassenpolitik nationalstaatlicher Pragung hat Rorty allerdings mit
einer Sensibilitdt flir diskursiv bedingte Demiitigungserfahrungen und einer roman-
tischen Idee der Selbsterschaffung verkniipft, die der libertiren ,,Kiinstlerkritik*
(vgl. Boltanski/Chiapello 2018: 449f) verwandt ist. In Rortys politischem Denken
mischen sich mithin zwei Denk- und Kritikmotive, Sozialkritik einerseits, Kiinstler-
kritik andererseits, die in der heutigen Debatte oftmals gegeneinander ausgespielt
werden. Wer Rorty vor diesem Hintergrund als einen riickwéartsgewandten ethno-
zentrischen Etatisten interpretiert, tduscht sich. Wie der vorliegende Band zeigt, war
Rorty Anhénger einer kosmopolitischen Menschenrechtskultur, und sein historisie-
render Antiessentialismus sowie sein Sinn fiir Selbstironie bewahrten ihn vor einer
auftrumpfenden Hypostasierung ,eigener® politischer Institutionen und Ideen.

Wir meinen, fiir eine aktualisierende Wiederentdeckung Rortys ergeben sich vor
diesem Hintergrund zahlreiche Ankniipfungsmoglichkeiten flir ein neu interpretie-
rendes und kritisches Lesen. Der Band soll als ein einfithrender AnstoB fiir eine sol-
che Lektiire Rortys dienen.

4. Uberblick iiber die Beitrige des Bandes
Der Band wird eroffnet mit UlIf Schulenbergs Beitrag Zwischen Liberalismus und

Marxismus, der eine ideen- und politikgeschichtliche Verortung von Rortys poli-
tischem Denken vornimmt. Aufmerksamkeit erfiahrt hierbei Rortys skeptische Ein-

16

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

stellung gegeniiber anderen linken Stromungen seiner Zeit, die Schulenberg vor dem
Hintergrund von Rortys Idealvorstellung linker, engagierter und politisch erfolgrei-
cher Reformintellektueller der Progressive Era interpretiert. Fiir Rorty seien der
Elan und Optimismus dieser reformistischen Linken, die mit konkreten Reformen
kontinuierlich die materielle Situation der Menschen zu verbessern suchten, mit den
traumatischen Erlebnissen des Vietnamkriegs und der zunechmenden Enttduschung
iber die ausbleibende revolutiondre Umgestaltung der amerikanischen Gesellschaft
verloren gegangen. Die ,,Neue Linke®“, die thren Platz einnahm, habe sich daraufthin
von konkreten 6konomischen Reformen zunehmend verabschiedet und sich kultur-
politischen Kdmpfen und philosophischen Fragestellungen an den Universititen ge-
widmet. Schulenberg zeigt, wie sehr sich Rortys Kritik an dieser Entwicklung von
der konservativen Kritik der akademischen Linken unterscheidet. Zugleich arbeitet
er anschaulich heraus, dass Rortys philosophischer Pragmatismus im Kontext einer
Abgrenzungsbewegung vom Marxismus, vor allem von der marxistischen Theorie-
bildung, interpretiert werden muss. Als ein politisches Gegenprojekt zum ,,wissen-
schaftlichen Sozialismus® entwickelte Rorty einen sozial-romantischen Liberalis-
mus, der sich vor allem durch eine poetisierte Kultur auszeichne.

Mit dem Themenkomplex ,,Rorty und die Grundfragen der liberalen Demokratie”
beschiftigt sich der zweite Abschnitt dieses Bandes, wobei sich Susan Dieleman und
Jens Hacke aus unterschiedlichen Richtungen dem Thema néhern. In Richard Rorty
und die epistemische Rechtfertigung der Demokratie geht Susan Dieleman auf
Rortys Kritiker*innen, wie die Philosophin Cheryl Misak, ein. Misak wirft Rorty
vor, seine Philosophiekritik wiirde die Position der Demokratie gegeniiber Antide-
mokrat*innen schwichen, da Rorty behaupte, dass es weder eine philosophisch be-
friedigende Begriindung noch verbindliche erkenntnistheoretische Griinde fiir die
Demokratie geben konne und diese auch in der politischen Auseinandersetzung mit
den Antidemokrat*innen keine Rolle spielen wiirden. Dieleman mochte zwischen
diese beiden Fronten vermitteln. Sie argumentiert fiir ein erweitertes, sozial-proze-
duralistisches Verstédndnis von Epistemologie, das sie sowohl mit der Demokratie als
auch mit Rortys, der Epistemologie gegeniiber kritisch eingestelltem, philoso-
phischem Denken in Einklang bringt. Damit gelingt es ihr Rorty in erkenntnistheore-
tische Debatten {iber die Demokratie einzubringen, wovon ihn sowohl die Fachspe-
zialist*innen als auch er sich selbst bisher immer ausgeschlossen hatten.

Jens Hackes Beitrag Liberale Demokratie und Solidaritit behandelt Rortys eigen-
willig-originellen Umgang mit politischen Begriffsbestinden und Problemstellun-
gen. Hierbei steht Rortys Verwendung von Schliisselbegriffen wie Demokratie,
Liberalismus und Solidaritdt im Zentrum, die Hacke mit anderen Deutungsvorschla-
gen aus der politischen Theorie ins Gesprich bringt. Vor allem das nicht auf einen
einfachen Nenner zu Bringende von Rortys politischem ,,Crossover-Denken* wird
von Hacke herausgearbeitet. Im Lichte des heute um sich greifenden Pessimismus

17

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

hinsichtlich der Zukunftsperspektiven der liberalen Demokratie entwickelt Hacke
eine Lesart von Rorty, die einen erfrischenden Gegenstandpunkt zu den gegenwirti-
gen Diskussionen bildet. Hacke sicht Rorty zwar selbst zwischen ,,Skepsis und Zu-
versicht (Oakshott) changieren, und mit Camus wendet er ein, das von Rorty so be-
tonte Mitgefiihl drohe unter bestimmten Umstidnden ins Leere zu laufen, aber von
Rorty lieBen sich gleichwohl so manche Lektionen fiir das heutige politische Den-
ken der Demokratie lernen.

Die beiden Texte des dritten Abschnitts ,,Menschenrechtsbegriindung oder Men-
schenrechtskultur? widmen sich anschlieBend der Frage, was Rorty zur Diskussion
iiber die Menschenrechte beizusteuern vermag. Christian Schwaabe rekonstruiert in
Liberalismus ohne Rationalismus Rortys Absage an den universalistischen Anspruch
des aufgeklédrten Rationalismus. Er widmet sich mit Rorty der daraus resultierenden
Frage, wie im postmetaphysischen Zeitalter die Menschenrechte politisch gedacht
werden konnen. Anstatt den weggebrochenen metaphysischen Gewissheiten nachzu-
trauern, biete Rorty Griinde dafiir an, das reflexiv gewordene Projekt der Menschen-
rechte beherzt weiter vertreten und pragmatisch verbessern zu kdnnen. Den Relati-
vismusvorwiirfen, denen Rorty sich Zeit seines akademischen Lebens ausgesetzt
sah, begegnet er mit dem Konzept eines progressiven Ethnozentrismus, das
Schwaabe in Auseinandersetzung mit der Kommunitarismus versus Liberalismus-
Debatte entwickelt und mit Rortys Hoffnung auf eine multikulturelle, globale Utopie
verbindet.

Marie-Luisa Frick setzt hierzu einen Kontrapunkt. Sie beschéftigt sich in Was wir
von Rorty tiber Menschenrechte lernen konnen — und was nicht mit Rortys anti-dua-
listischer Haltung in Fragen der Wahrheit. Sein konstruktivistischer, anti-universalis-
tischer Ansatz, gepaart mit dem provokanten Gedanken des Ethnozentrismus und
seinem Beharren, dass das Mitgefiihl entscheidender Trager moralischen Fortschritts
sei, zdhlen fiir sie zu seinen Stirken, die besonders in Zeiten zunehmender Missach-
tung von Menschenrechten wieder aktuell werden. Rortys ,,pauschale Abneigung ge-
geniiber philosophischen Begriindungen® {ibersehe jedoch, ,,dass auch nicht-absolute
Begriindungen ihren Wert haben (kénnen) und dass mit verrechtlichen Anspriichen
Fragen nach der Rechtfertigbarkeit von Pflichten einhergehen®. Das beriihrt Fragen,
die Rorty gerne vermeiden wollte. Sie konnten jedoch, so Fricks Pointe, einen Bei-
trag zu seinem eigenen Projekt der ,,umfassenden Humanisierung menschlicher Ver-
hiltnisse* leisten, weswegen sie fiir einen nicht-absolut gesetzten menschenrecht-
lichen Begriindungsansatz pladiert.

Der vierte und letzte Abschnitt Rorty — Provokation oder Inspiration fiir die Lin-
ke? behandelt die Frage, was Rorty der politischen Linken zu sagen hat. Wie rele-
vant sind Rortys politische Zeitdiagnosen und Interventionen aus den 1980er
und 1990er Jahren fiir heutige Fragestellungen? Den Auftakt fiir den Abschnitt bil-
det Martin Seeligers Beitrag Muss sich die europdische Linke zwischen National-

18

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

staat und Internationalismus entscheiden? Seeliger macht Rortys Demokratie- und
Staatsverstdndnis fiir aktuelle Strategiefragen fruchtbar, mit denen sich die Linke in-
nerhalb der Europédischen Union konfrontiert sieht. Seeliger argumentiert, dass sich
mit Rortys Antiessenzialismus und seinem pragmatistischen Antidualismus poli-
tische Dilemmata auflosen lassen, die sich aus den Dualismen individuelle Freiheit
versus solidarische Gleichheit, Egalitarismus versus Konstitutionalismus, sowie na-
tionale versus internationale Mobilisierung ergeben. Seeliger zeigt, mit Rorty, dass
sich eine linke, pragmatische Politik weder fiir das eine noch das andere entscheiden
muss. Die europdische Linke tue gut daran, sich nicht von abstrakten Grundsatzde-
batten ablenken zu lassen, sondern situationsbedingt konkrete egalitdre Politik vor-
anzutreiben.

Schlechte Aussichten. Richard Rortys politisches Denken in der Krise des demo-
kratischen Liberalismus von Veith Selk und Christoph Held beschiftigt sich an-
schlieBend mit den Unterschieden zwischen Rortys Vorstellung einer machtpolitisch
schlagfertigen Linken und der von Rorty kritisierten ,,Neuen Linken®. Die Autoren
zeigen allerdings auch auf, dass Rorty die akademisierte Linke und deren Kulturpo-
litik nicht pauschal ablehnte — und mit ihr tatséichlich mehr Uberschneidungen auf-
wies als es auf den ersten Blick erscheinen mag. Allerdings zeichnet ihr Ausblick
ein weniger optimistisches Bild. Die Autoren gestehen Rortys Zeitdiagnose nach
wie vor eine sehr hohe Aktualitit zu, genauso wie seiner Analyse iiber die Fehler der
,Neuen Linken“. Sein Plddoyer fiir soziale Hoffnung und sein Festhalten an dem
progressiven Projekt eines reflexiv gewordenen, sozialdemokratischen Etatismus er-
scheinen ihnen jedoch nicht nur in Anbetracht der Krisenerscheinungen der Demo-
kratie im 21. Jahrhundert, sondern auch vor dem Hintergrund von Rortys eigener
pessimistischer Zeitdiagnose als unrealistisch. Der Beitrag zeigt, dass eine richtige
Kritik nicht zwingend zu praktisch realisierbaren Losungen fithren muss.

Mit ihrem Essay Intellektueller Fortschritt im Wandel der Zeit erdffnet Susana de
Castro eine dezidiert kritische Perspektive auf den Nutzen von Rortys politischer
Philosophie fiir die heutige Linke. Sie unterzieht Rorty einer feministischen und ka-
pitalismuskritischen Re-Lektiire. De Castro zufolge hat die Unterscheidung von 6f-
fentlichen und privaten Interessen Rorty von den egalitdren Zielen seiner Jugend
weggefiihrt. Zudem habe ihn seine Beschiftigung mit feministischen Autor*innen
nur bedingt geholfen, von seiner androzentrischen Vorliebe fiir private Romantik ab-
zubringen, was sein Konzept von intellektuellem Fortschritt begrenzen wiirde. Ins-
gesamt sieht de Castro vor allem das Fehlen eines intersektionalen und postkolonia-
len Antikapitalismus als ein Problem von Rortys politischem Denken an.

Die ,,neue Linke* als Aufenzirkel der Macht von Dirk Jorke und Torben
Schwuchow zeigt abschlieBend auf, dass Rortys augenzwinkernde Selbstbeschrei-
bung eines ,,postmodernen liberalen Bourgeois™ nicht wortlich genommen werden
sollte. Stattdessen weisen beide auf Rortys oft vernachléssigte ,,sozialistische* und

19

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

herrschaftskritische Seite hin, die stark von John Dewey und dem sozialistischen
Schriftsteller und Journalisten George Orwell beeinflusst wurde. Jorke und
Schwuchow entwickeln aus Rortys Schriften eine scharfe Kritik an der linksaffinen
,Akademikerklasse“, die im Neoliberalismus die gut dotierte Funktion einer ,,pro-
gressiven® Herrschaftslegitimation eingenommen habe. Sie erblicken in dieser Klas-
se die Wiederkehr des ,,sozialistischen Snobs®, gegen den bereits Orwell zu Felde
gezogen ist. Damit widersprechen die beiden Autoren denjenigen, die Rorty allzu
schnell ein mangelndes kritisches Bewusstsein vorwerfen und in ihm einen Verteidi-
ger des Status quo sehen. In dieser Lesart zeigen sich nicht nur Rortys Begabung fiir
gelungene Polemiken, sondern auch sein Feingespiir fiir die Widerspriiche und Un-
zulénglichkeiten des eigenen linksakademischen Milieus, die ihn bis heute so lesens-
wert machen.
ek

Der Band geht zuriick auf eine Anregung des Reihenherausgebers Prof. Dr. Ridiger
Voigt, die wir dankbar aufgenommen haben. Finn Langbein und Heike Jensen haben
uns bei der Korrektur und der Erstellung des Manuskripts unterstiitzt. Katharina
Schmidt / Kwittiseeds danken wir herzlich fiir das Titelbild.

Literatur

Auer, Dirk 2004: Politisierte Demokratie: Richard Rortys politisierter Antiessentialismus.
Wiesbaden.

Becker, André 2010: Reflexiver Policy-Wandel. Richard Rorty als kulturpolitischer Entrepre-
neur. Berlin/Miinster.

Bernstein, Richard J. 1987: ,,One Step Forward, Two Steps Backward. Richard Rorty on Libe-
ral Democracy and Philosophy*. In: Political Theory, 25 (4), S. 538-63.

Bernstein, Richard J. 2002: ,,Rortys Liberal Utopia“. In: Malachowski, Alan (Hrsg.): Richard
Rorty. Bd. 3. London, S. 5-32.

Boltanski, Luc/Chiapello, Eve 2018: Der neue Geist des Kapitalismus. K&In.
Brandom, Robert (Hrsg.) 2000: Rorty and his Critics. Malden.

Brunkhorst, Hauke 1990: ,,Eine Moderne ohne Vernunft? — Richard Rorty und die falsche
Authebung der Metaphysik™. In: Leviathan, 18 (3), S. 435-450.

Brunkhorst, Hauke 1996: ,,Rorty, Putnam and the Frankfurt School”. In: Philosophy & Social
Criticism, 22 (5), S. 1-16.

Chin, Clayton 2018: The Practice of Political Theory: Rorty and Continental Thought. New
York.

Curtis, William M. 2015: Defending Rorty. Pragmatism and Liberal Virtue. New York.

Die Anstalt 2016: ,.Der Faktencheck. Hintergriinde zur Sendung vom 06.12.2016. URL:
https://www.claus-von-wagner.de/content/4-tv/1-anstalt/20161206-20161206-bundestagsw
ahl-2017/anstalt-20161206-faktencheck.pdf [29.10.2020].

20

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Festenstein, Matthew/Thompson, Simon (Hrsg.) 2001: Richard Rorty: Critical Dialogues.
Oxford.

Fraser, Nancy/Honneth, Axel 2015: Umverteilung oder Anerkennung? Frankfurt am Main.

Fukuyama, Francis 2019: Identitdt. Wie der Verlust der Wiirde unsere Demokratie geféhrdet.
Hamburg.

Goldman, Loren 2019: ,Richard Rorty, Homo Adacemicus Politicus“. In: Analyse & Kritik,
41 (1), S.31-69.

Habermas, Jirgen 1999: ,,Wahrheit und Rechtfertigung. Zu Richard Rortys pragmatischer
Wende“. In: Ders.: Wahrheit und Rechtfertigung. Philosophische Aufsitze. Frankfurt/
Main, S. 230-270.

Hacke, Jens 2002: ,,Reading Rorty — eine verpasste Chance liberalkonservativer deutscher In-
tellektueller?” In: Berliner Debatte Initial, 13 (3), S. 83-94.

Hacke, Jens 2006: Philosophie der Biirgerlichkeit. Die liberalkonservative Begriindung der
Bundesrepublik. Gottingen.

Heisterhagen, Nils 2018: ,,Redet wieder tiber Geld, nicht nur iiber Gender!“ In: Cicero (on-
line). URL: https://www.cicero.de/innenpolitik/linke-krise-donald-trump-richard-roty-
[29.10.2020].

Hellmann, Gunter 2017: ,Pragmatismus in den Internationalen Beziehungen“ In: Sauer,
Frank/Masala, Carlo (Hrsg.): Handbuch Internationale Beziehungen. Wiesbaden,
S. 359-397.

Helmore, Edward 2016: ,,,Something will crack‘: supposed prophecy of Donald Trump goes
viral“. In: The Guardian (online). https://www.theguardian.com/us-news/2016/nov/19/don
ald-trump-us-election-prediction-richard-rorty [29.10.2020].

Honneth, Axel 2012: Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsitze zur praktischen Philosophie.
Frankfurt am Main.

Horster, Detlef 1991: Richard Rorty zur Einfithrung. Hamburg.

Janack, Marianne (Hrsg.) 2010: Feminist Interpretations of Richard Rorty. Pennsylvania.

Lepenies, Wolf 2016: ,,US-Philosoph sah schon 1997 das Szenario Trump voraus®. In: Die
Welt (online): https://www.welt.de/kultur/article159316646/US-Philosoph-sah-schon-1997
-das-Szenario-Trump-voraus.html [29.10.2020].

Malachowski, Alan 2002: Richard Rorty. 4 Bde. London.

Malecki, W. P./Giordano, J. 2019: ,Rorty and American Politics Today. Introduction. In:
Pragmatism Today, 10 (1), S. 5-8.

Marti, Urs 1996: ,,.Die Fallen des Paternalismus. Eine Kritik an Richard Rortys politischer
Philosophie®. In: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, 44 (2), S. 259-70.

Mouffe, Chantal 2007: Uber das Politische. Frankfurt a. Main.

Miiller, Martin 2014: Private Romantik, 6ffentlicher Pragmatismus? Richard Rortys transfor-
mative Neubeschreibung des Liberalismus. Bielefeld.

Miiller, Martin (Hrsg.) 2021: Handbuch Richard Rorty. Wiesbaden.

Neumann, Walter G. 1992: Wider den Pragmatismus: zur Philosophie Richard Rortys.
Wiirzburg.

Noetzel, Thomas 1991: ,,Solidaritit ohne Wahrheit — braucht Politik philosophische Begriin-
dungen?”. In: Perspektiven des demokratischen Sozialismus, 8 (2), S. 121-130.

21

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Reese-Schdfer, Walter 2006: Richard Rorty zur Einfiihrung. Frankfurt am Main.

Rondel, David (Hrsg.) 2021: The Cambridge Companion to Rorty. Cambridge.

Rorty, Richard. 1987: Der Spiegel der Natur. Eine Kritik der Philosophie. Frankfurt am Main.

Rorty, Richard 1988: ,,Vorwort”. In: Ders.: Solidaritdt oder Objektivitdt. Drei philosophische
Essays. Stuttgart, S. 5-9.

Rorty, Richard 1999: Stolz auf unser Land. Die amerikanische Linke und der Patriotismus.
Frankfurt am Main.

Rorty, Richard 2000: Feminismus und Pragmatismus, in: Ders.: Wahrheit und Fortschritt.
Frankfurt am Main, S. 291-328.

Rorty, Richard 2008: Philosophie als Kulturpolitik. Frankfurt am Main.

Rorty, Richard 2021: On Philosophy and Philosophers. Unpublished Papers, 1960-2000. Her-
ausgegeben von Malecki, W. P./Voparil, Chris. Cambridge.

Schacht, Ulrich 2017: ,,Der Ghostwriter. Wie viel Richard-Rorty-Kritik am linksliberalen Es-
tablishment steckt in Donald Trumps Inauguralrede? In: Tumult. Vierteljahresschrift fiir
Konsensstérung, Frithjahr 2019, S. 5-9.

Schdfer, Thomas (Hrsg.) 2011: Hinter den Spiegeln. Beitrdge zur Philosophie Richard Rortys
mit Erwiderungen von Richard Rorty. Frankfurt am Main.

Selk, Veith/Jorke, Dirk 2012: ,,Der Vorrang der Demokratie. Die pragmatistische Demokratie-
theorie von John Dewey und Richard Rorty*. In: Lembcke, Oliver (Hrsg.): Normative De-
mokratietheorien. Wiesbaden, S. 255-84.

Selk, Veith 2019: ,Richard Rorty”. In: Comtesse, Dagmar et. al. (Hrsg.): Radikale
Demokratietheorie — Ein Handbuch. Berlin, S. 400-409.

Senior, Jennifer 2016: ,,Richard Rortys 1998 Book Suggested Election 2016 Was Coming*.
In: The New York Times (online): https://www.nytimes.com/2016/11/21/books/richard-ror
tys-1998-book-suggested-election-2016-was-coming.html [29.10.2020].

White, Stephen K. 1991: Political Theory and Postmodernism. Cambridge.

22

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

I.

Rorty im ideenpolitischen Kontext

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57.
Inhalts ir it, fiir oder in K-Sy ,



https://doi.org/10.5771/9783845298641

Ulf Schulenberg

Zwischen Liberalismus und Marxismus.
Rortys Pragmatismus im politischen Kontext

1. Einleitung

Ein Proust und Kundera lesender amerikanischer Linksintellektueller, der John
Dewey verehrt und dessen deutliche Ablehnung des Marxismus teilt — Richard Ror-
tys Positionierung in der amerikanischen Intellektuellenlandschaft 1dsst sich mit Fug
und Recht als originell bezeichnen. Von Seiten der Linken war Rorty oftmals dem
Vorwurf ausgesetzt, er sei kein wirklicher Linksintellektueller, sondern vielmehr ein
Liberaler und Asthetizist, der lediglich vorgibt, auf Seiten der Guten zu stehen.
Demgegeniiber beklagten Vertreter der Rechten, Rorty verldre sich in einer unver-
antwortlichen und relativistischen Auflosung des Wahrheitsbegriffes sowie einer ra-
dikalen Dekonstruktion der westlichen Philosophiegeschichte. Konservative Kritiker
sehen ihn als integralen Teil der amerikanischen kulturellen Linken, obgleich er ge-
nau diese Linke in seinem Buch Stolz auf unser Land. Die amerikanische Linke und
der Patriotismus (1999a) scharf kritisiert hat. Fiir konservative Theoretiker und In-
tellektuelle ist Rorty, zusammen mit Lacan, Butler, Derrida und Foucault, Schuld an
den Auswiichsen postmoderner Theoriebildung, deren ikonoklastischer Gestus den
Wabhrheits-, Subjekt- und Rationalitétsbegriff zu dekonstruieren sucht.

Aber auch aus den eigenen Reihen wurde Rorty wiederholt scharf kritisiert. Der
pragmatistische Philosoph Richard J. Bernstein zum Beispiel, der mit Rorty bereits
in jungen Jahren an der University of Chicago studierte, unterstreicht in mehreren
Aufsidtzen, dass er Rortys Versuch ungemein schétzt, den Liberalismus auf eine anti-
fundamentalistische, nicht-universalistische und nicht-rationalistische Art neu zu
denken. Gleichzeitig beklagt er jedoch, dass Rorty, im Gegensatz zu Dewey, zu vage
bliebe, wenn es um das Erarbeiten konkreter Maflnahmen geht, die zur Verbesserung
der Lebenssituationen benachteiligter Gruppen fiithrten (siche Bernstein 2003
und 2010).

Deweys Version des Pragmatismus, als Instrumentalismus oder naturalistischer
Humanismus, war bereits schwer theoretisch zu fassen, da er sich aus sehr verschie-
denen Quellen speiste (englischer Empirismus, Hegel und Darwin). Man ist versucht
zu konstatieren, Rorty erhdhe den Grad der theoretischen Anstrengung, da sein Den-
ken auf neuartige Art und Weise zeigt, wie Pragmatismus, Romantik, Humanismus
und Postmetaphysik zusammenhéngen (siche Schulenberg 2015). Um Rortys Wir-

25

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

ken als politischer Intellektueller zu verstehen, ist es wichtig zu erkennen, dass er
eine Neubeschreibung des Liberalismus bietet, die idealiter die Vorziige dessen er-
hellen soll, was er als poeticized culture bezeichnet. Diese ,,dsthetisierte Kultur*
(Rorty 1992: 99) ist eine post-metaphysische Kultur, in der keine Spur des Gottli-
chen verbleibt, in der die Menschen ihr Sprechen und Handeln nicht ldnger durch
etwas Nicht-Menschliches bestimmen lassen und in der der Wunsch nach Uberein-
stimmung mit oder Ausrichtung nach etwas bereits Gegebenem ersetzt wird durch
den Wunsch nach einer kreativen Ausgestaltung des Zukiinftigen sowie die Einsicht,
dass Normativitdt nur menschengemacht sein kann und dass wir erst — im Sinne
Nietzsches — die Welt geschaffen haben, die uns etwas angeht.! Diese liberale poeti-
sierte Kultur wird bevolkert von Nominalisten und Historisten, das heilit von libera-
len Ironikerinnen, die jedweder Form des Représentationalimus abgeschworen ha-
ben und von der Kontingenz ihrer Sprache, ihres Selbst und ihrer Gemeinschaft wis-
sen.

Aus dem zuvor Gesagten wird deutlich, dass Rortys Verstdndnis des Liberalismus
sich von traditionellen Definitionsversuchen dieses komplexen Begriffes unterschei-
det. Unzweifelhaft zeigt er sich beeinflusst von Theoretikern wie John Stuart Mill,
Isaiah Berlin, John Rawls und Jiirgen Habermas, aber er bietet eine Neubeschrei-
bung des Liberalismus, die eine veranderte Sichtweise ermdglicht. In den amerikani-
schen Diskussionen des 20. Jahrhunderts war der Liberalismus oftmals gekoppelt an
die Idee des amerikanischen Exzeptionalismus.? Der Begriff des Liberalismus war
mit anderen Worten nie unschuldig. In den Politikwissenschaften, der Amerikanistik
und der Intellectual History verkam der Begriff zur Akzentuierung der Auferge-
wohnlichkeit des amerikanischen Experiments und damit in vielen Féllen zur Recht-
fertigung der hegemonialen Position der USA. Zu Zeiten des Kalten Krieges war
dieses ideologische Verstdndnis des Liberalismus von zentraler Bedeutung. In sei-
nem Standardwerk The Liberal Tradition in America (1991 [1955]) macht Louis
Hartz deutlich, dass der Liberalismus in einer Gesellschaft, die nie feudal gewesen
ist und folglich auch nie eine gegen die Aristokratie gerichtete revolutiondre Traditi-
on aufwies, ,natiirlich® erscheint. Die amerikanische Gesellschaft, wie Hartz betont,
,has within it, as it were, a kind of self-completing mechanism, which insures the
universality of the liberal idea™ (Hartz 1991: 6). Hartz schreibt zum Fehlen einer so-
zialistischen Tradition in den USA: , It is not accidental that America which has uni-
quely lacked a feudal tradition has uniquely lacked also a socialist tradition. The hid-
den origin of socialist thought everywhere in the West is to be found in the feudal
ethos. The ancien régime inspires Rousseau; both inspire Marx* (Hartz 1991: 6).

1 Im Aphorismus 301 in Die frohliche Wissenschaft schreibt Nietzsche: ,,Wir erst haben die Welt,
die den Menschen Etwas angeht, geschaffen!” (1988: 540).

2 Siehe zum amerikanischen Exzeptionalismus Lipset (1996) und Madsen (1998). Vgl. auch wei-
terfithrend Lloyd (1997).

26

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Die Spannungen zwischen Thomas Jefferson und Alexander Hamilton, zwischen
John Rawls und Ronald Dworkin oder Michael Sandel, fiihren zu Umformungen
oder gedanklichen Erweiterungen der Idee des Liberalismus, aber nie zu seiner Ver-
dringung.’

Dieser Beitrag stellt sich die Aufgabe, in drei Schritten die Kontexte zu erhellen,
die fiir Rortys Entwicklung als politischer Intellektueller wichtig waren. Im zweiten
Teil diskutiere ich seine Lesart der amerikanischen Linken, wie er sie in Stolz auf
unser Land prasentiert. Er unterscheidet streng zwischen der ,,reformistischen Lin-
ken® (reformist Left) und der ,kulturellen oder akademischen Linken* (cultural or
academic Left). Wahrend letztere sich als ineffektiv und von Theorie besessen er-
wiesen hat, gilt es laut Rorty an das Erbe der ersteren anzukniipfen. Der dritte Teil
konzentriert sich auf Rortys idiosynkratisches Verstindnis des Marxismus. Dies ist
von auflerordentlicher Bedeutung, weil die vieldiskutierte Renaissance des Pragma-
tismus seit den 1980er Jahren zu zahlreichen anregenden Analysen und Erweiterun-
gen des Verstindnisses dieser amerikanischen Philosophie gefiihrt hat. Bedauerli-
cherweise wurde jedoch das Verhiltnis von Pragmatismus und Marxismus fast génz-
lich ignoriert. Rortys Kritik des Marxismus bietet folglich die Moglichkeit, diesem
Desiderat pragmatistischer Forschung zumindest ansatzweise zu begegnen. In einem
abschlieBenden Teil werde ich zu kldren versuchen, inwiefern Rortys Neubeschrei-
bung des Liberalismus mit seiner Idee einer poetisierten Kultur zusammenhéangt.

2. Rorty und die amerikanische kulturelle Linke

Im Jahre 1909 erschien Herbert Crolys The Promise of American Life. Im Riickblick
erweist sich dieses Buch als zentral fiir die sogenannte Progressive Era in den USA.
Croly suchte zu Beginn des 20. Jahrhunderts einem neuen Versténdnis des liberalen
Kapitalismus den Boden zu bereiten. Die Industrialisierung hatte seiner Ansicht
nach zu Verwerfungen in der amerikanischen Gesellschaft gefiihrt, die Reichen noch
reicher gemacht und damit zu enormen Spannungen zwischen den sozialen Klassen
gefihrt. Croly, der aus einer wohlhabenden Familie stammte, wollte den Kapitalis-
mus keineswegs abschaffen, sondern seine Folgen abmildern. Der radikale Indivi-
dualismus eines Thomas Jefferson war nicht mehr tragbar und sollte durch eine stér-
kere Gewichtung der Rolle des Staates, im Sinne Alexander Hamiltons, zuriickge-
dringt werden. In Crolys Demokratieverstindnis soll die Eigeninitiative der Men-
schen, das heif3it ihr dynamisches Streben nach Selbstverwirklichung, gepaart wer-

3 In diesem Zusammenhang siche Lipset/Marks (2000). Weiterfithrend sieche auch Flacks (1988),
Buhle (1987), Denning (1997) und Schulenberg (2007).

27

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

den mit einer Umverteilungspolitik, die dem Pauperismus der Arbeiterklasse entge-
genwirkt. Er fiihrt hierzu aus:

,.In order to be true to their [the Americans’] past, the increasing comfort and economic
independence of an ever increasing proportion of the population must be secured, and it
must be secured by a combination of individual effort and proper political organization.
Above all, however, this economic and political system must be made to secure results of
moral and social value® (Croly 1989: 17).

Die Vorstellung Jeffersons, das individuelle Interesse fiige sich ,automatisch® mit
dem o&ffentlichen Interesse zu einem harmonischen Ganzen, kann nicht ldnger als
realistisch gelten. Ein regulierendes Eingreifen des Staates, so Croly, liegt deswegen
im O6ffentlichen Interesse:

,» The experience of the last generation plainly shows that the American economic and so-
cial system cannot be allowed to take care of itself, and that the automatic harmony of the
individual and the public interest, which is the essence of the Jeffersonian democratic
creed, has proved to be an illusion. Interference with the natural course of individual and
popular action there must be in the public interest; and such interference must at least be
sufficient to accomplish its purposes (Croly 1989: 152).

Crolys The Promise of American Life ist ein steter Bezugspunkt in Rortys Stolz auf
unser Land. Seine Gegeniiberstellung einer ,,excessively individualized democracy*
und einer ,,more highly socialized democracy*“ (Croly 1989: 25) ist zentral fiir
Rortys Argumentation. Laut Rorty hat Croly erheblich dazu beigetragen, dass sich
viele linke Intellektuelle in der Progressive Era als Sozialisten verstanden, obgleich
sie weder den Gedanken der Notwendigkeit einer Revolution vertraten noch die Idee
einer Verstaatlichung der Produktionsmittel befiirworteten. Crolys Idee einer sozia-
len Politik der Umverteilung, so Rorty, war im gesamten 20. Jahrhundert von enor-
mer Bedeutung im Hinblick auf eine klare Trennung zwischen Links und Rechts:

,,Von 1909 bis heute scheiden sich die amerikanische Linke und Rechte an der These, daf3
dem Staat die Verantwortung filir eine solche Umverteilung zuféllt. Wir Amerikaner
brauchten keinen Marx, um zu erkennen, da3 Umverteilung notwendig oder daf3 der Staat
oft kaum mehr als das ausfiihrende Organ der Reichen und Méchtigen ist“ (Rorty 1999a:
49¢1).

4 An einer zentralen Stelle schreibt Croly: ,,The existing concentration of wealth and financial
power in the hands of a few irresponsible men is the inevitable outcome of the chaotic individ-
ualism of our political and economic organization, while at the same time it is inimical to demo-
cracy, because it tends to erect political abuses and social inequalities into a system. The infe-
rence which follows may be disagreeable, but it is not to be escaped. In becoming responsible
for the subordination of the individual to the demand of a dominant and constructive national
purpose, the American state will in effect be making itself responsible for a morally and socially
desirable distribution of wealth* (Croly 1989: 23).

28

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Eine der zentralen Thesen in Stolz auf unser Land ist, dass die heutige amerikani-
sche Linke sich gegeniiber der Idee einer sozialen Politik der Umverteilung vollig
indifferent verhilt. Crolys Progressivismus hat mit anderen Worten keine Fortfiih-
rung innerhalb der Linken erfahren. Seit den 1960er Jahren hat die amerikanische
Linke sich radikal verdndert. Sie ist unpatriotisch und selbstbezogen geworden, und
sie ist nicht langer gewillt, sich als Partei der Hoffnung zu verstehen. Die von Rorty
so genannte kulturelle Linke hat dafiir gesorgt, dass Kulturpolitik an die Stelle der
Umverteilungspolitik und des Kampfs flir Arbeitnehmerrechte tritt. Dies sei nicht
mehr eine aktive und gestaltende Linke, sondern eine lediglich betrachtende und de-
fatistische Linke, die sich auf zynische Art und Weise in der Theoriebildung verlore.
Rorty macht klar, dass die zeitgendssische amerikanische kulturelle Linke seiner
Ansicht nach unféhig ist, sich in Fragen bedeutender nationaler Politik zu engagie-
ren (siche Rorty 2000: 57-87).

Im ersten Teil von Stolz auf unser Land unterstreicht Rorty, welche Bedeutung
Walt Whitman und John Dewey zukommt, wenn es um die Frage des National-
stolzes geht. Diese beiden linken Intellektuellen kannten die Defizite ihres Heimat-
landes und die von Gewalt gepriagten AusschlieBungen und Erniedrigungen, die Teil
der amerikanischen Geschichte sind. Gleichwohl sahen sie in den USA ein Projekt,
das auf die Zukunft gerichtet ist. So man Rorty folgt, sind Whitman und Dewey der
Ansicht, dass die Bedeutung der USA darin liegt, dass es sich um ein historisches
und menschengemachtes Experiment handelt, das sich keiner Form der Autoritt
beugt. Dewey und Whitman sahen im amerikanischen Experiment eine Bestirkung
ihrer Vorstellung, dass der Mensch sich nicht ldnger der Autoritdt von etwas Nicht-
Menschlichem zu beugen habe und sich nicht mehr vom Gedanken der Ewigkeit an-
gezogen fiihlen sollte. Hieraus wird ersichtlich, dass Rortys pragmatistische Insis-
tenz auf der Bedeutung von Antifundamentalismus, Historismus und Antiautoritaris-
mus auch seine Lektiire von Whitman und Dewey als linken Patrioten affiziert.
Rortys Lesart von Whitman ist aber insofern reduktionistisch, als er verkennt, in
welchem MaB3e dieser Dichter der amerikanischen Romantik noch von der Spannung
zwischen Metaphysik und Postmetaphysik bestimmt war und dieser folglich das
amerikanische Experiment durchaus noch teilweise von Formen der Transzendenz
durchzogen sah. Auch iibersicht Rorty, dass Whitmans Diagnose der USA nach dem
Biirgerkrieg in Democratic Vistas (1977 [1871]) durch einen bedriickenden Pessi-
mismus gepragt war (siche Schulenberg 2019a). Dessen ungeachtet ist es interessant
zu sehen, wie Rorty in seiner Lektiire von Whitman und Dewey Antiautoritarismus
und Postmetaphysik mit der utopischen Idee einer klassenlosen Gesellschaft verbin-
det:

»Dewey wie Whitman sahen in den Vereinigten Staaten eine Moglichkeit, in einem endli-
chen, menschlichen, geschichtlichen Unternechmen statt in etwas Ewigem und Nicht-
menschlichem einen letzten Sinn zu erblicken. Beide hofften, dafl in Amerika einmal

29

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

eine Religion der Liebe an die Stelle einer Religion der Furcht treten wiirde. Sie trdumten
davon, daf3 die Amerikaner die herkdmmliche Verkniipfung durchbrechen wiirden, zwi-
schen dem religiésen Drang, etwas Hoheres zu verehren, und dem kindlichen Geborgen-
heitsbediirfnis, der kindischen Hoffhung, der Zeitlichkeit und dem Zufall zu entrinnen.
Das erste wollten sie erhalten und auf das zweite verzichten. An die Stelle der herkdmm-
lichen Kenntnis des Willens Gottes wollten sie die Hoffnung auf ein kasten- und klassen-
loses Amerika setzen. Nicht Gott, sondern ein utopisches Amerika sollte der unbedingte
Gegenstand der Sehnsucht sein. Der Kampf fiir soziale Gerechtigkeit sollte Lebensquell
und Seele der Nation sein* (Rorty 1999a: 22).

Es ist genau dieser Wunsch nach einer klassenlosen Gesellschaft, der fiir die kultu-
relle Linke Rorty zufolge keine Rolle mehr spielt. Um sein Argument in Stolz auf
unser Land zu verstehen, muss man seine Definitionen der reformistischen und der
kulturellen Linken genauer betrachten. Unter der reformistischen Linken versteht
Rorty die amerikanische Linke zwischen dem Ende des 19. Jahrhunderts und der
Mitte der 1960er Jahre, das heil3t, sie umfasst in erster Linie die Zeit des Progressi-
vismus und des New Deal. Dies sind die Linken, die laut Rorty im Rahmen der De-
mokratie versucht haben, die Reichen daran zu hindern, die Armen immer weiter
auszubeuten. Diese reformistische Linke war dadurch geprigt, dass in ihr Patriotis-
mus, Antikommunismus, ein von Dewey angeregter Pragmatismus und die sozial-
demokratische Idee einer Umverteilungspolitik zusammenfanden. Die Mitte der
60er Jahre markiert einen radikalen Bruch mit dieser politisch aktiven, progressiven
Linken. Nach der enttduschten Hoffnung auf eine revolutiondre Umgestaltung der
amerikanischen Gesellschaft und vor allem wegen des Traumas des Vietnamkrieges
sah die sogenannte New Left, die aus den Studentenprotesten erwuchs, die Notwen-
digkeit, das Verméchtnis der reformistischen Linken zu hinterfragen.> Aus dieser
New Left entstand die kulturelle Linke, die fast ausschlieBlich im universitiren Be-
reich wirkt. Letztere sieht keine Notwendigkeit, sich an der Ausarbeitung konkreter
Reformen und MaBnahmen zu beteiligen, die eine Verbesserung der Lebenssituation
benachteiligter Gruppen nach sich zdge, sondern sie konzentriert sich, stark beein-
flusst durch Philosophen wie Derrida, Foucault, Lacan und Heidegger, auf die Theo-
riebildung. Anstatt sich auf das utopische Ziel einer klassenlosen amerikanischen
Gesellschaft zu fokussieren, verliert sich die kulturelle Linke Rorty zufolge in im-
mer elaborierteren Formen der Identitdts- und Alteritatspolitik. Die Ausarbeitung
einer Politik der Differenz und der Alteritét sei an die Stelle der notwendigen Be-
schiftigung mit politischer Okonomie getreten, und diese neue Orientierung ver-
damme die kulturelle Linke zur Bedeutungslosigkeit im Hinblick auf die Ausgestal-
tung nationaler politischer Malnahmen. Was die Losung der wirklich virulenten na-
tionalen Probleme betriftt, so Rorty, hat die kulturelle Linke keine Vorschldge anzu-

5 Eine der anregendsten Diskussionen der amerikanischen Linken bietet immer noch Lasch
(1965) und (1969).

30

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

bieten. Befangen in ihrer kryptisch-hermetischen Theoriebildung, ist sie der Mog-
lichkeit beraubt, zu einer wirklichen gesellschaftlichen Veranderung beizutragen.

In diesem Zusammenhang ist es wichtig zu sehen, dass Rortys Angriff auf die
amerikanische kulturelle Linke nicht isoliert fiir sich steht, sondern dass dieser in
einem groferen Zusammenhang zu sehen ist. Die erste landesweit wirkméchtige
Kritik an der kulturellen Linken wurde von Allan Bloom, der bei Leo Strauss in Chi-
cago studiert hat, vorgelegt. Auf Blooms The Closing of the American Mind (1987)
folgten Roger Kimballs 7enured Radicals (1990) und Dinesh D’Souzas [lliberal
Education (1991). Diese konservative Kulturkritik fand ihre Fortsetzung in den so-
genannten Science Wars, in denen Neopositivisten wie Alan Sokal, Paul R. Gross
und Norman Levitt die vorgeblichen Verirrungen eines postmodernen Wissen-
schaftsverstandnisses beklagten. Die Autoren kritisierten die Auswiichse der Debat-
ten liber politische Korrektheit, den ideologischen Angriff linker Theoretikerinnen
auf die moralische Substanz Amerikas und den Literaturkanon sowie die Hypo-
stasierung von Differenz und Alteritét. Die Betrachtungen dieser konservativen Kri-
tiker bewegten sich auf einem sehr iliberschaubaren intellektuellen Niveau, stieen
jedoch in den amerikanischen Medien auf groBe Resonanz.

Die Texte von Bloom und seinen Kollegen wiesen drei wesentliche Schwéchen
auf. Erstens haben sie die Texte linker Theoretikerinnen und Theoretiker nur sehr
oberfldchlich zur Kenntnis genommen und zeigten sich nicht in der Lage, deren
franzosische und deutsche Einfliisse in einem entsprechenden philosophie- und kul-
turhistorischen Rahmen zu diskutieren. Zweitens war ihr Angriff auf die vorgeblich
ideologischen Positionen linker Kulturtheoretikerinnen und -theoretiker selbst zu-
tiefst ideologisch. SchlieBlich blieben ihre Vorschliage, wie man der postmodernen
Desorientierung und der um sich greifenden politischen Korrektheit begegnen sollte,
zu sehr im Vagen. Dies ldsst sich von Rortys Diskussion der kulturellen Linken nicht
behaupten. Dieser versucht, dem Anti-Amerikanismus und negativen Exzeptionalis-
mus der kulturellen Linken dadurch zu begegnen, dass er die Verbundenheit von
Amerikanismus und Pragmatismus hervorhebt. Der Pragmatismus Dewey’scher Pra-
gung zeichnet sich nach Rorty durch die Betonung des Praktischen aus — das heif3t
konkrete Losungen eines Problems in der jeweiligen historischen Situation zu su-
chen und die aktive Handlung gegeniiber Kontemplation und Reflexion vorzuziehen.
Fiir Rortys Argumentation ist jedoch die Ausrichtung auf das Zukiinftige der ent-
scheidende Aspekt. Er unterstreicht diese Zukunftsorientierung, wenn er die Verbin-
dung zwischen Whitmans Amerikanismus und dem Pragmatismus wie folgt be-
schreibt:

6 Einen guten Uberblick iiber die entsprechenden Debatten bieten Berman (1992), Williams
(1995) und Willett (1998). Rortys Diskussion der amerikanischen kulturellen Linken muss auch
im Kontext der Debatte um ,redistribution® oder ,recognition‘ gesehen werden. Wichtig ist in
diesem Zusammenhang Olson (2008).

31

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

»Aus meiner Sicht ist die Verbindung zwischen whitmanschem Amerikanismus und —
klassischer wie ,neo‘ — pragmatistischer Philosophie die Bereitschaft, alle Fragen letztli-
cher Rechtfertigung der Zukunft, dem eigentlichen Gehalt der erhofften Dinge, anheim-
zustellen. Sofern der Pragmatismus iiberhaupt etwas Spezifisches an sich hat, dann dies:
dass er die Begriffe der Realitét, der Vernunft und des Wesens durch den Begriff der bes-
seren menschlichen Zukunft ersetzt. Was Novalis iiber die Romantik gesagt hat, kann
man auch auf den Pragmatismus {ibertragen, ndmlich dass er die Apotheose der Zukunft
ist* (Rorty 2018: 15).

Rorty zufolge war es das primédre Anliegen Deweys, aus der traditionellen Philoso-
phie, die auf Bewahrung des Gegebenen abzielte, ein Instrument der Verdnderung zu
machen. Dewey suchte sich von der Notwendigkeit der Beantwortung ewiger, meta-
physischer Fragen zu befreien, die letzten Endes zur Wahrung der Tradition und der
existierenden Gesellschaftsstruktur dienen sollten. An die Stelle der Suche nach Ge-
wissheit des traditionellen Philosophen — dies ist der entscheidende Punkt — sollte
die Hoffnung auf eine Umgestaltung des Bestehenden treten.” Diese Ersetzung der
Gewissheit und Erkenntnis durch Hoffnung und Zukunftsorientierung, ob im Be-
reich der Epistemologie oder in der politischen Philosophie, ist nach Rorty gleichbe-
deutend mit einem Prozess, der zur Entwicklung einer genuin amerikanischen Philo-
sophie fiihrte:

,»Trotz allem hatte Dewey nicht ganz unrecht, als er den Pragmatismus ,die Philosophie
der Demokratie’ nannte. Dabei schwebte ihm vor, dass der Pragmatismus ebenso wie
Amerika AuBerungen einer hoffnungsvollen, auf Besserung bedachten und experimen-
tierfreudigen Geisteshaltung sind. Zur Herstellung einer Verbindung zwischen Pragmatis-
mus und Amerika kann man vermutlich nicht mehr sagen, als dass sowohl das Land als
auch sein hervorragendster Philosoph darauf hinauswollen, dass wir im politischen Be-
reich die tiblicherweise von den Philosophen angestrebte Erkenntnis durch Hoffnung er-
setzen konnen. Amerika ist immer schon ein zukunftsorientiertes Land gewesen: ein
Land, das froh ist, sich erst vor relativ kurzer Zeit erfunden zu haben* (Rorty 2018: 12).

Fiir die kulturelle Linke ist der Begriff der Hoffnung Rorty zufolge nutzlos. An des-
sen Stelle sind eine Theorie der Differenz, der Alteritdt und des Nicht-Identischen
getreten, der Wunsch, das spétkapitalistische System theoretisch zu durchdringen,
sowie die stete Hervorhebung der Unmdglichkeit von Gerechtigkeit. Wahrend der
Pragmatismus die Theorie als Helferin der Praxis versteht, anstatt die Praxis als der
Theorie untergeordnet zu betrachten, tendieren die amerikanischen kulturellen Lin-
ken zu einer Hypostasierung der Theorie, die sie der Moglichkeit beraubt, konkrete
politische Mafinahmen mitzugestalten. Pointiert formuliert Rorty: ,,Die akademische
Linke hat Amerika keine Vorschldge zu machen, sie hat keine Vision eines Landes,
das vervollkommnet werden soll, indem wir uns auf bestimmte Reformen einigen®

7 Deweys Position wird besonders deutlich in Reconstruction in Philosophy (1957) und Experien-
ce and Nature (1958). Wichtig ist auch sein Aufsatz ,,The Need for a Recovery of Philosophy*
(1998).

32

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

(Rorty 1999a: 19). Im Gegensatz zur ,Biirgerreligion® (civic religion) eines
Whitman und eines Dewey, die dazu beitrug, dass Amerikaner und Amerikanerinnen
eine Liebe zu ihrem Land entwickelten, das offen und groBziigig erschien, sind die
heutigen kulturellen Linken durch eine ,,grundsatztreue, theoretisch fundierte, philo-
sophische Hoffnungslosigkeit® bestimmt (ebd.: 39f). In mehreren seiner Texte zur
amerikanischen kulturellen Linken unterstreicht Rorty, dass es seiner Ansicht nach
keine Unvereinbarkeit zwischen dem Respekt fiir kulturelle Unterschiede und der
Idee des Patriotismus gibt. Dies ist sein priméres Problem mit der Idee des Multikul-
turalismus. So schreibt er in ,,The Unpatriotic Academy* (1999b):

,»[I]t is important to insist that a sense of shared national identity is not an evil. It is an
absolutely essential component of citizenship, of any attempt to take our country and its
problems seriously. There is no incompatibility between respect for cultural differences
and American patriotism* (Rorty 1999b: 253).

Rortys Diskussion der amerikanischen kulturellen und akademischen Linken macht
deutlich, dass er der festen Uberzeugung ist, dass diese ihre esoterisch-weltabge-
wandte Theoriebildung hinter sich lassen muss, um an das bedeutende Erbe der re-
formistischen Linken des Progressivismus anzukniipfen und inspirierende Vorstel-
lungen der zukiinftigen USA entwerfen zu kdnnen. Wiederholt insistiert er, dass die
kulturelle Linke dieser Art der Fortschrittserzahlung gegeniiber zu skeptisch einge-
stellt ist. In seinem wichtigen Aufsatz ,,Back to Class Politics (1999b) fiihrt Rorty
aus, dass die kulturelle Linke sich nach den Verirrungen einer Theorie der Differenz
nun wieder der Klassenpolitik zuwenden moge und idealiter den seit den 1960er
Jahren unterbrochenen Dialog mit den Gewerkschaften wieder aufnehmen solle. Erst
wenn die kulturelle Linke ihr Ziel wieder in einer Croly’schen Umverteilungspolitik
sieht, kann sie zusammen mit den Gewerkschaften die Idee einer klassenlosen Ge-
sellschaft (classless society) zuanehmend konkreter werden lassen:

»~Nevertheless, leftist academic politics has run its course. It is time to revive the kind of
leftist politics that pervaded American campuses from the Great Depression through to
the early sixties — a politics that centres on the struggle to prevent the rich from ripping
off the rest of the country. If the unions will help us revive this kind of politics, maybe
the academy and the labour movement can get together again. Maybe together we can
help bring our country closer to the goal that matters most: the classless society (Rorty
1999b: 260f).

Auf der einen Seite erscheint Rortys Diskussion der kulturellen Linken in Stolz auf
unser Land und anderen Texten aus den 1990er Jahren als notwendiges Korrektiv
einer zunehmend abstrakten Theoriebildung der Intellektuellen an amerikanischen
Universitdten. Stark beeinflusst von Theorien wie Poststrukturalismus und Dekon-
struktion, wirkten die Texte der Intellektuellen der kulturellen Linken zunehmend
mechanisch, andmisch und in einem bestiirzenden Malle vorhersehbar. In der Tat
verkam die Originalitdt eines Derrida, Foucault, de Man, Deleuze und einer Butler

33

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

zu einem verhdrmt-bemiihten Epigonentum, dem es kaum mehr moglich schien, sich
von den standardisierten Argumentationsmustern der Identitéts- und Alteritétspolitik
zu losen. Auf der anderen Seite muss gesehen werden, dass Rortys Riickgriff auf die
Kategorie der sozialen Klasse, sein Dewey’scher Amerikanismus und seine Hervor-
hebung der Bedeutung der politischen Okonomie weder als Neubeschreibung noch
als ,,neues Vokabular® im Rorty’schen Sinne gelten kdnnen (vgl. Rorty 1992). Seine
Kritik an der amerikanischen kulturellen Linken kann man mit anderen Worten nur
verstehen, wenn man sie auf seine strenge Trennung zwischen privat und 6ffentlich
zuriickfiihrt. In seinem autobiographischen Aufsatz ,, Trotzky and the Wild Orchids*
(1999b) erzdhlt Rorty von seinem vergeblichen Versuch, diese beiden Sphéren zu-
sammenzufiihren. SchlieBlich musste er jedoch einsehen, dass die Sphiren von pri-
vat und 6ffentlich inkommensurabel sind und unterschiedliche Funktionen erfiillen.
Anstatt dies zu beklagen, sollte man die Mdglichkeiten erkennen, die sich aus diesen
zwei unterschiedlichen Weisen des Sprechens, Sprachspielen, Verantwortlichkeiten
und Handlungsweisen ergeben. In Kontingenz, Ironie und Solidaritdit (1992) ver-
sucht Rorty zu zeigen, wie es aussieht, ,,wenn wir die Forderung nach einer Theorie,
die das Offentliche und das Private vereint, aufgeben und uns damit abfinden, die
Forderungen nach Selbsterschaffung und nach Solidaritét als gleichwertig, aber fiir
alle Zeit inkommensurabel zu betrachten* (Rorty 1992: 14).

In diesem Zusammenhang stellt sich die Frage, ob diese Inkommensurabilitit der
Vokabulare dem Antifundamentalisten, Nominalisten und Historisten Rorty erlaubt,
seine Offentlichen, das heif3it politischen, Texte durch Begriffe und Kategorien be-
stimmt zu wissen, die der private Ironiker neu beschreiben und neu kontextualisieren
wiirde. Es ist wichtig zu sehen, dass Rorty sich weigert, Formen der Vermittlung
zwischen dem Privaten und dem Offentlichen zu denken. Die Frage, warum der
Antidualist Rorty keine Notwendigkeit sicht, sich des begrifflichen Werkzeugs der
Vermittlung zu bedienen, verweist nicht nur auf eine Eigenart seines pragmatisti-
schen Denkens, sondern sie erhellt auch auf einer Metaebene einen grundlegenden
Unterschied zwischen Pragmatismus und Marxismus. Man denke an die Bedeutung
des Vermittlungsbegriffes fiir Georg Lukacs, Theodor W. Adorno und Fredric Jame-
son. Rorty sagt dies nie explizit, aber man mag vermuten, dass seiner Ansicht nach
eine Insistenz auf der Bedeutung der Vermittlung ein Festhalten am Totalitétsbegriff
nach sich z6ge und damit metaphysische Restbestidnde mit sich fithrte. Wéhrend das
marxistische Denken von Lukacs und Jameson ohne den Begriff der Totalitdt nicht
angemessen erfasst werden kann, findet dieser weder bei James und Dewey noch bei
Rorty seinen Platz. Im folgenden Teil werde ich darlegen, inwiefern Rortys Interpre-
tation des Marxismus fiir ein Versténdnis seiner Version des Pragmatismus von gro-
Ber Bedeutung ist.

34

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

3. Rorty und der Marxismus

Die Renaissance des Pragmatismus hat seit den 1980er Jahren, wie zuvor dargetan,
zu zahlreichen interessanten Diskussionen gefiihrt. Man denke zum Beispiel an die
Analyse des Verhéltnisses von Pragmatismus und Dekonstruktion oder die Auswir-
kungen des Pragmatismus in den Critical Legal Studies (die Arbeiten von Stanley
Fish sind hier zu nennen).® Bedauerlicherweise hat das Verhéltnis von Pragmatismus
und Marxismus in diesem Kontext so gut wie keine Rolle gespielt. Dies verwundert
insofern, als beide Philosophien der Praxis sind, die versuchen, den dynamischen
und prozessualen Charakter sozialer Praktiken und Aktivitdten in bestimmten hi-
storischen Verhéltnissen zu erhellen. Weiterhin handelt es sich um zwei historisti-
sche Philosophien, die die Idee des Fortschritts betonen und die vorschlagen, dass
Erkenntnis sich auf das Zukiinftige und nicht auf das Vergangene ausrichten sollte.
Beide sind vom Darwinismus beeinflusst und analysieren die Kreativitit des Han-
delns, die die Menschen in einer Welt entwickeln miissen, die nicht fiir sie geschaf-
fen wurde. Auch mag man versucht sein festzustellen, dass diese beiden Philoso-
phien fiir die Notwendigkeit argumentieren, Formen einer Post-Philosophie zu ent-
wickeln. Im Falle des Literatur- und Kulturtheoretikers Fredric Jameson hat dies zur
Entwicklung des Diskurses gefiihrt, der ,,Theorie® genannt wurde, wéahrend Rorty
seine idiosynkratische Version der Kulturkritik vorstellte (seinen philosophischen
Helden Dewey als Kulturkritiker und intellectual historian verstehend).

Das Verhiltnis von Pragmatismus und Marxismus wurde von Richard J.
Bernstein und dem amerikanischen Trotzkisten George Novack in den 1970er Jahren
und von dem afro-amerikanischen Philosophen und Theologen Cornel West in den
1980er und frithen 1990er Jahren diskutiert. Seitdem wurde dieses Verhéltnis in den
Diskussionen vernachldssigt (siche Schulenberg 2019b). Rorty hat nicht viel zum
Marxismus geschrieben, und was er schrieb, war von einer deutlichen Ablehnung
geprigt. Warum reagierte dieser amerikanische Linksintellektuelle so ablehnend und
kritisch auf die marxistische Theorie? Fiir Dewey und Rorty ist der Marxismus eine
dogmatische und fundamentalistische Theorie, die an einer Tiefenhermeneutik fest-
halt und sich weigert, die Bedeutung der Entwicklung ,,vom Finden zum Machen*
(from finding to making), die fiir den Pragmatismus zentral ist, zu unterstreichen.’
Dies bedeutet, dass Marxisten an einer reprasentationalistischen Epistemologie, und

8 Siehe Moufte (1999) und Fish (1989). Zur Renaissance des Pragmatismus vgl. Dickstein (1998),
Sandbothe (2000), Misak (2007) und Malachowski (2010).

9 So schreibt Dewey in Freedom of Culture iiber den Marxismus: ,,The inherent theoretical weak-
ness of Marxism is that it supposed a generalization that was made at a particular date and place
(and made even then only by bringing observed facts under a premise drawn from a metaphysi-
cal source) can obviate the need for continued resort to observation, and to continual revision of
generalizations in their office of working hypotheses. In the name of science, a thoroughly anti-
scientific procedure was formulated, in accord with which a generalization is made having the
nature of ultimate ,truth, and hence good at all times and places* (Dewey 1989: 71). In diesem

35

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

damit an der Korrespondenztheorie der Wahrheit, festhalten, die mit einem Ver-
standnis rationaler Verantwortlichkeit gegeniiber der Welt und einem Beharren auf
der Unterscheidung zwischen Realismus und Antirealismus einhergeht (siche Rorty
1998b: 138-152). Im Dewey’schen Sinne streben die Marxisten nach Gewissheit
(the quest for certainty) und einer mimetischen Widerspiegelung des Vorgefunde-
nen, wihrend Pragmatisten wie James, Dewey und Rorty das Telos fester Gewissheit
durch versuchsweise Anndherung, Fallibilismus (sowie die Einsicht, dass Fallibilis-
mus und Antiskeptizismus zusammenfinden kdnnen), Phantasie und Hoffnung erset-
zen.'? Den Pragmatisten geht es um die Erhellung der moglichen Formen einer anti-
fundamentalistischen Geschichte des Fortschritts. Diese Geschichte verdeutlicht,
dass der Mensch der Welt nicht antworten muss, da diese nicht spricht (siehe Schu-
lenberg 2015 und 2019b).

Rorty sucht zu zeigen, inwiefern seine Idee, es gelte, den Prozess der Auftklarung
konsequent an sein Ende zu fiihren, mit der Vorstellung einer post-metaphysischen
und poetisierten Kultur zusammenhéngt. Sein Bestreben darauf richtend, seine Mit-
menschen zu liberzeugen, dass sie versuchen sollten, einen Punkt zu erreichen, an
dem sie nichts mehr vergéttlichen und an dem sie die weitreichenden Folgen begrei-
fen, die ein Ersetzen der Metaphern der Tiefe, Hohe und des Findens durch solche
der Breite, des horizontalen Fortschritts und des Machens nach sich zdge, erzihlt
Rorty eine von Kontingenz bestimmte Geschichte des westlichen Fortschritts. ,,Eine
post-metaphysische Kultur®, wie er pointiert formuliert, ,,scheint mir nicht unmogli-
cher als eine post-religitse und genauso wiinschenswert* (Rorty 1992: 15).11

Rorty argumentiert, dass der Marxismus sich nie wirklich von der Metaphysik hat
losen konnen. In Stolz auf unser Land unterstreicht er, dass es wichtig sei,

,»in die Betrachtung unserer Linken nicht den Marxismus einflieen zu lassen. Wir sollten
die marxistische Unterstellung zuriickweisen, als Linker kdnne nur gelten, wer den Sturz
des Kapitalismus fiir notwendig hélt, und jeder andere sei ein weichlicher Liberaler, ein
illusiondrer biirgerlicher Reformist™ (Rorty 1999a: 43f).

Der Marxismus und der Pragmatismus Dewey’scher Prigung waren einst geeint
durch das Primat des Praktischen, man denke an den jungen Marx der Okonomisch-
Philosophischen Manuskripte, jedoch sind laut Rorty die meisten Marxisten im 20.
Jahrhundert zu Theoretikern geworden, zu Betrachtenden statt Handelnden. Rorty
zufolge ist der Marxismus eine grand theory, die vorgibt, eine wissenschaftliche
Methode zu sein, die teleologisch ist und die zudem behauptet, ihre Voraussagungen

Zusammenhang muss gesehen werden, dass Rorty einen zumindest teilweise durchaus wohl-
wollenden Kommentar zum Kommunistischen Manifest geschrieben hat; siche Rorty (1998a).
10 In mehreren Aufsétzen hat Hilary Putnam vorgeschlagen, dass das Zusammenbringen von Fal-
libilismus und Antiskeptizismus das wesentliche Merkmal des Pragmatismus sei. Siehe z. B.
,Pragmatism and Moral Objectivity* in Putnam (1994: 151-181).
11 Siehe das Kapitel ,,Richard Rorty’s Notion of a Poeticized Culture” in Schulenberg (2015:
31-41).

36

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

zum geschichtlichen Verlauf trifen auf jeden Fall zu. Marxistische Theoretiker emp-
finden das vorsichtige Abwégen der Vor- und Nachteile von Reformen und gesell-
schaftlichen Experimenten als unbefriedigend. Laut Rorty wollen sie etwas Grof3e-
res, als Theoretiker streben sie nach Erhabenheit. Rorty versteht diese Theoretiker
so, dass sie der Ansicht sind, die ,,Menschen sollten den Blick iiber Transaktionen
hinaus auf eine nicht-menschliche Entitdt richten, der wir verantwortlich sind*
(Rorty 2000: 30). Demgegeniiber behauptet er, ,,dass wir zufrieden sein sollten mit
dem diskursiv Schoénen, statt iiber die Beziehung zwischen dem menschlichen Dis-
kurs und dem nicht-diskursiven Erhabenen zu reflektieren® (Rorty 2000: 31). Die
Idee der Erhabenheit und das Beharren auf der Bedeutung der Theorie sind verwo-
ben mit der Idee eines sicher eintretenden Fortschritts. Letzterer wird zu einer klas-
senlosen Gesellschaft fithren, das heil3t, Rorty kritisiert an den Marxisten die Annah-
men, es sei moglich, die Zukunft aus der Gegenwart zu extrapolieren, und es gebe
notwendige Gesetze des Geschichtsverlaufs.

Rorty ist der Ansicht, dass die Marxisten im 20. Jahrhundert die sdkularen Re-
formbestrebungen pragmatistischer Intellektueller als unzureichend beurteilten und
stattdessen ihr Ziel in einer Zusammenfithrung von radikaler Theoriebildung mit
dem Wunsch nach Zerschlagung des kapitalistischen Systems sahen. Der marxisti-
sche theoretische Rahmen ist fest, verlédsslich und unverdnderlich. Nach Rortys Mei-
nung ist dieser marxistische Theorierahmen, im Gegensatz zu denen von Ralph Wal-
do Emerson (als Vorlaufer des Pragmatismus), William James und Dewey, nicht be-
liebig erweiterbar, flexibel und dem Experiment gegeniiber offen.!? Nicht nur ver-
schlieft sich der marxistische Theoriediskurs dem Experiment und ist durch ein Zu-
sammenwirken von Apriorismus und Fundamentalismus gekennzeichnet, auch fin-
det er sich bestimmt durch den Gestus einer Konvergenz an das gegebene Reale.
Dieser metaphysische Gestus einer Anndherung an das vorzufindende Reale domi-
niert nicht nur die marxistische Epistemologie, sondern ebenfalls die marxistische
Literaturtheorie und Asthetik — man denke zum Beispiel an Lukacs’ und Jamesons
Texte zum Realismus und zur Idee einer materialistischen Widerspiegelungstheorie.
In diesem Zusammenhang ist es wichtig zu sehen, dass der Gestus einer Annidherung
an das Reale auch insofern metaphysisch ist, als er auf Platons Versuch zuriickgeht,
sich von der Gesellschaft, vom nomos und den gesellschaftlichen Konventionen, zu
befreien, indem man sich der Natur, der physis, zuwendet.

Der Marxismus, so Rorty, ist insofern unromantisch, als er dem Intellekt eine
Prioritdt gegeniiber der Phantasie einrdumt. Auf der einen Seite behauptet er, der
Marxismus sei unromantisch, da er das Ideal einer von einer rationalen Methode ge-
leiteten Wissenschaft anstrebe, und auf der anderen Seite vergleicht er den Marxis-
mus mit einer Religion, die Wert auf ,,Reinheit™ (purity) lege:

12 Siehe das Kapitel ,,Getting Rid of the Appearance-Reality Distinction* in Rorty (2016: 1-22).

37

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

,Fir die Marxisten gab es Tugend nur im revolutiondren Proletariat, biirgerliche Refor-
mer waren ,objektiv reaktiondr‘, und wenn man Marxens Geschichtsentwurf nicht ernst
nahm, dann stand man mit den Kréften der Finsternis im Bunde. Der Marxismus war, wie
Paul Tillich und andere richtig feststellten, eher eine Religion als ein sédkularistisches
Programm zum sozialen Wandel. Wie alle fundamentalistischen Sekten betonte er die
Reinheit* (Rorty 1999a: 47).

Ich mdchte kurz auf Rortys Kritik der wissenschaftlichen Methode eingehen. In sei-
nen wichtigen Monographien Towards the Understanding of Karl Marx: A Revolu-
tionary Interpretation (2002 [1933]) und From Hegel to Marx: Studies in the Intel-
lectual Development of Karl Marx (1994 [1936]) hat der amerikanische Philosoph
Sidney Hook, ein Schiiler Deweys, argumentiert, dass der wissenschaftliche Marxis-
mus, im Gegensatz zum utopischen Sozialismus, eine Sozialtheorie sei, die sich in
der Lage zeigte, wissenschaftliche Hypothesen zu zukiinftigen sozialen Entwicklun-
gen und Verdnderungen aufzustellen. Demgegeniiber erfiillt der dialektische Mate-
rialismus Engels’, der sich nicht von seinem Hegel’schen Erbe befreit hat und den
revolutiondren Fortschritt flir unausweichlich halt, den Anspruch einer Wissenschaft
nicht. Das Faszinierende an diesen Monographien des frithen Hook ist, dass ein
Dewey-Schiiler sich stark vom Marxismus angezogen fiihlt und diesen aus der Per-
spektive eines Pragmatisten deutet, das heilit, er fithrt diese beiden Philosophien der
Praxis auf eine anregende Art und Weise zusammen. '3

In seinem wichtigen Aufsatz ,,Pragmatism without Method“ entwickelt Rorty
eine Unterscheidung zwischen Hooks Betonung der Notwendigkeit einer Methode
und der ,holistic and syncretic side” (Rorty 1991: 64) des Pragmatismus. Rorty
nutzt mit anderen Worten Hooks Versuch, Pragmatismus und Marxismus zusam-
menzufiihren, um zu zeigen, dass der Pragmatismus keine Methode benétigt. Das
Wesen der Wissenschaft mit Hilfe der Idee der Methode zu verdeutlichen, ist laut
Rorty ein falscher Schritt. In dieser Hinsicht ist Rortys Kritik an Hook vergleichbar
mit seiner Kritik an Deweys Glauben an wissenschaftliche Methoden.!* Rorty stellt
die Behauptung auf, dass post-positivistische Philosophen wie zum Beispiel Thomas
S. Kuhn gezeigt haben, dass man Naturalist sein kann, ohne sich als Szientist zu pra-
sentieren. Seit James haben Pragmatisten versucht, eine experimentelle und fallibi-
listische Haltung attraktiv erscheinen zu lassen, gleichzeitig haben sie jedoch ge-
zeigt, dass es sehr schwierig ist, sich eine Methode vorzustellen, die fiir diese Hal-
tung stiinde. Auch hinter Rortys Argumentation in ,,Pragmatism without Method*
(1991) steht seine Idee einer post-metaphysischen Kultur, in der Philosophie, Wis-
senschaft und Religion als lediglich optionale literarische Genres erscheinen und in
der die Rolle der Naturwissenschaftlerin nicht langer privilegiert ist. Es wére falsch

13 Fiir eine ausfiihrliche Diskussion von Hooks Position siche das Kapitel ,,Early Encounters:
Sidney Hook, Richard J. Bernstein, and George Novack® in Schulenberg (2019b: 21-45).
14 Zu Rortys Kritik an Dewey siche v. a. ,,Dewey’s Metaphysics® in Rorty (1982: 72-89).

38

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

zu denken, dass letztere, bedingt durch ihren Gebrauch einer rationalen Methode, in
der Lage sei, einen festen, verldsslichen und unabédnderlichen Rahmen zu entwi-
ckeln, in dem all unsere partikularen Interessen und Aktivititen ihren Platz fanden.
In diesem Zusammenhang ist es wichtig zu erkennen, dass die Vertreter der Idee
einer post-metaphysischen Kultur den Gedanken ablehnen, es gebe eine natiirliche,
ahistorische Ordnung der Griinde fiir die Rechtfertigung einer Uberzeugung — eine
Ordnung, an die eine Methode sich halten konnte. Der Gedanke einer solchen Ord-
nung erscheint nicht langer plausibel, wenn man sich mit den Pragmatisten vor Au-
gen fiihrt, dass die Kulturevolution, ebenso wie die biologische Evolution, keinem
Gesetz folgt, sondern durch eine nicht vorhersehbare Folge von Zufillen gepragt ist.

Wihrend Hook mit der Dewey’schen Vorstellung eines Kontinuums von Natur-
Mensch-Gesellschaft arbeitet, impliziert Rortys Hervorhebung eines kontinuierli-
chen und vielgestaltigen Ubergangs zwischen Wissenschaft, Politik, Religion und
Kunst, dass es keine besondere wissenschaftliche Methode gibt, um philosophische
Probleme zu 16sen. So wir uns in der Lage zeigten, die Idee einer wissenschaftlichen
Methode zu verabschieden,

,»we would have much less trouble thinking of the entire culture, from physics to poetry,
as a single, continuous, seamless activity in which the divisions are merely institutional
and pedagogical. [...] We would thus fulfill the mission of the syncretic and holistic side
of pragmatism — the side that tries to see human beings doing much the same sort of
problem-solving across the whole spectrum of their activities (already doing it and so not
needing to be urged to start doing it)*“ (Rorty 1991: 76).

In seinem Aufsatz ,,Das Ende des Leninismus, Havel und die soziale Hoffnung®
(2003) geht Rorty der Frage nach, ob dem Marxismus nach den Ereignissen von
1989 noch irgendeine Bedeutung zukommt. Sein Urteil ist eindeutig. Gleich zu Be-
ginn dieses Aufsatzes schldgt er vor, man moge die Begriffe ,,Kapitalismus® und
»Sozialismus® aus dem politischen Vokabular der Linken streichen. Auch verleiht er
seiner Hoffnung Ausdruck, ,,dall wir das ganze Vokabular, dessen sich die Linke bei
ihren politischen Erwdgungen bedient, durch einen banaleren Wortschatz ersetzen
konnen™ (Rorty 2003: 330). In aller Deutlichkeit stellt er fest, dass das Verlangen
nach einer totalen Revolution nach den Ereignissen von 1989 sinnlos erscheint. Der
Marxismus als groe Erzdhlung im Sinne Jean-Frangois Lyotards ist fiir Rorty zu
einer amorphen und verschwommenen Phantasievorstellung geworden, und die
Marxisten, verloren in ihrem Glauben an die Theorie, sehen sich in Wirklichkeit der
Maglichkeit beraubt, sinnvolle Aussagen iliber den Zustand der ,kapitalistischen®
Welt zu treffen:

,Die Ereignisse des Jahres 1989 haben diejenigen, die nach wie vor am Marxismus fest-

halten wollten, davon iiberzeugt, da3 wir ein Verfahren brauchen, um unsere Zeit in Ge-

danken zu fassen, und einen Plan, um die Zukunft besser zu gestalten als die Gegenwart,
ohne dabei auf den Kapitalismus, die biirgerlichen Lebensformen, die biirgerliche Ideolo-

39

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

gie und die Arbeiterklasse Bezug zu nehmen. Wir miissen das verschwommene Ziel des
Marxismus ebenso aufgeben, wie Marx und Dewey das verschwommene Ziel Hegels fal-
lenlieBen* (Rorty 2003: 337).

Eine Gemeinsamkeit zwischen ,,Das Ende des Leninismus, Havel und die soziale
Hoffnung™ und dem Argument, das Rorty in Kontingenz, Ironie, und Solidaritdt ent-
wickelt, ist, dass er vorschldgt, man mdge davon Abstand nehmen, nach einer Theo-
rie zu suchen, die an die Stelle des nunmehr funktionslosen Marxismus triate. Auch
in Kontingenz, Ironie und Solidaritdt macht Rorty klar, dass wir keine grand theory
brauchen, die in einem weitgesteckten Rahmen Mechanismen der Unterdriickung
und Ausbeutung, Ideen der Befreiung und die Entwicklung der Geschichte analy-
sierte und die ebenfalls eine radikal verdnderte Gesellschaft skizzierte, verbunden
mit dem Anspruch, uns von der Erscheinung zur Realitdt, dem wirklich Realen, zu
geleiten. Weiterhin sollten wir nicht ldnger an der Idee der Ideologie festhalten und
diese in der Gewissheit verwenden, dass nur wir als Intellektuelle, bedingt durch un-
sere theoretische bezichungsweise philosophische Bildung, als Kritiker der Ideolo-
gie zu fungieren vermdchten.

Fiir unsere Zwecke ist es wichtig zu sehen, dass Rorty seine Kritik am Marxismus
in Kontingenz, Ironie und Solidaritdt auch mit seiner strengen Trennung zwischen
dem Privaten und dem Offentlichen verbindet. Lange Zeit erschien der Marxismus
vielen Intellektuellen so attraktiv, da er eine Mdglichkeit bot, Selbsterschaffung und
soziale Verantwortung in einer Position zu vereinen. Dem tritt Rorty mit Entschie-
denheit entgegen, indem er konstatiert, dass die Einstellung der liberalen Ironikerin
unvereinbar mit den Pramissen des Marxismus sei:

,Der Marxismus erregte den Neid aller spéteren intellektuellen Bewegungen, weil es
einen Augenblick lang so schien, als zeige er, wie Selbst-Erschaffung und soziale Verant-
wortung, heidnischer Heroismus und christliche Liebe, kontemplative Distanz und revo-
lutiondres Feuer zu einer Synthese gebracht werden konnen. Nach meinem Verstdndnis
der ironistischen Kultur konnen solche Gegensitze in einem Leben kombiniert, aber
nicht in einer Theorie zur Synthese gebracht werden. Wir sollten nicht mehr auf einen
Nachfolger des Marxismus oder auf eine Theorie warten, die Anstand und Erhabenheit
verschmilzt. Troniker sollten sich mit dem Rif zwischen Privatem und Offentlichem in
ihrem abschlieSenden Vokabular aussohnen, sollten sich mit der Tatsache abfinden, daf3
die Zerstreuung von Zweifeln in bezug auf das eigene abschlieBende Vokabular nichts
damit zu tun hat, da} man versucht, andere Menschen vor Schmerz und Demiitigung zu
bewahren* (Rorty 1992: 200).

Unsere Diskussion der Rorty’schen Lesart des Marxismus hat gezeigt, dass er der
Ansicht ist, dass der liberale politische Diskurs in der 6ffentlichen Sphére gut daran
téte, so ,,untheoretisch und schlicht [simpleminded]* (Rorty 1992: 201) wie mdglich
zu bleiben und sich damit von den Anmafungen des Marxismus zu unterscheiden.
Denkt man z.B. an Lukacs’ Theorie der Verdinglichung und seinen Totalititsbegriff,
an Adornos negative Dialektik oder Jamesons theoretische Auseinandersetzung mit

40

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

dem Spétkapitalismus und der Postmoderne als seiner kulturellen Logik, so wird der
Unterschied zu Rortys liberaler Version des Pragmatismus deutlich. Sicherlich kdnn-
te man sich in Auslassungen iiber die undifferenzierte Betrachtungsweise Rortys er-
gehen, die der Komplexitit der Texte von zum Beispiel Adorno und Jameson nicht
gerecht wird. Rorty spricht ausschlieBlich iiber den Marxismus, ohne die Pluralitit
marxistischer Theorieansitze zur Kenntnis zu nehmen und ohne einzelne Theoreti-
ker intensiv zu diskutieren. Dies schwicht seine Argumentation. Allerdings war es
hier mein priméres Anliegen, Rortys Kritik des Marxismus zu nutzen, um seine anti-
fundamentalistische Geschichte des Fortschritts und seine damit verbundene Idee
einer post-metaphysischen Kultur zu erhellen. Diese fiir sein pragmatistisches Den-
ken zentrale Idee wird mich auch im abschlieBenden Teil dieses Kapitels beschafti-
gen.

4. Rortys Verstindnis des Liberalismus und die Idee einer poetisierten Kultur

Rortys anti-fundamentalistische Geschichte des Fortschritts endet mit seiner Idee
einer poetisierten Kultur. Diese Kultur, so Rorty, ist im Entstehen begriffen, und in
ihr vermochten wir, die Konsequenzen der Entwicklung vom Entdecken beziehungs-
weise Finden zum Machen voll zu verstehen. Weiterhin wiren wir geneigt,
Nietzsches radikale Ideen, dass nur wir die Welt geschaffen haben, die den Men-
schen etwas angeht, und dass wir in den Dingen nur das wiederfinden, was wir zu-
vor in sie hineingetan haben, zu akzeptieren. Rortys Idee einer literarischen oder
poetisierten Kultur bildet den Endpunkt seines Versuches, in der Welt und im Selbst
keine Spur des Géttlichen mehr zu belassen. Diese Art der Kultur wére nicht mehr
bestimmt durch die Idee der einen richtigen Beschreibung, die Idee, es gebe ein in-
neres Wesen der Wirklichkeit, das es zu erfassen gelte, oder die Vorstellung, man
moge danach trachten, dem Wahren und Guten stetig ndher zu kommen und schlief3-
lich den Punkt erreichen, an dem beide eins werden. Eine poetisierte Kultur in ihrer
entwickelten Form ist eine anti-fundamentalistische, anti-essentialistische und nomi-
nalistische Kultur, die zudem durch die fallibilistische und historistische Einstellung
ihrer Vertreter und Vertreterinnen geprégt wird. So man gewillt ist, Rorty zu folgen,
zeigen sich nur starke Dichter im Sinne Harold Blooms und liberale Ironikerinnen in
der Lage, die Bedeutung der Kontingenz und der radikalen Neubeschreibung wirk-
lich zu erkennen, und folglich solle man sein Bestreben darauf richten, den nietz-
scheanischen Gestus des starken Dichters nachzuvollziehen, der Selbsterkenntnis
zur Selbsterschaffung werden lédsst. In einer poetisierten Kultur, in der weder die
Korrespondenztheorie der Wahrheit noch der Gestus der Anndherung an etwas vor-
gingig Gegebenes eine Rolle spielen, unterstreichen ironistische Intellektuelle die
Bedeutung der Erfindung neuer Vokabulare und Metaphern und betrachten die krea-

41

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

tive Verwendung dieser neuen Weisen des Sprechens als formgebend und richtungs-
weisend fiir den Verlauf der Geschichte.

Rorty erzihlt eine Geschichte der Ersetzungen und Uberginge. Religion wurde
durch die Philosophie ersetzt, und Kants transzendentaler Idealismus und sein Ideal
der Philosophie als Wissenschaft mussten Hegels Historismus weichen. Die Roman-
tik fand ihre Verldngerung im amerikanischen Pragmatismus, und Philosophie wich
schlieBlich der Literatur. In seinem wichtigen spiten Aufsatz ,,Philosophy as a Tran-
sitional Genre® stellt er eine These auf, die fiir viele seiner Texte zentral ist: ,It is
that the intellectuals of the West have, since the Renaissance, progressed through
three stages: they have hoped for redemption first from God, then from philosophy,
and now from literature* (Rorty 2004: 8).

Fiir das Wirken Rortys als politischer Intellektueller ist es wichtig zu sehen, dass
er sein Verstindnis des Liberalismus an die Idee einer poetischen Kultur koppelt.
Eine radikale Fortfiihrung des Gedankens der Aufklarung zoge eine neuartige Be-
schreibung des Liberalismus nach sich.! Er fiihrt hierzu in Kontingenz, Ironie und
Solidaritdt aus:

,,Wir brauchen eine Neubeschreibung des Liberalismus derart, dal die Hoffnung, Kultur
im ganzen konne ,poetisiert® werden, den Platz der aufkldrerischen Hoffnung einnimmt,
Kultur kénne ,verniinftig® gemacht oder ,verwissenschaftlicht werden. Das heifit, wir
miissen die Hoffnung, daf3 eine Gleichheit der Chancen zur Erfiillung idiosynkratischer
Waunschtrdume erreicht werden kénne, an die Stelle der Hoffnung riicken, daf3 jedermann
,Leidenschaft® oder Phantasterei durch ,Vernunft® ersetzen moge* (Rorty 1992: 98).

Fiir das Verstdndnis des Liberalismus ist nach Rortys Ansicht von hoher Wichtigkeit,
dass dieser keiner philosophischen Grundlegung bedarf und dass das Entwickeln
von theoretischen Begriindungen seiner Uberlegenheit gegeniiber anderen Gesell-
schaftsformen nicht notwendig ist. An die Stelle einer transzendentalen Deduktion
des Liberalismus tritt in einer anti-fundamentalistischen Kultur der historische Ver-
gleich, das heiflt die Nutzung des uns zur Verfiigung stehenden Vokabulars, um die
Vorteile und Moéglichkeiten einer liberalen Gesellschaft zu akzentuieren:

,»Eine solche Kultur wiirde nicht mehr annehmen, da3 jede Form kulturellen Lebens nur
so stark ist wie ihre philosophischen Grundlagen. Sie wiirde vielmehr die Vorstellung sol-
cher Grundlagen fallenlassen und die Rechtfertigung liberaler Gesellschaft einfach als
eine Frage des historischen Vergleichs mit anderen Versuchen zu sozialer Organisation —
vergangener und solcher, die Utopisten sich fiir die Zukunft ausmalen — betrachten*
(Rorty 1992: 98).

In einer poetisierten Kultur, die den Gedanken einer Verantwortlichkeit des Men-
schen gegeniiber der Welt verabschiedet hat, kann auch die Beschreibung des Libe-

15 Fiir erhellende Diskussionen von Rortys Deutung des Liberalismus siche Gander (1999) und
Melkonian (1999). In diesem Kontext siche auch Ryan (2012).

42

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

ralismus nichts als eine poetische Errungenschaft sein. Das Streben nach der Ge-
wissheit, Verlasslichkeit, Festigkeit, Tiefe oder Reinheit von etwas, das mehr wire
als eine weitere menschliche Erfindung, hat in einer literarischen und poetisierten
Kultur keinen Platz mehr.!¢ Dies wird in Rortys Kritik am Marxismus ebenso deut-
lich wie in seiner Diskussion des Liberalismus. Vokabulare sind von Menschen in
einem bestimmten historischen Kontext geschaffene Werkzeuge, die dazu dienen,
weitere menschliche Artefakte herzustellen. Die Rhetorik des Liberalismus sollte
sich nach Rorty um diesen Gedanken zentrieren.

In ,,Der Vorrang der Demokratie vor der Philosophie® (1988) legt Rorty dar, dass
sich sein Verstidndnis von John Rawls gedndert hat. Las er diesen zunéchst, wie viele
seiner Kollegen und Kolleginnen, als Kantianer, der auf die Entwicklung eines mo-
ralischen Prinzips abzielte und der argumentierte, dass die liberale Demokratie phi-
losophischer Vorannahmen bedarf, versteht er ihn nunmehr als Theoretiker, der der
Ansicht ist, der Liberalismus bediirfe keiner philosophischen Rechtfertigung. Rorty
bezeichnet Rawls’ Einstellung als ,,durch und durch historisch und antiuniversalis-
tisch™ (Rorty 1988: 91). Er fahrt fort:

»Rawls kann sich riickhaltlos einverstanden erklaren mit Hegel und Dewey und gegen
Kant behaupten, das Bemiihen der Aufklirung, sich von der Uberlieferung und der Ge-
schichte loszusagen und sich auf ,Natur® oder ,Vernunft® zu berufen, sei Selbstbetrug.
Eine solche Berufung kann Rawls als irregeleiteten Versuch auffassen, durch die Philoso-
phie zu bewerkstelligen, was der Theologie mifilang* (Rorty 1988: 91).

Rorty zielt in diesem Aufsatz darauf ab, Rawls als den Theoretiker des Liberalismus,
als Teil der modernen anti-fundamentalistischen Geschichte des Fortschritts zu deu-
ten. Folglich sucht er den Gegensatz zu erhellen ,,zwischen Rawls® Versuch, ,philo-
sophisch gesprochen an der Oberfldche zu bleiben‘, und dem traditionellen Bestre-
ben, das ,philosophische Fundament der Demokratie® aus der Tiefe auszugraben*
(Rorty 1988: 95).

Fiir eine post-metaphysische und poetisierte Kultur ist die Idee, man solle ,,philo-
sophisch gesprochen an der Oberfliche bleiben®, charakteristisch. Nach Rortys An-
sicht ist Rawls’ Ziel weder eine transzendentale Deduktion des amerikanischen

16 In diesem Zusammenhang unterstreicht Rorty, dass unser Vokabular, mittels dessen wir den
Liberalismus zu rechtfertigen suchen, nicht von der Idee eines moralischen Prinzips oder eines
moralischen Privilegs dominiert werden sollte. So wir unsere Gegnerin in einer Auseinander-
setzung mittels der Idee in die Enge treiben wollen, die liberale Freiheit stiinde fiir ein morali-
sches Privileg, dann erweist sich die Wand, an der wir sie zu stehen glaubten, als weniger sta-
bil, als wir annahmen: ,,Dann zeigt sich, dal die Wand nur eine gemalte Kulisse ist, wieder nur
ein Menschenwerk, ein Biihnenbild fiir die Kultur. Eine &sthetisierte Kultur wire eine, die
nicht darauf beharrt, dafl wir die echte Wand hinter den gemalten Wénden finden, die echten
Priifsteine der Wahrheit im Gegensatz zu Priifsteinen, die nur kulturelle Artefakte sind. Sie wa-
re eine Kultur, die gerade dadurch, daf3 sie zu schétzen weil3, da3 alle Priifsteine solche Arte-
fakte sind, sich die Erschaffung immer vielféltigerer und vielfarbigerer Artefakte zum Ziel
setzte™ (Rorty 1992: 99).

43

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Liberalismus noch das Erarbeiten philosophischer Grundlagen demokratischer Insti-
tutionen. Vielmehr sucht er sich von dem Anspruch einer grand theory zu l6sen, in-
dem er die Grundsétze, Anschauungen und Werte amerikanischer Liberaler in ein
System bringt, ohne den Anspruch zu erheben, dieses sei iiberzeitlich und von dem
Gedanken einer natiirlichen Ordnung dominiert.!” Weiterhin hilft Rawls uns, den
Gedanken eines ausschlieBlich giiltigen moralischen Vokabulars, das fiir jede
menschliche Gemeinschaft angemessen wire, fallenzulassen. Wie im Falle von zum
Beispiel Dewey, Kuhn, Davidson und Derrida mag jedoch auch Rortys Rawls-Lek-
tiire problematisch sein und einen Theoretiker auf eine Art prasentieren, so dass man
diesen teilweise kaum noch wiedererkennt. Gleichwohl ist es faszinierend zu sehen,
welchen Schluss Rorty aus der Diskussion des politischen Philosophen und des Mo-
ralphilosophen Rawls zieht:

»Sofern wir zum Philosophieren neigen, werden wir nicht den Wortschatz von Descartes,
Hume und Kant anwenden wollen, sondern die von Dewey, Heidegger, Davidson, und
Derrida gebotene Terminologie mit ihren eingebauten Warnungen vor der Metaphysik.
Denn wenn wir uns dieser Terminologie bedienen, werden wir imstande sein, den morali-
schen Fortschritt nicht als Geschichte von Entdeckungen zu sehen, sondern als Geschich-
te des Machens — nicht als Geschichte der durch den Einsatz der Vernunft ermdglichten
allméhlichen Entschleierung von ,Prinzipien‘, ,Rechten‘ oder ,Werten®, sondern als Ge-
schichte einer durch ,radikal situierte® Individuen und Gemeinschaften bewerkstelligten
[poetic, im engl. O.] Errungenschaft (Rorty 1988: 100).!8

Rortys pragmatistische Philosophie fordert uns auf, diese Geschichte des Machens
in einer post-metaphysischen Kultur auf moglichst vielfdltige Art und Weise weiter-
zuerzéhlen.

17 Rortys ,,Der Vorrang der Demokratie vor der Philosophie® sollte im Zusammenhang gesehen
werden mit dem Argument, das er in ,,Solidaritdt oder Objektivitdt?* entwickelt. Rortys Ethno-
zentrismus, sein offen eingestandener ,,einsame[r] Provinzialismus* (Rorty 1988: 27), lenkt die
Aufmerksamkeit auf die Tatsache, dass ,,die positive Terminologie, deren man sich zur Be-
schreibung liberaler Gesellschaften bedient, wiederum dem Wortschatz der liberalen Gesell-
schaften entnommen ist. Aber irgendein Vokabular muf3 man ja schlieBlich verwenden, und die
in primitiven, theokratischen oder totalitiren Gesellschaften geldufige positive Terminologie
wird nicht zum gewiinschten Resultat fiihren. Daher rdumt der Pragmatist ein, er habe keinen
ahistorischen Standpunkt, von dem er die Gewohnheiten der modernen Demokratien, die er lo-
ben méochte, gutheiflen kann® (Rorty 1988: 25f). Zu diesem Themenkomplex siche auch Rortys
Aufsitze ,,Postmodernist Bourgeois Liberalism* und ,,On Ethnocentrism: A Reply to Clifford
Geertz* in Rorty (1991: 197-202, 203-210).

18 Die Ubersetzung muss an dieser Stelle korrigiert werden. Joachim Schulte iibersetzt lediglich
»achievement als ,,Errungenschaft®; im Original heif3t es jedoch ,,poetic achievement™ (Rorty
1991: 189). Ich habe versucht darzulegen, dass gerade das Adjektiv ,,poetic fiir Rortys huma-
nistische und anti-fundamentalistische Geschichte des Fortschritts von zentraler Bedeutung ist.

44

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

5. Schlussbemerkung

Als Philosoph und politischer Intellektueller war Richard Rorty ein Humanist. Er
war in demselben Sinne ein Humanist wie Nietzsche, James, F.C.S Schiller und
Dewey. Das Denken dieser Philosophen war bestimmt von Protagoras’ Idee, der
Mensch sei das MaB aller Dinge. In Kontingenz, Ironie und Solidaritdt spricht Rorty
von der ,,Art Humanismus und Pragmatismus, der ich in diesem Buch das Wort ge-
redet habe® (Rorty 1992: 193). Stets verweist dieser amerikanische Philosoph auf
die Frage, inwiefern der Pragmatismus, als eine Philosophie der Praxis, des kreati-
ven Handelns und der Erfahrung, als eine Form des Humanismus verstanden werden
kann. Weiterhin unterstreicht er die Bedeutung der Frage, inwiefern Pragmatismus,
Humanismus, Postmetaphysik und Antiautoritarismus zusammenhingen. Wie ge-
zeigt wurde, ist der pragmatistische Humanismus insofern ein Antiautoritarismus,
als er argumentiert, dass der Mensch sich keiner nicht-menschlichen Macht beugen
muss beziehungsweise ihren Imperativen Folge zu leisten hitte. Den Apriorismus
und Fundamentalismus traditioneller Philosophien kritisierend, argumentieren Prag-
matisten wie James, Dewey und Rorty, dass es keine nicht-menschlichen Wahrheiten
und ewigen moralischen Prinzipien gibt, sondern nur die Welt der Praxis als ge-
schichtliche Welt, in der der Mensch, von seiner Phantasie geleitet, auf kreative Art
versucht, Probleme zu 16sen, Ziele zu verwirklichen und Formen der Normativitét
zu entwickeln. So man die Weltgerichtetheit des Denkens und die Idee der rationalen
Verantwortlichkeit gegeniiber der Welt verabschiedet, kann man zu einer Position
gelangen, die einem die Mdglichkeit offenbarte zu verstehen, dass in einer post-me-
taphysischen Kultur die begrifflichen Werkzeuge fiir ein Erfassen und Beschreiben
der Welt der Erfahrungen nur in eben dieser Welt der Praxis erfunden und geformt
werden konnen.

Unsere Diskussion von Rortys Kritik an der amerikanischen kulturellen Linken
und von seinem Verstdndnis des Marxismus und Liberalismus hat gezeigt, dass er
der Ansicht ist, dass die Suche nach der Gewissheit, Verlésslichkeit, Festigkeit, Tiefe
und Reinheit von etwas, das mehr wire als eine weitere menschliche Erfindung, in
einer poetisierten Kultur keine Rolle mehr spielte. Richard J. Bernstein ist beizu-
pflichten, wenn er tiber Rortys ,,deep humanism* schreibt: ,,There is nothing that we
can rely on but ourselves and our fellow human beings. There is no outside authority
to which we can appeal — whether we think of it as God, Truth, or Reality*
(Bernstein 2010: 211). Indem Rorty eine pragmatistische Geschichte des Fortschritts
erzéhlt, setzt er den Prozess der Aufkliarung fort. Seine Mitmenschen anregend, sie
mogen sich als selbstbewusste, neugierige und kreative ,,Neubeschreiber* (redescri-
bers) prasentieren, sucht er sie von der Notwendigkeit einer post-metaphysischen
Kultur zu liberzeugen, und gleichzeitig ist sein Bestreben darauf gerichtet, ihnen zu
verdeutlichen, dass sie in der Lage seien, zu dieser Kultur einen wichtigen Beitrag

45

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

zu leisten. Rortys pragmatistischer Humanismus hat auf ebenso unnachgiebige wie
anregende Art und Weise auf der Bedeutung dieses Prozesses des Umdenkens insis-
tiert.

Literatur

Berman, Paul (Hrsg.) 1992: Debating P.C. The Controversy over Political Correctness on Col-
lege Campuses. New York.

Bernstein, Richard J. 2003: ,Rorty’s Inspirational Liberalism®. In: Guignon, Charles/Hiley,
David R. (Hrsg.): Richard Rorty. New York, S. 124-138.

Bernstein, Richard J. 2010: The Pragmatic Turn. Malden.

Bloom, Allan 1987: The Closing of the American Mind. How Higher Education Has Failed
Democracy and Impoverished the Souls of Today's Students. New York.

Buhle, Paul 1987: Marxism in the United States. New York.
Croly, Herbert 1989: The Promise of American Life. Boston.

D’Souza, Dinesh 1991: Illiberal Education. The Politics of Race and Sex on Campus. New
York.

Denning, Michael 1997: The Cultural Front. The Laboring of American Culture in the Twen-
tieth Century. New York.

Dewey, John 1957 [1948]: Reconstruction in Philosophy. Boston.

Dewey, John 1958 [1925]: Experience and Nature. New York.

Dewey, John 1989 [1939]: Freedom and Culture. Amherst.

Dewey, John 1998: ,,The Need for a Recovery of Philosophy*. In: Hickman, Larry A./
Alexander, Thomas M. (Hrsg.): The Essential Dewey, Vol 1. Pragmatism, Education, De-
mocracy. Bloomington, S. 46-70.

Dickstein, Morris (Hrsg.) 1998: The Revival of Pragmatism. New Essays on Social Thought,
Law, and Culture. Durham.

Fish, Stanley 1989: Doing What Comes Naturally. Change, Rhetoric, and the Practice of
Theory in Literary and Legal Studies. Durham.

Flacks, Richard 1988: Making History. The Radical Tradition in American Life. New York.

Gander, Eric M. 1999: The Last Conceptual Revolution. A Critique of Richard Rorty’s Politi-
cal Philosophy. Albany.

Hartz, Louis 1991 [1955]: The Liberal Tradition in America. New York.

Hook, Sidney 1994 [1936]: From Hegel to Marx. Studies in the Intellectual Development of
Karl Marx. New York.

Hook, Sidney 2002 [1933]: Towards the Understanding of Karl Marx. A Revolutionary Inter-
pretation. New York.

Kimball, Roger 1990: Tenured Radicals. How Politics Has Corrupted Our Higher Education.
New York.

Lasch, Christopher 1965: The New Radicalism in America (1889-1963). The Intellectual as a
Social Type. New York.

46

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Lasch, Christopher 1969: The Agony of the American Left. New York.
Lipset, Seymour Martin 1996: American Exceptionalism. A Double-Edged Sword. New York.

Lipset, Seymour Martin/Marks, Gary 2000: It Didn’t Happen Here. Why Socialism Failed in
the United States. New York.

Lloyd, Brian 1997: Left Out. Pragmatism, Exceptionalism, and the Poverty of American
Marxism, 1890-1922. Baltimore.

Madsen, Deborah L. 1998: American Exceptionalism. Jackson.
Malachowski, Alan 2010: The New Pragmatism. Durham.

Melkonian, Markar 1999: Richard Rorty’s Politics. Liberalism at the End of the American
Century. New York.

Misak, Cheryl (Hrsg.) 2007: New Pragmatists. Oxford.

Mouffe, Chantal (Hrsg.) 1999: Dekonstruktion und Pragmatismus. Demokratie, Wahrheit und
Vernunft. Wien.

Nietzsche, Friedrich 1988: ,Die frohliche Wissenschaft“. In: Colli, Giorgio/Montinari,
Mazzino (Hrsg.): Kritische Studienausgabe, Band 3. Berlin, S. 343-652.

Olson, Kevin (Hrsg.) 2008: Adding Insult to Injury. Nancy Fraser Debates Her Critics. New
York.

Putnam, Hilary 1994: Words and Life. Cambridge.
Rorty, Richard 1982: Consequences of Pragmatism. Essays 1972-1980. Minneapolis.
Rorty, Richard 1988: Solidaritét oder Objektivitdt? Drei philosophische Essays. Stuttgart.

Rorty, Richard 1991: Objectivity, Relativism, and Truth. Philosophical Papers, Vol. 1. New
York.

Rorty, Richard 1992: Kontingenz, Ironie und Solidaritit. Frankfurt.
Rorty, Richard 1998a: Das Kommunistische Manifest 150 Jahre danach. Frankfurt.

Rorty, Richard 1998b: ,,The Very Idea of Human Answerability to the World. John
McDowell’s Version of Empiricism®. In: Ders.: Truth and Progress. Philosophical Papers,
Vol. 3. New York, S. 138-152.

Rorty, Richard 1999a: Stolz auf unser Land. Die amerikanische Linke und der Patriotismus.
Frankfurt.

Rorty, Richard 1999b: Philosophy and Social Hope. New York.

Rorty, Richard 2000: Die Schonheit, die Erhabenheit und die Gemeinschaft der Philosophen.
Frankfurt.

Rorty, Richard 2003: Wahrheit und Fortschritt. Frankfurt.

Rorty, Richard 2004: ,,Philosophy as a Transitional Genre®. In: Benhabib, Seyla/Fraser, Nan-
cy (Hrsg.): Pragmatism, Critique, Judgment. Essays for Richard J. Bernstein. Cambridge,
S. 3-28.

Rorty, Richard 2016: Philosophy as Poetry. Charlottesville.

Rorty, Richard 2018 [1994]: Hoffnung statt Erkenntnis. Eine Einfiihrung in die pragmatisti-
sche Philosophie. 3. Aufl. Wien.

Ryan, Alan 2012: The Making of Modern Liberalism. Princeton.

Sandbothe, Mike (Hrsg.) 2000: Die Renaissance des Pragmatismus. Aktuelle Verflechtungen
zwischen analytischer und kontinentaler Philosophie. Weilerswist.

47

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

Schulenberg, Ulf 2007: Lovers and Knowers. Moments of the American Cultural Left.
Heidelberg.

Schulenberg, Ulf 2015: Romanticism and Pragmatism. Richard Rorty and the Idea of a Poeti-
cized Culture. Basingstoke/New York.

Schulenberg, Ulf 2019a: ,,, The priest departs, the divine literatus comes‘. Walt Whitman and
Pragmatism®. In: Herget, Winfried (Hrsg.): Revisiting Walt Whitman. On the Occasion of
His 200™ Birthday. Berlin/New York, S. 187-204.

Schulenberg, Ulf 2019b: Marxism, Pragmatism, and Postmetaphysics. From Finding to
Making. London/New York.

Whitman, Walt 1977 [1871]: ,,Democratic Vistas®. In: Van Doren, Mark (Hrsg.): The Portable
Walt Whitman. New York, S. 317-382.

Willett, Cynthia 1998: Theorizing Multiculturalism. A Guide to the Current Debate. Malden.
Williams, Jeffrey (Hrsg.) 1995: PC Wars. Politics and Theory in the Academy. New York.

48

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

II.

Rorty und die Grundfragen der liberalen
Demokratie

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57.
Erlaubnis ist j i i i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845298641

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57.
Inhalts ir it, fiir oder in K-Sy ,



https://doi.org/10.5771/9783845298641

Susan Dieleman

Richard Rorty und die epistemische Rechtfertigung der Demokratie*

Fiir die Pragmatistin hat die ,,Darstellung des Werts der kooperativen menschlichen For-
schung keine erkenntnistheoretische oder metaphysische Basis, sondern nur eine ethi-
sche® (Rorty 1988a: 16).

1. FEinleitung

Richard Rorty behauptet, dass der Antidemokratin kein Argument vorgelegt werden
konne, das sie davon iiberzeugen wiirde, doch Demokratin zu werden; es gebe keine
logisch zwingende Strategie, die unweigerlich zur Demokratie fithren wiirde und der
alle rational denkenden Personen zustimmen miissten, wenn sie nur die Moglichkeit
dazu hétten. Demnach kann uns die Philosophie — verstanden als jene Disziplin, die
fiir die Bereitstellung solcher Argumente und Schlussfolgerungsstrategien verant-
wortlich ist — nicht helfen, die Demokratie gegen diejenigen zu verteidigen, die nicht
bereit sind, ithren Wert anzuerkennen. Nach Rorty stoen wir hier an eine unver-
meidbare Grenze der philosophischen Argumentation: ,,Unsere [...] Uberzeugungen
kdnnen wir nicht vor jedem rechtfertigen, sondern nur vor denen, deren Ansichten
sich in angemessener Weise mit unseren eigenen decken* (Rorty 1988a: 37, FN 13).
Die Antidemokratin teilt nicht genug Uberzeugungen mit denjenigen unter uns, die
die Demokratie verteidigen wollen, um Konversationen konstruktiv fithren zu kon-
nen. Wenn wir uns mit der Antidemokratin auseinandersetzen, miissen wir uns laut
Rorty einer anderen Methode bedienen: Statt an ihre Vernunft sollten wir an ihre Ge-
fiihle und Vorstellungskraft appellieren.!

* Aus dem amerikanischen Englisch ins Deutsche iibersetzt von Christoph Held und Torben
Schwuchow.

1 In ihrer Einleitung zu dem Band Against Bosses, Against Oligarchies zeichnen Nystrom und
Pucket zwei mogliche Wege nach, wie Rorty auf den Vorwurf reagieren wiirde, er konne die
Antidemokratin (oder einen Nazi) nicht iliberzeugen: ,,Man kann Rortys pragmatistische Ant-
wort auf die ,Nazi-Frage® als eine zweifache Erwiderung beschreiben: Erstens widerlegt man
Nazis genauso wenig wie irgendeine andere Weltanschauung. Sondern man bietet ihnen eine
Neubeschreibung der Welt an, welche ihre eigene Beschreibung unhaltbar aussehen ldsst. Zwei-
tens — und Rorty macht klar, dass das mehr eine Hoffnung als eine Garantie ist — hat die wirkli-
che ironische Intellektuelle dank ihres weiten Interessensgebietes zu viele Romane und ethno-
graphische Studien gelesen, als dass sie sich in einem Vokabular verlieren wiirde, welches eine
privilegierte Beziehung zur Wahrheit beansprucht und das Leid anderer ignoriert (Rorty/
Nystrom/Puckett 2002: xi).

51

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

Viele Autor*innen haben Rortys Leichtfertigkeit kritisiert, die Verantwortung auf-
zugeben, die Antidemokratin durch Argumente von ihrer antidemokratischen Posi-
tion abzubringen. Insbesondere Cheryl Misak befiirchtet, dass Rortys Sichtweise uns
die Moglichkeit nimmt, ,,denen etwas zu entgegnen, die aufgrund von moralisch
verwerflichen Uberzeugungen Behauptungen aufstellen oder handeln® (Misak 2000:
16). Wenn Rorty Recht mit seiner Behauptung hat, ,,dass es in der postaufgeklarten
Ethik und Politik weder eine Wahrheit noch ein rationales Beurteilungsverfahren
gibt” (ebd.: 10), dann laufen wir nach Ansicht von Misak ,,direkt in die Hénde von
[Carl] Schmitt* (ebd.: 16). Dann gibt es nichts, was wir einer Person erwidern kénn-
ten, die der Meinung ist, dass die Demokratie schlecht und der Totalitarismus gut
sei. Dann gibt es auch keine unabhingigen und neutralen Kriterien, um die konkur-
rierenden Anspriiche der Demokratin und der Antidemokratin beurteilen zu kdnnen.
Nach Misak wiren wir jedoch gerne in der Lage, ein Argument vorzuweisen, das
zeigt, dass die demokratischen Ideen besser als die antidemokratischen sind und
zwar nicht nur fiir dich und mich, sondern besser fiir alle, sogar fiir die Antidemo-
kratin.

Misak selbst bietet zur Verteidigung der Demokratie, insbesondere der deliberati-
ven Demokratie, ein epistemisches Argument an. Unter Verwendung einer rekon-
struierten Version der Epistemologie von Charles S. Peirce vertritt sie eine veritisti-
sche Herangehensweise, nach der jede Uberzeugung einen Wahrheitsanspruch hat
und der Vernunft Rechenschaft schuldet. Gerade weil Uberzeugungen einen Wahr-
heitsanspruch haben und weil ihre Triager der Vernunft Rechenschaft schulden, wer-
den wir uns mit unseren Uberzeugungen auf der Suche nach den wahren Uberzeu-
gungen auf einen Austausch von Griinden mit anderen einlassen, um zu denjenigen
Uberzeugungen zu gelangen, die jeglichem Einwand standhalten, der gegen sie vor-
gebracht werden konnte. Laut Misak konne Rorty sich dieser Argumentationsweise
jedoch nicht bedienen. Da er der Wahrheit abschwort, sei sein Denken unbrauchbar,
eine epistemische Verteidigung der Demokratie zu liefern. Denn ohne Wahrheitsan-
spruch, so befiirchten Kritiker*innen wie Misak, verschwinde jegliche Motivation,
sich an der Deliberation, das heillit dem wechselseitigen Austausch von Griinden, zu
beteiligen. In der Tat ist Rorty an keiner erkenntnistheoretischen Verteidigung der
Demokratie interessiert. Sofern ein Zusammenhang zwischen Epistemologie und
Demokratie bestehen mag, konnten wir nach Rorty lediglich eine Epistemologie
ausarbeiten, die mit den bestehenden demokratischen Institutionen gut in Einklang
steht .

2 In diesem Beitrag beschéftige ich mich mit der Meinungsverschiedenheit zwischen Rorty und
seinen Kritiker*innen wie Misak hinsichtlich der Frage, ob es moglich ist, eine Rechtfertigung
fiir die Demokratie an sich und nicht fiir eine bestimmte Art von Demokratie zu liefern. Daher
werde ich sowohl Erdrterungen zu Rortys Darstellung der liberalen Demokratie als auch zu
Misaks Verteidigung der deliberativen Demokratie hier nicht behandeln, auch wenn in diesem
Beitrag auf beide Begriffe stdndig rekurriert wird.

52

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

Wir sind frei, uns eine Epistemologie vorzustellen, die gut zur Demokratie passt.
Das bedeutet jedoch nicht, dass diese Epistemologie die Demokratie auch begriin-
det. In diesem Beitrag mochte ich zeigen, dass eine sozial-prozeduralistische Episte-
mologie — eine Epistemologie, die die Ergebnisse einer Untersuchung anhand der
Verfahren bewertet, die sie hervorbringen — mit demokratischen Institutionen in Ein-
klang steht und dass dies eine Epistemologie ist, die Rortys eigener Ansichten ent-
spricht.

2. Theoretischer Hintergrund: Die epistemische Rechtfertigung der (deliberativen)
Demokratie

Rechtfertigungen der Demokratie — insbesondere die der deliberativen Demokratie —
berufen sich meistens entweder auf nicht-instrumentelle oder auf instrumentelle
Werte.? Folgt man dem nicht-instrumentellen Ansatz, dann kann die deliberative De-
mokratie nicht mit Blick auf die guten Ergebnisse, die sie hervorbringt, gerechtfer-
tigt werden, sondern nur in Bezug auf die (moralischen) Werte, die ihre Verfahren
und Institutionen verkdrpern. Autor*innen, die eine nicht-instrumentelle Rechtferti-
gung der deliberativen Demokratie vertreten (oder, um es anders auszudriicken, die
den intrinsischen Wert der deliberativen Demokratie hervorheben), berufen sich auf
moralische Werte wie Fairness, Gleichheit, Freiheit, Reziprozitit und so weiter.
Geht es hingegen um Fragen der demokratischen Legitimitdt, dann befiirworten die-
se Denker*innen tiblicherweise einen prozeduralen Ansatz, demgemél die Ergebnis-
se der Deliberation nur dann als legitim zu betrachten sind, wenn sie aus Verfahren
hervorgehen, die eben diese moralischen Werte verkdrpern.*

Tendenziell haben Nicht-Instrumentalist*innen sowie Prozeduralist*innen episte-
mische Erdrterungen traditionell vermieden. Wie Héléne Landemore anmerkt, haben
sie

»~angenommen, dass der Wert der demokratischen Verfahren bei der Klarung von Mei-
nungsverschiedenheiten im Wesentlichen in den moralischen Werten liegt, die sie verkor-
pern [...], und ausdriicklich nicht in ihrer Eigenschaft der Wissensproduktion oder gar in
ihrer Fahigkeit, der Wahrheit nachzuspiiren (truth-tracking), oder in ihrer Fahigkeit, das
,bessere’ Ergebnis zu produzieren (Landemore 2017: 277).

3 Fiir kurze, aber hilfreiche Ubersichten zur Debatte zwischen Instrumentalismus und Nicht-In-
strumentalismus vgl. Estlund/Landemore 2018 und Rummens 2018; fiir eine dltere Ubersicht
vgl. Estlund 1997.

4 Estlund argumentiert wie folgt: ,,Die normative Demokratietheorie ist weitestgehend von der
Ansicht ausgegangen, dass das einzige, was man noch iiber die legitime demokratische Ent-
scheidung sagen kann, folgendes ist: ndmlich dass sie aus einem Verfahren entstanden ist, das
die Wahler*innen auf eine bestimmte Weise gleich behandelt. Der Wert der demokratischen
Entscheidungen liegt in ihrer Vergangenheit™ (Estlund 1997: 174).

53

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Der Grund, weshalb frithe deliberative Demokratietheoretiker*innen, insbesondere
aus einer Rawls’schen Tradition kommend, erkenntnistheoretische Erdrterungen ver-
mieden haben, ergibt sich aus der notwendigen ,epistemischen Abstinenz‘, die aus
der Tatsache des verniinftigen Pluralismus hervorgeht. Statt also iiber Wahrheit oder
dhnliche Themen nachzudenken, fokussieren sich die deliberativen Demokratietheo-
retiker*innen auf Verfahren; es ist die Fairness demokratischer Verfahren, die die
(deliberative) Demokratie im Vergleich zu anderen politischen Arrangements wiin-
schenswerter erscheinen ldsst (Landemore 2017). Nichtsdestotrotz kann Landemore
gerade in jiingster Zeit eine epistemische Wende innerhalb der deliberativen Demo-
kratietheorie feststellen. Deliberative Demokratietheoretiker*innen hédtten demnach
angefangen, epistemische Fragen ernst zu nehmen. Tatsdchlich konnten wir in den
letzten Jahren ein spiirbar stirkeres Interesse an der Entwicklung eines instrumentel-
len Ansatzes fiir die deliberative Demokratietheorie erkennen. Folgt man einem sol-
chen Ansatz, dann kann die deliberative Demokratie sehr wohl mit dem Hinweis auf
die guten Ergebnisse, die sie hervorbringt, gerechtfertigt werden. Viele Denker*in-
nen, die einen solchen Ansatz vertreten, heben die epistemischen Konsequenzen der
Deliberation hervor. Sie behaupten, dass die deliberative Demokratie Verfahren und
Institutionen beinhalte, die ,,die Chancen [maximieren], zur korrekten oder richtigen
Entscheidung zu gelangen oder ihr zumindest so nahe wie mdglich zu kommen*
(Estlund/Landemore 2018: 113).

Die epistemische Wende in den Theorien der deliberativen Demokratie, aus der
eine Forschungsrichtung hervorging, die wir heute ,,epistemische Demokratietheo-
rie* nennen, hat eine andere Antwort auf die Fragen nach der demokratischen Legiti-
mitdt hervorgebracht. Epistemische Demokratietheoretiker*innen bieten in der Re-
gel, wenn sie mit solchen Fragen konfrontiert sind, einen instrumentellen (und vor
allem epistemischen) Ansatz an. Demnach konnen die Ergebnisse der Deliberation
nur dann als legitim erachtet werden, wenn sie sich als ,richtig erweisen‘. So be-
trachtet, ist die (deliberative) Demokratie im Vergleich zu anderen politischen Ar-
rangements geeigneter, richtige Antworten hervorzubringen. Wir konnen diese
Sichtweise auch epistemische Verteidigung der deliberativen Demokratie durch die
Instrumentalist¥*innen nennen. Elizabeth Anderson beschreibt diese Position wie
folgt: ,,Epistemische Demokratietheoretiker*innen konzentrieren sich auf die Frage,
ob demokratische Institutionen verlasslich sind — nach externen Kriterien beurteilt —,
die richtigen Entscheidungen zu treffen” (Anderson 2006: 10). Die zugrundliegende
Annahme lautet, dass die Demokratie wahrscheinlich zu einer richtigen Antwort
fiihrt, wenn es durch sie gelingt, die Wahrheit zu finden, die aullerhalb und vor dem
demokratischen Verfahren existiert. Demokratie erzeugt keine Wahrheit, sondern
findet sie. Mit anderen Worten, aus instrumentalistischer Sichtweise sind demokrati-
sche Verfahren und Institutionen besser geeignet, die korrekte Antwort, die Wahrheit
oder die beste Losung eines Problems zu entdecken. Wie Christian List und Robert

54

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

E. Goodin vorschlagen, ist die Demokratie fiir epistemische Demokratietheoreti-
ker*innen ,,wiinschenswerter als andere Verfahren der Entscheidungsfindung, weil
sie [der Wahrheit nachspiirt]“ (List/Goodin 2002: 27).

Natiirlich ist diese von mir hier beschriebene Unterscheidung zwischen nicht-in-
strumentalistischen (prozeduralistischen) und instrumentalistischen (epistemischen)
Demokratietheorien sehr vereinfachend.’ Einige Autor*innen haben es sich daher
zur Aufgabe gemacht, die Kiinstlichkeit dieser Debatte zu demonstrieren und dage-
gen eine Position zu artikulieren, die beiden Ansétzen gerecht werden kann. So hat
zum Beispiel David Estlund eine Perspektive entwickelt, die er ,,epistemischen Pro-
zeduralismus® nennt. Demnach sollte ein Verfahren nach epistemischen und nicht
nur moralischen Werten beurteilt werden (Estlund 2008). Auf dhnliche Weise befiir-
wortet auch Fabienne Peter eine Betrachtungsweise, die sie einen ,,reinen epistemi-
schen Prozeduralismus® nennt. Danach sind epistemische Anliegen eine Bedingung
der deliberativen Entscheidungsfindungsverfahren und bestimmen, ob das Ergebnis
des Verfahrens als legitim oder illegitim gelten kann. Obwohl wir also Denker*innen
wie Estlund und Peter zu der epistemischen Wende in der Demokratietheorie zdhlen
konnten, sind sie keine Instrumentalist*innen — beziechungsweise keine, wie sie oben
charakterisiert wurden.

Das gilt auch fiir Autor*innen wie Cheryl Misak, deren Arbeit ich im weiteren
Verlauf dieses Abschnitts darstellen mdchte.® Obwohl Misak eine epistemische Ver-
teidigung der deliberativen Demokratie anbietet, wire es dennoch falsch, ihre Arbeit
nur als instrumentalistisch zu bezeichnen.” Das bedeutet, dass sie nicht glaubt, dass
die deliberative Demokratie allein durch die Tatsache gerechtfertigt wird, dass ihre
Verfahren eher dazu geeignet sind, die ,,Dinge richtig hinzubekommen* (obwohl sie

5 Allerdings merkt Fabienne Peter an, dass ,,es in der Literatur {iblich [ist], einen solchen Ansatz
der epistemischen Demokratie von einem prozeduralen Ansatz streng zu unterscheiden” (Peter
2008: 34).

6 Auch wenn ich mich in diesem Abschnitt auf die gemeinsame Publikation von Misak/Talisse
2014 stiitze, ist es wichtig anzumerken, dass die Ansichten beider Autorinnen nicht identisch
sind. Wie sie jedoch selber anmerken, ,,arbeiten sie seit einigen Jahren an dhnlichen Projekten™
(Misak/Talisse 2014: 366). Fiir diesen Beitrag nehme ich an, dass die beiden in den wesentli-
chen Punkten tibereinstimmen.

7 In gewisser Hinsicht scheint Misak uns in der Tat eine instrumentalistische Verteidigung der de-
liberativen Demokratie anzubieten. In klassisch instrumentalistischer Weise behauptet sie, dass
fiir Pragmatist*innen — eine Denkrichtung, zu der sie sich selbst zdhlt — die Methode der delibe-
rativen Demokratie ,,uns eher wahre, richtige oder begriindete Antworten auf unsere Fragen
gibt. Die richtige Antwort auf unsere politischen Fragen [...] sind die, die wir (das Volk) errei-
chen wiirden, wenn wir (das Volk) in offener Weise debattieren, deliberieren und Nachforschun-
gen anstellen wiirden. Demokratisch zustande gekommene Entscheidungen sind legitim, weil
sie das Ergebnis eines Verfahrens sind, das sich tendenziell als richtig herausstellt” (Misak
2008: 95). Pragmatist*innen (oder zumindest die bekanntesten Vertreter*innen) ,,glauben, dass
Moral und Politik wie die Wissenschaft zur Wahrheit hin ausgerichtet sind, beziehungsweise da-
rauf die Dinge richtig hinzubekommen, und, dass die beste Methode, dies zu erreichen, die Me-
thode ist, die sie manchmal die wissenschaftliche Methode oder die Methode der Intelligenz
nennen‘ (Misak 2008: 94).

55

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

das auch denken mag). Stattdessen ist Misaks epistemische Verteidigung der delibe-
rativen Demokratie nicht-instrumentalistisch, weil sie davon ausgeht, dass die deli-
berative Demokratie eine bestimmte Anzahl an epistemischen Normen und Prakti-
ken voraussetzt.® Kurz gesagt, Misak denkt, ,,dass das sozio-epistemische Umfeld,
das fiir angemessene Uberzeugungen erforderlich ist, am besten in der Demokratie
gesichert ist™ (Misak/Talisse 2014: 369). Aufgrund ihrer von Peirce geprigten Sicht-
weise sind flir sie die doxastischen Normen (doxastic norms), Wahrheitsbezug
(truth-aptness) und die Aufforderung, Vernunftgriinde anzufithren (reason-re-
sponsiveness). Dies sind zwei Grundbedingungen jeder Uberzeugung, die jedoch nur
in einem demokratischen Umfeld, in dem wir Griinde austauschen, teilen und be-
werten, in Génze realisiert werden konnen (ebd.: 368). Anders ausgedriickt: Wenn
man sich selbst als einen Mensch mit Uberzeugungen sieht, dann ist man sowohl der
Idee der Wahrheit verpflichtet als auch a fortiori der Idee, dass wahre Uberzeugun-
gen am besten unter Bedingungen gesichert sind, die es ermdglichen (und sogar da-
zu ermutigen) ,,Griinde auszutauschen, zu teilen und zu evaluieren* (Misak/Talisee
2014: 368). Sich selbst als jemanden mit Uberzeugungen zu sehen, bedeutet sich so-
wohl als wahrheitssuchend als auch rechenschaftspflichtig gegeniiber der Vernunft
zu betrachten. Daher méchte solch eine Person (ein Mensch mit Uberzeugungen)
ihre Uberzeugungen gegen die verschiedensten Gegenargumente, die sie aufbringen
kann, testen. Misaks epistemische Verteidigung der (deliberativen) Demokratie ist
also nicht durch das epistemische Ergebnis einer demokratischen Untersuchung,
sondern durch die Natur der Uberzeugung motiviert. Talisse bringt die Perspektive
von Misak wie folgt auf den Punkt: ,,[D]ie geeignete epistemische Praxis [...] ver-
pflichtet zu einer deliberativen demokratischen Politik* (Talisse 2007: 388).

Die von Misak verteidigte Sichtweise dhnelt der nicht-instrumentalistischen
Rechtfertigung der Demokratie, insofern sie denkt, dass die (deliberative) Demokra-
tie bestimmte Werte am besten erfasst. Dennoch unterscheidet sich diese Herange-
hensweise von einer nicht-instrumentalistischen Rechtfertigung der Demokratie, da
die von den beiden hervorgehobenen Werte, der Wahrheitsbezug und die Rechen-
schaftspflicht gegeniiber der Vernunft (die zwei konstitutiven Normen der Uberzeu-
gung), epistemische Werte sind. Ich mochte diesen Ansatz daher auch die konstituti-
vistische epistemische Verteidigung der deliberativen Demokratie nennen. Zu dieser
von mir als konstitutivistisch bezeichneten Position gelangt Misak wie folgt:

,,Wir sollten unsere Uberzeugungen einer kritischen Untersuchung unterzichen, damit sie
so gut wie nur moglich sind. Wir sollten unsere Uberzeugungen anhand von Griinden,
Argumenten und Fakten iiberpriifen. Wenn wir zu Uberzeugungen kommen wollen, die

8 In diesem Sinne schreiben Misak und Talisse: ,,Wir behaupten nicht, dass moralische Griinde
keine Bedeutung fiir die Argumente haben, die fiir die Demokratie sprechen. Noch behaupten
wir, dass die epistemischen Griinde, die wir vorschlagen, die einzigen Griinde sind, die fiir de-
mokratische Biirger*innen ausschlaggebend sind* (Misak/Talisse 2014: 374).

56

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

der Kritik standhalten und allen Fakten Rechnung tragen konnen, ist es das Beste, wenn
wir sie mit Kritik und Fakten konfrontieren, damit wir danach wissen, ob sie dem wider-
stehen konnen. Informationen, Argumente und Fakten miissen frei ausgetauscht werden,
damit wir garantieren konnen, dass unsere Uberzeugungen ihnen gerecht werden® (Misak
2008: 95-96).

Fir Konstitutivist*innen sind daher die angemessenen Methoden einer Untersu-
chung — das Geben und Erfragen von Griinden — auch das Fundament der Demokra-
tie. Diese epistemischen Praktiken wiirden die Einfithrung und Starkung unserer de-
mokratischen Institutionen und Verfahren rechtfertigen.

Wahrheit ist fiir Konstitutivist*innen wie Misak ein wichtiges Merkmal unserer
epistemischen Praktiken und Normen und daher auch fiir unsere demokratischen In-
stitutionen und Verfahren. Denn im Wahrheitsanspruch steckt die ,Reibungskraft’,
die die Meinungskontroverse und damit auch die Deliberation zum Funktionieren
braucht. Wenn einzelne Personen sich nicht ,,auf die Idee der Wahrheit einlassen und
die damit verbundenen Verpflichtungen nicht akzeptieren* (Misak 2008: 97), han-
deln sie sowohl im epistemischen als auch im politischen Sinne unverantwortlich.
Die Wahrheit ist fiir Misak ,.eine konstitutive Norm der Uberzeugung* (Misak 2008:
97), der Untersuchung (inquiry) und daher auch der Demokratie. Im Gegensatz zur
Instrumentalistin wird durch diese Betonung der Wahrheit aus der Konstitutivistin
jedoch keine Externalistin. Denn die Konstitutivistin glaubt nicht, dass es da drau-
Ben Wahrheiten gibt, die wir mit Hilfe der Demokratie entdecken konnten. Stattdes-
sen bietet die Idee der Wahrheit selbst — an anderer Stelle spricht Misak diesbeziig-
lich auch von einer regulativen Idee — eine Rechtfertigung und Struktur fiir die De-
mokratie, insbesondere fiir die deliberative Demokratie. Misak argumentiert, dass al-
le unsere politischen Praktiken ,,sich parasitar zur Idee der Wahrheit verhalten®
(Misak 2008: 97). Denn ein Teil dessen, was die Uberzeugung letztlich zu einer
Uberzeugung (und nicht beispielsweise nur zu einer Meinung) macht, ist die norma-
tive Kraft der Wahrheit. ,,Ohne Wahrheit®, so Misak weiter,

»konnten wir nicht den begrifflichen Raum finden, um die Idee zu formulieren, dass wir
unsere Uberzeugungen verbessern wollen. Tatsichlich fithrt die Norm der Wahrheit zur
Verbesserung, indem sie diejenigen Sprecher, die unterschiedlicher Meinung sind, dazu
motiviert, diesen Konflikt zu 16sen* (Misak 2004: 16).

Ihr veritistischer Ansatz zur Rechtfertigung der deliberativen Demokratie fiihrt
Misak dazu, Rorty fiir einen, in ihren eigenen Worten, ,,seltsamen Pragmatisten zu
halten. Denn anders als bei Peirce, James oder Dewey ,,spielt bei Rorty die Wahrheit
gar keine Rolle, wenn er die Art und Weise unserer Untersuchungspraktiken (prac-
tices of inquiry) erortert” (Misak 2008: 100). Abgesehen von ihrer Ansicht, dass
Rorty hier falsch liege — wie oben dargestellt hat nach Misak Wahrheit eine politi-
sche Funktion —, denkt sie auch, dass Rortys Absage an die Wahrheit bedauerliche
politische Konsequenzen mit sich bringe. Eine dieser Konsequenzen wire, dass wir

57

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

dann keinen Grund mehr hitten, ,,zu versuchen, alle Kulturen zu berticksichtigen*
(Misak 2000: 15). Sie glaubt, Rorty kann ohne eine im Hintergrund stehende (prag-
matistische) Konzeption von Wahrheit seinen Anspruch nicht verteidigen, dass es
gut wire, unsere Gemeinschaft in Auseinandersetzung mit anderen Kulturen zu er-
weitern. Sich selbst als jemanden mit Uberzeugungen zu sehen und damit verbun-
den, Uberzeugungen als wahrheitssuchend und gegeniiber der Vernunft rechen-
schaftspflichtig zu deuten, bedeutet nach Misak, dass der/die Biirger*in — als ein
Mensch mit Uberzeugungen — darauf aus ist, mit anderen Leuten aus anderen Kultu-
ren zusammenzukommen und sich mit ihnen auseinanderzusetzen. Doch wenn wir
Wabhrheit nicht mehr als das Ziel demokratischer Nachforschung ansehen wiirden, so
wie es Rorty vorschldgt, dann hétten wir iiberhaupt keinen Grund mehr, mit anderen
Menschen aus anderen Kulturen zusammenzukommen und uns mit ihnen auseinan-
derzusetzen. Des Weiteren denkt sie, wie bereits in der Einleitung erwdhnt, dass
Rorty in Konfrontation mit der Antidemokratin dieser nichts sagen konnte, was ihr
als ein Argument fiir die Demokratie erschiene. Wenn, wie in Rortys Ansatz, Demo-
kratie nicht mehr ist als ein niitzliches Ensemble von politischen Institutionen und
Verfahren, das wir zufélligerweise von der Aufkldrung geerbt haben, und wenn es
keine doxastischen Normen gibt, die beweisen, dass die Demokratie besser als alle
anderen politischen Arrangements ist, dann kdnnen wir, sobald wir uns mit der Anti-
demokratin konfrontiert sehen, nichts anderes machen als mit den Achseln zu zu-
cken und wegzugehen.

3. Richard Rorty und liberale demokratische Epistemologien

Wie bereits oben beschrieben werfen Peirce’sche Pragmatist*innen wie Cheryl
Misak Rorty vor, dass er, vor allem, weil er die Wahrheit aufgegeben hat, nicht in
der Lage sei, eine Rechtfertigung der Demokratie anzubieten. In diesem Abschnitt
mochte ich zeigen, dass das der falsche Weg ist, sich mit Rortys Ansichten tiber die
Demokratie auseinanderzusetzen. Obwohl Misak darin richtig liegt, dass er nicht da-
zu in der Lage ist, eine Rechtfertigung fiir die Demokratie anzubieten, ist es wichtig
zu betonen, dass er auch ginzlich daran uninteressiert ist, dergleichen zu tun. Die
liberale Demokratie, so Rorty, z&hlt nicht zu den Dingen, die einer Rechtfertigung
bediirfen, nicht zuletzt, weil die ausschlaggebenden Gruppen bereits an Bord der li-
beralen Demokratie sind. Dass die liberale Demokratie einer Rechtfertigung bedarf,
wiirde voraussetzen, dass es eine Person gibt, die nicht bereits glaubt, dass die De-
mokratie das beste der derzeit verfiigbaren politischen Arrangements sei, und die
trotzdem durch dargebotene Vernunftgriinde, die fiir die Demokratie sprechen, iiber-
zeugt werden konnte, auf unsere demokratische Seite zu kommen. Das ist nach
Rorty der falsche Weg eine Antidemokratin zu iiberzeugen, auch wenn es fiir ihn

58

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

nicht tiberraschend ist, dass wir diesen Weg einschlagen. Denn dies sei unser Erbe
einer philosophischen Tradition, die sich mit metaphysisch-epistemologischen Un-
ternehmungen beschéftigt habe. Rorty schreibt: ,,[AJufgrund der philosophischen
Tradition [sind wir] an die Vorstellung gewohnt [...], jeder, der auf die Vernunft zu
horen — und alle Argumente anzuhdren — gewillt sei, konne von der Wahrheit iiber-
zeugt werden™ (Rorty 1988b: 99). Obwohl uns diese Tradition gut gedient habe,
konnen wir heute auch ohne sie auskommen. Sie sei wie eine Leiter, die wir
wegstofen konnten, jetzt, wo wir hinaufgestiegen sind. Das bedeutet jedoch keines-
wegs, dass wir uns nicht iiber die Beschaffenheit der Demokratie und ihrer Verhei-
Bungen unterhalten konnten, nur weil wir keine Vernunftgriinde zur Unterstiitzung
der Demokratie anfiihren konnen.

In seinem 1988 erstmals publizierten Aufsatz ,,Der Vorrang der Demokratie vor
der Philosophie® formulierte Rorty seine von John Dewey inspirierte Antwort auf
die Frage, ,,0b die liberale Demokratie {iberhaupt in irgendeinem Sinne eine philoso-
phische Rechtfertigung ,braucht®“? Er antwortet:

,Denn wer den gleichen Pragmatismus vertritt wie Dewey, wird einrdumen, dass die libe-
rale Demokratie zwar womdglich der philosophischen Artikulation bedarf, nicht aber der
philosophischen Untermauerung. Nach dieser Auffassung kann es sein, dass der Philo-
soph der liberalen Demokratie eine Theorie des menschlichen Ich aufstellen mochte, die
mit den von ihm bewunderten Institutionen in Einklang steht. Doch damit rechtfertigt ein
solcher Philosoph nicht diese Institutionen, indem er auf fundamentalere Pramissen Be-
zug nimmt, sondern er verfahrt umgekehrt: Er stellt die Politik an den Anfang und stutzt
die Philosophie dementsprechend zurecht (Rorty 1988b: 87; Herv. S.D.).

Die Phrase in ,,Einklang stehen® ist an dieser Stelle wichtig und taucht dann wieder
auf, wenn er fragt — und bejaht —, ob Charles Taylors kommunitaristische Beschrei-
bung des Selbst mit der liberalen Demokratie in Einklang steht. Er schreibt: ,,[Flalls
wir unser Ichbild als Biirger einer solchen Demokratie durch eine philosophische
Auffassung des Ich anreichern wollen, dann ist die von Taylor vertretene Auffassung
durchaus in Ordnung* (Rorty 1988b: 88). Jedoch warnt er davor, dass dieses Unter-
fangen — das Unterfangen einer philosophischen Theorie des Selbst (oder, wie ich
weiter unten argumentieren werde, einer Epistemologie) — weniger erreiche, als wir
uns erhoffen. Philosophische Theorien iiber das Wesen des Selbst, liber die Episte-
mologie oder die tiber Natur und so weiter konnen die Demokratie weder begriinden
noch rechtfertigen. Sie konnen die Demokratie nur ergénzen.

Rorty behauptet dabei einen Seelenverwandten in John Rawls gefunden zu haben.
Bei diesem kommt, so Rorty, ,,die demokratische Politik an erste Stelle, die Philoso-
phie erst an zweite Stelle* (Rorty 1988b: 104). In Rortys Lesart habe Rawls das phi-
losophische Streben, wie Thomas Jefferson zuvor das religiése Streben, privatisiert.
Die liberale Demokratie funktioniere besser, wenn Religion und Philosophie als ein
privates Unterfangen angesehen werden, als etwas, mit dem man sich, wenn man es

59

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

mochte, beschiftigen kann, aber das von der Rolle der in der Offentlichkeit agieren-
den Biirgerin getrennt sein soll.? ,,Als Biirger wie als Gesellschaftstheoretiker®,
meint Rorty, ,.kénnen wir gegeniiber philosophischen Auseinandersetzungen iiber
das Wesen des Ich ebenso gleichgiiltig bleiben wie Jefferson gegeniiber theologi-
schen Meinungsverschiedenheiten iiber das Wesen Gottes* (Rorty 1988b: 92). Als
politisch engagierte Biirger*innen und Gesellschaftstheoretiker*innen sollten wir
nicht davon eingenommen sein, die Wahrheit oder die Exaktheit von dieser oder je-
ner philosophischen Beschreibung des Selbst zu bestimmen. Stattdessen sollten wir
uns damit befassen, diejenigen politischen Institutionen und Verfahren zu stirken,
die eine grofere Freiheit, mehr Wohlstand und mehr Vielfalt garantieren. Das, denkt
Rorty, war Rawls’ entscheidende Einsicht:

»Rawls’ Argument gegen den Fanatismus besagt [...] nicht, durch Bedrohung der Dis-
kussionsfreiheit gefdhrde er auch die Wahrheit im Hinblick auf die Eigenschaften einer
vorgédngigen metaphysischen und moralischen Ordnung, sondern es besagt nichts weiter,
als dass er die Freiheit und somit die Gerechtigkeit bedrohe. Die Wahrheit mit Bezug auf
die Existenz beziehungsweise das Wesen dieser Ordnung spielt dabei keine Rolle* (Rorty
1988b: 93).

Freiheit und Gerechtigkeit gehen in Rortys Lektiire von Rawls deswegen der Reli-
gion und der Philosophie voraus. Er hofft, dass wir, nach dem wir die Suche nach
»einer vorgdngigen metaphysischen und moralischen Ordnung™ aufgegeben (oder
zumindest privatisiert) haben, ,,das reflexive Gleichgewicht!© als die einzige Metho-
de gelten [lassen], die zur Erorterung der Gesellschaftspolitik vonndten ist* (Rorty
1988b: 94).!1

Doch wer Freude an der Philosophie hat — und Rorty zdhlt sich selbst dazu —,
kann trotzdem philosophische Theorien entwickeln. Er schreibt:

»Hat man [...] Geschmack gefunden an der Philosophie — bringt die personliche Beru-
fung, das private Streben nach Vollkommenbheit, es mit sich, dass man Modelle konstru-

9  Rortys Unterscheidung von 6ffentlich-privat ist hier niitzlich, weil die in der Offentlichkeit
agierende Biirger*in — diejenige, die eine andere moralische Identitét anstrebt (vgl. Rorty
1988b: 105f) — im Falle des Konflikts mit ihren moralischen Verpflichtungen als Biirger*in
einer liberalen demokratischen Gesellschaft ihre private Theorie des Selbst fiir sich behalten
muss.

10 Mit dem Ausdruck ,reflexives Gleichgewicht“ (auch Uberlegungsgleichgewicht) schligt
Rawls in seiner ,,Theorie der Gerechtigkeit® eine Methode vor, um zwischen den abstrakten
Gerechtigkeitsgrundsdtzen seiner Theorie und den existierenden moralischen Urteilen zu ver-
mitteln (vgl. Rawls 2012 [1975]: 38), Anm. d. Hrsg. B

11 Die Stelle geht weiter: ,,Wenn eine solche Gesellschaft Uberlegungen anstellt und die Grund-
sitze und intuitiven Anschauungen sammelt, die ins Gleichgewicht gebracht werden sollen,
wird sie tendenziell diejenigen verwerfen, die den philosophischen Erklarungen des Ich oder
der Rationalitdt entnommen sind. Denn eine solche Gesellschaft wird derartige Erklarungen
nicht als die Grundlagen politischer Institutionen auffassen, sondern schlimmstenfalls als phi-
losophisches Kauderwelsch bzw. bestenfalls als belangvoll fiir das private Streben nach Voll-
kommenbheit, aber nicht fiir die Sozialpolitik* (Rorty 1988b: 94).

60

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

iert von Wesenheiten wie ,Ich‘, ,Erkenntnis‘, ,Sprache‘, ,Natur‘, ,Gott* oder ,Geschich-
te‘, um anschlieend an ihnen herumzuprobieren, bis sie ineinandergreifen —, dann wird
man tatsdchlich ein Bild des Ich haben wollen. Da ich flir mein [sic!] Teil mich zu der-
gleichen berufen fiihle, und da die moralische Identitit, in deren Umkreis ich solche Mo-
delle bauen mochte, die eines Biirgers in einem liberalen demokratischen Staat ist, emp-
fehle ich denen, die einen dhnlichen Geschmack und eine dhnliche Identitdt haben, das
Bild des Ich als eines mittelpunktlosen und kontingenten Netzes“ (Rorty 1988b: 105).

Kurz gesagt, weil er glaubt, dass ein ,,Biirger in einem liberalen demokratischen
Staat” zu sein, eine moralische Identitit ist, die es Wert ist, gefordert zu werden,
mochte er eine philosophische Theorie des Selbst entwickeln, die gut mit einer der-
artigen moralischen Identitét in Einklang steht. Andere, fiir die ein ,,Biirger in einem
liberalen demokratischen Staat zu sein® keine erstrebenswerte moralische Identitit
ist, die aber dennoch eine Vorliebe fiir Philosophie haben, wiirden nach einem ,,kom-
plexeren, interessanteren, anspruchsvolleren Modell des Ichs* verlangen (Rorty
1988b: 105). Aber um das noch einmal zu wiederholen: Die Arbeit an solch einem
Modell sei besser der privaten Sphéire vorbehalten. Weder dieses Projekt noch ir-
gendein anderes Modell ist fiir die liberale Demokratie erforderlich.!? Die liberale
Demokratie komme gut zurecht — und vermutlich sogar besser —, ohne dass wir die
wahre Natur des Selbst entdecken.

Um was geht es beim ,,Bild des Ichs als ein mittelpunktloses und kontingentes
Netz"“, oder bei Taylors Ansatz des Selbst, das die Gemeinschaft als konstitutiv fiir
das Selbst hinstellt, damit es zu der liberalen Demokratie passt? Warum ist Rorty der
Meinung, dass diese Konzeption des Selbst besser mit der liberalen Demokratie in
Einklang steht als eine andere? Rorty zufolge sprechen drei Vorteile dafiir, diesen
Blick auf das Selbst einzunehmen. Erstens verabschieden sich diese Ansétze von der
Idee einer ,naturgegebenen Ordnung der Uberzeugungsrechtfertigungen oder
einem ,,von vornherein feststechenden Umriss, den die Argumentation nachzeichnet™
(Rorty 1988b: 107). Als Antwort auf diejenigen, die behaupten wiirden, dass er eine
metaphysisch-epistemologische Sichtweise einschmuggelt, wenn er meint, es sei
moglich, ,,ein Modell des Ich nach eigenem Belieben auszustaffieren® (Rorty 1988b:
106), schldgt Rorty vor, dass wir ganz und gar von dem traditionellen Unterfangen
der Philosophie ablassen sollten, danach zu fragen, ob ,.es eine entdeckbare Tatsache
gibe in Bezug darauf, woriiber sich Tatsachenaussagen machen lassen* (Rorty
1988b: 107). Hier bedient sich Rorty einer Strategie, die viele seiner Leser*innen,

12 Die Unterscheidung zwischen dem ,,Projekt selbst™ und ,,einem anderen Modell, das aus die-
sem Projekt entstehen konnte®, zielt darauf ab, die Unterscheidung zwischen Metaphilosophie
und Philosophie zu erfassen. Es ist Rortys metaphilosophische Position, dass es keinen Weg
gibt, rivalisierende philosophische Ansitze zu beurteilen. Es gibt keine neutralen Kriterien, mit
denen man entscheiden konnte, dass ein philosophischer Ansatz einem anderen tiberlegen ist.
Jeder Ansatz ist bloB ein anderes Vokabular, um mit der Welt umzugehen. Es gibe kein Ur-
Vokabular, das uns bei der Auswahl helfen konnte. Fur einen hilfreichen Uberblick zum meta-
philosophischen Projekt von Rorty vgl. 1. Kapitel Chin (2017).

61

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

sympathisierende wie auch kritische, oft als herausfordernd empfunden haben: nim-
lich die Unterhaltung davon abzuwenden, die wahre Natur der Dinge aufzudecken
und den Versuch zu unternehmen, Kriterien zu entwickeln, mit denen wir verifizie-
ren kdnnen, ob wir die wahre Natur der Dinge entdeckt haben oder nicht. Stattdes-
sen sollten sich unsere Gesprache nach Rorty darum drehen, eine bessere Welt fiir
uns vorzustellen. Seine priferierte Beschreibung des Selbst hilft uns bei dieser Ver-
schiebung der Fragestellung. Es ist ein Selbst ohne einen essenziellen Kern, den die
Philosophie iiblicherweise enthiillen und akkurat beschreiben wollte. Folglich ist ein
Vorzug dieser Vorstellung des Selbst als ein mittelpunktloses und kontingentes Netz
von Uberzeugungen, dass sie mit der metaphilosophischen Position von Rorty im
Einklang steht. Demnach gibt es kein neutrales metaphysisch-epistemologisches Be-
zugssystem, das wir nutzen konnten, um die miteinander konkurrierenden Theorien
des Selbst zu beurteilen. Gébe es ein solches Bezugssystem, hétten wir einen ,,von
vornherein feststchenden Umriss, den die Argumentation nachzeichnet (Rorty
1988b: 107). Dann konnten wir eine exakte metaphysische Epistemologie etablieren,
auf die sich eine Beschreibung politischer Institutionen stiitzen liee. Die Beschrei-
bung des Selbst als mittelpunktloses Netz braucht jedoch diesen ersten Schritt nicht.
Mehr noch, wenn wir den ersten Schritt ablehnen und davon ausgehen, dass das
Selbst keinen auffindbaren essentiellen Kern habe, dann gibt es keine klare Trennli-
nie zwischen denjenigen, die Teil unserer moralischen Gemeinschaft sind (weil sie
diesen einen gemeinsamen essenziellen Kern teilen), und denjenigen, die es nicht
sind (weil sie das nicht tun).

Der zweite Vorteil, der sich aus diesem Verstédndnis des Selbst ergibt, ist, dass es
uns zu erkennen hilft, dass

,Fragen dariiber, vor wem wir uns rechtfertigen miissen — also Fragen dariiber, wer als
Fanatiker gilt und wer stattdessen wirklich eine Antwort verdient —, schlicht als weitere
Probleme behandelt werden konnen, die sich im Zuge der Erreichung des reflexiven
Gleichgewichts klarstellen lassen (Rorty 1988b: 107).

Wenn wir die Idee aufgeben, dass es eine gemeinsame Natur gibt, die alle Menschen
teilen, dann ist es auch einfacher, die Idee aufzugeben, dass es a priori eine Antwort
auf die Frage gibt, ,,vor wem ich meine Uberzeugungen rechtfertigen muss“. Die
Antwort der philosophischen Tradition darauf lautet, dass ich verantwortlich gegen-
iiber allen Menschen bin, meine Uberzeugungen zu rechtfertigen, weil alle Men-
schen rational und lernfdhig sind. Wie bereits oben erwihnt, wird diese traditionelle
Antwort als notwendiger Ausgangspunkt fiir diejenigen angesehen, die erpicht da-
rauf sind, die Antidemokratin argumentativ von ihrer Position abzubringen. Diejeni-
gen unter uns, die diese metaphysisch-epistemologische Tradition beerbt haben, hof-
fen, dass die Person, die nicht bereits die Demokratie fiir die beste Regierungsform
hilt, von den Vernunftgriinden, die fiir die Demokratie sprechen, liberzeugt werden
konne. Doch Rorty denkt, dass es falsch sei zu glauben, dass ein rationales Argu-

62

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

ment der Antidemokratin helfen konnte, die Wahrheit der liberalen Demokratie zu
erkennen. Wenn wir keine gemeinsamen Pramissen finden, von denen wir ausgehen
konnen, wire es vielleicht besser, sich erst gar nicht mit der Antidemokratin einzu-
lassen.

Das fiihrt Rorty jedoch in ein traditionelles philosophisches Dilemma. Auf der
einen Seite: ,,[V]erweigert man sich der Auseinandersetzung iiber das Idealbild des
Menschen [d.h. Liberale zu sein], so scheint das zu zeigen, dass man den fiir die De-
mokratie wesentlichen Geist des Entgegenkommens und der Toleranz missachtet™
(Rorty 1988b: 101). Das heif3t, dass diejenigen sich als undemokratisch erweisen
wiirden, die glauben, jemand wie die Antidemokratin wire eine unwiirdige Ge-
sprachspartnerin. Auf der anderen Seite scheint der Wunsch, sich sogar mit der glii-
henden Antidemokratin auseinanderzusetzen und gegeniiber einer solchen Person
die Demokratie zu rechtfertigen, den Riickgriff auf die eine oder andere philosophi-
sche Theorie tliber die Natur des Menschen zu erfordern. Rorty schreibt, ,.es ist nicht
klar, wie man fiir die These argumentieren kann, die Menschen sollten sich nicht fa-
natisch, sondern liberal verhalten, ohne gezwungen zu sein, auf eine Theorie des
menschlichen Wesens [...] zuriickzugreifen® (Rorty 1988b: 101f).13 Das bedeutet,
dass wir entweder als nicht besonders demokratisch erscheinen oder andererseits zu
philosophisch. Rorty entscheidet sich fiir die erste Option: Es gibt moglicherweise
Menschen, mit denen es aufgrund ihrer Uberzeugungen unmdoglich sei, eine frucht-
bare Diskussion iiber politische Themen zu fithren. Tatséchlich folgt das aus seiner
préferierten Sichtweise des Selbst:

,Die Auffassung, der Mensch sei ein mittelpunktloses Netz von Uberzeugungen und
Wiinschen, dessen Vokabular und Meinungen durch die historischen Umsténde determi-
niert ist, [berticksichtigt] auch die Eventualitit, es konnte nicht geniigend Gemeinsamkei-
ten geben zwischen zwei derartigen Netzen, um im Hinblick auf politische Themen Ei-
nigkeit oder auch nur eine fruchtbare Diskussion zu ermdglichen (Rorty 1988b: 103).

Allerdings ist Rorty bereit, diese bittere Pille zu schlucken, denn als einzig andere
Moglichkeit bliebe ihm sonst nur iibrig eine metaphysisch-epistemologische Posi-
tion einzunehmen und dabei seine eigene metaphilosophische Position zu verraten.
Das ist natiirlich genau die bittere Pille, die sich Misak zu schlucken weigert. Sie
meint, wir miissen der Antidemokratin etwas entgegnen kdnnen und stellt uns dafiir
ihre epistemische Begriindung der Demokratie zur Verfiigung. Fiir sie ist die bloBe

13 In Truth, Politics, Morality. Pragmatism and Deliberation (2000) sicht Misak darin einen we-
nig iiberzeugenden Versuch von Seiten Rortys, der Forderung nach einer Rechtfertigung der
Demokratie auszuweichen. Das liegt daran, dass sie wie Richard Bernstein glaubt, Rorty ver-
stricke sich hier in eine Art performativen Selbstwiderspruch. Wéhrend er behauptet, dass er
nicht mehr tun konne als seine eigene, partikulare Sichtweise zu empfehlen (indem er zeigt,
wie sie uns hilft, die Dinge anders zu beschreiben), argumentiere er, nach Misak, fiir seine An-
sichten trotz alledem innerhalb der tiblichen Standards der Vernunft (Misak 2000: 17). Vgl.
auch Bernstein (1991: 249-251).

63

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

politische Verteidigung der politischen Institutionen ein zum Scheitern verurteilter
Zirkelschluss. Rorty kritisiert derartige Positionen, wie die von Misak, wie folgt:

,Gerade soweit man der Ansicht ist, da3 politische Schlussfolgerungen auBerpolitischer
Begriindungen bediirfen [...], wird man wissen wollen, wie die ,Berechtigung® dieser
Grundsitze zu erklédren ist. Spiirt man ein Bediirfnis nach derartiger Rechtfertigung, wird
man entweder eine religiése oder eine philosophische Propéddeutik der Politik wollen®
(Rorty 1988b: 94).

Selbstverstidndlich wiirde Rorty Denker*innen wie Misak zu diesem Lager zdhlen.
Sie wiinscht sich eine philosophische Autoritit, an die wir appellieren konnen, wenn
wir gegen die Nazis argumentieren, damit wir nicht ohne jegliche Munition gegen
sie dastehen. Diese ,,leichtfertig dsthetische Einstellung, die Rorty beziiglich derar-
tiger Fragen hat (Rorty 1988b: 107) — seine Bereitschaft zu sagen, dass das einzige,
was wir der Antidemokratin anbieten konnen, eine Beschreibung der Demokratie ist,
die sie in einem moglichst guten Licht erscheinen lédsst —, ist fiir Misak keine Losung
des Problems, das die Antidemokratin uns stellt.

Allerdings denkt Rorty, dass dieser ,,leichtfertige Asthetizismus® keine Schwiche,
sondern eine Stirke seines Denkens ist. Dass diese leichtfertige Einstellung ermutigt
wird, ist fiir Rorty der dritte Vorteil, der aus einer Beschreibung des Selbst als ein
mittelpunktloses und kontingentes Netz von Uberzeugungen erwichst. Dieses Ver-
stindnis des Selbst ermutigt ,,zur leichtfertigen Haltung gegeniiber traditionellen
philosophischen Themen®. Ein Ansatz, der wiederum dazu beitrégt, ,,dass die Be-
wohner dieser Welt pragmatischer, toleranter, liberaler und empfanglicher werden
fiir den Reiz der Weberschen Zweckrationalitdt™ (Rorty 1988b: 107f). Wenn wir das
Selbst so verstehen, sind wir in der Entzauberung der Welt einen Schritt weiter. Und
zwar indem wir das Projekt der Aufkliarung weiter vorantreiben und (du8ere) Autori-
titen zurlickweisen, denen gegeniiber wir Rede und Antwort stehen sollen. Ohne
diese Autoritdten wenden wir uns stattdessen als Mitbiirger*innen einander zu, als
diejenigen, die eine Reihe von dhnlichen Idealen und Problemen geerbt haben. Des-
halb meint Rorty: ,,Besteht die eigene moralische Identitit darin, da3 man Biirger ei-
nes liberalen Gemeinwesens ist, wird die Anregung zu derart leichtfertigem Verhal-
ten den moralischen Absichten des Betreffenden dienen® (Rorty 1988b: 108). Das
bedeutet, dass wir selbst weniger fundamentalistisch wiren, uns weniger ernst neh-
men, unsere tiefsten Verpflichtungen als kontingent ansehen sowie grundlegende
Uberzeugungen als fehlbar betrachten wiirden.

In ,,Education as Socialization and as Individualization® (im Original 1989 publi-
ziert) wiederholt Rorty diese Behauptung, indem er John Dewey und Jiirgen
Habermas mit John Rawls zusammenbringt. Er erachtet alle drei als Denker, die die

64

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

philosophische Verteidigung der Demokratie hinter sich gelassen haben.'* Seine
These ist, dass Autoren wie Dewey und Habermas den Wunsch nach einer reprasen-
tationalen Theorie der Wahrheit durch den Wunsch ersetzen, ,,zu einer freien Uber-
einkunft mit unseren Mitmenschen zu gelangen, um vollwertige Mitglieder einer
freien Gespriachsgemeinschaft (free community of inquiry) zu sein“ (1999a: 119). Er
legt nahe, dass Dewey

»keineswegs versucht hat, die Demokratie zu begriinden. Er sah die Demokratie nicht
durch die Natur des Menschen oder der Vernunft oder der Wirklichkeit begriindet, son-
dern als ein vielversprechendes Experiment, in das eine besondere Herde einer besonde-
ren Tierart involviert ist — unsere Spezies und unsere Herde. Er fordert uns auf, an uns
selbst zu glauben — an die utopische Hoffnung, die fiir eine demokratische Gemeinschaft
charakteristisch ist —, statt nach Bestétigung oder Riickhalt von auflen zu fragen* (Rorty
1999a: 119).13

Spéter in ,,Religion as Conversation-Stopper* (erstmals 1994 publiziert) behauptet
Rorty, dass diejenigen, die epistemische Argumente fiir die Demokratie anbieten,
sich irren, wenn sie glauben, es gédbe eine Quelle des Wissens auflerhalb der Delibe-
ration. Diese Einsicht ist es, die Rorty aus Habermas und Rawls® Arbeit zieht: Der
Konsens, in ihrer als auch seiner Arbeit, wird zum ,,Test der Uberzeugung® (Rorty
1999b: 173). Wenn wir erstmal alle dufleren Autoritdten hinter uns gelassen haben,
wenn wir eingesehen haben, dass uns keine metaphilosophische Position zur Verfii-
gung steht, die uns garantiert, dass wir die richtige metaphysische Epistemologie
iibernommen haben, dann finden wir uns unter unseren Mitbiirger*innen wieder. Sie
allein sind der MaBstab fiir die Richtigkeit unserer Uberzeugungen. Daher behauptet
Rorty, dass

,der Punkt von Rawls und Habermas, wie auch von Dewey und Peirce, [derjenige ist,]
dass die fiir eine solche Demokratie geeignete Epistemologie eine ist, in der der einzige
Test eines politischen Vorschlags seine Féhigkeit ist, Zustimmung von Menschen zu er-
halten, die radikal unterschiedliche Ideen vom Sinn und Zweck des menschlichen Lebens
und tiber den Weg zur privaten Vollkommenheit haben* (Rorty 1999b: 173).

Das ist keine epistemische Verteidigung der Demokratie, sondern eher ein Hinweis
darauf, welche Art der epistemischen Normen und Praktiken mit der liberalen
Demokratie gut in Einklang stehen konnte.

14 Vgl. Dieleman (2013), wo ich einen detaillierten Uberblick iiber die (philosophischen) Diffe-
renzen zwischen Rorty, Habermas und Putnam herausgearbeitet habe.

15 Das widerspricht Hilary Putnams Behauptung, dass in Deweys Denken eine ,,epistemologische
Rechtfertigung der Demokratie zu finden sei (Putnam 2017: 249).

65

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

4. Eine sozial-prozeduralistische Epistemologie fiir die liberale Demokratie

Im vorangegangen Abschnitt habe ich gezeigt, dass Rorty zwar bereit ist, sich (pri-
vat) an philosophischen Spekulationen iiber Fragen des Selbst zu beteiligen. Nichts-
destotrotz dient seiner Meinung nach keine Beschreibung des Selbst zur Rechtferti-
gung der Demokratie. Vielmehr stehe jedwede Darstellung des Selbst besser oder
schlechter in Einklang mit einem jeweils bevorzugten Arrangement an politischen
Institutionen. Fiir Rorty selbst ist das natiirlich die liberale Demokratie. Seiner Mei-
nung nach ist eine Theorie des Selbst — sei sie kommunitaristisch oder anders — je-
doch nicht notwendig fiir die liberale Demokratie. Die Voraussetzungen sind hier
wichtig: Wenn man daran interessiert ist, sich eine Theorie des Selbst auszudenken,
und wenn die bevorzugten politischen Institutionen liberal-demokratische Institutio-
nen sind, dann scheint eine kommunitaristische Theorie des Selbst gut zu funktionie-
ren. Wenn man also wie Rorty darauf aus ist, die Menschen dazu zu bewegen, die
moralische Identitdt der ,,Biirgerin einer liberalen Demokratie® als ihre priméire mo-
ralische Identitidt anzunehmen — wenn man die Menschen dazu bringen méchte, ihre
Verpflichtungen gegeniiber sich selbst und ihre Verpflichtungen gegeniiber anderen
voneinander zu trennen —, dann wiirde eine solche Theorie des Selbst fiir diese Vor-
haben aufgrund der bereits oben genannten Griinde sehr gut passen.

Mein Ziel in diesem Abschnitt ist es zu zeigen, dass eine, wie ich sie nenne, sozi-
al-prozeduralistische Epistemologie genauso gut mit der liberalen Demokratie in
Einklang steht, ohne jedoch fiir die liberale Demokratie notwendig zu sein. Im Ge-
gensatz zu Denker*innen wie Misak, deren Epistemologie als eine Rechtfertigung
der (deliberativen) Demokratie dienen soll, gibt uns mein Entwurf einer Epistemolo-
gie keinen Grund, die (deliberative) Demokratie zu {ibernehmen. Dennoch steht sie
gut mit ihr im Einklang.

Eine prozeduralistische Epistemologie bestimmt den epistemischen Erfolg nicht,
indem sie die Ergebnisse einer (wissenschaftlichen oder politischen) Untersuchung
anhand einer Reihe von metaphysisch-epistemologischen Kriterien bemisst, etwa ob
und wie gut diese Ergebnisse die Realitdt wiederspiegeln. Der (epistemische) Erfolg
ergibt sich fiir sie vielmehr dadurch, dass sie die Ergebnisse einer (wissenschaftli-
chen oder politischen) Untersuchung anhand der Verfahren bemisst, die der Untersu-
chung zugrunde liegen. Die Ergebnisse der Untersuchung konnen dann zu Recht als
,Wissen® oder sogar ,objektives Wissen® bezeichnet werden, sofern sie einem be-
stimmten Verfahren entsprechen.

Diese Art von sozial-prozeduralistischer Epistemologie findet sich in gegenwdérti-
gen feministischen und pragmatistischen Arbeiten im Bereich der Epistemologie,
der Wissenschaftsphilosophie und der deliberativen Demokratietheorie vor allem
dort, wo sich diese Perspektiven wechselseitig beeinflusst haben. So haben bei-
spielsweise einige feministische Epistemolog*innen und Wissenschaftsphilo-

66

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

soph*innen demokratische Ideale in ihre Arbeiten eingefiihrt, indem sie die demo-
kratische Gestaltung wissenschaftlicher Untersuchungen vorschlugen, weil das bes-
sere Ergebnisse produzieren wiirde. Auf der anderen Seite haben einige deliberative
Demokratietheoretiker*innen gezeigt, dass eine Gestaltung der Deliberation nach
einer demokratisierten Art der wissenschaftlichen Untersuchung ebenfalls bessere
Ergebnisse produzieren wiirde. Der rote Faden, der diese Bereiche der Untersuchun-
gen verbindet, ist die Idee, dass Vielfalt eine wichtige Quelle des epistemischen Er-
folgs sowohl bei der Wissenschaft als auch bei der Demokratie darstellt; die Einbe-
zichung vielfiltiger Perspektiven!¢ in die wissenschaftliche und demokratische Un-
tersuchung bringt demnach eine groflere Wahrscheinlichkeit mit sich, ,die Dinge
richtig hinzubekommen* oder uns ,bessere Ergebnisse zu liefern.!”

So verteidigt zum Beispiel Helen E. Longino eine Sichtweise auf wissenschaftli-
che Untersuchungen, die die grundlegend soziale Natur der Wissensproduktion her-
vorhebt. Threr Meinung nach seien kritische diskursive Interaktionen der Kern der
wissenschaftlichen Untersuchung. Sollten diese diskursiven Interaktionen gut geord-
net sein, dann kann das Wissen, das sie hervorbringen, zu Recht ,objektiv® genannt
werden. Um gut geordnet zu sein, miissen die Interaktionen folgende vier Kriterien
erfilllen: (1) Sie miissen in ,,6ffentlich anerkannten Foren der [...] Kritik™ stattfin-
den, sodass kritischen Aktivititen ,,das selbe bzw. anndherungsweise das selbe Ge-
wicht beigemessen wird, wie es der ,eigentlichen Forschung® zukommt®. (2) Es
muss eine sinnvolle Beriicksichtigung und, wo gerechtfertigt, auch die Aufnahme
von Dissens statt bloBer Toleranz gewihrt werden. (3) Sie miissen den ,,6ffentlich
anerkannten Standards“ flir die Bewertung von ,,Theorien, Hypothesen und Beob-
achtungspraktiken entsprechen. (4) Es muss eine ,,gemifigte Gleichheit [...] an in-
tellektueller Autoritit* bestehen, um die ,,Vielfalt der Perspektiven zu erreichen, die
fiir einen lebendigen und epistemisch wirksamen kritischen Diskurs notwendig ist™
(Longino 2002: 129-132). Nach Ansicht Longinos verlangt eine Wissenstheorie,
dass die Praktiken der Wissensproduktion danach bewertet werden, ob und wie gut
diese Praktiken diesen vier Kriterien entsprechen. Diejenigen kritischen diskursiven
Interaktionen, die diesen Kriterien entsprechen, bringen ein Wissen hervor, das den
Begriff ,objektiv® verdient. Damit bietet uns Longino eine sozial-prozeduralistische
Epistemologie an; eine Epistemologie, bei der die Bewertungsmafstibe in den Prak-

16 Den Begriff ,Perspektiven‘ habe ich im Anschluss an James Bohman hier bewusst gewahlt. Er
argumentiert, dass ,,die Belastbarkeit quer durch die verschiedenen Perspektiven das angemes-
sene Ziel deliberativer Prozesse® ist (Bohman 2006: 175).

17 So formuliert, konnte vielleicht der Eindruck entstehen, dass ich eine, wie ich es im ersten Ab-
schnitt dieses Beitrags genannt habe, instrumentalistische epistemische Verteidigung der (deli-
berativen) Demokratie verfolge. Wenn man jedoch den epistemischen Erfolg nicht als die Ent-
deckung einer vorangehenden Wahrheit definiert, sondern ihn stattdessen als das Erreichen ei-
nes intersubjektiven reflexiven Gleichgewichts oder als eine Ubereinkunft einer weiten und
vielfaltigen Gemeinschaft von Kommunikationspartner*innen versteht, dann kann man Rortys
Mahnung treu bleiben, dass die (deliberative) Demokratie keiner Rechtfertigung bedarf.

67

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

tiken selbst angelegt sind und bei der diese Mafistibe als ausgesprochen demokra-
tisch gelten.!® Thr Verstéindnis von sozialem Wissen erfordert, dass unsere wissen-
schaftlichen communities einen kritischen Diskurs im Habermas’schen Stil {iberneh-
men, der diese vier prozeduralistischen Kriterien erfiillt, um den epistemischen Er-
folg, verstanden als objektives Wissen, wahrscheinlicher zu machen.!?

Die vier Kriterien, die Longinos sozial-prozeduralistische Epistemologie ausma-
chen, kommen in Fabienne Peters Beitrag iiber die Diskussion zur epistemischen
Demokratie zum Einsatz. Wéhrend die meisten epistemischen Demokratietheoreti-
ker*innen Instrumentalist*innen in Bezug auf die demokratische Legitimitét sind —
das heif3t, sie identifizieren verfahrensunabhangige Standards zur Bestimmung der
Legitimitdt demokratischer Entscheidungen —, ist sie eine Prozeduralistin. [hr Ansatz
eines ,reinen epistemischen Prozeduralismus® meidet zur Bestimmung der demokra-
tischen Legitimitdt den instrumentalistischen Bezug auf verfahrensunabhingige
Standards, wie Wahrheit oder Korrektheit. Stattdessen steckt bei ihrem Ansatz die
Normativitdt im deliberativen Entscheidungsprozess. Allerdings mochte Peter, an-
ders als andere Prozeduralist*innen, die ihren Fokus auf die politischen und ethi-
schen Bedingungen legen, unter welchen die Deliberation stattfinden sollte, auch
eine epistemische Dimension in die Evaluierung dieser Bedingungen mit einbezie-
hen. Das bedeutet fiir Peter, dass die Legitimitét der demokratischen Entscheidungen
nicht nur gemédB der politischen, sondern auch der epistemischen Fairness bewertet
werden sollte. In anderen Worten: Zu den Bedingungen der politischen Fairness
miissen die ,,Bedingungen, die die epistemische Fairness spezifizieren®, hinzugefiigt
werden (Peter 2008: 49; Herv. S.D.). Diese Bedingungen entlehnt sie von Longino,
wie etwa die geméaBigte Gleichheit der intellektuellen Autoritit; ein Kriterium, das,
wie Peter meint, ,,vor den illegitimen Verbindungen von sozialen, politischen und/
oder 6konomischen Privilegien und Machtkonstellationen mit epistemischen Privile-
gien und Machtkonstellationen warnt* (Peter 2008: 47). Folglich kdnnen die Resul-
tate der deliberativen Entscheidungsverfahren als legitim erachtet werden, insofern
sich diese Verfahren der politischen und epistemischen Fairness annidhern.20

Longino und Peter kdnnen beide als Vertreterinnen dessen verstanden werden,
was ich eine sozial-prozeduralistische Epistemologie nenne. Demgemal sind die

18 Der Begriff ,,sozial-prozeduralistische Epistemologie” stammt soweit ich weil} urspriinglich
von Fabienne Peter (vgl. Peter 2008: 41).

19 Die Habermas-Referenz kommt nicht von mir, sondern von Longino (vgl. Longino 2002: 131).

20 Ahnlich sehen das Elisabeth Anderson und James Bohman. Anderson verteidigt ein
Dewey’sches Modell der Demokratie, zum Teil deshalb, weil es besser dem Rechnung trage,
was sie ,,epistemische Macht der Demokratie* nennt (Anderson 2006: 11). Bohman hingegen
bedient sich sowohl bei Longinos Theorie der Wissenschaft als soziales Wissen als auch bei
Deweys experimentalistischer Darstellung der demokratischen Untersuchung. Wie er anmerkt,
funktioniert die Analogie von Demokratie und Wissenschaft, die von Pragmatist*innen und Fe-
minist*innen gleichermaflen betont und verwendet wird, ,,in beide Richtungen, wenn wir erst
einmal die Demokratie als eine Art der Untersuchung und Wissenschaft als ein kooperatives
Unterfangen ansehen* (Bohmann 2006: 181).

68

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

Kriterien, die wir gebrauchen, um Uberzeugungen und Entscheidung als ,Wissen®
oder als ,wahr® zu beurteilen, integraler Bestandteil des Untersuchungsverfahrens,
egal ob dieses wissenschaftlich oder politisch ist. Diese Kriterien sind selbst demo-
kratisch. Deswegen konnen wir davon ausgehen, dass ,wir es richtig hinbekommen
haben‘, wenn das angewandte Verfahren ein demokratisches ist; eines, das Kriterien
wie Offentlichkeit und Vielfalt in den Vordergrund stellt. Das passt gut zu Rortys
Mahnung, dass wir eine ,,Einstellung zur Wahrheit, die nicht die Bezichung zu einer
nichtmenschlichen Realitét, sondern den Konsens einer Gemeinschaft in den Mittel-
punkt riickt®, einnehmen sollen (Rorty 1988a: 33, FN 1). Philosophisch kdnnen wir
dieses Verfahren nicht entdecken, sondern konnen uns eher pragmatisch fragen, wel-
che Verfahren dazu tendieren, uns im Groflen und Ganzen und in Anbetracht aller
gegebener Umsténde zu einer Einigung zu verhelfen, wobei ,uns‘ nicht mehr bedeu-
tet als dass ,wir uns von unserer besten Seite zeigen® (Rorty 1998: 52-53). Gemein-
sam mit anderen feministischen Erkenntnistheoretiker*innen und Wissenschaftsphi-
losoph*innen hat Longino uns gezeigt, dass die Untersuchung, die den demokrati-
schen Verfahren folgt, uns hilft, Solidaritdt zu erreichen. Demokratische Untersu-
chungen erlauben es uns, die Gemeinschaft mit denjenigen zur erweitern, mit denen
wir in der Lage sind ein konstruktives Gespriach zu fiihren. Das sind die Verfahren,
die das hervorbringen konnen, was wir Wissen nennen. Wie Rorty sagt,

»ist ,Wissen® oder ,Erkenntnis® — ebenso wie ,Wahrheit® — schlicht ein Lob, das man den
Uberzeugungen spendet, die man fiir derart gerechtfertigt erachtet, dass eine weitere
Rechtfertigung zurzeit nicht vonnoten sei. Eine Untersuchung des Wesens der Erkenntnis
kann nach pragmatistischer Auffassung nur eine soziohistorische Darstellung der Verfah-
ren sein, mit deren Hilfe verschiedene Leute versucht haben, Einigkeit {iber die zu vertre-
tenden Uberzeugungen zu erzielen* (Rorty 1988a: 17).

Demnach ist aus Rortys Sicht eine weitere Rechtfertigung unserer Uberzeugungen
erst dann vonndten, wenn von unseren Gesprachspartner*innen Widerspruch
kommt. Wenn mit ,,wie wir uns von unserer besten Seite zeigen™ eine vielfiltige Ge-
meinschaft von Gespriachspartner*innen gemeint ist, dann wird eine prozeduralisti-
sche Epistemologie diese Vielfalt auch beriicksichtigen miissen. Ferner geht es bei
dieser Konzeption eines epistemischen Erfolgs — das heif3t ,es richtig hinzubekom-
men‘ — darum, die anderen als ,,Mitbiirger unserer konstitutionellen Demokratie zu
sehen, als Personen, deren geplante Lebensldufe durch Scharfsinn und guten Willen
mit denen der anderen Biirger in Einklang gebracht werden konnen® (Rorty 1988b:
98). Demnach bedeutet ,die Dinge richtig hinzubekommen* aus Rortys Perspektive
schlicht und ergreifend, zu einer Ubereinkunft zu gelangen; und zwar zu einer Uber-
einkunft mit einer Gemeinschaft, die erst durch unser Streben nach Solidaritit ent-
standen ist. Wenn wir uns bei einem politischen Vorschlag einig geworden sind, ha-
ben wir dann das Beste erreicht, was die Demokratie erwarten kann. Eine Epistemo-
logie ist nichts anderes als eine Beschreibung, wie das erreicht wird.

69

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Literatur

Anderson, Elizabeth 2006: ,,The Epistemology of Democracy®. In: Episteme. A Journal of
Social Epistemology, 3 (1-2), S. 8-22.

Bernstein, Richard J. 1991: The New Constellation. The Ethical-Political Horizons of Moder-
nity/Postmodernity. Cambridge.

Bohman, James 2006: ,,Deliberative Democracy and the Epistemic Benefits of Diversity. In:
Episteme. A Journal of Social Epistemology, 3 (3), S. 175-191.

Chin, Clayton 2017: The Practice of Political Theory. Rorty and Continental Thought. New
York.

Dieleman, Susan 2013. ,,The Contingent Status of Epistemic Norms. Rorty, Kantian Pragma-
tisms, and Feminist Epistemologies”. In: Groschner, Alexander/Koopman, Colin/
Sandbothe, Mike (Hrsg.): Richard Rorty. From Pragmatist Philosophy to Cultural Politics.
New York, S.31-47.

Estlund, David/Landemore, Héléne 2018: ,,The Epistemic Value of Democratic Deliberation®.
In: Béchtiger, André/Dryzek, John S./Mansbridge, Jane/Warren, Mark E. (Hrsg.): The
Oxford Handbook of Deliberative Democracy. Oxford, S. 113-131.

Estlund, David 2008: Democratic Authority. A Philosophical Framework. Princeton.

Estlund, David 1997: ,,.Beyond Fairness and Deliberation. The Epistemic Dimension of De-
mocratic Authority*. In: Bohman, James/Rehg, William (Hrsg.): Deliberative Democracy.
Essays on Reason and Politics. Cambridge, S. 173-204.

Landemore, Héléne 2017: ,,Beyond the Fact of Disagreement? The Epistemic Turn in Delibe-
rative Democracy*. In: Social Epistemology, 31 (3), S.277-295.

List, Christian/Goodin, Robert E. 2002: , Epistemic Democracy. Generalizing the Condorcet
Jury Theorem®. In: The Journal of Political Philosophy, 9 (3), S. 277-306.

Longino, Helen 2002: The Fate of Knowledge. Princeton.

Misak, Cheryl/Talisse, Robert B. 2014: ,,Pragmatist Epistemology and Democratic Theory. A
Reply to Eric MacGilvray*. In: The Journal of Political Philosophy, 22 (3), S. 366-376.

Misak, Cheryl 2008: ,,A Culture of Justification. The Pragmatist’s Epistemic Argument for
Democracy“. In: Episteme. A Journal of Social Epistemology, 5 (1), S. 94-105.

Misak, Cheryl 2004: ,,Making Disagreement Matter. Pragmatism and Deliberative Democra-
cy“. In: The Journal of Speculative of Philosophy, 18 (1), S. 9-22.

Misak, Cheryl 2000: Truth, Politics, Morality. Pragmatism and Deliberation. London/New
York.

Peter, Fabienne 2008: ,,Pure Epistemic Proceduralism®. In: Episteme. A Journal of Social
Epistemology, 5 (1), S. 33-55.

Putnam, Hilary 2017: ,Reconsidering Deweyan Democracy“. In: Dieleman, Susan/Rondel,
David/Voparil, Christopher J. (Hrsg.): Pragmatism and Justice. Oxford/New York,
S. 249-264.

Rawls, John 2012 [1975]: Eine Theorie der Gerechtigkeit. 18. Aufl. Frankfurt.

Rorty, Richard 1988a: ,,Solidaritét oder Objektivitdt?* In: Ders.: Solidaritét oder Objektivitit.
Drei philosophische Essays. Stuttgart, S. 11-37.

Rorty, Richard 1988b: ,,Der Vorrang der Demokratie vor der Philosophie®. In: Ders.: Solidari-
tét oder Objektivitdt. Drei philosophische Essays. Stuttgart, S. 82-125.

70

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

Rorty, Richard 1998: Truth and Progress. Philosophical Papers III. Cambridge.

Rorty, Richard 1999a: ,,Education as Socialization and as Individualization®. In: Ders.: Philo-
sophy and Social Hope. New York, S. 114-126.

Rorty, Richard 1999b: ,,Religion as Conversation-Stopper®. In: Ders.: Philosophy and Social
Hope. New York, S. 168-174.

Rorty, Richard/Nystrom, Derek/Puckett, Kent 2002: Against Bosses, Against Oligarchies.
Conversations with Richard Rorty. Chicago.

Rummens, Stefan 2018: ,,Deliberation and Justice. In: Bachtiger, André/Dryzek, John S./
Mansbridge, Jane/Warren, Mark E. (Hrsg.): The Oxford Handbook of Deliberative Demo-
cracy. Oxford, S. 132-143.

Talisse, Robert B. 2007: ,,From Pragmatism to Perfectionism. Cheryl Misak’s Epistemic Deli-
berativism®. In: Philosophy & Social Criticism, 33 (3), S. 387-406.

71

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57.
Inhalts ir it, fiir oder in K-Sy ,



https://doi.org/10.5771/9783845298641

Jens Hacke

Liberale Demokratie und Solidaritét.
Richard Rortys Hoffnung fiir den Westen™

1. Einleitung

Um Richard Rorty wurde es nach seinem Tod 2007 in der politischen Theorie und
Philosophie stiller. Obwohl die philosophische Literatur iiber ihn mittlerweile
uniibersehbar geworden ist, erwédhnen ihn die gingigen Handbiicher des politischen
Denkens allenfalls knapp und verzichten darauf, ihm ein eigenes Kapitel zu widmen.
Sein damals aufsehenerregendes Werk Kontingenz, Ironie und Solidaritit (zuerst
1989 erschienen) wird aus dem Kanon der klassischen Werke herausgehalten.! Der
Grund dafiir mag darin liegen, dass seine Verteidigung der liberalen Demokratie
ostentativ auf jede demokratietheoretische Begriindung verzichtete und dass er nicht
so recht in das Raster der verschiedenen philosophischen Stromungen passte. Von
der analytischen Philosophie kommend wandte er sich dem Pragmatismus zu, war
politisch ein amerikanischer liberal (aus europdischer Sicht: ein Sozialdemokrat),
hielt aber nichts von Sozialismus und Antikapitalismus und entzog sich gleichzeitig
dem Lager der Kommunitaristen.?

Rortys philosophisches Vokabular ist mit Reizworten gespickt (Ethnozentrismus,
Identitat, Patriotismus, Antiuniversalismus, Ironie, Common Sense), die wie seine
Vorliebe fiir bestimmte Theoretiker (Martin Heidegger, Friedrich Nietzsche, Isaiah
Berlin, Michael Oakeshott) eine Nihe zu liberalkonservativen Positionen vermuten
lassen.? Seine eklektizistische Bezugnahme auf Theoretiker verschiedener Couleur
passte nicht in ein Lagerdenken politischer Korrektheit, das ,geféhrliche Denker
markiert und aussondert. Seine Distanzierung vom Kommunitarismus und seine spé-
te anti-universalistische Rawls-Interpretation irritierten ihm politisch nahestehende
Theoretiker. Das Pladoyer fiir einen amerikanischen Patriotismus der Linken, das
Rorty mit Stolz auf unser Land (Achieving our Country) im Jahr 1998 vorlegte und
auf einer zivilreligidsen Feier der demokratischen Tradition basierte, erfuhr eine hor-
bar zéhneknirschende Wirdigung seines transatlantischen Freundes Jirgen

* Fiir kritische Lektiire, Kommentare und Anregungen danke ich Harald Bluhm, Katharina Huber,
Reinhard Mehring, Klaus Naumann, Till van Rahden und Veith Selk.

Rorty spielt beispielsweise keine Rolle in Ottmann (2012); Ball/Bellamy (2003).

Rortys Verhéltnis zum Kommunitarismus erortert Miiller (2019b).

Siehe zu diesem Aspekt Hacke (2006: 269-275).

—_

W N

73

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Habermas, der sich miihte, Rortys implizite Kritik an einem Verfassungspatriotismus
der Vernunft zu zerstreuen.*

Der intellektuelle Weg von Richard Rorty biirgt dafiir, dass er nicht den Main-
stream des Cold War Liberalism verkorperte, wenngleich er sich stets zum Antikom-
munismus bekannte und sich selbst als liberalen kalten Krieger verstand.> In dem
autobiographischen Essay ,,Wilde Orchideen und Trotzki“ (Rorty 2001) zeichnet er
seine intellektuellen Pragungen nach: Die Herkunft aus einem kommunistischen
Elternhaus, das mit dem Stalinismus brach und zum Pragmatismus eines Sidney
Hook bekehrt wurde, sowie die Faszination fiir den biirgerlichen Asthetizismus und
die Idee individueller Selbstschopfung: ,,Ich wollte die Mdglichkeit haben, ein intel-
lektueller wie spiritueller Snob und zugleich ein Menschenfreund zu sein: ein kauzi-
ger Einsiedler und zugleich ein Kdmpfer fiir Gerechtigkeit™ (Rorty 2001: 143). Mit
dieser Position zwischen den Stiihlen hat Rorty gern kokettiert und nahm billigend
in Kauf, sich dadurch angreifbar zu machen. So markierte er seine Unabhéngigkeit
und die denkerische Freiheit, ein reformistischer Linker zu bleiben, der den Ideen
der neomarxistischen und der kulturellen Linken ebenso fernblieb wie den Renega-
ten, die zu Neokonservativen wurden.® Rorty spielte diese Rolle zeitweise mit einer
Brillanz, die das New York Times Magazine dazu brachte, in ihm ,,den einflussreichs-
ten zeitgendssischen amerikanischen Philosophen® zu sehen (Alterman/Mattson
2012: 358).

Seine Grundsatzkritik an wertebasierten Griindungsprogrammen, normativen Ge-
rechtigkeitstheorien oder wahrheitsorientierten Theorien der Deliberation bezie-
hungsweise des kommunikativen Handelns hat ihre provokante Wirkung kaum ein-
gebiifft. Eine solche politische Haltung wirkt auch auf jene anziehend, die seine De-
konstruktion der systematisch orientierten politischen Philosophie irritiert. Ebenso
schwer ist es, den positiven Gehalt seiner politischen Philosophie zu bestimmen.
Dem sprichwortlich gewordenen ,,postmodern bourgeois liberalism* (den Rorty
selbst als Haltung freilich viel sozialdemokratischer spezifizierte, als dieses Kompo-
situm suggeriert) scheint ein dhnliches Schicksal beschieden wie Fukuyamas Dik-
tum vom ,,Ende der Geschichte“.” Man neigt dazu, beide Positionen zu den iiberhol-
ten Ansichten des ausgehenden 20. Jahrhunderts zu zéhlen und ihnen eine westliche
Selbstgefilligkeit — resultierend aus der Hybris der Sieger im Kalten Krieg — zuzu-
schreiben. Rorty selbst befeuerte diese Lesart, als er sich ausdriicklich Fukuyamas
Zeitdiagnose anschloss und erst einmal zustimmte, ,,da8 sich der Linken keine
romantischere Aussicht bietet als der Versuch, biirgerlich-demokratische Sozialstaa-
ten zu schaffen und die Lebensmoglichkeiten der Biirger dieser Staaten durch Um-

Vgl. die deutsche Ausgabe Rorty (1999a); Habermas (2001: 160-165).

Siehe Rorty (1999a: 60).

Zur Gedankenwelt der fiir Rorty wichtigen Ex-Trotzkisten vgl. Dorman (2001).
Noch einmal akzentuiert in Rorty (1995: 141-150).

~N N Wn A

74

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

verteilung des marktwirtschaftlich produzierten Mehrwerts gleicher zu gestalten®
(Rorty 2000a: 331).

Rorty weicht an dieser Stelle freilich erkennbar von Fukuyama ab. Wahrend die-
ser von einer natiirlichen sozialen Nivellierung und Expansion einer Mittelstandsge-
sellschaft ausgeht, betont Rorty weiterhin die Notwendigkeit der Umverteilung, de-
ren politische Durchsetzung das wesentliche Ziel der Linken bleibt. Im Gegensatz zu
Fukuyama sieht er keinen Anlass, die geschichtsphilosophische Erniichterung zu be-
dauern oder zu befiirchten, dass ein postheroischer Zustand ohne Idealismus, ideolo-
gischen Gegnern und kriegerische Opferginge die ,,selbstzufriedene blithende libe-
rale Demokratie” in den Niedergang fithren wiirde (Fukuyama 1992: 433). Derartige
kulturkritische Untertone fehlen bei Rorty, der stets darauf aufmerksam macht, dass
das Projekt der liberalen Demokratie ohnehin ausreichend anspruchsvoll bleibt,
wenn es darum geht, bessere Lebensverhiltnisse fiir alle Biirger*Innen herbeizufiih-
ren, Solidaritdtsbeziehungen zu vertiefen und zu erweitern, sowie die soziale Ge-
rechtigkeit zu fordern.

2. Rortys Skepsis — und seine Hoffnung

Um die politische Distanz zu einem liberalen Triumphalismus, als dessen reprisen-
tativer Denker Fukuyama damals galt, kenntlich zu machen und Rortys ganz andere
Perspektive auf die Demokratie zu verdeutlichen, empfiehlt es sich, an einen kleinen
Essay zu erinnern, den Rorty im September 1996 fiir das New York Times Magazine
verfasste. Er trdgt den Titel ,,Looking Backwards from the Year 2096 (Rorty
1999b) und wagt den Ausblick auf die Entwicklung der amerikanischen Demokratie
im 21. Jahrhundert.® Dieser Text bietet eine beeindruckende Ubung in politischer
Prognostik, die uns rund 25 Jahre nach der Niederschrift in mancherlei Hinsicht er-
staunlich aktuell vorkommt. Anhand der von Rorty gesetzten Schwerpunkte lassen
sich die Pramissen seiner Demokratievorstellung erkennen, aber auch sein spezielles
Verstindnis von politischer Theorie und ihrer (begrenzten) Relevanz sticht noch ein-
mal ins Auge.

Rortys fiktiver historischer Riickblick resiimiert eine tiefe Krise der Demokratie,
hervorgerufen durch 6konomische Ungleichheit und Biirgerkrieg. Der Graben zwi-
schen den gut ausgebildeten und gut verdienenden Besitzenden auf der einen sowie
den prekir Beschéftigten und Arbeitslosen auf der anderen Seite vergroBerte sich zu-
sehends, ohne dass die Politik sich darum kiimmerte. Die Klassenkonflikte steiger-

8 Der Ausblick in die Zukunft bleibt ein beliebtes Genre, und es ist verwunderlich, dass Rorty an
keiner Stelle in seinem Werk auf John M. Keynes als einen der wichtigsten sozialliberalen Den-
ker des 20. Jahrhunderts eingeht. Als Versuch in Futurologie siche Keynes (1956: 263-272). An
anderer Stelle wagt Rorty gar den Sprung ins Jahr 2500. Die Erinnerung daran verdanke ich Ka-
tharina Huber.

75

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

ten sich zum Biirgerkrieg; aufgrund der laxen Waffengesetze eskalierte die Militari-
sierung des offentlichen Lebens. Der Staat verlor Anfang des 21. Jahrhunderts das
Gewaltmonopol, das Vertrauen in die Regierung und die o6ffentliche Verwaltung
schwand, und der Kollaps der Okonomie fiihrte zum Hobbes’schen Krieg aller ge-
gen alle. Wenn Rorty diese Second Great Depression und die Dark Years des Biir-
gerkriegs beschreibt (der erst durch eine Militdrdiktatur beendet wird!), finden wir
darin fast die apokalyptische Beschreibung amerikanischer Zustinde in Donald
Trumps Inaugural Address wieder.® Dass Trumps Bild eines American Carnage ab-
sichtsvoll konstruiert war und lange nicht die von Rorty imaginierte Lage widerspie-
gelt, muss nicht eigens betont werden. Doch sah Rorty durchaus die durch Deindus-
trialisierung verursachten sozio6konomischen Verwerfungen in den USA voraus, die
sich heute kaum leugnen lassen und die George Packer in seiner Sozialreportage The
Unwinding (2013) in ebenso faszinierender wie verstorender Weise beschrieben hat.

Bemerkenswert an Rortys Prognostik ist die intuitive Sicherheit, mit der er eine
Krise der liberalen Demokratie voraussagt. Hinsichtlich der Gewaltpotentiale wird
eine US-spezifische Dimension deutlich, denn er nimmt die Urangst vor einem ame-
rikanischen Faschismus auf und warnt zugleich vor einer diktatorischen Herrschaft,
die der Tendenz zur Personalisierung in der Préasidialdemokratic immer schon inhé-
rent war. 10

In den 1990er Jahren nimmt Rorty die Warnung ernst, ,,daf} die alten industriali-
sierten Demokratien auf eine Periode dhnlich der Weimarer Zeit zusteuern, in der
populistische Bewegungen die verfassungsmafiige Gewalt stiirzen konnten®. Er spe-
kulierte tiber die Frustration der Modernisierungsverlierer: Sie wiirden das System-
versagen den Eliten anlasten und darum ,.einen starken Mann®“ wihlen, der ihnen
verspreche, das Establishment zu entmachten. Rorty bezog sich hier auf Szenarien,
die Edward Luttwak in seiner Streitschrift 7he Endangered American Dream (1993)
entwarf, und hielt eine Zerstorung der Demokratie fiir durchaus wahrscheinlich:
,,Denn wenn einmal ein solcher starker Mann im Sattel sitzt, kdnne niemand voraus-
sehen, was passiert.” Sicher sei nur, dass die ,,Fortschritte der schwarzen und brau-
nen Amerikaner und der Homosexuellen in den letzten vierzig Jahren [...] wegge-
fegt* werden wiirden (Rorty 1999a: 871).11

9  Die Imagination eines New Dark Age ist so etwas wie eine amerikanische Spezialitit. Auch
Bob Dylan sieht die Gegenwart in den Liner Notes seines Albums ,,World Gone Wrong* als
»New Dark Ages®.

10 Die faschistische Gefahr im Amerika der 1930/40er Jahre ist vermutlich am eindriicklichsten
literarisch thematisiert worden bei Sinclair Lewis /t Can't Happen Here! und Philip Roths Ver-
schworung gegen Amerika.

11 Auch in einem Interview mit der ZEIT aus dem Sommer 1997 konstatiert Rorty mit Blick auf
den Kosmopolitismus: ,,Allerdings fragt sich, ob wir warten kdnnen, bis sich auf tibernationa-
ler Ebene etwas tut. Ich hielte es fiir eine gefahrliche Politik, weite Teile der Arbeiterschaft
noch nationalstaatlich verfasster Demokratien einer verzweifelten Lage auszusetzten. Viel-
leicht bekommen wir dann Revolutionen von rechts, bevor irgendjemand funktionsfahige
supranationale Institutionen installieren kann* (Rorty 1997).

76

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Dariiber hinaus trifft er generalisierbare Aussagen iiber ein Dilemma demokrati-
scher Regierungspraxis am Ausgang des 21. Jahrhunderts: ,,die ersichtliche Unver-
einbarkeit von Kapitalismus und Demokratie” sowie die Vernachldssigung des
Gleichheitsgedankens (Rorty 1999b: 244f). Im Riickblick miisse, so heilit es, die
Hinnahme sozialer Ungleichheit und der Riickzug auf einen ,Liberalismus der
Rechte* ebenso verwunderlich wie realititsfremd erscheinen.!? Rorty wiirdigt zwar
die Ergebnisse einer rights revolution, die in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts
stattgefunden und die Lage von ethnischen oder sexuell definierten Minderheiten
verbessert habe. Aber abseits dieser moralischen Errungenschaften sei es zu einem
verhdngnisvollen Riickzug des Staates aus sozial- und wirtschaftspolitischen Steue-
rungstétigkeiten gekommen. Warum sind gesellschaftliche Lasten und 6konomische
Gewinne so ungleich verteilt worden? Weshalb hat man die Globalisierungsverlierer
so lange vernachldssigt und so wenig fiir die sozial deprivierten Schichten getan?
Rorty erinnert an das Erbe eines sozialdemokratischen Reformismus, der die Anglei-
chung gesellschaftlicher Lebensverhéltnisse und den Kampf gegen Armut ins Zen-
trum seiner Bemithungen gestellt habe.

Die Quintessenz von Rortys Uberlegungen liegt darin, dass sich moralischer Fort-
schritt nur sichern lésst, solange er mit dem umfassenden Gleichheitsversprechen
der Demokratie kompatibel bleibt und immer wieder durch diese beglaubigt wird. Ist
das nicht der Fall, drohen Regressionen. Was niitzt der rechtliche Bann des Rassis-
mus, wenn die soziale Situation der Afroamerikaner prekar bleibt, beziechungsweise
sich in den GroBstidten verscharft? In fiir ihn charakteristischer Weise etabliert
Rorty das Verstindnis von Demokratie als einer Kultur des Westens, die sich der
Theoretisierung entzieht, aber deren Gelingen am Mafstab ihrer grundlegenden
Prinzipien gemessen werden kann. Sie iiberzeugt als Lebensform gelebter Solidaritét
und durch ihre Orientierung am Gleichheitsversprechen. Ganz dhnlich wie Judith
Shklar, die zeitweise seine Kollegin in Harvard war und deren Arbeiten Rorty schon
frith rezipiert, sieht er die Motivation fiir solidarisches und damit demokratisches
Handeln in der reflektierten Erfahrung von Gewalt und Ungerechtigkeit (siche Sh-
klar 2014: 15-56; 1997: 105-113). Die Biirgerlnnen sind eher in der Lage zu erken-
nen, was offensichtliches Unrecht ist und konnen sich iiber Grausamkeit empdren
als positiv Gerechtigkeitsgrundsitze zu bestimmen. In den Worten Shklars:

,,Obwohl wir dazu neigen, Ungerechtigkeit in spezifischen individuellen Féllen zu erfah-
ren, mufl Gerechtigkeit notwendigerweise allgemein sein und sozialen Zwecken dienen.
[...] Selbst in Gesellschaften, fiir die Gleichheit ein allgemeiner Wert ist, gibt es zwangs-
laufig bevorteilte und benachteiligte Personen, die Starken und die Schwachen. Derartige

12 Damit ist ausdriicklich nicht die Position von Judith Shklar gemeint, der Richard Rorty insbe-
sondere mit Blick auf ihre letzten grolen Werke nahestand und deren Ansatz er wiirdigte.
Siehe Shklar (2017). Ein solcher Vorwurf triafe aktuell eher Aktualisierungsversuche Shklars
wie Miiller (2019a), die das soziale Anliegen Rortys ignorieren und bei individuellen Rechten
stehen bleiben.

71

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Ungleichheiten bereiten den Boden, auf dem enttduschte Erwartungen und der Sinn fiir
Ungerechtigkeit gedeihen® (Shklar 1997: 106).

Es sind also wenige basale anthropologische Grundannahmen: Menschliche Emp-
findsamkeiten, Befdhigung zur Empathie und Begabung zum Common Sense, die
Rorty darauf hoffen lésst, dass die BiirgerInnen ihren demokratischen Sinn nicht ver-
lieren. Das Streben nach Demokratie aus dem Geist der Briiderlichkeit (principle of
fraternity) entzieht sich daher der Theoretisierbarkeit. ,,Briiderlichkeit ist eine Her-
zenssache, etwas, das Schamgefiihl verursacht, wenn man im Uberfluss lebt, wih-
rend andere darben. Es ist nicht theoretisierbar, und es wire der falsche Ansatz, je-
manden davon rational {iberzeugen zu wollen™ (Rorty 1999b: 248). Wieder einmal
markiert Rorty die Machtlosigkeit der politischen Theorie und parodiert ihre Erfah-
rungsabstinenz. Viel wirksamer als ausgekliigelte Gerechtigkeitstheorien auf der
Kolberg’schen Stufe 6 sind aus Rortys Sicht basale moralische Intuitionen und
Gerechtigkeitsempfindungen: ,,Moralitdt kann heutzutage weder als dic Anwendung
eines moralischen Gesetzes noch als der Erwerb von Tugenden gedacht werden, son-
dern nur als ein Gefiihl der Verbundenheit und die Fahigkeit, die Notlage von Ande-
ren mitzuempfinden* (Rorty 1999b: 249). Die politische Auseinandersetzung in der
Demokratie der Zukunft kreist also um einfache Wertentscheidungen. Solidarische
Demokraten formieren sich dementsprechend in der von Rorty erdachten Zukunft
gegen die ,,parties of selfishness®.

Rorty hélt damit mindestens zwei Pointen fiir das kiinftige Schicksal der Demo-
kratie in den USA parat. Zum einen darf sie ihrer selbst nie sicher sein; jede Form
der Arroganz oder Selbstzufriedenheit fithrt zur unausweichlichen Destruktion des
amerikanischen Sendungsbewusstseins, das sich stets im Selbstgefiihl eines ameri-
kanischen Exzeptionalismus gezeigt hat. Zum anderen bleibt die Demokratie nur le-
bensfahig, wenn sie soziale Hoffnung und die Aussicht auf eine kollektive Anstren-
gung zur Verbesserung des gesellschaftlichen Lebens bieten kann. Der erklédrte He-
gelianer Rorty nimmt damit zwischenzeitige Regressionen in Kauf und wirbt fiir die
langfristigen Fortschritte von Freiheit und Gleichheit.

Die Betonung der Hoffnung darf bei Rorty keineswegs mit naivem Fortschritts-
glauben verwechselt werden. Im Nachwort zu seiner Aufsatzsammlung Philosophy
and Social Hope présentiert er sich als Skeptiker, der seinen Glauben an die Demo-
kratie gegen alle Plausibilitdten verteidigen mdchte. Zehn Jahre nach dem Untergang
des realexistierenden Sozialismus hélt er den weltweiten Sieg der liberalen Demo-
kratie fiir alles andere als wahrscheinlich. Ohne seine theoretische Position substan-
ziell zu modifizieren, bringt ihn die Erfahrung der Geschichte dazu, seine optimisti-
sche Sicht zu revidieren. Rorty begriindet seine Skepsis mit drei Aspekten, die sich
ganz wesentlich aus den historischen Entwicklungen der 1990er Jahre ableiten
(Rorty 1999c: 2731):

78

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

1. Gegen eine Universalisierung der liberalen Demokratie spricht die Tatsache, dass
eine demokratische Regierung nicht ohne einen westlichen Lebensstandard zu
haben ist — eine tragende Mittelschicht und die gut etablierten Institutionen der
Zivilgesellschaft gehoren zu diesem Bedingungsgefiige. Rorty erkennt (und be-
riicksichtigt dabei erstmals vorsichtig dkologische Aspekte), dass die Grofie der
Weltbevolkerung und die Begrenztheit der natiirlichen Ressourcen gegen eine
Universalisierung des westlichen Lebensstils sprechen.

2. Rorty registriert, dass Autokraten vom Untergang des Totalitarismus gelernt
haben und mittlerweile auf die ideologische Grundierung ihrer Herrschaft ver-
zichten.!? Sie sind pragmatischer und raffinierter darin geworden, ihre Unterdrii-
ckungsapparate auf Dauer zu stellen und an kapitalistische Strukturen anzupas-
sen. Die Varianz autokratischer Formen reicht dabei vom technologisch avancier-
ten Neomerkantilismus chinesischer Machart bis zu Militardiktaturen, die als
kaum verhiillte Kleptokratien agieren. (Die Vielfalt erweitert sich dabei zuse-
hends, wie man hinzufiigen kdnnte, wenn man die russische und andere sich bil-
dende populistische Formen ergénzt).

3. Eine Universalisierung der liberalen Demokratie (oder, wie Rorty es nennt: das
Erreichen der liberalen Utopie) erfordert eigentlich den Ausbau supranationaler
Strukturen in Richtung einer foderativen Weltordnung. Dieses Ziel riickt aber
durch die allseitige Renationalisierung immer ferner, denn Dekolonisierung und
Entsowjetisierung haben bekanntlich zu einer Renaissance des Nationalstaats
und des nationalen Eigensinns gefiihrt.

Wigt man Rortys unterschiedliche prognostische Versuche gegeneinander ab: Ame-
rikas Riickkehr zur Demokratie nach einer jahrzehntelangen Krise, begleitet von
einer Neubesinnung auf den traditionellen sozialdemokratischen Reformismus; zu-
gleich die unabsehbare Krise der Demokratie auf globaler Ebene — so ergibt sich ein
widerspriichliches Bild. Rorty prisentiert sich als ein Denker klarer Uberzeugungen,
der die Fahne der traditionellen Linken hochhalten mdchte, aber zwischen Skepsis
und Zuversicht schwankt. Die Demokratie besitzt fiir ihn bekanntlich den Vorrang
vor der Philosophie (Rorty 1988: 82-125); sie ist gleichzeitig der wesentliche Be-
standteil einer Kultur des Westens. Rortys nostalgischer, bisweilen romantisierender
Blick auf die ,,alte Linke Amerikas und seine vehemente Kritik an der zeitgenos-
sischen Demokratictheorie lassen seine Leser mit der Frage zuriick, was er eigent-
lich substantiell unter Demokratie versteht. Kann er als ein eigensinniger Exponent
radikaler Demokratietheorie interpretiert werden, wie Veith Selk (2019) jiingst vor-
geschlagen hat? Oder lisst er sich als Nostalgiker der New-Deal-Ara verstehen, der
uns heute aufler originellen Apercus wenig zu bieten hat?

13 Dieser Aspekt ist auch in der gegenwértigen Debatte iiber China wichtig geworden. Vgl. dazu
Krastev/ Holmes (2019: 289-293).

79

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

3. Liberale Demokratie als Erbe der Aufkldrung

Die erste Irritation, die Rortys Demokratiebegriff auslost, liegt an seiner historischen
Beschrinkung. Thn interessiert lediglich die Demokratie in der Moderne, seit ,,die
Hoffnungen der Aufklérung [...] zur Entstehung der westlichen Demokratien gefiihrt
haben®. Die Idee der Demokratie als Volksherrschaft spielt bei Rorty keine Rolle,
vielmehr liegt ,,der Wert der Aufklarungsideale” aus der Perspektive des Pragmatis-
ten ,,in dem Wert mancher Institutionen und Praktiken, die sie geschaffen haben®
(Rorty 1988: 33). Der attische Ursprung, die demokratische Praxis oder die antike
Debatte um die Demokratie wird von Rorty, der sich mit Platons Wahrheitstheorie
und Aristoteles’ Sprachphilosophie ausfiihrlich beschiftigt, vollstindig ignoriert.
Darin mag man einen typischen Zug des amerikanischen politischen Denkens sehen,
das der griechischen Antike und dem athenischen Demokratiegedanken ohnehin
eher kritisch gegeniiberstand und stattdessen die romische Republik favorisierte
(vgl. dazu Nippel 2008: 125-151). Allerdings vermisst man bei Rorty ebenfalls eine
Auseinandersetzung mit dem Republikanismus, auch Rousseau wird nie eigens the-
matisiert. Wenn man bedenkt, dass Jirgen Habermas (1996) die deliberative Demo-
kratie im Wesentlichen als Synthese aus dem republikanischen und liberalen Modell
profiliert, muss Rortys Verzicht auf den Republikanismusbegriff tiberraschen, zumal
nicht nur die Debatte um den Kommunitarismus von republikanischen Idealen ge-
prégt ist, sondern auch Rortys spéteres linkspatriotisches Manifest Stolz auf unser
Land (1999a) von republikanischen Motiven durchzogen ist.

Am erstaunlichsten bleibt jedoch, dass der erklarte Historist Rorty, der stets auf
die konstitutive Rolle der Geschichte und ihre kontingenzverarbeitende Funktion
aufmerksam macht, das Kompositum ,,liberale Demokratie” in vollig ahistorischer
Weise verwendet. Das ist zumindest erklarungsbediirftig, auch ohne strenge ideenge-
schichtliche Mafistdbe. Denn selbst wenn man mit Rorty (1992: 114) den Verdacht
hat, ,,das soziale und politische Denken der westlichen Welt* habe bereits ,,die letzte
Begriffsrevolution, die es noch brauchte, hinter sich®, kommt man nicht umhin, die
Spannung zwischen Liberalismus und Demokratie zu untersuchen. Auf dem Hohen-
kamm des politischen Denkens macht es sich Rorty (1992: 114) recht einfach, wenn
er ,,John Stuart Mills Vorschlag, da} die Regierungen sich auf die Optimierung des
Gleichgewichtes zwischen Nicht-Einmischung in das Privatleben und Verhindern
von Leiden konzentrieren sollten®, zu einem ,,passenden SchluBwort zum Thema*
erklart. Sicherlich ist es moglich, die Ingredienzien fiir eine Theorie der liberalen
Demokratie aus den klassischen Vordenkern des Liberalismus (John Locke, Adam
Smith, Benjamin Constant, Alexis Tocqueville, John Stuart Mill etc.) herzuleiten,
wie dies Stephen Holmes (1995) auf eindrucksvolle Weise getan hat. Naheliegender
ist es allerdings, die Kontingenz des Ideenarrangements zu problematisieren, das zur
Kopplung von liberalen und demokratischen Vorstellungen fiihrte. Mit Recht betont

80

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

die Ideenhistorikerin Helena Rosenblatt, dass der Ausdruck ,,liberale Demokratie
den meisten Liberalen im 19. Jahrhundert als Selbstwiderspruch erschienen wire
(Rosenblatt 2018: 156f). Die Furcht vor der Massendemokratie, ein Abgleiten in die
,»LTyrannei der Mehrheit™ oder ein césaristischer Fiihrer, der demokratisch legitimiert
illiberal regiert — diese Szenarien dominierten einen Diskurs, der noch weit davon
entfernt war, Liberalismus und Demokratie zusammenzudenken.

Rorty scheint in merkwiirdiger Weise eine Gleichurspriinglichkeit von Liberalis-
mus und Demokratie anzunehmen, denn die Fusion zur liberalen Demokratie wird
bei ihm zur Selbstverstandlichkeit. Zwar unterscheidet er grob zwischen einem en-
geren konstitutionellen und einem weiteren egalitdren Demokratiebegriff (Rorty
2006: 551), aber diese Unterscheidung zwischen institutionellen und normativen As-
pekten der Demokratie ist in Wahrheit ohne definitorische Trennschérfe, weil auch
die egalitire Demokratin eine konstitutionelle Ordnung der Demokratie benétigt.!4
Zu einer solchen definitorischen Laxheit passt, dass Rorty Attribute wie ,,demokrati-
sche®, ,liberale” oder ,,westliche* Gesellschaft synonym verwendet. Auffillig ist
weiterhin, dass er die Selbstgefdhrdung der Demokratie, ihr Abgleiten in den Autori-
tarismus erst in seinen spéten Arbeiten am Rande thematisiert. In Kontingenz, Ironie
und Solidaritit gibt es lediglich den knappen Hinweis auf Foucault, der von
Nietzsche gelernt habe, ,,zweimal hinzusehen, wenn er dem Liberalismus begegne®,
um zu erkennen, ,,dal hinter den neuen Freiheiten, die eine politische Demokratie
gebracht hat, neue Formen von Zwang stehen, auferlegt von demokratischen Gesell-
schaften” (Rorty 1992: 111). Davon abgesehen, dass offenbleibt, welche demokrati-
sche Gesellschaft Nietzsche denn vor Augen gehabt haben konnte, belegt auch
dieser Verweis die fiir Rorty charakteristische Ineinssetzung von demokratisch und
liberal. Immerhin stimmt Rorty (ebd.: 150 und 6fter) (ganz unironisch) mit Nietz-
sche darin tberein, dass die Demokratie ,,das vernatiirlichte Christentum® sei — und
dies kann sich nur auf den Gleichheits- und Briiderlichkeitsgedanken beziehen (Ror-
ty 1998a). Damit fligt sich Rorty in eine postreligios-pragmatistische Tradition, wel-
che die Demokratie als den ,,widerleglichen Versuch auffasst, ,,die christliche Bot-
schaft von der Solidaritdt aller Menschen politisch zu verwirklichen” (Brunkhorst
1997: 124).

Demokratie wird zundchst als ein ganz unproblematischer und wider die eigene
Intention ahistorischer Begriff verwendet. Rorty hatte selbst angeregt,

,»die religiose wie die philosophische Hoffnung auf einen supra-historischen Grund oder
auf eine Konvergenz am Ende der Geschichte [zu] ersetzen durch eine historische Erzéh-
lung vom Aufkommen liberaler Institutionen und Angewohnheiten — der Institutionen
und Angewohnheiten, die dazu gemacht waren, Grausamkeit zu verringern, eine Regie-

14 In diesem spéten Text, im amerikanischen unter dem Titel ,,Democracy and Philosophy*
(2007) erschienen, gibt es diese erste vage definitorische Bemithung. Zu Rortys Demokratiebe-
griff siche Selk/Jorke (2012: 268-272).

81

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

rung durch Konsensus der Regierten zu ermdglichen und so viel herrschaftsfreie Kom-
munikation wie moglich stattfinden zu lassen* (Rorty 1992: 122).

Rorty verzichtet darauf, diese Erzdhlung selbst zu liefern. Er beschrinkt sich auf die
Beschworung einer demokratischen Tradition, die gewissermallen zum progressiv-
zivilreligiosen Kanon der Vereinigten Staaten zahlt. Wir erfahren jedoch nichts iiber
die konkurrierenden Ideen, die konkreter und gleichzeitig umstrittener waren als de-
mokratische Hoffnungen und Trdume. Dabei geht es ihm vor allem um die philoso-
phischen Griinde, Kontingenz zu akzeptieren und sich auf den Boden der liberalen
Demokratie zu stellen, aber weniger darum, den Spielraum eines kontingenten Ent-
wicklungsganges, der zu ihr fiihrte, in all seinen Mdglichkeiten auszuloten. Rortys
liberale Ironikerin als ideale Demokratin ist eine ,,Nominalistin und Historistin“, die
nicht der Auffassung ist, ,,Reflexion werde von Kriterien geleitet™. Kriterien sind ,,in
ihrer Sicht nie mehr als die Plattitiiden, die die Begriffe eines jetzt gebrauchten, ab-
schlieBenden Vokabulars aus dem Kontext definieren (Rorty 1992: 129, 131). Bei
dieser fiir Rorty typischen Relativierung sind immerhin die Kontexte relevant, in de-
nen Vokabulare entstehen oder sich wandeln. Die ,,Sprachspiele* rund um den De-
mokratiebegriff, die uns Aufschluss iiber eine Erfolgsgeschichte der liberalen Demo-
kratie geben konnten, bleiben bei Rorty jedoch unterbelichtet. Dies erstaunt, wenn
man sich die Historizitit des Demokratiebegriffs vergegenwiértigt. Unter Demokratie
verstand man zu verschiedenen Zeiten ganz unterschiedliche institutionelle Arrange-
ments, und die Werte, die man mit ihr verband, changierten. Es sei nur angemerkt,
dass vor der eigentlichen Etablierung der Massendemokratie vielfach ein rousseauis-
tisches Demokratieverstdndnis vorherrschte, das links und rechts gleichermal3en als
nahezu unrealisierbares Ideal erschien.'> Die Konkurrenz der Demokratieauffassun-
gen wird von Rorty weitgehend ignoriert; er stellt sich in die Tradition des emphati-
schen amerikanischen Demokratieglaubens von Walt Whitman, William James und
John Dewey.

Womdglich ist es unangemessen, an einen Philosophen Anspriiche zu stellen, die
auflerhalb seiner Erkenntnisinteressen liegen, aber es fallt schwer, in Rortys ,,Voka-
bular* Kriterien und Kontexte fiir seine Verwendung von ,,demokratisch* und ,,libe-
ral* zu entdecken, obwohl er doch als Historist den Wandel von Semantiken regis-
trieren miisste. Immerhin hat Rorty selbst immer wieder die Kontingenz der Sprache
und ihre Abhéngigkeit von bestimmten ideologisch geprigten oder milieubezogenen
Konventionen betont. Insofern liegt das Bestreben, ein verbindliches Vokabular und
allgemeine Definitionen zu etablieren, quer zu seinen methodischen Uberlegungen

15 Als Beispiele fiir eine rousseauistisch geprigte Demokratieauffassung links und rechts mégen
Michels (1989) sowie Hasbach (1912) dienen.

82

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

(vgl. Rorty 1992: 21-51).'¢ Trotzdem: Zu seiner Auffassung von Kontingenz passen
in einem weiteren Sinne jene Interpretationen, die die Herausbildung der liberalen
Demokratie als ein nicht vorhersehbares Ergebnis eines langwierigen Prozesses deu-
ten, das tiberdies auf einem fragilen Arrangement beruht. In seiner eindrucksvollen
Ideengeschichte des Liberalismus bezeichnete Edmund Fawcett den Kompromiss
zwischen Liberalen und Sozialdemokraten als ,,grand bargain®:

,Liberale akzeptierten das Prinzip der Volkssouverénitit. Im Gegenzug akzeptierten de-
mokratische Kréfte liberale Verfahrensregeln, den Schutz des Eigentums und den Re-
spekt vor personlicher Entscheidung. Der Kompromiss ergab sich nicht reibungslos oder
von selbst, sondern er kam widerwillig und hart umkampft zustande. Keinesfalls war er
historisch determiniert oder gedanklich zwingend** (Fawcett 2014: 21 [Ubers. d. A.]).

Fawcett situiert den zdhen Durchbruch zur liberalen Demokratie in der ersten Hélfte
des 20. Jahrhundert, als die klassen-, zensus- und geschlechtsbedingten Wahlbe-
schrankungen beseitigt wurden und mit der Massendemokratie auch der moderne
Wohlfahrtsstaat, der sich auf Rechtsstaatlichkeit, Gewaltenteilung und parlamentari-
sche Regierung griindete, aus der Taufe gehoben wurde.

Mit Blick auf die USA unterstreicht Rorty die Angewiesenheit des demokra-
tischen Projekts auf Reformierbarkeit und Progressivitit. Aus der Hoffnung auf Ver-
besserung bezieht die Demokratie ihre Kraft; entscheidend bleibt, dass ,,eine zeitge-
nossische liberale Gesellschaft selbst schon die Einrichtung zu ihrer Verbesserung
enthélt” (Rorty 1992: 114). Welche institutionelle Form diese Demokratie hat, er-
scheint nebensichlich. Demokratietheoretiker suchen bei ihm vergeblich nach einer
Erorterung der Vor- und Nachteile reprasentativer Demokratie; sie gehen leer aus,
wenn sie etwas iiber Parlamentarismus, das Parteiensystem oder gewandelte Partizi-
pationsformen wissen mdochten. Der Frage nach einer Erweiterung der Partizipati-
onsmdglichkeiten oder nach einer Intensivierung beziehungsweise weiteren ,,Demo-
kratisierung der Demokratie® (Offe 2003) geht Rorty nicht nach, und er macht sich
kaum die Miihe, das fiir die Demokratie wesentliche Mehrheitsprinzip zu problema-
tisieren oder die Rolle von Minderheiten zu diskutieren.

Uberhaupt steht die Demokratie in seinem Hauptwerk Kontingenz, Ironie und So-
lidaritdt (1992) im Schatten des weitaus prominenteren Liberalismusbegriffs. Das ist
konsequent, denn mit dem Liberalismus lassen sich eher normative Gehalte verbin-
den als mit der Demokratie. Bewusst verwendet Rorty gehduft die Formel ,,wir
Liberale” und greift im Anschluss an Isaiah Berlin die Formel der ,,negativen Frei-
heit* auf. Anders als Berlin profiliert Rorty jedoch die ,,negative Freiheit” nicht auf

16 Ein schones Beispiel fiir die okkasionelle Verwendung von verschiedenen Vokabularen liefert
er in einem sehr kurzweiligen Interview: ,,Whatever works: Cornel talks Christian; other peo-
ple talk Marxist; I talk pragmatist. I don’t think it much matters as long as we have the same
hopes. I don’t think it’s inauthentic to talk Christian, or to talk Marxist. You use whatever
phrases the audience learned when growing up, and you apply them to the objects at hand*
(Rorty 1998b: 58f).

&3

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Kosten der ,,positiven Freiheit”. Vielmehr entzieht er sich dem klassisch defensiven
Muster eines freiheitlichen Individualismus, der sich auf personliche Freiheitsrechte
und die Abwehr gegen staatliche oder gesellschaftliche Ubergriffe konzentriert, in-
dem er die aktive Seite kollektiven Handelns als etwas vollig Verschiedenes, aber
gleichermaflen Forderungswiirdiges betrachtet. Zwar sollte man nicht vergessen,
dass Isaiah Berlin keineswegs ein grundsitzlicher Gegner jener republikanisch inter-
pretierbaren positiven Freiheit war. Er sah seine Intervention als ein notiges Korrek-
tiv, ,,weil die positive Freiheit viel stirker pervertiert wurde als die negative
Freiheit; sie fiihrte ,,zum totalen Despotismus, zur Zerschlagung aller Ideen, allen
Lebens und Denkens®, so Berlins vom totalitdren Zeitalter geprigte Auffassung.
Trotzdem rdumte Berlin in einem seiner letzten Interviews riickblickend ein, ,,dal3
die positive Freiheit ein ebenso edles und grundlegendes Ziel ist wie negative Frei-
heit* (Berlin 1997: 60).

Rorty weicht dem Antagonismus der zwei Freiheitsbegriffe elegant aus, indem er
die Diskurse der privaten Selbsterschaffung und der 6ffentlichen Hoffnung als unab-
héngig voneinander begreift. Sie konnen parallel und unverbunden existieren. Rorty
vertraut darauf, dass sich Formen der individuellen Selbsterschaffung intrinsisch
vollziehen, also einem natiirlichen Drang zur Selbstvervollkommnung folgen, aber
nichts mit dem sozialphilosophischen Vokabular der Gerechtigkeit zu tun haben. Er
scheint ein kombiniertes anthropologisches Bediirfnis nach individueller Selbstver-
wirklichung und altruistischer gesellschaftlicher Betétigung jedes Einzelnen fiir
moglich zu halten.

Die liberale Demokratie mochte Rorty als Ergebnis einer weitgehend kontingen-
ten historischen Entwicklung akzeptieren und relativistisch als ,,Kultur ohne Zen-
trum* (1993) verstehen, deren Schwerpunkt je nach Anregung, Originalitdt und
Niitzlichkeit standig wechseln kann. Rorty betont vielfach seine Verbindung zu John
Deweys Demokratietheorie und verkiirzt damit den eigenen Begriindungsaufwand,
da er die in amerikanischer Tradition stehende Auffassung von der Demokratie als
»ldee des Gemeinschaftslebens (Dewey 1996: 129) und als Lebensform eher vor-
aussetzt als selbst expliziert. Wenig erfahren wir bei Rorty iiber die Sitten und 6f-
fentlichen Tugenden, die eine demokratische Lebensform benétigt, ausbildet und
kultivieren sollte. Jeder Leser kann sich vorstellen, dass er nicht nur an Dewey, son-
dern auch an Tocqueville denkt, wenn es darum geht, die praktischen gesellschaftli-
chen Vorteile der Demokratie und ihre erzieherische Funktion hervorzuheben. Aber
die Demokratie und ihre Institutionen bleiben bei Rorty eher Chiffre als Programm,
eher ein Symbol als das Ergebnis einer konturierten Beschreibung.

84

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

4. Defensive Begriindungsstrategien

Seine Parteinahme fiir die Demokratie, die vor allem in spéteren Jahren vom Enga-
gement fiir soziale Gerechtigkeit begleitet wird, zeichnet sich also weniger durch die
Wiirdigung ihrer das Gemeinschaftsleben prigenden Wirkungen aus als durch das
Verdienst, Grausamkeit zu vermeiden und den sozialen Frieden zu wahren. Eigen-
tiimlicher Weise reiht sich Rorty damit in die Tradition minimalistischer Demokra-
tiebegriindungen ein, die den Akzent auf die Output-Seite der demokratischen Ord-
nung legen. Das Thema der Gewaltvermeidung tritt dabei in unterschiedlichen
Formen auf: als gewaltloser Wechsel der Regierung, als Befriedung des 6ffentlichen
Lebens durch das Gewaltmonopol des demokratischen Staates, als Theorie des de-
mokratischen Friedens.

Es ist das Spezifikum der liberalen Demokratie, Volkssouveranitét (zumindest als
wirksame Fiktion) und breite Partizipationsmdglichkeiten mit Rechtstaatlichkeit und
der Garantie von Freiheiten fiir den Einzelnen zu verbinden. In dem Augenblick, als
sich der demokratische Verfassungsstaat von einer Ubersteigerung der volonté géné-
rale und einem demokratischen Homogenititspostulat, das die Aussonderung des
Heterogenen und damit die Verfolgung von Anderen vorsah, distanzierte, machte er
die Verbannung der Gewalt zur zentralen Idee. Insofern begriff sich das liberal-de-
mokratische Denken stets als Zivilisierungsprogramm, das von den amerikanischen
Verfassungsvitern tiber John Stuart Mill bis hin zu Karl Popper und Judith Shklar
die Vermeidung von Gewalt ins Zentrum stellte. Auch der Relativismus und der pro-
vokante Ethnozentrismus Rortys sind kein Unikum. Es gehort zum Bestand eines
Radikalliberalismus, den Vorbehalt gegentiber Wahrheits- und Rechtfertigungsan-
spriichen zu verdeutlichen, denn es ist das Gebot des pluralistischen Denkens, stets
die Offenheit beziehungsweise Unabgeschlossenheit von Diskursen zu betonen und
in Verbindung mit dem Vertrauen in den Common Sense dem Mehrheitsentscheid
als Notbehelf den Vorzug einzurdumen, aber von der Falsifizierbarkeit und Korri-
gierbarkeit getroffener MaBnahmen auszugehen.!”

Rorty hitte gewiss nichts gegen Hans Kelsens Demokratietheorie einzuwenden
gehabt, die eine Weltanschauung des Relativismus voraussetzt. Der Versuch, eine
Verbindung zwischen dem systematisch vorgehenden Juristen und Rationalisten
Kelsen und dem spielerischen Kritiker philosophischer GroBentwiirfe Richard Rorty
herzustellen, mag zunéichst iiberraschen. Aber ein vergleichender Blick auf die bei-
den Theoretiker hilft dabei, einige Charakteristika des liberalen Denkens herauszu-

17 Die Beispiele fiir die Unabgeschlossenheit von Diskursen, den Vorbehalt gegeniiber Wahrheits-
anspriichen und Kulturrelativismus miissen hier nicht einzeln erbracht werden. Es ist aber noch
einmal daran zu erinnern, dass auch Popper eine demokratische piecemeal-policy mit dem Ar-
gument verteidigt, ,,dal} die systematische Bekdmpfung des Leidens und der Ungerechtigkeit
und des Krieges viel eher die Unterstiitzung einer grolen Zahl von Menschen finden wird als
der Kampf fiir die Verwirklichung eines Idealstaats* (Popper 1980: 216).

85

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

stellen. Sie eint eine ironische Gelassenheit, die Relativismus, Toleranz und die
Skepsis gegeniiber Letztbegriindungen mit dem Ziel des sozialen Friedens verbindet.
Freiheitliche Uberzeugungen werden zur Grundlage ganz dhnlicher Demokratiean-
schauungen — unabhingig von der Art des Theoretisierens. Kelsen charakterisiert die
Weltanschauung des Relativismus folgendermaf3en:

,,Weil sie den politischen Willen jedermanns gleich einschétzt, muf} sie auch jeden politi-
schen Glauben, jede politische Meinung, deren Ausdruck ja nur der politische Wille ist,
gleichermaflen achten. Auch die gegenteilige Meinung mufl man fiir moglich halten,
wenn man auf die Erkenntnis eines absoluten Wertes verzichtet. Der Relativismus ist da-
her die Weltanschauung, die der demokratische Gedanke voraussetzt (Kelsen 2006
[1920]: 31).

Kelsens Verkniipfung der Demokratie mit dem ,,Freiheitswert* (der stirker gewich-
tet wird als materielles Gleichheitsstreben), mit dem Parlamentarismus und mit einer
Weltanschauung, die er als Relativismus im Sinne pluralistischer Toleranz bestimmt,
hebt ihn deutlich von einer funktional-formalen Demokratietheorie ab, benennt er
doch ein (normativ gehaltvolles) Minimum liberaler Werte, die die Grundlage der
parlamentarischen Demokratie bilden sollen. Die ,,Freiheit der Demokratie bedeu-
tete im Sinne Kelsens notwendigerweise ,,die Freiheit des Kompromisses®™ und ,,die
Freiheit des sozialen Friedens®. Kelsen verband die Verteidigung der Freiheit mit
einem Pliddoyer fiir Niichternheit und warb fiir die Deflationierung politischer An-
spriiche aus ganz pragmatischen Griinden, denn ,,schlieBlich und endlich bleibt uns
Menschen ja doch nichts anderes iibrig, als dal wir uns, wie in unserem Erkennen
bescheiden, so in unserem sozialen Streben vertragen™ (Kelsen 1926: 43).

Rorty unterscheidet sich vom defensiven demokratischen Liberalismus aus der
Mitte des 20. Jahrhunderts dadurch, dass er philosophischen Relativismus mit Em-
phase fiir das demokratische Projekt und dem Mut zur Utopie verbindet. Fiir Kelsen
— und spéter fiir die vom Totalitarismus geprigten Cold War Liberals — war der
Kampf gegen den sozialistischen Utopismus noch so essentiell, dass er auf den Be-
griff der sozialen Gerechtigkeit verzichtete. Die Frage, was Gerechtigkeit sei, lief3 er
offen: Weder lasse sich eine Beziehung zwischen Gliick und Gerechtigkeit herstel-
len, noch lassen sich die MaBstébe fiir das individuelle Wohlergehen in einer plura-
listischen Gesellschaft hinreichend synchronisieren. Keine gesellschaftliche Ord-
nung sei in der Lage, die naturbedingten Ungerechtigkeiten vollstindig auszuglei-
chen oder Wertekonflikte beispielsweise zwischen Freiheit und Gleichheit abschlie-
Bend zu 16sen. Kelsen konnte die liberale Demokratie nur als relativ gute Staatsform
rechtfertigen: ,,Wenn sozialer Friede als hochster Wert vorausgesetzt wird, mag die
Kompromif3losung als gerecht erscheinen. Aber auch die Gerechtigkeit des Friedens
ist nur eine relative, keine absolute Gerechtigkeit™ (Kelsen 2000 [1953]: 49).

Prinzipiell wiirde Rorty dieser Position nicht widersprechen. Sie wére ihm wo-
moglich sympathisch gewesen, wenn er sich mit Kelsen beschéftigt hétte. Der

86

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Staatsrechtler umriss das moralische Prinzip einer relativistischen Wertlehre als ,,das
Prinzip der Toleranz®, also der Forderung, ,,die religiose oder politische Anschauung
anderer wohlwollend zu verstehen, auch wenn man sie nicht teilt, ja gerade weil man
sie nicht teilt, und daher ihre friedlichen AuBerungen nicht verhindern.* Selbstver-
stindlich ergebe ,,sich aus einer relativistischen Weltanschauung kein Recht auf ab-
solute Toleranz.” Sie sei ,,nur im Rahmen einer positiven Rechtsordnung, die den
Frieden unter den Rechtsunterworfenen garantiert, indem sie ihnen jede Gewaltan-
wendung verbietet, nicht aber die friedliche AuBerung ihrer Meinungen einschrinkt*
(Kelsen 2000 [1953]: 50).

Friedliches Uberzeugen und die Akzentuierung der Demokratie als einer Kultur
der Freiheit und des Friedens, die ,,sich nicht dadurch verteidigen [kann], daf} sie
sich selbst aufgibt* (Kelsen 2000 [1953]: 51) — diese Grundsitze Kelsens konnten
durchaus Rortys Haltung entsprechen. Auch lieBe sich der Positivismus der Reinen
Rechtslehre womoglich mit Rortys Pladoyer fiir ein geschirftes Kontingenzbewusst-
sein vereinbaren, denn beiden geht es darum, die historische Entwicklung hin zur
liberalen Demokratie als ein Faktum zu bejahen und diese eher auf die Zukunft hin
zu entwerfen, als nach Letztbegriindung demokratischer Grundsdtze zu suchen. Al-
lerdings gibt es vom amerikanischen Liberalen keine belastbaren Aussagen zum
Problem der demokratischen Wehrhaftigkeit. Obwohl er gelegentlich fiir die westli-
che Selbstbehauptung pladierte, hat er die Selbstgefihrdung der Demokratie oder
ihre Selbstabschaffung nicht systematisch reflektiert oder theoretisch bearbeitet.

Entscheidend bleibt die Frage, wie die Demokratie fiir ihre Bestandsvorausset-
zungen, ihre Akzeptanz und den nétigen Zusammenhalt der Biirger sorgen bezie-
hungsweise woraus sie ihre Antriebskrifte schopfen kann. Da sind zum einen die
grundsitzliche Attraktivitit und die Uberzeugungskraft ihrer wesentlichen Ziele: so-
zialer Frieden, individuelle Freiheit, Leistungsfihigkeit und Entfaltungsmdglichkeit
von Wissenschaft, Wirtschaft und Kultur in der offenen Gesellschaft. Zum anderen
aber bedarf es gewisser intrinsischer Kréfte, die eine quasi-republikanische Biirger-
moral stirken. Kelsen erinnerte an die zentrale Aufgabe des Staates, durch seine Bil-
dungs- und Verwaltungsinstitutionen eine politische Kultur der Demokratie zu for-
dern. Auch Rorty hat verschiedentlich die Rolle der Bildung betont und die ,,Erzie-
hung ganzer Generationen von derart netten, toleranten, wohlwollenden, geborgenen
und andere Menschen respektierenden Studenten in allen Teilen der Welt™ zur Vor-
aussetzung filir eine global starke ,,Menschenrechtskultur erklédrt (Rorty 2000b:
259), ohne sich gesondert mit demokratischer Bildung zu beschiftigen.!® Stattdessen
konzentriert er sich ganz allgemein auf die solidarischen Impulse einer starken ge-
sellschaftlichen Mitte, die das Projekt der Demokratie gegen Widerstinde verteidigt

18 Ganz grundsitzlich betont er die Vermittlung von Freiheit und Hoffnung als konstitutive Ziele
demokratischer Bildung, aber sein Zugriff bleibt typischerweise aufs Akademische beschrankt.
Vgl. Rorty 1999e.

87

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

und nach Mdglichkeit voranbringt, das heiflt die Grenzen einer in Loyalitdt verbun-
denen westlichen Wir-Gruppe stetig erweitert.

5. Solidaritdt als Motor des Fortschritts

Der Begriff der Solidaritdt nimmt einen prominenten Platz in Rortys politischem
Denken ein. Immerhin ist er im Titel seines Hauptwerks enthalten, und Rorty hat
sich nicht gescheut, den Pragmatismus als ,,Philosophie der Solidaritit™ zu bezeich-
nen (Rorty 1988: 31). Er schlieBt mit seinen politischen Uberlegungen an kommuni-
taristisch inspirierte Debatten um gemeinschaftsférdernde und integrative Faktoren
der demokratischen Zivilgesellschaft an. Insbesondere in der lebendigen Diskussion
um den Solidaritdtsbegriff der 1990er Jahre ist Rorty auch in Deutschland intensiv
rezipiert worden.!” Nachdem es lingere Zeit in der Theorie relativ still um Solidari-
titskonzeptionen gewesen ist?, kehrt die Solidaritit in letzter Zeit wieder ins Zen-
trum der Aufmerksamkeit zuriick — nicht erst seit die Corona-Krise paradoxer Weise
ganz neue Anforderungen an solidarisches Verhalten als praktizierte soziale Distan-
zierung stellt.

Heinz Bude hat den Solidarititsbegriff jiingst erneut in die Debatte eingebracht.
Er warnt davor, der politischen Rechten die Instrumentalisierung und Emotionalisie-
rung von Solidaritdt und Gemeinschaft zu iiberlassen, und reflektiert neue komple-
xere Formen solidarischen Verhaltens, die an globale Entwicklungen anschlieen,
ohne sich einseitig auf Denkfiguren der progressiven weltgesellschaftlichen Ver-
rechtlichung einer Solidaritdt unter Fremden einzulassen. Seine Vorstellung vom
solidarischen Verhalten nimmt emotive und ethische Komponenten gleichermafien
auf. Rorty spielt in seinen Uberlegungen keine Rolle mehr. Im Gegenteil: Bude sieht
kaum eine andere Moglichkeit, als dessen Ansatz zu historisieren, der ein Relikt aus
fernen Zeiten sei. Rorty habe solidarische Gefiihle nur als Luxusphédnomen prospe-
rierender Gesellschaften ansehen konnen, die sich Mitleid leisteten und deren Mit-
telschichten MuBe fiir die Pflege ,,einer westlichen Kultur der moralischen Empfind-
samkeit besdBen (Bude 2019: 143f). Vor allem zeigt Bude, dass man es sich mit
dem Lob der Solidaritdt zu einfach mache, wenn doch in Wahrheit ein Kampf zwi-
schen den Ideen exklusiver und inklusiver Solidaritit stattfinde, wie sich am Streit
um die Frage der Zuwanderung feststellen lasse.

Wo stiinde Rorty in dieser Auseinandersetzung, wenn wir die an ihm geiibte Kri-
tik in Rechnung stellen? Thm wird angelastet, er verwende den Solidaritétsbegriff le-
diglich ,,im unspezifischen Sinne von Mitgefiihl mit Subjekten, mit denen man sich
einem ,Wir® zugehorig fihlt™ (Wildt 1995: 1009f). Des Weiteren miissen sich Rorty

19 Vgl. als ersten Uberblick Brunkhorst (1997); Zoll (2000); Bayertz (1998).
20 Die letzte grolere Bestandsaufnahme bietet Beckert/Eckert/Kohli/Streeck (2004).

88

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

und andere Pragmatisten stets den Vorwurf gefallen lassen, die Frage nach der recht-
lichen Institutionalisierung und Festigung von Solidarbeziehungen unter Fremden zu
vernachldssigen (vgl. Brunkhorst 1997: 60-64). Dieser Punkt fiihrt zu einem grund-
legenden Konflikt iiber die Belastbarkeit des Solidaritdtsbegriffs. Wéhrend die be-
griindungsorientierte normative Sozialphilosophie in den Spuren von Habermas in
der Solidaritdt ,,das Andere der Gerechtigkeit™ erkennt, das heif3t als ein Korrelat
vernunftbasierter Gerechtigkeitskonzeptionen, hilt Rorty an der Solidaritat als letz-
tem verbliebenen ,,Prinzip einer aufgeklarten Moral“ fest, ,,die die Illusion einer phi-
losophischen Moralbegriindung abgelegt hat* (Wildt 1995: 10091).2! Solidaritit wird
also zur Alternative, die in die Bresche des von Rorty beschworenen Moratoriums
der Theorie springt.

Es wiire billig, Rorty eine Unterbestimmung und Uberdehnung des Solidarititsbe-
griffs vorzuwerfen. Fiir die akademische Philosophie ist es leicht, Rortys Grof3be-
griffen ,,Kontingenz®, ,.Ironie* und ,,Solidaritit™ jeweils das notige semantische Re-
flexionsniveau abzusprechen. Doch geht diese Kritik an Rortys Intentionen vorbei,
denn er verzichtet absichtsvoll auf eine disziplindre und hermeneutische Einbettung
der von ihm gewéhlten Begriftlichkeiten und ignoriert den Forschungsstand in vol-
lem Bewusstsein, sich damit aulerhalb der akademischen Kontexte zu stellen. Sicht
man einmal davon ab, dass ihm als analytisch geschultem und mit allen philosophi-
schen Wassern gewaschenen Theoretiker diese Defizite prasent sind, so lohnt es sich
ohnehin eher, die Stiarken seines Ansatzes herauszuarbeiten und nach dem Anre-
gungspotential seiner Konzeption zu fragen.

Sicherlich fiigt sich Rorty zunéchst einmal grob in die avancierten sozialphiloso-
phischen Begriffsbestimmungen ein, welche die Solidaritit einerseits von einem
eher abstrakten Gerechtigkeitsstreben und andererseits von einem t{iberdehnten uni-
versalistischen Bewusstsein fiir alle Leidtragende der Welt abgrenzen. Fiir eine erste
Orientierung reicht es, in Solidaritét ,,eine besondere Form von moralischer Motiva-
tion oder Altruismus® zu erkennen und ihr einen ,,Bezug auf Kooperation oder je-
denfalls auf Wechselseitigkeit™ zuzusprechen (Wildt 1998: 211).

Der Philosoph Kurt Bayertz (1996; 1998) hat in seinen Forschungen die verschie-
denen Ebenen des Solidaritatsbegriffs verdeutlicht: erstens als normative Ressource,
die an ein christliches Verstidndnis von Briiderlichkeit ankniipft, zweitens als Kampf-
begriff der Arbeiterbewegung zur Stiarkung der Binnengemeinschaft und schlie8lich

21 Bei Habermas (1991: 70) heift es iiber den ,,enge[n] Zusammenhang der Sorge fiir das Wohl
des Néachsten mit dem Interesse fiir das allgemeine Wohl“, dass ,,der zur individuellen Gleich-
behandlung komplementire Gesichtspunkt nicht Benevolenz, sondern Solidaritit” sei. ,,Dieses
Prinzip wurzelt in der Erfahrung, daf3 einer fiir den Anderen einstehen muf}, weil alle als Ge-
nossen an der Integritét ihres gemeinsamen Lebenszusammenhangs in derselben Weise interes-
siert sein miissen. Die deontologisch begriffene Gerechtigkeit fordert als ihr Anderes Solidari-
tat. Dabei handelt es sich nicht so sehr um zwei Momente, die sich ergdnzen, als vielmehr um
zwei Aspekte derselben Sache.*

89

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

drittens als Legitimation des Wohlfahrtsstaates. An Bayertz ldsst sich unmittelbar
ankniipfen, um die Relevanz des Solidarititsbegriffs fiir die moderne Demokratie
neu zu erdrtern, ohne die ihm innewohnende Ambivalenz zu verschweigen. Solidari-
tdt kann ndmlich keineswegs als Allheilmittel verstanden werden, das durch eine
Stiarkung gefiihlsmaBiger Bindungen per se positive Effekte zeitige. Defensive (oder
auch aggressiv wirkende) Binnensolidarititen, die sich gegen bestimmte Gruppen
richten (zum Beispiel Pegida), gehoren deshalb zu Phianomenen, die von einem nor-
mativ ausgezeichneten Begriff der Solidaritdt zu unterscheiden sind. Bayertz schldgt
vor, einen legitimen Solidarititsbegriff ,,an materielle und symbolische Hilfe fiir jene
zu binden, die fiir ihre Rechte kimpfen® (Bayertz 1998: 49).

Solidaritét ist zweckgerichtet; sie vereinigt Hilfeleistung mit berechtigten Interes-
sen und begriindeten Anspriichen. Gleichwohl kann sie von einem ins Universalisti-
sche reichenden Verstdndnis von ,,Briiderlichkeit®, korrekter: ,,Geschwisterlichkeit*,
unterschieden werden. Solidaritdt zielt auf die Institutionalisierung von Rechtsan-
spriichen und beinhaltet ein emanzipatorisches Selbstverstindnis. Man iibt Solidari-
tit mit Benachteiligten oder Unterdriickten, um fiir sie den Status der Rechtsgleich-
heit und damit gleiche gesellschaftliche Chancen zu erlangen. Die betroffene Gruppe
zeigt sich untereinander auch solidarisch, aber die normative Komponente der Soli-
daritét besteht darin, dass der verhandelte Anspruch auf Rechtsgleichheit durch
allgemein anerkannte moralische Grundsétze legitimiert werden kann. Angesichts
dieser Aspekte ist es plausibel, Solidaritét als Kernbegriff der modernen Demokratie
anzusehen, auch weil sie den Gleichheitsgedanken unterstreicht.

Die Attraktivitit, die fiir Rorty im Thema der Solidaritét liegt, ist offensichtlich,
wenn man sich seine strategische Verwendung des Konzepts vergegenwartigt. Soli-
daritdt wird bei thm zu Chiffre einer Mitmenschlichkeit, die auf universalistische
Begriindung verzichtet und stattdessen auf die ,,einfiihlsame Identifikation mit den
Einzelheiten im Leben anderer setzt (Rorty 1992: 305). Rorty wiederholt auch in
diesem Kontext seine Kritik an einer kantianisch imprégnierten Ethik der Pflichten
und bringt die Solidaritét als emotiven Faktor einer Ausweitung menschlicher Emp-
findsamkeit ins Spiel, die erst einmal ethnozentrisch, relativistisch und auf dem Bo-
den der westlich-liberalen Kultur von den Identifikationsbereitschaften der Einzel-
nen ausgeht.

Rorty weil3 darum, dass jedes Verstindnis von Solidaritit Grenzziehungen
braucht und sich aus einem Gegensatz speist: ,,Ich behaupte, da3 die Kraft des ,wir*
von einem Kontrast lebt: ,wir® bildet einen Kontrast zu ,ihnen‘, die ebenfalls Men-
schen sind — aber Menschen von der falschen Sorte” (Rorty 1992: 307). Dies erin-
nert an eine Differenzbestimmung des Politischen auf Schmitts Spuren. Wéhrend
Schmitt allerdings seinen Begriff des Politischen vor allem durch das Wesen der
Feindschaft bestimmt und den Bedingungen der Freundschaft beziehungsweise des
solidarischen Miteinanders kaum Aufmerksamkeit widmet, weil er eine quasi-onto-

90

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

logische Gleichartigkeit und Homogenitit als substanziell gegeben ansieht, betont
Rorty die verbindende Kraft der Solidaritét. Rorty geht es darum, die Wir-Gruppe
schrittweise auszuweiten. Es sei mit seiner Position nicht unvertréglich, darauf zu
dréngen, ,,da3 wir versuchen miissen, in unser Verstidndnis von ,wir‘ auch Menschen
aufzunehmen, die wir bis jetzt zu den ,sie‘ gezéhlt haben™ (Rorty 1992: 309). Vorher
miissen jedoch gewisse kulturelle und materielle Voraussetzungen fiir solidarisches
Verhalten erfiillt sein; Mitgefiihl fiir andere kann nur freigesetzt werden, wenn man
sich selbst in sicheren soziodkonomischen Verhéltnissen in westlichen Demokratien
wiederfindet: ,,Die Schule der Empfindsamkeit funktioniert nur bei Leuten, die es
sich lange genug bequem machen kénnen, um zuzuhdren (Rorty 2000b: 260).

Rorty misst die Stirke des Solidaritdtsgefiihls am Intensitédtsgrad des Identifikati-
ons- und Einfiihlungsvermogens der Einzelnen mit einer erweiterbaren Wir-Gruppe.
Solidaritit bezieht sich nicht auf ,,das Wiedererkennen eines Kern-Selbst“, sie sei
vielmehr ,,zu denken als die Féhigkeit, immer mehr zu sehen, daf3 traditionelle Un-
terschiede (zwischen Stdmmen, Religionen, Rassen, Gebriduchen und dergleichen
Unterschiede) vernachlissigbar sind im Vergleich zu den Ahnlichkeiten im Hinblick
auf Schmerz und Demiitigung® (Rorty 1992: 310). Dabei blendet er die emanzipa-
tive und rechtliche Dimension weitgehend aus, ohne auf die Idee eines moralischen
Fortschritts zu verzichten. Dominant bleibt bei Rorty die Idee der Erweiterung, die
sein Aquivalent fiir Fortschritt bleibt, wenn er Gerechtigkeit als erweiterte Loyalitit
versteht oder fiir eine Verbreiterung der Menschenrechtskultur wirbt.22

Rortys Provokation besteht darin, die Moralphilosophie oder Pflichtethiken fiir
weitgehend wirkungslos zu halten. Allenfalls erinnern sie uns daran, ,,dafl wir immer
weiter daran arbeiten miissen, unser Verstandnis des ,Wir® so weit auszudehnen, wie
wir nur kdnnen* (Rorty 1992: 316). Wichtiger und effizienter sind fiir ihn eindringli-
che Beschreibungen von Schmerz und Demiitigung, die in Romanen und Ethnogra-
phien, Spielfilmen, Dokumentationen oder sogar Comics, aber auch (wie von Judith
Shklar noch stérker hervorgehoben) in Reportagen oder journalistischen Berichten
vorgelegt werden (vgl. Rorty 1992: 16). Rortys Argument ist ebenso simpel wie evi-
dent: Es ist vielversprechender, an das Gefiihl als lediglich an die Vernunft zu appel-
lieren; zumindest verdienen Emotionen in der politischen Philosophie stirkere Be-
riicksichtigung.2? Die vergangenen zwei Jahrhunderte — die Amerikanische und
Franzosische Revolution fungieren hier als Geschichtszeichen und Epochenschwelle
— konnen aus seiner Sicht als eine Zeit begriffen werden, ,,in der ein erstaunlich ra-
scher Fortschritt der Empfindungen stattgefunden hat und in der es viel leichter ge-
worden ist, uns durch traurige und riihrselige Geschichten zum Handeln anzuspor-
nen® (Rorty 2000b: 268).

22 Vgl. die strukturgleiche Argumentation in Rorty (2000b) und Rorty (2008: 82-107).
23 Vgl. vor allem die an Nussbaum (2014) anschlieBende Debatte.

91

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Nun wird man zweierlei einwenden wollen: Erstens brauchen auch ,traurige und
rihrselige Geschichten® gewisse Kriterien, die nicht anders als allgemein zu begriin-
den sind — insofern findet sich auch bei Rorty ein nur schwach verborgener Univer-
salismus. Zweitens sieht Rorty die Voraussetzung fiir solidarisches Verhalten an ein
Gefiihl der Sicherheit gebunden, das auf zivilisatorischem Fortschritt beruht. Hier
zeigt sich, dass Rortys Verstdndnis von Solidaritét einseitig besetzt ist — die dunklen
Seiten gemeinschaftlicher Energien werden davon nicht erfasst, und generell spielt
die Dynamik der Binnensolidaritét in einer abgeschlossenen Gruppe keine Rolle. Er
verwendet Solidaritét als eine programmatische politische Forderung und verweist
somit zugleich auf ihren konstruktivistischen Charakter. Sie ist ein Mittel der demo-
kratischen Politik und muss hergestellt und stetig erneuert werden; es reicht eben
nicht, sich auf ihre gleichsam organische Integrationsfunktion in der modernen Ge-
sellschaft zu verlassen, wie es die moderne Soziologie nach Durkheim tat. Insofern
erinnert Rorty nachdriicklich daran, dass jeder Forderung nach Solidaritét ein volun-
taristisches Moment innewohnt. Um jemanden zu solidarischem Verhalten zu bewe-
gen, muss Identifikationsbereitschaft geweckt, eine gewisse Sinnhaftigkeit liberzeu-
gend dargelegt und eine lohnende Perspektive vorgegeben werden. Moralphiloso-
phie nimmt sich dagegen als Trockenschwimmen aus — je aufwendiger und komple-
xer die Begriindungsanstrengungen werden, desto weniger Aussicht auf praktische
Effekte gibt es.

Rortys politische Antiphilosophie entfaltet ihr Provokationspotential, indem sie
die tatsdchliche politische Bedeutung normativ-systematischer Entwiirfe radikal in
Frage stellt. Dabei wird deutlich, dass es Rorty nicht nur um Narrationen und die
Akzeptanz von Kontingenz, sondern auch um Kriterien und Griinde fiir politisches
Handeln geht, das der Legitimation bedarf. Demokratische Politik muss die Men-
schen tiberzeugen oder iiberreden, die Erweiterung und Vertiefung solidarischer Be-
ziehungen zu unterstiitzen. Wenn Rorty vorgeworfen wird, dass sein Vertrauen in die
Literatur und die Romanciers, demokratische Empfindsamkeit und den Sinn fiir Un-
gerechtigkeit zu schirfen, weltfremd sei, so liee sich entgegnen, dass politische
Philosophie zur gesellschaftlichen Einflussnahme gewiss noch viel weniger in der
Lage ist. Es ist auffallig, dass Rorty seine Idealautoren entweder im Bereich der So-
zialkritik (Charles Dickens, Harriet Beecher-Stowe, Upton Sinclair) oder aber unter
den Meistern des psychologischen Romans (zum Beispiel Marcel Proust, Thomas
Mann, Vladimir Nabokov) findet, um die Ebenen von Offentlichkeit und Selbst zu
trennen. Bedauerlich ist, dass er sich, soweit ich sehe, nie mit Camus beschéftigt hat,
der in seinem Roman Die Pest und in seiner Philosophie beides aufeinander bezogen
hat. Camus begriff Solidaritét als ,,ein mehr und mehr erweitertes BewuBtsein, wel-
ches das Menschengeschlecht im Laufe seiner Abenteuer von sich selbst gewinnt™.
,»In der Erfahrung des Absurden ist das Leid individuell”, wusste Camus, aber im re-
voltierenden Denken kommt dann die kollektive Natur zum Tragen: ,,Ich empore

92

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

mich, also sind wir* (Camus 1969: 20f). Auch bei Camus ist die Fahigkeit zur Soli-
daritdt in der Revolte an die westliche Kultur gebunden und hat nur dort einen Sinn,
,»wo eine groBe theoretische Gleichheit faktische Ungleichheit verdeckt™ (Camus
1969: 19).

Zwar ist Rorty das existentielle Pathos fremd, das Camus’ Schriften durchzieht,
aber einige strukturelle Gemeinsamkeiten, etwa die Betonung der Kontingenz und
der individuellen Empfindsamkeit sowie die Angewiesenheit auf eine westliche de-
mokratische Kultur, fallen ins Auge. Rorty setzt allerdings auf einen intellektuali-
sierten Empfindungsbegriff, der das Leid anderer als Erfahrung aus zweiter Hand
verarbeitet, wihrend Camus das unmittelbare Erleben der Wirklichkeit thematisiert.
Daher weill Camus, dass Mitleid und Empfindsamkeit nur dann von moralischem
Nutzen sind, wenn sie ein gewisses Mal} nicht {iberschreiten, also auf reflexiven Ab-
stand gehalten werden kdnnen. Ab einem gewissen Grad ist von der Intensivierung
des Mitleids keine weitere Starkung des Solidargefiihls mehr zu erwarten. ,,Man
wird des Mitleids miide, wenn das Mitleid nutzlos geworden ist, erkennt Dr. Ber-
nard Rieux angesichts der Pest und reflektiert damit die individuellen Schutzmecha-
nismen, die den Einzelnen vor einer Uberwiltigung des Gefiihls bewahren (Camus
1960: 55). Die Ambivalenz einer Politisierung des Mitleids, die beispielsweise Han-
nah Arendt skeptisch gegen Rousseau eingewandt hat, spart Rorty in seiner Hoff-
nung auf Solidaritat aus (Arendt 1986: 112f). Wahrend Camus und Arendt die Soli-
daritét als eine vernunftgesteuerte Transformation des Mitleids diskutieren, bleibt
dieser Ubergang bei Rorty allenfalls implizit. Wichtiger als die Beweisfiihrung, wie
sich Solidaritit vom einfachen Mitleid unterscheidet und warum Solidaritét als prak-
tizierte politisches Gleichheits- und Gerechtigkeitsstreben bestimmte Grundsétze
einhalten muss, bleibt fiir Rorty der quasi zivilreligiose Glaube an ihre gesellschafts-
verdndernde und reformierende Kraft in der Demokratie.

6. Ausblick

In der Auseinandersetzung mit Rortys Auffassungen zur liberalen Demokratie ist
wenig zu gewinnen, wenn wir ihn an herkdmmlichen Mafistdben der politischen
Theorie messen. Weder ldsst sich Rorty in ein Raster der demokratietheoretischen
Debatte einsortieren, noch will er einen Beitrag zur normativen politischen Philoso-
phie leisten. Seine Strategie des Ausweichens verfolgt er mit eklektizistischen
Crossover-Manovern, die Heidegger und Derrida, Kundera und Nabokov, Habermas
und Rawls auf virtuose Weise in eigene Fragestellungen einspannen und ganz neue
Kontexte eroffnen. Jeder Versuch muss scheitern, Rortys Verstdndnis von Liberalis-
mus, Demokratie oder Solidaritit auf den Begriff zu bringen, weil er seine Position
mit groBtmdglicher Offenheit und Anschlussfahigkeit auf Zukunftshoffnungen hin

93

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

entwirft, aber zugleich an die gegebene politische Lage ankniipft. Der wichtigste
Einwand, der von jeher gegen Rorty vorgebracht wird, liegt in seiner vermeintlich
affirmativen Haltung, der die Instrumente fiir eine notwendige Kritik an ,,defekten®,
.simulativen oder sich allgemein destabilisierenden Demokratien fehlen.2

Hier ist nicht der Ort, diese Vorwiirfe im Einzelnen zu entkriften. Wichtiger

scheint mir die Frage, welche Impulse von Rorty fiir die derzeitige Debatte in der
politischen Theorie ausgehen konnen. Ohne die Leerstellen und Schwéchen in
Rortys Argumentation aus dem Blick zu verlieren, mochte ich abschlieend in fiinf
Punkten fiir das nach wie vor wichtige Anregungspotential seiner Demokratietheo-
riekritik werben:

1.

Rorty bleibt in seiner ironisch-entspannten Haltung ein integrativer Philosoph,
der in pluralistischer Weise die Einsichten ganz verschiedener Richtungen wiir-
digt (Derrida, Foucault, Habermas, Heidegger, Nietzsche, Rawls etc.) und ledig-
lich den holistischen Anspruch von Theorien negiert. Von ihm kann man lernen,
dass eine rein ideologische Lesart, die ,gefdhrliche Geister® anprangert, unpro-
duktiv ist. Damit unterstreicht Rorty die wichtigste Eigenheit der liberalen De-
mokratie: Toleranz und die Fahigkeit, die unterschiedlichsten Meinungen auszu-
halten. Zugleich macht er klar, dass Liberalismus und Demokratie unbedingt zu-
sammengehoren. Das Erbe dieser Tradition, die Kombination aus individuellen
Freiheitsrechten und sozialer Verantwortung mitsamt ihren Institutionen, mochte
Rorty verteidigen, insbesondere gegen die Kritiker der reprasentativen Demokra-
tie. Er bleibt damit ein Verfechter des demokratischen Projekts, ohne das Heil al-
lein in der Erweiterung partizipativer Formen zu suchen, radikaldemokratisches
Aufbegehren der Anteilslosen zu erhoffen oder eine spezifisch demokratische
Rationalitét zu konstruieren.

Als Verteidiger des Common Sense erinnert Rorty die politische Theorie an ihre
Pflicht zur Selbstbescheidung und warnt sie vor der Uberschitzung der eigenen
Wirkmacht. Philosophie, aber auch politische Theorie, sollte sich in den Dienst
demokratischer Politik stellen und kann unser Vokabular moralischer Uberzeu-
gungen erweitern, um zur weiteren Demokratisierung beizutragen. Sie sollte sich
aber nicht anmafen, die Rationalitdt oder Wahrheit der Demokratie als Grundla-
ge allen politischen Handelns zu enthiillen. Die normativen Anliegen der Demo-
kratie wie Frieden, Freiheit, Toleranz, Pluralitat, Gerechtigkeit und Gleichheit
bleiben allgemeinverstdndlich und miissen es sein, um ihre Chance auf Verbrei-
terung zu wahren. Kurz: Um den Wert der Demokratie zu erkennen, bedarf es
weniger avancierter Theorie als der geschérften Empfindsamkeit fiir Unrecht,

24

94

Sehr friih ist er bereits von einem befreundeten Philosophenkollegen kritisiert worden — siche
Bernstein (1987). Zur Kritik an Rortys politischen Auffassungen vgl. weiterhin die Beitrage
von Hauke Brunkhorst, Josef Friichtl, Matthias Kettner und Thomas Schéfer in Schéfer/Tietz/
Zill (2001).

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

Gewalt, Unterdriickung und Benachteiligung, deren Erfahrungen und Praktiken
prézise zu schildern und zu analysieren sind.

Gleichheit bleibt fiir Rorty die mafigebliche Idee der Demokratie. Sie darf nicht
dogmatisch im Sinne des Sozialismus umgesetzt werden, liefert aber eine Richt-
schnur, um das Band des Sozialen immer wieder neu zu kniipfen, das heifit Le-
benschancen aller Biirger zu erhalten und materielle Unterschiede durch Umver-
teilung abzufedern. Wie Pierre Rosanvallon (2013) trate auch Rorty heute der
Abschottung und elitdren Absonderung einzelner Bevolkerungsgruppen entge-
gen und wiirde an den biirgerschaftlichen Sinn flirs Gemeinsame appellieren.
Sein Pladoyer fiir die Gleichheit richtet sich dabei gleichermaflien gegen liberale
Elitentheorien und gegen eine kulturelle Linke, die das Streben nach sozialer
Gleichheit durch Identitétspolitik ersetzt habe und damit das Bewusstsein einer
fragmentierten Gesellschaft benachteiligter Minderheiten befordere. ,,Die Linke
mochte das Anderssein nicht ignorieren, sondern kultivieren™ (Rorty 1999a: 97).
Stattdessen gelte es, das Gemeinwohl, das Verbindende einer civil religion und
das Projekt sozialer Gerechtigkeit wieder ins Zentrum demokratischer Politik zu
stellen. Rorty hat damit friihzeitig ein Thema akzentuiert, das spétestens seit der
Wahl Donald Trumps sprungartig an Evidenz gewonnen hat.?> Bereits 1997 hat

»Interessiert euch jetzt bitte einmal wieder fiir die Probleme weifler heterosexuel-
ler Manner, die keine Arbeit finden und ihre Familie nicht versorgen kénnen.
Arme weile Heterosexuelle interessieren sich nicht fiir die theoretischen Haar-
spaltereien der Mittelschichtintellektuellen der kulturellen Linken* (Rorty 1997).
Die Aufforderung an die Linke ,,back to class politics!“ ist nicht ohne Ironie,
denn Rorty weil3 selbst genau, dass die Klassensemantik der alten Arbeiterbewe-
gung passé ist. Aber er fordert die Linke auf, sich erneut um Armut zu kiimmern
und phantasievollere Neubeschreibungen fiir die soziale Frage zu liefern (vgl.

Rorty hat stets darauf aufmerksam gemacht, dass das demokratische Projekt auf
eine abgrenzbare politische Gemeinschaft bezogen bleiben muss, damit die de-
mokratische Verantwortung zurechenbar bleibt. Sein Festhalten am Nationalstaat
und sein Eintreten fiir einen linken Patriotismus haben ihm harsche Kritik einge-
bracht. Rorty hatte den Begriff des ethnos allerdings nicht auf Homogenitét an-
gelegt, sondern damit lediglich ein politisches Gemeinwesen beschreiben wollen,
das diejenigen umfasst, ,,vor denen man seine Uberzeugungen rechtfertigen
muss“ — mit denen man also politisch gemeinsam handelt und fiir die daraus er-
wachsenden Folgen einsteht (Rorty 1988: 27). Sein pragmatischer Universalis-

3.
er die akademische Linke gewarnt:
Rorty 1998a; 1999d; 2000).

4,

25

Vgl. etwa Lilla (2018) oder Runciman (2018: 73). Bei der Linken mischt sich Selbstkritik mit
dem Angriff auf einen ,,progressiven Neoliberalismus*, der identity politics als Fassadenpflege
betreibe — siehe dazu als erste Ubersicht die Beitrdge in Geiselberger (2017).

95

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

96

mus erkannte schérfer als manche VertreterInnen des kosmopolitischen Lagers,
dass die Demokratie aus Unmittelbarkeit, Erfahrbarkeit und Identifikation ihre
lebenswichtigen Energien bezieht. Allerdings braucht sie das transzendierende
Moment eines pragmatisch getdnten Universalismus, um nicht in einem ,kom-
munitaristischen Protektionismus® zu verharren. Der Erfolg der Demokratie
wirkt beispielgebend, wenn ihre Leistungen die Biirger*Innen mit Stolz erfiillen
und motivieren — sie bleibt aber kultur- und lernabhéngig und ist nicht einfach
exportierbar. Rorty prisentiert sich als Kompensationsdenker, der Patriotismus
und Universalismus, individuelle Freiheit und Solidaritit stets aufeinander be-
zieht und auszubalancieren strebt.

. Angesichts gegenwiértig grassierender Untergangsgeschichten der Demokratie

bietet Rortys Plddoyer fiir liberale und soziale Hoffnung einen wiinschenswerten
Kontrapunkt. ,,Das politische Projekt der Aufklarung besteht — extrem einfach
gesagt — darin, moglichst allen Kindern gleiche Chancen zu bieten, aus ihrem
Leben etwas zu machen™ (Rorty 1997). Insofern bleibt die Verwirklichung von
Gleichheit und Freiheit die anspruchsvolle Aufgabe der liberalen Demokratie,
die neue Beschreibungen und Narrationen vertragen kann, aber zugleich Erbe
einer kontingenten historischen Entwicklung bleibt. Vielleicht kann man diese
Zukunftsorientierung sogar ,,utopischen Pragmatismus® (Brunkhorst 1997) nen-
nen. Sie ist jedoch keineswegs mit westlicher Selbstzufriedenheit zu verwech-
seln. Angesichts der wohlfeilen Zuspitzungen, die lustvoll die Alternativen zwi-
schen Neoliberalismus, Rechts- und Linkspopulismus imaginieren und den Ab-
gesang auf die liberale Demokratie intonieren, hilft die Lektlire von Rorty, die
Demokratie als sozialliberales Projekt zu erneuern und das Vertrauen in ihre
Adaptabilitidt an neue Herausforderungen zu stirken, wenn man sich auf ihre
Kernaufgaben besinnt: Die soziale Gerechtigkeit am Leitwert der Gleichheit aus-
zurichten und die Kultur der Menschenrechte zu erweitern. Mit Rorty kann man
aus der Verzagtheit westlicher Selbstgeiflelung herausfinden, ohne den Sinn fiir
Selbstkritik zu verlieren. Weder darf sich die liberale Demokratie auf den materi-
ell-fixierten Leistungsvergleich mit neuen protektionistisch-autokratischen Vari-
anten oder einem chinesischen Neomerkantilismus beschrinken, noch darf sie
die demokratische Lebensform einer neoliberalen Marktreligion opfern. Rorty
zeigt immer noch Wege auf, wie die liberale Demokratie zu einer Politik der Zu-
versicht finden kann, ohne in die von Oakeshott (2000) befiirchtete Falle der
Ideologisierung zu geraten — ndmlich indem sie den sozialen Gedanken im Geis-
te der egalitiren Demokratie entschlossen erneuert und zugleich ihre Identitét als
selbstbewusste liberale und offene Gesellschaft bewahrt.

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Literatur

Alterman, Eric/Mattson, Kevin 2012: The Cause. The Fight for American Liberalism from
Franklin Roosevelt to Barack Obama. New York.

Arendt, Hannah 1986 [1963]: Uber die Revolution, 3. Aufl. Miinchen.

Ball, Terence/Bellamy, Richard (Hrsg.) 2003: The Cambridge History of Twentieth Century
Political Thought. Cambridge.

Bayertz, Kurt (Hrsg.) 1998: Solidaritit. Begriff und Problem. Frankfurt.

Bayertz, Kurt 1996: ,,Staat und Solidaritdt™. In: Ders. (Hrsg.): Politik und Ethik. Stuttgart,
S.305-329.

Beckert, Jens/Eckert, Julia/Kohli, Martin/Streeck, Wolfgang (Hrsg.) 2004. Transnationale So-
lidaritdt. Chancen und Grenzen. Frankfurt.

Berlin, Isaiah 1997: ,Die zwei Gesichter der Freiheit. Isaiah Berlins letztes Interview®. In:
Die Zeit, 21.11.1997, S. 59-60 oder https://www.zeit.de/1997/48/Die_zwei_Gesichter der
Freiheit [13.05.2020].

Bernstein, Richard 1987: ,,0One Step Forward, Two Steps Backward. Richard Rorty on Liberal
Democracy and Philosophy*. In: Political Theory, 15 (4), S. 538-563.

Brunkhorst, Hauke 1997: Solidaritit unter Fremden. Frankfurt.

Bude, Heinz 2019: Solidaritét. Die Zukunft einer groen Idee. Miinchen.

Camus, Albert 1960 [1947]: Die Pest. Reinbek.

Camus, Albert 1969 [1951]: Der Mensch in der Revolte. Reinbek.

Dewey, John 1996: Die Offentlichkeit und ihre Probleme. Bodenheim.

Dorman, Joseph 2001: Arguing the World. The New York Intellectuals in Their Own Words.
Chicago.

Fawcett, Edmund 2014: Liberalism. The Life of an Idea. Princeton.

Fukuyama, Francis 1992: Das Ende der Geschichte. Wo stehen wir? Miinchen.

Geiselberger, Heinrich (Hrsg.) 2017: Die gro3e Regression. Eine internationale Debatte zur
geistigen Situation der Zeit. Berlin.

Habermas, Jirgen 1991: Erlduterungen zur Diskursethik. Frankfurt.

Habermas, Jirgen 1996: ,,Drei normative Modelle der Demokratie®. In: Ders.: Die Einbezie-
hung des Anderen. Studien zur politischen Theorie. Frankfurt, S. 277-292.

Habermas, Jirgen 2001: Zeit der Ubergiinge. Kleine Politische Schriften IX. Frankfurt.

Hacke, Jens 2006: Philosophie der Biirgerlichkeit. Die liberalkonservative Begriindung der
Bundesrepublik. Géttingen.

Hasbach, Wilhelm 1912: Die moderne Demokratie. Eine Beschreibung. Jena.

Holmes, Stephen 1995: Passions and Constraint. On the Theory of Liberal Democracy.
London.

Kelsen, Hans 1926: Das Problem des Parlamentarismus. Wien/Leipzig.
Kelsen, Hans 2000 [1953]: Was ist Gerechtigkeit? Stuttgart.

Kelsen, Hans 2006 [1920]: ,,Wesen und Wert der Demokratie”. In: Ders.: Verteidigung der
Demokratie. Abhandlungen zur Demokratietheorie. Tiibingen, S. 1-33.

97

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Keynes, John M. 1956 [1930]: ,,Wirtschaftliche Mdoglichkeiten fiir unsere Enkelkinder. In:
Ders. (Hrsg.): Politik und Wirtschaft. Manner und Probleme. Ausgewdhlte Abhandlungen.
Tiibingen, S. 263-272.

Krastev, Ivan/Holmes, Stephen 2019: Das Licht, das erlosch. Eine Abrechnung. Berlin.
Lilla, Mark 2018: The Once and Future Liberal. After Identity Politics. London.

Luttwak, Edward 1993: The Endangered American Dream. How to Stop the United States
from Becoming a Third World Country and How to Win the Geo-Economic Struggle for
Industrial Supremacy. New York.

Michels, Robert 1989: Die Soziologie des Parteiwesens in der modernen Demokratie. Unter-
suchungen tiber die oligarchischen Tendenzen im Gruppenleben, 4. Aufl. Stuttgart.

Miiller, Jan-Werner 2019a: Furcht und Freiheit. Fiir einen anderen Liberalismus. Berlin.

Miiller, Martin 2019b: ,Richard Rorty und das kommunitaristische Denken®. In: Reese-
Schéfer, Walter (Hrsg.): Handbuch Kommunitarismus. Wiesbaden, S. 301-318.

Nippel, Wilfried 2008: Antike oder moderne Freiheit. Die Begriindung der Demokratie in
Athen und in der Neuzeit. Frankfurt.

Nussbaum, Martha C. 2014: Politische Emotionen. Warum Liebe fiir Gerechtigkeit wichtig
ist. Berlin.

Oakeshott, Michael 2000: Zuversicht und Skepsis. Zwei Prinzipien neuzeitlicher Politik.
Berlin.

Offe, Claus (Hrsg.) 2003: Demokratisierung der Demokratie. Diagnosen und Reformvorschlé-
ge. Frankfurt/New York.

Ottmann, Henning 2012: Geschichte des politischen Denkens, Band 4/2: Das 20. Jahrhundert.
Von der Kritischen Theorie bis zur Globalisierung. Stuttgart/Weimar.

Packer, George 2013: The Unwinding. Thirty Years of American Decline. London.

Popper, Karl R. 1980: Die offene Gesellschaft und ihre Feinde, Band 1: Der Zauber Platons,
6. Aufl. Miinchen.

Rorty, Richard 1988: Solidaritédt oder Objektivitdt? Drei philosophische Essays. Stuttgart.
Rorty, Richard 1992: Kontingenz, Ironie und Solidaritit. Frankfurt.

Rorty, Richard 1993: Kultur ohne Zentrum. Vier philosophische Essays und ein Vorwort.
Stuttgart.

Rorty, Richard 1995: ,Der biirgerliche Liberalismus postmoderner Prigung®. In: van den
Brink, Bert/van Reijen, Willem (Hrsg.): Biirgergesellschaft, Recht und Demokratie.
Frankfurt, S. 141-150.

Rorty, Richard 1997: ,,Laf3it uns das Thema wechseln. Der amerikanische Philosoph Richard
Rorty tiber Wahrheit, Gerechtigkeit und die ,kulturelle Linke*“. In: Die Zeit, 18.07.1997,
oder https://www.zeit.de/1997/30/Lasst_uns_das_Thema_ wechseln/komplettansicht
[13.05.2020].

Rorty, Richard 1998a: Das Kommunistische Manifest. 150 Jahre danach. Frankfurt.

Rorty, Richard 1998b: Against Bosses, against Oligarchies. A Conversation with Richard
Rorty. Chicago.

Rorty, Richard 1999a: Stolz auf unser Land. Die demokratische Linke und der Patriotismus.
Frankfurt.

98

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

Rorty, Richard 1999b [1996]: ,,Looking Backwards from the Year 2096*. In: Ders.: Philoso-
phy and Social Hope. London, S. 243-251.

Rorty, Richard 1999c: , Afterword. Pragmatism, Pluralism and Postmodernism®. In: Ders.:
Philosophy and Social Hope. London, S. 262-277.

Rorty, Richard 1999d [1997]: ,.Back to Class Politics®. In: Ders. (Hrsg.): Philosophy and So-
cial Hope. London, S. 255-261.

Rorty , Richard 1999¢ [1989]: “Education as Socialization and as Indidualization”. In: Ders.
(Hrsg.): Philosophy and Social Hope. London, S. 114-126.

Rorty, Richard 2000a [1991]: ,,Das Ende des Leninismus, Havel und die soziale Hoffnung*.
In: Ders.: Wahrheit und Fortschritt. Frankfurt, S. 329-351.

Rorty, Richard 2000b [1993]: ,,Menschenrechte, Rationalitit und Empfindsamkeit®. In: Ders.:
Wahrheit und Fortschritt. Frankfurt, S. 241-268.

Rorty, Richard 2000c: ,,Die Intellektuellen und die Armen®. In: Ders.: Die Schonheit, die Er-
habenheit und die Gemeinschaft der Philosophen. Frankfurt, S. 57-87.

Rorty, Richard 2001: ,,Wilde Orchideen und Trotzki*. In: Ders.: Philosophie & die Zukunft.
Essays. Frankfurt, S. 137-159.

Rorty, Richard 2006: ,,Wagging the Dog. Uber Demokratie und Philosophie®. In: Mittelweg
36, 16 (5), S. 53-64.

Rorty, Richard 2007: ,,Democracy and Philosophy*. In: Kritika & Kontext, 33, S. 8-25. [Frei
einsehbar unter: https://www.eurozine.com/democracy-and-philosophy/?pdf].

Rorty, Richard 2008: Philosophie als Kulturpolitik. Frankfurt.
Rosanvallon, Pierre 2013: Die Gesellschaft der Gleichen. Hamburg.

Rosenblatt, Helena 2018: The Lost History of Liberalism. From Ancient Rome to the Twenty-
First Century. Princeton.

Runciman, David 2018: How Democracy Ends. London.

Schdfer, Thomas/Tietz, Udo/Zill, Riidiger (Hrsg.) 2001: Hinter den Spiegeln. Beitrdge zur Phi-
losophie Richard Rortys. Frankfurt.

Selk, Veith 2019: ,,Richard Rorty*. In: Comtesse, Dagmar et al. (Hrsg.): Radikale Demokratie-
theorie. Ein Handbuch. Berlin, S. 400-409.

Selk, Veith/Jorke, Dirk 2012: ,,Der Vorrang der Demokratie. Die pragmatistische Demokratie-
theorie von John Dewey und Richard Rorty“. In: Lembcke, Oliver et al. (Hrsg.): Zeitge-
nossische Demokratietheorie, Bd. 1: Normative Demokratietheorien. Wiesbaden,
S.255-284.

Shilar, Judith 1997: Uber Ungerechtigkeit. Erkundungen zu einem moralischen Gefiihl.
Frankfurt.

Shklar, Judith 2014: Ganz normale Laster. Berlin.
Shklar, Judith 2017: Der Liberalismus der Rechte. Berlin.

Wildt, Andreas 1995: ,,Art. Solidaritdt™. In: Ritter, Joachim (Hrsg.): Historisches Worterbuch
der Philosophie, Bd. 9: Se-Sp. Basel, S. 1004-1015.

Wildt, Andreas 1998: ,,Solidaritdt. Begriffsgeschichte und Definition heute. In: Bayertz, Kurt
(Hrsg.): Solidaritét. Begriff und Problem. Frankfurt, S. 202-216.

Zoll, Rainer 2000: Was ist Solidaritdt heute? Frankfurt.

99

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57.
Inhalts ir it, fiir oder in K-Sy ,



https://doi.org/10.5771/9783845298641

Erlaubnis ist j

I11.

Menschenrechtsbegriindung oder
Menschenrechtskultur?

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57.
Its i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845298641

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57.
Inhalts ir it, fiir oder in K-Sy ,



https://doi.org/10.5771/9783845298641

Christian Schwaabe

Liberalismus ohne Rationalismus.
Richard Rortys kontextualistisches Bekenntnis zur
Menschenrechtskultur

1. Einleitung

Im philosophischen Diskurs der Moderne ist oftmals die Befiirchtung gedufert wor-
den, dass der Verlust normativer Wahrheiten ins politische Verderben fiihren miisse.
Ganz unterschiedliche Philosophen haben diese Position vertreten, von Leo Strauss
bis hin zu Jirgen Habermas. In ihrer Dialektik der Aufklirung haben Adorno und
Horkheimer diese Befiirchtung in besonders diisteren Farben ausgemalt. Und selbst
viele Autoren der franzosischen Postmoderne, die trotz allem an den emanzipatori-
schen Zielen der Moderne festhalten, vermitteln ein teils skeptisches, teils pessimis-
tisches Bild.

Richard Rortys optimistischer Neopragmatismus bietet dazu bewusst eine Alter-
native: Die Relativierung alter Wahrheitsanspriiche kdnne geradewegs zu einem
Medium menschlichen und gesellschaftlichen Fortschritts werden. Dazu hat die Phi-
losophie endlich von einer Obsession Abschied zu nehmen, die wirkméichtig am An-
fang ihrer langen abendldndischen Geschichte steht: von der platonischen Vorstel-
lung, das wahre Wesen der Dinge ergriinden zu miissen. Man mag dieses Verlangen
nach Wahrheit verstehen — ihr Ziel wird es niemals erreichen kénnen. Dem ,An-sich-
Sein der Dinge‘ kommt menschliche Vernunft nicht néher. Es gibt keinen archimedi-
schen Punkt, von dem aus unser Denken die Ubereinstimmung mit der Wirklichkeit
nachweisen konnte. Die Anwendungsbedingungen des Begriffs Wahrheit sind im-
mer relativ. Bei der Suche nach ,Wahrheit® wird man niemals iiber kontextsensible
Formen von Rechtfertigung hinausgelangen. Diese Einsicht muss jedoch gerade
nicht zu Resignation oder gar zu einem volligen Relativismus fithren. Auch philoso-
phischer Fortschritt ist so noch moglich, nur eben nicht als Anndherung an das ,,in-
nere Wesen der Realitit* oder als ,,Ubereinstimmung mit der Wirklichkeit* (Rorty
2003: 8). Fortschritt zeigt sich vielmehr in einem Zuwachs an Phantasie und Kreati-
vitdt im Umgang mit den verschiedenen Perspektiven. Und nicht zuletzt vermag er
dem zentralen politischen Ziel des Liberalen zu dienen: einem kulturellen Wand-
lungsprozess, dem Wandel unserer ,,geistigen Gewohnheiten® hin zu Rortys propa-
giertem Ideal einer Kultur der Toleranz und der Vermeidung von Grausamkeit.

103

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Der folgende Beitrag rekonstruiert diese Position in fiinf Schritten. Zunéchst wird
Rortys Absage an den Rationalismus der Aufklarung skizziert (2), der seiner Auffas-
sung nach iiberfliissig ist, um das Projekt der Menschenrechte beherzt zu vertreten
(3). Im Kontext der Kommunitarismusdebatte plddiert Rorty daher auch fiir einen —
freilich progressiven — ,,Ethnozentrismus® (4). Diese Position wird in Rortys Aus-
einandersetzung mit Jiirgen Habermas nochmals an Kontur gewinnen (5). Abschlie-
Bend wird Rortys multikulturelle globale Utopie vorgestellt (6) — eine Vision, die
verdeutlicht, dass Rorty in Fragen der Begriindung zwar den Kommunitaristen nahe-
steht, sich politisch aber ganz dem normativen Projekt der Habermas’schen Moderne
verpflichtet weil3.

2. Abschied vom Rationalismus der Aufkldrung

,»Argwohnisch® gegen die Unterscheidung von Sein und Schein (Rorty 2003: 7), un-
ternimmt es Rortys Philosophie, alle Reste von Platonismus aus unseren Denkge-
wohnheiten zu verbannen: also die Vorstellung, dass es hinter dem nur Scheinbaren
und Wandelbaren eine unvergingliche und wirklich existierende Wahrheit zu entde-
cken gibe. Dieser Abschied lisst sehr wohl Raum, ,,Rationalitit™ als Streben nach
Kohirenz zu begreifen, nicht aber als Suche nach der Ubereinstimmung unserer Be-
griffe mit Strukturen von Wirklichkeit auBerhalb unserer selbst. Sprache und ihre
Begriffe sind kulturell geprigte, kontingente Werkzeuge. Rorty plddiert dafiir, die
Philosophie moge auf Begriffe wie ,,inneres Wesen der Realitdt” und ,,Ubereinstim-
mung mit der Wirklichkeit™ verzichten (Rorty 2003: 8). An die Stelle solcher Wahr-
heitsvorstellungen treten Rechtfertigung oder Begriindung, wobei die Anwendungs-
bedingungen des Begriffes ,,wahr* immer relativ bleiben werden:

,,Denn so etwas wie eine Uberzeugung, die schlechthin gerechtfertigt oder ein fiir allemal
begriindet wire, gibt es nicht, und zwar aus dem gleichen Grund, weshalb es keine Uber-
zeugung gibt, deren Unbezweifelbarkeit ein fiir allemal erkannt werden konnte. Es gibt
eine Fiille von Uberzeugungen (wie z.B. ,Zwei plus zwei ist vier*, ,Der Holocaust hat
stattgefunden®), in bezug auf die niemand, mit dem wir uns auseinandersetzen wollen,
den geringsten Zweifel hegt. Aber es gibt keine Uberzeugungen, von denen man wissen
kann, daf3 sie gegen jeden moglichen Zweifel gefeit wiren* (Rorty 2003: 9).

Begriindungen ,,sind immer relativ zu einer Horerschaft. Daher sind sie auch relativ
zu den Einsichten dieser Horer — den Zwecken, die ihnen am Herzen liegen, und der
jeweiligen Situation, in der sie sich befinden (Rorty 2003: 11). Rorty bekdmpft un-
ermiidlich die weit verbreiteten Widerstdnde gegen diese Position. Ein wichtiger
Grund fiir die Ablehnung, die Rorty entgegenschlégt, ist im Vorwurf des Kulturrela-
tivismus zu finden, wie ihn unter anderem Hilary Putnam vorgetragen hat (vgl.
Putnam 1983: 229ff). Rorty erwidert:

104

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

»Wenn Putnam sagt, daf3 ,die Ratio sowohl transzendent als auch immanent ist‘, kann ich
ihm durchaus zustimmen. Das liegt jedoch daran, dal3 ich mit ,transzendent‘ nicht mehr
meinen kann als ,liber unsere derzeitigen Praktiken hinausgehend in Richtung moglicher-
weise anderer Zukunftspraktiken®. Das ist aber nicht das gleiche wie das, was Putnam
darunter versteht, denn nach seiner Auffassung impliziert jene Behauptung, daf ,sich die
Philosophie als kulturgebundenes Reflektieren und Argumentieren iiber zeitlose Fragen
in der Zeit und zugleich in der Ewigkeit bewegt‘. Aus meiner Sicht verwechselt Putnam
mit dieser Folgerung die Mdglichkeit, dafl die Zukunft die Gegenwart transzendiert, mit
der Notwendigkeit, dall die Ewigkeit die Zeit transzendiert. Allgemeiner gesprochen, aus
meiner Sicht verwechselt er unsere Fahigkeit, Spannungen innerhalb unseres derzeitigen
Korpus von Uberzeugungen oder Wiinschen auszunutzen, um alles (einschlieflich unse-
rer jetzigen Normen und MaBstibe gerechtfertigter Behauptbarkeit) fiir Umdeutungen of-
fenzuhalten, mit unserer Féhigkeit, zu einer Richtigkeit zu gelangen, die ,nicht blo8 fiir
eine Zeit und einen Ort gilt** (Rorty 2003: 90).

Philosophen und Forscher sollten ihre zutiefst platonische Angst vor dem Relativis-
mus ablegen und sich stattdessen als Personen sehen, ,,die an einem langfristigen
Vorhaben beteiligt sind, bei dem es darum geht, die Rhetorik, den Common sense
und das Selbstbild ihrer Gemeinschaft zu verdndern® (Rorty 2003: 61). Philosophie
sollte bezogen sein auf ,,das Leben, in dem wir stehen* (Rorty 2003: 14), auf die
menschliche Gemeinschaft und ihre Probleme. Nicht Annidherung an die Wahrheit
ist das Ziel, sondern die Befliigelung unserer Phantasie. Dann wére Philosophie Teil
einer Kultur, die ,,empfanglicher fiir die herrliche Vielfalt der menschlichen Spra-
chen und der mit diesen Sprachen einhergehenden sozialen Praktiken* wére (Rorty
2003: 15).

Indes wirken die Verlockungen des westlichen Rationalismus fort. Die rationalis-
tische Tradition des Westens erfiille ,,tiefe emotionale Bediirfnisse®, vergleichbar mit
jenen Bediirfnissen, die Religion (einst) stillte: nicht zuletzt die Hoffnung auf die
Existenz eines Gottes, der als ,,nichtmenschlicher Richter* fiir Gerechtigkeit sorgen
konne. ,,.Doch diese Bediirfnisse sollten nicht befriedigt, sondern — wie es in gewis-
sem Maf3e geschehen ist — sublimiert oder verdrangt werden® (Rorty 2003: 112). Mit
Dewey sieht Rorty, wie schwer es ist, gegen diese Sehnsiichte anzukdmpfen, unter
anderem gegen eine offensichtlich hartndckige menschliche Regung: ,,Beim Prag-
matismus geht es um menschliche Bediirfnisse, und zu den ersten menschlichen Be-
diirfnissen gehdrt es, mehr zu sein als ein Pragmatist™ (Rorty 2003: 112). Gegen sol-
che Verlockungen des Erhabenen setzt Rorty die Hoffnung, die Zivilisation mdge
iiber die vermeintliche Notwendigkeit des Glaubens an absolute Wahrheiten hinaus-
wachsen.

Solche Fortschritte wéren dann zugleich ein Beispiel fiir das, wofiir sich Rorty im
Zusammenhang von Wahrheit und Erkenntnis letztlich vor allem interessiert: Fiir die
Frage, ,,wie und warum sich Rechtfertigungsmuster verandern®, nicht aber fiir die
Frage, ob man mit bestimmten Rechtfertigungen dem Ziel einer hdrerunabhéngigen
Wahrheit ndher komme:

105

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

,.Es gibt eine menschliche Titigkeit namens ,Rechtfertigung von Uberzeugungen®, die
man historisch und soziologisch erforschen kann, aber diese Tétigkeit hat kein Ziel na-
mens WAHRHEIT und deshalb auch kein Ziel namens ERKENNTNIS. Die Frage, ob
und wie wir dieses Ziel erreichen, stellt sich daher gar nicht* (Rorty 2003: 237).

3. Menschenrechte ohne rationalistische Begriindung

Es zdhlt zu den Kernanliegen Richard Rortys, die normativen Konsequenzen seiner
erkenntnistheoretischen Position richtig eingeordnet zu sehen. Der Abschied vom
Rationalismus der Aufkldrung bedeutet mitnichten einen Abschied von dessen Libe-
ralismus und seinen normativen Prinzipien. Ein Bekenntnis zu den uns so wichtigen
Menschenrechten ist auch ohne rationalistische Begriindung moglich. Diese Einsicht
fallt vielen noch immer sehr schwer. Rorty wendet sich insbesondere gegen die sehr
verbreitete Vorstellung, man konne — ja miisse — Menschenrechte aus etwas Unver-
génglichem ableiten, aus der ,,Natur” oder dem ,,Wesen* des Menschen, aus dem,
was allen Menschen gleich ist. Wie sonst sollte man einen Rassisten davon iiberzeu-
gen, dass alle Menschen gleich sind? Das Gegenargument ist aus den moralphiloso-
phischen Diskursen der Moderne wohlvertraut: Warum sollte aus einer anthropologi-
schen Bestimmung des Menschseins normativ etwas folgen? Mit Rorty:

,.Es ist aber keineswegs klar, wieso das Vorhandensein einer solchen Eigenschaft eine
Voraussetzung sein muf} fiir die ,Achtung vor der Wiirde des Menschen®, also fiir unser
Empfinden, daf3 die Unterschiede zwischen Serben und Muslimen, Christen und Unglédu-
bigen, Homosexuellen und Heterosexuellen, Ménnern und Frauen keine Rolle spielen
sollten* (Rorty 2003: 246).

Es gibt keinen unverinderlichen Wesenskern des Menschen. Im Gegenteil, histo-
rische und ethnologische Forschung lehren uns eher, dass wir enorm wandlungsféhig
sind: ,,Nach und nach kommen wir zu der Auffassung, da} wir nicht das verniinftige
oder das grausame Tier sind, sondern das anpassungsfahige, das proteische, das sich
selbst formende Tier* (Rorty 2003: 244f). Und dieser verdnderte Blick auf den Men-
schen kann sogar iiberaus niitzlich sein fiir die Starkung und Verbreitung unserer his-
torisch gewachsenen Menschenrechtskultur. Wir sollten also die empirische Tatsa-
che der Existenz der modernen Menschenrechtskultur trennen von jenen historisch
parallel verlaufenden philosophischen Begriindungsbemiihungen und erkennen, dass
hierbei zwar einige Korrelationen, aber keine wirklich entscheidenden oder eindeuti-
gen Kausalitdten zu beobachten sind. Erst kulturwissenschaftlich, nicht aber philoso-
phisch werden die Zusammenhinge von Uberzeugungen, Vokabularen und Prakti-
ken sichtbar. Man konnte sagen: Die sich ausbreitende Menschenrechtskultur ist zu
verstehen als eine historische Auspragung der oben erwdhnten ,,Horerschaft”, die
sich einer gemeinsamen Sprache, geteilter Symbole und Narrationen bedient, um

106

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

sich so ihres Zusammenhalts zu vergewissern. Wenn man rationalistische Vereinsei-
tigungen vermeidet, dann ist diese symbolische Reproduktion der Menschenrechts-
kultur sogar tiberaus wichtig, und auch die Philosophie hat daran Anteil:

,»Wir sehen unsere Aufgabe darin, der eigenen Kultur — also der Menschenrechtskultur —
zu mehr Selbstbewusstsein und Einfluss zu verhelfen, anstatt ihre Uberlegenheit durch
Berufung auf etwas Kulturiibergreifendes zu beweisen. Wir meinen, dass die Philosophie
nicht mehr zu leisten hoffen kann, als unsere kulturell beeinflussten intuitiven Vorstell-
ungen von dem in verschiedenen Situationen richtigen Handeln zusammenzufassen. [...]
Diese Verallgemeinerung soll unsere intuitiven Vorstellungen nicht fundieren, sondern
restimieren® (Rorty 2003: 246f).

Neben dieser ,,resiimierenden‘ Aufgabe betont Rorty aber auch eine weit kreativere:
Wir sollten uns darum bemiihen und dariiber nachdenken, ,,unsere Praktiken so zu
modifizieren, daf3 neue Beschreibungen des bisherigen Geschehens beriicksichtigt
werden®, wobei eine pragmatistische Philosophie daran mitwirkt, indem sie ,,Meta-
phern der zunehmend weniger verzerrten Wahrnehmung [von objektiver Wirklich-
keit oder Natur, C.S.] durch Metaphern der evolutiondren Entwicklung ersetzt™
(Rorty 2003: 297). Dadurch passt sich Philosophie gut in den Fortschritt demokrati-
scher Gesellschaften ein. Andere Faktoren spielen dabei freilich eine noch gréfere
Rolle:

,»Noch wichtiger ist vielleicht, dal viele Entwicklungen in unserem Jahrhundert — Freud-
sche Erkldrungen innerer moralischer Konflikte, ethnographische Schilderungen alterna-
tiver Formen des gesellschaftlichen Lebens sowie experimentelle Bewegungen in Litera-
tur und Kunst — es uns standig leichter gemacht haben, die Kantischen Fragen ,Was soll
ich tun?‘, ,Was darf ich hoffen?‘ und ,Was ist der Mensch?‘ durch Fragen im Sinne
Deweys zu ersetzen, etwa: ,Welche Gemeinschaften haben Zwecke, die ich mir zu eigen
machen sollte?, und: ,Was fiir ein Mensch sollte ich mich zu werden bemiithen?* (Rorty
2003: 442f).

Natiirlich hat Rorty Verstindnis fiir alle jene, die die von uns zu Recht so sehr ge-
schitzten politischen Prinzipien auch als zugleich ewig wahr beweisen wollen.
Letztlich aber ist dies ein Zeichen geistiger Unreife: ,,Der Gedanke einer Fundierung
der Menschenrechte ist der fortwéhrende Versuch von Quasiplatonikern, endlich den
abschlieBenden Sieg iiber ihre Gegner davonzutragen® (Rorty 2003: 245). Was indes
in iiber 2000 Jahren abendléndischer philosophischer Bemiihungen nicht gelang,
wird uns wohl auch in absehbarer Zeit nicht gelingen. Und dass dies fiir die Sache,
um die es uns geht, nicht weiter schlimm ist, bildet den Kern von Rortys lakoni-
schem Pragmatismus:

»Aus Kants Erklarung der gebiihrenden Achtung vor handelnden Vernunftwesen geht
hervor, dass man die Achtung, die man vor Personen der eigenen Art empfindet, auf alle
ungefiederten ZweiftiBer libertragen sollte. Das ist ein ausgezeichneter Vorschlag, eine
gute Formel zur Verweltlichung der christlichen Lehre von der Briiderlichkeit der Men-

107

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

schen. Doch bisher ist dieser Vorschlag noch nie durch ein auf neutralen Primissen
ruhendes Argument begriindet worden, und dies wird auch in Zukunft nicht gelingen*
(Rorty 2003: 256).

Insofern ist die Frage, ob es Menschenrechte wirklich gibt, schlicht ,,witzlos* (Rorty
2003: 17). Moralischer Fortschritt

,sollte nicht als Anndhrung der menschlichen Meinungen an die MORALISCHE
WAHRHEIT oder als Anfangspunkt gesteigerter Rationalitdt begriffen werden, sondern
als Verbesserung unserer Fahigkeit, immer hdufiger die moralische Belanglosigkeit der
Unterschiede zwischen den Menschen einzusehen. Diese Fahigkeit — die Einsicht, daf3
die Unterschiede zwischen den Religionen und Staaten der Menschen, ihrer Genderzuge-
horigkeit, ihrer Rasse, ihrem 6konomischen Status usw. belanglos sind fiir die Moglich-
keit, im Interesse gemeinsamen Nutzens mit ihnen zusammenzuarbeiten, sowie belanglos
fiir die Notwendigkeit, ihre Leiden zu lindern — ist seit der Aufklarung erheblich groBer
geworden. Dadurch sind Gemeinschaften entstanden, die integrativer sind, als man bis
dato fiir moglich gehalten hatte* (Rorty 2003: 22f).

Moderne demokratische Gesellschaften kénnen und sollten sich ihren eigenen mora-
lischen Fortschritt zugutehalten. Wir sollten uns zu unseren moralischen Uberzeu-
gungen beherzt bekennen, obwohl sie nichts Hoheres reprisentieren.

,Unsere Denkweise ist durchaus berechtigt, aber wir kdnnen unsere Auffassung der Sa-
che nicht durch Vergleich mit dem inneren Wesen der moralischen Wirklichkeit tiberprii-
fen. Wir werden nichts erreichen, wenn wir unsere Philosophieprofessoren bitten, sie
sollten sicherstellen, daf3 es wirklich so etwas wie Menschenrechte gibt und daf3 diese un-
seren Beschreibungen entsprechen® (Rorty 2003: 16f).

An die Stelle rationaler Begriindung setzt Rorty ein bewusst ,,ethnozentrisches” Be-
kenntnis zur Demokratie. Dieser ,,Ethnozentrismus* ist aber gerade nicht ausgren-
zend gegen andere, schon gar nicht aufgrund ethnischer oder religidser Griinde (in-
soweit auch ist dieser Begriff ein wenig ungliicklich gewéhlt). Rortys ,,Ethnozentris-
mus* kann als ein progressiver Kontextualismus beschrieben werden: der Sache
nach progressiv und emanzipatorisch, der ,Begriindung‘ nach kontextualistisch.

4. Rortys progressiver ,, Ethnozentrismus “ als Antwort auf die
Kommunitarismusdebatte

Das Bekenntnis der Mitglieder heutiger westlicher Gesellschaften zu Demokratie
und Menschenrechten ist das Bekenntnis von Menschen, die der gleichen symboli-
schen Gemeinschaft angehdren. Sie bedienen sich dabei eines gemeinsamen
Vokabulars, das zutiefst kulturell und historisch bedingt ist. Den Vorrat unseres de-
mokratischen Vokabulars bilden die ,,von unseren Vorfahren iibernommenen Weltan-
schauungen und intuitiven moralischen Gesinnungen (Rorty 2003: 13). Es sind dies

108

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

historisch konkrete Erfahrungen und Geschichten, keine universalistisch verallge-
meinerbaren Einsichten. Diese historische Bedingtheit zu betonen, mag ,,ethnozen-
trisch® erscheinen — ,relativistisch® ist sie nicht (Rorty 1988a: 26ff). ,,Ethnozen-
trisch“ ist diese Position, so Rorty, insofern, als die Uberzeugungskraft bestimmter
Ideale an die Gemeinsamkeit der verwendeten Vokabulare riickgebunden bleibt —
,Begrindungen sind immer relativ zu einer Horerschaft (Rorty 2003: 11). Anders
gesagt: Rortys Position ist die eines entschiedenen Kontextualismus. Er hofft damit
dem Relativismusvorwurf etwas entgegenzusetzen. Verdeutlicht hat Rorty diese
Position in Auseinandersetzung mit dem wohl wichtigsten zeitgendssischen Ansatz
des politischen Liberalismus, dem seines amerikanischen Kollegen John Rawls. Mit
guten Argumenten kann Rorty dabei fiir eine kontextualistische Lesart des
Rawls’schen Ansatzes werben (vgl. Rorty 1988b).

Fiir diese Argumentation hat sich der Liberalismus ein Stiick weit der Kritik des
Kommunitarismus zu &ffnen — ohne dabei die unzweideutige Ubereinstimmung mit
den normativen Prinzipien preiszugeben, wie John Rawls sie in seiner Theorie der
Gerechtigkeit (Rawls 2008) und in seinen Schriften zum politischen Liberalismus
formuliert hat. Zwei zentrale Kritikpunkte des sogenannten Kommunitarismus seien
dazu in Erinnerung gerufen: Der Hinweis auf die fehlende Plausibilisierung von
Werten wie Solidaritdt und Loyalitét in klassischen liberalen Gerechtigkeitstheorien;
und die vernachléssigte Bedeutung von Vorstellungen des Guten in den zumeist uni-
versalistisch angelegten Forderungen nach Gerechtigkeit. Den ersten Kritikpunkt hat
Michael Sandel wie folgt auf den Punkt gebracht:

»Das Differenzprinzip ist [...] ein Teilungsprinzip. Als solches muf} es eine Form von
moralischer Bindung unter denjenigen voraussetzen, deren Vorteile es einsetzen und de-
ren Anstrengungen es im Rahmen gemeinschaftlicher Bemithungen ausniitzen mdochte.
[...] Was das Differenzprinzip zwar voraussetzt, aber nicht zu liefern vermag, ist ein Weg
zur Identifikation derjenigen, in deren Gemeinschaft meine Vorteile zu Recht als Allge-
meinbesitz betrachtet werden, d.h. ein Weg, uns selbst von vornherein gemeinschaftlich
verpflichtet und moralisch engagiert zu verstehen* (Sandel 1994: 28f).

Das heif3it: Rawls’ Herleitung der Gerechtigkeitsgrundsidtze mag in sich konsistent
sein — Gerechtigkeit und Solidaritét einer realen Gesellschaft lassen sich so aber we-
der erkldren noch sicherstellen. Dazu braucht man das, was Rawls nicht ausreichend
thematisiere:

,Loyalititen und Uberzeugungen, deren moralische Kraft teilweise auf dem Faktum be-
ruht, dass sie in unserem Leben untrennbar mit unserem jeweiligen Selbstverstdndnis
verkniipft sind, d.h. mit uns als den Mitgliedern dieser Familie, dieser Gemeinde, dieser
Nation oder dieses Volkes, mit uns als Représentanten dieser Geschichte, als den Biirgern
dieser Republik* (Sandel 1994: 29).

Voraussetzung fiir die Bereitschaft, in der von Rawls angesonnenen Weise zu teilen,
ist, so Sandel, die Zugehdrigkeit zu einer partikularen Wir-Gemeinschaft, der wir

109

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

uns auch ohne rationales Kalkiil verpflichtet fithlen. Nur auf Grundlage einer sol-
chen Loyalitdt kann eine so starke moralische Verpflichtung erwachsen, wie sie ins-
besondere in Rawls’ zweitem Grundsatz der Gerechtigkeit zum Ausdruck kommt.
Die abstrakte Verpflichtung gegen prinzipiell jedermann, wie sie in Ethiken des
Kant’schen Typus unterstellt wird, ist dafiir zu schwach. Das heift nicht, dass die
Rawls’schen Gerechtigkeitsgrundsitze der Sache nach falsch wiren. Es heif3t aber,
dass die ,,liberale Vorstellung moralisch tatséchlich nicht selbsttragend ist, sondern
auf einen Begriff von Gemeinschaft angewiesen bleibt, den sie offiziell verwirft*
(Sandel 1994: 31).

Mit Rorty lisst sich diese Kritik so einordnen: Liberale Uberzeugungen bediirfen
tatséchlich einer Riickbindung an ein geteiltes Ethos, an die rational nicht vollstin-
dig einzuholenden Vertrautheiten einer eingelebten und lebensweltlich verankerten
Sittlichkeit. Keineswegs aber, so ldsst sich mit Rorty ergidnzen, verweisen diese
Grenzen des Rationalismus auf einen notwendigen Partikularismus einer solchen
Gemeinschaft (dazu mehr im letzten Abschnitt).

Der zweite Kritikpunkt der Kommunitaristen kniipft an den ersten an, ergénzt ihn
jedoch um die Betonung der besonderen Bedeutung von Vorstellungen des guten Le-
bens. Die liberale Position, so Charles Taylor, verfehle mit ihrem Fokus auf Gerech-
tigkeit die wahren ,,Quellen des Selbst“. Sie verfehle die Art und Weise, wie Men-
schen leben und ihre Welt erfahren und interpretieren, wie den Dingen die Bedeu-
tung zukommt, die sie fiir den Menschen haben — kurz: wie der Mensch zur Person
wird. Wenn man diese Vorgénge der Selbstinterpretation genauer untersucht, dann
stoBt man zunéchst nicht auf die liberalen Fragen nach der Gerechtigkeit, sondern
auf solche nach der eigenen Identitit, danach, ,,wodurch unser Leben Sinn erhalt
oder Erfiillung findet” und ,,wodurch das Leben lebenswert ist (Taylor 1988: 16f) —
Fragen des guten Lebens. Hier stofft man auf die ,,starken Wertungen® eines Men-
schen, die uns und unsere Identitdt fundamental stirker betreffen als jene ,,schwa-
chen Wertungen®, die als rationale Abwdgungen von Alternativen oder als Kalkiil
von Nutzen und Aufwand tiberhaupt nur auf Grundlage der starken Wertungen zur
Anwendung kommen konnen. Starke Wertungen

,beinhalten Unterscheidungen zwischen Richtig und Falsch, Besser und Schlechter, H6-
her und Niedriger, deren Giiltigkeit nicht durch unsere eigenen Wiinsche, Neigungen
oder Entscheidungen bestdtigt wird, sondern sie sind von diesen unabhingig und bieten
selbst Mafistéibe, nach denen diese beurteilt werden (Taylor 1994: 17).

Konstitutiv fiir menschliches Handeln und personale Identitét ist, ,,dass man sein Le-
ben innerhalb eines derart durch starke qualitative Unterscheidungen gepréigten
Horizonts fiihrt* (Taylor 1994: 55). Dieser Horizont gibt dem Menschen die ,,mora-
lische Landkarte®, mit deren Hilfe wir zu bestimmen vermogen, ,,was fiir uns wich-
tig ist und was nicht* (Taylor 1994: 60; vgl. Taylor 1988: 37f).

110

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

Dabei ist die individuelle Identitdt eng verwoben mit den sozialen und gemein-
schaftlichen Kontexten, in denen ein Mensch aufwichst, mit der kollektiven Identi-
tat einer Gruppe. Individuelle Identitdt wird intersubjektiv konstituiert, iiber Sprache
und kulturelle Praktiken, in die ein Individuum hineingeboren wird. Auch dies iiber-
gehe der liberale ,,Atomismus®. [hm fehle, so Taylor, eine ,,soziale Konzeption des
Menschen®, also die Einsicht,

,»daB eine wesentliche, konstitutive Bedingung des Strebens nach dem menschlichen Gu-
ten mit der gesellschaftlichen Existenzweise des Menschen verkniipft ist“ und ,,da8 der
Mensch auflerhalb einer Sprachgemeinschaft und einer gemeinsamen Auseinander-
setzung tiber Gut und Bdose, gerecht und ungerecht nicht einmal ein moralisches Subjekt
[...] sein kann® (Taylor 1988: 150).

Auch dieser Kritik kann sich der Rorty’sche Kontextualismus weitgehend anschlie-
Ben — freilich mit Hinweis darauf, dass auch der Liberalismus sehr wohl tiber eine
Idee des Guten verfiigt: Die Idee von Freiheit und Autonomie im Rahmen eines ge-
rechten Miteinanders. Rortys eigene Position gewinnt Kontur, wenn man sich
Rawls’ Erwiderungen auf seine Kritiker vor Augen fiihrt.

Zunéchst geht Rawls — ganz im Sinne Rortys — bei seinem Konzept von ,,Gerech-
tigkeit als Fairness™ von einem uniiberbriickbaren Pluralismus letzter Wahrheitsan-
spriiche aus. Die liberale Demokratie unserer postmetaphysischen Gegenwart will —
und muss — diese konkurrierenden Anspriiche moglichst aus dem Politischen heraus-
halten:

,Kurz gesagt, es geht darum, dass in einem demokratischen Verfassungsstaat das 6ffentli-
che Verstidndnis von Gerechtigkeit so weit wie moglich von kontroversen philosophi-
schen und religiésen Lehren unabhingig sein sollte. Indem wir eine entsprechende Kon-
zeption ausarbeiten, wenden wir das Prinzip der Toleranz auf die Philosophie selbst an:
die offentliche Gerechtigkeitskonzeption muss politisch und darf nicht metaphysisch
sein“ (Rawls 1992: 255).

Rawls’ politischer Liberalismus will als eine ,freistehende‘ und zugleich normative
Theorie das Selbstverstindnis und die Grundlagen einer modernen liberalen Demo-
kratie auf den Begriff bringen — in Rortys Worten: ,resiimieren” beziechungsweise
»artikulieren®. Weder will Rawls das ewig giiltige Bild einer wahren gesellschaftli-
chen Ordnung einem platonischen Ideenhimmel abschauen, noch beansprucht er,
dass sein Konzept zu allen Zeiten und in allen Kulturen auf Zustimmung stoflen
miisse. Er wendet sich gleichsam an seine Mitbiirger und will ihnen verdeutlichen,
was fiir normative Vorstellungen ihr Zusammenleben bedingen. Und umgekehrt ent-
nimmt er eben diesem gegebenen Zusammenleben die Ideen, die er theoretisch klart
und zusammenfasst. Praktisches Ziel und methodisches Vorgehen flieen zusam-
men, ja sind aufeinander verwiesen:

111

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

»Was eine Gerechtigkeitskonzeption rechtfertigt, ist nicht ihr Wahrsein beziiglich einer
vorgiingigen, uns vorgegebenen Ordnung, sondern ihre Ubereinstimmung mit einem tie-
feren Verstdndnis unserer selbst und unserer Bestrebungen, sowie unsere Einsicht, dass
diese Lehre in Anbetracht unserer Geschichte und der in unser Leben eingebetteten Tra-
ditionen die verniinftigste fiir uns ist (Rawls 1992: §85).

Ganz im Sinne des Rorty’schen ,,Ethnozentrismus* wendet sich Rawls an uns, er be-
zieht sich auf die Lehren unserer Geschichte, auf die in unser Leben eingebetteten
Traditionen. Es geht vor diesem Hintergrund nicht um eine philosophische Wahrheit,
sondern um ein Verstehen unserer selbst. Wir fiihlen uns den liberalen Werten ver-
pflichtet, wir, die wir in ganz bestimmten Traditionen und Kontexten aufgewachsen
sind. ,,Rawls versucht diese Paradoxie der Verbindlichkeit ohne Wahrheit kontextua-
listisch aufzuldsen. Der moralische Gehalt der Gerechtigkeitstheorie wird hermeneu-
tisch verbiirgt® (Kersting 2006: 18). Aufgabe dieser politischen Theorie ist die
Artikulation und Klidrung verbreiteter Uberzeugungen und Gewissheiten unserer
Tradition beziehungsweise Kultur — in diesem Fall: der westlichen Kultur der Men-
schen- und Biirgerrechte, oder noch spezieller: alles dessen, woran ein progressiver
Amerikaner glaubt, wenn er sich zum ,,American Creed bekennt (und fiir eben die-
ses progressive demokratische Erbe des amerikanischen Selbstverstdndnisses hat
Rorty immer geworben, insbesondere in Stolz auf unser Land. Die amerikanische
Linke und der Patriotismus (Rorty 1999)). Diese Theorie ,,zicht sich nicht aus dem
gesellschaftlichen Leben und der Welt zuriick®, sie beansprucht nicht, ,,abseits von
allen Traditionen politischen Denkens und Handelns die Wahrheit zu erkennen®
(Rawls 1998: 117).

,,Wir sammeln solche gefestigten Uberzeugungen wie den Glauben an religidse Toleranz
und die Ablehnung der Sklaverei und bemiihen uns, die ihnen zugrunde liegenden Ideen
und Grundsitze in einer kohdrenten politischen Gerechtigkeitskonzeption zusammenzu-
bringen. [...] Wir beginnen demnach mit einem Blick auf die politische Kultur selbst, die
wir als Fundus implizit anerkannter Ideen und Grundsétze betrachten* (Rawls 1998: 72f).

Aus Rortys Perspektive wird dieser Verzicht auf moralphilosophische Wahrheit
durch den Zugewinn an ,hermeneutischen* und politisch-kulturellen Klarungen
mehr als kompensiert. Das demokratische Projekt verliert nicht an Gewissheit — es
gewinnt durch das ,tiefere Verstdndnis unserer selbst™ vielmehr an Kraft, an patrioti-
scher Identifikation mit unserem demokratischen Selbstverstindnis. Rorty resiimiert:

»Wird die Wahrheit platonisch gesehen, ndmlich als das Erfassen ,einer vorgidngigen
Ordnung, die uns gegeben ist* (wie Rawls sagt), dann ist sie schlicht belanglos fiir die
demokratische Politik. Demnach ist auch die Philosophie — im Sinne einer Erklarung der
Beziehung zwischen einer solchen Ordnung und dem Wesen des Menschen — nicht von
Belang. Geraten die beiden miteinander in Konflikt, hat die Demokratie Vorrang vor der
Philosophie* (Rorty 1988b: 104).

112

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Dieser ,,ethnozentrische® Kontextualismus bildet in praktischer beziehungsweise
pragmatischer wie auch in rein empirischer Hinsicht ein durchaus wichtiges Korrek-
tiv zu einem andernfalls iiberzogenen Rationalismus. Nur so gelangen wir zu einem
addquaten, wirklich tieferen Verstdndnis unserer selbst und unseres emanzipatori-
schen Projekts einer liberalen Moderne — ohne dabei zwangsldufig in jenen ausgren-
zenden Partikularismus zu verfallen, dem einige Kommunitaristen zuweilen das
Wort zu reden scheinen.

5. Rorty, Habermas und das normative Projekt einer sozialdemokratischen
Moderne

Jirgen Habermas ist fiir Richard Rorty von iiberaus groBer Bedeutung: Als philoso-
phischer Gegenspieler und Kritiker, ebenso aber als Weggefihrte und Mitstreiter fiir
die Sache der liberalen Demokratiec. Man kann trefflich dartiber streiten, ob die phi-
losophischen Positionen beider weit auseinanderliegen oder vielleicht ja doch nidher
aneinander als es scheint. Rorty betont trotz aller Abgrenzungen auffillig stark die
Parallelen. Das beginnt mit seiner Aneignung des Habermas’schen Verstindigungs-
paradigmas. Rorty hdlt Habermas deshalb fiir so wichtig, weil dieser einen Gedan-
ken ins Zentrum seines Philosophierens geriickt habe, der eine iiberaus fruchtbare
Weiterentwicklung des alten Dewey’schen Ansinnens ermdgliche: Statt Wahrheit
und Objektivitdt anzustreben, sollten wir mit Intersubjektivitit vorliebnehmen.

»Nach meiner Auffassung ist Habermas’ Theorie des ,kommunikativen Handelns® ein
gewaltiger Schritt vorwérts auf dem Weg zur Vollendung der von Dewey begonnenen
Aufgabe. Dabei werden traditionelle philosophische Begriffe so umformuliert, daB sie fiir
die Selbstbeschreibung einer demokratischen Gesellschaft grofleren Nutzen bringen. Der
einzige Unterschied zwischen Habermas und mir betrifft den Nutzen des Begriffs ,allge-
meine Geltung®, und dieser Unterschied ist im Vergleich mit den Uberschneidungen zwi-
schen unseren Ansichten unerheblich® (Rorty 2003: 24).

Aus einer Habermas’schen Perspektive ist dieser Unterschied freilich mitnichten un-
erheblich — dazu spéter mehr. Zunichst aber ldsst sich mit Rorty auf der praktischen
gesellschaftlichen Ebene die tatsdchlich grofe Nédhe beider Ansétze aufzeigen, dort
nimlich, wo Habermas den postmetaphysischen Ubergang vom Monologischen zum
Dialogischen ausbuchstabiert:

»Unsere Erfahrungen mit demokratischer Politik haben uns Philosophen die Moglichkeit
gegeben, unsere Vorstellung von ,Vernunft zu &ndern und von der ,subjektzentrierten
Vernunft‘, wie sie bei Habermas heift, zur ,kommunikativen Vernunft® iiberzugehen. [...]
Dieser Wandel veranlaf3t uns, die Liebe zur Weisheit im Sinne einer richtigen Beziehung
zur Realitdt preiszugeben und statt dessen die Notwendigkeit der rechtfertigenden Be-
griindung im Sinne einer Beziehung zu anderen Menschen einzusehen® (Rorty 2003:
417).

113

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Gleichwohl ,misstraut® Habermas, wie Rorty richtig feststellt, dem ,,sogenannten
,linguistischen Historismus‘“ (Rorty 2003: 459). Der Unterschied zwischen ,,sub-
jektzentrierter und ,,kommunikativer Vernunft“ werde von ihm als ,allzu drama-
tisch* gesehen (Rorty 2003: 460). Auf Rortys Historismus und Kontextualismus will
sich Habermas in der Tat nicht einlassen. Er hilt den moral point of view fiir unver-
zichtbar, um den Forderungen der praktischer Vernunft gegeniiber antiliberalen
Weltbildern oder Vorstellungen des Guten volles Gewicht einrdumen zu kénnen. Im
Streit um eine angemessene Rawls-Interpretation vertritt er dann auch die Gegenpo-
sition zu der Rortys: Habermas gibt zu bedenken, dass eine ,,rekonstruierende An-
eignung® doch mehr leisten miisse ,,als nur die hermeneutische Vergewisserung ei-
nes kontingenten Uberlieferungszusammenhangs* (Habermas 1996: 79). Der moral-
philosophische Anspruch, Normen verniinftig zu rechtfertigen und nicht einfach an
partikularen Werten festzuhalten, ist fiir Habermas unaufgebbar — fiir die praktische
Philosophie wie auch fiir die liberale Demokratie selbst. ,,Eine Philosophie, die nur
noch hermeneutisch erlduterte, was ohnehin besteht, hitte ihre kritische Kraft einge-
bt (Habermas 1996: 122). Die Habermas’sche Diskursethik soll diesen kritischen
Gehalt praktischer Vernunft auch fiir die ,,postmetaphysische” Moderne erschlie3en.
Rorty betrachtet dieses Unterfangen mit groBer Sympathie, aber in einem fiir
Habermas entscheidenden Punkt skeptisch: Die Sache, also das normative Projekt
der demokratischen Moderne, ist gut; das Umstellen auf Intersubjektivitét ist sinn-
voll und niitzlich — die philosophischen Begriindungversuche hingegen sind vergeb-
lich und daher tiberfliissig.

Nach Rortys Meinung sollte man Habermas als Philosophen lesen, der unsere de-
mokratischen Uberzeugungen zwar nicht — wie erhofft — ,,fundieren* kann, wohl
aber in hervorragender Weise ,restimiert™. Wieder dient Rorty die politische Philo-
sophie von John Rawls als Vorbild: Anzustreben sei jenes ,,Uberlegungsgleichge-
wicht®, das den Vorrang des Rechten vor dem Guten plausibilisiert und Gerechtig-
keit zur obersten Tugend einer liberalen demokratischen Gesellschaft erkldrt. Damit
hat man alles, was politisch nétig ist. Dem ,,Gerede* vom Ende der Philosophie und
vergleichbaren ,,nichtssagenden® Unkenrufen sollte man daher auch, so Rorty, mit
Gelassenheit begegnen und zu solch einem Kulturpessimismus eine ,,schnoddrige
Einstellung® entwickeln (Rorty 2003: 458). Das empfichlt Rorty auch Jiirgen
Habermas, der insbesondere mit der Postmoderne nicht nur den Rationalismus, son-
dern auch den Liberalismus der Aufklarung bedroht sieht. Habermas sei zu dieser
Differenzierung leider nicht recht bereit oder nicht in der Lage, insofern er ,,die Tra-
dition Nietzsche-Heidegger-Derrida als ,Kritik der Vernunft® deutet und seine eigene
Anschauung mit der Rettung des Rationalismus der Aufkldarung gleichsetzt™ (Rorty
2003: 458).

Fiir Habermas macht Rorty und machen die meisten anderen postmodernen Kriti-
ker der Vernunft ihrerseits den Fehler,

114

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

»die in der Philosophie beibehaltenen universalistischen Fragestellungen mit jenen
langst preisgegebenen Statusanspriichen zu verwechseln, die die Philosophie fiir ihre
Antworten einmal reklamiert hat. Heute liegt es auf der Hand, dass sich die Reichweite
universalistischer Fragen [...] zwar in der grammatischen Form universeller Aussagen
spiegeln mul, nicht aber in der Unbedingtheit der Geltung oder der ,Letztbegriindung’,
die fiir sie und ihren theoretischen Rahmen beansprucht wiirde* (Habermas 1985: 247).

Habermas befiirchtet, dass die Aufgabe der Statusanspriiche zum Verlust des Uni-
versalismus fiihrt, die Postmodernen hingegen geben die Statusanspriiche auf und
lassen den Universalismus fahren. Rorty selbst hilt beide Positionen fiir verfehlt —
fiir Habermas freilich vertritt er de facto die postmoderne Position. Diese hitten es
mit ihrer radikalen Vernunftkritik schlicht tibertrieben. Fiir Habermas miindet dies in
die Haltung eines Alles-oder-Nichts, die gerade unter den Bedingungen des nachme-
taphysischen Denkens als nicht mehr angemessen erscheint. In Rortys ,,Art des Phi-
losophierens, das sich als solches verabschieden méchte, komme die ,,Melancholie
eines enttduschten Metaphysikers® zum Ausdruck (Habermas 1999: 231f). Aus eben
dieser Melancholie, aus dem Pessimismus und dem Relativismus, die daraus folgen
konnen, habe Habermas die kritische Theorie nach eigenem Anspruch herausge-
fiihrt.

Pessimismus indes wird man Richard Rorty sicher nicht vorwerfen kdnnen. Prag-
matisch und durchaus optimistisch blickt er in eine bessere demokratische Zukunft
und erwidert: ,,The trouble with Habermas is not so much that he provides a meta-
narrative of emancipation as that he feels the need to legitimize, that he is not con-
tent to let the narratives which hold our culture together do their stuff. He is
scratching where it does not itch* (Rorty 1985: 164).

Mit dem Etikett Postmoderne kann Rorty selbst dennoch nicht viel anfangen.
Zwar beziehe er in Auseinandersetzung mit klassisch universalistischen Argumenta-
tionen in vielen wichtigen Punkten tatsdchlich deren Positionen; fiir den Begriff ha-
be er aber ,,nicht viel iibrig” (Rorty 2003: 302, Anm. 18). ,,Der Pragmatismus bietet,
wie ich behaupte, alle dialektischen Vorteile der Postmoderne, wahrend er die selbst-
widerspriichliche Entlarvungsrhetorik der Postmoderne vermeidet (Rorty 2003:
304).

Rortys Verhéltnis zu Habermas kommt gut zum Ausdruck in einer vielsagenden
Abgrenzung zu einem der wichtigsten Vertreter der Postmoderne, der zugleich zu
Rortys Lieblingsphilosophen zihlt: ,,Jacques Derrida halte ich fiir den spannendsten
und raffiniertesten Philosophen unserer Zeit, Jiirgen Habermas fiir den gesellschaft-
lich niitzlichsten, der fiir die sozialdemokratische Politik mehr leistet als jeder ande-
re* (Rorty 2003: 444). Diese nur auf den ersten Blick fiir Habermas wenig charman-
te Einordnung entspricht vergleichbaren Abgrenzungen, die Rorty oft vornimmt: Fiir
den ,,privaten* Gebrauch, also fiir das Nachdenken iiber Sinn und Richtung des eige-
nen Lebens, sind Autoren wie Nietzsche und Heidegger ungemein inspirierend (was
Habermas freilich zu tibersehen scheint, weil er sie auf ihre 6ffentlichen beziehungs-

115

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

weise politischen Positionen hin befragt); fiir den ,,6ffentlichen* Bereich politischer
Praxis hingegen sollte man sich an Dewey, Rawls und eben Habermas halten. Wer in
Rechnung stellt, wie wichtig die letztgenannte Sphédre des Politischen fiir Rorty ist,
der wird die Betonung solcher ,,Niitzlichkeit” als das verstehen, was es fiir Rorty ist:
ein Ausdruck grofiter Wertschitzung.

Das wird deutlich, wenn Rorty diese philosophischen Bezugnahmen in jenen
politischen Prozess einordnet, der die Fragen nach der Zukunft der Welt vollig neu
stellen ldsst: den Zusammenbruch der Sowjetunion und das Ende des Ost-West-Kon-
flikts. Die damit einhergehenden Verdnderungen thematisiert Rorty auf der ideologi-
schen Ebene vor allem mit Blick auf das damit besiegelte und fiir Rorty tiberaus be-
griiBenswerte ,,Ende des Leninismus®. Statt der groen und meist gefahrlichen Ideo-
logen und Revolutionére betreten nun Menschen wie Vaclav Havel die Biihne, deren
pragmatisch zupackendes Credo Rorty mit Martin Jay (1988: 13) so beschreibt: ,,Es
gibt genug Arbeit zu erledigen, ohne da3 wir uns von der Notwendigkeit quélen las-
sen, die uns moglicherweise vergonnten bescheidenen Erfolge an dem einschiich-
ternden Vorbild einer normativ totalisierten, zum hdchsten Heil gelangten sozialen
Ordnung zu messen® (Rorty 2003: 342). Der dramatische Wandel dieser Zeit sollte
fiir uns Anlass sein, Grofibegriffe wie ,,Sozialismus® und ,,Kapitalismus® nicht wei-
ter zu verwenden und stattdessen auf ein sozialdemokratisches, ,,banaleres* Vokabu-
lar zuriickzugreifen, um den von Marx so sehr verachteten Weg der Reformen zu ge-
stalten: fiir einen Ausbau des Sozialstaats, fiir Umverteilung und mehr Gerechtig-
keit, fiir die Milderung des Elends.

Dazu gehort vor allem, sich von den allzu groBen, ja bombastischen modernen
Spekulationen iiber den Lauf und Sinn der GESCHICHTE (von Rorty in Gro3buch-
staben geschrieben) zu verabschieden, also von Geschichtsphilosophie, nicht aber
von einer ,,ethnozentrischen Orientierung an geschichtlicher Erfahrung. Rorty vari-
iert hier das klassisch postmoderne Motiv des Abschieds von den groen Erzdhlun-
gen, die vor allem Erzdhlungen iiber die Geschichte im Singular waren. Diese ,,GE-
SCHICHTE* war nur ein ,,verzeitlichter Ersatz fiir GOTT oder die NATUR® (Rorty
2003: 346), also fiir recht verschwommene Gegensténde, von denen wir uns abwen-
den sollten. Geschichte ist nicht als ,,kohédrente dramatische Erzdhlung® zu konzipie-
ren, sondern als ,,cine Sammlung moralisierender Fabeln® (Rorty 2003: 350). Statt
der groflen Entwiirfe sollten wir uns mit ,.klein angelegten, experimentellen Verfah-
ren” (Rorty 2003: 334) anfreunden. ,,Es sind konkrete Phantasievorstellungen von
einer Zukunft, in der jeder Arbeit haben kann, die ihm eine gewisse Befriedigung
verschafft und fiir die er anstindig bezahlt wird, eine Zukunft, in der man weder Ge-
walt noch Erniedrigung erdulden muf3* (Rorty 2003: 334). Das Ende ,der*
Geschichte konnte dann riickblickend als erlésende Befreiung von einer seltsamen
Obsession verstanden werden.

116

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

6. Die Kultur des Westens und das multikulturelle globale Utopia

Das Ende ,,der* Geschichte und der Abschied von ,,der” Wahrheit miissen eines in-
des keineswegs bedeuten: sich verriickt machen zu lassen und den im Westen einge-
schlagenen politischen Weg anzuzweifeln oder gar zu verlassen. Das Bekenntnis der
Mitglieder heutiger westlicher Gesellschaften zu Demokratie und Menschenrechten
ist das Bekenntnis von Menschen, die der gleichen symbolischen Gemeinschaft an-
gehoren. Sie bedienen sich dabei eines gemeinsamen Vokabulars, das zutiefst kultu-
rell und historisch bedingt ist. Den Vorrat unseres demokratischen Vokabulars bilden
die ,,von unseren Vorfahren iibernommenen Weltanschauungen und intuitiven mora-
lischen Gesinnungen® (Rorty 2003: 13) — was in diesem Zusammenhang natiirlich
vor allem auf die siegreiche Geschichte der westlichen Demokratien bezogen ist.
Dies sind historisch konkrete Erfahrungen und Geschichten, keine philosophisch
verallgemeinerbaren Einsichten — also im oben skizzierten Sinne ,.ethnozentrische®
Uberzeugungen. Dieser ,,ethnozentrische Ursprung kann nach Rorty gleichwohl als
Basis einer kiinftigen globalen Wertegemeinschaft dienen.

Die Kultur des Westens skizziert Rorty als eine besondere Mischung aus tech-
nisch-instrumenteller Rationalitit einerseits und einer wachsenden Toleranz und Be-
reitschaft zu einem Leben mit Vielfalt andererseits (vgl. Rorty 2003: 269ff). Kultur
meint hier — in Abgrenzung von Kultur als ,,Hochkultur” — ,,eine Menge gemeinsa-
mer Handlungsgewohnheiten“. Moderne pluralistische Gesellschaften zeichnen sich
dabei durch eine grofie Vielfalt von Kulturen aus, denen jeder von uns zugehort.
Rorty trennt sein Bekenntnis zur demokratischen Menschenrechtskultur des Westens
von der Vorstellung, hier habe sich eine objektiv hohere Rationalitdt durchgesetzt. In
diesem Sinne ist seine Position bewusst bescheiden. Sehr kdmpferisch hingegen ver-
teidigt Rorty diese westliche Kultur gegen eine unter Linksintellektuellen seit Jahr-
zehnten zunehmend verbreitete Selbstkritik, die aus ,,Schuldgefiihlen” angesichts
der Auswirkungen des Eurozentrismus erwachsen sei. Die daraus resultierende Dif-
famierung des Westens weist er scharf zuriick:

,Diese Verherrlichung des Nichtwestlichen und der Unterdriickten erscheint mir ebenso
fragwiirdig wie die Gewi3heit der westlichen Imperialisten, verglichen mit der Lebens-
form des modernen Europa seien alle sonstigen Lebensformen ,zurtickgeblieben‘“ (Rorty
2003: 275).

Eine pragmatistische Auffassung der Kulturunterschiede verfahrt anders: Die im
Westen entstandene und ihn kennzeichnende ,,Verbindung zwischen Leistungsfahig-
keit und Toleranz* kann und sollte gerade als Moglichkeit verstanden werden, nicht
die eigene Tradition zu {iberhdhen, sondern offen und neugierig zu sein auf kulturel-
le Vielfalt. Genau das ndmlich macht die westliche Modernitét aus:

»Wihrend wir uns immer mehr von den eingebiirgerten Brauchen befreiten und — um
wirksamer und erfolgreicher mit unserer Umwelt zu Rande zu kommen — in immer hdhe-

117

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

rem Male bereit wurden, anders zu verfahren als unsere Vorfahren, wurden wir in immer
héherem Malle empfanglich fiir die Vorstellung, gute Einfélle konnten aus jeder beliebi-
gen Richtung kommen und seien weder das Vorrecht einer Elite noch an einen bestimm-
ten Sitz der Autoritdt gebunden‘ (Rorty 2003: 277).

Die Kultur des Westens ist eine der Flexibilitdt und Anpassungsfahigkeit, wobei das
nicht automatisch bedeuten muss, dass sie immer nur emanzipatorischen Zielen
diente. Emanzipatorisch wirkt sie sich nur dann aus, wenn sich die eher technische
Rationalitiit mit jenen liberalen Uberzeugungen verbindet, die Rorty so sehr am Her-
zen liegen und die eben auch zur westlichen Kultur gehéren (im steten Widerstreit
gegen moralische Entgleisungen und Katastrophen, die der Westen ebenso hervorge-
bracht hat). Das Beste an den westlichen Besonderheiten sicht Rorty in der Orientie-
rung an der Zukunft, im Blick auf das neu zu Schaffende, auf das aus Kreativitit,
Phantasie und Hoffnung Entstehende, im Geist des Experimentellen, der nicht dem
Vergangenen verhaftet bleibt, in der ,,Bereitschaft des Abendlands zur Sékularisie-
rung und zum Verzicht auf Transzendenz* (Rorty 2003: 283).

An diesem Bild des kulturellen und moralischen Fortschritts des Westens hin zu
Himmer integrativeren Gemeinschaften® sollte sich eine emanzipatorische Linke
orientieren, nicht an den Schattenseiten seiner Entwicklung. Rorty wirbt fiir eine
utopische, aber eben nicht zerstorerisch radikale Kritik des Bestehenden:

»Das bedeutet, da} man Befreiungsbewegungen nicht wegen der Genauigkeit ihrer Dia-
gnosen loben wird, sondern wegen des Einfallsreichtums und der Kiihnheit ihrer Vor-
schldge. Den Unterschied zwischen dem Pragmatismus und solchen Positionen, die wie
der Marxismus die Rhetorik des Szientismus und des Realismus beibehalten, kann man
sich im Hinblick auf den Unterschied zwischen Utopismus und Radikalismus klarma-
chen. Die Radikalen glauben, es werde ein grundlegender Fehler begangen, ein Fehler,
der ganz tief an der Wurzel der Dinge zu finden ist. Nach ihrer Meinung bedarf es tiefen
Nachdenkens, um zu dieser tiefen Ebene hinab zu gelangen, und erst dort konne man,
nachdem aller Schein des Uberbaus unterhohlt ist, die Dinge so sehen, wie sie in Wirk-
lichkeit sind. Das Denken der Utopisten hingegen ist nicht durch die Vorstellung von
Fehlern oder von Tiefe geprigt. Sie verzichten auf den Gegensatz zwischen oberflachli-
chem Schein und tiefem Sein und bezichen sich stattdessen auf den Gegensatz zwischen
einer qualvollen Gegenwart und einer moglicherweise weniger qualvollen, verschwom-
men erkennbaren Zukunft. In dem eben genannten Sinn kénnen Pragmatisten keine Radi-
kalen sein, wohl aber Utopisten* (Rorty 2003: 309).

Als langfristiges Ziel und eigentliche Erfiillung des westlichen Modells der Men-
schenrechtskultur propagiert beziehungsweise erhofft sich Rorty ohnehin die Aufhe-
bung der westlichen Partikularitdt in einer globalen Gemeinschaft: ,,Unser liberales
abendléndisches Bild von einem globalen, demokratischen Utopia ist das Bild von
einem Planeten, auf dem alle Angehdrigen unserer Gattung Sorge tragen fiir das Ge-
schick aller iibrigen Angehdrigen™ (Rorty 2003: 23). Der Weg zu diesem ,,multikul-
turellen globalen Utopia“ wird tiber die Zerlegung der vielen heute bestehenden Kul-

118

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

turen ,,in eine Vielfalt feiner Einzelfaden® fithren, um diese Faden sodann mit eben-
so feinen, aus anderen Kulturen gezupften Faden zu verflechten und so eine toleran-
te und offene ,,Einheit in der Vielfalt zu fordern:

,Der so gewebte Gobelin wird mit einigem Gliick eine Gestalt haben, die wir uns jetzt
kaum auszumalen vermdgen: eine Kultur, der es angemessen vorkommen wird, iiber die
Kulturen des heutigen Amerika und des heutigen Indien mit der gleichen wohlwollenden
Lissigkeit hinwegzugehen wie wir iiber die Kulturen von Harappa und Karthago* (Rorty
2003: 290).

7. Schluss

Richard Rorty hat zeitlebens und in immer neuen Wendungen versucht, ein Vorurteil
aus dem Weg zu rdumen, das einer angemessenen Wiirdigung seines Denkens oft im
Wege stand und noch immer steht: Dass ndmlich seine philosophische Position
einem volligen Relativismus gleichkomme. Rorty méchte den Anhéngern des eman-
zipatorischen Projekts der Moderne eine wichtige Unterscheidung lehren: Die zwi-
schen Wahrheit als Ubereinstimmung mit der Wirklichkeit und Wahrheit als horerre-
lativer Rechtfertigung. Die Anhénger der Menschenrechte haben im Grunde nichts
zu verlieren, wenn sie ihre normativen Uberzeugungen eben nicht aus irgendeiner
hoéheren Wirklichkeit ableiten konnen. Die normativen Prinzipien des Liberalismus
sind wunderbare Artikulationen eines Selbstverstindnisses, das nicht auf Letztbe-
griindungen angewiesen ist, sondern auf eine beherzte Stirkung der gesellschaftli-
chen, politischen und kulturellen Kontexte, aus denen es erwachsen und auf die es
mehr denn je angewiesen ist.

119

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

Literatur

Habermas, Jirgen 1985: Der philosophische Diskurs der Moderne. Frankfurt.

Habermas, Jirgen 1996: ,Politischer Liberalismus — eine Auseinandersetzung mit John
Rawls®. In: Ders. (Hrsg.): Die Einbeziechung des Anderen. Studien zur politischen Philoso-
phie. Frankfurt, S. 65-127.

Habermas, Jirgen 1999: Wahrheit und Rechtfertigung. Philosophische Aufsitze. Frankfurt.
Jay, Martin 1988: Fin-de-Siecle Socialism and Other Essays. London.

Kersting, Wolfgang 2006: Gerechtigkeit und 6ffentliche Vernunft. Uber John Rawls’ politi-
schen Liberalismus. Paderborn.

Putnam, Hilary 1983: Realism and Reason. Philosophical Papers, Bd. 3. Cambridge.
Rawls, John 1992: Die Idee des politischen Liberalismus. Aufsdtze 1978-1989. Frankfurt.
Rawls, John 1998: Politischer Liberalismus. Frankfurt.

Rawls, John 2008: Theorie der Gerechtigkeit. Frankfurt.

Rorty, Richard 1985: ,Habermas and Lyotard on Postmodernity”. In: Bernstein, Richard
(Hrsg.): Habermas and Modernity. Cambridge, S. 161-175.

Rorty, Richard 1988a: ,,Solidaritdt oder Objektivitdt? In: Ders. (Hrsg.): Solidaritit oder Ob-
jektivitdt? Drei philosophische Essays. Stuttgart, S. 11-37.

Rorty, Richard 1988b: ,,.Der Vorrang der Demokratie vor der Philosophie®. In: Ders. (Hrsg.):
Solidaritdt oder Objektivitdt? Drei philosophische Essays. Stuttgart, S. 82-125.

Rorty, Richard 1995: Kontingenz, Ironie und Solidaritit. Frankfurt.

Rorty, Richard 1999: Stolz auf unser Land. Die amerikanische Linke und der Patriotismus.
Frankfurt.

Rorty, Richard 2003: Wahrheit und Fortschritt. Frankfurt.

Sandel, Michael 1994: ,,Die verfahrensrechtliche Republik und das ungebundene Selbst*. In:
Honneth, Axel (Hrsg.): Kommunitarismus. Eine Debatte tiber die moralischen Grundlagen
moderner Gesellschaften. Frankfurt/New York, S. 18-35.

Taylor, Charles 1988: Negative Freiheit? Zur Kritik des neuzeitlichen Individualismus.
Frankfurt.

Taylor, Charles 1994: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identitit.
Frankfurt.

120

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Marie-Luisa Frick

Was wir von Rorty iiber Menschenrechte lernen kénnen — und was
nicht

1. Einleitung

Als ein Dekonstrukteur der klassischen Philosophie, ihrer bindren Entdeckungslogi-
ken Représentation/Wirklichkeit, Wahrheit/Falschheit sowie Objektivitat/Subjektivi-
tit, hat Richard Rorty die Implikationen seines neopragmatistischen Denkens auch
in Bezug auf Menschenrechte dargelegt' und damit bis heute Zuspruch und Wider-
spruch gleichermallen angeregt. Ohne Frage ist seine Kritik insbesondere der akade-
mischen Menschenrechtsphilosophie von solch grundsétzlicher Natur, dass niemand,
der danach fragt, was Menschenrechte sind, worin sie grilnden und was sie starkt, an
ihr vorbeikommt. Es verwundert daher nicht, dass im Grunde jeder Beitrag zur welt-
weiten Debatte um Menschenrechte sich in der einen oder anderen Form zu Rortys
Thesen verhilt, sie als Provokation aufgreift, dagegen zu halten oder als Inspiration,
selbst in diese Richtung weiter zu gehen.

Die Frage, was man von Rorty iiber Menschenrechte lernen kann und was nicht,
lasst sich daher niemals einmiitig oder gar abschliefend beantworten. Die folgenden
Ausfithrungen sind vielmehr geprigt davon, was ich selbst in meiner Beschiftigung
mit dem Menschenrechtstopos von Rorty gelernt zu haben meine und wo ich Rorty
die Gefolgschaft verweigere. Als ,Gesprachspartner hat Rorty mich auf unterschied-
liche Weise beeindruckt. In der Konsequenz seines antimetaphysischen Zugangs, in
seiner Sensibilitdt gegeniiber robusten Hiirden fiir eine globale Akzeptanz men-
schenrechtlicher Werte und in seiner Fokussierung auf das, was er als das Wesentli-
che erachtet: die Praxis der Menschenrechte in Form einer umfassenden Humanisie-
rung menschlicher Verhiltnisse. Und doch erkenne ich nachhaltige Schwierigkeiten,
Rortys Positionen in der theoretischen Philosophie mit seinen Anliegen im Bereich
der praktischen Philosophie zusammenzudenken und habe an manchen Stellen den
Eindruck, dass seine Lust an der Provokation dem Gewicht der bearbeiteten Frage-
stellungen nicht immer gerecht wird.

In diesem Spannungsbogen bewegt sich nun die folgende Erdrterung in Form ei-
nes sic et non, die sich auf drei Bereiche konzentriert. Im zweiten Abschnitt werde

1 Fiir einen Uberblick zu Rortys Menschenrechtsdenken siehe auch Gilbert (2010) sowie Barreto
(2011).

121

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

ich das Verhiltnis von Menschenrechten und Wahrheitsanspriichen in den Blick neh-
men und dabei Rortys Non-Dualismus diskutieren, der sowohl gesicherte moralische
Wahrheiten sowie Tatsachenwahrheiten als unerheblich zuriickweist, um gut in die-
ser Welt leben zu konnen. Danach behandle ich Rortys Plddoyer, Theorien der Men-
schenrechte, allen voran Fragen nach der Begriindbarkeit menschenrechtlicher An-
spriiche, zugunsten einer humanistischen Praxis aufzugeben. AbschlieBend disku-
tiere ich, welche konkreten Anleitungen Rortys Denken fiir den politischen Kampf
um Menschenrechte bereithalten konnte.

2. Menschenrechte und Wahrheit

Die zuschreibenden Begrifflichkeiten, die seit jeher an Rorty angelegt werden, sind
mannigfaltig: Pragmatist, Relativist, Konstruktivist, Anti-Realist und Anti-Repré-
sentationalist, Anti-Fundamentalist (anti-foundationalist), Anti-Essentialist, Anti-
Dualist. So, als wiirden die zur Verfiigung stehenden Bezeichnungen nicht ausrei-
chen, wihlte Rorty den Begriff der [ronie, um seine philosophische Position zu be-
schreiben. Ironiker wiissten um die Kontingenz ihrer weltanschaulichen Positionen
und Selbstverpflichtungen, ohne dass letztere fiir sie selbst dadurch unbedeutender
werden wiirden (Rorty 1989: 61). Thre vorrangige soziale Tugend sei Toleranz, ihre
vorrangige private Tugend die Flexibilitdt (Rorty 2006: 80). Als das Gegenteil der
ironischen Haltung setzt Rorty den common sense, Wahrheitsanspriiche einfach hin-
zunehmen und unproblematisiert zu lassen.

Der ironischen Haltung liegt bei Rorty eine — im Lichte klassischer abendléndi-
scher Denktraditionen — héretische Absage zugrunde, Unterscheidungen in Welt und
Abbild, Subjekt und Objekt, Tatsachen und Werten etc. fortzuschreiben. Seine am
préazisesten mit dem Ausdruck Non-Dualismus zu umschreibende Position verwei-
gert sich durch die Zuriickweisung ebendieser Scheidungen einer Vielzahl an klassi-
schen philosophischen Fragen: Was ist wirklich? Welches Handeln ist an sich rich-
tig? Der klassischen — oder wie Rorty sie nennt: systematischen — Philosophie mdch-
te er eine bildende Philosophie entgegensetzen (vgl. Rorty 1987). Diese ziele auf
Bedingungen ab, ,,in which the idea of truth as correspondence to reality might gra-
dually be replaced by the idea of truth as what comes to be believed in the course of
free and open encounters® (Rorty 1989: 68). Anders als etwa Vertreter der
Habermas’schen Diskursethik lehnt Rorty das Kriterium der ,Vernunft® als Steue-
rungselement fiir einen solchen (letztlich kontingenten) Konsens — ,,a consensus that
the point of social organization is to let everybody have a chance at self-creation to
the best of his or her abilities* (ebd.: 84) — strikt ab.2

2 Siehe auch den Austausch zwischen Jiirgen Habermas und Richard Rorty in Brandom (2000).

122

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Anstatt im Treibsand philosophischer Expeditionen auf der Suche nach dem Wah-
ren, Guten und Schonen unterzugehen, sollten wir uns, so kann man Rortys Anlie-
gen zusammenfassen, von diesen Obsessionen 16sen und erwachsen werden. Denn
nur um ihrer trostenden Aussicht willen, etwas Hoheres als wir selbst konne dafiir
verantwortlich gemacht werden, was wirklich und richtig ist, hitten die Menschen
absolut gedachte Malstibe und Autoritdten iiberhaupt nétig gehabt (vgl. Rorty
1991). Wahrheitsorientierung — in den Naturwissenschaften wie in der Ethik — wird
damit als existenzielle Schwiche ausgegeben.

Fiir die Menschenrechte bedeutet dies, dass wir sie — so sie sich denn tiberhaupt
als vorteilhaftes Ideal erweisen — nicht als absolut ansehen kénnen: als verankert in
einer von uns unabhéngigen Vernunft oder Gottheit, ja nicht einmal einer ewigen
Natur des Menschen. Sie sind weder unabinderlich noch angeboren, die Begriin-
dungsrhetorik der neuzeitlichen Rights of Man als auch der modernen Human Rights
ist fiir Rorty nichts als Blendwerk.

Menschenrechte sind keine tibermenschlichen Wahrheiten. ..

Haben Menschenrechte auch Anteil an einer kontingenten Lerngeschichte der
Menschheit, so sind sie aus Rortys Sicht doch keine Endpunkte moralischen Fort-
schritts. Dieser besteht darin, menschliches Wohlergehen zu mehren und Leid zu
verringern und (nur) insofern Menschenrechte dazu beitragen, sind sie wertvoll. Es
konnte daher, in Konsequenz dieser utilitaristischen Grundoption, eine (fast) perfek-
te Welt auch gut ohne sie auskommen,? gleich wie im Fall der Demokratie, zu der
Rorty festhélt: ,,Today our vision is of democracy. Tomorrow it may be of some
other way of maximizing human happiness. But human happiness remains the only
absolute in the area” (Rorty 2011: 19f).

Ungeachtet der durchwegs universalen Rhetorik, mit welcher die Idee der Men-
schenrechte bis heute vertreten wird, bleibt sie in Rortys Perspektive provinziell:
»|BJ]ecause it violates the intuitions of a lot of people outside the province in which
we heirs of the Enlightenment run the educational institutions* (Rorty 2000: 22).
Damit wendet sich Rorty ausdriicklich gegen ein Kernattribut zumindest der moder-
nen Menschenrechte, wie sie seit der Universal Declaration of Human Rights 1948
entwickelt wurden: ihre Universalitét. In diesem Begriff stecken zwar eine Mehrzahl
von Bedeutungen, die im Menschenrechtsdiskurs aufeinander bezogen, jedoch nicht
immer klar unterschieden werden (vgl. Frick 2013; 2017). Doch trifft Rortys Kritik
der Gebundenheit der Menschenrechte an Bedingungen der Akzeptanz, die nicht mit

3 Zu einer Kritik dieser keineswegs nur Rorty eigenen Ansehung von (Menschen-)Rechten als
Mittel zum Zweck siche Feinberg (1992).

123

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

Notwendigkeit (eines Tages) vorliegen (werden), die Universalititsthese auf allen
Ebenen.

Das ist zum einen die Ebene des Beschreibens, wonach eine faktische Universali-
tdt im Sinne allgemeiner Bejahung nicht gegeben ist — zumindest nicht auflerhalb
bestimmter gebildeter Schichten in westlich-liberalen Gesellschaften. Dass sich dies
in absehbarer Zukunft grundlegend dndern konnte, legt Rorty nicht nahe. Im Gegen-
teil, es scheinen der Universalisierbarkeit der Menschenrechtsidee hartniackige ex-
klusivistische Haltungen entgegenzustehen. Menschenrechte flieen, wie auch
Michael Ignatieff festhdlt, gerade nicht aus herkdommlichen Werten, sondern stehen
zu ihnen oft in Konflikt (vgl. Ignatieff 2017). Zum anderen werden Menschenrechte
in der Regel mit einem (starken oder schwachen) Anspruch universaler Giiltigkeit
verbunden, das heift, sie sollen zugunsten aller gelten (Normbegiinstigten-Universa-
lismus) als auch von allen beachtet werden (Normadressaten-Universalismus) (vgl.
Frick 2017). Fiir Rorty ist dieser doppelte menschenrechtliche Universalismus zwar
grundsitzlich wiinschenswert, aufgrund seines Verzichts auf ein ,,abschlieBendes Vo-
kabular aber letztlich nicht rational argumentier- beziechungsweise begriindbar:
»[NJothing can serve as a criticism of a final vocabulary save another such vocabula-
ry* (Rorty 1989: 80).

Rorty ist keineswegs der erste, der Menschenrechte relativ und konstruktivistisch
denkt, das heif3t ihre Geltungs- und Giiltigkeitsbedingungen nicht als absolut erach-
tet und sie nicht als natiirliche (Vor-)Gegebenheiten auffasst. Menschenrechte sind
fiir Rorty Menschenwerk, welches gerade keine notwendige Reaktion auf das Auf-
finden von oder die Einsicht in etwas an sich Seiendes ist. Seit ihren neuzeitlichen
Anfingen wurden ,Menschenrechte‘ stets sowohl als hypothetische Imperative be-
ziehungsweise menschliche Wahrheiten aufgefasst — allen voran in der Tradition des
Naturrechtspositivismus von Thomas Hobbes — als auch als absolute Normen, die in
einer normativen Natur (des Menschen) und/oder dem Willen Gottes griinden — allen
voran in Tradition der Naturrechtsmetaphysik von John Locke (vgl. Frick 2017).
Und doch hat Rortys pointierte, wenngleich auch nur schemenhaft vorgebrachte,
Kritik am Menschenrechtsdenken den Nerv einer Zeit getroffen, die noch von einem
Menschenrechtsoptimismus durchzogen war (Stichwort ,Ende der Geschichte®), der
aus heutiger Sicht (Stichwort ,Human Rights Backlash®) bemerkenswert anmutet.

Zwei Jahre nach Beginn der Jugoslawienkriege, als Rorty seine Anmesty Lecture
,Human Rights, Rationality, and Sentimentality hélt, deren Verschriftlichung zum
wichtigsten Referenzwerk fiir Sympathisanten wie Kritikerinnen seines Menschen-
rechtsdenkens werden sollte (Rorty 1998a: Kap. 9), beschreibt Rorty den tiefsitzen-
den Gruppen-Chauvinismus als das Hindernis fiir universale Menschenrechte und
erklart zugleich dieses als mit den herkommlichen Mitteln des Arguments uniiber-
windbar. Die Rationalitdt der Barbarinnen und Schlichter, so Rortys provokante In-
tervention in Feyerabend’scher Manier, sei keine der liberal-humanistischen Ratio-

124

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

nalitit inhédrent unterlegene. ,Uns® und ,sie‘ trennt auch nichts entlang der Linie
Wabhrheit oder Irrtum. Letztlich sei es zufillig, wozu wir fahig werden: ,,The bad
people’s problem is, rather, that they were not as lucky in the circumstances of their
upbringing as we were™ (Rorty 1998a: 180). Von unserer Version von Vernunft tiber-
zeugen konne man solche Menschen kaum, der Schliissel zur Verhinderung zukiinf-
tiger Gréuel liege vielmehr in der Bildung des moralischen Gefiihls.

Wenn Rortys Sicht auf Menschenrechte eine Provokation ist, wozu kdnnte sie uns
dann herausfordern? Zunichst zum Eingestidndnis, dass Menschenrechte nicht ab-
schlielend davor bewahrt werden koénnen, durch konkurrierende abschlieBende Vo-
kabulare ernstlich unter Druck gesetzt zu werden, zumal kein Argument solch einen
Widerstreit aufzuheben vermag. Die Pramisse des gleichen Werts der menschlichen
Person, wie sie insbesondere der Errichtung moderner Menschenrechtsinstrumente
zugrunde liegt, mag mit Rorty gedacht erkldren, warum gewisse Gruppen von Men-
schen und menschliche Gesellschaften den Schutz von grundlegenden Rechten zu
ihrem Ziel machen. Was sie aber nicht kann, ist Menschen zur moralischen Konver-
sion hin zu ebendieser weltanschaulichen Ausrichtung zu motivieren.

Nichts ist garantiert, wo keine moralische Wahrheit Erkenntnis sicherstellt und
nichts darf als selbstverstdndlich gelten, wo Menschenrechte die Ausnahme und
nicht der Regelfall oder gar der Zielpunkt eines verniinftigen historischen felos sind.
Auch Rortys Einordnung von Menschenrechten als Instrumente zu universalem
Wohlergehen und Absage an ihren Selbstzweckcharakter verdient Beachtung, kann
sie doch davor bewahren, den Blick auf das Wesentliche zu verlieren sowie jenen
auf die Verdnderbarkeit und Flexibilitdt menschenrechtlicher Normen scharfen.

...aber Non-Dualismus schwécht sie

Beide diese Einsichten sind wichtig, um Tendenzen, Menschenrechte als quasi-reli-
gidse Wahrheiten und universale Legitimitatsstandards der Diskussion zu entziehen,
entgegenzuwirken. Und doch, so liberzeugend seine Thesen aus Sicht relativistischer
beziehungsweise konstruktivistischer Menschenrechtstheorien erscheinen, die Griin-
de, die Rorty dafiir anfiihrt, sind dies weniger. Was nur konsequent ist fiir jemanden,
der vom philosophischen Begriindungsdenken Abschied nimmt, bleibt in Rortys
Problemaufrissen aber die Achillesferse. Denn anders als Beitrdge zur Menschen-
rechtsphilosophie, welche die Auffassungen von Menschenrechten als iibermensch-
liche Wahrheiten aus metaethischen Gesichtspunkten im weitesten Sinne zuriickwei-
sen (vgl. etwa Tugendhat 1993; Gregg 2012; Frick 2013), erlaubt Rortys Non-Dua-
lismus einen solchen kritischen Zugang nicht.

Rorty entwickelt kein einziges Argument, warum sich hinter menschenrechtli-
chen Werten und Normen keine moralischen Tatsachen oder kein Wille Gottes ver-

125

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

bergen. Vielmehr begniigt er sich mit dem Hinweis auf ihre faktische Nicht-Hege-
monialitdt und Erschiitterbarkeit, um so das Aufweisenwollen moralischer Absoluta
als verfehlt abzutun. Verfehlt ist dieses Streben fiir Rorty nicht in einem skeptischen
Sinne (,,Wir kdnnen nie genau wissen, was moralisch richtig ist™) und auch nicht in
einem nonkognitivistisch-antirealistischen Sinne (,,Wir kénnen nicht erkennen, was
moralisch objektiv richtig ist, weil es keine moralischen Tatsachen gibt, an denen
wir es ablesen konnten*), sondern im Sinne einer wirkungslosen Anstrengung. Uber-
menschliche moralische Wahrheiten sind nicht absonderliche, unplausible Annah-
men, sie sind in Rortys Augen schlicht unniitz: ,,[M]y doubts about the effectiveness
of appeals to moral knowledge are doubts about causal efficacy, not about epistemic
status* (Rorty 1998a: 172).

Die Nonchalance, mit der Rorty die Frage objektiver, in den Dingen selbst ver-
biirgter Standards fiir moralische Urteile beiseite wischt, irritiert, zumal nichts an
Rortys Ausfithrungen nur im Ansatz den Schluss nahelegt, er liee sich die Moglich-
keit solcher Standards offen. Vielmehr scheint der bekennende Atheist Rorty irgend-
wann zur Ansicht gelangt zu sein, dass der Beschworung unverlierbarer, ewiger, na-
tiirlicher, heiliger Menschenrechte eben nichts auflerhalb des Bereichs menschlichen
Wiinschens und Strebens entspricht. Rorty mochte kein Antirealist und Nonkogniti-
vist sein, weil er die Fundamente dieser Positionen ablehnt, doch bleibt Rortys Prag-
matismus in einem fiir seinen Non-Dualismus misslichen Sinne auf antirealistische
und nonkognitivistische Grundannahmen bezogen: Wire Rorty ndmlich zur Ansicht
gelangt, dass menschenrechtliche Werte und Normen losgeldst von Menschen giiltig
und uns damit vorgeschrieben sind, stellte sich die Frage nach der praktischen Rele-
vanz dieser Ansicht erst gar nicht. Was moralisch an sich richtig ist, wére verbind-
lich, ganz gleich wie stark etwa die motivationale Kraft im Attribut ,wahr® sein mag.

Der Verzicht auf eine genuine philosophische Auseinandersetzung mit der
(Un-)Méglichkeit moralischer Wahrheit* reduziert die Uberzeugungskraft seiner im
Grunde richtigen Zuriickweisung des Verstindnisses von Menschenrechten als iiber-
menschliche Wahrheiten. Zudem entledigt sich Rorty damit einer gerade in men-
schenrechtlichen Kontexten machtigen Waffe, indem er sie nicht blof fiir sich ab-
legt, sondern fiir alle stumpf macht, die seinem Denken folgen: die Waffe philoso-
phischer — und nicht blofl meta-philosophischer — Kritik. Diese ist aber notwendig,
wo Widerstand gegen menschenrechtliche Werte und Normen mit explizit abschlie-
Bendem Vokabular unterfiittert ist. Etwa wo, um nur ein Beispiel zu nennen, die Au-
toritét heiliger Texte sich aus der Behauptung speist, in ihnen erklére eine ultimative
Gottheit ihren Willen.

Fiir Rorty sind Fragen nach der Wahrheit derartiger Behauptungen belanglos. Aus
menschenrechtlichen Gesichtspunkten jedoch kann auf das kritische Potenzial des

4 Vgl. auch meine Ausfiihrungen dazu (Frick 2010).

126

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

Hinterfragens solcher Geltungsanspriiche auf ihren wirklichkeitsgerechten Charakter
nicht verzichtet werden, denn dieses allein erst ermoglicht den Austausch von Argu-
menten und damit den Streit um Kriterien fiir bessere und schwéchere Argumente;
es schafft Ambivalenz — den fatalsten Riss in den Festungsmauern der Eindeutigkeit.
Anstatt auf diese Eindeutigkeit nur fiir sich selbst zu verzichten, sollten ironische
Freunde der Menschenrechte Ambivalenz auch ihren Gegnern zumuten.

Noch schwerwiegendere Folgen hat der Rorty’sche Non-Dualismus, wenn es
darum geht, unser Wissen von der Welt in Handeln zu iibersetzen. Menschenrecht-
lich-orientierte Politik ist und bleibt auf Tatsachenwahrheiten angewiesen. Fiir Rorty
aber sind Tatsachen lediglich eine kontingente Abfolge von Beschreibung und Uber-
schreibung, nicht bezogen aus der Weltwirklichkeit, sondern aus Ubereinkunft. Nach
mehr zu streben, sei sinnlos: ,,[TThere is no point in asking whether a belief repres-
ents reality, either mental reality or physical reality, accurately. This is, for pragma-
tists, not only a bad question, but the root of much wasted philosophical energy”
(Rorty 1999: xxiv). Tatsachenwahrheiten sind Konstrukte, die es uns zwar erlauben,
besser in der Welt zurechtzukommen, das war es aber auch schon fiir Rorty: ,,No or-
ganism, human or non-human, is ever more or less in touch with reality than any
other organism® (ebd.: xxiii ).

Die Ersetzung einer Korrespondenztheorie der Wahrheit durch eine pragmatisti-
sche Kohirenz- beziehungsweise Konsenstheorie hat zur Folge, dass wahre Aussa-
gen fiir Rorty durch ihre Zustimmungsfahigkeit innerhalb einer bestimmten Gruppe
definiert werden. ,,[I]n non-totalitarian societies®, so Rorty, ,,we take the facts to be
established when we have conciliated our opinion with those of others whose opini-
ons are relevant (Rorty 2000: 342). Wissenschaftlicher Fortschritt ist demnach le-
diglich die Herstellung eines immer dichteren Uberzeugungsnetzes, ,,not a matter of
penetrating appearance until one comes upon reality* (Rorty 1999: 82). Rorty er-
klért: ,,For pragmatists, ,truth® is just the name of a property which all true state-
ments share. [...] Pragmatists doubt that there is much to be said about this common
feature* (Rorty 1982: xiii).

Dies kommt der Ersetzung einer philosophischen Wahrheitstheorie durch eine so-
ziologische gleich. Allerdings werden auch Anhéngerinnen der klassischen Auffas-
sung von Wahrheit als Ubereinstimmung von Welt und Vorstellung zugestehen, dass
wir mangels Méglichkeiten, immer und in jedem Fall eine solche Ubereinstimmung
zu priifen, angewiesen bleiben auf Deliberation mit anderen Menschen. Auflerdem
konnen wir uns unser Bild der Welt auch nicht v6llig eigenstindig zimmern. Die
Verleihung des Priadikats ,wahr* hat selbstredend immer auch eine soziale, ja politi-
sche Komponente. Wir bendtigen ,Wahrheit®, um uns zu vergewissern, was wir ge-
meinsam als wirklich annehmen diirfen, um darauf aufbauend auch gemeinsam zu
handeln. Wahrmacher aber bleibt ,die Welt‘, weshalb wir das Wahrheitssiegel grund-
sitzlich zuriicknehmen, wenn wir zu neuen Erkenntnissen gelangen und jene der

127

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Ignoranz bezichtigen diirfen, die auch dann an ,Fakten® festhalten, obwohl sie Miihe
haben, Korrespondenzbeziehungen zwischen Vorstellung und Welt plausibel zu ma-
chen.

Wo Vertrauen in epistemische Gruppen unkritisch erfolgt, das heiflt konkret ohne
die Bedingung, dass ein kollektiv getragenes Bild der Welt nicht nur kohédrent (und
vorteilhaft), sondern auch wirklichkeitsgetreu sein muss, kann Erkenntniskritik nicht
im Ansatz greifen und kénnen Wissenschaften keinerlei Aufklirung leisten.® Das
sollen sie nach Rorty auch nicht. Naturwissenschaften sollen, so seine grobe Vision
einer gelungenen Arbeitsteilung, unser Leben verbessern, wihrend Sozialwissen-
schaften &hnlich den Geisteswissenschaften uns letztlich vertraut machen sollen mit
anderen, deren Lebensentwiirfe vermitteln und schlieBlich unser Mitgefiihl erweitern
(vgl. Rorty 1982: 203f; Rorty 2006: 68f). Fiir die Politik sind Naturwissenschaften,
so Rortys Hoffnung fiir die Zukunft, nur insofern relevant als sie Beispiel geben fiir
soziale Kooperation und Argumentationskultur (Rorty 2007: 103).

Aus menschenrechtlicher Sicht ist Rortys Absage an eine genuine Wahrheitsori-
entierung im Bereich der empirisch erfahrbaren Welt ausgesprochen problematisch.
Auch wenn man nicht wie etwa George Orwell (den Rorty in diesem Punkt zu sei-
nen Gunsten umdeutet®) einen inneren Zusammenhang zwischen Totalitarismus und
Wabhrheitsbeliebigkeit statuiert, ist vollig unklar, wie hehre Ziele wie ,,diminishing
human suffering and increasing human equality, increasing the ability of all human
children to start life with an equal chance of happiness™ (Rorty 1999: xxix) verfolgt
werden konnen, ohne in irgendeiner Form darauf Bezug zu nehmen, wie die Dinge
wirklich sind. Was verursacht Leid, bei wem, weshalb? Welche Unterschiede beziig-
lich Chancengleichheit bestehen innerhalb einer Gesellschaft und global besehen?

Und dies sind noch gar nicht die heikelsten menschenrechtlich relevanten Fragen.
Wie entscheiden ,,[p]ragmatists [who] do not believe that there is a way things really
are” (Rorty 1999: 27) zwischen jenen, die Massaker behaupten und jenen, die sie in
Abrede stellen? Wie untersuchen sie ferner die Frage, ob seitens der Téter genozida-
ler Vorsatz vorlag oder wie Befehlsketten organisiert waren? Was ist schlieBlich mit
Beobachtern von Menschenrechtsverletzungen, deren epistemisches Umfeld die In-
tegration bestimmter ,Fakten® verweigert, etwa weil dies Unwohlsein und Schuldge-
fiihle bereitet? Nur unter Zugrundelegung einer Korrespondenztheorie der Wahrheit
wiren ihre Berichte unabhingig von Interessenslagen und Mehrheitsverhiltnissen
autoritativ.

Es verwundert daher nicht, dass Rorty seine Position nicht konsequent durchhilt
und ein Verstdndnis von ,wahr als Pradikat wirklichkeitsgetreuer Aussagen selbst

5 Vgl auch die Kritik von Charles Taylor, der gegen Rorty einwendet: ,,But just walking away
from the issues this way closes down all consideration of how thinking agents acquire reliable,
justified knowledge of the world* (Taylor 2003: 171).

6 Siche dazu Conant (2000).

128

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Argumenten zugrunde legt. Wie beispielsweise der Kritik an Kant, wonach dessen
»picture of what human beings are like cannot be reconciled with history or with
biology* (Rorty 1999: xxxi), oder wenn er sich selbst affirmativ auf empirische Da-
ten bezieht, die sich prima facie nicht widerspruchslos in etablierte Selbstverstind-
nisse — hier den Americam Dream — ecinfiigen lassen: ,,One of the scariest social
trends is illustrated by the fact that in 1979 kids from the top socioeconomic quarter
of American families were four times more likely to get a college degree than those
from the bottom; now they are ten times more likely” (Rorty 1998b: 86).

Als nachteilig fiir menschenrechtliche Anliegen erweist sich auch Rortys anti-es-
sentialistisches Desinteresse an Fragen nach der menschlichen Natur. Menschen-
rechte aber konnen nur schwer mit dem Vorschlag, die Suche nach einem akkuraten
Bild der conditio humana aufzugeben, zusammengedacht werden. Auch wenn Be-
diirfnisse und Féhigkeiten alleine kein normatives Sollen generieren konnen, ihre
Kenntnis ist fiir die konkrete Ausgestaltung und den konkreten Schutz von men-
schenrechtlichen Anspriichen unabdingbar — gerade dann, wenn man mit Rorty der
Fahigkeit zu Mitgefiihl zentrale Bedeutung zumisst (vgl. auch von Harbou 2014).

Fiir Rorty sind Fragen danach, was uns als Menschen ausmacht, nicht nur wert-
los, sondern kindlich, getragen vom Wunsch nach Unsterblichkeit (in der Mensch-
heit als solcher) (Rorty 1991b: 32). Der Wille zur menschlichen Natur ist bei Rorty
wie auch der Wille zur Wahrheit ein Ausdruck von Schwiche, ,,a relic of the reli-
gious hope that redemption can come from contact with something non-human and
supremely powerful” (Rorty 2007: 99). Dieser Vorwurf ldsst sich jedoch auch um-
kehren: Verspricht die intendierte Uberwindung der auseinandersetzungsreichen und
arbeitsintensiven Untersuchungen der Wirklichkeit nicht ebenso Erlosung? Ist es
wirklich entlastender, nach Wahrheit suchen zu miissen als damit gar nicht erst zu
beginnen?’

3. Menschenrechte und moralisches Gefiihl

Wie gesehen, sind Menschenrechte mit Rorty gedacht in keinem ,,finalen Vokabular*
abzusichern. Fiir Rorty sind wir besser beraten, theoretische Auseinandersetzungen
mit Menschenrechten, ihren Griinden und Rechtfertigungen, zugunsten padagogi-
scher Anstrengungen hintanzustellen, einer konkreten Verdanderung einer Welt zuzu-
streben, die noch viel zu viel Grausamkeit kennt und zu viele Menschen im Schatten
binnenuniversalistischer Moralen beldsst. An seinen Non-Dualismus schlieit sich

7 Vgl. auch die Kritik von John McDowell, der Rorty eine kindliche Einstellung vorwirft, ,,one
for which things other than the subject show up only as they impinge on its will. Acknowled-
ging a non-human external authority over our thinking [...] is merely a condition of growing
up® (McDowell 2000: 120).

129

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

somit der wohl bekannteste Beitrag Rortys zur Menschenrechtsphilosophie an: seine
Betonung des moralischen Gefiihls als primére Quelle einer transformativen Praxis
zugunsten einer ,,classless, casteless, egalitarian society* (Rorty 1999: xiv).

Auf die Erziehung kommt es an....

Rortys Vision moralischen Fortschritts griindet in einem humanistischen Gleich-
heitsethos und zielt auf eine kontinuierliche Erweiterung unseres Mitgefiihls gegen-
iiber (vormals) Fernstehenden (Rorty 1999: 83f). Es gehe darum, ,,to see more and
more traditional differences (of tribe, religion, race, customs, and the like) as unim-
portant when compared with similarities with respect to pain and humiliation®
(Rorty 1989: 192; vgl. auch Rorty 1998a: 181). Dieses Streben nach Uberwindung
exklusiver moralischer Beriicksichtigung nur der eigenen Gruppe oder ,richtigen®
Personen nennt Rorty auch ,,democratic politics* (Rorty 2000: 1). Threr universalen
Entfaltung stehen traditionelle ethnozentrische Orientierungen quer durch die
menschliche Familie entgegen: ,,Most human communities remain exclusivist: their
sense of identity, and the self-images of their members, depend on pride in not being
certain other sorts of people: people who worship the wrong god, eat the wrong
foods, or have some other perverse, repellent, beliefs or desires™ (ebd.).

Wie konnen sich Vorstellungen von gleicher Beriicksichtigungswiirdigkeit, von
geteiltem Menschsein, trotz partikularer Eigenschaften von Personen und Gruppen
durchsetzen? Rorty vertraut nicht auf rationalen Diskurs (,the language game in
which one asks and gets justification for that sort of belief”, Rorty 1989: 87), son-
dern setzt auf sentimentale Erziehung. Diese Bildung durch Gefiihl zu Gefiihl gelin-
ge am besten durch ,,imaginative identification® (Rorty 1989: 93), das heifit durch
Prozesse des Nachempfindens fremder Lebensvollziige, in denen man auf mehr oder
weniger Spiegelungen des eigenen Menschseins stdfit. Aus einer Anerkennung blof3
abstrakten Menschseins alleine ldsst sich Solidaritdt nach Rorty nicht gewinnen,
denn diese sei ,,a matter of which similarities and dissimilarities strike us as salient*
(ebd.: 192). Zu wissen, der Andere ist auch ein Mensch, sei nicht ausreichend, viel-
mehr bediirfe es einer Anerkennung des Anderen als einen von uns, ,,where ,us
means something smaller and more local than the human race* (ebd.: 191).

Kein tieferes Wesen des Menschen, sondern geteilte Erfahrungen, wie etwa Fami-
lienfiirsorge, konne das Vermogen freisetzen, mit anderen zu fiihlen (vgl. Rorty
1998a: 181). Rorty fiihrt aus: ,,The right way to take the slogan ,We have obligations
to human beings simply as such® is as a means of reminding ourselves to keep trying
to expand our sense of ,us® as far as we can®“ (Rorty 1989: 196). Grofite Bedeutung
in Hinblick auf die Erweiterung unseres Mitgefiihls misst Rorty der Kunst und in be-
sonderem MalBle der Literatur zu. Harriet Beecher Stowes Uncle Toms Cabin oder

130

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

das Tagebuch Anne Franks hétten mehr zur Zuriickdrdngung rassistischer Ideologien
beigetragen als wissenschaftliche und philosophische Abhandlungen (vgl. Rorty
2000: 22; 1998a: Kap. 9).

Das Projekt einer sentimentalen Erziehung entwickelt Rorty keineswegs aus dem
Nichts. Auch wenn Rorty sich nicht (direkt) auf sie bezieht, bereits im moralischen
Sentimentalismus der schottischen Aufklarung wird dem Gefiihl gegeniiber der Ver-
nunft ein Vorrang eingerdumt, seien es der moral sense in der Ethik Shaftesburys,
die moral sentiments als Grundlage fiir die Beurteilung von Handlungen bei Francis
Hutcheson, die sympathy bei seinem Schiiler Adam Smith oder die (moral) passions
als einzige Trager moralischer Motivation bei David Hume. Mit der Sichtweise auf
den Menschen als der Evolution unterworfenes Naturwesen wird das moralische Ge-
fiihl schlieBlich bei Charles Darwin als Anlage gedeutet, die aus gruppenselektiven
Prozessen hervorgeht — und die, so Darwins Hoffnung, sich in Zukunft immer weiter
ausdehnen und, nicht auf die Mitglieder des eigenen ,,Stammes* beschrénkt, letztlich
auf die gesamte Menschheit erstrecken wird (vgl. Darwin [1871] 1952).

Die Frage, wie Altruismus im Menschen entsteht und was ihn ausbremst, hat in
den vergangenen Jahren zu spannenden Beitrdgen im Bereich der Moralentwicklung
und Psychologie sowie der evolutiondren Ethik gefiihrt. Sie unterstiitzen dabei
Rortys These, dass zumindest fiir die Unterlassung bezichungsweise das Nichtvoll-
bringenkénnen von Akten der Grausamkeit rationale Uberzeugungen weniger ent-
scheidend sind als emotive Voraussetzungen (vgl. insbesondere de Waal 2009; Gru-
en 2016), die in ein noch nicht vollends durchdrungenes Dickicht aus biokulturellen
Zusammenhingen eingebettet sind (vgl. insbesondere Buchanan/Powell 2018).8 Und
doch greift Rortys Uberhéhung des moralischen Gefiihls im Menschenrechtskontext
zu kurz. Dies nicht etwa, wie manche Kritiken nahelegen, da Rorty nur auf , billiges
Mitleid* abstelle,” das weder handlungsorientiert sei, noch Opfern von Unterdrii-
ckung gerecht werde (vgl. etwa Zembylas 2016; Brysk 2013: 168f; Hoover 2016:
8f), sondern weil er weite Bereiche des menschenrechtlichen Problemfeldes gar
nicht erst ausleuchtet.

8 Auch angesichts solcher Forschungszwischenergebnisse liest sich Rortys Rat, ,.[to] give up the
search for an accurate account of human nature® (Rorty 2007: 104) wie ein Neugierhemmer, der
gerade auch Einsichten in ein Phanomen verunmdglicht, das Rorty als einer der ersten philoso-
phisch ernstnimmt: die Dehumanisierung von Menschen durch Menschen (vgl. Rorty 1991a:
Kap. 9). Wie David Livingstone Smith gegen Rorty festhélt: , If you neglect the question ,What
is our nature?* then you can’t look for sources of dehumanization in our nature, and you have no
alternative but to gravitate toward a shallow social determinism* (Livingstone Smith 2011:
272). Ahnlich Brian Schaefer: ,,It is difficult to see how we could justify a progress of moral
sentiments without making an appeal to facts about human beings, facts that would appeal to the
very sort of human* (Schaefer 2005: 37).

9 Rorty selbst hat sehr wohl einen ,,rapid progress of sentiments, in which it has become much
easier for us 7o be moved to action®, vor Augen (Rorty 1991a: 185; Hervorhebung M.L.F.).

131

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

...aber auch ohne finales Vokabular sind Begriindungszusammenhénge nicht wertlos

Aus Rortys Sicht sind sémtliche Bemiihungen, Menschenrechte mit philosophischen
Begriindungen zu versehen, entbehrlich: ,,Human rights foundationalism is the con-
tinuing attempt by quasi-Platonists to win, at last, a final victory over their op-
ponents” (Rorty 1998a: 170). Diese Einschitzung ist aber hochstens dann zutref-
fend, wenn wir an Begriindungen allein die — zugegeben schwer einldsbare — Hoff-
nung kniipfen, dass ihre Artikulation hinreichend ist, um Menschen zum ,Glaubens-
system* der Menschenrechte zu konvertieren. !0

Dass Begriindungszusammenhinge wichtig sind, liegt am erwihnten doppelge-
sichtigen Universalismus der Menschenrechte. Als Anspriiche, die wir jedem Men-
schen zusprechen, gehen Menschenrechte zwangsldufig einher mit dem Aufbiirden
von universalen Pflichten, allen voran Achtungspflichten. Spétestens wenn wir sol-
che Pflichten nicht blof3 auf der horizontalen, das heifit der ethischen Ebene zuwei-
sen, sondern auf der vertikalen Ebene, das heif3t dort, wo ihre Einhaltung auch gegen
den Willen bestimmter (Gruppen von) Menschen staatlich erzwungen werden kann,
sind wir dafiir eine Rechtfertigung schuldig. Unter Zugrundelegung eines menschen-
rechtlichen Wertefundaments, konkret des Wertes sittlicher Autonomie, koénnen
Menschenrechte nicht einfach nur diktiert, sondern miissen anderen gegeniiber gera-
de in ihrer Pflichtenkomponente gerechtfertigt werden. Das menschenrechtliche
Ethos verlangt demnach im Rechtfertigungskontext nach konsistenten Antworten.
Wie Georg Lohmann betont: ,,Wir hdtten gar keine Menschenrechte, wiirden wir
Menschen als Tréger von Rechten nicht so verstehen, dass sie fiir alles, was ihre sub-
jektiven Freiheiten legitimerweise einschrankt, Begriindungen verlangen kénnen®
(Lohmann 2000: 9f).

Hinzu kommt, dass Rortys Fokus auf schwerste Menschenrechtsverletzungen wie
Genozid und Folter (vgl. Rorty 1998a: Kap. 9) verhiillt, dass eine Mehrzahl men-
schenrechtlicher politischer Fragen mit moralischem Gefiihl alleine iiberhaupt nicht
erschlossen, geschweige denn bearbeitet werden kann. Was, zum Beispiel, kann Mit-
gefiihl zur Entscheidung des Konflikts zwischen positiver Religionsfreiheit und Kin-
derrechten beitragen? Sollen wir mit den Eltern beziehungsweise Religionsgemein-
schaften fiihlen, die ihre Traditionen und Identitét, ja ihr ,Heil® verlieren oder mit
Maédchen, die verhiillt, und Knaben, die beschnitten werden? Oder welche Meinung
sollte ein empathischer Mensch beziiglich der Spannung zwischen Informationsfrei-
heit und dem Recht auf geistiges Eigentum haben?

10 Ich habe an anderer Stelle darzulegen versucht, dass auch bei Bejahung Rortys zentraler Pri-
missen (Begriindungen motivieren nicht, die entsprechenden Normen einzuhalten und sind un-
geeignet, vom moralischen Unrecht ihrer Verletzung zu iiberzeugen) der menschenrechtliche
Begriindungszusammenhang nicht durch einen bloBen Erziechungszusammenhang ersetzt wer-
den kann (vgl. Frick 2017).

132

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Auch unterschitzt Rorty die Bedeutung von Begriindungsdiskursen hinsichtlich
ihres Charakters einer Rechenschaftslegung uns selbst gegeniiber, die wiederum erst
die bereits eingemahnte Kritik unterschiedlicher Weltanschauungen ermdglicht, aber
auch dabei unterstiitzt, bei Widerstinden gegen die eigene Position Halt zu bewah-
ren: Weil man eben Griinde hat und von ihnen ausgehend ein idealerweise nachvoll-
ziehbares Geriist aus Uberzeugungen. Dieses aufzugeben erscheint in einer Welt, in
der Menschenrechte jenseits parteilicher Rhetorik gerade nicht hegemonial sind, als
gefahrliches Unterfangen (vgl. Fagan 2009: 44f).

Anders als Rorty vermutet, ist der Austausch solcher Griinde nicht der fruchtlose
Abschluss von Gesprichen tiber Menschenrechte (vgl. Rorty 1999: 83f), sondern
kann ein dialogischer Katalysator sein, welcher jedes Mal aufs Neue die Vielfalt von
moglichen Begriindungen herausstellt und vielleicht sogar erahnen ldsst, dass ein ge-
wisses Mal3 an Begriindungspluralismus zur Stirkung von Menschenrechten beitra-
gen kann beziehungsweise ihrem Ethos auch angemessen ist (vgl. Frick 2017). In
diesem Sinne konnen menschenrechtliche Begriindungsdiskurse etwas leisten, das
Rortys Anliegen durchaus entgegenkommt, ndmlich das Verstehen des Anderen
durch Perspektiveniibernahme unterstiitzen: Wie ist es, Menschenrechte als in einer
von Gott gestifteten Auszeichnung des Menschengeschlechts zu denken oder umge-
kehrt, in einer Selbstauszeichnung der menschlichen schopferischen Freiheit? Und
warum ist aus menschenrechtlicher Perspektive, wovon auch Rorty ausgeht, der
Wert menschlichen Lebens kategorisch hoher einzuschitzen als jener von nicht-
menschlichen Lebewesen (vgl. Rorty 2007: 43f)? Hinter solche Selbstverstdndnisse
zu blicken ist gerade vor dem Hintergrund der Rorty’schen praktischen Anliegen al-
les andere als miiBig.'!

Noch stérker freilich fillt die Kritik an Rortys Begriindungsskepsis bei denjeni-
gen aus, die in absoluten MaBstéiben griindende Uberzeugungen als unabdingbar fiir
die Durchsetzung menschenrechtlicher Normen erachten. So bemerkt etwa Bethke
Jean Elshtain: It might be an interesting exercise for Rorty to rewrite the Declara-
tion of Human Rights so that it retains its power to condemn, separate, and define,
yet abandons the basis on which it now does so* (Elshtain 2003: 152).

4. Demokratische Politik und Widerstreit

Das Rorty’sche Ziel ,,demokratischer Politik™, das wie gezeigt in gleichen Chancen
aller auf ein selbstgestaltetes, gliickliches Leben besteht und das ihm zufolge am
ehesten iiber sentimentale Erziehung erreicht werden kann, war bereits zu Rortys
Zeiten in weiten Teilen der Welt als auch innerhalb westlicher Gesellschaften nie

11 Vgl. auch die Kritik an Rortys Begriindungsskepsis bei Granik (2013); Schaefer (2005);
Hayden (1999) sowie Bernstein (1987).

133

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

iiber allen Widerstreit erhaben. Heute stellen sich Fragen des Umganges mit wider-
stindigen Bewegungen und rivalisierenden Positionen vielleicht noch dridngender.
Was wiirde es bedeuten, Rortys Thesen zur Realisierbarkeit demokratischer Politik
in diesem Sinne auf gegenwiartige Herausforderungen anzuwenden?

Zunichst bedarf die Formulierung ,,demokratische Politik®, die Rorty als Sam-
melbegriff fiir sein iibergreifendes Anliegen wihlt, einer Ergidnzung durch die tradi-
tionelle Bedeutungsdimension dieses Ausdruckes, denn erst in dieser Gegeniiberstel-
lung wird sichtbar, vor welchen Herausforderungen wir eigentlich stehen. Im Ver-
stindnis klassischer politischer Philosophie ist demokratische Politik das kollektive
Handeln eines politischen Gemeinwesens, welches seine Mitglieder als souverdn
versteht. Diese Menschen nun aber sind vielstimmig und auch demographisch per-
manent im Fluss. Sie haben es letztlich auch in der Hand, sich souverdn mehrheitlich
gegen universale Chancengleichheit zu entscheiden. Solange sie das unabdingbare
Recht demokratischer Minderheiten, zu versuchen, selbst zur Mehrheit zu werden,
achten, wire dies kein klarer Widerspruch zum Prinzip der Volkssouveréanitit.

Demokratische Politik in diesem Sinne kann folglich keine demokratische Politik
im Rorty’schen Sinne garantieren. Es wird an diesem Punkt vielleicht klarer, warum
Rorty der Demokratie im klassischen Verstindnis wie gezeigt keinen inhdrenten
Wert zumisst. Demokratie ist nur dann bejahenswert, wenn sie demokratischer Poli-
tik dient. Welche Anleitungen nun kann Rortys Denken fiir Auseinandersetzungen
im demokratischen Kontext, gerade auch iiber menschenrechtliche Fragestellungen,
geben? Ich mochte dazu zwei Aspekte beleuchten, die mir fiir gegenwértige Debat-
ten als besonders wichtig erscheinen: Das ist zum einen die Legitimitédt sentimenta-
ler Erziehung beziehungsweise ihrer Methoden und zum anderen die materialen Be-
dingungen von Altruismus und Empathie.

Erziehung oder Gehirnwésche?

Wie gesehen, empfiehlt Rorty die Erziehung durch Gefiihl zu Mitgefiihl, um eine
gleiche moralische Beriicksichtigung aller Menschen durch alle herzustellen. Was
harmlos klingt, wirft jedoch Fragen hinsichtlich des Verhiltnisses von Rortys demo-
kratischer Politik und menschlicher Autonomie auf. Die Wertschdtzung dieser Auto-
nomie ist sowohl dem demokratischen Prinzip als auch den Menschenrechten unab-
dingbar eingeschrieben. Fiir das Rorty’sche Projekt sentimentaler Erziehung stellt
sich daher noch die Frage, was tun, wenn sie nicht greift oder gar nicht greifen
kann? Damit gemeint ist das Problem der Rechtfertigbarkeit dessen, was Rorty frank
und frei als ,,manipulation of sentiment™ bezeichnet (Rorty 1998a: 176). Offen be-
kennt Rorty: ,,It seems to me that I am just as provincial and contextual as the Nazi

134

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

teachers who made their students read Der Stiirmer, the only difference is that I ser-
ve a better cause. I come from a better province™ (Rorty 2000: 22).

Das Eingestdndnis der Gewalttdtigkeit des eigenen Denkens beendet fiir Rorty be-
reits diesen Rechtfertigungsdiskurs, den er ja auch nicht ernsthaft fiihren will. Auf
naheliegende Konflikte, allen voran zwischen sentimentaler Erziehung und einem
Menschenrecht auf Gedanken- und Gewissensfreiheit, aber auch demokratischen
Minderheitenrechten, geht er gar nicht erst ein,!2 weshalb diejenigen, die mit Rorty
denken mochten, diese offenen Fragen selbst weiter bearbeiten miissen. Klar ist je-
denfalls, dass ein Sich-Unterwerfen unter ein Diktat des moralischen Gefiihls zwar
denen als Eintrittsbedingung in ,unser* Gemeinwesen gestellt werden kann, die noch
nicht dessen Mitglieder sind, nicht aber ohne weiteres an Andersdenkende innerhalb
dieses Gemeinwesen:

,»You have to be educated in order to be a citizen of our society, a participant in our con-
versation, someone with whom we can envisage merging our horizons. So we are going
to go right on trying to discredit you in the eyes of your children, trying to strip your fun-
damentalist religious community of dignity, trying to make your views seem silly rather
than discussable. We are not so inclusivist as to tolerate intolerance such as yours* (Rorty
2000: 22).

Wie aber kann denjenigen, die bereits gleich souverdne Mitglieder eines demokrati-
schen Gemeinwesens sind, erklart werden, dass ,unsere und nicht ,ihre® Version der
(Um-)Erziehung legitimer ist? Oder soll diese Frage lediglich nach (wechselnden)
Mehrheitsverhéltnissen entschieden werden und was wiirde das in Zeiten von den
culture wars zwischen ,liberalen Eliten® und dem ,wahren Volk, als das sich (volki-
sche) Populisten verstehen, konkret bedeuten? Wiirden jene, die bis hierhin mit
Rorty mitgehen, auch diese Konsequenz tragen wollen? Dass sie sich — sollten sie
eines Tages in der bedauerlichen Lage sein, von ihren an Zahlen stiarkeren Gegnerin-
nen umerzogen zu werden — fairerweise nicht auf Rechte berufen kdnnen, die sie an-
deren nicht zugestehen, sollte jedenfalls zu vertieften Reflexionen einladen, wann
moralische Relativisten Toleranz {iben sollten und wann kdmpfen — und vor allem:
auf welche Weise (vgl. auch Frick 2010).

Check your privilege!
Auch wenn Rorty auf solche Fragen keine befriedigenden Antworten gibt, so ist sein

Blick iiberraschend scharf, wenn es darum geht, die sich damals schon abzeichnen-
den und heute verschérften Konfliktlinien zwischen globalistischer Avantgarde

12 So fragt denn auch Benjamin Gregg: ,,Might the project to advance the embrace of human
rights by drawing on emotional responses of its addressees undermine itself in just this way?*
(Gregg 2012: 126) Vgl. auch Frick (2017: 388f).

135

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

(,Linke‘/,liberals‘) auf der einen und beharrenden politischen Kréiften (,Neue Rech-
te‘/,Nationalisten®) auf der anderen als Ausdruck tiefreichender sozialer (Um-)Brii-
che zu begreifen. Manche Textpassagen aus den 1990er Jahren muten — abziiglich
der bewussten Zuspitzung — geradezu prophetisch an. Etwa, wenn Rorty in seinem
1996 verfassten Essay ,,Looking Backwards from the Year 2096 (Rorty 1999) die
zwar letztlich im Sinne seiner Vision gestérkten, jedoch durch totalitiare Zeiten ge-
schlitterten Vereinigten Staaten beschreibt. Darin nennt Rorty die 6konomische Un-
gleichheit als eine Grundlage fiir den Aufstieg illiberaler Bewegungen und kritisiert
konkret den Vorrang politisch-biirgerlicher Rechte gegeniiber sozialen und wirt-
schaftlichen Rechten als hinderlich fiir die Bewdltigung der sozialen Probleme:
»»| T'|he right to a job* (or ,to a decent wage‘) had none of the resonance of ,the right
to sit in the front of the bus**“ (Rorty 1999: 243).

Hart ins Gericht geht Rorty in diesem Zusammenhang auch mit der, wie er sie
nennt, ,,academic left”, welche die Klassenfrage vollig aus dem Blick verloren habe
und sich in selektiver Identitdtspolitik verirre (Rorty 1999: 254; vgl. auch 1998b;
2006: 53f). Wie Rorty an anderer Stelle warnt: Wenn die Kluft zwischen denen, die
von der fortgeschrittenen Globalisierung profitieren und jenen, die darunter leiden,
so weit klafft, dass letztere verzweifeln, ,[a]t that point, something will crack
(Rorty 1998b: 90). Anstatt sich iiberlegen zu fithlen und diese Gruppen politisch zu
provozieren, sollten ihre Kontrahentinnen Briicken gemeinsamer Identifikation zu
bauen versuchen, die in Rortys Augen nicht ohne den Pfeiler des (US-amerikani-
schen) Verfassungspatriotismus stehen konnen (vgl. Rorty 1999: 254f).

Rorty ist sich dessen bewusst, dass die Fahigkeit zu Mitgefiihl mit Fernstehenden
offenbar nicht allein eine Frage sentimentaler Erziehung, sondern insgesamt auf
weitreichende Voraussetzungen materialer Art angewiesen ist: ,,We hope that human
beings will behave more decently toward one another as their standard of living im-
proves™ (Rorty 2006: 68). Und umgekehrt gilt: ,,Our loyalty to such larger groups
will, however, weaken, or even vanish altogether, when things get really tough. Then
people whom we once thought of as like ourselves will be excluded* (Rorty 2007:
42).

Diese Zusammenhédnge sind nicht zuletzt aufgrund gegenwdértig beobachtbarer
gesellschaftlicher Zerwiirfnisse, wie sie im Bereich der Migrationspolitik sowie der
Seuchenpolitik auftreten, intuitiv einleuchtend, siec haben dariiber hinaus eine Basis
in unseren (auch) evolutionér entwickelten moralischen Orientierungen. Diese sind,
folgt man Allen Buchanan und Russell Powell (2018), plastisch-adaptiv. Nur dann
beziehungsweise dort, wo entsprechende materiale Bedingungen vorliegen — konkret
das Vorhandensein effektiver Institutionen, die Abwesenheit von Ressourcenknapp-
heit und -konkurrenz sowie von biologischen und sozialen ,,Parasiten* (ebd.: 208f) —
kann sich moralische Beriicksichtigung nachhaltig ausdehnen. Sie fallt im Gegenteil

136

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

zuriick auf die ,eigenen Leute‘, sobald diese Bedingungen bedroht sind oder Men-
schen auch nur glauben, dass dies der Fall sei.

Nimmt man die Einordnung von inklusiver Moral als eine Art ,Luxus® ernst, die
sich auch bei Rorty ironischerweise trotz seines Desinteresses an der menschlichen
Natur findet, wird klar, warum sich der Einsatz fiir globale Menschenrechte keines-
falls auf das ritualisierte Beschwdren von Werten beschrénken kann. Auch das Pro-
jekt sentimentaler Erzichung selbst ist mit Rorty gegen Rorty gedacht insofern zu
iiberdenken, als die Manipulation von Gefithlen — ihre Zuldssigkeit hier beiseitege-
lassen — spatestens dann an ihre Grenzen gelangen muss, wenn Menschen {iberzeugt
sind, sich moralische GroBziigigkeit nicht leisten zu konnen. In diesem Sinne sollten
sich Freunde der Menschenrechte ihrer etwaigen Privilegien bewusst sein: iiber eine
(Aus-)Bildung zu verfiigen, die vergleichsweise lange nachgefragt sein wird; ihren
Arbeitsplatz selbstbestimmt ins Ausland verlegen und reisen zu konnen, anstatt
ihren Arbeitsplatz abwandern zu sehen; sich halbwegs zurechtfinden kénnen im Irr-
wald globaler Kommunikationsstrome; sich leichter gesund erhalten und bei Bedarf
eine andere Wohnung leisten konnen und vieles mehr.

Ein solcher Privilegien-Check stiinde auch vor allem westlichen Léndern im in-
ternationalen Kontext gut an. Anderen Gesellschaften eigene Werte als inhdrent
iberlegen und eigene Normen als ginzlich unverhandelbare Standards auszugeben,
kann im Zusammenwirken mit wirtschaftlicher/militirischer Uberlegenheit Bedro-
hungsempfindungen evozieren, die auf Schutz durch Abwehr driangen. Solche Reak-
tionen wird man in Kauf nehmen miissen, wenn das Hinnehmen schwerster Men-
schenrechtsverletzungen unertréglich wire (vgl. Rorty 1999: 85). Grundsétzlich aber
ist aggressiver menschenrechtlicher Universalismus, und auch hier kann man Rorty
folgen, wenig geeignet, erfolgreich fiir Menschenrechte zu werben. Rorty schldgt
eine selbstbewusst-einladende Dialoghaltung vor:

It would be better to say: here is what we in the West look like as a result of ceasing to
hold slaves, beginning to educate women, separating church and state, and so on. Here is
what happened after we started treating certain distinctions between people as arbitrary
rather than fraught with moral significance. If you would try treating them that way, you
might like the results* (Rorty 2007: 55).

5. Zusammenfassung

In Rortys liberal-ironischer Utopie sind Menschenrechte in Form von Aufzdhlungen
konkreter Anspriiche zwar nicht unbedingt enthalten, die Vision aber, wonach je-
de(r) Einzelne Anspruch hat, aus diesem einen Leben das zu machen, worin sich das
grofBite Gliick verhei3it, kommt der Idee der Menschenrechte sehr nahe. Ich habe zu
zeigen versucht, wie Rorty sich in den philosophischen Menschenrechtsdiskurs ein-

137

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

gebracht hat und warum seine Kritik an gewissen Verstdndnissen von Menschen-
rechten, die in ihnen libermenschliche Wahrheiten erblicken, im Kern zutreffend, in
ihren non-dualistischen Pramissen jedoch wenig iiberzeugend ist. Rorty kritisiert zu-
recht die Vorstellung, Menschenrechte kdnnten in einem ,,abschlieBenden Vokabu-
lar* geborgen werden. Doch sein Non-Dualismus schwicht Menschenrechte meiner
Ansicht nach auf zweifache Weise: Einmal dadurch, dass dieser im Bereich der
Ethik die Moglichkeiten philosophischer, konkret nonkognitivistischer Kritik unter-
grabt. Zudem kdnnen menschenrechtliche Anliegen nur dann sinnvoll verfolgt wer-
den, wenn nicht allein Konsens oder Kohérenz entscheiden, was empirisch der Fall
ist.

Rortys Hervorhebung der Bedeutung des Mitgefiihls als Trager moralischen Fort-
schritts im Sinne sich weitender moralischer Beriicksichtigung trifft ebenfalls einen
inzwischen weithin anerkannten Punkt und ist fiir menschenrechtliche Belange von
grofler Bedeutung. Seine pauschale Abneigung gegeniiber philosophischen Begriin-
dungen von Menschenrechten jedoch ldsst ihn iibersehen, dass auch nicht-absolute
Begriindungen ihren Wert haben (kénnen) und dass mit verrechtlichten Anspriichen
Fragen nach der Rechtfertigbarkeit von Pflichten einhergehen. Ein kruder Volunta-
rismus, ohne Einbettung in eine Ethik relativistischer bezichungsweise demokrati-
scher Gegnerschaft, geniigt aus menschenrechtlicher Sicht jedenfalls nicht. Hier wé-
re auch das Projekt sentimentaler Erziehung, welches Rorty anempfiehlt, insofern zu
iiberdenken beziehungsweise weiterzuentwickeln, als Konflikte zwischen Autono-
mie beziehungsweise Freiheitsrechten und Verbesserung des Menschen zumindest
soweit entscharft werden miissen, dass zwischen Herzensbildung und Gehirnwésche
noch unterschieden werden kann. Rortys Einschitzung der Ursachen von politischen
Widerstinden wiederum gegen ,liberale Eliten® sind heute aktueller denn je und
konnen als konkrete Ratschlidge dazu gelesen werden, wie man nicht um Menschen-
rechte kdmpft.

Literatur

Barreto, José Manuel 2011: ,,Rorty and Human Rights. Contingency, Emotions and how to
Defend Human Rights Telling Stories®. In: Utrecht Law Review, 7 (2), S. 93-112.

Bernstein, Richard J. 1987: ,,0One Step Forward, Two Steps Backward. Richard Rorty on Libe-
ral Democracy and Philosophy*. In: Political Theory, 25 (4), S. 538-63.

Brandom, Robert B. (Hrsg.) 2000: Rorty and His Critics. Oxford.

Brysk, Alison 2013: ,,Why We Care‘. Constructing Solidarity*. In: Goodale, Mark (Hrsg.):
Human Rights at the Crossroads. New York, S. 163-171.

Buchanan, Allen/Powell, Russell 2018: The Evolution of Moral Progress. A Biocultural
Theory. Oxford.

138

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Conant, James 2000: ,,Freedom, Cruelty, and Truth. Rorty versus Orwell“. In: Brandom,
Robert (Hrsg.): Rorty and His Critics. Oxford, S. 268-342.

Darwin, Charles [1871] 1952: The Descent of Man. Chicago.
de Waal, Frans 2009: The Age of Empathy. Nature’s Lessons for a Kinder Society. New York.

Elshtain, Bethke Jean 2003: ,,.Don’t be Cruel. Reflections on Rortyian Liberalism®“. In:
Guignon, Charles B./Hiley, David R. (Hrsg.): Richard Rorty. Cambridge, S. 139-157.

Fagan, Andrew 2009: Human Rights. Confronting Myths and Misunderstandings.
Cheltenham.

Feinberg, Joel 1992: ,In Defence of Moral Rights“. In: Oxford Journal of Legal Studies, 12
(2), S. 149-169.

Frick, Marie-Luisa 2010: Moralischer Relativismus. Antworten und Aporien relativistischen
Denkens in Hinblick auf die weltanschauliche Heterogenitit einer globalisierten Welt.
Miinster.

Frick, Marie-Luisa 2013: ,,Relativismus und Menschenrechte®. In: Erwdgen — Wissen — Ethik,
24 (2), S. 159-172.

Frick, Marie-Luisa 2017: Menschenrechte und Menschenwerte. Zur konzeptionellen Belast-
barkeit der Menschenrechtsidee in ihrer globalen Akkommodation. Weilerswist.

Gilbert, Margaret 2010: ,,Rorty and Human Rights“. URL: https://escholarship.org/uc/item/21
27z5b4 [24.07.2019].

Granik, Maria 2013: ,,The Human Rights Dialogue. Foundationalism Reconsidered. In:
Theoria. A Journal of Social and Political Theory, 60 (135), S. 1-22.

Gregg, Benjamin 2012: Human Rights as Social Constructions. Cambridge.
Gruen, Arno 2016: Wider die kalte Vernunft. Stuttgart.

Hayden, Patrick 1999: ,,Sentimentality and Human Rights“. In: Philosophy in the Contem-
porary World, 6 (3/4), S. 59-66.

Hoover, Joe 2016: Reconstructing Human Rights. A Pragmatist and Pluralist Inquiry in Glo-
bal Ethics. Oxford.

Ignatieff, Michael 2017: ,,Human Rights, Global Ethics, and the Ordinary Virtues®. In: Jour-
nal of International Law and International Relations, 13 (1), S. 1-9.

Livingstone Smith, David 2011: Less than Human. Why We Demean, Enslave, and Extermi-
nate Others. New York.

Lohmann, Georg 2000: ,Die unterschiedlichen Menschenrechte”. In: Fritzsche, Karl/
Kirchschldger, Peter G. (Hrsg.): Menschenrechte zwischen Anspruch und Wirklichkeit.
Wiirzburg, S. 9-23.

McDowell, John 2000: ,, Towards Rehabilitating Objectivity. In: Brandom, Robert (Hrsg.):
Rorty and His Critics. Oxford, S. 109-123.

Rorty, Richard 1982: Consequences of Pragmatism. Brighton.

Rorty, Richard 1987: Der Spiegel der Natur. Eine Kritik der Philosophie. Frankfurt.

Rorty, Richard 1989: Contingency, Irony, and Solidarity. Cambridge.

Rorty, Richard 1991: Objectivity, Relativism and Truth. Philosophical Papers I. Cambridge.
Rorty, Richard 1998a: Truth and Progress. Philosophical Papers III. Cambridge.

Rorty, Richard 1998b: Achieving Our Country. Leftist Thought in Twentieth-Century Ameri-
ca. Cambridge.

139

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

Rorty, Richard 1999: Philosophy and Social Hope. London.

Rorty, Richard 2000: ,,Universality and Truth“. In: Brandom, Robert (Hrsg.): Rorty and His
Critics. Oxford, S. 1-30.

Rorty, Richard 2006: Take Care of Freedom and Truth Will Take Care of Itself. Interviews
with Richard Rorty. Stanford.

Rorty, Richard 2007: Philosophy as Cultural Politics. Philosophical Papers IV. Cambridge.

Rorty, Richard 2011: An Ethics for Today. Finding Common Ground Between Philosophy and
Religion. New York.

Schaefer, Brian 2005: ,,Human Rights. Problems with the Foundationless Approach®. In: So-
cial Theory and Practice, 31 (1), S. 27-50.

Taylor, Charles 2003: ,,Rorty and Philosophy“. In: Guignon, Charles B./Hiley, David R.
(Hrsg.): Richard Rorty. Cambridge, S. 158-180.

Tugendhat, Ernst 1993: Vorlesungen iiber Ethik. Frankfurt.

von Harbou, Frederik 2014: ,,The Natural Faculty of Empathy as a Basis for Human Rights*.
In: Albers, Marion/Hoffmann, Thomas/Reinhardt, Jorn (Hrsg.): Human Rights and Human
Nature. Dordrecht, S. 95-108.

Zembylas, Michalinos 2016: ,,Toward a Critical-Sentimental Orientation in Human Rights
Education“. In: Educational Philosophy and Theory, 48 (11), S. 1151-1167.

140

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

IV.

Provokation oder Inspiration fiir die Linke?

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57.
Inhalts ir it, fiir oder in K-Sy ,



https://doi.org/10.5771/9783845298641

Martin Seeliger

Muss sich die européische Linke zwischen Nationalstaat und
Internationalismus entscheiden?
Uberlegungen im Anschluss an Richard Rorty

1. Einleitung

Die Einigung Europas durch die Integration der Mitgliedsstaaten in einen gemeinsa-
men Markt und die politische Konstruktion eines gemeinsamen Wahrungsraumes ei-
niger Lander haben die Europdische Union im Verlauf der letzten Jahrzehnte in eine
tiefe Krise gefiihrt. Angesichts der soziookonomischen und demokratischen Verwer-
fungen, die dieses Projekt nach sich zieht, befindet sich die EU aus Sicht einer Reihe
langjahriger Beobachter unterschiedlicher wissenschaftlicher Provenienz an einem
»Scheideweg™ (Habermas 2013; Streeck 2013). ,,Entweder®, so beschreibt die Situa-
tion der Soziologe und Politikwissenschaftler Claus Offe, ,,gelingt eine erhebliche
Verbesserung ihrer institutionellen Struktur oder es kommt zu ihrem Zerfall* (Offe
2016: 13).

Denken wir an die verteilungspolitischen Asymmetrien, die die Eurokrise zwi-
schen den Gldubiger- und den Schuldnerldndern hervorgebracht, den Lohndruck,
welchen die irreguldre Beschéftigung von Wanderarbeitern aus den neuen Mitglieds-
landern in den Arbeitsmirkten Nord- und Westeuropas erzeugt hat, oder die unde-
mokratischen Entscheidungspraktiken, durch welche die europiischen Institutionen
etwa im Rahmen der Troika (Blyth 2013) oder auch im Falle des Europaischen Ge-
richtshofes (Hopner 2014) in die Kritik geraten, erscheint auch die Prognose Offes
nachvollziehbar: ,,Der Status quo ldsst sich jedenfalls nicht fortschreiben* (Offe
2016: 13).

Vor dem Hintergrund des krisenhaften Zustandes der EU ist die theoretische Re-
flexion von Stand und Perspektiven des europdischen Integrationsprozesses heute
aktueller und dringlicher denn je. Mit Blick auf die Frage nach dem Referenzrahmen
politischer Mobilisierung, so mdchte ich argumentieren, bietet das Demokratie- und
Staatsverstiandnis Richard Rortys sowohl unter epistemologischen als auch unter
normativen Aspekten eine Reihe von Ankniipfungspunkten. Wéhrend pragmatisti-
sche Ansitze zwar weder im Bereich der Politikwissenschaft (siche ausnahmsweise:
Sabel/Zeitlin 2010) noch im Feld der Soziologie (siche ausnahmsweise: Seeliger
2017a) einen der hauptsdchlichen forschungslogischen Zugiange zum Gegenstands-

143

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

bereich der europdischen Integration ausmachen, lassen sich in den axiomatischen
Setzungen dieser Theoriestromung eine Reihe vielversprechender Ansétze erkennen.

Zum einen kann uns Rortys antiessenzialistische Denkweise dabei helfen, Impli-
kationen (mdglicherweise) teleologischer Verstidndnisse des Integrationsprozesses zu
reflektieren. Anders als dies in der europapolitischen Debatte etwa Fiirsprecher eines
europdischen Sozialmodells oder Fundamentalkritiker der Wéhrungsunion immer
wieder vorauszusetzen scheinen, bestreitet Rorty mit seiner pragmatistischen Sicht-
weise auf die soziale Konstruktion politischer Institutionen, ,,da am Horizont im-
mer schon ein Ziel stehen wiirde, gegen das wir zwingend konvergieren™ (Scheel
2010: 188).

Durch eine Rekonstruktion und Bearbeitung einer Reihe theoretischer Grundbe-
griffe, welche Rorty in Bezug auf die Analyse politischer Institutionen etabliert,
mochte ich zum andern drei Spannungsverhiltnisse herausarbeiten, innerhalb derer
er ihre praktische Umsetzung untersucht und ihre normative Beurteilung vornimmt:
den Dualismus von individuell begriindeter Freiheit und solidarisch begriindeter
Gleichheit als normative Zielgrofen eines guten Lebens auf einer philosophisch-an-
thropologischen Ebene (1), den Dualismus zwischen Egalitarismus und Konstitutio-
nalismus in seinem Demokratieverstindnis (2) sowie den Dualismus zwischen natio-
nalen und internationalen Mobilisierungsrahmen als Referenzraume politischen
Handelns (3).

Die Beriicksichtigung dieser drei Spannungsverhéltnisse im Werk Rortys kann
unser Verstidndnis politischer Handlungslogiken innerhalb des Mehrebenensystems
der Européischen Union verbessern. In der Tradition pragmatistischen Denkens diir-
fen wir sie hierzu nicht als entgegengesetzte Handlungsoptionen, sondern als hand-
lungsrelevanten Referenzrahmen eigensinniger Akteure verstehen, die konkrete Be-
deutungsgehalte in der Praxis verhandeln und so immer wieder transzendente und
iiberraschende Ideen und Orientierungen aufweisen (Joas 1996; Overdevest 2011).

Als Gegenstand der theoretischen Darstellung dient im Folgenden eine kursori-
sche Skizze der Handlungslogiken linker Verteilungspolitik im Rahmen des Mehr-
ebenensystems der Europdischen Union. Die anschlieBende Rekonstruktion der
theoretischen Konzepte illustriert die drei Dualismen in Rortys Werk. Ein abschlie-
Bender Teil fasst die Erkenntnisse mit Blick auf die Bedeutung einer europdischen
Offentlichkeit und Kultur zusammen.

2. Zwischen ,Klasse “und , Nation ‘ — Verteilungskonflikte im Zuge der europdischen
Integration

Die Frage nach der Verteilung des gesellschaftlichen Wohlstandes wird seit der Fi-
nanzkrise der Jahre 2008ff wieder mit zunehmender Intensitét diskutiert. Endgiiltige

144

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Antworten finden die Vertreter der sozialen Klassen in den Bereichen der Tarif- und
Sozialpolitik. Die historische Bindung dieser beiden Felder an die Arena des Natio-
nalstaats stellt unter Globalisierungsbedingungen ein verteilungspolitisches Problem
dar. Dieses Problem haben Claus Offe und Johannes Berger (1982) Anfang der
1980er Jahre auf eine einfache Formel gebracht: Das Kapital, so die beiden, kénne —
anders als die Arbeit — global mobil agieren. In der aktuellen Debatte um Einwande-
rung in (vermeintlich) liberlastete Sozialsysteme erscheint die arbeitsmarktpolitische
Konstellation sogar noch komplizierter: Wéhrend Unternehmen einerseits durch die
irreguldre Beschiftigung von Migranten tarifliche Standards unterminieren, fordern
andererseits liberale Okonomen unter Bedingungen der Fliichtlingskrise die Ab-
schaffung des Mindestlohnes (DIE ZEIT 2018).

Beide Konstellationen (Standortwettbewerb durch Verlagerungsdruck und Unter-
schreitung tariflicher Standards durch Arbeitsmigration) setzen sowohl den Natio-
nalstaat als auch die Europédische Union unter Handlungsdruck. Die Gewerkschaften
und Parteien der politischen Linken werden damit vor eine doppelte Herausforde-
rung gestellt: Wéhrend die Vertiefung der Integration mit dem gemeinsamen Markt
die Notwendigkeit gemeinsamer politischer Positionen erhoht, macht die rapide Er-
weiterung der Union die Etablierung solcher Positionen immer schwerer. Denn um
Umverteilung des gesellschaftlichen Wohlstands zu erstreiten, braucht es vor allen
Dingen eins: tragfahige und verhandlungsstarke Koalitionen. Die Interessen mittel-
und osteuropdischer Lohnabhdngiger sind hier allerdings hdufig nicht deckungs-
gleich mit jenen ihrer westeuropdischen Kolleginnen und Kollegen. Die Akteure der
(an Verteilungspolitik interessierten) europdischen Linken sind damit in einem Ziel-
konflikt: Der jeweilige Bezugsrahmen politischer Mobilisierung sind entweder die
Angehorigen ihrer Herkunftslander oder die Angehorigen ihrer politischen Milieus
im internationalen Rahmen.

Anschliefend an Jiirgen Habermas (2013: 83) lassen sich innerhalb der politi-
schen Linken zwei paradigmatische Haltungen gegeniiber diesen Formen der
europdischen Integration finden: Die positive Integration eines Europdischen Sozial-
modells und die Renationalisierung des Klassenkonfliktes.

Grenziiberschreitende Organisation gegen grenziiberschreitendes Kapital

Umverteilungspolitik beruht, so wie alle Politik, auf der Etablierung von Koalitio-
nen. Zur Frage, wie genau solche Koalitionen in der Praxis zu etablieren sind, lassen
sich in der gegenwirtigen historischen Konstellation zwei Strategievarianten unter-
scheiden: die Organisation internationaler Verhandlungsmacht und die Verteidigung
nationaler Institutionen. Beide Varianten lassen sich sowohl moralisch als auch
funktional rechtfertigen.

145

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Die Geistesgeschichte des Internationalismus ldsst sich hierbei aus der griechi-
schen Antike {liber Kants Schrift Zum ewigen Frieden oder dem Kommunistischen
Manifest bis hin zur Griindung der Vereinten Nationen verfolgen. Als moralische
Begriindung der Notwendigkeit groStmdglicher politischer Gemeinschaften dienen
hierbei allgemeingiiltige Anspriiche von Menschen auf Grund ihres Menschseins.
Denn da es unter dem ,,Schleier des Nichtwissens® (Rawls 1999) nicht absehbar ist,
in welchem Teil der Erde man geboren wird, lasst sich auch keine raumliche Unter-
teilung des Gemeinwesens in Nationalstaaten rechtfertigen.

Auf einer funktionalen Ebene hingegen ergibt sich die groBtmogliche Rahmung
politischer Gemeinschaften aus einem wohlverstandenen Eigeninteresse: Wenn die
Aufgabe einer Gewerkschaft darin besteht, den Preis fiir Arbeit moglichst hoch an-
zusetzen, muss die Bildung entsprechender Lohnkartelle notwendigerweise im inter-
nationalen MaBstab erfolgen.! In der EU manifestieren sich entsprechende politische
Bestrebungen in der Idee eines europdischen Sozialmodells. Die Aufgabe eines sol-
chen EU-weiten Regelsystems lage darin, Arbeits- und Beschéftigungsstandards und
Wohlfahrtsinstitutionen (wie etwa in Form einer europdischen Arbeitslosenversiche-
rung) von Briissel aus zu koordinieren. Auf diese Weise, so die funktionale Begriin-
dung, lieBen sich die Verlagerung von Produktion ins Ausland und die Beschafti-
gung ausldndischer Lohnabhingiger zu Dumpinglohnen verhindern. Der Weg vom
Herrschaftsverband zum Gemeinwesen fiihrt die EU aus dieser Perspektive iiber ein
europdisches Sozialmodell.

Aufgrund seiner faktischen Nicht-Existenz weist die Diskussion um das européi-
sche Sozialmodell einen hypothetischen Charakter auf. Reichweite und Umfang der
angestrebten Umverteilung erscheinen demnach so unklar wie die entsprechenden
(nationalen oder regionalen) Verantwortlichkeiten und ihre zeitliche Dauer. Anders
als im autoritdren Supranationalismus der Troika liee sich eine linke Antwort auf
diese Fragen auch nicht durch das Engagement politischer ,Experten® formulieren,
sondern miisste durch ,,demokratischen Konflikt gefunden werden, der zwischen den
Interessenten in einem europdischen politischen Gemeinwesen ausgetragen wird, in
dem alle EU-Biirger reprisentiert sind“ (Offe 2016: 117).

Nationalstaatliche Verteidigung sozialer Errungenschaften im globalen Wettbewerb

Auf der anderen Seite fallen diese moralischen und funktionalen Beweggriinde in
der Rechtfertigung eines linken Projektes zur Sicherung nationaler Wohlfahrts- und

1 Eine andere — je nach Situation komplementére oder kontrire — Strategievariante besteht unter
Bedingungen internationalen Standortwettbewerbs in der Erhaltung von Arbeitspldtzen durch
Konzessionen gegeniiber dem Kapital.

146

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Tarifinstitutionen zusammen.? Die nationale Rahmung politischer Solidargemein-
schaften folgt hierbei aus der Tatsache, dass sich ein Anspruch auf Leistungen der
offentlichen Hand in vielen Léndern aus fritheren Einzahlungen ergibt. Gleichzeitig
folgt ein zweites Argument aus der Schwierigkeit der Gewerkschaften, ausldndische
Lohnabhidngige zu organisieren. Hier zeigten etwa auch die seit den 1960er Jahren
unterhaltenen Initiativen transnationaler Lohnkoordinierung bislang nur sehr be-
grenzte Erfolge. Wahrend man — wie etwa im Metallbereich — zwar alle paar Jahre
zur internationalen ,Tarif- und Sozialpolitischen Konferenz® zusammentritt, um no-
minelle Beschliisse zu fassen, féllt man in den konkreten (nationalen) Tarifverhand-
lungen meist schon zwangsldufig in standortpolitische Verhaltensmuster zuriick
(Seeliger 2017b).

Zwar fiihren européische Themen durchaus zu einer Politisierung der EU-Biirger.
In Ermangelung einer handlungsfahigen europdischen Regierung fehlt es hierbei je-
doch an einem klaren institutionellen Ziel. Zugleich steht eine solche Mobilisierung
einem mehrfachen Heterogenititsproblem gegeniiber: Neben sprachlichen Grenzen
bleiben nationale Wirtschafts- und Verteilungsregime wirksam, dem Interesse der
einen Lohnabhéngigen an Freiziigigkeit steht das Interesse anderer an begrenzter Ar-
beitsplatzkonkurrenz gegeniiber. Diese Heterogenitdt miissen linke Organisationen
zur Kenntnis nehmen.

Ein weiterer Kritikpunkt ergibt sich fiir Vertreter eines linksnationalen Projektes
aus den zunehmend selbstreferenziellen Entscheidungs- und Legitimationsmustern
der EU als Herrschaftsverband. Wenn etwa der Européische Gerichtshof als ,,Libera-
lisierungsmotor* (Hopner 2014) agiert, indem er die europdischen Vertrdge zu Guns-
ten der Marktfreiheiten interpretiert, oder das Krisenmanagement der Troika gegen
die Interessen nationaler Wahlbevolkerungen verstoflen hat, bestitigt dies die seit
geraumer Zeit kursierende Kritik am Demokratiedefizit der Union (Schéfer 2006).

Diese mangelnde Verpflichtungsféhigkeit nationaler politischer Triger gegeniiber
der EU-Ebene ldsst sich gleichzeitig auf die Schaffung EU-weiter Institutionen der
Sozial- und Tarifpolitik weitgehend verallgemeinern. Eine verbindliche Struktur in-
ternational giiltiger Regeln fiir Arbeit und Beschéftigung ist bislang ein Vorhaben
geblieben. Die européische Integration auf Grundlage eines gemeinsamen Marktes
allein macht die EU zu einem reinen Liberalisierungsprojekt. Der primdre Rahmen
politischer Mobilisierung aber — dies zeigt nicht zuletzt der Rechtsruck der letzten
Jahre — bleibt gleichzeitig der Nationalstaat.

Genau wie die Anhénger eines europdischen Sozialmodells miissen sich auch die
Vertreter eines linken Re-Nationalisierungsprojektes die Frage stellen, woher sie un-
ter den gegebenen politischen Kréfteverhiltnissen die Unterstiitzung ihres Vorha-

2 Die Konturen eines solchen Projektes entwickelt etwa Streeck (2013) in seiner Kritik des Euro-
regimes, welches — so Streeck — die volkssouverdne Demokratie der Nationalstaaten im gemein-
samen Wahrungsraum in zunehmendem Mafe unterminiere.

147

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

bens beziehen wollen. Weiterhin lésst sich — etwa mit Blick auf die Frage nach dem
Fortbestand des gemeinsamen Wéhrungsregimes — ein durchaus heterogenes Spek-
trum an politischen Haltungen erkennen. Beiden linken Projekten — dem nationalen
und dem europdischen — scheint es sowohl an konzeptionellen Konturen als auch an
politischer Durchsetzungsfahigkeit zu mangeln. Eine Reflexion der Pramissen und
Implikationen aus Sicht Richard Rortys konnte zumindest helfen, die hier beschrie-
bene Problemlage besser zu reflektieren.

3. Was kann Richard Rortys politische Theorie zum Verstindnis der europdischen
Integration beitragen?

Wihrend sich das Gesamtwerk Rortys als durchgingig politische Philosophie in
dem Sinne lesen lésst, dass die Kontrastierung von Theorie und Praxis der Offenle-
gung impliziter Diskrepanzen und falscher Axiome zeitgendssischer Philosophien
gelten kann, mochte ich mich im Folgenden in erster Linie auf zwei Monografien
Rortys beziehen. Zum einen handelt es sich hierbei um das 1991 erschienene Werk
Kontingenz, Ironie und Solidaritdt (Rorty 1991), welches die Frage nach der sozia-
len Kohdsion im Prozess der gesellschaftlichen Entwicklung aus einer vorwiegend
politisch-theoretisch angeleiteten Perspektive thematisiert. Eine pragmatistisch-post-
modern inspirierte Neubestimmung der drei im Titel genannten Grundbegriffe dient
Rorty hierbei zur erkenntniskritischen Fundierung seiner Sozialphilosophie. Als
zweite Monografie fokussiere ich mich im Folgenden auf Stolz auf unser Land: Die
amerikanische Linke und der Patriotismus (Rorty 1998), in dem Rorty eine Position
zum Verhéltnis der aktuell wieder an Konjunktur gewinnenden Debatte um Klassen-
und Identitétspolitik bezieht.

Erkenntnistheoretisch-methodologische Grundlagen Rortys

Zu Beginn des Buches beschreibt Rorty die Franzosische Revolution als wichtigen
Bezugspunkt politischer Utopien, welche die gesellschaftliche Modernisierung (ge-
nau wie im historischen Gesamtverlauf die Geschichte der Menschheit insgesamt)
vorangebracht hitte. Die plotzliche Umwilzung habe gezeigt, wie ,,sich das ganze
Vokabular sozialer Beziehungen und das ganze Spektrum sozialer Institutionen bei-
nahe liber Nacht auswechseln lie* (Rorty 1991: 21). ,,Den damaligen Intellektuel-
len®, so paraphrasiert Scheel die von Rorty beschriebenen Folgen, sei ,,demonstriert
worden, da3 Verdnderungen, die fiir unméglich gehalten wurden, sich doch als reali-
sierbar erwiesen haben® (Scheel 2010: 187).

148

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Eine dhnliche Argumentation lisst sich grundsétzlich auch auf die Entwicklung
der Europdischen Union beziehen. Begonnen als (mittelbar) sicherheitspolitisches
Projekt zur Befriedung des europdischen Kontinents hat sich die EU von einer Han-
delspartnerschaft einiger Kernldnder zu einem internationalen Herrschaftsverband
entwickelt, welcher Lebensrealititen (im Guten wie im Schlechten, aber auf jeden
Fall in kontinentumspannendem Mafstab) beeinflusst. Dass sich vor dem Hinter-
grund der jiingeren Entwicklungen im Verhéltnis von nationaler Demokratie und su-
pranationalem Autoritarismus (Deppe 2013) zwar die Frage nach der progressiven
StoBrichtung dieser Entwicklung aufdrangen mag, bestitigt das Potenzial intellektu-
eller Anregung hier insofern, als das linksintellektuelle Dogma des Kosmopolitis-
mus nun zunehmend unter Druck gerit (Streeck 2015).3

Neben seinen erkenntnistheoretisch-sozialphilosophischen Grundlagen mdchte
ich als zweiten Referenzpunkt der folgenden Ausfithrungen einen vor allem realpoli-
tisch orientierten Beitrag Rortys hinzuziehen. In seinem Buch Stolz auf unser Land:
Die amerikanische Linke und der Patriotismus (1998) stellt Rorty einen Bezug zur
politischen Praxis der US-amerikanischen akademischen Linken her.* Deren Fokus
auf Antidiskriminierung und Identitdtspolitik stellt Rorty in seiner Streitschrift einen
»Aufruf zur Umkehr (Auer 2004: 150) entgegen. Wihrend der stark klassenpoliti-
sche Fokus Rortys — wohl nicht zuletzt angesichts seiner sprachphilosophischen
Ausgangsposition und seiner Koketterie mit postmodernem Denken — iiberraschend
wirken mag, birgt er gleichzeitig starke Implikationen fiir sein Politik- und Demo-
kratieverstdndnis, welches lohnt, genauer herausgearbeitet zu werden.

Im Folgenden mochte ich Politik im grundlegendsten Sinne des Wortes als Ver-
handeln und Entscheiden iiber das Allgemeinverbindliche zwischen Akteuren mit
unterschiedlichen Interessen verstehen. Diskussionen und Konflikte werden hierbei
geklart durch Entscheidungsverfahren wie etwa Wahlen und Auseinandersetzungen,
die vom Streik oder Boykott bis hin zum Waffengang reichen. Die ultimativen Ziele
politischen Handelns liegen hierbei nicht innerhalb des Politischen selbst, sondern
richten sich auf die Verwirklichung eines auBerpolitischen Ziels (erinnert sei hier
beispielsweise an den sogenannten ,FuBballkrieg® zwischen Honduras und El
Salvador im Juli des Jahres 1969).

Die Demokratiec macht damit einen Sonderfall politischer Ordnung aus. Wie
Jirgen Habermas (2011: 49) bemerkt, setzt demokratische Selbstbestimmung vor-
aus, ,,dass die Adressaten zwingender Gesetze zugleich deren Autoren sind* und
stellt damit eine Form der 6ffentlichen Willensbildung dar. Die politische Offentlich-

3 Bemerkenswert erscheint, dass die Anwendung der Ideen Rortys auf den Gegenstandsbereich
internationaler Politik bislang weitgehend ausgeblieben ist. Fiir eine Ausnahme siche Hellmann
(2017).

4 Diese Schwerpunktsetzung Rortys steht in einem interessanten Verhéltnis zur von Deppe (2016:
254) im Anschluss an Horkheimer (1992) geduBlerten Kritik, der zufolge die pragmatistische
(Demokratie-)Theorie an einer klassenpolitischen Leerstelle kranke.

149

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

keit konstituiert sich damit als ein Raum diskursiven Abgleiches divergierender In-
teressen und Ideen, in dessen Verlauf ,,alle betroffenen Personen gleiche und wirksa-
me EinfluBméglichkeiten haben,” und der ,,normativ begriindungsfahige Problemlo-
sungen hervorbringt® (Ziirn 1998: 233).

Angesichts der verbreiteten Auffassung, dass die demokratische Ordnung dem
Ideal einer gerechten Gesellschaft am nichsten kommt, beruht die sozialwissen-
schaftliche Demokratieforschung sowohl auf empirisch-analytischen wie auch nor-
mativen Erwdgungen. Die pragmatistische Variante dieser Theorie stellt hierbei, wie
Filipovi¢ beschreibt, eine spezifische Ausprigung dar: ,,Der philosophische Pragma-
tismus sucht die Antwort auf die Frage, welche Ressourcen und Potentiale die mo-
derne Gesellschaft fiir ein gutes und gerechtes Zusammenleben der Menschen beno-
tigt, in der Reflexion auf die demokratische Praxis* (Filipovi¢ 2009: 133).

Seinen starken Fokus auf die Praxis als titige Auseinandersetzung der Menschen
mit anderen und sich selbst verbindet Rorty durch sein gesamtes Werk hindurch mit
einer Forschungsstrategie des Antiessenzialismus, in dessen Rahmen er der Vorstel-
lung festgeschriebener Bedeutungen — ganz im pragmatistischen Sinne — mit Skepsis
begegnet. ,,Der Gedanke einer Fundierung der Menschenrechte®, so begriindet Rorty
seine post-metaphysische Epistemologie mit Blick auf die demokratische Praxis, ,,ist
der fortwdahrende Versuch von Quasiplatonikern, endlich den abschlieBenden Sieg
iiber ihre Gegner davonzutragen® (Rorty 2003: 245).

Seine Polemik richtet er damit auf die Behauptung, es existierten ontologische
Kerne politischer Begriindungsmuster oder hohere ethische Referenzrahmen. Politik
im Allgemeinen und Demokratie im Besonderen lassen sich damit als Sequenzen
mHinstitutionalisierter Ungewissheit (Miiller 2018: 407) verstehen. Die erkenntnis-
theoretisch-methodologischen Konsequenzen fiir eine Sozialwissenschaft von De-
mokratie und Politik in diesem Sinne betont Auer: ,,Immer weniger selbstverstiandli-
che ,Wahrheiten® konnten dadurch den politischen Willensbildungsprozessen
vorausgesetzt werden — auch die Demokratie selbst wird nun als eine politische Ord-
nung unter anderen sichtbar, deren faktische Geltung auf politischen Entscheidungen
beruht™ (Auer 2004: 11).

Nachdem mit dem Antiessenzialismus die Rorty’sche Erkenntnistheorie erldutert
wurde, dient der folgende Abschnitt der Vorstellung dreier Dualismen, welche in sei-
nen weiteren Erwdgungen iiber politische Prozesse immer wieder zum Vorschein
kommen.

Drei Dualismen in der politischen Philosophie Rortys

Auf einer philosophisch-anthropologischen Ebene findet sich ein erster Dualismus
im Denken Rortys, ndmlich im ,,Verhéltnis von individueller Freiheit und solidari-

150

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

scher Gleichheit” (Selk/Jorke 2012: 278). In Kontingenz, Ironie und Solidaritdt cha-
rakterisiert Rorty eine liberale Geisteshaltung durch ein grundsétzliches Streben da-
nach, Grausamkeit zu vermeiden. Eine solche Vermeidung kann sich in Form einer
»Solidaritdt als Empfindsamkeit fiir das Leiden anderer (Filipovi¢ 2009: 138) mani-
festieren.”> Dieses Verstindnis von Solidaritdt als Unterstiitzungsleistungen gegen-
iiber Schwachen oder Verletzlichen lésst sich jedoch gleichzeitig mit einer konflikt-
theoretischen Auffassung Rortys kontrastieren, der zufolge die Gesellschaft ,als Ar-
beitsgemeinschaft von Exzentrikern zum Zweck des wechselseitigen Schutzes, nicht
als Versammlung von Seelenverwandten® verstanden werden sollte, ,,die sich einem
gemeinsamen Ziel vereint haben (Rorty 1991: 108).

Der Topos eines solchen Kommunikationszusammenhangs impliziert die Wert-
schitzung individueller und kollektiver Selbstverwirklichung im liberalen Wortsin-
ne. ,,Eine Gesellschaft“, so Rorty ist ,,dann liberal, wenn ihre Ideale durch Uberzeu-
gung statt durch Gewalt, durch Reform statt durch Revolution, durch freie, offene
Begegnung gegenwirtiger sprachlicher und anderer Praktiken mit Vorschldgen fiir
neue Praktiken durchgesetzt werden® (ebd.: 109). Dieselbe Prozesshaftigkeit unter-
stellt er gleichzeitig aber auch der Entwicklung empathischer Identifikation mit an-
deren: Solidaritét, so Rorty, ,,ist nicht durch Untersuchung, sondern Einbildungskraft
erreichbar, durch die Fahigkeit, fremde Menschen als Leidensgenossen zu sehen®
(ebd.: 15f). Individuelle Selbstverwirklichung im kontroversen Diskurs auf der einen
und solidarische Anteilnahme auf der anderen Seite wéren damit gleichsam kontin-
gent — ihre vermeintliche Substanz ldge paradoxerweise im Prozeduralen.

Als zweiter Dualismus lassen sich in Rortys Werk zwei ,,dominante Verstédndnisse
von Demokratie* (Selk/Jorke 2012: 268) identifizieren — ein konstitutionelles und
ein egalitires. Da das gesellschaftliche Leben prinzipiell keiner festen Form unter-
worfen ist, wurden die sozialen Formen im historischen Verlauf einer (sich wandeln-
den) politischen Struktur untergeordnet. Formal-normative Begriindungen fallen
hierunter genauso wie die eigenstdndige Dynamik institutionalisierter Akteurskon-
stellationen oder Praktiken. Demgegentiber erkennen Selk und Jorke das Verstindnis
einer egalitdren Demokratie, ,,welche sich nicht auf ein formales Arrangement politi-
scher Institutionen und Verfahren beschrinkt, sondern dariiber hinaus von dem Ideal
der Chancengleichheit getragen wird” (ebd.). Wéhrend, so lie3e sich argumentieren,
eine konstitutionelle Sicht vor allem auf administrativer Substanz und Prozedur de-
mokratischen Regierens fokussiert, beruft sich eine egalitire Perspektive hingegen
auf das ,,demokratische Ethos®: ,,Als Praxis ist dieses Ethos nicht einem integrieren-

5 Als dritten Grundbegriff seines Hauptwerkes definiert Rorty (1991: 110) Solidaritét tiber die
Identifikation mit anderen ,,als die Fahigkeit, immer mehr zu sehen, daf} traditionelle Unter-
schiede (zwischen Stdmmen, Religionen, Rassen, Gebrauchen und dergleichen Unterschiede)
vernachlissigbar sind im Vergleich zu den Ahnlichkeiten im Hinblick auf Schmerz und Demiiti-
gung — es ist die Fahigkeit, auch Menschen, die himmelweit verschieden von uns sind, doch zu
,uns‘ zu zéhlen.*

151

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

den vorab identifizierten oder fundamental begriindeten Ziel verpflichtet, sondern
besteht in der Entwicklung und in dem Ausprobieren neuer politischer Institutionen,
die besser sind als die alten* (Filipovi¢ 2009: 138). Die Betonung dieser reflexiven
Komponente demokratischen Denkens verweist damit — ganz im Sinne Rortys —
auch auf die ,begriindungslogische Gleichurspriinglichkeit von Antiessentialismus
und Demokratie” (Auer 2004: 74).

Ein grundlegendes Beispiel fiir einen egalitaristischen Einwurf stellt etwa Rortys
Engagement fiir eine programmatische Neuorientierung der US-amerikanischen Lin-
ken dar. In Stolz auf unser Land interveniert der Autor in einen seiner Ansicht nach
politdkonomisch entleerten Diskurs, um dem offentlichen Engagement der Linken
eine verteilungspolitische Komponente® und damit dem Demokratieverstéindnis eine
materielle Dimension hinzuzufiigen: Ultimative Biirgerrechte im Sinne einer ,Frei-
heit zu‘ lassen sich ndmlich — dies wissen wir spitestens seit den Arbeiten von
Thomas Humphrey Marshall (1992) — erst unter Bedingungen sozialer Mindeststan-
dards realisieren.

Ausgehend von der oben dargestellten Annahme Rortys, dass Solidaritit ein zen-
trales Moment des gesellschaftlichen Zusammenhaltes ausmacht, wenden wir uns
mit dem sozialen Rahmen politischer Mobilisierung einem dritten Dualismus in sei-
nem Werk zu. Der zentrale Gegensatz findet sich hierbei zwischen Rortys Betonung
eines allgemeinen Liberalismus, welcher mit ultimativen Anspriichen einhergeht,
auf der einen, und der sozialen Konstruktion einer solchen Solidaritit auf der ande-
ren Seite. Die zentrale Institution, die im Verlauf solcher Konstruktionen zum Tra-
gen kam, stellt fiir die Epoche der Moderne der Nationalstaat dar. Ganz in diesem
Sinne fiihrt auch Rorty seine empirisch-historischen Illustrationen in aller Regel am
Beispiel der Vereinigten Staaten aus. Das Projekt einer egalitiren Demokratie stellt
aus dieser Sicht eines der Institutionalisierung staatsbiirgerlicher Rechte im nationa-
len Rahmen dar (Selk/Jorke 2012: 269). Hieraus folgt, wie Rorty am Ende von Kon-
tingenz, Ironie und Solidaritit bemerkt, ,,dall unser Solidaritdtsgefiihl am stdrksten
ist, wenn die, mit denen wir uns solidarisch erklédren, ,zu uns‘ gehdren und ,wir® et-
was enger Begrenztes als die Menschenrasse ist™ (Rorty 1991: 308).

Die Gegebenheit nationaler Kollektive erschwert somit weiterhin die Orientie-
rung zwischen den Polen des Dualismus von individueller Freiheit und solidarischer
Gleichheit. Denn wenn der vordergriindige Referenzrahmen solidarischen Handelns
im nationalen (oder sogar: lokalen) Rahmen liegt, obwohl sich auch auflerhalb die-
ses Rahmens potenzielle Adressaten authalten, auf welche Gruppe soll sich die Soli-
daritdt dann beziehen?

6 Dass dies gegeniiber seinen sonstigen sprachphilosophischen Uberlegungen zumindest iiberra-
schend anmuten mag, unterstreicht einmal mehr, dass das egalitire Demokratieverstindnis — an-
gereichert durch welche Einfliisse auch immer — eine Quelle der Inspiration fiir ihre konstitutio-
nelle Praxis darstellen kann.

152

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

4. Muss sich die europdische Linke zwischen Nationalstaat und Internationalismus
entscheiden?

Auf einer praktischen Ebene antizipiert Rorty (1998: 86) in Stolz auf unser Land
eine Debatte,” die seit einigen Jahren mit zunehmender Intensitdt auch innerhalb der
europdischen Linken gefiihrt wird. Es handelt sich um die weiter oben in Bezug auf
die europdische Konstellation skizzierte Auseinandersetzung zwischen Befiirwortern
einer Verteidigung nationaler Wohlfahrtsinstitutionen und internationalistisch moti-
vierten Vertretern eines europdischen Sozialmodells.

Angesichts der aktuellen Krise der Europédischen Union lag das Ziel des vorlie-
genden Textes darin, das Politik- und Demokratieverstindnis Richard Rortys auf die
Handlungsmoglichkeiten der politischen Linken zu beziehen. Unter Bedingungen
von Standortwettbewerb und migrationsbedingtem Lohndruck scheinen sich die
Strategien politischer Mobilisierung im Rahmen europiischer Verteilungskonflikte
einerseits an einer nationalen Solidar- und Kampfgemeinschaft und andererseits auf
eine international(istisch)e Bezugsgruppe politischer Akteure mit dem Ziel eines
europdischen Sozialmodells hin zu orientieren. Was also kann uns die Auseinander-
setzung mit Rorty in diesem Zusammenhang sagen?

Die europdische Integration ist ein komplexes politisches Unterfangen, dessen
Ausrichtung und Rechtfertigung fragile Projekte sind — Hans-Jorg Trenz bezeichnet
die EU in diesem Zusammenhang auch als ,.eine legitimitdtssuchende und legitimi-
tatsherausfordernde institutionelle Ordnung™ (Trenz 2012: 323). Demgegeniiber sen-
sibilisiert uns Rortys antiessenzialistische Forschungsperspektive fiir implizite Vor-
aussetzungen oder sogar Teleologien der jeweils zu Grunde liegenden Begriindungs-
muster.

Ausgehend von der antidualistischen (Ansell 2011: 11) Grundannahme pragma-
tistischer Philosophie, die die Losung von Handlungsproblemen nicht in der Verab-
solutierung abstrakter Logiken, sondern in den Eigendynamiken und Unwégbarkei-
ten der sozialen Praxis verortet, haben wir in Rortys Werk drei Dualismen identifi-
ziert, deren jeweilige Enden als Rahmenelemente seines Denkens fungieren — einen
philosophisch-anthropologischen, einen in seinem Demokratieverstindnis und einen
in seinen Uberlegungen zum angemessenen Rahmen politischer Mobilisierung. Wie
die Auseinandersetzung gezeigt hat, verortet sich Rorty dezidiert zwischen allen
Polen und rekurriert im pragmatistischen Sinne ,,fiir die Frage nach dem Zusammen-
halt der Gesellschaft vor allem auf die demokratische Praxis* (Filipovi¢ 2009: 157).

7 Es ist anzumerken, dass diese Debatte den Tatbestand internationaler Verteilungspolitik hier
nicht vollumfénglich behandelt. Sein Hauptaugenmerk legt Rorty hier stattdessen auf die bor-
nierte Abkehr der US-amerikanischen Linken von einem verteilungspolitischen Engagement der
Niedriglohnbeschiftigten und Sozialhilfebediirftigen in den USA. Damit, dass er den National-
staat als primédren — und bislang ohne Frage unersetzlichen — Rahmen politischer Mobilisierung
anerkennt, antizipiert er jedoch wichtige Aspekte der aktuellen Diskussion.

153

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Abschliefend mdchte ich nun zeigen, wie der heuristische Bezug der drei Dualis-
men uns fiir die politischen Dynamiken und Implikationen der Debatte um grenz-
iiberschreitende Verteilungspolitik innerhalb der EU sensibilisieren kann. Die Beant-
wortung der Frage, ob sich die europdische Linke zwischen nationaler Standortsi-
cherung und internationalem coalition building entscheiden muss, ist mit Blick auf
ihre philosophisch-anthropologischen Implikationen insofern unklar, als sich als
Handlungsmaximen sowohl nationale als auch internationale Solidaritdt im Sinne
Rortys auf der einen, als auch die individuelle (beziechungsweise kollektiv-nationale)
Orientierung der jeweiligen politischen Trager rechtfertigen lieBen. Dass nationale
Trager unter der Pramisse, andernfalls einen moglicherweise nicht tragfahigen Inter-
nationalismus zur Maxime ihres vertretungspolitischen Handelns erkldren zu miis-
sen, auf die Représentation nationaler Interessen verzichten, erscheint unter der Be-
dingung des Schutzes individueller und kollektiver Autonomie genauso wenig ver-
tretbar wie die Vorstellung eines verantwortungslosen Verfolgens nationaler Sonder-
wege ungeachtet ihrer Konsequenzen.

Zweitens transzendieren die Herausforderungen der verteilungspolitischen Praxis
auch die schlichte Gegeniiberstellung einer egalitiren oder kontraktualistischen In-
terpretation des Demokratiebegriffes. Denn wahrend die Abwesenheit eines tragféhi-
gen Sozialmodells auf europdischer Ebene (oder zumindest einer durchsetzungsfahi-
gen politischen Pressure Group, die dies auch erreichen wollen wiirde) als kontrak-
tualistisches Argument gegen ein solches nicht ausreichen wiirde, wire auch ein
egalitdres Demokratieideal als Begriindung zu eindimensional — nur weil etwas gera-
de als nicht machbar erscheint, ist es genau so wenig schlecht, wie etwas Machbares
automatisch gut wire, weil es mdglich ist. So erscheint auch in dieser zweiten Di-
mension ein Kompromiss zwischen dem Formulieren idealistischer Ziele auf der
einen und dem Restringieren durch eine (streng genommen ebenfalls antizipierte)
normative Kraft des Faktischen auf der anderen Seite als geboten.

In dhnlicher Weise sensibilisiert uns mit der Klammer politischer Mobilisierung
auch die dualistische Gegeniiberstellung nationaler und internationaler Referenzrah-
men fiir die Widerspriiche, mit denen die Vertreter linker Europapolitik in ihrem Ta-
gesgeschéft zurechtkommen miissen. Mit Blick auf die Verhinderung von Standort-
wettbewerb und Unterbietungskonkurrenz bieten beide genauso politische Chancen
und Ankniipfungspunkte, wie sie auch Risiken oder sogar strukturelle Blockaden
aufweisen. Eine prinzipielle Entscheidung fiir eine (und damit gegen eine andere)
der Varianten erscheint daher weder unter normativen, noch unter funktionalen Ge-
sichtspunkten als geboten.

Allgemein, so ldsst sich mit Rorty schlieBen, ergeben sich die Losungen politi-
scher Probleme nicht aus abstrakten Erwdgungen. ,,Die Vorstellung, liberale Gesell-
schaften wiirden durch philosophische Uberzeugungen zusammengehalten, er-
scheint ihm im Gegenteil als ,ldcherlich® (Rorty 1991: 147). Das Problem der Be-

154

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

lastbarkeit von Solidargemeinschaften (und streng genommen bereits die Frage nach
einem Diskussionszusammenhang, der Diskussion und Konzeption einer solchen er-
moglicht), haben Vobruba und Preunkert (2015) auf die Formel einer ,,umvertei-
lungsfesten Identitét” solcher Gemeinschaften gebracht. Um eine gemeinsame Iden-
titdt zu etablieren, miissen politische Akteure in der Lage sein, Solidaritdt im gesell-
schaftlichen Mafistab ,,durch gemeinsame Vokabulare und gemeinsame Hoffnun-
gen® (Rorty 1991: 148) zu etablieren, welche sich — so Selk und Jorke — ,,allein
durch normatives Rasonnement nicht stiften lassen (Selk/Jorke 2014: 279).

Auf die Frage, ob sich die europdische Linke beim Verfolgen ihrer verteilungspo-
litischen Ambitionen zwischen Nationalstaat und Internationalismus entscheiden
muss, lasst sich anschlieend an Rorty keine eindeutige Antwort finden. Wie die Re-
konstruktion seiner Uberlegungen gezeigt hat, findet sich die in Abschnitt 2 inner-
halb des politischen Terrains ausgemachte Konfliktlinie auch in seinem Werk in
Form widerspriichlicher Referenzen und Argumentationsfiguren wieder. Wéhrend
seine Position in Stolz auf unser Land als klare Beflirwortung eines nationalen Mo-
bilisierungsrahmens zu lesen ist, findet sich in Kontingenz, Ironie und Solidaritdt
eine (fir seine Verhiltnisse) sehr eindeutige universalistische Setzung. Eine koha-
rente politische Vereinnahmung seiner Uberlegungen erscheint damit — weder im
Sinne eines linkspopuldren (Nolke 2017) noch eines linksinternationalistischen Pro-
jektes (Brunkhorst 2014) — als unmdglich.

Die Moglichkeit einer sozialen Konstruktion von Solidaritét ergibt sich bei Rorty
schlieBlich aus der Rolle der Kulturindustrie — oder genauer, der pragenden Kraft be-
stimmter Typen populdrer Kultur. Dadurch dass Autoren wie George Orwell oder
Upton Sinclair uns fiir bestimmte Blickwinkel sensibilisieren, indem sie Unterdriick-
te als empfindsame Subjekte in den Mittelpunkt ihrer Darstellungen riicken, regen
sie uns — so Rorty (1991: 16) in seinem Hauptwerk — zu Perspektivwechseln an.
Diese Uberschreitung einer kulturpessimistischen Axiomatik, wie sie sich etwa in
den Schriften der Frankfurter Schule finden lasst, stellt eine weitere wesentliche In-
novation im Denken Rortys dar, welche fiir eine politische Soziologie der europa-
ischen Integration einen vielversprechenden Ausgangspunkt bietet. Um eine linke
Umverteilungspolitik zu organisieren (beziehungsweise die Voraussetzungen hierfiir
in europdischem Mafstab zu diskutieren), miissten die politischen Trager ,,in der
Lage sein, argumentativ Priferenzen zu bilden; dann wéren sie imstande, verbreitete
Angste, Verdichtigungen, Anschuldigungen der Verlierer und die Deutung von Kon-
flikten in nationalen Kategorien ein Stiick weit zu neutralisieren* (Offe 2016: 16).
Die Entstehung einer europiischen Offentlichkeit wiirde, wenn sie denn entstiinde,
vermutlich nicht zuletzt in Form einer solchen Popularkultur existieren. Welche Bii-
cher, Podcasts oder Polit-Sticker dafiir auf welche Weise zu rezipieren wiren, stellt
eine offene Frage fiir weitere Uberlegungen und Diskussionen dar.

155

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Literatur

Ansell, Christopher K. 2011: Pragmatist Democracy. Evolutionary Learning as Public Philo-
sophy. Oxford.

Auer, Dirk 2004: Politisierte Demokratie. Richard Rortys politischer Antiessentialismus.
Wiesbaden.

Berger, Johannes/Offe, Claus 1982: ,,Die Zukunft des Arbeitsmarktes. Zur Ergdnzungsbediirf-
tigkeit eines versagenden Allokationsprinzips®. In: Schmidt, Gerd (Hrsg.): Materialien zur
Industriesoziologie. Opladen, S. 348-371.

Blyth, Mark 2013: Austerity. The History of a Dangerous Idea. Oxford.

Brunkhorst, Hauke 2014: Das doppelte Gesicht Europas. Zwischen Kapitalismus und Demo-
kratie. Berlin.

Deppe, Frank 2013: Autoritidrer Kapitalismus. Demokratie auf dem Priifstand. Hamburg.
Deppe, Frank 2016: Politisches Denken im 20. Jahrhundert, Band 1: Die Anfinge. Hamburg.

DIE ZEIT 2018. ,,Sinn will Mindestlohn abschaffen®. In: https://www.zeit.de/wirtschaft/2015-
10/fluechtlingskrise-hans-werner-sinn-mindestlohn-sozialreform [4.7.2018].

Filipovi¢, Alexander 2009: ,,Das demokratische Ethos als Praxis. Der philosophische Pragma-
tismus und die Frage nach dem gesellschaftlichen Zusammenhalt“. In: Jahrbuch fiir christ-
liche Sozialwissenschaft, 50, S. 133-164.

Habermas, Jirgen 2011: Zur Verfassung Europas. Ein Essay. Berlin.
Habermas, Jirgen 2013: Im Sog der Technokratie. Kleine Politische Schriften XII. Berlin.

Hellmann, Gunther 2017: ,,Pragmatismus in den internationalen Beziehungen®. In: Sauer,
Frank/Masala, Carlo (Hrsg.): Handbuch Internationale Beziehungen. Wiesbaden,
S. 145-178.

Hépner, Martin 2014: Wie der Europédische Gerichtshof und die Kommission Liberalisierung
durchsetzen. Befunde aus der MPIfG-Forschungsgruppe zur Politischen Okonomie der
europdischen Integration. MPIfG Discussion Paper 14/8. Kdln.

Horkheimer, Max 1992: Traditionelle und kritische Theorie. Fiinf Aufsitze. Miinchen.
Joas, Hans 1996: Die Kreativitdt des Handelns. Frankfurt.

Marshall, Thomas H. 1992: Biirgerrechte und soziale Klassen. Zur Soziologie des Wohl-
fahrtsstaates. Frankfurt/New York.

Miiller, Jan-Werner 2018: Das demokratische Zeitalter. Berlin.
Nélke, Andreas 2017: Linkspopuldr. Vorwérts handeln, statt riickwérts denken. Frankfurt.
Offe, Claus 2016: Europa in der Falle. Frankfurt.

Overdevest, Christine 2011: ,,Towards a More Pragmatic Sociology of Markets“. In: Theory &
Society, 40 (5), S. 533-552.

Preunkert, Jenny/Vobruba, Georg (Hrsg.) 2015: Krise und Integration. Gesellschaftsbildung
in der Eurokrise. Wiesbaden.

Rawls, John 1999: A Theory of Justice. Cambridge.
Rorty, Richard 1991: Kontingenz, Ironie und Solidaritit. Frankfurt.

Rorty, Richard 1998: Stolz auf unser Land. Die amerikanische Linke und der Patriotismus.
Frankfurt.

156

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Rorty, Richard 2003: Wahrheit und Fortschritt. Frankfurt.

Sabel, Charles F./Zeitlin, Jonathan (Hrsg.) 2010: Experimentalist Governance in the European
Union. Towards a New Architecture. Oxford.

Schdfer, Armin 2006: ,,Nach dem permissiven Konsens. Das Demokratiedefizit der Europa-
ischen Union“. In: Leviathan, 34 (3), S. 350-376.

Scheel, Vanessa 2010: ,,Die Kontingenz der Utopie nach Richard Rorty*. In: Arnswald,
Ulrich/Schiitt, Hans-Peter (Hrsg.): Thomas Morus’ Utopia und das Genre der Utopie in der
politischen Philosophie. Karlsruhe, S. 187-208.

Seeliger, Martin 2017a: Die soziale Konstruktion organisierter Interessen. Gewerkschaftspoli-
tik im Prozess der europdischen Integration. Frankfurt/New York.

Seeliger, Martin 2017b: ,,Funktioniert die europdische Lohnkoordinierung? Befunde aus der
deutschen Metall- und Elektroindustrie®. In: WSI-Mitteilungen, 8, S. 566-576.

Selk, Veith/Jorke, Dirk 2012: ,,Der Vorrang der Demokratie. Die pragmatistische Demokratie-
theorie von John Dewey und Richard Rorty*. In: Lembke, Oliver W. et al. (Hrsg.): Zeitge-
nossische Demokratietheorie, Band 1: Normative Demokratietheorien. Wiesbaden,
S.255-284.

Streeck, Wolfgang 2013: Gekaufte Zeit. Die vertagte Krise des demokratischen Kapitalismus.
Berlin.

Streeck, Wolfgang 2015: ,,Heller, Schmitt and the Euro®. In: European Law Journal, 21 (3),
S.361-370.

Trenz, Hans-Jorg 2012: ,,Soziologische Perspektiven. Auf der Suche nach der europiischen
(Zivil-)Gesellschaft“. In: Bieling, Hans-Jiirgen/Lesch, Marika (Hrsg.): Theorien der
europdischen Integration. Wiesbaden, S. 319-338.

Ziirn, Michael 1998: Regieren jenseits des Nationalstaats. Globalisierung und Denationalisie-
rung als Chance. Frankfurt.

157

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57.
Inhalts ir it, fiir oder in K-Sy ,



https://doi.org/10.5771/9783845298641

Veith Selk und Christoph Held

Schlechte Aussichten.
Richard Rortys politisches Denken in der Krise des demokratischen
Liberalismus

1. Einleitung

Als politischer Intellektueller sa3 Rorty zwischen allen Stiihlen. Das hat ihn in die
unangenehme Situation gebracht, aus nahezu dem gesamten politischen Spektrum
heraus kritisiert und auch vereinnahmt zu werden. Rechte sahen in ihm wahlweise
einen Stichwortgeber Trumps (Schacht 2017) oder ein besonders schlimmes Beispiel
fiir einen relativistischen Linken postmoderner Schule (vgl. Rorty 1987: 573f), wie
auch manche Linke ihn fiir einen unverantwortlichen postmodernen Luftikus hielten
(Eagelton 2009: 80f). Andere Linke bezichtigten ihn sogar des Neokonservativismus
und attestierten ihm eine gefahrliche Néhe zum ,,Ultranationalismus® (Geuss 2008:
96), oder sie sahen in ihm einen weichgespiilten, zur politischen Mitte neigenden
Liberalen und Verteidiger des Status quo (Fraser 1994, Bernstein 1987, vgl. auch de
Castros Beitrag in diesem Band). Diese unterschiedlichen Sichtweisen verdeutlichen
die Schwierigkeit, Rortys Denken politisch zu verorten. Hierzu trugen nicht zuletzt
auch Rortys eigener Hang zur Polemik und zugespitzten Aussagen sowie sein
Waunsch, sich nicht vom Lagerdenken und stereotypen Sprachformeln intellektuell
einschrinken zu lassen, das ihre bei. In seinen Texten mischen sich Selbstbeschrei-
bungen wie ,,Sozialdemokrat™ (Rorty 1987), ,,liberaler Ironiker (Rorty 1992) und
das Pladoyer fiir einen ,,postmodernen bourgeoisen Liberalismus® (Rorty 1991c) mit
dem Wunsch nach neuen egalitidren Utopien und der Hoffnung auf eine zukiinftige
klassenlose Gesellschaft (1999b).!

Wir versuchen diese scheinbaren Widerspriichlichkeiten im Folgenden aufzulo-
sen, indem wir Rorty als Vertreter des demokratischen Sozialismus interpretieren,
der egalitire sozio-6konomische Reformen wieder zu einem linken Kernthema ma-
chen wollte. Dabei benutzte er, was zunichst paradox erscheinen mag, ausgiebig das
Vokabular des Liberalismus. Rorty erschien dies als die beste begriffsstrategische
Option. Er wollte auf diese Weise seine egalitdren Ziele narrativ mit dem liberal-de-
mokratischen Selbstverstdndnis der Mehrheitsgesellschaft verkniipfen und erhoffte
sich dadurch einen Zugewinn an politischem Einfluss. Eine Linke, die bewusst mit

1 Alle Ubersetzungen englischsprachiger Zitate von V.S./C.H.

159

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

diesem Selbstverstindnis zu brechen sucht, mindert in seinen Augen hingegen die
eigene politische Schlagkraft. Genau um den Fortbestand einer schlagkriftigen und
in der breiten Bevolkerung verankerten linken Bewegung sorgte sich Rorty, da er
diese als ein unerldssliches Korrektiv in der liberalen Demokratie ansah. Aus seiner
Sicht haben die kulturlinken Nachfolger der Neuen Linken, die infolge der Protest-
bewegungen der 1960er Jahre entstand, es jedoch verlernt, eine Briicke zwischen
politisierenden Intellektuellen und dem akademischen Milieu auf der einen Seite und
dem Rest der Bevolkerung auf der anderen Seite zu schlagen.

Im ersten Teil unseres Beitrags werden wir die Differenzen zwischen Rorty und
der heutigen kulturell orientierten Linken aufzeigen, die sich auf drei Ebenen abspie-
len: Erstens auf der Ebene philosophischer Ansichten, die unterschiedliche politi-
sche Ziel- und Themensetzung implizieren. Zweitens auf der strategischen Ebene
hinsichtlich der Aufgaben der Philosophie und der politischen Theorie. Drittens auf
der Ebene des Politikverstiandnisses. Rorty wirft der Linken vor, bei der Eroberung
der Herzen in der politischen Offentlichkeit von einem Politikverstindnis getrieben
zu sein, das sie von weiten Bevdlkerungsteilen entfremdet. Die Linke verfiige iiber
ein Verstandnis von Politik, das es ihr unmoglich mache, progressive sozio-6kono-
mische Reformen voranzutreiben. Sie bewege sich vor allem auf dem Feld der Kul-
turpolitik und sie vernachléssige die Realpolitik. Unter Kulturpolitik (cultural poli-
tics) versteht Rorty eine akademisch gepragte und intellektuell voraussetzungsvolle
Praxis der Verdnderung unserer Vokabulare zur Beeinflussung von Bedeutungssyste-
men zu politischen Zwecken. Realpolitik (real politics) hingegen ist die Nutzung po-
litischer Institutionen und Handlungsoptionen, um auf diesem Wege die Machtver-
hiltnisse durch Entscheidungen zu verdndern (vgl. Rorty 1991a). Beide Formen der
Politik sind Rorty zufolge wichtig, doch die Linke habe die Realpolitik in den letz-
ten Dekaden vernachldssigt.

Wie wir im Folgenden zeigen werden, lassen sich mit Rorty vor diesem Hinter-
grund einige Probleme eines akademisch einflussreichen, antietatistischen linken
Lagers aufzeigen, das Rorty mit seinen polemischen Stdraktionen aufgescheucht hat.
Darunter fallen auch seine Versuche, fiir zeitgendssisches linkes Empfinden heifle
begriffliche Eisen wie ,,Fortschritt®, ,,Ethnozentrismus* und ,,Realpolitik™ wieder in
die Diskussion einzuspeisen. Unabhidngig davon wie man Rortys provokante Be-
griffspolitik beurteilen mag: Die steife Brise, die aus seinen Schriften weht, konnte
den manchmal selbstbeziiglichen Diskursen der akademischen Linken wieder mehr
Leben einhauchen.

Im zweiten Abschnitt unseres Beitrages argumentieren wir, dass entgegen libera-
ler Rorty-Lesarten, Rortys eigene politische Position einem realpolitisch orientierten
starken Reformismus zugeordnet werden kann, der linkspopulistische Ziige tragt.
Diese Stofrichtung seines politischen Denkens kann leicht iibersehen werden, weil
Rorty dem Privaten als einer Sphéire des autonomen Selbstentwurfs einen grofen

160

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Wert beimal3, die Lernbereitschaft liberaler Gesellschaften hoch ansetzte und strate-
gisch Gebrauch vom Liberalismusbegriff machte. Er benutzte ihn als ein begriffli-
cher Schutzschild fiir seinen linkspopulistisch unterlegten demokratischen Sozialis-
mus.

Abschliefend gehen wir auf Rortys bemerkenswert negative politische Zeitdia-
gnose ein. Rorty schitzte die Zukunftsaussichten der liberalen Demokratie als aus-
gesprochen schlecht ein. Das wirft die Frage auf, wie seine diistere Prognose iiber
das nahende Ende der liberalen Demokratie mit seiner Behauptung von der Lernfa-
higkeit liberaler Gesellschaften vereinbar ist. Wie wir argumentieren werden, ist die-
se liberale Lernhypothese nicht mehr aufrechtzuerhalten. Rortys Strategie an das
Sprachspiel des Liberalismus anzuschlieBen, hat sich als Sackgasse erwiesen. Zu-
dem stellt sich die Frage, ob Rortys pessimistische Zeitdiagnose mit seinem Aufruf
an die Intellektuellen vereinbar ist, Hoffnung und Utopien zu verbreiten, um so das
progressive Projekt der Demokratie zu verteidigen. Falls beides in der Tat unverein-
bar wire, ist sein eigenes Unterfangen als eine vergebliche Intervention eines politi-
schen Intellektuellen zu begreifen, der versucht, die vom Weg abgekommene Linke
aufzuriitteln, bevor sie als ein notwendiges Korrektiv der liberalen Demokratie aus-
fallt und die politische Macht der Rechten iiberldsst. Sein prognostischer Pessimis-
mus verbdnde sich mit seiner Rolle als einsamer Rufer — oder auch als hoffnungslos
altlinks-demokratischer Norgler am Rande.

Rorty hat die heutige Linke daran erinnert, dass im politischen Streit vage Aus-
driicke niitzlicher sind als differenzierte Begriffe. Rortys eigene politische Texte sind
in ihrem rhetorischen Umgang mit anderen Positionen selbst recht vage. Zuweilen
ist unklar, auf welche Theorie oder Autor:in er antwortet, wenn er von der kulturpo-
litischen Linken spricht. Dies hat den Nachteil, manchmal den Eindruck vermittelt
zu bekommen, mit einem Strohmann konfrontiert zu werden. Zugleich erzeugt es
anregende Assoziationen beim Lesen seiner Texte, die trotz aller Polemik und Rhe-
torik, Schwachstellen des politischen Denkens der Linken treffen. Dieser Beitrag
mdchte in diesem Sinne eine Lektlire von Rorty vorschlagen, die den Zweck einer
Selbstreflexion und ethisch-politischen Neuausrichtung linker akademischer Theore-
tiker:innen hat — sowohl angehender als auch praktizierender. Mit der Selbstverab-
reichung dieses vielleicht streckenweise etwas bitter schmeckenden Mittels konnen,
so meinen wir, linke Theoretiker:innen die eigenen Motive und die selbst zuge-
schriebene politische Bedeutung hinterfragen.

2. Vom Nutzen und Nachteil der kulturpolitischen Linken

Ein Anlass fiir Missverstdndnisse, der den Kern von Rortys Vorstellung einer erfolg-
reichen Linken beriihrt, ist sein Verhéltnis zu dem, was er die kulturell orientierte

161

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Linke nennt. Wie er in seiner Auseinandersetzung mit der Geschichte der US-ameri-
kanischen Linken in Stolz auf unser Land (Rorty 1999a) ausfiihrt, habe diese seit
den 1960er Jahren sowohl den orthodox-marxistischen Fliigel als auch den sozialre-
formistisch-etatistischen Fliigel der Linken an den Rand gedréngt.

Rorty unterteilt die historische Entwicklung der US-amerikanischen Linken in
drei Phasen: Zwischen den Jahren 1900 und 1964 habe in der US-amerikanischen
Linken zunédchst eine Koalition aus reformistisch gesonnenen Sozialisten und Libe-
ralen den Ton angegeben. Im Kontext des Protestes gegen den Vietnamkrieg sei
dann seit dem Jahr 1964 eine revolutiondr gesonnene Neue Linke entstanden, die
von diesem reformistischen Kurs abgewichen sei. Aus ihr habe sich schlielich die
heute dominierende, kulturelle Linke entwickelt, deren priméres Betitigungsfeld die
akademische Theoriebildung und Kulturproduktion sei (Dieleman 2019: 24f).

Eine klare Definition dieser kulturell orientierten und akademisch geprédgten Lin-
ken lésst sich bei Rorty zwar nicht finden, aber Vertreter dieser Gruppierung teilen
in Rortys zuweilen polemischen Beschreibungen einige Charakteristika. Hierzu zéh-
len zunichst eine akademische Bildung in den Kultur- und Geisteswissenschaften
und eine Neigung zu hermetischen Sprachspielen — von ihm ,Leftspeak® (Rorty
1987: 570) genannt — als der vermeintlich einzig richtige Weg, die Welt und das
politische Leben zu verstehen (Rorty 1999f: 231f). Sodann spricht Rorty ihnen eine
philosophische Vorliebe fiir postmoderne Denker wie Foucault, Latour oder Derrida
und eine allgemein gehaltene Systemkritik zu. Zudem hitten sie geringes Interesse
an konkreten, theoretisch aber wenig anspruchsvollen, politischen Reformen und der
damit zusammenhidngenden biirokratischen Arbeit (Rorty 1999c). Stattdessen
schwankten sie zwischen dem Wunsch nach einem revolutiondren Systemwechsel
einerseits und politischem Defitismus andererseits. Das eine wie das andere hingt
fiir Rorty mit ihrer Vorliebe zusammen, ganze Systeme zu denken und kritisieren zu
wollen. ,,All das Gerede tiber die Notwendigkeit die ,technische Rationalitit® abzu-
schaffen und die ,Kommodifizierung® zu stoppen, dic Notwendigkeit fiir ,neue Wer-
te* oder eine ,nicht-westliche Art zu denken‘*, wird Rorty zufolge jedoch nicht die
materielle Not und Ungleichheit lindern (Rorty 1999c: 227).

Die vom radikalen Teil der Neuen Linken formulierte Fundamentalkritik am
Liberalismus und am US-amerikanischen Nationalstaat stellt fiir Rorty einen wichti-
gen Grund fiir ihre Entfremdung von nicht-akademischen Milieus und ihre zuneh-
menden Selbstisolation dar (Rorty 1999d). Zu den Eigenschaften dieser Linken zihlt
Rorty deshalb einen dezidierten Antiamerikanismus und die Aversion gegen patrioti-
sche Gefiihle, die ihrer Meinung nach im politischen Diskurs nichts zu suchen ha-
ben. Demgegeniiber schldgt Rorty selbst eine linke Version des Patriotismus vor, in
dem die ,,Gefiihlsbindung an das eigene Land* (Rorty 1999a: 9) die Quelle fiir eine
moralische Identitdt der Selbstverbesserung ist und das Projekt einer egalitdren Ge-
sellschaft stiitzt.

162

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Intellektuelle, Studenten und Akademiker:innen bilden fiir Rorty die eine Hélfte
der zeitgendssischen Neuen Linken. Hinzu kommen die moderaten Teile der partei-
politisch organisierten und etablierten Linken, die in den 90er Jahren, wie etwa die
Demokratische Partei unter Bill Clinton, die SPD unter Gerhard Schréder oder New
Labour unter Tony Blair, den ,,Dritten Weg* einschlugen und von der Idee der Sozi-
aldemokratie Abstand nahmen. Die Minderung sozio-6konomischer Ungerechtigkeit
und der Kampf gegen die Armut kamen dadurch ins Hintertreffen. Ungerechtigkeit
und Armut wurden sogar von der neoliberalen Politik dieser einstmals egalitir ein-
gestellten Parteien vertieft (Rorty 1999a: 84).

Die kulturpolitische Linke habe allerdings, und das ist in Rortys Augen ihr gro3er
Nutzen fiir die Demokratie, die Sensibilitéit fiir sadistische Demiitigung infolge von
Stigmatisierung und Vorurteilen geschérft. Sie habe dadurch zu einer Erneuerung der
Alten Linken beigetragen, die fiir das Problem der Stigmatisierung groftenteils blind
gewesen sei. Das Problem aus Rortys zeitdiagnostischer Perspektive ist jedoch, dass
in den letzten Dekaden, {iber die wichtigen kulturpolitischen Fragen der Minderung
von Demiitigung und der zunehmenden Bekdmpfung der Stigmata marginalisierter
Gruppen hinaus, keine nennenswerten Erfolge mehr im Kampf gegen die wachsende
6konomische Ungleichheit erzielt wurden. Sehe man von den akademischen, letzten
Endes politisch fruchtlosen Fundamentalkritiken am Kapitalismus ,an sich® ab, sei
das Problem der Ausbeutung und dkonomischen Ungleichheit immer weniger the-
matisiert worden. Mit Blick auf die US-amerikanische politische Lage Ende der
1990er Jahre, gab es Rorty zufolge fiir die akademisierte Linke auch wenig Anlass
dafiir, weil diese das Problem der Alten Linken, die Bekdmpfung der Ausbeutung
durch konkrete Reformen, schlichtweg aus den Augen verloren hatte.2 Wie Rorty re-
signiert feststellt, scheint sich die US-amerikanische Linke entweder nur dem Prob-
lem der Demiitigung widmen zu kénnen oder ausschlielich das Problem der Aus-
beutung in den Blick zu nehmen: ,,Es ist, als kdnnte sich die amerikanische Linke
immer nur auf eines konzentrieren — als miisste sie die Stigmatisierungen ignorieren,
um sich auf die Wirtschaft zu konzentrieren, oder umgekehrt* (Rorty 1999a: 80f).

Folgt man Rorty, so gewinnt man den Eindruck, die kulturpolitisch orientierte
Linke habe sich, von ihrer abstrakten und damit realpolitisch unerheblichen Kapita-
lismuskritik einmal abgesehen, mit der neoliberalen Mar von der Unsteuerbarkeit
und damit Unreformierbarkeit der Gesellschaft arrangiert. Die linke Version dieser

2 Dass Rorty mit seiner Beschreibung des Wandels der politischen Situation in den 1990er Jahren
durchaus recht hatte, bestétigte jiingst Philipp Ther, der zur Zeit der Wahl Bill Clintons zum US-
Préisidenten an den sozialwissenschaftlichen Fakultiten der amerikanischen Universititen ein
beachtliches Desinteresse an 6konomischen Fragen und dem Problem der Armut feststellte
(Ther 2019: 51-53). Im Gefolge der politischen Bewegung zur Kampagne fiir die Kandidaturen
Bernie Sanders, der sich im Wahlkampf als ,,demokratischer Sozialist bezeichnet hatte, ist in
den USA eine kleine Renaissance der Themen der Alten Linken zu beobachten. Allerdings blieb
Sanders Kampagne letztlich erfolglos, was wiederum Rortys Befund iiber den Wandel der De-
mokratischen Partei zu bestétigen scheint.

163

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Mar lautet: Die 6konomische Umverteilungspolitik bleibe nutzlos, solange wir nicht
das System, die Wurzel allen Ubels, den Kapitalismus, abschaffen. Folglich sei das
Denken iiber konkrete Reformen Zeitverschwendung, wenn nicht sogar eine Vertei-
digung des Status quo (vgl. Rorty 1999a: 78). Politischen Gestaltungswillen und die
realpolitische Nutzung staatlich koordinierter top-down Politik zeigt diese Linke nur
noch bei identitétspolitischen Fragen. Kurz gesagt, Rortys Kritik an der kulturell ori-
entierten Linken richtet sich, vor allem in seinen jiingsten Aufsédtzen, die Ende der
1990er Jahre erschienen sind, in erster Linie dagegen, dass infolge der Konzentra-
tion auf Demiitigung und den Abbau von Diskriminierung, das Problem &konomi-
scher Ausbeutung von der politischen Agenda verschwunden ist.

Dennoch lehnt Rorty die Ziele und Errungenschaften der linken Kulturpolitik kei-
neswegs ab oder verweigert ihr die Anerkennung fiir ihre Erfolge. Ganz im Gegen-
teil. So sieht er beispielsweise in der von konservativer Seite aus oft {ibel beleumun-
deten Political Correctness, einen kulturpolitischen Beitrag zum Projekt einer zu-
nehmend egalitdrer werdenden, inklusiveren und anstidndigeren (decent) Gesell-
schaft, die fiir Stigmatisierungserfahrungen sensibler wird (Rorty 1999a: 79f). Aller-
dings kritisiert er die heutige Linke fiir ihre Strategie, politische Ziele mit der Forde-
rung nach der Anerkennung von ,kultureller Differenz* oder ,,Minderheitskulturen*
zu verkniipfen. Weder hétten unterdriickte Gruppen stets eine vorziigliche Kultur
vorzuweisen noch sei eine Kultur per se etwas Schiitzenswertes. Zudem, so wandte
Rorty hellsichtig ein, werde die identitédtspolitische Betonung kultureller Unterschie-
de nicht nur zur Spaltung im linken Lager sondern auch zu gesellschaftlicher Polari-
sierung fithren. Statt tiber die fehlende Anerkennung von Kulturen solle die Linke
besser von Stigmatisierung und Vorurteilen sprechen (Rorty 2000a).

Die kulturpolitischen Mittel der zeitgendssischen Linken — dekonstruktivistische
Sprachkritik, die Schaffung neuer, inklusiverer Sprachspiele und die Erfindung neu-
er Vokabulare zur Sichtbarmachung zuvor wenig beachteter Leidenserfahrungen —
werden von Rorty sogar als geeignete Instrumente betrachtet, sofern sie zum Abbau
von Vorurteilen und Stigmata beitragen, die ,,instinktiven Gefiihlsreaktionen* (Rorty
2000b: 294) gegeniiber marginalisierten Gruppen verdnderten, eine inklusivere Idee
von Biirgerschaft entstehen lieBen und auf diesem Wege Verbesserungen und politi-
sche Reformen anstoflen (Rorty 1992). Feminismus (Rorty 2000b) und politisierte
literary studies (Rorty 1991a) zihlen fiir ihn vor diesem Hintergrund zu einer begrii-
Benswerten kulturpolitischen Avantgarde. Umso verwunderlicher ist deshalb Nancy
Frasers Behauptung, ,,Rortys theoretischer Rahmen* wiirde ,,kein[en] Platz [lassen]
fiir [eine] politische Motivation zur Erfindung neuer Idiome, kein Platz fiir Idiome,
die erfunden werden, um das erzwungene Schweigen oder Verstummen benachtei-
ligter sozialer Gruppen zu iiberwinden® (Fraser 1994: 161). Ihr Vorbehalt, der Libe-
ralismus von Rorty wére zu eng und wiirde fiir ,,sozialistische-feministische Politik*

164

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

keinen Raum lassen, scheint ihrer Abneigung gegen den Liberalismusbegrift ge-
schuldet zu sein.

Fraglos haben die von Rorty stets betonte Unterscheidung von 6ffentlich und pri-
vat nur bedingt geholfen seine Position zu kldren, weil viele seiner Kritiker:innen
das Private mit der hiuslichen Sphére der biirgerlichen Gesellschaft, damit einherge-
henden sexistischen Hierarchien und dem Liberalismus, als dem Regime, das diese
Formen der Unterdriickung reproduziert, gleichsetzten (vgl. Fraser 1994: 259f). Sol-
che Kritiker:innen argwohnen, Rorty wolle den Status quo der liberalen Gesellschaft
mit all seinen Ungerechtigkeiten entpolitisieren und gegen Verdnderungen immuni-
sieren. Nichts lag Rorty jedoch ferner. Rorty ist ein ,,postmodernistischer, bourgeoi-
ser Liberaler (Rorty 1991c, Hervorhebung V.S./C.H.) in dem Sinne, dass er, wie
schon sein philosophisches Vorbild John Dewey (1996), die Grenze zwischen privat
und offentlich als historisch verdnderlich erachtete. Was viele seiner Kritiker:innen
nicht bemerken, wenn sie allergisch auf Reizworter wie Liberalismus und Privat-
sphére reagieren, ist, dass Rortys begriffspolitische Intervention, ein progressives
und sozio-6konomisch egalitires Verstindnis des Liberalismus zu etablieren, in der
Praxis in den seltensten Féllen mit den politischen Projekten seiner — moderaten —
linken Kritiker:innen kollidiert. Ein Umstand, auf den er hiufig hinwies und der ihm
als Beleg dafiir dient, dass theoretische Differenzen zwischen Philosoph:innen oft
fiir die konkreten politischen Reformen unerheblich sind (vgl. Rortys Antwort auf
Bernstein 1987: 573).

Es gibt keinen Grund zu glauben, dass der Antiessentialist Rorty abgeneigt war,
sich, wie Fraser dies fordert, ,,neue Beziehungen von Arbeit und Spiel, Staatsbiirger-
status und Elternschaft, Freundschaft und Liebe* vorzustellen (Fraser 1994: 167).
Fiir Rorty ermoglicht gerade die liberale Gesellschaft diesen Pluralismus an Lebens-
formen, in dem auch Progressive und Minderheiten den Raum finden sollen, mit un-
terschiedlichen Lebensformen zu experimentieren. Rorty zufolge miissen dafiir aber
auch mittels eines starken sozialdemokratischen Reformismus diejenigen Institutio-
nen und sozialen Voraussetzungen geschaffen werden, die jedem und jeder ermogli-
chen, diese Freiheit auch im Alltag leben zu konnen. Die Einschrinkung, die mit
Rortys Verstidndnis von einer liberalen Gesellschaft einhergeht, lautet lediglich, dass
heute niemand mehr beanspruchen kann, die eigenen Vorstellungen von Arbeit und
Spiel, Freundschaft oder Liebe fiir andere verbindlich machen zu wollen (vgl. Rorty
2000c). Umgekehrt sieht er darin keinen Fehler, in der Offentlichkeit um die Aner-
kennung und Toleranz fiir die privaten Vorstellungen von Elternschaft, Partnerschaft
etc. zu streiten oder durch Uberzeugungsarbeit auch andere zu inspirieren. So etwas
geschehe stindig in liberalen postmetaphysischen Gesellschaften, ohne dass sie auf-
héren wiirden liberal zu sein.

Anpassungen und Erweiterungen des Bildungskanons sind fiir Rorty eine adédqua-
te Strategie, um mit narrativen Mitteln gesellschaftlich praktizierten Sadismus und

165

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

die Leiderfahrungen bestimmter Gruppen denjenigen vor Augen zu fiihren, die diese
Erfahrungen nicht selber machen (Rorty 1991a: 137ff). Er erachtete hierfiir neben
den Sozialwissenschaften den Roman als ein besonders gut geeignetes Mittel. Der
politischen Philosophie hingegen wies er in dieser Hinsicht eine untergeordnete Be-
deutung zu. Nicht die bessere Theorie oder das zwingende Argument sei entschei-
dend, sondern die Ausweitung des Mitgefiihls und die zunechmende ,,Fahigkeit zu er-
kennen, dass die Ahnlichkeiten zwischen uns selbst und ganz andersartigen Leuten
die Unterschiede wettmachen® (Rorty 2000d: 261). Eine politisch wirksame Aus-
weitung des moralischen Empfindens und der solidarischen Identifikation ist Rorty
zufolge weniger der Kunst der Uberzeugung durch rationales Argumentieren oder
einer ,richtigen‘ Theorie zu verdanken. Das zu glauben, wire ein metaphysischer
Restbestand der Korrespondenztheorie der Wahrheit (vgl. den Beitrag von Schulen-
berg in diesem Band). Sie verdanke sich vielmehr der narrativen Integration in das
moralische Selbstbild der liberalen Solidargesellschaft, die trotz ihrer eigenen Hete-
rogenitdt und der privaten, weil politisch unerheblichen weltanschaulichen, morali-
schen oder philosophischen Differenzen, einen ,,iiberlappenden Konsens* (Rawls) li-
beraler und egalitirer Uberzeugungen aufweise.

Die von der kulturellen Linken erzielten Fortschritte haben wir Rorty zufolge des-
halb nicht deren ausgefeilten akademischen Theorien zu verdanken. Auch wenn die-
se Diagnose flir manche Anhédnger politischer Theorien eine narzisstische Krankung
sein kann, handelt es sich, so Rorty, um eine gute Sache, wenn der gesellschaftliche
Fortschritt nicht von den (richtigen) Theorien des Geschlechts, der Identitit oder
dem Begehren abhéngig ist (Rorty 1999f: 232). Denn im Reich der Theorien sei ein
Konsens weder zu erwarten noch wiinschenswert. Zudem wire gesellschaftlicher
Fortschritt in diesem Fall auch nur dann zu erreichen, wenn die Mehrheit der Men-
schen beginnen wiirde, diese meist sehr opaken und komplexen Theorien zu studie-
ren. Fiir die Ausweitung der solidarischen Wir-Gemeinschaft sei es ausreichend, die
Werte der liberalen Gesellschaft auf narrative Weise mit dem Ziel der Verringerung
von unndtigem Leid zu verbinden.

3. Rortys strategischer Gebrauch des Liberalismusbegriffs als Deckmantel fiir
seinen demokratischen Sozialismus

Mit Blick auf die liberale Gesellschaft findet sich die Auffassung in der Neuen Lin-
ken, die zunehmende Inklusion zuvor Ausgeschlossener und die zunehmende Sensi-
bilisierung fiir Demiitigung sei ein Kontrastpunkt zu einer angeblichen ,,Logik* libe-
ral-demokratischer Gesellschaften. Rorty lehnt diese Ansicht ab, weil sie sich seiner
Meinung nach nachteilig auf den politischen Diskurs auswirkt. Die postmoderne
Kritik am Liberalismus, dieser wire nur zu einem abstrakten Universalismus fahig

166

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

und nivelliere die Besonderheiten, Unterschiede und spezifische Leiderfahrungen
von denjenigen, die nicht weil, ménnlich und vermogend sind (vgl. Young 1993),
stelle eine philosophische Abstraktion dar, die wenig mit den alltéglichen politischen
Praktiken der liberal-demokratischen Gesellschaft zu tun habe (Rorty 1999f: 237).
Letztere lasse sich nicht auf ein formales Rechtssystem reduzieren und sie basiere
auch auf keiner, ihr intrinsischen kapitalistischen, sexistischen, kolonialen, rassisti-
schen oder irgendwie anders gearteten ,,Logik* oder ,,Alltagsgrammatik. Zweifellos
haben der Kolonialismus, eine sexistische Arbeitsteilung, Rassismus und Heteronor-
mativitdt in der Geschichte der westlichen Demokratien eine wichtige Rolle gespielt
und bis zu einem gewissen Grad tun sie dies auch heute noch. Die liberale Demokra-
tie deswegen aber mit Bausch und Bogen abzulehnen, wire aus Rortys Perspektive
jedoch falsch. Dies wire ein metaphysischer Reflex, eine Essentialisierung einer his-
torisch kontingenten Entwicklung, der auch den postmetaphysischen Uberzeugun-
gen der kulturpolitischen Linken zuwiderlaufen wiirde (Rorty 1991a: 137). Dieser
,metaphysische Fehlschluss® bringt die kulturpolitischen Radikalen dazu, als einzige
Losung dieser Ungerechtigkeiten die Uberwindung des ,Systems*, des ,Liberalis-
mus‘, der ,westlichen Werte® etc. zu sehen. Fiir den historisch denkenden Rorty hin-
gegen ist der Einfluss der Geschichte auf unser Denken und Handeln zwar unbe-
zweifelbar, doch seien wir nicht dazu verurteilt, sklavisch die gesellschaftlichen
Strukturen (und Fehler) auf ewig zu reproduzieren.? Sie seien gezielt verinderbar.
Probleme der Ungleichheit und des Leidens erforderten keine ausgiebige Kritik des
,Liberalismus an sich“ oder eine elaborierte Theorie, sondern Vorschldge fiir kon-
krete realpolitische Maflnahmen, mit denen die liberalen und demokratischen Ideale
verwirklicht werden kdnnen. Fiir Rorty gibt es keinen Grund, warum es keine post-
sexistische, postrassistische und klassenlose Gesellschaft geben sollte, die liberal
wire und tiber den reformistischen Weg erreicht werden kdnnte.

Rorty argumentiert an dieser Stelle dhnlich wie Habermas, der in Die Einbezie-
hung des Anderen (1999) argumentiert, dass demokratische Gesellschaften sehr
wohl die institutionellen und kulturellen Voraussetzungen besitzen, Egalitit, Freiheit
und Pluralitdt miteinander zu vereinbaren. Fiir Rorty helfen gegen Ausbeutung am
besten realpolitisch durchgesetzte sozio-6konomische Reformen und gegen Sadis-
mus gibt es entsprechende Forschungs-, Bildungs-, und Kultureinrichtungen, die ge-
meinsam mit der Politik gegen dieses Unrecht vorgehen. Das Repertoire liberal-de-
mokratischer Politik und Institutionen miisse nicht denunziert, sondern gestérkt wer-
den. Die Kritiker:innen der liberalen Gesellschaft tibersdhen schlicht, dass liberale
Gesellschaften auch ,,agents of love* hervorbringen, wie Rorty Menschen blumig

3 Dieser nach Stefan Collini sehr ,,amerikanische Wunsch [...], sich den Zwingen der kollektiven
oder personlichen Geschichte zu entziehen™ (Eco 1994: 25), weist deutliche Parallelen mit Ror-
tys Lektiirestrategien und seinem Willen auf, sich von der Intention einer Autor:in nicht ein-
schrianken zu lassen.

167

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

nennt, die unsere Aufmerksamkeit auf diejenigen lenken, deren Leid wir bis jetzt
nicht wahrgenommen haben (Rorty 1991d: 206). Somit ist, Rorty zufolge, die kul-
turpolitische Linke kein Widerpart zur liberal-demokratischen Gesellschaft, sondern
deren Produkt. Insbesondere ihre Tétigkeit an den Universititen kdnne ein Instru-
ment egalitirer Reformanstdfe und solidarischer Sensibilisierung sein.

Die Kritik an den Schattenseiten der liberalen Gesellschaft ist fiir Rorty ein wich-
tiges Supplement der Demokratie. Den Kritiker:innen des politischen Liberalismus
halt er entgegen: ,,Sie konnen die philosophischen Schwachstellen des biirgerlichen
Liberalismus eines [John S.] Mills oder eines [John] Deweys nicht aufzeigen. Sie
konnen blof3 die blinden Flecken aufzeigen, das Versagen, Formen des Leids nicht
wahrzunehmen, die er hitte wahrnehmen sollen* (Rorty 1999f: 236). Hier fiindig zu
werden und neue Opfer von tatséchlicher oder vermeintlicher Grausamkeit auszuma-
chen, sei kein weiterer Sargnagel fiir den Liberalismus, sondern blof3 ein weiterer
Schritt in der Einlibung moralischer Empfindsamkeit. Auch aus diesem Grund halt
Rorty am Fortschrittsbegriff fest, selbst wenn dieser nicht linear verlduft und auch
Riickschritte erfolgen konnen. Er verbindet ihn mit einem selbstreflexiven Ethno-
zentrismus, dem zufolge der utopische Gehalt des liberalen Ideals historisch bislang
unerreicht sei: ,,Die utopische soziale Hoffnung, welche im 19. Jahrhundert aufkam,
ist bislang immer noch die nobelste imaginidre Kreation, die wir kennen® (Rorty
1998a: 277). Reflexiv ist er, weil er sich selbst zum Gegenstand der Kritik machen
kann, sich seiner eigenen Kontingenz und faktischen Partikularitdt bewusst ist und
fiir Neuerungen und Verénderungen strukturell offen bleibt. Neue politische Vokabu-
lare, die Rorty als kulturpolitische Erfindungen ausdriicklich begrii3t, wie den Femi-
nismus oder die intellektuelle Befruchtung durch nicht-européische kulturelle Tradi-
tionen, sollten wir deshalb als Erweiterung und Ergdnzung des alten aber bewihrten
liberalen Sprachspiels verstehen, das der eigenen Modifizierung gegeniiber offen
bleibe und Raum fiir Experimente lasse (Rorty 1991b).

Fiir Rorty sollte hierbei das Auswahlkriterium fiir Theorien, Ideen, Institutionen,
Reformen etc. ein pragmatisch-konsequentialistisches sein, dahingehend ob diese zu
einer egalitdreren, freieren und wohlhabenderen Gesellschaft beitragen oder nicht.
Fiir Rorty ist der politische Liberalismus in dieser Hinsicht schlicht ein niitzliches
Instrument. Dieses instrumentelle Verstdndnis des Liberalismus und der fiir Rorty
wichtige US-amerikanische Kontext politischer Semantik, in dem ,,liberal” recht nah
an dem war, was in Europa ,,sozialdemokratisch* hieB, liegen seiner These zugrun-
de, dass der sozialdemokratisierte politische Liberalismus als the only game in town
das einzige ist, was wir in der politischen Auseinandersetzung brauchen, um erfolg-
reich egalitére Politik zu betreiben. Bis jetzt habe sich noch nichts Besseres als ,,das
Vokabular der westlichen Sozialdemokratie des 20. Jahrhunderts™ finden lassen
(Rorty 1991b: 219) und solange sich kein anderes finden lésst, sollten wir es nicht
vorschnell durch ein anderes ersetzen, nur weil wir enttduscht sind, dass bisher noch

168

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

nicht all seine Versprechen erfiillt wurden. Rorty sah in vielen liberalen Institutionen
einen praktischen Wert, doch sakrosankt waren sie fiir ihn nicht. Sie sollten sich
einer pragmatischen Niitzlichkeitspriifung ausgesetzt sehen und dann weichen, wenn
sich etwas Besseres finden lasse.

Dieses Pladoyer fiir einen liberal-demokratischen Reformismus darf deshalb nicht
dartiber hinwegtduschen, dass Rorty trotz seiner Ablehnung revolutionérer Politik in
Demokratien zugleich ein gliihender Verfechter dessen war, was man als starke Re-
formpolitik bezeichnen kann. Wéahrend schwache Reformpolitik nur tiber eine mini-
malistische Agenda verfiigt und gegeniiber dem Einsatz von politischer Macht zur
Verwirklichung egalitdrer Ziele Zuriickhaltung iibt, zielt starke Reformpolitik auf
weitgehende Verdnderungen ab und scheut auch nicht vor dem Einsatz von Mitteln
wie zivilem Ungehorsam und politischen Streiks zuriick (Rorty 1999g: 206f). Im
Vergleich zur revolutionédren Politik verlduft sie jedoch inkrementell und zielt nicht
auf den Umsturz der gesamten Gesellschaftsordnung ab.

Ein hervorragender Vertreter starker Reformpolitik ist fiir Rorty die US-amerika-
nische Gewerkschaftsbewegung. Und mit Blick auf die Arbeiterbewegung wies er
darauf hin, dass die notwendigen Voraussetzungen fiir kulturpolitische Fortschritte,
zu denen er gesicherte politische Mitbestimmungsrechte, soziale Sicherheit und freie
Zeit zahlt, vor allem den oftmals blutigen Gewerkschaftskampfen der Vergangenheit
zu verdanken sind. Seiner Meinung nach hat diese Form gewerkschaftlich dominier-
ter starker Reformpolitik mehr fiir die US-amerikanische Demokratie getan als alle
Wahlkdmpfe zusammengenommen (Rorty 1999e: 257). Dieses Beispiel verdeutlicht,
dass Rorty es nicht in den Sinn kommt, progressive Bewegungen zu ,,individualisie-
ren und zu depolitisieren®, wie ihm von Nancy Fraser vorgeworfen wurde (vgl. Fra-
ser 1991)

Ein weiterer Beleg fiir Rortys starken Reformismus, der vom géngigen Register
liberal-demokratischer Politikvorstellungen abweicht, ergibt sich aus Rortys Ausein-
andersetzung mit dem Marxismus. Obwohl er die dem Marxismus zugrunde liegen-
de geschichtsphilosophische Metaphysik als veraltet ablehnt, stellt das Kommunisti-
sche Manifest fur ihn ein Musterbeispiel eines inspirierenden utopischen Dokuments
sozialer Hoffnung dar, dessen Inspirationskraft vor allem in der Gewerkschaftsbewe-
gung positiv gewirkt habe (Rorty 1999g: 24f). Der bleibende Wert des Kommunisti-
schen Manifests wie des Marxismus allgemein besteht fiir Rorty, tiber diesen utopi-
schen Gehalt hinaus, in dessen machtrealistischer Auffassung von Politik als ,,Klas-
senkampf™:

»Auch wenn das Kommunistische Manifest veraltet wirkt, formuliert es doch in immer
noch bewundernswerter Weise die wichtige Lektion, die wir angesichts des ungebrems-
ten Industriekapitalismus gelernt haben: dass der Sturz autoritdrer Regierungen und die
Schaffung konstitutioneller Demokratie zur Sicherung von Gleichheit und Anstand zwi-
schen den Menschen nicht ausreichen. Es ist heute so wahr wie 1848, dass die Reichen
immer versuchen werden, reicher zu werden, indem sie die Armen drmer machen, dass

169

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

die vollstindige Verwandlung der Arbeit in eine Ware zur Verelendung der Lohnempfén-
ger fithren wird und dass ,die moderne Staatsgewalt [...] nur ein Ausschuss [ist], der die
gemeinschaftlichen Geschifte der ganzen Bourgeoisklasse verwaltet (Rorty 1999g: 20).

Diese Lektion des Manifests ist Rorty zufolge auch fiir die Demokratien des 20.
und 21. Jahrhunderts relevant. Sie bedeutet praktisch, dass ohne eine organisierte
und stark reformerische Gegenmacht der Vielen auch unter Bedingungen konstitu-
tioneller Demokratien die méchtigen Wenigen die Oberhand behalten werden. Die
Theorie des Klassenkampfs driickt fiir Rorty dieser Auffassung entsprechend eine
grundsitzliche Tatsache von Politik aus, dass es ndmlich in der Politik primar um die
Machtverteilung zwischen den viel besitzenden Wenigen und den wenig besitzenden
Vielen gehe. Fiir Rorty haben die Marxisten den Kern von Politik erkannt: ,,Aus
meiner Sicht lagen die Marxisten mindestens in einer Sache richtig: Die zentralen
politischen Fragen sind solche, die sich um das Verhiltnis zwischen Arm und Reich
drehen” (Rorty 1999f: 232). Rorty distanziert sich zwar von den geschichtsphiloso-
phisch unterfiitterten Elementen der Theorie des Klassenkampfs, aber er unter-
streicht, dass deren Kernaussage eines grundlegenden politischen Konflikts infolge
sozio-0konomischer Polarisierung immer noch zutreffe und auch im Kontext liberal-
demokratischer Regime als eine strukturprigende Kraft in der Politik weiterhin von
zentraler Bedeutung sei:

,Die Unterscheidung zwischen Bourgeoisie und Proletariat mag heute so veraltet sein
wie die zwischen Heiden und Christen, aber wenn man fiir ,Bourgeoisie’ den Aus-
druck ,die reichsten 20 Prozent* und fiir ,Proletariat® den Ausdruck ,die {ibrigen 80 Pro-
zent* einsetzt, klingen die meisten Sétze des Manifests noch immer wahr. [...] Auch die
These, alle Geschichte sei ,die Geschichte von Klassenkdmpfen®, ist immer noch wahr,
wenn man sie so versteht, dass in jeder Kultur, unter jeder Regierungsform und in jeder
vorstellbaren Situation [...] diejenigen, die schon die Hand auf dem Geld und der Macht
haben, alle anderen beliigen, betriigen und bestehlen werden, um sich und ihren Nach-
kommen das Monopol auf beides fiir immer zu sichern” (Rorty 1999g: 21).

Aus diesem Grund betrachtete Rorty die Existenz einer liberalen Demokratie im
konstitutionellen Sinne als eine notwendige, aber keineswegs hinreichende Bedin-
gung fiir politischen Fortschritt. Erforderlich sei dariiber hinaus eine demokratische
Praxis, in der die wenig besitzenden Vielen gegeniiber den viel besitzenden Wenigen
Macht mobilisieren. Starker Reformismus ist in diesem Sinne eine Politik der Vielen
gegen die Interessen der besitzenden Wenigen, in der die liberal-demokratischen und
staatlichen Institutionen nicht abgeschafft, sondern im Dienste der Vielen umfunk-
tioniert werden.

Dieser linkspopulistische und radikal reformistische Zug im politischen Denken
Rortys (vgl. Selk 2019) geht in der tiblichen liberalen Lesart unter, die Rortys liber-
tdr anmutenden Lobgesang auf die private Selbsterschaffung ins Zentrum stellt. Und
zuweilen vergisst Rorty selbst seinen linkspopulistisch unterlegten starken Refor-

170

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

mismus, etwa wenn er behauptet, man konne den Fortschritt der aufgeklarten &ffent-
lichen Meinung (Rorty 1992: 114) und der universitdren Erziehung zu mehr Mitge-
fiihl iiberlassen (Rorty 2000d: 259).

Im Lichte seiner spiteren politischen Texte liegt es nahe, Rortys Riickgriff auf das
Vokabular des Liberalismus nicht nur als eine Abwehrreaktion gegen die weltfrem-
den, radikalen Alliiren linker Geisteswissenschaftler:innen zu deuten (vgl. Rorty
1999a). Vielmehr spielen fiir Rorty strategische Erwdgungen eine entscheidende
Rolle, die der spezifischen politischen Landschaft in den USA Rechnung tragen sol-
len. Denn dort sei nach den Verbrechen und dem Zusammenbruch der realsozialisti-
schen Regime im 20. Jahrhundert, einschlieBlich einer langen Geschichte antisozia-
listischer Propaganda, nicht mehr zu erwarten, dass ein positiver Bezug auf den So-
zialismus eine breite gesellschaftliche Mehrheit erreichen kdnnte. Warum sollte sich
eine Linke, die politisch erfolgreich sein mochte, diesen rhetorischen Ballast aufbiir-
den?

Blickt man indes auf Rortys sozio-Okonomische Politikvorstellungen, wird
schnell deutlich, dass sie ziemlich genau dem entsprechen, was im US-amerikani-
schen Kontext als ,,democratic socialism™ bezeichnet wird. Die Kernpunkte sind:
Ein starker Staat, der eine egalitire sozio-6konomische Politik macht, u.a. durch
eine hohe Besteuerung von Vermdgen und grolen Einkommen, ein gut finanzierter
offentlicher Dienst, stark regulierte Markte, eine 6ffentliche Krankenversicherung
und soziale Sicherheit, eine Wohlfahrtsstaatlichkeit im Dienste der Vielen, eine Be-
vorzugung von Gewerkschaften und Arbeiterrechten sowie eine linkspopulistische
Rhetorik gegen die happy few (vgl. Rorty 2002). Rorty hoffte, diese Forderungen in
die politische Geschichte und Identitét der USA einzuschreiben, anstatt mit dem Be-
griff des Sozialismus einen vermeintlichen Bruch mit jenem zu insinuieren.

Rortys Verstindnis von demokratischer Politik ist majoritdr. Nachhaltige Erfolge
im Kampf fiir mehr Gerechtigkeit und Gleichheit konne es auf Dauer nicht gegen die
Mehrheit geben. Zudem verteidigt Rorty die alte sozialdemokratische, biirokratisch
organisierte top-down Politik. Damit stellt er sich gegen die antietatistischen Vorbe-
halte radikaler Teile der kulturpolitischen Linken (vgl. McCormick 2019; Sil 2019).
Staatliche Politik nur auf ihren biirokratisch-administrativen Charakter zu reduzieren
sei reduktionistisch und vernachldssige ihren technischen Nutzen, das Leben der
Menschen materiell verbessern zu konnen und der Idee einer klassenlosen Gesell-
schaft ndherzukommen. Rorty widerspricht damit der seit den 70er Jahren weit ver-
breitenden Meinung, dass der Staat mit seinen Steuerungsaufgaben iiberlastet und
gewissermalflen ein institutioneller Idiot sei (vgl. Streeck 2008), und deswegen, so
die neoliberalen Losungsvorschldge, sich zuriickziehen und diese Aufgabe den
»Marktakteuren* iiberlassen miisse. Diese Intervention Rortys ist keine Absage an
die Neuen Sozialen Bewegungen und deren Kulturpolitik. Aber sie ist eine freund-
schaftlich-mahnende Erinnerung an die Neue Linke, die Probleme wachsender Un-

171

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

gleichheit, die Mitarbeit in Parteien und Gewerkschaften sowie Vorschldge fiir Re-
formen nicht zu vergessen.* Fiir letzteres sei vor allem eine neue Umverteilungspoli-
tik vonnéten. Denn der zunehmende sozio-dkonomische Abstieg groBer Teile der
Bevolkerung unterminiere die materielle Grundlage einer toleranten und demokrati-
schen Gesellschaft. Wenn nun auch die Mittelschicht von 6konomischer Deprivation
und Zukunftsédngsten heimgesucht werde, gefdhrde das nicht nur die weitere Aus-
weitung der moralischen Wir-Gemeinschaft, sondern auch den bisher erreichten mo-
ralischen Fortschritt. Neid, Missgunst, Konkurrenzdenken und der Kampf um den
Erhalt seiner eigenen gesellschaftlichen Position fragmentieren die solidarische Ge-
meinschaft. Wie wir zum Abschluss zeigen werden, prognostizierte Rorty vor dem
Hintergrund dieser Diagnose bereits in den 1990er Jahren das Erstarken rechtspopu-
listischer und autoritérer Kréfte.

4. Schluss: Rortys pessimistische Zeitdiagnose und die Krise des Liberalismus

So kidmpferisch und hoffnungsvoll Rortys akademische Texte auch geschrieben sind,
seine politische Zeitdiagnostik sowie seine Prognose iiber die Zukunft der Demokra-
tie stehen hierzu im Kontrast. Sie sind bedriickend pessimistisch. Rorty hielt es fiir
wahrscheinlich, dass weder demokratische Freiheit noch philosophischer Pluralis-
mus das nichste Jahrhundert iiberleben werden (Rorty 1998a: 273f). Im Lichte der
gegenwartigen Krise der liberalen Demokratie (Runciman 2020) erscheint diese Pro-
gnose als nicht sehr gewagt.

Bereits Ende der 1990er Jahre beurteilte Rorty das nach dem Fall des Ostblocks
aufkommende Zukunftsszenario eines globalen liberal-demokratischen Zeitalters als
illusorisch. Eine globale Demokratie wiirde schon deshalb nicht auf absehbare Zeit
entstehen, da nicht abzusehen sei, wie in naher Zukunft auf der globalen Ebene ein
Lebensstandard entstehen konnte, der dem européischen Niveau gleichkomme und
die Voraussetzungen von Demokratie ermdgliche, ndmlich Bildung, Freizeit, egalitir
verteilter Wohlstand, inklusive politische Institutionen sowie eine breite politische
Beteiligung. Die liberal-demokratische Weltordnung sei iiberdies nur im Rahmen ei-
nes foderalen Weltstaates moglich. Dass dieser entstehe, sei jedoch aus einem weite-
ren Grund unwahrscheinlich. Die Globalisierung und die Auflosung der Blockkon-
frontation fithrten gerade nicht zur one world, sondern brachten eine Fragmentierung
und Pluralisierung der Staatenwelt mit sich. Und mit Blick auf die US-amerikani-
sche Demokratie beobachtete Rorty eine Phase des Niedergangs, da es zu einem sta-
gnierenden oder sogar sinkenden Lebensstandard breiter Bevolkerungsschichten
komme, der durch die Vorherrschaft der besitzenden Wenigen und die Globalisie-

4 Eine ,unheilige Allianz* aus antietatistischen Linken und Neoliberalen wird auch von Fraser
(2017) kritisiert.

172

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

rung ausgeldst werde. Der groBe historische Fehler der Linken war, dass sie diesem
Prozess nicht genug entgegengesetzt habe. Fiir Rorty fiihrt die Verschlechterung so-
zio-6konomischer Bedingungen der Unter- und Mittelklassen in den westlichen De-
mokratien infolge der Globalisierung ndamlich unweigerlich zu der Abnahme von
Solidaritit. Denn wenn sich die verfiigbare Menge sozio-6konomischer Ressourcen
verringert, dann verkleinert sich auch der Kreis von denjenigen, denen gegeniiber
man sich zur Solidaritit verpflichtet fiihlt (Dieleman 2019: 30f). Uberdies lasse die
Verarmung breiter Schichten deren Vertrauen in das liberal-demokratische System
unweigerlich schwinden, was wiederum rechtspopulistischen Demagogen in die
Hénde spiele. Vor dem Hintergrund dieser Einschitzung prognostizierte Rorty zum
Ende der 1990er Jahre:

,Die drmeren Wéhler wiirden zu dem Schluss kommen, dass das System versagt habe,
und einen starken Mann wihlen wollen, der ihnen verspricht, dass unter ihm die feinen
Biirokraten, raffinierten Anwilte, iiberbezahlten Anlageberater und postmodernistischen
Professoren nicht mehr das Sagen haben werden* (Rorty 1999a: 87).

Wie die Wahl Donald Trumps gezeigt hat, war Rortys Einschédtzung zutreffend.

Obgleich Rorty die europdischen Wohlfahrtsstaaten oftmals lobend erwéhnt, stell-
te er seine Diagnose iiber den Niedergang der Demokratie keineswegs nur mit Blick
auf die USA aus. Er sah eine allgemeine Tendenz zur Entdemokratisierung am
Werk, die auch alle anderen Staaten und die restlichen etablierten Demokratien tref-
fe. Mit Blick auf den von ihm als politischen Kernkonflikt angesehenen Bereich der
Auseinandersetzung zwischen Arm und Reich fiihrt ihn seine skeptische Zeitdiagno-
se diesbeziiglich zu besonders drastischen Formulierungen: ,,Wir haben mittlerweile
eine globale Oberklasse, die alle wesentlichen wirtschaftlichen Entscheidungen
trifft; sie trifft diese vollstindig unabhingig vom Gesetzgeber und a fortiori vom
Willen der Wihler, eines jeden Landes” (Rorty 1999f: 233).

Rorty brachte das Ende der Demokratie allerdings nicht nur mit der Schwéche der
alten Demokratien durch die Entstehung einer globalen Oberklasse als einer 6kono-
misch dominanten Machtelite in Verbindung. Er war auch der Auffassung, dass sich
der Autoritarismus als die Alternative zur Demokratie nach dem Niedergang der
Sowjetunion modernisiert habe. Die autoritdren Herrscher in undemokratischen
Staaten haben vom Niedergang der Sowjetunion lernen kénnen. Infolgedessen gin-
gen sie nun weitsichtiger vor. Sie nahmen Abstand von weltanschaulicher Ideologie
und wendeten sich einer pragmatisch auf den Machterhalt ausgerichteten Strategie
zu, die wesentlich erfolgversprechender sei. Rorty kam vor diesem Hintergrund und
am Ende seines Denkweges deshalb zur ,,Erkenntnis, dass die Institutionen der libe-
ralen Demokratie wahrscheinlich nicht von Bestand sein werden [may not endure]*
(Rorty 1998a: 262).

Welche Implikationen haben diese Zeitdiagnose und Rortys Prognose fiir die von
uns rekonstruierten Thesen und Positionen? Rortys Kritik der kulturpolitischen Lin-

173

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

ken bleibt relevant, weil sie einen Grund dafiir angibt, warum es in westlichen De-
mokratien zu einer gestiegenen sozio-6konomischen Polarisierung kam. Die Schwi-
che der Linken ist fiir Rorty damit eine wesentliche Ursache der heutigen Krise der
Demokratie. Was Rorty jedoch nicht vorhersehen konnte, war, dass die heutigen
Nachfolger der Neuen Linken durch ihre einseitige Betonung von ,,Antidiskriminie-
rung® selbst zu einer wirtschaftsliberalen Kraft geworden sind. Sie bilden im Ver-
bund mit neoliberalen Kréften eine eigenartige Querfront, die Nancy Fraser als ,,pro-
gressiven Neoliberalismus® (Fraser 2017) bezeichnet hat. In dieser treibe die neoli-
berale Rechte den Abbau von Sozial- und Arbeitsrechten voran, wihrend die Anti-
diskriminierungslinke das progressive Renommee besorge und durch den Abbau von
Diskriminierung den Pool wettbewerbs- und leistungswilliger Arbeitskrifte erweite-
re.

Kurz gesagt: Durch ihr eigenes Liberalwerden hat die heutige Linke ihre Funkti-
on in der Demokratie aufgegeben, als ein Korrektiv gegen den dkonomischen Libe-
ralismus zu wirken. Vor dem Hintergrund von Rortys eigener Zeitdiagnose ist jedoch
nicht zu sehen, wie seine Kritik dieser Entwicklung praktisch werden und dazu fiih-
ren konnte, dass die Linke sich ihrer Aufgabe besonne, neben dem Kampf gegen Sa-
dismus nun wieder den Kampf gegen Ausbeutung auf die Agenda zu setzen. Mogli-
cherweise ist die Zeit eines hierfiir ndtigen linkspopulistischen starken Reformis-
mus, wie Rorty ihn als ein Ergédnzungsprogramm zur linken Kulturpolitik empfahl,
schlichtweg abgelaufen. Eine ganz eigene Art eines starken Reformismus ldsst sich
gegenwartig in ,,intelligenten Autokratien* wie der Volksrepublik China beobachten;
die etablierten Demokratien hingegen haben grof3e Probleme, institutionell weitrei-
chende Reformen und gesellschaftsumgestaltende Politiken in Angriff zu nehmen.
Das Wort ,,Reform* hat seinen positiven Beiklang hierzulande ldngst verloren. Auch
aus diesem Umstand lésst sich ablesen, dass den westlichen Demokratien die soziale
Hoffnung auf kollektive Verbesserungen der gemeinsamen Angelegenheiten vergan-
gen ist.

Rortys These von der Lernfahigkeit liberal-demokratischer Gesellschaften ist
schlieBlich im Lichte seiner eigenen Zeitdiagnose, aber auch mit Blick auf die ge-
genwirtige Diskussion tiber die Krise des Liberalismus (Michéa 2014) und die re-
pressiven Seiten liberaler Gesellschaften (Chamayou 2019), nur mit einer weitge-
henden Einschrinkung aufrechtzuerhalten. Zwar haben liberale Gesellschaften durch
die kulturpolitische Erweiterung der Sensibilitit fiir den Sadismus bemerkenswerte
Fortschritte beim Abbau von Stigmatisierung gemacht, aber eine politische Bewe-
gung, die sich der fortschreitenden sozio-6konomischen Polarisierung effektiv ent-
gegenstellen wiirde, ist nicht in Sicht. Vielmehr zeigen die nahezu hysterischen Ab-
wehrreaktionen, die Worter wie ,,Umverteilung® oder gar ,,demokratischer Sozialis-
mus® in der Offentlichkeit auslsen, sobald ein bekannter Politiker sie einmal in den
Mund nimmt, dass es mit der Offenheit der Meinungsfiihrer liberaler Gesellschaften

174

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

fiir utopische Gesellschaftsentwiirfe vielleicht doch nicht so weit her ist, wie Rorty
annahm. Sie bestétigen Rortys Beobachtung, dass der Begriff des Sozialismus in der
Offentlichen Meinung vor allem negative Reaktionen hervorruft. Ob der Ruf nach
diesen Reformen aber erfolgreicher ist, wenn er, wie Rorty es fordert, in liberaler
Verpackung vorgebracht wird? Seine These, dass marxistische und sozialistische
Sprachspiele im gegenwirtigen politischen Diskurs keinen Erfolg haben, bleibt je-
denfalls plausibel.

Genauer betrachtet, ist Rortys Begriffsstrategie selbst paradox. Wenn die liberale
Gesellschaft offen ist fiir Neubeschreibungen und utopische Hoffnungen, warum ca-
mouflierte er dann seinen linkspopulistischen Sozialismus mit einer liberalen Hiille?
Sein eigener, weiter Gebrauch des Liberalismusbegriffs erweist sich bei genauerem
Hinsehen als eine kulturpolitische Strategie durch eine Manipulation des Bedeu-
tungsgehalts des Begriffs des Liberalismus neue Bedeutungsschichten in den politi-
schen Diskurs hineinzuschmuggeln. Hierbei folgt Rorty seinem philosophischen
Vorbild John Dewey, der in den 1930er Jahren einen dhnlichen Versuch unternahm,
den US-amerikanischen Liberalismus im Sinne sozialistischer Ideen neu zu be-
schreiben (Dewey 1987 [1935]). Diese Strategie ist zum einen vor dem Hintergrund
der Begriffsgeschichte des Liberalismus in den Vereinigten Staaten und der dortigen,
von unserer Begriffsverwendung abweichenden, Gebrauchsweise des Ausdrucks ,,li-
beral® zu sehen. Seit der Progressive Era und vor allem zur Zeit des New Deal hatte
er populistische und sozialdemokratisch-etatistische Konnotationen angenommen
(Lepore 2019: 444). Zum anderen hat sie aber auch etwas damit zu tun, dass nach
dem Fall der Berliner Mauer und dem ideologischen Bankrott des Marxismus-Leni-
nismus die Linke mit der Frage konfrontiert war, an welchem politischen Sprach-
spiel sie sich nun mehr beteiligen will. Rorty pladierte dafiir, die Linke mdge sich
dem Vokabular des Liberalismus bedienen. Diese Strategie hat sich im Angesicht
der Krise des Liberalismus nicht nur historisch erschopft, sie fiihrt auch zu einem
begriffspolitischen Eigentor, denn durch die Offnung des Liberalismus fiir die Linke
hat Rorty ausgerechnet derjenigen Entwicklung Schiitzenhilfe geleistet, die er zeitle-
bens vehement kritisiert hatte.

Literatur

Bernstein, Richard J. 1987: ,,0ne Step Forward, two Steps Backward. Richard Rorty on Libe-
ral Democracy and Philosophy*. In: Political Theory, 15 (4), S. 538-563.

Chamayou, Grégoire 2019: Die unregierbare Gesellschaft. Eine Genealogie des autoritdren
Liberalismus. Berlin.

Dewey, John 1987 [1935]: ,,Liberalism and Social Action“. In: Boydston, J. A. (Hrsg.): The
later works, Bd. 11. Carbondale, IL, S. 1-65.

175

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Dewey, John 1996. Die Offentlichkeit und ihre Probleme. Bodenheim.

Dieleman, Susan 2019: ,,Class Politics and Cultural Politics®. In: Pragmatism Today, 10 (1),
S.23-36.

Eagelton, Terry 2009: Was ist Kultur? Eine Einfithrung. Miinchen.

Eco, Umberto 1994: Zwischen Autor und Text. Interpretation und Uberinterpretation.
Miinchen/Wien.

Fraser, Nancy 1991: ,,From Irony to Prophecy to Politics: A Response to Richard Rorty®. In:
Michigan Quarterly Review, 20 (2), S. 259-266.

Fraser, Nancy 1994: ,Solidaritdt oder Singularitdt? Richard Rorty zwischen Romantik und
Technokratie®. In: Dies. Widerspenstige Praktiken. Macht, Diskurs, Geschlecht. Frankfurt
am Main, S. 143-170.

Fraser, Nancy 2017: ,,Fiir eine neue Linke oder: Das Ende des progressiven Neoliberalis-
mus®. In: Blédtter fiir deutsche und internationale Politik, (2), S. 71-76.

Geuss, Raymond 2008: ,,Richard Rorty at Princeton. Personal Recollections®. In: Arion, 15
(3), S. 85-100.

Habermas, Jirgen 1999: Die Einbeziehung des Anderen. Studien zur politischen Theorie.
Frankfurt am Main.

Lepore, Jill 2019: These Truths. A History of the United States. New York.

McCormick, John P. 2019. ,Niccoldo Machiavelli“. In: Comtesse, Dagmaret al. (Hrsg.): Radi-
kale Demokratietheorie. Ein Handbuch. Berlin, S. 27-39.

Michéa, Jean-Claude 2014: Das Reich des kleineren Ubels. Uber die liberale Gesellschaft.
Berlin.

Rorty, Richard 1987: ,,Thugs and Theorists: A Reply to Bernstein®, in: Political Theory, 15
(4), S. 564-580.

Rorty, Richard 1991a: ,,De Man and the American Cultural Left”. In: Ders.: Essays on
Heidegger and Others. Philosophical Papers Bd. 2, Cambridge, S. 129-139.

Rorty, Richard 1991b: ,,Cosmopolitanism without Emancipation. A Response to Jean-
Francgois Lyotard®. In: Ders.: Objectivity, Relativism, and Truth. Philosophical Papers Bd.
1. Cambridge, S.211-222.

Rorty, Richard 1991c: ,,Postmodernist Bourgeois Liberalism“. In: Ders.: Objectivity, Relati-
vism, and Truth. Philosophical Papers Bd. 1, Cambridge, S. 197-202.

Rorty, Richard 1991d: ,,On Ethnocentrism. A Reply to Clifford Geertz*. In: Ders.: Objectivi-
ty, Relativism, and Truth. Philosophical Papers Bd. 1, Cambridge, S.203-210.

Rorty, Richard 1992: Kontingenz, Ironie und Solidaritit. Frankfurt am Main.

Rorty, Richard 1999a: Stolz 1991d auf unser Land. Die amerikanische Linke und der Patrio-
tismus. Frankfurt am Main.

Rorty, Richard 1999b: Philosophy and Social Hope. New York.

Rorty, Richard 1999c: ,,Love and Money*. In: Ders.: Philosophy and Social Hope. New York,
S.223-228.

Rorty, Richard 1999d: ,,The Unpatriotic Academy*. In: Ders.: Philosophy and Social Hope.
New York, S. 252-254.

Rorty, Richard 1999e: ,.Back to Class Politics“. In: Ders.: Philosophy and Social Hope. New
York, S.255-261.

176

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

Rorty, Richard 1999f: ,,Globalization, the Politics of Identity and Social Hope®“. In: Ders.:
Philosophy and Social Hope. New York, S. 228-239.

Rorty, Richard 1999g: ,,Failed Prophecies, Glorious Hopes*. In: Ders.: Philosophy and Social
Hope. New York, S.201-209.

Rorty, Richard 2000a: ,,Is ,Cultural Recognition® a Useful Concept for Leftist Politics?. In:
Critical Horizons, 1 (1), S. 7-20.

Rorty, Richard 2000b: ,,Feminismus und Pragmatismus®. In: Ders.: Wahrheit und Fortschritt.
Frankfurt am Main, S. 291-328.

Rorty, Richard 2000c: ,,Wilde Orchideen und Trotzki“. In: Ders.: Philosophie & die Zukunft.
Frankfurt am Main, S. 137-159.

Rorty, Richard 2000d: ,,Menschenrechte, Vernunft und Empfindsamkeit®. In: Ders.: Wahrheit
und Fortschritt. Frankfurt am Main, S. 241-290.

Rorty, Richard 2002: ,,Against Bosses, Against Oligarchies. A Conversation with Richard
Rorty*. Chicago.

Runciman, David 2020: So endet die Demokratie. Frankfurt am Main und New York.

Schacht, Ulrich 2017: ,,Wie viel Richard-Rorty-Kritik am linksliberalen Establishment steckt
in Donald Trumps Inauguralrede?*. In: Tumult, Friithjahr 2017, S. 5-9.

Selk, Veith 2019. ,,Richard Rorty*. In: Comtesse, Dagmar et al. (Hrsg.): Radikale Demokratie-
theorie. Ein Handbuch. Berlin, S. 400-409.

Streeck, Wolfgang 2008: ,,Von der gesteuerten Demokratie zum selbststeuernden Kapitalis-
mus: die Sozialwissenschaften in der Liberalisierung.” MPIfG Working Paper 8 (7). KoIn.

Siifs, Rahel Sophia 2019. ,,Theorie und Praxis“. In: Comtesse, Dagmar et al. (Hrsg.): Radikale
Demokratietheorie. Ein Handbuch. Berlin, S. 793-806.

Ther, Philipp 2019: Das andere Ende der Geschichte. Uber die GroBe Transformation. Berlin.

Young, Iris Marion 1993: ,.Das politische Gemeinwesen und die Gruppendifferenz. Eine Kri-
tik am Ideal des universalen Staatsbiirgerstatus“. In: Nagl-Docekal, Herta/Pauer-Studer,

Herlinde (Hrsg.): Jenseits der Geschlechtermoral. Beitrdge zur feministischen Ethik.
Frankfurt am Main, S. 267-304.

177

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57.
Inhalts ir it, fiir oder in K-Sy ,



https://doi.org/10.5771/9783845298641

Susana de Castro

Intellektueller Fortschritt im Wandel der Zeit.
Probleme der Feminismus-Rezeption Richard Rortys™

,,Es scheint mir also, dass das Bemiihen iiber den Feminismus nachzudenken, auf Rortys
Denken einen entscheidenden Einfluss hatte. Es ist ein Beispiel einer Art von Paradig-
menbruch, von dem Feminist*innen schon lange sagten, dass er auftreten muss, wann
immer androzentrische Verstindnisweisen gezwungen sind, sich mit der Geschlechterfra-
ge auseinanderzusetzen“ Nancy Fraser (2010: 51).

1. Einleitung

Richard Rorty wurde berithmt dafiir den Anti-Fundamentalismus (anti-foundationa-
lism) zu verteidigen, das heiBt die Uberzeugung zu vertreten, dass es kein Absolutes
gibt, von dem aus ,,der Blick von nirgendwo* gerechtfertigt werden kann. Deswegen
ist es vermutlich keine Uberraschung, dass er wihrend seines Lebens von unter-
schiedlichen Leuten diametral gegenséatzlich verstanden wurde. Auf der einen Seite
fanden einige, wie zum Beispiel Simon Blackburn (2005: 58), seine Haltung zur
Ethik und zur Epistemologie zu radikal, weil er die Suche nach Gewissheit ablehnte
und eine Position des Perspektivismus und Anti-Fundamentalismus eingenommen
hat. Auf der anderen Seite erachteten viele linke Pragmatist*innen wie Cornell West
(1989), Nancy Fraser (1994, 2010), Joan Williams (1992) und Richard Bernstein
(1987) seine neopragmatische Interpretation des Pragmatismus als zu liberal und zu
bourgeois, um soziale Gerechtigkeit zu fordern und soziale Ungleichheit anzugrei-
fen. Fiir Bernstein zum Beispiel ,,ist Rortys Verteidigung des Liberalismus nicht
mehr als eine Apologie des Status quo* (Bernstein 1987: 542). Jedoch besteht, wie
Cornel West bemerkt, zwischen seiner anti-fundamentalistischen Haltung in episte-
mologischen Fragen und seiner neopragmatischen Version des Pragmatismus ein
ebenfalls zu kritisierender Zusammenhang. Indem Rorty die politische Bedeutung
der Philosophie fiir die postphilosophische Kultur zuriickwies und den moralischen
Fortschritt allein den Poet*innen zusprach, spielte er der Aufrechterhaltung des
,american way of life‘ in die Hénde, ungeachtet all der damit zusammenhéngenden
politischen und sozialen Probleme (West 1989: 199). In dhnlicher Weise kritisiert

* Aus dem amerikanischen Englisch ins Deutsche iibersetzt von Torben Schwuchow und
Christoph Held.

179

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

auch Williams, dass es Rorty nicht ,,gelingt [...] zu erkennen, wie sein Model der
Selbsterschaffung (self-creation) subtil aber systematisch seinen Blick von seinen ei-
genen egalitdren Anspriichen ablenkt™ (Williams 1992:144).

In diesem Essay mochte ich diese Probleme im politischen Denken Richard
Rortys néher skizzieren und dabei zeigen, wie sich Rortys Sichtweise auf intellektu-
ellen Fortschritt gewandelt hat. In einem ersten Schritt werde ich Rortys sukzessive
Abkehr von seinen egalitdren Zielen auf personliche Enttduschungen zuriickfiihren.
Als junger Erwachsener sah Rorty in linken Groftheorien die Moglichkeit sowohl
die Welt zu verbessern als auch personliche Genugtuung zu erfahren, aber spiter
musste er feststellen, dass die Hoffnung, beides miteinander zu verbinden, vergebens
war. Die privat-dsthetische Selbsterschaffung, die Rorty philosophisch vor allem auf
Heidegger und Nietzsche zuriickfiihrt, erfuhr durch diese enttduschte Hoffnung in
Rortys politischem Denken eine Aufwertung.

In einem zweiten Schritt mdchte ich kritisch auf Rortys bekannte Unterscheidung
zwischen privat und 6ffentlich eingehen. Diese Unterscheidung stellt in erster Linie
Rortys Versuch dar, seine egalitiren und seine privat-dsthetischen Interessen mitein-
ander zu verbinden. Im Zentrum meiner Kritik steht dabei Rortys Anleihe an die Ro-
mantik, die sich vor allem in seiner Betonung des androzentristisch gepragten Bildes
eines starken Dichters zeigt, der allein fiir den intellektuellen Fortschritt liberaler
Demokratien verantwortlich sein soll. Rortys philosophisches Festhalten am Prag-
matismus und sein Bekenntnis zu Demokratie und Gemeinschaft sind jedoch mit
diesem Romantizismus unvereinbar.

Wie ich anschlieend am Beispiel seiner Vorlesung aus dem Jahre 1991 zum The-
ma ,,Pragmatismus und Feminismus” zeigen mochte, hat die kurze Lektilire feminis-
tischer Autorinnen Rorty bei seinem Versuch, Pragmatismus und Romantizismus né-
her zusammenzubringen, zwar geholfen, aber wie ich im letzten Schritt dieses Es-
says argumentieren werde, greift seine daraus resultierende Sichtweise immer noch
zu kurz. Sie liefert keine zufriedenstellende Antwort auf das Problem der aktuellen
globalen kapitalistischen Herrschafts- und Ausbeutungsverhéltnisse.

2. Rortys Enttiuschung

Als ein frithreifes Kind, so erzihlt uns Rorty in einem Interview, ist er dem Mobbing
seiner Mitschiiler entkommen, indem er bereits mit 15 Jahren auf das College wech-
selte (vgl. Rorty 2013). Er habe sich vorgestellt, dass seine Peiniger verschwinden
wiirden, sobald der Kapitalismus iiberwunden sei. Er sei in dieser Zeit der Auffas-
sung gewesen, dass er sich am Kampf gegen seine damaligen Peiniger, und gegen
die Bosen iiberhaupt, beteilige, wenn er sich akademisches Wissen aneigne (vgl.
Rorty 2000: 142). Ich wage zu behaupten, dass Rorty uns mit seiner Anekdote aus

180

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

seiner Kindheit vor den Tiicken warnen will, einen Jungen in einer patriarchalen
Kultur aufzuziehen. Sie zeigt, dass dieses kulturelle Umfeld die intellektuellen Pra-
ferenzen beeinflussen kann. Und wir konnen uns gut vorstellen, dass viele Philo-
sophen wie Rorty fiir ihr Interesse an Biichern, anstatt an Sport oder Madchen, in der
Schule gequélt wurden. Als Erwachsene tragen sie immer noch dieses kleine gehdn-
selte Kind in sich. Im Erwachsenenalter wollen sie ihre korperliche Schwéche mit
ihrer intellektuellen Autoritat kompensieren.

Wenn jemand, wie Rorty, in eine Familie geboren wird, die sich ganz dem Enga-
gement linker Politik verschrieben hat, bekommt er ein solches soziales Bewusst-
sein, dass er glaubt, sein ganzes Leben wiirde von der sozialen Mission bestimmt
sein, das Elend auf der Welt zu beenden und das Leid der Armen zu verringern. Alle
anderen Interessen, wie das Musizieren oder das Schreiben von Liebesgeschichten,
werden dann als Ablenkungen von der eigentlichen Mission angesehen. Die Welt
wird auf diese Weise in gute und bose Menschen unterteilt. Mit Blick auf diese
wichtige Mission neigt man dann dazu zu glauben, dass partikulare Vorlieben beisei-
tegelassen werden miissen, damit man sich ganz der noblen und gerechten Sache
hingeben kann, um einer der Guten zu sein. 30 Jahre nachdem er auf das College
kam, also wihrend seiner Arbeit an Der Spiegel der Natur (1987), war Rorty seinem
Ziel, weswegen er urspriinglich Philosophie studierte, jedoch immer noch nicht na-
her gekommen (vgl. Rorty 2000: 149). An diesem Punkt seines intellektuellen Le-
bens machte er die fiir ihn verstorende Feststellung, dass seine Hoffnung falsch war,
derartige Menschen, wie die, die ihn in seiner Schulzeit gequélt haben, wiirden keine
Kinder mehr beldstigen, wenn endlich die Gesellschaft den Philosophen und ihren
Lehren iiber die Moral zuhoren wiirde. Er folgerte daraus, dass man beide Arten des
Interesses, das offentliche und das private, mit dem gleichen Engagement verfolgen
und dabei ,,jene Lauterkeit des Herzens bewahren* kann, ,,die Lenin zu verlieren
fiirchtete, falls er zu viel Beethoven horte™ (Rorty 2000: 156).

In dieser Zeit entwickelte Rorty eine neue Weise iiber die 6ffentliche Rolle des
linken Intellektuellen in einer liberalen Demokratiec nachzudenken. Geprégt durch
sein linkes Elternhaus wusste er zwar, dass Intellektuelle Personen sind, denen so-
ziale Gerechtigkeit und das Projekt, die Welt zu einem besseren Ort zu machen, am
Herzen liegen. Auf der anderen Seite stimmte er aber Ernesto Laclaus Diagnose zu,
dass der Zyklus der Ereignisse, der mit der Russischen Revolution begann, endgiiltig
vorbei ist (vgl. Laclau 1990: ix, vgl. dazu Rorty 2003a). Seit der Russischen Revolu-
tion waren die Vorstellungen der internationalen Linken iiberall auf der Welt von der
Kraft dieses revolutiondren Verstindnisses von sozialer Gerechtigkeit bestimmt.
Aber heute wiirde es, nach der Meinung von linken Intellektuellen wie Laclau und
Rorty, kein Intellektueller mehr fiir méglich halten, dem leninistischen Ideal des In-
tellektuellen nachzueifern, der besser als alle anderen weil3, wie man die Massen or-
ganisiert und der ein tiefes Verstdndnis ,,von den zugrunde liegenden Kréften [hat],

181

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

welche das Schicksal menschlicher Gemeinschaften bestimmen™ (Rorty 2003a:
329). Der leninistische Intellektuelle ist nur ein Beispiel einer langen Liste von Intel-
lektuellen, die von Platon iiber Marx zu vielen anderen reicht, die der Ansicht wa-
ren, dass Intellektuelle einen privilegierten Zugang zur Wahrheit haben und iiber die
besondere Fahigkeit der Vorhersage verfligen.

Seit ihren Anfangen bei Platon war Gerechtigkeit eines der Ziele der Philosophie.
Da laut Platon die Philosophie iiber einen privilegierten Zugang zur menschlichen
Seele verfiige, herrsche Gerechtigkeit erst dann, wenn die Philosophen Konige sind
oder die Kdnige zu philosophieren anfingen. In ganz dhnlicher Weise glaubten linke
marxistische Intellektuelle, dass Gerechtigkeit solange nicht herrschen konne, solan-
ge der Kapitalismus nicht iiberwunden und die Kultur nicht dekommodifiziert sei.
Das begriindeten sie mit ihrem Wissen iiber die Beschaffenheit und die Bewegung
der Geschichte. Geprdgt durch seine eigenen vergeblichen Miihen den philoso-
phischen Schliissel zur Gerechtigkeit zu finden, hoffte Rorty, dass wir uns nun, da
sich nach 1989 alles verindert hatte, von der gemeinsamen Uberzeug von Platon
und Marx befreien konnten. Nun werde sich die Linke, an Stelle des Sozialismus, in
der Sozialdemokratie und in einer Art von ,sozialstaatliche[m] Kapitalismus mit
menschlichem Gesicht* einrichten miissen (ebd.: 329f). Fiir Rorty war die Zeit reif
fiir einen Wandel des linken Vokabulars. Statt Vokabeln wie ,,Kapitalismus®, ,,Sozia-
lismus®, ,,Kampf gegen den Kapitalismus®, ,,biirgerliche Ideologie®, ,,Warencharak-
ter der Arbeit” oder ,,Aufspaltung der Gesellschaft in Klassen* zu verwenden, soll-
ten Linke anfangen in banalen und untheoretischen Begriffen vom Kampf ,,gegen
vermeidbares menschliches Elend®, ,,gegen Habgier und Eigennutz®, ,,gegen Hun-
gerlohne®, ,,gegen Unterschiede in den Erziehungsausgaben pro Schiiler und in der
Gesundheitsversorgung® zu sprechen (ebd.: 330).

Mit Ernesto Laclau stimmt Rorty dahingehend iiberein, dass diese allméhliche
Verdanderung des Vokabulars jedoch nicht nur eine Folge jiingerer politischer Ereig-
nisse, sondern auch eine Folge des philosophischen Wandels sei, den vor allem
Nietzsche und Heidegger eingeleitet hitten. Rorty beschreibt diese beiden Denker
als Ironiker, nicht aber als Liberale (vgl. Rorty 2012: 162-201). Sie waren Ironiker
genug, um festzustellen, dass es keine Essenzen gibt, die die Philosophie entdecken
konne. Aber sie waren nicht in ausreichendem Maf3e Historizisten und Antimetaphy-
siker, um zu akzeptieren, dass es in der biirgerlichen Kultur keinen Platz mehr fiir
eine Philosophie gibt, die einen absoluten Wahrheitsanspruch fiir sich behaupten
kann. Wie Lenin dachten sie, dass die biirgerliche Kultur beseitigt werden miisse
(vgl. Rorty 2003a: 332).

Fiir Rorty sind Heidegger und Nietzsche beide Ironiker, da sie das fiir Philo-
sophen typische Unbehagen spiirten, in eine Welt geworfen zu sein, die sie nicht
selbst geschaffen haben. Denn dann konnten sie nicht der Vergangenheit mit den
Worten, wie Nietzsche dies ausdriickte, ,So wollte ich es® (vgl. Rorty 2012: 62) ge-

182

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

geniibertreten. Um dieser Gewdhnlichkeit zu entkommen und Authentizitét zu errei-
chen, folgten sie Samuel Taylor Coleridges Empfehlung, den Geschmack selbst zu
schaffen, der iiber sie richten wird (vgl. dazu ebd.: 164). In dieser Hinsicht waren sie
anti-metaphysische Denker, die nicht daran glaubten, dass es universelle Wahrheiten
gibt, die durch die Erkundung des Selbstbewusstseins entdeckt werden kénnen. Den-
noch reprasentierten metaphysische Wahrheiten fiir sie zumindest partikulare Inter-
essen und Perspektiven. Daher waren sie sich bewusst, dass das Wichtigste, das sie
tun konnten, in der Schaffung eines neuen Vokabulars bestand. Eines Vokabulars,
das von allen aufgenommen werden soll, um so selbst die MaBstidbe zu schaffen,
nach denen ihre eigenen Handlungen und Werke beurteilt werden wiirden (vgl. ebd.:
162-201).

Nietzsche und Heidegger haben durch ihre Hervorhebung des ,wirklich Wahren*
also nie eine metaphysische Voreingenommenheit abgelegt und so weder die Kon-
tingenz noch die historische Bedingtheit ihrer eigenen Erzéhlungen akzeptiert. Sie
betrachteten dariiber hinaus auch die Massendemokratie nicht als einen politischen
Fortschritt, sondern als ein Zeichen fiir Nihilismus und Verfall. Natiirlich hat Rorty
ihnen darin nicht zugestimmt. Anders als zum Beispiel Habermas hat Rorty aus
Nietzsches und Heideggers Verachtung gegeniiber der liberalen Demokratie aber
auch nicht den Schluss gezogen, dass ihr Beitrag zur Philosophie génzlich verworfen
werden sollte. Nach Rorty sollten wir ihre Arbeiten auf das Private, auf die Suche
nach privater Selbsterschaffung beschrinken, niemals jedoch sollten wir auf ihre
Ideen zuriickgreifen, wenn es um die Gestaltung des offentlichen Lebens geht (vgl.
ebd.). Nancy Fraser versteht diese liberale Unterscheidung zwischen einem privaten
und einem Offentlichen Gebrauch von Philosophie als Rortys Versuch, zwischen sei-
nen egalitidren und seinen romantisch-dsthetischen Interessen zu vermitteln. Auf der
einen Seite steht seine durch das Elternhaus geprigte Uberzeugung, dass Philoso-
phie der sozialen Hoffnung, das heiflt dem Aufbau einer bessere Gesellschaft, dienen
muss; auf der anderen Seite befindet sich das romantische beziehungsweise das &s-
thetische Interesse an privater Selbsterschaffung (vgl. Fraser 1994).

Die Frage aber, was, wenn nicht die Suche nach dem ,wirklich Wahren®, einen In-
tellektuellen zur Schaffung eines neues Vokabulars fiihren kann, bleibt in Rortys Ab-
wendung von der Metaphysik, die ja seiner Meinung nach auch Nietzsche und
Heidegger nicht gédnzlich ablegen konnten, offen. Interessant ist nun, dass Rorty den
Kern des intellektuellen Schaffensprozesses auf die Hoffnung zuriickfiihrt, ein beste-
hendes Paradigma durch ein neues zu ersetzen. Von Harold Bloom leiht er sich dafiir
den Ausdruck der ,,,Angst des starken Dichters vor Beeinflussung®, seinen ,Horror,
erkennen zu miissen, dass er nur eine Kopie oder ein Replik ist** (Bloom zitiert nach
Rorty 2012: 53). Als ,starker Dichter‘, Rorty spricht auch von ,,dem Vorkédmpfer der
Spezies® (ebd.: 48) oder ,,dem Held der Menschheit™ (ebd.: 56), kann jeder Intellek-
tuelle bezeichnet werden, der es durch seinen privaten Drang geschafft hat, eine ge-

183

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

wohnte Welt hinter sich zu lassen und eine eigene Welt zu schaffen, das heil3t sich
selbst zu schaffen und ein neues Vokabular zu kreieren — sei es in der Wissenschaft,
in der Dichtung oder in der Philosophie. So konnte man fiir die Philosophie bei-
spielsweise sagen, dass Heideggers Angst durch Nietzsches Vokabular provoziert
wurde und Derridas Angst durch Heideggers Vokabular.

Diese neue Sichtweise Rortys auf intellektuellen Fortschritt kann als das roman-
tische Erbe in Rortys politischem Denken bezeichnet werden. Durch dieses Erbe
vernachldssigt er jedoch nicht nur die egalitaren Ziele seiner Jugend, zudem nimmt
er androzentrische Elemente in sein Denken auf, die gerade aus einer feministischen
Sichtweise zu kritisieren sind.

3. Das romantisch-androzentrische Erbe in Rortys Unterscheidung zwischen privat
und offentlich

Rortys neue Perspektive auf den intellektuellen Fortschritt entspricht einer maskuli-
nistischen Sichtweise, die durch die romantische Version des starken Dichters inspi-
riert wurde. Rorty beschreibt die Talente des starken Dichters als Meisterschaft und
Autonomie — ,,Autonomie [...] ist etwas, was bestimmte besondere Menschen durch
Selbsterschaffung zu erreichen hoffen und einige von ihnen tatséchlich erreichen
(Rorty 2012: 117). ,,Meisterschaft” und ,,Autonomie waren Schliisselthemen in der
Bewunderung der Romantiker fiir den starken Dichter (vgl. dazu Williams 1992:
145): ,,Die Romantiker fiihlten ein spezielles Bediirfnis nach mannlichen Metaphern,
denn ihr Ziel war es, die Gefiihle zu feiern — ein Bediirfnis das traditionell den Frau-
en zugeschrieben wurde® (ebd.: 146).

Um aber nicht der unménnlichen Verletzlichkeit passiver Gefiihle zu verfallen,
haben die Romantiker emotionale Verletzlichkeit in mannliche Selbstbeherrschung
verwandelt. Das Ziel der Romantiker war es, Frauen aus der Dichtung auszuschlie-
Ben, indem sie die Kriterien, mit denen die Dichtung beurteilt werden sollte, selber
festlegten. Diese Kriterien basierten alle auf den Ideen der Selbstverwirklichung, der
Autonomie und der Einsamkeit. Da sie wussten, dass es zu dieser Zeit fiir Frauen
unakzeptabel war, ein autonomes und einsames Leben zu fiihren, schlossen sie Frau-
en aus dem Club der groen Dichter aus. Denn die Dichtung der Frauen war geprigt
von ihren Lebenserfahrungen. Sie thematisierten daher eher ihre Verantwortungen
gegeniiber anderen und nicht radikale Autonomie (vgl. ebd.: 147).

Nach Joan Williams wéhlte Rorty das romantische Vokabular, um den neuen In-
tellektuellen einer sdkularen und liberalen Gesellschaft zu beschreiben, da dieser
dhnlich wie die Romantiker dafiir kimpfte, bestehende kulturelle Symbole zu iiber-
winden. Der romantische Dichter kimpfte mit dem Wissenschaftler um ménnliche
Autoritit, genau wie Rorty mit der aus seiner Sicht gescheiterten metaphysischen

184

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Philosophie kiampfte: ,,In seinem Bestreben die Bedeutung des Wissenschaftlers her-
unterzuspielen, adoptiert Rorty die Strategie der Romantiker, den Dichter mit minn-
lichen Attributen zu versehen, um ihren Anspruch auf kulturelle Autoritdt zu unter-
streichen” (ebd.: 147). Diese romantische Wende in seinem Neopragmatismus
brachte Rorty viel Kritik ein. Viele kritisieren, dass Rortys dsthetische Deutung der
Aufgabe des Intellektuellen, die er vor allem in der Schaffung eines neuen Vokabu-
lars sah, ihn von seinen fritheren egalitiren Zielen (zu diesen siche Rorty 1988) ab-
hielt:

,Eine der am stirksten abstolenden und am wenigsten iiberzeugenden Aspekte dieser
Modelle, die die Selbsterschaffung, die Autonomie und Meisterschaft preisen, ist ihre
Annahme, dass die wahre Selbstverwirklichung allein in einer sténdigen Jagd nach den
Eigeninteressen liege* (Williams 1992: 153).

Es ist mehr als offensichtlich, dass sowohl Frauen als auch Ménner Autonomie und
Bindungen brauchen. Um ein reiches und erfiilltes menschliches Leben zu fiihren
braucht es beides. Rorty argumentiert daher widerspriichlich, wenn er behauptet,
man konne ein liberaler Ironiker sein — ein Mensch, zu dessen tiefstem Bediirfnis
nach Rorty auch die Hoffnung gehért, ,,dass Leiden geringer wird, dass die Demiiti-
gung von Menschen durch Menschen vielleicht aufthort™ (Rorty 2012: 14) — und
gleichzeitig das Recht der Menschen verteidigt, so ,,privatistisch® und ,,irrational* zu
sein wie sie sein wollen, solange sie anderen keinen Schaden zufiigen (vgl. ebd.:13).

Wie ich im Folgenden zeige, hat Rorty allerdings spater, dank der Lektiire femi-
nistischer Autorinnen, diese problematische Sichtweise des moralischen Fortschritts
verdandert und zum ersten Mal wahrgenommen, dass die Verédnderung eines Vokabu-
lars ein Gruppenunternechmen und nicht die einsame Aktion eines starken Dichters
ist (vgl. Fraser 2010).

4. Rortys Lektiire feministischer Autorinnen und die Revision des starken Dichters

In seiner Vorlesung zum Thema ,,Feminismus und Pragmatismus*! stimmt Rorty mit
der feministischen Aktivistin Catharine MacKinnon iiberein, dass, sobald eine Frau
an den Obersten Gerichtshof berufen wird, davon auszugehen ist, dass sie endlich
anfingt, das Gesetz als Frau fiir alle Frauen einzusetzen. Auch wenn MacKinnon
nicht weil}, was Frauen als Frauen eigentlich zu sagen hitten, ist sie davon {iiber-
zeugt, dass ,.eine Stimme, die, wenn sie nicht zum Schweigen gebracht wird, etwas
bislang Unerhortes sagen konnte® (MacKinnon zitiert nach Rorty 2003b: 291). Im
Gegensatz zu den universalistischen Philosoph*innen, die davon ausgehen, dass der

1 Rorty hielt diesen Vortrag im Frithjahr 1991 an der University of Michigan. Wir zitieren hier
nach der deutschen Ausgabe Rorty 2003b.

185

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

gesamte logische Raum, der fiir die moralischen Erorterungen benétigt wird, bereits
vorhanden und abgeschlossen ist, argumentiert Rorty in seiner Vorlesung, dass sich
die Formen der moralischen Erorterungen im Laufe der Geschichte verdandern kon-
nen. Moralischer Fortschritt ist fiir ihn auf eine Erweiterung des bisher bestehenden
logischen Raums angewiesen. Unter logischem Raum sind all jene Normen, Re-
geln, ,der gesunde Menschenverstand® sowie die Sitten und Meinungen zu verste-
hen, die die Werte einer Gesellschaft beschreiben. Der logische Raum legt fest, was
fir diese Gesellschaft als gut akzeptiert und was als schlecht verworfen wird. Laut
Rorty ist MacKinnons Hoffnung auf eine Richterin am US-amerikanischen Obersten
Gerichtshof daher von der Uberzeugung geleitet, dass der bestehende logische Raum
auf Frauen ausgedehnt wird, sobald zum ersten Mal eine Richterin als Frau und fiir
Frauen arbeitet. In seiner Terminologie ausgedriickt, behaupte MacKinnon, ,,dass die
Rechtsprechung nicht weill, wie sie mit den Frauen umgehen soll, solange sich die
Frauen nicht dem logischen Raum anbequemen, der durch die derzeitige Sprachpra-
xis und sonstige Praktiken fiir sie vorgegeben ist™ (ebd.: 292).

Doch fiir die Rechtsprechung existieren Frauen nicht wie sie représentiert oder
unterstiitzt werden wollen, sondern so wie die Manner iiber die Frauen denken und
deren Bediirfnisse verstehen. Deshalb ist Rorty der Ansicht, dass der Pragmatismus
fiir den Feminismus niitzlich sein kann. Denn der Pragmatismus entwickelt eine phi-
losophische Perspektive, die sich von der Idee, dass Wissen die Realitit reprisen-
tiert, verabschiedet hat. Indem sie die Suche nach der Wahrheit iiber die Welt aufge-
ben, werden Pragmatist*innen niemals dem trostlichen Glauben anhéngen, dass es
plausible und angeblich neutrale Voraussetzungen gebe, die die miteinander konkur-
rierenden Gruppen zu einer verniinftigen Ubereinkunft bringen konnten.

Fiir den besonderen Fall des Feminismus ist es fiir Rorty ziemlich offensichtlich,
dass Frauen und Ménner zwei miteinander konkurrierende Gruppen sind. So lange
Mainner die einzigen sind, die das Recht haben, zu regieren und Gesetzte zu erlassen,
wird der angeblich ,neutrale‘ logische Raum in Wirklichkeit durch ein maskulinis-
tisches Vorurteil zu Ungunsten der Frauen definiert. Fiir Rorty ist das kein an sich
boser Zustand. Es ist fiir ihn lediglich der historische Stand unserer Moralitdt. Um
diese ,Wirklichkeit® zu verdndern, miissen Frauen sich seiner Meinung nach wehren.
Sie miissen den logischen Raum ausweiten und die Kontrolle iiber ihr eigenes Leben
zuriickgewinnen. Doch da der logische Raum nun mal von maskulinistischen Den-
kern entworfen wurde, wird jede abweichende Meinung als verriickt oder absurd be-
zeichnet.

Rorty stimmt im weiteren Verlauf seines Vortrags der US-amerikanischen Femi-
nistin Marilyn Frye darin zu, dass man nicht alleine die semantische Autoritét {iber
sich selbst erreichen kann. Es muss vielmehr ein gemeinsames Unterfangen sein,
nicht als verriickte Frau abgestempelt zu werden: ,,Um diese Autoritit zu erlangen,
muss man die eigenen Aussagen als Elemente einer gemeinsamen Praxis horen®

186

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

(ebd.: 322). Rorty bestreitet nicht, dass Wahrheit mit Macht und mit der Konstrukti-
on oder Entwicklung eines hegemonialen Diskurses zusammenhédngt. Da Menschen
unterschiedlich sind und unterschiedliche Interessen haben, wird Wahrheit immer
ein Ergebnis des erfolgreichen Prozesses der sozialen Konstruktion von Wahrheit
sein. Auf diese Weise werden andere dazu gebracht, ein Vokabular zu nutzen, das
eine erfolgreiche Gruppe erfunden hat.

Rortys zentrales und vor dem Hintergrund seines oben skizzierten Bilds des star-
ken Dichters durchaus iiberraschendes Argument lauft also darauf hinaus, dass eine
gemeinsame Sprache durch einen gemeinsamen logischen Raum bestimmt wird und
dass dieser Raum am Ende unsere Praktiken beeinflusst. Um nun diesen logischen
Raum zu vergroBern und die Art zu verdndern, wie die Gesellschaft Frauen be-
schreibt — ndmlich nicht mehr durch eine maskulinistische Linse, sondern durch eine
weibliche — miisse man sich neue Praktiken ausdenken. Politische Verdnderungen
erreichen wir also laut Rorty nur, indem wir uns eine Gemeinschaft vorstellen, deren
sprachliche und soziale Praktiken génzlich anders als die jetzigen sind. Fiir Rorty
spielt die Vorstellungskraft eine wichtige Rolle fiir den moralischen Fortschritt, ins-
besondere bei der Ausweitung des logischen Raumes, nach dem wir unser Verhalten
und das der anderen beurteilen. Mit Blick auf den Feminismus stimmt Rorty noch
einmal mit Marilyn Frye iiberein, dass es jedoch nicht nur der Vorstellungskraft,
sondern auch des Muts bedarf, um den arroganten Augen der Ménner entgegen zu
treten. Denn die Ménner haben sich bequem in ihrer Vormachtstellung des logischen
Raumes eingerichtet und achten darauf, dass niemand dessen Grenzen iiberschreitet.
Um den kreativen Fortschritt der Frauen, ihre Imagination einer neuen, geschlechter-
gerechten Gemeinschaft vor den Schidden der miannliche Arroganz und deren vorein-
genommenen Meinungen zu schiitzen, ist nach Rorty (im Anschluss an Frye) daher
ein feministischer Separatismus notwendig (vgl. Rorty 2003b: 321f).

Durch diese Auseinandersetzung mit feministischen Autorinnen hat Rortys ur-
spriinglicher Blick auf intellektuellen Fortschritt als ein privat-dsthetisches Unterfan-
gen des starken Dichters spiirbare Risse bekommen. Es ist bemerkenswert, dass
Rorty nach dieser Vorlesung auch nicht weiter auf die Unterscheidung zwischen pri-
vat und offentlich eingegangen ist und sich stattdessen vermehrt politischen und
ethischen Fragen gewidmet hat, das heifit Themen des offentlichen Zusammenle-
bens. Doch trotz dieser beachtlichen Revision, halte ich auch die hier skizzierte Per-
spektive einer isolierten Gruppenidentitit, die die demiitigenden Praktiken der Ge-
sellschaft verdndern soll, angesichts aktueller politischer Probleme fiir unzureichend.

187

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

5. Rortys unzureichender Blick auf moralischen Fortschritt angesichts aktueller
Herausforderungen

In seinem Vortrag hat Rorty die Sichtweise eines radikalen Feminismus eingenom-
men, wonach ménnliche und weibliche Interessen sich immer widersprechen wiir-
den. Die einzige Moglichkeit, aus dem Geféngnis des Patriarchats auszubrechen, be-
stehe fiir Frauen darin, ein neues Vokabular zu schaffen, mit dem sie ihre eigenen
Gefiihle und Uberzeugungen ausdriicken und beurteilen kénnen. Nach Nancy Fraser
verfolgen jedoch gegenwirtig die meisten Feminist*innen eher das Ziel, die von an-
drozentrischen Forschern negierten oder herabgewerteten, marginalisierten Traditio-
nen der Macht von Frauen wieder aufzugreifen und neu zu bewerten (vgl. Fraser
2010: 52). Sie gehen eben nicht davon aus, dass Frauen in einer patriarchalen Welt
nie die Moglichkeit hatten, sich selbst auszudriicken. Zudem ist der heutige Feminis-
mus weit davon entfernt, eine exklusive moralische Identitit der Frauen als Frauen
zu postulieren. Denn diese moralische Identitdt reicht nicht aus, um alle anderen
Diskriminierungserfahrungen unter denen eine Frau ebenfalls leiden kann, wie z.B.
»Rasse (race), Ethnizitit oder Klasse, abzudecken. Niemand hat das Recht im Na-
men aller Frauen dieser Welt zu sprechen, denn eine Frau zu sein ist {iberall auf der
Welt anders. Wir sind unterschiedlich. Und aufgrund dieser Verschiedenheit haben
wir unterschiedliche Vorstellungen dariiber, was wir brauchen, um ein erfiilltes Le-
ben zu flihren.

Dennoch ist Rortys Vortrag tiber ,,Feminismus und Pragmatismus* zweifelsohne
ein eindrucksvoller Text iiber die Privilegien der Manner und wie Feminist*innen sie
kritisieren sollen. Vor allem ist er beachtlich, wenn man bedenkt, dass er von einem
weillen, heterosexuellen Mann kommt, der, wie ich in diesem Essay gezeigt habe,
vor seiner Auseinandersetzung mit dem Feminismus einem androzentrischen Ideal
des starken Dichters anhing. Nichtsdestotrotz beinhaltet auch diese neugewonnene
Sichtweise Rortys auf den moralischen Fortschritt einige Probleme. Rortys Festhal-
ten an einer Art linguistischem Idealismus, d.h. sein Glaube, dass Verdnderung in
der Geschichte mit der Verdnderung des moralischen Vokabulars einhergeht, hinter-
lasst den Eindruck, als wiirden méchtige Menschen das Leben und die Chancen an-
derer kontrollieren, indem sie diesen ihre Meinungen, Interessen und Versionen der
Wahrheit aufzwingen. Fiir mich scheint diese Vorstellung ziemlich naiv zu sein.
Denn wir alle wissen, dass sehr viel Macht auch dafiir investiert wird, um all diejeni-
gen mundtot zu machen, die eine andere Meinung oder andere Interessen haben.
Doch Rorty weigert sich, die dkonomischen Interessen zu sehen, die hinter einer von
Mainnern kontrollierten kapitalistischen, patriarchalen und rassistischen Gesellschaft
stehen. Um die Gesellschaft gerechter zu machen, hilft es nicht, dass sich die Men-
schen einfach andere Sprachspiele oder soziale Praktiken ausdenken sollen. Solange
wir nicht auch dazu in der Lage sind, die 6konomischen Strukturen der kapitalis-

188

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

tischen Gesellschaft anzugehen, welche nicht nur auf den hierarchischen Unterschei-
dungen von Ménnern und Frauen, sondern auch von Weillen und Schwarzen, hetero-
und homosexuellen Menschen, Einheimischen und Ausldndern usw. basieren, kann
Rortys Vorschlag auf keinen Fall ausreichen. Indem die kapitalistische Gesellschaft
die von der Norm abweichenden Menschen stigmatisiert, kann 6konomische Un-
gleichheit allein als das Ergebnis der Unfahigkeit der Menschen gerechtfertigt wer-
den. Aus einer kapitalistischen Sichtweise sind diese Menschen dann einfach nicht
in der Lage, in der kompetitiven und individualistischen Gesellschaft zu bestehen.

Wie die von Rorty in einer FuBnote zitierte argentinische Philosophin Maria
Lugones (1990) schreibt (vgl. Rorty 2003b: 305), fiihren die Biirger*innen zweiter
Klasse in den USA, etwa Schwarze und Migrant*innen, ein Doppelleben. Eines fiir
ihre Arbeitgeber*innen und eines fiir ihre Gemeinschaft. Ihre von der Gemeinschaft
gepréagte Selbstbeschreibung schiitzt sie davor, von der Perspektive ihrer Arbeitge-
ber*innen ,kolonisiert’ zu werden. Rorty stimmt zwar Lugones zu, dass wir ver-
schiedene Ich-Identitéten haben. Doch im Gegensatz zu ihr glaubt Rorty auch an die
Maglichkeit, ein einheitliches Narrativ von sich selbst zu haben. Doch indem die
von Maria Lugones beschriebenen ,Weltenwanderer® an der Grenze zwischen zwei
Welten leben und sténdig von der einen in die andere wechseln, haben sie eine poli-
tisch bedeutsame Perspektive, die es zu bewahren gilt. Denn diese , Weltenwanderer’
konnen den rassistischen Arbeitgeber*innen zeigen, dass diese alles andere als ma-
kellose Typen sind, die, wie sie gerne von sich selbst behaupten, keinerlei mora-
lische Fehler haben. Die Soziologin Patricia Hill Collins (1986) nannte diese beson-
dere Perspektive, die ,,Aulenseiter-von-innen-Perspektive* (outsider within perspec-
tive). Mit diesem Ausdruck beschrieb sie die besondere Situation von schwarzen In-
tellektuellen wie sich selbst, die sich dariiber im Klaren sind, dass sie als Schwarze
und als Frauen nicht génzlich zu dem Ort ,gehdren‘, an dem sie arbeiten. Im Falle
von Hill Collins sind das die Universitdten. Natiirlich konnte Rorty als er seinen Es-
say iiber den Feminismus schrieb noch nicht génzlich iiber den Einfluss im Klaren
sein, der das Konzept der intersektionalen Unterdriickung (basierend auf race, gen-
der und class) auf die feministische Diskussion haben sollte. Doch wenn wir den Fe-
minismus aus heutiger Sicht betrachten, dann wird ersichtlich, dass der Separatismus
von Frauen, den Rorty vorschligt, nicht das Problem der Kontrolle iiber den lo-
gischen Raum 16sen kann. Denn die Unterdriickungen sind ineinander verwoben und
deswegen konnen die Herausforderungen des Sexismus nicht gelost werden, ohne
sich auch mit Rassismus und Armut auseinanderzusetzen.

Von Rorty als politischem Intellektuellen bleibt so ein widerspriichliches Bild.
Dass seine Asthetisierung des intellektuellen, und damit eng verbunden, des poli-
tischen und des moralischen Fortschritts dulerst problematisch und zu maskulinis-
tisch war, ist unleugbar. Zwar lasst sich beobachten, dass er einen wiinschenswerten
frischen Wind in die staubigen Philosophieinstitute brachte und nach ihm viele Stu-

189

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

dent*innen und Professor*innen begannen, tiber die Verbindung zwischen Literatur
und Philosophie zu schreiben sowie zunehmend die Rolle der Populérkultur als be-
deutsame politische Kultur fiir die Philosophie zu erkennen. Doch es ist ebenso un-
leugbar, dass sein Versuch, seine egalitiren Ziele mit seinen privat-dsthetischen In-
teressen zu verbinden, ein Fehler war. Kein progressiver Intellektueller kann heute
davon ausgehen, dass die Menschen in Zukunft ein besseres Leben fiihren, nur weil
ein paar demokratische Institutionen reformiert und besser auf die Bediirfnisse der
Menschen abgestimmt werden oder, dass wir blo weiter miteinander reden miiss-
ten, um diese Reformen zu erreichen und die Reichweite derer zu vergroBern, die
wir als ,Unseresgleichen‘ respektieren. Diese naive Vision von Demokratie ist offen-
sichtlich unhaltbar. Man muss sich nur in der Welt umschauen, um zu erkennen, dass
den meisten Menschen der Zugang in den exklusiven Club des wohlhabenden Nor-
dens verwehrt wird. Statt diesem Club beitreten zu wollen, haben die Menschen
iiberall auf der Welt begonnen, die Relevanz dieses Clubs fiir Frieden und Fortschritt
zu hinterfragen.

Literatur

Bernstein, Richard 1987: ,,One Step Forward, Two Steps Backward. Richard Rorty on Liberal
Democracy and Philosophy.” In: Political Theory, 15 (4), S. 538-563.

Blackburn, Simon 2005: Truth. Oxford.

Fraser, Nancy 1994: ,Solidaritdt oder Singularitdt. Richard Rorty zwischen Romantik und
Technokratie.” In: Dies.: Widerspenstige Praktiken. Macht, Diskurs, Geschlecht. Frankfurt
am Main, S. 143-172.

Fraser, Nancy 2010: ,,From Irony to Prophecy to Politics. A Reply to Richard Rorty.” In:
Janack, Marianne (Hrsg.): Feminist Interpretations of Richard Rorty. Pennsylvania,
S.47-54.

Hill Collins, Patricia 1986: ,Learning from the Outsider Within: The Sociological Signifi-
cance of Black Feminist Thought.” In: Social Problems, 33 (6), S. 14-32.

Laclau, Ernesto 1990: New Reflections on the Revolution of Our Time. London.

Lugones, Maria 1990: ,,Structure/Antistructure and Agency Under Oppression.” In: Journal of
Philosophy, 87 (10), S. 500-507.

Rorty, Richard 1987: Der Spiegel der Natur. Eine Kritik der Philosophie. Frankfurt.

Rorty, Richard 1988: ,,Solidaritdt oder Objektivitdt?* In: Ders.: Solidaritdt oder Objektivitdt?
Drei philosophische Essays. Stuttgart, S. 11-37.

Rorty, Richard 2000: ,,Wilde Orchideen und Trotzki.” In: Ders.: Philosophie und die Zukunft.
Frankfurt am Main, S. 137-160.

Rorty, Richard 2003a: ,,Das Ende des Leninismus, Havel und die soziale Hoffnung.” In:
Ders.: Wahrheit und Fortschritt. Frankfurt am Main, S. 329-354.

Rorty, Richard 2003b: ,,Feminismus und Pragmatismus.” In: Ders.: Wahrheit und Fortschritt.
Frankfurt am Main, S. 291-328.

190

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Rorty, Richard 2012: Kontingenz, Ironie und Solidaritit. Frankfurt am Main.

Rorty, Richard 2013: ,,0f Beauty and Consolation: Richard Rorty.” URL: https://www.youtub
e.com/watch?v=phMqgT1HFv8_[12.09.2020].

West, Cornel 1989: The American Evasion of Philosophy. A genealogy of Pragmatism.
Madison.

Williams, Joan C. 1992: , Rorty, Radicalism, Romanticism: The Politics of the Gaze.” In: Wis-

consin Law Review, 131, S. 131-155. URL: https://repository.uchastings.edu/cgi/viewcont
ent.cgi?article=1796&context=faculty scholarship

191

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57.
Erlaubnis ist j i Inhalts i i

fiir oder ir


https://doi.org/10.5771/9783845298641

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57.
Inhalts ir it, fiir oder in K-Sy ,



https://doi.org/10.5771/9783845298641

Dirk Jorke, Torben Schwuchow

Die ,,neue Linke* als Aullenzirkel der Macht.
Rortys Herrschaftskritik und sein Weg aus der Theoriefalle

,Bei ihrer Art zu reden bleibt der lebensnahe, den Kern der Probleme ansprechende Ton
auf der Strecke. Anstatt zum Beispiel zu sagen, es sei ungeheuerlich, dass die Schulen in
den Vorstadten so viel sicherer und sauberer sind als die Schulen in den Innenstidten, sa-
gen sie, es sei uns nicht gelungen, die Andersheit des Anderen nicht in ausreichendem
Malfe anzuerkennen. Sie diagnostizieren dieses Scheitern als Symptom des allgemeinen
Scheiterns der liberalen Demokratie — ein Symptom, das nur auf einem ziemlich hohen
philosophischen Niveau verstanden werden kann* (Rorty 2000a: 67).

1. Einleitung

Wihrend es in der Philosophie eine weitreichende Debatte rund um das Werk
Richard Rortys gibt, scheint der Autor in der deutschsprachigen Politikwissenschaft
immer noch verhalten wahrgenommen zu werden. Dabei sind die wenigen existie-
renden politikwissenschaftlichen Auseinandersetzungen mit Rorty von zwei Schlag-
seiten gepragt. Auf der einen Seite betrachten Autoren wie Dirk Auer (2004), trotz
grundlegender Sympathien, Rortys politische Theorie mit einiger Skepsis. Grund da-
fiir ist, dass Auer in Rortys politischer Theorie einen Widerspruch zwischen dessen
philosophischen und politischen Uberlegungen erkennt (vgl. Auer 2004: 74). Nach
Auer zeige sich dieser vor allem in Rortys mangelndem Versténdnis des konflikthaf-
ten Wesens von Politik. Wiirde Rorty seinem philosophischen Anti-Essentialismus
treu bleiben, so Auer, dann miisste er konsequenterweise die politische Gesellschaft
als sozial unbestimmt und umkampft beschreiben. Stattdessen vertrete Rorty jedoch
ein ,,konsensualistisches Modell* (ebd.), das nicht Konflikte, sondern die Betonung
eines gemeinsamen politischen Vokabulars hervorhebe. Um diese theoretischen In-
konsistenzen zu beseitigen und Rortys Schriften fiir aktuelle politische Auseinander-
setzungen anschlussfiahig zu machen, fordert Auer, Rortys politische Theorie mit
,radikaleren‘ Theorien — etwa der Hegemonietheorie Laclaus und Mouffes — zusam-
men zu denken (vgl. ebd.: 132ff), also mit Ansétzen, denen Rorty explizit kritisch
gegeniiberstand (Rorty 1999c¢; 1999d).!

1 Dieser Vorschlag, Rortys politische Theorie anschlussfahiger zu machen, indem sie mit der ,ra-
dikalen Demokratietheorie® angereichert wird, findet sich jiingst auch bei Chin (2018).

193

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Auf der anderen Seite scheint eine /iberale Position versucht, von vornherein jeg-
liche Widerspriiche aus dem Weg rdumen zu wollen, indem sie Rorty in die Traditi-
onslinie eines biirgerlich-liberalen Denkens stellt. So sieht Jens Hacke in ihm gar das
US-amerikanische Pendant zur bundesrepublikanischen liberalkonservativen Ritter-
Schule. In diesem Sinne wiirden Rortys Schriften der ,,defensiven Biirgerlichkeit*
eines Thomas Mann oder Odo Marquard gleichen (vgl. Hacke 2006: 274). Defensiv
sei Rortys Biirgerlichkeit, weil der ,,vormals mit den Linken sympathisierende*
Rorty die ,,biirgerlich-liberalen Tugenden und Werte vor allem durch deren Negation
schitzen lernte* (ebd.). Rortys angeblicher Bruch mit der politischen Linken, den
Hacke vor allem in der autobiographisch geprigten Schrift Stolz auf unser Land
(Rorty 1999b) begriindet sieht, ist fiir diese liberale Perspektive der Schliissel fiir ein
besseres Verstiandnis seiner Texte.

In diesem Beitrag wollen wir zeigen, dass beide Anndherungsversuche an Rortys
politisches Denken zu kurz greifen. Im Gegensatz zur skeptischen Position wollen
wir Rortys Werk nicht durch Theorien interpretieren, die er — wie im Falle radikaler
Demokratietheorien — vehement kritisierte. Vielmehr gilt es, den vom Autor selbst
gegebenen Hinweisen zu folgen, um Rortys Vermichtnis als politischer Intellektuel-
ler zu beleuchten. Dafiir scheinen uns zwei Vorbilder Rortys besonders wichtig zu
sein: John Dewey und George Orwell. Beide Autoren treten in Rortys Texten immer
wieder auf und stellen zentrale Ankerpunkte seiner Uberlegungen dar. Dennoch wer-
den diese Wegweiser in der politikwissenschaftlichen Auseinandersetzung mit Rorty
kaum beachtet. Diese Leerstelle gilt es zu fiillen.

Im zweiten Abschnitt dieses Beitrags soll zunédchst der Bedeutung John Deweys
fiir Rortys politische Uberzeugungen nachgegangen werden. Entgegen der liberalen
Position argumentieren wir, dass Rorty sich dezidiert an einem demokratischen So-
zialismus, so wie er von Dewey in den USA geprigt wurde, orientiert hat. Diese
Parteinahme zeigt sich auch in Rortys Kritik an einer ,,neuen Linken®. Wie wir im
dritten Abschnitt zeigen wollen, hat sich diese ,,neue Linke™ nach Rorty weitestge-
hend von den politischen Anliegen eines Grofiteils der Gesellschaft entfernt und so
den Aufstieg des Rechtspopulismus mitbegiinstigt. Vor dem Hintergrund eines der-
zeit breit diskutierten neuen kulturellen Klassenkonflikts in liberalen Demokratien
soll dieser Kritik im vierten Abschnitt weiter nachgegangen werden. Dabei zeigt
sich eine herrschaftskritische Stofrichtung in Rortys politischem Denken, die bis-
lang kaum beriicksichtigt worden ist. Da diese Herrschaftskritik Rortys maf3geblich
von den Arbeiten George Orwells beeinflusst ist, werden in diesem Abschnitt die
Parallelen zu Orwells Darstellung der sozialistischen Intellektuellen im England der
1930er herausgestellt. Im letzten Abschnitt werden wir Rortys Bedeutung fiir aktuel-
le politikwissenschaftliche Uberlegungen anhand seiner Forderung nach einer Lin-
ken, die wieder die Sprache der Nicht-Akademiker spricht, deutlich machen.

194

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

2. Rortys Orientierung an einem demokratischen Sozialismus

Ohne Frage ist die verbreitete Rezeption Rortys als liberal-biirgerlicher Denker maf3-
geblich vom Autor mitverschuldet. Schlielich hat sich Rorty als postmoderner libe-
raler Bourgeois (vgl. Rorty 1991) oder auch als ,,bourgeoisen liberalen Marxisten*
(Rorty 2010: 21, Ubers. d. A.) beschrieben. Diese durchaus iiberraschenden Selbst-
bezeichnungen zeigen jedoch, dass Rortys sie nicht ohne Selbstironie und durchaus
als Seitenhieb gegen seine linken oder rechten Kritiker benutzte. Doch fillt im Zeit-
verlauf eine gewisse Radikalisierung seiner politischen Forderungen auf. Hat Rorty
sich in Kontingenz, Ironie und Solidaritdt (2012 [1989]) und in seiner Auseinander-
setzung mit Richard Bernstein (1987) deutlich von ,radikalen®, marxistischen Posi-
tionen abgegrenzt, so findet sich in der zehn Jahre spéter erschienenen Essaysamm-
lung Philosophy and Social Hope ein bemerkenswertes Zugestindnis gegeniiber
marxistischen Positionen: ,,Meines Erachtens hatten die Marxisten zumindest in
einem Punkt Recht: Die zentralen politischen Fragen richten sich auf das Verhiltnis
zwischen Arm und Reich® (Rorty 1999a: 232, Ubers. d. A.). Zwar kommt es unmit-
telbar im Anschluss zu einer Distanzierung von der marxistischen Orthodoxie, doch
insgesamt kommt in den Schriften aus den letzten Lebensjahren Rortys eine stirkere
Sensibilisierung gegeniiber sozialen Spaltungstendenzen, verbunden mit der Forde-
rung nach einer Riickkehr zur Klassenpolitik, zum Vorschein. Zugleich beklagt
Rorty den Verlust an Demokratie, der mit dem Globalisierungsprozess einhergeht.
Charakteristisch ist etwa folgende Passage: ,,Wir haben jetzt eine globale Oberklas-
se, die alle wichtigen wirtschaftlichen Entscheidungen trifft und dies in volliger Un-
abhingigkeit von den Gesetzgebern und erst recht von dem Willen der Wahler ir-
gendeines Landes* (ebd.: 233; Ubers. d. A.). Rorty schreibt diese Diagnose im Jahr
1996, also fast zehn Jahre vor der beriihmten Post-Demokratie Diagnose von Colin
Crouch (2005).

Doch Rorty bleibt nicht bei dieser Kritik stehen, sondern fordert — auch hier in
Ubereinstimmung mit Crouch — eine Riickbesinnung auf die Tradition der ,,reformis-
tischen Linken®. Unter dieser versteht er mit Blick auf die USA jene Gruppen, ,,die
zwischen 1900 und 1964 im Rahmen der konstitutionellen Demokratie fiir den
Schutz der Schwachen vor den Starken kdmpften* (Rorty 1999b: 45) und dann mehr
und mehr von der ,,neuen” oder auch ,kulturellen Linken* verdriangt worden sind.
Im Mittelpunkt dieser ,,reformistischen Linken* stand, wie Rorty nicht miide wird zu
betonen, die Forderung nach Umverteilung, der ,,Kampf fiir soziale Gerechtigkeit™
(ebd.: 53).2 Vor dem Hintergrund der Wiederkehr der Klassenspaltung in den USA
seit den 1980er Jahren fordert Rorty eine Riickbesinnung auf die Tradition der refor-
mistischen Linken, gerade auch, um sich der rechtspopulistischen Revolte entgegen-

2 Auf Rortys Kritik der ,,neuen Linken® beziechungsweise der Kulturlinken werden wir im néchs-
ten Abschnitt noch ausfiihrlicher eingehen.

195

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

zustellen. In diesem Zusammenhang beruft er sich neben Herbert Croly insbesonde-
re auf John Dewey. Es lohnt sich, diese Spur etwas weiter zu verfolgen.

Der Name Dewey wird von Rorty in seinen Schriften seit Der Spiegel der Natur
(1987) stindig bemiiht, etwa im Zusammenhang mit seiner Kritik der analytischen
Philosophie, der konventionellen Wahrheitstheorie oder auch politiktheoretischen
Fundierungsbemiihungen. Nicht nur Dewey-Experten haben diese Vereinnahmung
von Dewey kritisiert und darauf hingewiesen, dass Rortys Dewey wenig mit dem
historischen Dewey zu tun habe.3 Auch Rorty selbst hat sich von Dewey s Metaphy-
sics (Rorty 1982) und seinem Hegelianismus (Rorty 2000b) distanziert. Wie auch
immer man die Frage der Ubereinstimmung zwischen dem historischen und Rortys
Dewey beurteilen mag, das Bild, das Rorty von Deweys politischen Engagement in
Stolz auf unser Land zeichnet, ist zutreffend. Dewey war, wie auch Robert
Westbrook (1991) aufgezeigt hat, ein ,,demokratischer Sozialist™, der sich zeitlebens
fiir die Uberwindung der Klassenspaltungen eingesetzt und sich politisch auf Seiten
der ,reformistischen Linken® engagiert hat. Das gilt auch fiir die Jahre nach dem
Ausbruch der Weltwirtschaftskrise, als er sich fiir radikale wirtschaftspolitische
MaBnahmen ausgesprochen hat. Dazu zdhlte nicht zuletzt die Forderung nach einer
deutlich progressiven Lohnsteuer, einer Verstaatlichung der Bodenschitze, der
Schliisselindustrien sowie der Banken. All diesen Forderungen ldsst sich aus heuti-
ger Sicht ganz gewiss ein sozialistischer und eben nicht liberaler Gehalt zuschreiben.
Doch worauf es Rorty ankommt, ist weniger die Radikalitit dieser Forderungen als
der Umstand, dass Dewey diese im Rahmen der liberalen Demokratie, also vorwie-
gend mittels demokratischer Mehrheiten umzusetzen bestrebt war und sie als Expe-
rimente zur Losung der ,,Probleme der Menschen® (Rorty 1999b: 94)* verstand. Und
ganz dhnlich wie Rorty war Dewey, bei aller Ndhe zu sozialistischen Forderungen,
immer auch um Distanz zum orthodoxen Marxismus bemiiht.>

Deweys Kritik war zundchst strategischer Natur. Er zeigte sich — durchaus zutref-
fend — davon iiberzeugt, dass in den USA sozialistische Theorien auf eine starke Ab-
lehnung stoBen. Vor diesem Hintergrund betrieb er insbesondere in Individualism.
Old and New und Liberalism and Social Action eine Neubeschreibung des Freiheits-
begriffs. Ausgangspunkt ist die Beobachtung, dass das Ideal der individuellen Frei-
heit fiir die meisten Biirger in einer kapitalistischen Massengesellschaft lediglich ein
leeres Versprechen darstellt. Die amerikanische Gesellschaft sei in eine michtige
Elite und eine Masse von ohnméchtigen Biirgern gespalten, fiir viele von ihnen exis-
tieren die grundlegenden liberalen, aber auch demokratischen Versprechen nur auf
dem Papier. Der Einfluss von Industrie und Kapital seien einfach zu grofl und die

3 Etwa Westbrook (1991: 539-542).

4 Rorty bezieht sich mit dieser Formulierung auf einen einflussreichen Sammelband mit Texten
von Dewey (1946).

5 Im Folgenden stiitzen wir uns auf Jorke (2020).

196

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Einflussmoglichkeiten, deren Macht durch die demokratische Willensbildung zu be-
grenzen, seien kaum vorhanden.

Laut Dewey ist dies das absolute Gegenteil von Individualitit und Freiheit. Wenn
der Einzelne seine lebensbildende Umwelt nicht mehr oder nur unzureichend gestal-
ten kann, ist er nicht frei. Er besitzt nicht das, was Dewey als ,effektive Freiheit™
(Dewey 1930, LW 5: 27, Ubers. d. A.) bezeichnet. Hinter dieser Kritik steht sein
Ideal des individuellen Wachstums als Kernprinzip einer demokratischen Gemein-
schaft. Der Kerngedanke seiner Argumentation ist, dass in einer kapitalistischen Ge-
sellschaft individuelles Wachstum oder Selbstverwirklichung fiir einen groBen Teil
der Bevolkerung nicht moglich ist.

Dewey wendet sich insbesondere gegen die ,religidse Idealisierung [...] des Pri-
vateigentums® (Dewey 1996 [1927]: 144f). Eigentumsrechte seien nur ein Instru-
ment — und hierin zeigt sich Deweys pragmatistische Grundiiberzeugung —, das
iiberpriift werden muss, wenn es seine Ziele nicht mehr erreicht. Ende des 18. und
Anfang des 19. Jahrhunderts dienten Recht und damit auch Eigentumsrechte den
Vielen im Kampf gegen feudale Bevormundung. Heute wiirden sie dagegen ledig-
lich die Privilegien der Reichen absichern. Das Hauptkriterium fiir eine gerechte Ge-
sellschaft ist laut Dewey nicht, wie im liberalen Erbe, der Schutz des individuellen
Eigentums, sondern die Moglichkeit des Wachstums fiir alle. Wenn absolute Eigen-
tumsrechte gegen dieses Ziel arbeiten, sind sie nicht mehr ,,wahr* und miissen durch
bessere Konzepte ersetzt werden:

,Der frithere Liberalismus betrachtete das private und konkurrierende wirtschaftliche
Handeln der Individuen als Mittel zum Zwecke des sozialen Wohlergehens. Wir miissen
die Perspektive umdrehen und sehen, dass die sozialisierte Wirtschaft das Mittel zum
Zwecke der freien individuellen Entwicklung ist“ (Dewey 1935, LW 11: 63, Ubers. d.
A)).

Zugleich richtet sich Dewey gegen die antidemokratischen Strukturen kommunis-
tischer Systeme. Ist er in den 1920er Jahren den kommunistischen Experimenten in
der Sowjetunion und in China durchaus noch mit Wohlwollen begegnet, so dndert
sich seine Haltung in den 1930er Jahren zunehmend.® Insbesondere in Freedom and
Culture (1939, LW 12) kommt es zu einer scharfen Kritik der marxistischen Theorie
und kommunistischen Praxis, doch bereits in den Jahren zuvor hat sich Dewey von
der kommunistischen Kommandowirtschaft distanziert und dem Modell einer ge-
planten Gesellschaft das einer demokratisch planenden Gesellschaft entgegengestellt
(vgl. Westbrook 1991: 456). Auch wenn seine entsprechenden Ideen nicht sonder-
lich konkret waren, so zielten sie doch insgesamt auf eine Demokratisierung der Ex-
pertise und eine mdglichst breiten Einbeziehung der verschiedenen sozialen Klassen.

6 Auch Rorty konnte dem Kommunismus nichts abgewinnen; vgl. etwa Against Bosses, Against
Oligarchies (2002).

197

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

SchlieBlich, und mit diesem Aspekt zusammenhéngend, lehnt Dewey auch die mar-
xistische Theorie des Klassenkampfes entschieden ab. Sie — und auch in diesem
Punkt folgt Rorty Dewey — ist fiir ihn Ausdruck eines Strebens nach Gewissheit, das
sich nicht nur notwendig blind zeigt fiir die realen historischen und gesellschaft-
lichen Gegebenheiten, sondern dariiber hinaus zu einer dogmatischen Trennung poli-
tischer Kéampfe fiihrt (vgl. Dewey 1998 [1929]). Dem setzt Dewey das Modell einer
Allianz der Arbeiterklasse und der ebenfalls infolge der groen Depression strau-
chelnden unteren Mittelklasse entgegen. So schreibt er in seinem programmatischen
Essay The Need for a New Party:

,Der erste Appell der neuen Partei muss sich an die so genannte Mittelschicht richten: an
Berufstitige, darunter natiirlich auch Lehrer, den durchschnittlichen Einzelhandelskauf-
mann, den einigermafen wohlhabenden Hausbesitzer, den 6konomisch unter Druck ste-
henden Angestellten, einschlielich seines weiblichen Gegeniibers, und den Landwirt*
(Dewey 1931, LW 6: 171, Ubers. d. A.).

Weiter fiihrt er aus, dass eine neue politische Bewegung den erreichten Lebensstan-
dard dieser Gruppen verteidigen und nach Moglichkeit erweitern solle, und das wiir-
de nur zusammen mit der Arbeiterklasse gelingen: ,,Letztendlich kann keine Bewe-
gung erfolgreich sein, der es nicht gelang, die energische Unterstlitzung der Arbei-
terklasse fiir sich zu gewinnen® (ebd.: 172, Ubers. d. A.).

Auch wenn Deweys Einsatz fiir eine dritte Partei und eine Demokratisierung wirt-
schaftlicher Prozesse letztlich gescheitert ist, steht er doch fiir die Idee der sozialen
Demokratie, mit Rorty gesprochen, fiir eine ,reformistische Linke“, die in den
1930er bis 1960er Jahren in den USA durchaus einige Teilerfolge feiern konnte und
erheblich zur Verbesserung des Lebens fiir viele beigetragen hat. Nicht zuletzt wurde
der erwirtschaftete Wohlstand wihrend des New Deals breiter verteilt, gerade auch
mit Blick auf afroamerikanische Biirgerinnen und Biirger, die von dem Ausbau des
Sozialstaates und einer Stirkung der Rechte der Arbeiter und Arbeiterinnen profi-
tierten (Kennedy 1999). Auch Johnsons sozialdemokratisches Reformprogramm
Great Society konnte sich auf diese ,,reformistische Linke* stiitzen und hat in der
zweiten Hélfte der 1960er Jahre ebenfalls zur Verbesserung der Lebensbedingungen
der drmeren Klassen sowie zum Abbau von Rassenschranken beigetragen (Dallek
2005). Doch, wie im Folgenden gezeigt werden soll, kam es laut Rorty in der Aus-
einandersetzung {iber den Vietnamkrieg zum Zerfall der ,,reformistischen Linken®,
zur Etablierung einer ,,neuen‘, vorwiegend akademischen Linken und in der Konse-
quenz zum Aufstieg der populistischen Rechten.

198

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

3. Rortys Kritik an der ,,neuen Linken

Laut Rorty haben sich in der Zeit des Vietnamkriegs viele Linke, insbesondere Stu-
denten an amerikanischen Universitdten, enttduscht von ihrem Land abgewandt.
Nicht nur wegen des Krieges, sondern auch angesichts des alltdglichen Leids vieler
Afroamerikaner nahmen diese Studenten die USA eher als ein ,,Reich des Bosen*
(Rorty 1999b: 67) denn als eine vorbildhafte und verbesserungswiirdige Demokratie
wahr. Als politisch verlésslich erschienen ihnen weder Gewerkschaften noch sozial-
demokratische Gesetzesinitiativen, sondern einzig die ,,militantesten Protestbewe-
gungen der Afro-Amerikaner (ebd.). Im Zuge dieser Absetzungsbewegung habe
sich eine ,,neue Linke* geformt, die sich laut Rorty immer weniger mit der Habgier
der Reichen und dem US-amerikanischen Wirtschaftssystem auseinandersetzte, den
klassischen Themen der reformistischen Linken, sondern vor allem den Kampf ge-
gen Sadismus, das heillit Kampagnen gegen die Erniedrigung und Ausgrenzung von
religidsen, ethnischen oder sexuellen Minderheiten als ihr zentrales Anliegen formu-
lierte. Daher bezeichnet Rorty die ,,neue Linke* auch als eine kulturelle Linke. Da-
bei bestreitet er keineswegs, dass sie wichtige historische Erfolge feiern konnte und
fiir die moralische Identitdt des modernen liberalen Amerikas auergewohnliches
geleistet habe (ebd.: 69). Allerdings ging dieser Fortschritt, der sich in einem stir-
keren Bewusstsein fiir die Anerkennung von bisherigen Minderheiten zeigte, mit
einer wachsenden Ungleichheit und der 6konomischen Unsicherheit der d&rmeren Be-
volkerungsschicht einher. Doch da sich die ,,neue Linke* fiir die sozio-6konomische
Lage eines Grofteils der US-amerikanischen Gesellschaft nicht mehr interessierte,
prophezeite Rorty bereits 1998, dass eine populistische Rechte schlieBlich diese
Liicke nutzen und sich als eine Schutzmacht einer weitestgehend vergessenen und
abgehingten weilen Mittel- und Unterschicht préisentieren wird:

»Wihrend die Linke wegsah, kam die Verbiirgerlichung des weiflen Proletariats, die im
Zweiten Weltkrieg begann und bis zum Ende des Vietnamkrieges fortschritt, zum Still-
stand und begann sich umzukehren. In Amerika wird jetzt das Biirgertum proletarisiert,
und das diirfte zu einer populistischen Revolte von unten flihren, wie sie Buchanan anfa-
chen mochte (1999b: 81).

Dass diese Prognose Wirklichkeit wurde, liegt fiir Rorty zu einem erheblichen Teil
auch an dem Bruch innerhalb der Linken. Dabei ist es wichtig zu beachten, dass er
nicht nur die Vernachldssigung der Klassenpolitik als Grund fiir das Erstarken des
Rechtspopulismus sieht. Gleichbedeutend, und in der Auseinandersetzung mit Rorty
bislang zu wenig beachtet, ist seine Kritik an dem selbstgeniigsamen Auftreten die-
ser ,,neuen Linken*, vor allem ihrer akademischen Stichwortgeber. Wihrend sich die
,reformistische Linke®, wie am Beispiel John Deweys gezeigt, noch fiir gesamtge-
sellschaftliche Reformen und sozialpolitische Gesetzesinitiativen interessierte, zie-
hen sich die Intellektuellen der ,,neuen Linken* laut Rorty auf

199

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

,»eine welthistorische Marsmenschen-Perspektive zuriick und reden von der ,postmoder-
nen Situation‘, den ,Widerspriichen des Spétkapitalismus‘ oder der ,heutigen ameri-
kanischen Kultur‘, statt als Mitglieder einer bestimmten politischen Gemeinschaft zu
sprechen, die eine Verantwortung fiir die anderen Mitglieder dieser Gemeinschaft tragen.
Bei ihrer Art zu reden bleibt der lebensnahe, den Kern der Probleme ansprechende Ton
auf der Strecke* (Rorty 2000a: 67).

Diese Kritik Rortys an der Distanz der Intellektuellen zu den alltdglichen Problemen
der meisten Menschen ist ein immer wieder auftauchendes Thema in seinen Texten.
Bereits in seiner pointierten Abrechnung mit der analytischen Philosophie in seinem
Friihwerk Der Spiegel der Natur formuliert Rorty grundlegende Zweifel gegeniiber
jeglicher Form philosophisch gewonnener Autoritdtsanspriiche (vgl. Rorty 1987:
414). In seinen spiteren Texten kritisiert er dann insbesondere den philosophischen
Gestus der Theoriesprache der ,,neuen Linken“. Immer wieder vertritt Rorty vehe-
ment die Ansicht, dass politische Fragen ,,in einfache und gewoéhnliche Worte ge-
fasst werden sollten — in Worte, die keine philosophische Zergliederung bendtigen
und keine philosophischen Voraussetzungen haben* (Rorty 1999c: 45). Daher sind
fir thn vor allem radikaldemokratische Denker suspekt, die, wie zum Beispiel
Chantal Mouffe, davon iiberzeugt sind, dass ,,jede Fassung der demokratischen Poli-
tik [...] auch ein Verstdndnis des Wesens der Politik” (Mouffe 1999: 24), also eine
philosophische Fundierung, bendtigt. Doch fiir Rorty hat genau diese

,,Uberbewertung der Philosophie [...] an den Universititen von Amerika und GrofBbritan-
nien (an welchen Derridas, Laclaus und Mouffes Biicher sehr stark rezipiert und bewun-
dert werden) dazu beigetragen, eine mit sich selbst beschéftige akademische Linke her-
vorzubringen, die fiir die eigentliche politische Diskussion weitestgehend irrelevant ge-
worden ist“ (Rorty 1999d: 155).

Solch deutliche Worte gegeniiber den Arbeiten seiner eigenen Zunft haben Rorty so-
wohl von rechten als auch linken Kritikern den Ruf eines polemischen Nestbe-
schmutzers eingebracht, der sich vergeblich nach der verlorenen Zeit der reformis-
tischen Linken samt ihrer engagierten politischen Intellektuellen sehne (vgl. Posner
2001: 340). Selbst freundlich gesinnte Auseinandersetzungen mit Rorty sind, wie
bereits in der Einleitung geschrieben, skeptisch hinsichtlich seiner strikten Abnei-
gung gegeniiber politischen Diskussionen, die sich einer aus seiner Sicht metaphy-
sischen und daher wenig produktiven Sprache bedienen. Wie wir nachfolgend zei-
gen, sind jedoch weder Skepsis noch Nostalgie-Vorwiirfe angebracht.

4. Die Akademikerklasse als Aufenzirkel der Macht

Folgt man dem Soziologen Andreas Reckwitz, dann verlduft der Klassenkonflikt in-
nerhalb liberaler Demokratien nicht mehr entlang des Konflikts zwischen Kapital

200

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

und Arbeit, sondern entlang kultureller Distinktionen. Der zentrale Akteur in dieser
neuen kulturellen Klassenkonfiguration ist ihm zufolge eine seit den 1980er Jahren
sich formierende neue Mittelklasse, die Reckwitz auch ,,Akademikerklasse nennt.
Die Mitglieder dieser Klasse zeichnen sich durch ein hohes kulturelles Kapital von
meist akademischen Bildungsabschliissen aus und arbeiten im Feld der Wissens- und
Kultur6konomie (vgl. Reckwitz 2018: 274). Im Gegensatz zu den anderen Klassen,
Reckwitz nennt eine alte Mittelklasse, bestehend vorwiegend aus Facharbeitern,
mittleren wie unteren Angestellten und nicht zuletzt aus der wachsenden Gruppe der
Rentner sowie eine neuen Unterklasse, der prekdr Beschéftigte, Arbeitslose und So-
zialhilfeempfanger angehoren, lege die Akademikerklasse zudem einen besonderen
Wert auf einen (Kultur-)Kosmopolitismus, der gleichzeitig mit der Abwertung aller
Provinzialitdt und traditioneller Werte einhergehe, die die ,,kosmopolitische Akade-
mikerklasse vor allem in der Unterklasse (zumeist ihrer einheimischen, sesshaften
Fraktion) und im ,kleinbiirgerlich® scheinenden alten Mittelstand (ebd.: 302) aus-
mache. Die Unterscheidung zwischen Kosmopolitismus und Provinzialismus gerate
so zum entscheidenden Konfliktfeld in liberalen Demokratien. Wobei die Dominanz
der ,,Akademikerklasse* und die damit einhergehende kulturelle Abwertung grofler
Teile der alten Mittel- und der neuen Unterklasse zu politischen Protestreaktionen
wie dem Brexit oder dem anhaltenden Erfolg rechtspopulistischer Parteien gefiihrt
habe (ebd.: 369; vgl. Iversen/Soskice 2019: Kapitel 5).

Diese Beschreibung der Akademikerklasse und des neuen kulturellen Klassen-
konflikts weist erstaunliche Parallelen zu der oben skizzierten Kritik Rortys an der
neuen, akademischen Linken und ihrer Distanz zu den alltdglichen Problemen der
Menschen auf. Auch Rorty hatte dabei die Entstehung einer Zweiklassengesell-
schaft, in der die gut ausgebildeten, international mobilen Fachleute einer provinzi-
ellen und sich vernachléssigt fithlenden alten Mittel- und Unterschicht gegeniiberste-
hen, vor Augen. Wichtig ist allerdings zu sehen, dass Rorty an entscheidender Stelle
iiber die Darstellungen von Reckwitz hinausweist. Die kulturellen Distinktionen, die
Reckwitz hervorhebt, sind Rorty zufolge weniger Ausdruck eines gewandelten Ka-
pitalismus als Resultat der steigenden sozio-6konomischen Ungleichheit. Im Gegen-
satz zu Reckwitz nimmt Rorty damit eine materialistische Position ein, die ihn zu
einer deutlich herrschaftskritischeren Perspektive fithrt. Denn seiner Meinung nach
mache die Akademikerklasse, wenn vielleicht auch nicht intendiert, gemeinsame Sa-
che mit der Klasse der Superreichen:

,»Ganze Kompanien energischer junger Unternehmer fiillen die Erste Klasse der interkon-
tinentalen Diisenflugzeuge, wihrend die hinteren Pldtze mit beleibten Professoren wie
mir beladen sind, die zu interdisziplindren Tagungen an schénen Orten ausschwérmen.
Doch dieser neuentstandene kulturelle Kosmopolitismus ist auf das reichste Viertel der
Amerikaner beschrinkt. Der neue wirtschaftliche Kosmopolitismus lédsst eine Zukunft
ahnen, in der der Lebensstandard der ibrigen drei Viertel stindig sinkt. Uns steht wahr-
scheinlich am Ende ein Amerika der erblichen sozialen Kasten bevor” (Rorty 1999b: 83).

201

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Dabei handelt es sich um eine Diagnose, die jiingst eindrucksvoll von Thomas
Piketty (2020) empirisch fundiert wurde. Piketty zeigt mit Blick auf die USA — und
im etwas geringeren Umfang auch fiir européische Gesellschaften — nicht nur eine
dramatisch wachsende soziale Spaltung sowie eine erhebliche Umkehrung der Wih-
lerschichten sozialdemokratischer Parteien auf, sondern zeigt sich, ganz im Sinne
von Rorty, auch davon iiberzeugt, dass es zu einer Interessenkoalition aus ,,brahma-
nischer Linke* und ,,kaufménnischer Rechte* gekommen sei:

,Die ,brahmanische Linke‘ mag etwas mehr Steuern fordern als die ,kaufménnische
Rechte‘, um Gymnasien, Elitehochschulen, Kunst- und Kulturinstitutionen zu finanzie-
ren. Beide Lager vereint aber ihre grof3e Nédhe zum aktuellen Wirtschaftssystem und zum
gegenwirtigen Stand der Globalisierung. Der Status quo verschafft den intellektuellen
und wirtschaftlichen Eliten ausreichend Vorteile* (Piketty 2020: 957; vgl. ebd.: 1027).

Die Pointe oder auch Provokation von Pikettys Argumentation liegt nun darin, dass
er in dieser Interessenkoalition eine ,,Riickkehr zur Grundlogik der alten trifunktio-
nalen Gesellschaften, der Rollenverteilung zwischen intellektuellen und kriege-
rischen Eliten* (ebd.: 957) erblickt.” Diese Diagnose, gerade auch in ihrer polemi-
schen Zuspitzung, wire sicherlich auf Rortys Zustimmung getroffen. Um an dem
wirtschaftlichen Kosmopolitismus teilzuhaben und auf den Hinterbdnken der Wirt-
schaftselite auf Steuerzahlerkosten zu interdisziplindren Tagungen in der ganzen
Welt zu fliegen, muss die ,,Akademikerklasse ndmlich auch laut Rorty den Wirt-
schaftsbossen den Riicken frei halten, genauso, wie die intellektuellen und {iberwie-
gend religiosen Eliten in vergangenen Zeiten die Legitimitdt stratifikatorischer und
feudaler Gesellschaftsordnungen abgesichert haben. In Anlehnung an George
Orwells Dystopie Nineteen Eighty-Four spitzt Rorty das Bild einer vom Rest der
Gesellschaft sprichwortlich abgehobenen Herrschaftsklasse, in der es eine klare Auf-
gabenverteilung zwischen dem inneren Zirkel der Macht, den internationalen Super-
reichen und ihrem AuBenzirkel, den kosmopolitischen akademischen Fachleuten,
gibt, jedoch noch weiter zu:

»Wenn die Bildung erblicher Kasten unbehindert weitergeht und der Globalisierungs-
druck solche Kasten nicht nur in den Vereinigten Staaten, sondern auch in den anderen
alten Demokratien erzeugt, landen wir bei einer Orwellschen Welt. Vielleicht gibt es dort
keinen iibernationalen GroB3en Bruder und keine offizielle Ideologie wie Ingsoc. Aber es
wird eine Parallele zur ,inneren Partei‘ geben — ndmlich die internationalen kosmopoli-
tischen Superreichen. Sie werden alle wichtigen Entscheidungen treffen. Die Parallele zu
Orwells ,duflerer Partei‘ sind dann die gut ausgebildeten und gut gestellten kosmopoli-
tischen Fachleute” (Rorty 1999b: 85).

Die Hauptfunktion dieser &ufleren Partei ist es nach Rorty, die ,,Proletarier* (ebd.)
stillzuhalten. Das tut sie am besten, indem sie von den bestehenden Ungleichheiten

7 Ahnlich auch Kotkin (2020).

202

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

ablenkt. Statt also liber wirtschaftliche Entscheidungen zu diskutieren, die weiterhin
die Sache der Superreichen sein sollen und von denen die dullere Partei beispiels-
weise in der Frage der steuerrechtlichen Begiinstigung von Fernreisen zu schonen
Tagungsorten in der ganzen Welt profitieren, spezialisieren sich politische Intellektu-
elle auf kulturelle oder philosophische Fragen, die fiir die eigentliche politische Dis-
kussion weitestgehend irrelevant sind. Der entscheidende Punkt, den Rorty uns
durch seinen Hinweis auf Orwell bietet, ist nun, dass die Akademikerklasse nicht
nur eine — wie gesagt grof3tenteils nicht-intendierte — systemstabilisierende Funktion
innehat, sondern auch, dass sie die Rolle als Steigbiigelhalter der Superreichen bis-
weilen zu genieflen scheint.

Auf diesen Punkt macht Rorty bereits zehn Jahre vor seiner hier skizzierten Kritik
an der ,,neuen Linken® in seiner Interpretation des Romans Nineteen Eighty-Four in
seinem Buch Kontingenz, Ironie und Solidaritit (2012 [1989]) aufmerksam. Im Ge-
gensatz zu vielen anderen versteht Rorty Orwells Dystopie nicht nur als eine Ab-
rechnung mit totalitdren Herrschaftssystemen, insbesondere der damaligen Sowjet-
union. Vielmehr wechselt in Rortys Lesart Orwell im letzten Kapitel des Buches die
Perspektive. In diesem Kapitel foltert ein Mitglied der dueren Partei, der Parteiin-
tellektuelle O’Brien, die Hauptfigur Winston, einen Mittelschichtangehdrigen und
Gegner des totalitdren Systems, so lange bis dieser bereit ist, den Doktrinen der herr-
schenden Partei zu folgen und seine personlichen Uberzeugungen vollkommen auf-
zugeben. Nach Rorty habe Orwell mit dieser Folterszene nicht die grausamen Prakti-
ken der damaligen Sowjetunion beschrieben, sondern eine Vision eines ,,post-totali-
tdren Staates entworfen, wobei Orwell der erste war, ,der sich fragte, welches
Selbstverstiandnis Intellektuelle in solchen Staaten haben wiirden, wenn erst einmal
klar wire, dass liberale Ideale sich nicht auf die Zukunft der Menschen beziehen.
Die Antwort auf seine Frage heiflit O’Brien” (Rorty 2012 [1989]: 277). O’Brien
symbolisiert fiir Rorty ein durchaus realistisches Szenario: Wenn linke Intellektuelle
sich zunehmend vom Rest der Gesellschaft entfernen und jegliche Hoffnung auf eine
Reform des bestehenden Gemeinwesens aufgeben, dann ist die einzige intellektuelle
Tétigkeit, die thnen als Mitglieder der dufleren Partei noch Genuss verschafft, ihre
Rolle als Steigbiigelhalter der Superreichen. In dieser Funktion miissen sie vor allem
diejenigen Gesellschaftsmitglieder, die wie Winston noch Hoffnungen?® auf Verénde-
rungen haben, kontrollieren und sie von ihren Uberzeugungen abbringen.

In dieser frithen Kritik Rortys an der herrschaftsstabilisierenden Funktion linker
Intellektueller bleibt zunidchst noch unklar, inwiefern dieses drastische Bild Orwells
fiir Rorty nur als Warnung verstanden werden muss oder seiner Meinung nach auf
groBe Teile der akademischen Linken zutrifft. Rorty selbst gibt in diesem Abschnitt

8 Im Roman verortet Winston diese Hoffnung im Proletariat: ,,If there ist hope, it lies in the
proles® (Orwell 1987 [1949]: 64). Viele Orwell-Interpretationen sehen diese Hoffnung auch als
entscheidend fiir Orwells politische und literarische Aktivitaten an (vgl. Newsinger 2018).

203

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

zudem keine Hinweise darauf, welche Vorteile linke Intellektuelle von dieser Rolle
haben — aufler der dystopischen Darstellung O’Briens, der sich an der Demiitigung
seines Opfers berauscht. Um diesen Fragen nachzugehen, ist es daher sinnvoll, dem
von Rorty selbst gegebenen Hinweis auf George Orwell zu folgen. Denn dieser skiz-
ziert nicht nur in seinen fiktiven Romanen Nineteen Eighty-Four (1949) und Animal
Farm (1945) das diistere Bild einer abgehobenen und selbstzufriedenen intellektuel-
len Elite, sondern wirft bereits in seinem Werk Road to Wigan Pier (1937) einen kri-
tischen Blick auf die sozialistischen Intellektuellen Englands. In diesem Buch schil-
dert Orwell seine Erfahrungen, die er wihrend einer Reise im Jahre 1936 durch die
nordenglischen Berg- und Kohlebaugebiete machte. Nachdem er von dem harten Ar-
beitsalltag und den miserablen Lebensbedingungen der dort lebenden Menschen be-
richtet, wirft Orwell im letzten Kapitel die Frage auf, warum die Idee des Sozialis-
mus in diesen Regionen nicht mehr Unterstiitzung findet. Angesichts der wachsen-
den sozialen Ungleichheit sei schlieBlich ,,jeder leere Magen ein Argument fiir den
Sozialismus® (Orwell 1982: 167).° Den Grund fiir diese fehlende Unterstiitzung
macht Orwell schlieflich im Verhalten der sozialistischen Intellektuellen ausfindig.
Viele Arbeiter, so Orwell, werden nicht durch die sozialistischen Ziele, sondern
durch die selbsternannten Fiirsprecher des Sozialismus abgeschreckt. Da diese in der
Mehrzahl aus der oberen Mittelklasse stammen, gleiche ihr Bekenntnis zum Sozia-
lismus eher einer Lifestyle-Entscheidung und entspringe nicht aus dem Wunsch nach
besseren Arbeitsbedingungen oder einer besseren finanziellen Lage. Zwar hitten die
meisten ,,Mittelstandssozialisten™ (ebd.: 170) ein theoretisches Verstindnis fiir die
Anliegen der Arbeiter, in Wirklichkeit wiirden sie jedoch wie ,,Leim an den elenden
Uberresten ihres sozialen Prestiges kleben* und ,,mit zugehaltener Nase“ flichen,
wenn sie auf einen ,,noch von der Grube schmutzigen Bergmann® treffen (ebd.:
171). Der typische Sozialist sei in England kein ,,grimmig aussehender Arbeiter*
(ebd.: 169), sondern

wentweder ein jugendlicher bolschewistischer Snob, der in fiinf Jahren wahrscheinlich
eine gute Partie gemacht hat und zum rémisch-katholischen Glauben iibergetreten ist,
oder, noch typischer, ein zimperlicher kleiner Mann mit einem Weilen-Kragen-Beruf,
gewohnlich heimlicher Abstinenzler und oft mit vegetarischen Neigungen, mit einer Ge-
schichte des Nonkonformismus hinter sich, und vor allem, mit einer sozialen Stellung,
die er keineswegs aufs Spiel setzen will (ebd.; Herv. d. A.).

Aufgrund solcher Beschreibungen lassen viele (neo-)marxistische Intellektuelle an
Orwell — ganz dhnlich wie an Rorty — kaum ein gutes Haar (vgl. Norris 1984).
Orwells entscheidender Kritikpunkt wird dabei jedoch nur selten beriicksichtigt.
Denn wie auch bei Rorty zu lesen, ist fiir Orwell die Verteidigung des sozialen Pres-
tiges fiir das Verhalten der Mittelstandssozialisten entscheidend. Sie fithren ein fi-

9 Wir zitieren im Folgenden aus der deutschsprachigen Ubersetzung (vgl. Orwell 1982).

204

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

nanziell gut gestelltes und zufriedenes Leben, das sie auf keinen Fall aufgeben
mdchten.!® Im Gegenteil, sozialistische Parteien und Gewerkschaften, so geht
Orwells Kritik weiter, scheinen fiir sie ein willkommenes Terrain zu sein, um Karrie-
re zu machen und ihr kulturelles Kapital zu demonstrieren. Dieses Distinktionsgeha-
be der selbsternannten Sozialisten lasse sich vor allem an einem abgehobenen Theo-
ricjargon beobachten. Wahrend Sozialismus fiir den ,,gewohnlichen Arbeiter, wie
man ihn Samstagnacht in jeder Kneipe antrifft*, nicht viel mehr als ,,bessere Lohne
und kiirzere Schichten und niemand, der dich herumkommandiert (Orwell 1982:
172) bedeute, gehe es fiir den ,,bolschewistischen Snob* in erster Linie um die Eror-
terung der philosophischen Aspekte des Marxismus. Da die Akademiker in sozialis-
tischen Parteien und Gewerkschaften tonangebend sind, ist es flir Orwell nicht wei-
ter liberraschend, dass sich ein ,,gewohnlich anstédndiger Mensch* (ebd.: 178) dort
nicht mehr wohl fiihlt und die Idee des Sozialismus damit gerade bei den hart arbei-
tenden Menschen an Attraktivitit verliert. Angesichts dieser desolaten Situation
stellt sich fiir Orwell die Frage, warum sich die hier beschriebenen sozialistischen
Intellektuellen tiberhaupt fiir die Angelegenheiten der Arbeiter engagieren:

,,Manchmal schaue ich einen Sozialisten an — den intellektuellen, Traktate verfassenden
Typ, mit seinem Pullover, dem wirren Haar und den Marx-Zitaten — und frage mich, was
zum Teufel wirklich sein Motiv ist. Oft fillt es schwer, an seine Liebe zu irgendje-
mandem zu glauben, besonders zu den Arbeitern, von denen er am allerweitesten entfernt
ist. Das Motiv vieler Sozialisten ist meiner Meinung nach lediglich ein iiberentwickelter
Ordnungssinn. Der gegenwirtige Zustand verletzt sie nicht deshalb, weil er Elend verur-
sacht, und noch weniger, weil er Freiheit verunmdglicht, sondern weil er unordentlich ist;
sie verlangen im Grunde danach, die Welt auf etwas wie ein Schachbrett zu reduzieren®
(ebd.: 174).

Fiir Richard Rorty ist dieses Bild eines empathielosen, nach Ordnung und philoso-
phischer Reinheit strebenden linken Intellektuellen nach wie vor zutreffend. Die
Rolle des orthodoxen Marxisten haben seiner Meinung nach nun ,,radikale Intellek-
tuelle iibernommen, die sich in ,theoretischen Sophistereien verlieren und sich so
verhalten, ,als seien praktische Szenarien unnétig, als konnten die Intellektuellen
ihrer politischen Verantwortung einfach dadurch nachkommen, dass sie offensicht-
liche Missstidnde in der Terminologie immer ,radikalerer® theoretischer Vokabulare
kritisieren™ (Rorty 2012 [1989]: 295, FN 15).

Ein Blick auf aktuelle Debatten nicht nur der deutschsprachigen Sozial- und Geis-
teswissenschaft scheint Rorty in dieser Bestandsaufnahme nach wie vor Recht zu
geben.!! Von praktischen Vorschlidgen zur Verbesserung der Lebensbedingungen der

10 Dieser Aspekt wird mit Blick auf den 6kologischen FuBabdruck auch von Ingolfur Blithdorn et
al. (2020) betont.

11 Auch wenn Rorty in politischen Angelegenheiten den radikalen Theorien der ,,neuen Linken*
nichts abgewinnen konnte, hob er doch auch immer wieder hervor, dass diese Theorien fiir
einen privaten, dsthetischen Gebrauch durchaus wertvoll sein kénnen (vgl. Rorty 2012 [1989]).

205

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Armen und der unter Druck geratenen unteren Mittelklasse oder dem Versuch, den
Machenschaften der Reichen auf die Spur zu kommen, ist nur selten zu lesen. Statt-
dessen geht es um mehr oder weniger freundschaftlich ausgetragene akademische
Gefechte — etwa um die Frage, mit welchem theoretischen Konstrukt der Gegen-
wartskapitalismus beschrieben, kritisiert und theoretisch iiberwunden werden kann,
ob fiir den Aufstieg des Rechtspopulismus materielle oder kulturellen Faktoren ent-
scheidend sind, oder auch, worin die philosophischen Fundamente der Gesell-
schaftskritik bestehen.!? Durch den Vergleich zu Orwell wird die herrschaftskritische
StoBrichtung in Rortys Darstellung dieser selbstreferentiellen ,,neuen Linken* deut-
lich. Demnach geht es der akademischen Linken also iiberhaupt nicht um die Lo6-
sung aktueller politischer Probleme, wobei Rorty hier vor allem an sozialpolitische
Fragestellungen dachte, sondern eher um das snobistische Wetteifern tiber ihre kor-
rekte, vielmals philosophisch fundierte Beschreibung. Doch genau dadurch werden
die realen Probleme und Sorgen eines Grofiteils der Gesellschaft zu akademisch-in-
tellektuellen Erorterungen umgedeutet. Auf diesem Wege erfiillt die ,,Akademiker-
klasse® ihre Rolle als AuBenzirkel der Macht und sichert sich ihre Teilhabe am wirt-
schaftlichen Kosmopolitismus.

Rorty hat auf diese Entwicklung mit der Forderung nach einer Riickkehr zur
Klassenpolitik und insbesondere einer Riickbesinnung auf die Programmatik der
nreformistischen Linken* reagiert (vgl. Rorty 1999a: 255ff). Wie in Orwells Darstel-
lung deutlich werden sollte, ist damit jedoch nicht eine philosophische Debatte iiber
die Grundlagen des Marxismus gemeint. Vielmehr geht es Rorty vor allem um eine
Riickbesinnung auf die tatséichlichen Probleme der Menschen und der Uberwindung
der aktuell vorherrschenden Interessenkoalition aus ,,brahmanischer Linken* und
,,kaufméannischer Rechten®.

5. Rortys Forderung nach einer Riickbesinnung auf die Politik und Werte der alten
Linken

Viele Formulierungen von Rorty und im stirkeren Umfang von Orwell sind rheto-
risch iiberspitzt. Nichtsdestotrotz wohnt ihnen ein wahrer Kern inne. Dieser besteht
in der wachsenden Kluft zwischen ,linken® Funktionseliten und deren intellektuellen
Stichwortgebern und groflen Teilen der Bevolkerung. Wie vielfach empirisch belegt,
haben gerade die ehemaligen Stammwdéhler sozialdemokratischer und links von die-
sen stehenden Parteien sich von diesen groBtenteils verabschiedet. Sie sind entweder
ins Nichtwéhlerlager gewandert oder machen, wie bereits erwéhnt, ihr Kreuz bei
rechtspopulistischen Parteien. ,Linke® Parteien werden gegenwértig vorwiegend von

12 Die Beispiele sind zu zahlreich, als dass es sich lohnen wiirde, hier welche exemplarisch anzu-
fithren. Einen schonen Uberblick bietet Paoli (2017).

206

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

Menschen mit hoheren Bildungsabschliissen, also in den Worten von Reckwitz, von
den Angehorigen der ,,Akademikerklasse® gewihlt (vgl. Piketty 2020: 899-1084).
Ganz offensichtlich vermogen es diese Parteien immer weniger, diejenigen zu errei-
chen, fiir deren Emanzipation sie zumindest auch zu kdmpfen behaupten. Im An-
schluss an Rorty und Orwell 14sst sich verstehen, weshalb das der Fall ist. Sozialde-
mokratische und andere linke Parteien haben sich in den vergangenen Jahren stark
akademisiert. Ein Prozess, der zwar auf nahezu alle politischen Parteien zutrifft und
als Folge einer ,,Professionalisierung der Politik* (Borchert 2003) einerseits und die
Entwicklung hin zu Kartellparteien (Katz/Mair 1995) andererseits zu deuten ist. Zu-
gleich stellt das fiir linke Parteien ein besonderes Problem dar. Denn in der Folge der
Akademisierung ihres Personals ist eine lebensweltliche Kluft zu den Angehorigen
der alten Mittelklasse und der neuen Unterklasse entstanden.!? Diese Kluft zeigt sich
im Habitus, im Lebensstil, in der Sprache und nicht zuletzt in den Werten, die je-
wells vertreten werden, wobei linke Parteien in all diesen Dimensionen sich mehr
und mehr der Akademikerklasse angeglichen haben. Wie Nancy Fraser gezeigt hat,
ist dabei ein ,,progressiver Neoliberalismus® (Fraser 2017: 78) entstanden, der sich
etwa in der Forderung nach Erhohung des Frauenanteils in Spitzenunternehmen oder
auch in den Bemiihungen, in den oberen Etagen von Wirtschaft, Politik und Kultur
die Diversitdt zu erhdhen, zeigt.

Rorty hat schon vor mehr als 20 Jahren vor dieser Entwicklung gewarnt. Zwar hat
er, wie erwihnt, die Errungenschaften der ,,neuen Linken* im Kampf gegen den all-
tdglichen Sadismus, also den Kampf gegen die vielfiltigen Diskriminierungen derje-
nigen, die nicht zur Mehrheitsgesellschaft gehdren, explizit hervorgehoben als et-
was, hinter den man nicht zuriickfallen diirfe. Doch zugleich hat er gesehen, dass die
Protagonisten dieser ,,neuen Linken sich zu sehr von der Welt der unteren Klassen
entfernt haben, und er dachte dabei eben nicht nur an die Angehorigen der weillen
Arbeiterklasse. Gerade in den USA sind es nicht zuletzt Afroamerikaner und die An-
gehorigen ethnischer Minderheiten, die die rapide wachsenden Unterklassen ausma-
chen.!* Véllig zu Recht hat er darauf verwiesen, dass diese Klassen von der ,,neuen
Linken* nicht mehr erreicht wiirden und dass dafiir nicht zuletzt deren Sprache und
deren philosophischer Jargon verantwortlich seien. Rortys auch heute noch iiberzeu-
gender Appell an die Linke bestand darin, sich wieder starker den konkreten Pro-
blems of Men (Dewey 1946) zu widmen und sich dabei auch einer verstiandlicheren
Sprache zu bedienen.

13 Mit Blick auf linke Parteien und Bewegungen in Deutschland vgl. Baron (2016).
14 Fir eine dhnliche Argumentation mit Blick auf Deutschland vgl. Brinkmann/Jérke/Paulitz
(2018).

207

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

Literatur

Auer, Dirk 2004: Politisierte Demokratie. Richard Rortys politischer Antiessentialismus.
Wiesbaden.

Baron, Christian 2016: Proleten, Pobel, Parasiten. Warum die Linken die Arbeiter verachten.
Berlin.

Bernstein, Richard 1987: ,,One Step Forward, Two Steps Backward. Richard Rorty on Liberal
Democracy and Philosophy*. In: Political Theory, 15 (4), S. 538-563.

Bliihdorn, Ingolfur et al. 2020: Nachhaltige Nicht-Nachhaltigkeit. Warum die 6kologische
Transformation der Gesellschaft nicht stattfindet. Bielefeld.

Borchert, Jens 2003: Die Professionalisierung der Politik. Zur Notwendigkeit eines Argernis-
ses. Frankfurt/New York.

Brinkmann, Ulrich/Jorke, Dirk/Paulitz, Tanja 2018: ,,Raus aus der neoliberalen Umarmung*.
In: Forum Wissenschaft, 4, S. 49-52.

Chin, Clayton 2018: The Practice of Political Theory. Rorty and Contintental Thought. New
York.

Crouch, Colin 2005: Post-Democracy. Oxford.

Dallek, Robert 2005: Lyndon B. Johnson. Portrait of a President. Oxford.

Dewey, John 1946: The Problems of Men. New York.

Dewey, John 1996 [1927]: Die Offentlichkeit und ihre Probleme. Bodenheim.

Dewey, John 1998 [1929]: Die Suche nach GewiBheit. Eine Untersuchung des Verhéltnisses
von Erkenntnis und Handeln. Frankfurt.

Dewey, John: The Later Works (1925-1952), 17 Bde. Carbondale/Edwardsville (zitiert als LW
mit Bandangabe).

Fraser, Nancy 2017: ,,Vom Regen des progressiven Neoliberalismus in die Traufe des reak-
tiondren Populismus®. In: Geiselberger, Heinrich (Hrsg.): Die grofle Regression. Eine in-
ternationale Debatte iiber die geistige Situation der Zeit. Berlin.

Hacke, Jens 2006: Philosophie der Biirgerlichkeit. Die liberalkonservative Begriindung der
Bundesrepublik. Goéttingen.

Iversen, Torben/Soskice, David 2019: Democracy and Prosperity. Reinventing Capitalism in a
Turbulent Century. Oxford.

Jorke, Dirk 2020: ,Deweys demokratischer Sozialismus®“. In: Brunkhorst, Hauke et al.
(Hrsg.): Pragmatistische Sozialtheorie (i.E.).

Katz, Richard S./Mair, Peter 1995: ,,Changing Models of Party Organization and Party Demo-
cracy. The Emergence of the Cartel Party. In: Party Politics, 1 (1), S. 5-28.

Kennedy, David M. 1999: Freedom From Fear. The American People in Depression and War
1929-1945. Oxford.

Kotkin, Joel 2020: The Coming of Neo Feudalism. A Warning to the Global Middle Class.
New York und London.

Mouffe, Chantal 1999: , Dekonstruktion, Pragmatismus und die Politik der Demokratie. In:
Dies. (Hrsg.): Dekonstruktion und Pragmatismus. Demokratie, Wahrheit und Vernunft.
Wien, S. 11-37.

Newsinger, John 2018: Hope Lies in the Proles. George Orwell and the Left. London.

208

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

Norris, Christopher 1984: ,,Language, Truth and Ideology. Orwell and the Post-War Left“. In:
Ders.: Orwell. Views from the Left. London, S. 242-262.

Orwell, George 1982: Der Weg nach Wigan Pier. Ziirich.
Orwell, George 1987 [1949]: Nineteen Eighty-Four. London.

Paoli, Guillaume 2017: Die lange Nacht der Metamorphose. Uber die Gentrifizierung der
Kultur. Berlin.

Piketty, Thomas 2020: Kapital und Ideologie. Miinchen.
Posner, Richard A. 2001: Public Intellectuals. A Study of Decline. Cambridge.

Reckwitz, Andres 2018: Die Gesellschaft der Singularitdten. Zum Strukturwandel der Moder-
ne. Bonn.

Rorty, Richard 1982: ,.Dewey’s Metaphysics®. In: Ders.: Consequences of Pragmatism. Es-
says, 1972-1980. Minneapolis, S. 72-89.

Rorty, Richard 1987: Der Spiegel der Natur. Eine Kritik der Philosophie. Frankfurt.

Rorty, Richard 1991: ,,Postmodernist bourgeois liberalism®. In: Ders.: Objectivity, Relativism
and Truth. New York, S. 175-196.

Rorty, Richard 1999a: Philosophy and Social Hope. London.

Rorty, Richard 1999b: Stolz auf unser Land. Die amerikanische Linke und der Patriotismus.
Frankfurt.

Rorty, Richard 1999c: ,.Bemerkungen zu Dekonstruktion und Pragmatismus®. In: Mouffe,
Chantal (Hrsg.): Dekonstruktion und Pragmatismus. Demokratie, Wahrheit und Vernunft.
Wien, S. 37-48.

Rorty, Richard 1999d: ,,Antwort auf Ernesto Laclau®. In: Mouffe, Chantal (Hrsg.): Dekon-
struktion und Pragmatismus. Demokratie, Wahrheit und Vernunft. Wien, S. 155-170.

Rorty, Richard 2000a: ,,Dewey zwischen Hegel und Darwin®. In: Joas, Hans (Hrsg.): Philoso-
phie der Demokratie. Beitrdge zum Werk von John Dewey. Frankfurt, S. 20-43.

Rorty, Richard 2000b: ,,Die Intellektuellen und die Armen®. In: Ders.: Die Schonheit, die Er-
habenheit und die Gemeinschaft der Philosophen. Frankfurt, S. 57-87.

Rorty, Richard 2002: Against Bosses, Against Oligarchies. A Conversation with Richard
Rorty. Chicago.

Rorty, Richard 2010: ,,Intellectual Autobiography of Richard Rorty*. In: Auxier, Randalle E./
Hahn, Lewis Edwin (Hrsg.): The Philosophy of Richard Rorty. Chicago, S. 3-24.

Rorty, Richard 2012 [1989]: Kontingenz, Ironie und Solidaritdt. Frankfurt.
Westbrook, Robert B. (1991): John Dewey and American Democracy. Ithaca.

209

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845298641

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57.
Inhalts ir it, fiir oder in K-Sy ,



https://doi.org/10.5771/9783845298641

Die Autorinnen und Autoren

Susana de Castro ist Professorin fiir Philosophie an der Federal University of Rio de Janeiro.
In Brasilien erschienen zuletzt von ihr eine Einfiihrung zu Aristoteles (,, Aristoteles, uma
introducdo”. Editora da UFRJ, 2020) sowie ein Buch iiber Philosophie und Geschlecht
(., Filosofia e Género”. Ed. 7Letras, 2014).

Susan Dieleman ist Professorin fiir Philosophie an der Southern Illinois University Edwards-
ville. Zu ihren Arbeitsgebieten zéhlen Politische Philosophie, Pragmatismus, Sozialphilo-
sophie und Feministische Philosophie. Thre gegenwértigen Forschungsinteressen richten
sich auf die Interpretation deliberativer Demokratie im Lichte feministischer und pragma-
tistischer Konzepte und Ideen. Ausgewéhlte Publikationen: ,,What Would It Mean to Call
Rorty a Deliberative Democrat? In: Contemporary Pragmatism, 14 (3) (2017); ,,Episte-
mic Justice and Democratic Legitimacy*. In: Hypatia: A Journal of Feminist Philosophy,
30 (4) (2015); ,,Realism, Pragmatism, and Critical Social Epistemology®. In: Dieleman,
Susan/Rondel, David/Voparil, Christopher (Hrsg.): Pragmatism and Justice. Oxford
(2017).

Marie-Luisa Frick, Dr., PD, arbeitet als Assoziierte Professorin am Institut der Philosophie
Innsbruck. Zu ihren jiingsten Publikationen zéhlen Mutig denken. Aufkldrung als offener
Prozess, Ditzingen (2020); Human rights and relative universalism, Cham (2019), Men-
schenrechte und Menschenwerte. Zur konzeptionellen Belastbarkeit der Menschenrechts-
idee in ihrer globalen Akkommodation, Weilerswist (2017), und Zivilisiert streiten. Zur
Ethik der politischen Gegnerschaft, Ditzingen (2017). www.marieluisafrick.net

Jens Hacke ist Professor fiir Vergleichende Politische Kulturforschung an der Universitdt der
Bundeswehr Miinchen (temporiér). Arbeitsschwerpunkte: Politische Theorie und Ideenge-
schichte, Demokratietheorie, Politische Kulturforschung, Politische Mythen, Intellectual
History, Konzeptionen der Solidaritit in der Zivilgesellschaft, Liberalismus- und Konser-
vatismusforschung. Veroffentlichungen: Existenzkrise der Demokratie. Zur politischen
Theorie des Liberalismus in der Zwischenkriegszeit, Berlin (2018), 3. Aufl.; Die Bundesre-
publik als Idee. Zur Legitimationsbediirftigkeit politischer Ordnung, Hamburg (2009); Phi-
losophie der Biirgerlichkeit. Die liberalkonservative Begriindung der Bundesrepublik,
Gottingen (2008), 2. Aufl.

Christoph Held ist Doktorand des International Graduate Centre for the Study of Culture
(GCSC) an der Universitit Gielen und forscht zum Themenfeld Demokratie und Kultur.
Jingste Veroffentlichung: Wege aus der Liberalismusfalle. Fiir eine machiavellistische Er-
weiterung der Mouffeschen Demokratietheorie, Baden-Baden 2021 (mit Dirk Jorke).

Dirk Jorke ist Professor fiir Politische Theorie und Ideengeschichte an der Technischen Uni-
versitit Darmstadt. Jiingste Buchveréffentlichung: Die Grofe der Demokratie. Uber die
rdumliche Dimension von Herrschaft und Partizipation. Berlin 2019.

Ulf Schulenberg ist Privatdozent fiir Amerikanistik an der Universitét Bremen. Er ist Autor
der folgenden Monographien: Zwischen Realismus und Avantgarde: Drei Paradigmen fiir
die Aporien des Entweder-Oder, Frankfurt (2000), Lovers and Knowers: Moments of the
American Cultural Left, Heidelberg (2007), Romanticism and Pragmatism: Richard Rorty

211

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

and the Idea of a Poeticized Culture, Basingstoke (2015), und Marxism, Pragmatism, and
Postmetaphysics: From Finding to Making, Cham (2019). Seine aktuelle Studie, Poetic
Pragmatism: The Resurgence of Humanism, diskutiert den amerikanischen Pragmatismus
als eine humanistische Philosophie.

Christian Schwaabe, PD Dr., Lecturer fiir Politische Theorie an der LMU Miinchen; Publi-
kationen: Politische Theorie. Von Platon bis zur Postmoderne, 4. Auflage, Paderborn
(2018); Die deutsche Modernitdtskrise. Politische Kultur und Mentalitit von der Reichs-
griindung bis zur Wiedervereinigung, Miinchen (2005); Freiheit und Vernunft in der unver-
sohnten Moderne. Max Webers kritischer Dezisionismus als Herausforderung des politi-
schen Liberalismus, Miinchen (2002).

Torben Schwuchow ist Doktorand am WSI in Diisseldorf und forscht zu den Themen Soziale
Ungleichheit, Rechtspopulismus, Respekt und Wiirde in der Arbeitswelt.

Martin Seeliger, Dr. ist wissenschaftlicher Mitarbeiter an der Universitdt Hamburg; ausge-
wihlte Veroffentlichungen: Die soziale Konstruktion —organisierter —Interessen,
Frankfurt/New York (2017); Verhandelte Globalisierung, Wiesbaden (2019); Pragmatis-
tische Sozialwissenschaft (gemeinsam mit Felix Petersen und Hauke Brunkhorst), Berlin
(2021).

Veith Selk ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut fiir Politikwissenschaft der Tech-
nischen Universitdt Darmstadt. Jiingste Veroffentlichungen: Theorien des Populismus zur
Einfiihrung, 2., Uiberarbeitete Auflage, Hamburg 2020 (mit Dirk Jorke); Concepts of Poli-
tics in the German Tradition. Special issue der Zeitschrift History of European Ideas 2020.

212

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. Inhalt.
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845298641

	Cover
	Rezeptionslinien und Anknüpfungspunkte. Richard Rortys politisches Denken in der Diskussion
	I.  Rorty im ideenpolitischen Kontext
	Zwischen Liberalismus und Marxismus. Rortys Pragmatismus im politischen Kontext

	II.  Rorty und die Grundfragen der liberalen Demokratie
	Richard Rorty und die epistemische Rechtfertigung der Demokratie
	Liberale Demokratie und Solidarität. Richard Rortys Hoffnung für den Westen

	III.  Menschenrechtsbegründung oder Menschenrechtskultur?
	Liberalismus ohne Rationalismus. Richard Rortys kontextualistisches Bekenntnis zur Menschenrechtskultur
	Was wir von Rorty über Menschenrechte lernen können – und was nicht

	IV.  Provokation oder Inspiration für die Linke?
	Muss sich die europäische Linke zwischen Nationalstaat und Internationalismus entscheiden? Überlegungen im Anschluss an Richard Rorty
	Schlechte Aussichten. Richard Rortys politisches Denken in der Krise des demokratischen Liberalismus
	Intellektueller Fortschritt im Wandel der Zeit. Probleme der Feminismus-Rezeption Richard Rortys
	Die „neue Linke“ als Außenzirkel der Macht. Rortys Herrschaftskritik und sein Weg aus der Theoriefalle

	Die Autorinnen und Autoren

