
Veith Selk | Christoph Held | Torben Schwuchow [Hrsg.]

STAATSVERSTÄNDNISSE

Nomos

Soziale Hoffnung,  
liberale Ironie
Zur Aktualität von Richard Rortys  
politischem Denken

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Staatsverständnisse | Understanding the State

herausgegeben von 

Rüdiger Voigt

Band 145

Wissenschaftlicher Beirat:

Klaus von Beyme, Heidelberg
Horst Bredekamp, Berlin
Norbert Campagna, Luxemburg
Herfried Münkler, Berlin
Henning Ottmann, München
Walter Pauly, Jena
Wolfram Pyta, Stuttgart 
Volker Reinhardt, Fribourg
Tine Stein, Göttingen
Kazuhiro Takii, Kyoto
Pedro Hermilio Villas Bôas Castelo Branco, Rio de Janeiro
Loïc Wacquant, Berkeley
Barbara Zehnpfennig, Passau

BUT_Selk_5734-3 .indd   2BUT_Selk_5734-3 .indd   2 15.12.20   10:0115.12.20   10:01

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Soziale Hoffnung,  
liberale Ironie

Veith Selk | Christoph Held | Torben Schwuchow [Hrsg.]

Zur Aktualität von Richard Rortys  
politischem Denken

BUT_Selk_5734-3 .indd   3BUT_Selk_5734-3 .indd   3 15.12.20   10:0115.12.20   10:01

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


© Titelbild: Katharina Schmidt, kwittiseeds

Onlineversion
Nomos eLibrary

1. Auflage 2021
© Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2021. Gesamtverantwortung für Druck  
und Herstellung bei der Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG. Alle Rechte, auch 
die des Nachdrucks von Auszügen, der fotomechanischen Wiedergabe und der Über-
setzung, vorbehalten. Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier.

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in  
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische  
Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar. 

ISBN 978-3-8487-5734-3 (Print)
ISBN 978-3-8452-9864-1 (ePDF)

BUT_Selk_5734-3 .indd   4BUT_Selk_5734-3 .indd   4 15.12.20   10:0115.12.20   10:01

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Editorial

Das Staatsverständnis hat sich im Laufe der Jahrhunderte immer wieder grundlegend
gewandelt. Wir sind Zeugen einer Entwicklung, an deren Ende die Auflösung der
uns bekannten Form des territorial definierten Nationalstaates zu stehen scheint.
Denn die Globalisierung führt nicht nur zu ökonomischen und technischen Verände‐
rungen, sondern sie hat vor allem auch Auswirkungen auf die Staatlichkeit. Ob die
„Entgrenzung der Staatenwelt“ jemals zu einem Weltstaat führen wird, ist allerdings
zweifelhaft. Umso interessanter sind die Theorien früherer und heutiger Staatsden‐
ker, deren Modelle und Theorien, aber auch Utopien, uns Einblick in den Prozess
der Entstehung und des Wandels von Staatsverständnissen geben.

Auf die Staatsideen von Platon und Aristoteles, auf denen alle Überlegungen über
den Staat basieren, wird unter dem Leitthema „Wiederaneignung der Klassiker“ im‐
mer wieder zurückzukommen sein. Der Schwerpunkt der in der Reihe Staatsver‐
ständnisse veröffentlichten Arbeiten liegt allerdings auf den neuzeitlichen Ideen
vom Staat. Dieses Spektrum reicht von dem Altmeister Niccolò Machiavelli, der wie
kein Anderer den engen Zusammenhang zwischen Staatstheorie und Staatspraxis
verkörpert, über Thomas Hobbes, den Vater des Leviathan, bis hin zu Karl Marx,
den sicher einflussreichsten Staatsdenker der Neuzeit, und schließlich zu den zeitge‐
nössischen Staatstheoretikern.

Nicht nur die Verfälschung der Marxschen Ideen zu einer marxistischen Ideolo‐
gie, die einen repressiven Staatsapparat rechtfertigen sollte, macht deutlich, dass
Theorie und Praxis des Staates nicht auf Dauer voneinander zu trennen sind. Auch
die Verstrickung Carl Schmitts in die nationalsozialistischen Machenschaften, die
heute sein Bild als führender Staatsdenker seiner Epoche trüben, weisen in diese
Richtung. Auf eine Analyse moderner Staatspraxis kann daher in diesem Zusam‐
menhang nicht verzichtet werden.

Was ergibt sich daraus für ein zeitgemäßes Verständnis des Staates im Sinne einer
modernen Staatswissenschaft? Die Reihe Staatsverständnisse richtet sich mit dieser
Fragestellung nicht nur an (politische) Philosophen und Philosophinnen, sondern
auch an Geistes- und Sozialwissenschaftler bzw. -wissenschaftlerinnen. In den Bei‐
trägen wird daher zum einen der Anschluss an den allgemeinen Diskurs hergestellt,
zum anderen werden die wissenschaftlichen Erkenntnisse in klarer und aussagekräf‐
tiger Sprache – mit dem Mut zur Pointierung – vorgetragen. Auf diese Weise wird
der Leser/die Leserin direkt mit dem Problem konfrontiert, den Staat zu verstehen.

Prof. Dr. Rüdiger Voigt

5

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Editorial – Understanding the State

Throughout the course of history, our understanding of the state has fundamentally
changed time and again. It appears as though we are witnessing a development
which will culminate in the dissolution of the territorially defined nation state as we
know it, for globalisation is not only leading to changes in the economy and technol‐
ogy, but also, and above all, affects statehood. It is doubtful, however, whether the
erosion of borders worldwide will lead to a global state, but what is perhaps of great‐
er interest are the ideas of state theorists, whose models, theories and utopias offer
us an insight into how different understandings of the state have emerged and chang‐
ed, processes which neither began with globalisation, nor will end with it.

When researchers concentrate on reappropriating traditional ideas about the state,
it is inevitable that they will continuously return to those of Plato and Aristotle, upon
which all reflections on the state are based. However, the works published in this se‐
ries focus on more contemporary ideas about the state, whose spectrum ranges from
those of the doyen Niccolò Machiavelli, who embodies the close connection be‐
tween the theory and practice of the state more than any other thinker, to those of
Thomas Hobbes, the creator of Leviathan, those of Karl Marx, who is without doubt
the most influential modern state theorist, those of the Weimar state theorists Carl
Schmitt, Hans Kelsen and Hermann Heller, and finally to those of contemporary
theorists.

Not only does the corruption of Marx’s ideas into a Marxist ideology intended to
justify a repressive state underline the fact that state theory and practice cannot be
permanently regarded as two separate entities, but so does Carl Schmitt’s involve‐
ment in the manipulation conducted by the National Socialists, which today tar‐
nishes his image as the leading state theorist of his era. Therefore, we cannot forego
analysing modern state practice.

How does all this enable modern political science to develop a contemporary un‐
derstanding of the state? This series of publications does not only address this ques‐
tion to (political) philosophers, but also, and above all, students of humanities and
social sciences. The works it contains therefore acquaint the reader with the general
debate, on the one hand, and present their research findings clearly and informa‐
tively, not to mention incisively and bluntly, on the other. In this way, the reader is
ushered directly into the problem of understanding the state.

 
Prof. Dr. Rüdiger Voigt

6

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Inhaltsverzeichnis

Christoph Held, Torben Schwuchow und Veith Selk
Rezeptionslinien und Anknüpfungspunkte.
Richard Rortys politisches Denken in der Diskussion 9

Rorty im ideenpolitischen KontextI.

Ulf Schulenberg
Zwischen Liberalismus und Marxismus.
Rortys Pragmatismus im politischen Kontext 25

Rorty und die Grundfragen der liberalen DemokratieII.

Susan Dieleman
Richard Rorty und die epistemische Rechtfertigung der Demokratie 51

Jens Hacke
Liberale Demokratie und Solidarität.
Richard Rortys Hoffnung für den Westen 73

Menschenrechtsbegründung oder Menschenrechtskultur?III.

Christian Schwaabe
Liberalismus ohne Rationalismus.
Richard Rortys kontextualistisches Bekenntnis zur Menschenrechtskultur 103

Marie-Luisa Frick
Was wir von Rorty über Menschenrechte lernen können – und was nicht 121

Provokation oder Inspiration für die Linke?IV.

Martin Seeliger
Muss sich die europäische Linke zwischen Nationalstaat und
Internationalismus entscheiden?
Überlegungen im Anschluss an Richard Rorty 143

7

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Veith Selk und Christoph Held
Schlechte Aussichten.
Richard Rortys politisches Denken in der Krise des demokratischen
Liberalismus 159

Susana de Castro
Intellektueller Fortschritt im Wandel der Zeit.
Probleme der Feminismus-Rezeption Richard Rortys 179

Dirk Jörke, Torben Schwuchow
Die „neue Linke“ als Außenzirkel der Macht.
Rortys Herrschaftskritik und sein Weg aus der Theoriefalle 193

Die Autorinnen und Autoren 211

8

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Christoph Held, Torben Schwuchow und Veith Selk

Rezeptionslinien und Anknüpfungspunkte.
Richard Rortys politisches Denken in der Diskussion

Einleitung

Richard Rorty wurde in Deutschland bislang vor allem als ein Kritiker der Philoso‐
phie gelesen. Das hatte zur Folge, dass der politische Gehalt seines Denkens aus
dem Blick geriet. Diese Rezeptionslücke wird gegenwärtig deutlich bewusst, denn
seit einiger Zeit ist das Interesse an Rorty als einem politischen Denker stark ge‐
wachsen – was nicht zuletzt mit seinem Buch über die US-amerikanische Linke
Stolz auf unser Land (Rorty 1999) zu tun hat. In diesem Buch prognostizierte Rorty
hellsichtig, dass die Vernachlässigung der sozialen Frage aufseiten der Linken zu
einer steigenden sozio-ökonomischen Polarisierung und zu Abstiegsängsten in der
Unter- und Mittelschicht führen werde. Und dies wiederum mache es wahrschein‐
lich, dass ein rechtspopulistischer strong man zum US-Präsidenten gewählt wird.
Die Wahl von Donald Trump im Jahr 2016 hat Rortys Prognose wahr gemacht.

Wir meinen, dass dies ein Indiz für Rortys Spürsinn für Relevanz und ein Beispiel
für seine kluge politische Zeitdiagnostik ist. Es ist für uns aber auch ein Anlass, sein
politisches Denken im Ganzen in den Blick zu nehmen. Der vorliegende Band soll
vor diesem Hintergrund einen Anstoß für eine dezidiert politische Rezeption und
Lektüre von Richard Rorty geben, indem er das Politik-, Demokratie- und Staatsver‐
ständnis von Rorty einführend rekonstruiert, politisch und ideengeschichtlich ein‐
ordnet, aktualisiert, und kritisch diskutiert.

In dieser Einleitung werden wir zunächst die Rezeptionslinien in der Auseinan‐
dersetzung mit Richard Rorty nachzeichnen und anschließend Gründe für die poli‐
tische Aktualität und Relevanz von Rortys Denken anführen. Wir schließen mit
einem Überblick über die in diesem Band versammelten Beiträge.

Demokratietheoretische, politikphilosophische und politische Rezeptionslinien

Obwohl Rorty 1982 seinen Lehrstuhl für Philosophie in Princeton aufgab, um eine
Professur für Humanities an der Universität von Virginia anzutreten, schenken philo‐
sophische Institute weltweit ihrem Abtrünnigen immer noch die meiste Aufmerk‐
samkeit. Seit seiner Schrift Der Spiegel der Natur. Eine Kritik der Philosophie

1.

2.

9

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


(1987) arbeiten sich Philosoph*innen auf der ganzen Welt an Rortys Forderung ge‐
genüber der Philosophie ab, die Erörterung erkenntnistheoretischer Probleme aufzu‐
geben und stattdessen das Interesse auf „die Fortsetzung des abendländischen Ge‐
sprächs [zu] richten“ (Rorty 1987: 427). Während diese Auseinandersetzung zu
Rortys Lebzeiten durch Kontroversen mit dem Autor geprägt waren (vgl. u.a.
Brandom 2000; Schäfer 2011; Festenstein/Thompson 2001), kümmern sich in jünge‐
rer Zeit vor allem seine Schüler*innen um die Sicherstellung eines philosophischen
Zugangs zu seinem Werk und eine umfassende Nachlassverwaltung. Passend zum
Jubiläumsjahr 2021, in dem Rorty 90 Jahre alt geworden wäre, erscheinen allein bei
Cambridge University Press zwei Bände zu Rortys Philosophie, darunter auch eine
Publikation von bislang unveröffentlichten philosophischen Aufsätzen (vgl. Rondel
2021; Rorty 2021). Ähnliche Publikationen zu Rorty gab es bereits in den letzten
Jahren.1 Und auch in Deutschland, wo Rorty lange Zeit in erster Linie als philoso‐
phischer Antipode zur Frankfurter Schule (vgl. Brunkhorst 1990, 1996), insbesonde‐
re zu Jürgen Habermas (zu Habermas’ Kritik an Rorty vgl. Habermas 1999), inter‐
pretiert worden ist, scheint das philosophische Interesse an Rorty nicht abzubrechen.
So bereitet Martin Müller, Autor der bislang umfassendsten deutschsprachigen Mo‐
nographie zu Rortys Werk (vgl. Müller 2014), für 2021 die Publikation eines groß
angelegten Rorty-Handbuchs vor (Müller 2021).

Auch wenn viele Autor*innen der hier genannten Publikationen Rortys späterer
Auffassung von „Philosophie als Kulturpolitik“ (vgl. Rorty 2008) im Großen und
Ganzen wohlgesonnen sind2 und in einigen Sammelbandbeiträgen auch Aspekte des
politischen Denkens Rortys thematisiert werden, fällt doch auf, dass gerade in der
Politikwissenschaft eine ähnlich intensive Beschäftigung mit Rorty nie wirklich
stattgefunden hat.3 Das ist verwunderlich, da sich Rorty nach seinem Abschied aus
Princeton in vielen seiner Publikationen mit Autor*innen sowie Sachverhalten aus‐
einandergesetzt hat, die zweifellos in das Gebiet der Politikwissenschaft, insbeson‐
dere des Teilbereichs Politische Theorie und Ideengeschichte, fallen. Daher ist es
beim Blick auf Einführungswerke in die Politische Theorie oder Überblickswerke
zur Geschichte des politischen Denkens durchaus überraschend, dass Rorty (wie
auch seine pragmatistischen Vorgänger) zumindest in der deutschsprachigen Litera‐
tur nur am Rande vorkommen. Gleichwohl gibt es eine politikwissenschaftliche

1 Vgl. insbesondere die von Alan Malachowski (2002) herausgegebene vierbändige Reihe zum
Denken Rortys.

2 Zu philosophischen Frontalangriffen auf Rortys Neopragmatismus kam es in den 1990er Jahren
dagegen häufiger (vgl. dazu Neumann 1992; Marti 1996).

3 Siehe aber Becker (2010) für eine Lesart von Rorty, die explizit an politikwissenschaftliche po‐
licy-Konzepte anschließt und diese mit Rortys Verständnis von Kulturpolitik verknüpft. Zahlrei‐
che Anknüpfungspunkte an den Pragmatismus und insbesondere an Rorty im Kontext der poli‐
tikwissenschaftlichen Teildisziplin Internationale Beziehungen zeigt Hellmann (2017).

10

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Auseinandersetzung mit Rorty, auch wenn diese, gerade im deutschsprachigen
Raum, überschaubar ausfällt.

In der deutschsprachigen Politikwissenschaft sind neben zwei Einführungsbänden
zu Rorty (vgl. Reese-Schäfer 2006; Horster 1991), in denen auch ideengeschicht‐
liche sowie politiktheoretische Aspekte angesprochen werden, zwei unterschiedliche
Rezeptionslinien Rortys zu erkennen. Auf der einen Seite brachte Jens Hacke Rorty
mit Vertretern der liberal-konservativen bundesrepublikanischen Ritter-Schule, ins‐
besondere mit Odo Marquard, ins Gespräch (vgl. Hacke 2002, 2006: 274ff). Die feh‐
lende politische Rezeption Rortys in Deutschland ist nach Hacke in erster Linie
„eine verpasste Chance” (Hacke 2002) liberal-konservativer Intellektueller. Denn
diese hätten in Rortys Denken, insbesondere aufgrund seiner Betonung von Kontin‐
genz und Ironie und seines Plädoyers für den Verzicht auf philosophische Letztbe‐
gründungen, zahlreiche Anschlüsse finden können, um ihre eigene Position in
Deutschland zu erneuern und attraktiver zu gestalten (vgl. ebd.: 92). Überschnei‐
dungen zwischen Marquard und Rorty erkennt Hacke aber nicht nur auf philoso‐
phischem Gebiet.4 Auch in ihrem politischen Denken gebe es Gemeinsamkeiten,
wozu in erster Linie das Anknüpfen an „die überlieferten bürgerlichen Traditionen
und Institutionen“ (Hacke 2006: 270) und die Haltung einer anti-fundamentalisti‐
schen „,defensiven Bürgerlichkeit‘“ (ebd.: 274) gehörten.

Auf der anderen Seite heben Veith Selk und Dirk Jörke (2012, Selk 2019) sowie
Dirk Auer (2004) mit Blick auf Rortys Neubeschreibung der Demokratie dessen de‐
zidiert links-demokratischen Impetus hervor. Nach Selk und Jörke ermögliche
Rortys Bruch mit abgehobenen philosophischen Begründungsversuchen nicht nur
einen realistischeren Blick auf Politik, sondern im besten Falle eine gesamtgesell‐
schaftliche demokratische Praxis, an der sich auch die Bürger*innen außerhalb phi‐
losophischer Seminare beteiligen können (vgl. Selk/Jörke 2012: 278). Dagegen be‐
tont Dirk Auer, dass die demokratietheoretische Stoßrichtung Rortys im Wider‐
spruch zu dessen philosophischen Annahmen stehe. Um an Rortys politisches Den‐
ken anzuknüpfen, so Auers Konklusion, sollte es mit philosophisch stärker fundier‐
ten Theorien, insbesondere der radikalen Demokratietheorie von Chantal Mouffe
und Ernesto Laclau, in Verbindung gebracht werden (vgl. Auer 2004: 132ff). Diese
letztgenannte, stärker philosophische Herangehensweise an Rortys politisches Den‐
ken ist typisch für die politikwissenschaftliche Diskussion um Rorty, die vor allem
in der angelsächsischen Politikwissenschaft geführt wird. So argumentiert jüngst
auch Clayton Chin, dass Rortys Schriften mit zeitgenössischen ontologischen Ansät‐

4 Die philosophische Nähe zu Marquard ist auch von Rorty, im Vorwort zu seiner Aufsatzsamm‐
lung „Solidarität oder Objektivität?” (1988), betont worden: „Meine Anschauungen über das
Wesen der Philosophie und ihrer Grenzen sowie über die Notwendigkeit, sich der Kontingenz
zu stellen, entsprechen den Anschauungen von Odo Marquard (namentlich seiner Apologie des
Zufälligen)“ (Rorty 1988: 7f).

11

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


zen der politischen Theorie zusammengedacht werden müssen, um die Stärken und
Schwächen beider Ansätze auszugleichen (vgl. Chin 2018).

Neben diesen eher wohlgesonnenen Annäherungen wird Rortys politisches Den‐
ken seit den späten 1980er Jahren auch kritisch kommentiert. So sieht Richard J.
Bernstein in Rortys Absage an philosophische Letztbegründungen die Gefahr eines
politischen Relativismus, der nicht nur anti-demokratischem Gedankengut nichts
entgegenhalten könne, sondern selbst dazu tendiere, nihilistisch zu argumentieren
und damit in eine bedenkliche Nähe zu faschistischen Ideologien zu geraten (vgl.
Bernstein 2002: 23ff; sowie 1987). Chantal Mouffe hingegen kritisiert aus einer
post-marxistischen Denkrichtung das Fehlen einer philosophischen Meta-Theorie
des Politischen bei Rorty. Für Mouffe ist er kein Apologet eines politischen Relati‐
vismus, wie ihm oftmals vorgehalten wird, sondern ein allzu selbstgenügsamer Ver‐
teidiger der aus ihrer Sicht zu kritisierenden liberalen Post-Demokratie (vgl. Mouffe
2007: 116). Auf diese politikphilosophischen Einwände haben wiederum andere Au‐
tor*innen reagiert, um Rortys pragmatistische Auffassung einer (sozial-liberalen)
Demokratie zu verteidigen. Das Fehlen einer philosophischen Meta-Erzählung ist
für diese Autor*innen genau die Stärke seines politischen Denkens. Laut William
Curtis habe sein Verzicht auf philosophische Letztbegründungen zu einer Neube‐
schreibung eines Tugendliberalismus (virtue liberalism) beigetragen, zu dessen
Kernelement nun dank Rorty ein gelebter Anti-Autoritarismus gehöre (vgl. Curtis
2015).5

Zwar tendieren diese politik- beziehungsweise demokratietheoretischen Ausein‐
andersetzungen mit Rorty nicht selten und entgegen dessen eigener Intention dazu,
die Bedeutung der Philosophie für die Politik zu überschätzen. Doch zeigen diese
Beispiele, dass es außerhalb der philosophischen Institute durchaus ein Interesse an
seinem Werk gibt. In der Tat hat Goldmans quantitative Auswertung von peer-re‐
viewed Artikeln in einschlägigen englischsprachigen (sozial-)wissenschaftlichen
Fachzeitschriften von 1980 bis 2010 ergeben, dass Rorty nach der Erstveröffent‐
lichung von Kontingenz, Ironie, Solidarität im Jahre 1989 zunehmend auch von an‐
deren Disziplinen als der Philosophie wahrgenommen wurde (vgl. Goldman 2019:
40). Insbesondere die Politische Theorie, die Sprach- und Literaturwissenschaft so‐
wie die Religionswissenschaft haben sich in den 1990er Jahren intensiver mit seinen
Schriften befasst.6 Ein Grund für das insgesamt gestiegene Interesse an Rorty zu die‐
ser Zeit ist sicherlich zum einen, dass er nach seinem Abschied aus Princeton zwar
weiterhin in philosophischen Zeitschriften publizierte, sich aber fortan in deutlich

5 Eine ganz ähnliche Verteidigung Rortys hat in Deutschland Thomas Noetzel unternommen (vgl.
Noetzel 1991: 126).

6 So färbte beispielsweise Rortys Auffassung von Kunst und Literatur als moralische Antriebs‐
kräfte eines liberalen Gemeinwesens auch auf die in den 1990er Jahren geführten politikphiloso‐
phischen Kontroversen über eine postmoderne Ethik bzw. Tugendlehre ab (vgl. White 1991;
vgl. dazu auch Honneth 2012: 146f).

12

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


größerem Umfang auch in anderen Fachzeitschriften (etwa Critical Inquiry, Constel‐
lations, New Literary History) zu Wort meldete (vgl. Goldman 2019: 43).7 Zum an‐
deren ist das größere politikwissenschaftliche Interesse jener Zeit auch mit Rortys
politischen Themensetzungen verbunden. Seine 1990 gehaltene Tanner Lecture zum
Thema Pragmatismus und Feminismus (2000) provozierte etwa eine feministische
Debatte über Rortys politisches Denken, die von deutlicher Kritik bis hin zum Ver‐
such reichte, Rortys Neopragmatismus feministisch zu interpretieren (vgl. Janack
2010). Aber vor allem in seiner letzten Monographie Stolz auf unser Land (Rorty
1999), der Veröffentlichung seiner dreiteiligen Harvard-Vorlesung über die Ge‐
schichte der US-amerikanischen Linken (engl. Titel „Achieving our Country“), wer‐
den zahlreiche Themen behandelt, die vor allem die politische Theorie seit den
1990er Jahren beschäftigen. Hierzu gehören etwa der Streit zwischen Anerken‐
nungs- und Umverteilungstheoretiker*innen, die Frage nach den Auswirkungen der
Globalisierung auf den Nationalstaat oder auch das Verhältnis der (US-amerika‐
nischen) Linken zum Patriotismus. In vielen Schriften zu diesen Themen wird Rorty
daher auch als ein wichtiger Referenzpunkt angegeben (vgl. u.a. Fraser/Honneth
2015: 26); eine detaillierte Auseinandersetzung mit den zentralen politischen Thesen
seines Spätwerks hat jedoch nur selten stattgefunden.8

Insgesamt ergibt sich beim Rückblick auf die bisherige politikwissenschaftliche
Rezeption ein ambivalentes Bild. Die Bandbreite an Themen, die Rorty seit den
1990er Jahren aufgriff, führte zwar dazu, dass das Interesse der Politikwissenschaft,
insbesondere der Politischen Theorie, an Rorty stetig anstieg. Dies lässt sich auch an
den veröffentlichten (wiederum nur englischsprachigen) Dissertationen zu Rorty er‐
kennen, die zwischen 1990 und 2010 in der Politischen Theorie verfasst worden sind
(vgl. Goldman 2019: 42). Dennoch findet Rortys Werk vor allem in philosophisch
geprägten Debatten einen stärkeren Anklang, zumal er in den einschlägigen Kontro‐
versen der Politischen Theorie seit den 1990er Jahren zeitweise nicht über den Sta‐
tus eines Stichwortgebers hinausgekommen ist.

Wie eingangs bereits erwähnt, lässt sich allerdings seit dem Jahr 2016 ein stark
gewachsenes öffentliches Interesse an Rorty als einem politischen Denker und Zeit‐
diagnostiker erkennen.9 Nach der Wahl Donald J. Trumps zum 45. Präsidenten der
USA stand Stolz auf unser Land im Fokus der Öffentlichkeit. In vielen Zeitungsbe‐
richten war zu lesen, dass Rorty bereits vor 20 Jahren eine rechtspopulistische Re‐

7 Auch in deutschsprachigen Zeitschriften meldete sich Rorty immer wieder zu Wort. Etwa im
Merkur, der Deutschen Zeitschrift für Philosophie oder auch der FAZ und DIE ZEIT (vgl.
Reese-Schäfer 2006: 164).

8 Einige Überschneidungen mit Rortys Kritik der US-amerikanischen Linken und ihrer Politik der
Differenz finden sich bei Fukuyama (2019); allerdings setzt sich Fukuyama nicht explizit mit
Rorty auseinander.

9 Siehe dazu auch das Sonderheft zu „Rorty and American Politics Today“ der Zeitschrift Prag‐
matism Today (Malecki/Giodarno 2019).

13

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


volte in den USA vorausgesagt habe (vgl. stellvertretend für die vielen nachträgli‐
chen Buchbesprechungen Senior 2016; Lepenies 2016; Helmore 2016). In Deutsch‐
land wurden Rortys Thesen über den Niedergang der Linken und ihre Abkehr von
der Klassenpolitik im Dezember 2016 sogar in der bekannten Kabarettsendung „Die
Anstalt“ im ZDF vor einem großen Publikum ausführlich zitiert.10

Auch unterschiedliche politische Akteure scheinen sich unter dem Eindruck des
anhaltenden Erfolgs rechtspopulistischer Parteien in Europa und den USA vermehrt
für das politische Denken Rortys zu interessieren. So finden sich Auseinanderset‐
zungen mit seinen Thesen sowohl in Positionspapieren sozialdemokratischer Publi‐
zisten (vgl. Heisterhagen 2018) als auch in Überlegungen (rechts-)konservativer Au‐
toren wieder, die in Rorty gar den „Ghostwriter“ der Inaugurationsrede Donald
Trumps sehen wollen (vgl. Schacht 2017). In politikwissenschaftlichen Veröffent‐
lichungen hat sich diese (Wieder-)Entdeckung Rortys allerdings (noch?) nicht nie‐
dergeschlagen. Es bleibt daher abzuwarten, ob sich parallel zur gestiegenen öffentli‐
chen Wahrnehmung in Zukunft auch wieder ein stärkeres politikwissenschaftliches
Interesse an Rorty entfaltet. Offen ist, ob diese Auseinandersetzung weiterhin eher
durch (politik-)philosophische Überlegungen geprägt bleibt oder ob sich das Interes‐
se an Rorty auch auf andere Bereiche der Politikwissenschaft, der politischen Sozio‐
logie und der Geschichtswissenschaft ausdehnen wird.

Relevanz und Aktualität von Rortys politischem Denken

Wie der Überblick über die bisherige politikwissenschaftliche Rorty-Rezeption be‐
reits angedeutet hat, gibt es für eine erneute Lektüre Rortys und eine Weiterführung
seines Denkens über Staat, Politik und Demokratie mehrere Anlässe. An der ersten
Stelle steht jedoch der Umstand, dass wir spätestens seit dem Aufstieg des Rechts‐
populismus, dem Niedergang der Sozialdemokratie und der auf Gruppen statt auf die
Bürgerschaft bezogenen Identitätspolitik mit den Anzeichen einer normativen Krise
des demokratischen Liberalismus und einer Legitimationskrise demokratischer Re‐
gime konfrontiert sind. Diese mehrfache Krise scheint nicht so sehr mit einer fehlen‐
den theoretischen Unterfütterung demokratischer Politik zu tun zu haben, sondern
vor allem praktischen Unzulänglichkeiten des Politikmachens in liberalen Demokra‐
tien geschuldet zu sein. Dies jedenfalls bestätigte Rortys These, dass für die Attrakti‐
vität politischer Ideologien und Regime nicht deren philosophische Begründungen
und akademischen Reflexionstheorien relevant sind. Von Bedeutung sind vielmehr
ihre lebensweltliche Plausibilität, ihre pragmatische Nützlichkeit sowie ihre Veran‐
kerung in sozialer Hoffnung und der Erwartung der Verbesserung der gemeinsamen

3.

10 Vgl. dazu die Hintergrundinformationen zur Sendung in Die Anstalt (2016).

14

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


wie individuellen Lebensumstände. Wie viele der Beiträge zu diesem Band zeigen,
ist Rorty deshalb auch nicht bei seiner negativen Diagnose stehen geblieben, dass
philosophischen Begründungsbemühungen politisch nur wenig Gewicht zukommt.
Vielmehr finden sich in seinem Werk positive Antworten auf die Frage, was an die
Stelle von Begründungsdiskursen treten sollte, beziehungsweise was deren Platz be‐
reits eingenommen hat. In diesem Sinne ist Rorty ein Schlüsselautor für die Frage
nach den Quellen demokratischen Zusammenlebens in einer durch Konflikte und
Unsicherheiten gekennzeichneten Kontingenzgesellschaft, die über kein allgemein‐
verbindliches Medium und Maß von Rationalität mehr verfügt. Eine Frage, auf die
im Kontext einer manifesten Erosion der Demokratie diejenigen demokratietheoreti‐
schen Ansätze keine überzeugende Antwort mehr formulieren können, die entweder
das demokratische Institutionengefüge als eine unproblematische Voraussetzung in
Anspruch nehmen oder aber in die integrative Kraft vernünftiger Kommunikations‐
verhältnisse vertrauen müssen.

Mit seiner Perspektive auf Alternativen zu dem rationalistischen Fundierungsden‐
ken könnte Rorty zu einem wichtigen Bezugsautor für eine Frage werden, die in Zu‐
kunft politisch wie wissenschaftlich im Zentrum der Diskussion stehen wird. Deren
zugrunde liegende Problemstellung lautet: Auf welchen Wegen können Gesellschaf‐
ten, deren Bürgerschaften durch heterogene Identitäten, weitreichende Macht‐
ungleichheiten und unterschiedliche normative Vorlieben gekennzeichnet sind, ihren
Zusammenhalt sowie weitergehende politische Fortschritte sichern, obwohl sie sich
nicht mehr auf ein philosophisch oder anderweitig begründetes Normenfundament
verlassen können? Eine verbreitete Antwort in Wissenschaft wie öffentlicher Debat‐
te lautet, dass das Institutionenset liberaler Demokratien, öffentliche Deliberation so‐
wie ein tugendethisch sparsamer Verfassungspatriotismus für das Erzeugen demo‐
kratischer Legitimität ausreichend seien und darüber hinaus gemeinwohlförderliche
Politikergebnisse mit sich brächten. Wie der vorliegende Band zeigt, ist aus der Per‐
spektive von Rortys neo-pragmatistischem Ansatz dieser deliberative Institutionenli‐
beralismus eine zwar notwendige, aber keineswegs hinreichende Zutat zur Demo‐
kratie. Hinzukommen müssen Rorty zufolge gemeinsame identitätsstiftende und die
Emotionen ansprechende historische Narrative, eine Praxis demokratischer Macht‐
politik gegen die Reichen und Mächtigen, eine politische Kultur des Mitgefühls so‐
wie utopische Zukunftshoffnungen.

Wie einige Beiträge in diesem Band zeigen, waren sowohl die sozialistische und
sozialdemokratische Linke als auch der individualistische Liberalismus für Rorty
Bezugspunkte seines politischen Denkens. Sein Umgang mit diesen politischen Tra‐
ditionen war selbstreflexiv-kritisch. Darüber hinaus finden sich bei ihm auch An‐
knüpfungspunkte für den im Zuge der Krise des Liberalismus anhebenden Diskurs
über die Korrekturbedürftigkeit liberaler und linker politischer Theorie und Praxis
und über die Rolle der Linken in einer konstitutionellen Demokratie. Diese gegen‐

15

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


wärtige Suche, die auch eine Suche nach Antworten auf die Herausforderung des
Rechtspopulismus ist und auf liberaler wie linker Seite des politischen Spektrums
stattfindet, würde von einer Lektüre der politischen Texte Rortys gewiss profitieren.
Denn Rorty nimmt in seiner politischen Zeitdiagnostik nicht nur blinde Flecke bei‐
der Strömungen in den Blick, sondern macht auch konkrete Vorschläge zu ihrer Er‐
neuerung. Hier steht an erster Stelle seine These, dass die Vernachlässigung einer re‐
alpolitisch ausgerichteten Klassenpolitik sowohl von Linken wie von demokratisch
gesonnenen Liberalen korrigiert werden muss, sollen dem Rechtspopulismus und
der Erosion der Demokratie Einhalt geboten werden. In diesem Kontext ist, gerade
auch in Zeiten sich eintrübender Zukunftsaussichten, zudem Rortys Argument be‐
denkenswert, dass für das politische Handeln zwar historische Narrative und Utopi‐
en von Bedeutung sind, aber es müssten eben auch effektive und das Alltagsleben
konkret verbessernde Reformen stattfinden, unter denen er vor allem Umvertei‐
lungspolitik ,nach Unten‘ verstand. Und für diese Reformen betrachtete Rorty den
Nationalstaat als den historisch bislang effektivsten institutionellen Rahmen und die
westliche Idee von sozialer Demokratie und Menschenrechten als den besten norma‐
tiven Bezugspunkt.

Seine linkspopulistisch eingefärbte Ausbeutungskritik und sein Plädoyer für eine
umverteilende Klassenpolitik nationalstaatlicher Prägung hat Rorty allerdings mit
einer Sensibilität für diskursiv bedingte Demütigungserfahrungen und einer roman‐
tischen Idee der Selbsterschaffung verknüpft, die der libertären „Künstlerkritik“
(vgl. Boltanski/Chiapello 2018: 449f) verwandt ist. In Rortys politischem Denken
mischen sich mithin zwei Denk- und Kritikmotive, Sozialkritik einerseits, Künstler‐
kritik andererseits, die in der heutigen Debatte oftmals gegeneinander ausgespielt
werden. Wer Rorty vor diesem Hintergrund als einen rückwärtsgewandten ethno‐
zentrischen Etatisten interpretiert, täuscht sich. Wie der vorliegende Band zeigt, war
Rorty Anhänger einer kosmopolitischen Menschenrechtskultur, und sein historisie‐
render Antiessentialismus sowie sein Sinn für Selbstironie bewahrten ihn vor einer
auftrumpfenden Hypostasierung ,eigener‘ politischer Institutionen und Ideen.

Wir meinen, für eine aktualisierende Wiederentdeckung Rortys ergeben sich vor
diesem Hintergrund zahlreiche Anknüpfungsmöglichkeiten für ein neu interpretie‐
rendes und kritisches Lesen. Der Band soll als ein einführender Anstoß für eine sol‐
che Lektüre Rortys dienen.

Überblick über die Beiträge des Bandes

Der Band wird eröffnet mit Ulf Schulenbergs Beitrag Zwischen Liberalismus und
Marxismus, der eine ideen- und politikgeschichtliche Verortung von Rortys poli‐
tischem Denken vornimmt. Aufmerksamkeit erfährt hierbei Rortys skeptische Ein‐

4.

16

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


stellung gegenüber anderen linken Strömungen seiner Zeit, die Schulenberg vor dem
Hintergrund von Rortys Idealvorstellung linker, engagierter und politisch erfolgrei‐
cher Reformintellektueller der Progressive Era interpretiert. Für Rorty seien der
Elan und Optimismus dieser reformistischen Linken, die mit konkreten Reformen
kontinuierlich die materielle Situation der Menschen zu verbessern suchten, mit den
traumatischen Erlebnissen des Vietnamkriegs und der zunehmenden Enttäuschung
über die ausbleibende revolutionäre Umgestaltung der amerikanischen Gesellschaft
verloren gegangen. Die „Neue Linke“, die ihren Platz einnahm, habe sich daraufhin
von konkreten ökonomischen Reformen zunehmend verabschiedet und sich kultur‐
politischen Kämpfen und philosophischen Fragestellungen an den Universitäten ge‐
widmet. Schulenberg zeigt, wie sehr sich Rortys Kritik an dieser Entwicklung von
der konservativen Kritik der akademischen Linken unterscheidet. Zugleich arbeitet
er anschaulich heraus, dass Rortys philosophischer Pragmatismus im Kontext einer
Abgrenzungsbewegung vom Marxismus, vor allem von der marxistischen Theorie‐
bildung, interpretiert werden muss. Als ein politisches Gegenprojekt zum „wissen‐
schaftlichen Sozialismus“ entwickelte Rorty einen sozial-romantischen Liberalis‐
mus, der sich vor allem durch eine poetisierte Kultur auszeichne.

Mit dem Themenkomplex „Rorty und die Grundfragen der liberalen Demokratie”
beschäftigt sich der zweite Abschnitt dieses Bandes, wobei sich Susan Dieleman und
Jens Hacke aus unterschiedlichen Richtungen dem Thema nähern. In Richard Rorty
und die epistemische Rechtfertigung der Demokratie geht Susan Dieleman auf
Rortys Kritiker*innen, wie die Philosophin Cheryl Misak, ein. Misak wirft Rorty
vor, seine Philosophiekritik würde die Position der Demokratie gegenüber Antide‐
mokrat*innen schwächen, da Rorty behaupte, dass es weder eine philosophisch be‐
friedigende Begründung noch verbindliche erkenntnistheoretische Gründe für die
Demokratie geben könne und diese auch in der politischen Auseinandersetzung mit
den Antidemokrat*innen keine Rolle spielen würden. Dieleman möchte zwischen
diese beiden Fronten vermitteln. Sie argumentiert für ein erweitertes, sozial-proze‐
duralistisches Verständnis von Epistemologie, das sie sowohl mit der Demokratie als
auch mit Rortys, der Epistemologie gegenüber kritisch eingestelltem, philoso‐
phischem Denken in Einklang bringt. Damit gelingt es ihr Rorty in erkenntnistheore‐
tische Debatten über die Demokratie einzubringen, wovon ihn sowohl die Fachspe‐
zialist*innen als auch er sich selbst bisher immer ausgeschlossen hatten.

Jens Hackes Beitrag Liberale Demokratie und Solidarität behandelt Rortys eigen‐
willig-originellen Umgang mit politischen Begriffsbeständen und Problemstellun‐
gen. Hierbei steht Rortys Verwendung von Schlüsselbegriffen wie Demokratie,
Liberalismus und Solidarität im Zentrum, die Hacke mit anderen Deutungsvorschlä‐
gen aus der politischen Theorie ins Gespräch bringt. Vor allem das nicht auf einen
einfachen Nenner zu Bringende von Rortys politischem „Crossover-Denken“ wird
von Hacke herausgearbeitet. Im Lichte des heute um sich greifenden Pessimismus

17

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


hinsichtlich der Zukunftsperspektiven der liberalen Demokratie entwickelt Hacke
eine Lesart von Rorty, die einen erfrischenden Gegenstandpunkt zu den gegenwärti‐
gen Diskussionen bildet. Hacke sieht Rorty zwar selbst zwischen „Skepsis und Zu‐
versicht“ (Oakshott) changieren, und mit Camus wendet er ein, das von Rorty so be‐
tonte Mitgefühl drohe unter bestimmten Umständen ins Leere zu laufen, aber von
Rorty ließen sich gleichwohl so manche Lektionen für das heutige politische Den‐
ken der Demokratie lernen.

Die beiden Texte des dritten Abschnitts „Menschenrechtsbegründung oder Men‐
schenrechtskultur?“ widmen sich anschließend der Frage, was Rorty zur Diskussion
über die Menschenrechte beizusteuern vermag. Christian Schwaabe rekonstruiert in
Liberalismus ohne Rationalismus Rortys Absage an den universalistischen Anspruch
des aufgeklärten Rationalismus. Er widmet sich mit Rorty der daraus resultierenden
Frage, wie im postmetaphysischen Zeitalter die Menschenrechte politisch gedacht
werden können. Anstatt den weggebrochenen metaphysischen Gewissheiten nachzu‐
trauern, biete Rorty Gründe dafür an, das reflexiv gewordene Projekt der Menschen‐
rechte beherzt weiter vertreten und pragmatisch verbessern zu können. Den Relati‐
vismusvorwürfen, denen Rorty sich Zeit seines akademischen Lebens ausgesetzt
sah, begegnet er mit dem Konzept eines progressiven Ethnozentrismus, das
Schwaabe in Auseinandersetzung mit der Kommunitarismus versus Liberalismus-
Debatte entwickelt und mit Rortys Hoffnung auf eine multikulturelle, globale Utopie
verbindet.

Marie-Luisa Frick setzt hierzu einen Kontrapunkt. Sie beschäftigt sich in Was wir
von Rorty über Menschenrechte lernen können – und was nicht mit Rortys anti-dua‐
listischer Haltung in Fragen der Wahrheit. Sein konstruktivistischer, anti-universalis‐
tischer Ansatz, gepaart mit dem provokanten Gedanken des Ethnozentrismus und
seinem Beharren, dass das Mitgefühl entscheidender Träger moralischen Fortschritts
sei, zählen für sie zu seinen Stärken, die besonders in Zeiten zunehmender Missach‐
tung von Menschenrechten wieder aktuell werden. Rortys „pauschale Abneigung ge‐
genüber philosophischen Begründungen“ übersehe jedoch, „dass auch nicht-absolute
Begründungen ihren Wert haben (können) und dass mit verrechtlichen Ansprüchen
Fragen nach der Rechtfertigbarkeit von Pflichten einhergehen“. Das berührt Fragen,
die Rorty gerne vermeiden wollte. Sie könnten jedoch, so Fricks Pointe, einen Bei‐
trag zu seinem eigenen Projekt der „umfassenden Humanisierung menschlicher Ver‐
hältnisse“ leisten, weswegen sie für einen nicht-absolut gesetzten menschenrecht‐
lichen Begründungsansatz plädiert.

Der vierte und letzte Abschnitt Rorty – Provokation oder Inspiration für die Lin‐
ke? behandelt die Frage, was Rorty der politischen Linken zu sagen hat. Wie rele‐
vant sind Rortys politische Zeitdiagnosen und Interventionen aus den 1980er
und 1990er Jahren für heutige Fragestellungen? Den Auftakt für den Abschnitt bil‐
det Martin Seeligers Beitrag Muss sich die europäische Linke zwischen National‐

18

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


staat und Internationalismus entscheiden? Seeliger macht Rortys Demokratie- und
Staatsverständnis für aktuelle Strategiefragen fruchtbar, mit denen sich die Linke in‐
nerhalb der Europäischen Union konfrontiert sieht. Seeliger argumentiert, dass sich
mit Rortys Antiessenzialismus und seinem pragmatistischen Antidualismus poli‐
tische Dilemmata auflösen lassen, die sich aus den Dualismen individuelle Freiheit
versus solidarische Gleichheit, Egalitarismus versus Konstitutionalismus, sowie na‐
tionale versus internationale Mobilisierung ergeben. Seeliger zeigt, mit Rorty, dass
sich eine linke, pragmatische Politik weder für das eine noch das andere entscheiden
muss. Die europäische Linke tue gut daran, sich nicht von abstrakten Grundsatzde‐
batten ablenken zu lassen, sondern situationsbedingt konkrete egalitäre Politik vor‐
anzutreiben.

Schlechte Aussichten. Richard Rortys politisches Denken in der Krise des demo‐
kratischen Liberalismus von Veith Selk und Christoph Held beschäftigt sich an‐
schließend mit den Unterschieden zwischen Rortys Vorstellung einer machtpolitisch
schlagfertigen Linken und der von Rorty kritisierten „Neuen Linken“. Die Autoren
zeigen allerdings auch auf, dass Rorty die akademisierte Linke und deren Kulturpo‐
litik nicht pauschal ablehnte – und mit ihr tatsächlich mehr Überschneidungen auf‐
wies als es auf den ersten Blick erscheinen mag. Allerdings zeichnet ihr Ausblick
ein weniger optimistisches Bild. Die Autoren gestehen Rortys Zeitdiagnose nach
wie vor eine sehr hohe Aktualität zu, genauso wie seiner Analyse über die Fehler der
„Neuen Linken“. Sein Plädoyer für soziale Hoffnung und sein Festhalten an dem
progressiven Projekt eines reflexiv gewordenen, sozialdemokratischen Etatismus er‐
scheinen ihnen jedoch nicht nur in Anbetracht der Krisenerscheinungen der Demo‐
kratie im 21. Jahrhundert, sondern auch vor dem Hintergrund von Rortys eigener
pessimistischer Zeitdiagnose als unrealistisch. Der Beitrag zeigt, dass eine richtige
Kritik nicht zwingend zu praktisch realisierbaren Lösungen führen muss.

Mit ihrem Essay Intellektueller Fortschritt im Wandel der Zeit eröffnet Susana de
Castro eine dezidiert kritische Perspektive auf den Nutzen von Rortys politischer
Philosophie für die heutige Linke. Sie unterzieht Rorty einer feministischen und ka‐
pitalismuskritischen Re-Lektüre. De Castro zufolge hat die Unterscheidung von öf‐
fentlichen und privaten Interessen Rorty von den egalitären Zielen seiner Jugend
weggeführt. Zudem habe ihn seine Beschäftigung mit feministischen Autor*innen
nur bedingt geholfen, von seiner androzentrischen Vorliebe für private Romantik ab‐
zubringen, was sein Konzept von intellektuellem Fortschritt begrenzen würde. Ins‐
gesamt sieht de Castro vor allem das Fehlen eines intersektionalen und postkolonia‐
len Antikapitalismus als ein Problem von Rortys politischem Denken an.

Die „neue Linke“ als Außenzirkel der Macht von Dirk Jörke und Torben
Schwuchow zeigt abschließend auf, dass Rortys augenzwinkernde Selbstbeschrei‐
bung eines „postmodernen liberalen Bourgeois“ nicht wörtlich genommen werden
sollte. Stattdessen weisen beide auf Rortys oft vernachlässigte „sozialistische“ und

19

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


herrschaftskritische Seite hin, die stark von John Dewey und dem sozialistischen
Schriftsteller und Journalisten George Orwell beeinflusst wurde. Jörke und
Schwuchow entwickeln aus Rortys Schriften eine scharfe Kritik an der linksaffinen
„Akademikerklasse“, die im Neoliberalismus die gut dotierte Funktion einer „pro‐
gressiven“ Herrschaftslegitimation eingenommen habe. Sie erblicken in dieser Klas‐
se die Wiederkehr des „sozialistischen Snobs“, gegen den bereits Orwell zu Felde
gezogen ist. Damit widersprechen die beiden Autoren denjenigen, die Rorty allzu
schnell ein mangelndes kritisches Bewusstsein vorwerfen und in ihm einen Verteidi‐
ger des Status quo sehen. In dieser Lesart zeigen sich nicht nur Rortys Begabung für
gelungene Polemiken, sondern auch sein Feingespür für die Widersprüche und Un‐
zulänglichkeiten des eigenen linksakademischen Milieus, die ihn bis heute so lesens‐
wert machen.

***
Der Band geht zurück auf eine Anregung des Reihenherausgebers Prof. Dr. Rüdiger
Voigt, die wir dankbar aufgenommen haben. Finn Langbein und Heike Jensen haben
uns bei der Korrektur und der Erstellung des Manuskripts unterstützt. Katharina
Schmidt / Kwittiseeds danken wir herzlich für das Titelbild.

Literatur

Auer, Dirk 2004: Politisierte Demokratie: Richard Rortys politisierter Antiessentialismus.
Wiesbaden.

Becker, André 2010: Reflexiver Policy-Wandel. Richard Rorty als kulturpolitischer Entrepre‐
neur. Berlin/Münster.

Bernstein, Richard J. 1987: „One Step Forward, Two Steps Backward. Richard Rorty on Libe‐
ral Democracy and Philosophy“. In: Political Theory, 25 (4), S. 538-63.

Bernstein, Richard J. 2002: „Rortys Liberal Utopia“. In: Malachowski, Alan (Hrsg.): Richard
Rorty. Bd. 3. London, S. 5-32.

Boltanski, Luc/Chiapello, Ève 2018: Der neue Geist des Kapitalismus. Köln.
Brandom, Robert (Hrsg.) 2000: Rorty and his Critics. Malden.
Brunkhorst, Hauke 1990: „Eine Moderne ohne Vernunft? – Richard Rorty und die falsche

Aufhebung der Metaphysik”. In: Leviathan, 18 (3), S. 435-450.
Brunkhorst, Hauke 1996: „Rorty, Putnam and the Frankfurt School”. In: Philosophy & Social

Criticism, 22 (5), S. 1-16.
Chin, Clayton 2018: The Practice of Political Theory: Rorty and Continental Thought. New

York.
Curtis, William M. 2015: Defending Rorty. Pragmatism and Liberal Virtue. New York.
Die Anstalt 2016: „Der Faktencheck. Hintergründe zur Sendung vom 06.12.2016“. URL:

https://www.claus-von-wagner.de/content/4-tv/1-anstalt/20161206-20161206-bundestagsw
ahl-2017/anstalt-20161206-faktencheck.pdf [29.10.2020].

20

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Festenstein, Matthew/Thompson, Simon (Hrsg.) 2001: Richard Rorty: Critical Dialogues.
Oxford.

Fraser, Nancy/Honneth, Axel 2015: Umverteilung oder Anerkennung? Frankfurt am Main.
Fukuyama, Francis 2019: Identität. Wie der Verlust der Würde unsere Demokratie gefährdet.

Hamburg.
Goldman, Loren 2019: „Richard Rorty, Homo Adacemicus Politicus“. In: Analyse & Kritik,

41 (1), S. 31-69.
Habermas, Jürgen 1999: „Wahrheit und Rechtfertigung. Zu Richard Rortys pragmatischer

Wende“. In: Ders.: Wahrheit und Rechtfertigung. Philosophische Aufsätze. Frankfurt/
Main, S. 230-270.

Hacke, Jens 2002: „Reading Rorty – eine verpasste Chance liberalkonservativer deutscher In‐
tellektueller?” In: Berliner Debatte Initial, 13 (3), S. 83-94.

Hacke, Jens 2006: Philosophie der Bürgerlichkeit. Die liberalkonservative Begründung der
Bundesrepublik. Göttingen.

Heisterhagen, Nils 2018: „Redet wieder über Geld, nicht nur über Gender!“ In: Cicero (on‐
line). URL: https://www.cicero.de/innenpolitik/linke-krise-donald-trump-richard-roty-
[29.10.2020].

Hellmann, Gunter 2017: „Pragmatismus in den Internationalen Beziehungen“ In: Sauer,
Frank/Masala, Carlo (Hrsg.): Handbuch Internationale Beziehungen. Wiesbaden,
S. 359-397.

Helmore, Edward 2016: „‚Something will crack‘: supposed prophecy of Donald Trump goes
viral“. In: The Guardian (online). https://www.theguardian.com/us-news/2016/nov/19/don
ald-trump-us-election-prediction-richard-rorty [29.10.2020].

Honneth, Axel 2012: Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie.
Frankfurt am Main.

Horster, Detlef 1991: Richard Rorty zur Einführung. Hamburg.
Janack, Marianne (Hrsg.) 2010: Feminist Interpretations of Richard Rorty. Pennsylvania.
Lepenies, Wolf 2016: „US-Philosoph sah schon 1997 das Szenario Trump voraus“. In: Die

Welt (online): https://www.welt.de/kultur/article159316646/US-Philosoph-sah-schon-1997
-das-Szenario-Trump-voraus.html [29.10.2020].

Malachowski, Alan 2002: Richard Rorty. 4 Bde. London.
Malecki, W. P./Giordano, J. 2019: „Rorty and American Politics Today. Introduction“. In:

Pragmatism Today, 10 (1), S. 5-8.
Marti, Urs 1996: „Die Fallen des Paternalismus. Eine Kritik an Richard Rortys politischer

Philosophie“. In: Deutsche Zeitschrift für Philosophie, 44 (2), S. 259-70.
Mouffe, Chantal 2007: Über das Politische. Frankfurt a. Main.
Müller, Martin 2014: Private Romantik, öffentlicher Pragmatismus? Richard Rortys transfor‐

mative Neubeschreibung des Liberalismus. Bielefeld.
Müller, Martin (Hrsg.) 2021: Handbuch Richard Rorty. Wiesbaden.
Neumann, Walter G. 1992: Wider den Pragmatismus: zur Philosophie Richard Rortys.

Würzburg.
Noetzel, Thomas 1991: „Solidarität ohne Wahrheit – braucht Politik philosophische Begrün‐

dungen?”. In: Perspektiven des demokratischen Sozialismus, 8 (2), S. 121-130.

21

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Reese-Schäfer, Walter 2006: Richard Rorty zur Einführung. Frankfurt am Main.
Rondel, David (Hrsg.) 2021: The Cambridge Companion to Rorty. Cambridge.
Rorty, Richard. 1987: Der Spiegel der Natur. Eine Kritik der Philosophie. Frankfurt am Main.
Rorty, Richard 1988: „Vorwort”. In: Ders.: Solidarität oder Objektivität. Drei philosophische

Essays. Stuttgart, S. 5-9.
Rorty, Richard 1999: Stolz auf unser Land. Die amerikanische Linke und der Patriotismus.

Frankfurt am Main.
Rorty, Richard 2000: Feminismus und Pragmatismus, in: Ders.: Wahrheit und Fortschritt.

Frankfurt am Main, S. 291-328.
Rorty, Richard 2008: Philosophie als Kulturpolitik. Frankfurt am Main.
Rorty, Richard 2021: On Philosophy and Philosophers. Unpublished Papers, 1960-2000. Her‐

ausgegeben von Malecki, W. P./Voparil, Chris. Cambridge.
Schacht, Ulrich 2017: „Der Ghostwriter. Wie viel Richard-Rorty-Kritik am linksliberalen Es‐

tablishment steckt in Donald Trumps Inauguralrede?“ In: Tumult. Vierteljahresschrift für
Konsensstörung, Frühjahr 2019, S. 5-9.

Schäfer, Thomas (Hrsg.) 2011: Hinter den Spiegeln. Beiträge zur Philosophie Richard Rortys
mit Erwiderungen von Richard Rorty. Frankfurt am Main.

Selk, Veith/Jörke, Dirk 2012: „Der Vorrang der Demokratie. Die pragmatistische Demokratie‐
theorie von John Dewey und Richard Rorty“. In: Lembcke, Oliver (Hrsg.): Normative De‐
mokratietheorien. Wiesbaden, S. 255-84.

Selk, Veith 2019: „Richard Rorty”. In: Comtesse, Dagmar et. al. (Hrsg.): Radikale
Demokratietheorie – Ein Handbuch. Berlin, S. 400-409.

Senior, Jennifer 2016: „Richard Rortys 1998 Book Suggested Election 2016 Was Coming“.
In: The New York Times (online): https://www.nytimes.com/2016/11/21/books/richard-ror
tys-1998-book-suggested-election-2016-was-coming.html [29.10.2020].

White, Stephen K. 1991: Political Theory and Postmodernism. Cambridge.

22

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


I.

Rorty im ideenpolitischen Kontext

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Ulf Schulenberg

Zwischen Liberalismus und Marxismus.
Rortys Pragmatismus im politischen Kontext

Einleitung

Ein Proust und Kundera lesender amerikanischer Linksintellektueller, der John
Dewey verehrt und dessen deutliche Ablehnung des Marxismus teilt – Richard Ror‐
tys Positionierung in der amerikanischen Intellektuellenlandschaft lässt sich mit Fug
und Recht als originell bezeichnen. Von Seiten der Linken war Rorty oftmals dem
Vorwurf ausgesetzt, er sei kein wirklicher Linksintellektueller, sondern vielmehr ein
Liberaler und Ästhetizist, der lediglich vorgibt, auf Seiten der Guten zu stehen.
Demgegenüber beklagten Vertreter der Rechten, Rorty verlöre sich in einer unver‐
antwortlichen und relativistischen Auflösung des Wahrheitsbegriffes sowie einer ra‐
dikalen Dekonstruktion der westlichen Philosophiegeschichte. Konservative Kritiker
sehen ihn als integralen Teil der amerikanischen kulturellen Linken, obgleich er ge‐
nau diese Linke in seinem Buch Stolz auf unser Land. Die amerikanische Linke und
der Patriotismus (1999a) scharf kritisiert hat. Für konservative Theoretiker und In‐
tellektuelle ist Rorty, zusammen mit Lacan, Butler, Derrida und Foucault, Schuld an
den Auswüchsen postmoderner Theoriebildung, deren ikonoklastischer Gestus den
Wahrheits-, Subjekt- und Rationalitätsbegriff zu dekonstruieren sucht.

Aber auch aus den eigenen Reihen wurde Rorty wiederholt scharf kritisiert. Der
pragmatistische Philosoph Richard J. Bernstein zum Beispiel, der mit Rorty bereits
in jungen Jahren an der University of Chicago studierte, unterstreicht in mehreren
Aufsätzen, dass er Rortys Versuch ungemein schätzt, den Liberalismus auf eine anti-
fundamentalistische, nicht-universalistische und nicht-rationalistische Art neu zu
denken. Gleichzeitig beklagt er jedoch, dass Rorty, im Gegensatz zu Dewey, zu vage
bliebe, wenn es um das Erarbeiten konkreter Maßnahmen geht, die zur Verbesserung
der Lebenssituationen benachteiligter Gruppen führten (siehe Bernstein 2003
und 2010).

Deweys Version des Pragmatismus, als Instrumentalismus oder naturalistischer
Humanismus, war bereits schwer theoretisch zu fassen, da er sich aus sehr verschie‐
denen Quellen speiste (englischer Empirismus, Hegel und Darwin). Man ist versucht
zu konstatieren, Rorty erhöhe den Grad der theoretischen Anstrengung, da sein Den‐
ken auf neuartige Art und Weise zeigt, wie Pragmatismus, Romantik, Humanismus
und Postmetaphysik zusammenhängen (siehe Schulenberg 2015). Um Rortys Wir‐

1.

25

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


ken als politischer Intellektueller zu verstehen, ist es wichtig zu erkennen, dass er
eine Neubeschreibung des Liberalismus bietet, die idealiter die Vorzüge dessen er‐
hellen soll, was er als poeticized culture bezeichnet. Diese „ästhetisierte Kultur“
(Rorty 1992: 99) ist eine post-metaphysische Kultur, in der keine Spur des Göttli‐
chen verbleibt, in der die Menschen ihr Sprechen und Handeln nicht länger durch
etwas Nicht-Menschliches bestimmen lassen und in der der Wunsch nach Überein‐
stimmung mit oder Ausrichtung nach etwas bereits Gegebenem ersetzt wird durch
den Wunsch nach einer kreativen Ausgestaltung des Zukünftigen sowie die Einsicht,
dass Normativität nur menschengemacht sein kann und dass wir erst – im Sinne
Nietzsches – die Welt geschaffen haben, die uns etwas angeht.1 Diese liberale poeti‐
sierte Kultur wird bevölkert von Nominalisten und Historisten, das heißt von libera‐
len Ironikerinnen, die jedweder Form des Repräsentationalimus abgeschworen ha‐
ben und von der Kontingenz ihrer Sprache, ihres Selbst und ihrer Gemeinschaft wis‐
sen.

Aus dem zuvor Gesagten wird deutlich, dass Rortys Verständnis des Liberalismus
sich von traditionellen Definitionsversuchen dieses komplexen Begriffes unterschei‐
det. Unzweifelhaft zeigt er sich beeinflusst von Theoretikern wie John Stuart Mill,
Isaiah Berlin, John Rawls und Jürgen Habermas, aber er bietet eine Neubeschrei‐
bung des Liberalismus, die eine veränderte Sichtweise ermöglicht. In den amerikani‐
schen Diskussionen des 20. Jahrhunderts war der Liberalismus oftmals gekoppelt an
die Idee des amerikanischen Exzeptionalismus.2 Der Begriff des Liberalismus war
mit anderen Worten nie unschuldig. In den Politikwissenschaften, der Amerikanistik
und der Intellectual History verkam der Begriff zur Akzentuierung der Außerge‐
wöhnlichkeit des amerikanischen Experiments und damit in vielen Fällen zur Recht‐
fertigung der hegemonialen Position der USA. Zu Zeiten des Kalten Krieges war
dieses ideologische Verständnis des Liberalismus von zentraler Bedeutung. In sei‐
nem Standardwerk The Liberal Tradition in America (1991 [1955]) macht Louis
Hartz deutlich, dass der Liberalismus in einer Gesellschaft, die nie feudal gewesen
ist und folglich auch nie eine gegen die Aristokratie gerichtete revolutionäre Traditi‐
on aufwies, ‚natürlich‘ erscheint. Die amerikanische Gesellschaft, wie Hartz betont,
„has within it, as it were, a kind of self-completing mechanism, which insures the
universality of the liberal idea“ (Hartz 1991: 6). Hartz schreibt zum Fehlen einer so‐
zialistischen Tradition in den USA: „It is not accidental that America which has uni‐
quely lacked a feudal tradition has uniquely lacked also a socialist tradition. The hid‐
den origin of socialist thought everywhere in the West is to be found in the feudal
ethos. The ancien régime inspires Rousseau; both inspire Marx“ (Hartz 1991: 6).

1 Im Aphorismus 301 in Die fröhliche Wissenschaft schreibt Nietzsche: „Wir erst haben die Welt,
die den Menschen Etwas angeht, geschaffen!“ (1988: 540).

2 Siehe zum amerikanischen Exzeptionalismus Lipset (1996) und Madsen (1998). Vgl. auch wei‐
terführend Lloyd (1997).

26

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Die Spannungen zwischen Thomas Jefferson und Alexander Hamilton, zwischen
John Rawls und Ronald Dworkin oder Michael Sandel, führen zu Umformungen
oder gedanklichen Erweiterungen der Idee des Liberalismus, aber nie zu seiner Ver‐
drängung.3

Dieser Beitrag stellt sich die Aufgabe, in drei Schritten die Kontexte zu erhellen,
die für Rortys Entwicklung als politischer Intellektueller wichtig waren. Im zweiten
Teil diskutiere ich seine Lesart der amerikanischen Linken, wie er sie in Stolz auf
unser Land präsentiert. Er unterscheidet streng zwischen der „reformistischen Lin‐
ken“ (reformist Left) und der „kulturellen oder akademischen Linken“ (cultural or
academic Left). Während letztere sich als ineffektiv und von Theorie besessen er‐
wiesen hat, gilt es laut Rorty an das Erbe der ersteren anzuknüpfen. Der dritte Teil
konzentriert sich auf Rortys idiosynkratisches Verständnis des Marxismus. Dies ist
von außerordentlicher Bedeutung, weil die vieldiskutierte Renaissance des Pragma‐
tismus seit den 1980er Jahren zu zahlreichen anregenden Analysen und Erweiterun‐
gen des Verständnisses dieser amerikanischen Philosophie geführt hat. Bedauerli‐
cherweise wurde jedoch das Verhältnis von Pragmatismus und Marxismus fast gänz‐
lich ignoriert. Rortys Kritik des Marxismus bietet folglich die Möglichkeit, diesem
Desiderat pragmatistischer Forschung zumindest ansatzweise zu begegnen. In einem
abschließenden Teil werde ich zu klären versuchen, inwiefern Rortys Neubeschrei‐
bung des Liberalismus mit seiner Idee einer poetisierten Kultur zusammenhängt.

Rorty und die amerikanische kulturelle Linke

Im Jahre 1909 erschien Herbert Crolys The Promise of American Life. Im Rückblick
erweist sich dieses Buch als zentral für die sogenannte Progressive Era in den USA.
Croly suchte zu Beginn des 20. Jahrhunderts einem neuen Verständnis des liberalen
Kapitalismus den Boden zu bereiten. Die Industrialisierung hatte seiner Ansicht
nach zu Verwerfungen in der amerikanischen Gesellschaft geführt, die Reichen noch
reicher gemacht und damit zu enormen Spannungen zwischen den sozialen Klassen
geführt. Croly, der aus einer wohlhabenden Familie stammte, wollte den Kapitalis‐
mus keineswegs abschaffen, sondern seine Folgen abmildern. Der radikale Indivi‐
dualismus eines Thomas Jefferson war nicht mehr tragbar und sollte durch eine stär‐
kere Gewichtung der Rolle des Staates, im Sinne Alexander Hamiltons, zurückge‐
drängt werden. In Crolys Demokratieverständnis soll die Eigeninitiative der Men‐
schen, das heißt ihr dynamisches Streben nach Selbstverwirklichung, gepaart wer‐

2.

3 In diesem Zusammenhang siehe Lipset/Marks (2000). Weiterführend siehe auch Flacks (1988),
Buhle (1987), Denning (1997) und Schulenberg (2007).

27

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


den mit einer Umverteilungspolitik, die dem Pauperismus der Arbeiterklasse entge‐
genwirkt.4 Er führt hierzu aus:

„In order to be true to their [the Americans’] past, the increasing comfort and economic
independence of an ever increasing proportion of the population must be secured, and it
must be secured by a combination of individual effort and proper political organization.
Above all, however, this economic and political system must be made to secure results of
moral and social value“ (Croly 1989: 17).

Die Vorstellung Jeffersons, das individuelle Interesse füge sich ‚automatisch‘ mit
dem öffentlichen Interesse zu einem harmonischen Ganzen, kann nicht länger als
realistisch gelten. Ein regulierendes Eingreifen des Staates, so Croly, liegt deswegen
im öffentlichen Interesse:

„The experience of the last generation plainly shows that the American economic and so‐
cial system cannot be allowed to take care of itself, and that the automatic harmony of the
individual and the public interest, which is the essence of the Jeffersonian democratic
creed, has proved to be an illusion. Interference with the natural course of individual and
popular action there must be in the public interest; and such interference must at least be
sufficient to accomplish its purposes“ (Croly 1989: 152).

Crolys The Promise of American Life ist ein steter Bezugspunkt in Rortys Stolz auf
unser Land. Seine Gegenüberstellung einer „excessively individualized democracy“
und einer „more highly socialized democracy“ (Croly 1989: 25) ist zentral für
Rortys Argumentation. Laut Rorty hat Croly erheblich dazu beigetragen, dass sich
viele linke Intellektuelle in der Progressive Era als Sozialisten verstanden, obgleich
sie weder den Gedanken der Notwendigkeit einer Revolution vertraten noch die Idee
einer Verstaatlichung der Produktionsmittel befürworteten. Crolys Idee einer sozia‐
len Politik der Umverteilung, so Rorty, war im gesamten 20. Jahrhundert von enor‐
mer Bedeutung im Hinblick auf eine klare Trennung zwischen Links und Rechts:

„Von 1909 bis heute scheiden sich die amerikanische Linke und Rechte an der These, daß
dem Staat die Verantwortung für eine solche Umverteilung zufällt. Wir Amerikaner
brauchten keinen Marx, um zu erkennen, daß Umverteilung notwendig oder daß der Staat
oft kaum mehr als das ausführende Organ der Reichen und Mächtigen ist“ (Rorty 1999a:
49f).

4 An einer zentralen Stelle schreibt Croly: „The existing concentration of wealth and financial
power in the hands of a few irresponsible men is the inevitable outcome of the chaotic individ‐
ualism of our political and economic organization, while at the same time it is inimical to demo‐
cracy, because it tends to erect political abuses and social inequalities into a system. The infe‐
rence which follows may be disagreeable, but it is not to be escaped. In becoming responsible
for the subordination of the individual to the demand of a dominant and constructive national
purpose, the American state will in effect be making itself responsible for a morally and socially
desirable distribution of wealth“ (Croly 1989: 23).

28

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Eine der zentralen Thesen in Stolz auf unser Land ist, dass die heutige amerikani‐
sche Linke sich gegenüber der Idee einer sozialen Politik der Umverteilung völlig
indifferent verhält. Crolys Progressivismus hat mit anderen Worten keine Fortfüh‐
rung innerhalb der Linken erfahren. Seit den 1960er Jahren hat die amerikanische
Linke sich radikal verändert. Sie ist unpatriotisch und selbstbezogen geworden, und
sie ist nicht länger gewillt, sich als Partei der Hoffnung zu verstehen. Die von Rorty
so genannte kulturelle Linke hat dafür gesorgt, dass Kulturpolitik an die Stelle der
Umverteilungspolitik und des Kampfs für Arbeitnehmerrechte tritt. Dies sei nicht
mehr eine aktive und gestaltende Linke, sondern eine lediglich betrachtende und de‐
fätistische Linke, die sich auf zynische Art und Weise in der Theoriebildung verlöre.
Rorty macht klar, dass die zeitgenössische amerikanische kulturelle Linke seiner
Ansicht nach unfähig ist, sich in Fragen bedeutender nationaler Politik zu engagie‐
ren (siehe Rorty 2000: 57-87).

Im ersten Teil von Stolz auf unser Land unterstreicht Rorty, welche Bedeutung
Walt Whitman und John Dewey zukommt, wenn es um die Frage des National‐
stolzes geht. Diese beiden linken Intellektuellen kannten die Defizite ihres Heimat‐
landes und die von Gewalt geprägten Ausschließungen und Erniedrigungen, die Teil
der amerikanischen Geschichte sind. Gleichwohl sahen sie in den USA ein Projekt,
das auf die Zukunft gerichtet ist. So man Rorty folgt, sind Whitman und Dewey der
Ansicht, dass die Bedeutung der USA darin liegt, dass es sich um ein historisches
und menschengemachtes Experiment handelt, das sich keiner Form der Autorität
beugt. Dewey und Whitman sahen im amerikanischen Experiment eine Bestärkung
ihrer Vorstellung, dass der Mensch sich nicht länger der Autorität von etwas Nicht-
Menschlichem zu beugen habe und sich nicht mehr vom Gedanken der Ewigkeit an‐
gezogen fühlen sollte. Hieraus wird ersichtlich, dass Rortys pragmatistische Insis‐
tenz auf der Bedeutung von Antifundamentalismus, Historismus und Antiautoritaris‐
mus auch seine Lektüre von Whitman und Dewey als linken Patrioten affiziert.
Rortys Lesart von Whitman ist aber insofern reduktionistisch, als er verkennt, in
welchem Maße dieser Dichter der amerikanischen Romantik noch von der Spannung
zwischen Metaphysik und Postmetaphysik bestimmt war und dieser folglich das
amerikanische Experiment durchaus noch teilweise von Formen der Transzendenz
durchzogen sah. Auch übersieht Rorty, dass Whitmans Diagnose der USA nach dem
Bürgerkrieg in Democratic Vistas (1977 [1871]) durch einen bedrückenden Pessi‐
mismus geprägt war (siehe Schulenberg 2019a). Dessen ungeachtet ist es interessant
zu sehen, wie Rorty in seiner Lektüre von Whitman und Dewey Antiautoritarismus
und Postmetaphysik mit der utopischen Idee einer klassenlosen Gesellschaft verbin‐
det:

„Dewey wie Whitman sahen in den Vereinigten Staaten eine Möglichkeit, in einem endli‐
chen, menschlichen, geschichtlichen Unternehmen statt in etwas Ewigem und Nicht‐
menschlichem einen letzten Sinn zu erblicken. Beide hofften, daß in Amerika einmal

29

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


eine Religion der Liebe an die Stelle einer Religion der Furcht treten würde. Sie träumten
davon, daß die Amerikaner die herkömmliche Verknüpfung durchbrechen würden, zwi‐
schen dem religiösen Drang, etwas Höheres zu verehren, und dem kindlichen Geborgen‐
heitsbedürfnis, der kindischen Hoffnung, der Zeitlichkeit und dem Zufall zu entrinnen.
Das erste wollten sie erhalten und auf das zweite verzichten. An die Stelle der herkömm‐
lichen Kenntnis des Willens Gottes wollten sie die Hoffnung auf ein kasten- und klassen‐
loses Amerika setzen. Nicht Gott, sondern ein utopisches Amerika sollte der unbedingte
Gegenstand der Sehnsucht sein. Der Kampf für soziale Gerechtigkeit sollte Lebensquell
und Seele der Nation sein“ (Rorty 1999a: 22).

Es ist genau dieser Wunsch nach einer klassenlosen Gesellschaft, der für die kultu‐
relle Linke Rorty zufolge keine Rolle mehr spielt. Um sein Argument in Stolz auf
unser Land zu verstehen, muss man seine Definitionen der reformistischen und der
kulturellen Linken genauer betrachten. Unter der reformistischen Linken versteht
Rorty die amerikanische Linke zwischen dem Ende des 19. Jahrhunderts und der
Mitte der 1960er Jahre, das heißt, sie umfasst in erster Linie die Zeit des Progressi‐
vismus und des New Deal. Dies sind die Linken, die laut Rorty im Rahmen der De‐
mokratie versucht haben, die Reichen daran zu hindern, die Armen immer weiter
auszubeuten. Diese reformistische Linke war dadurch geprägt, dass in ihr Patriotis‐
mus, Antikommunismus, ein von Dewey angeregter Pragmatismus und die sozial‐
demokratische Idee einer Umverteilungspolitik zusammenfanden. Die Mitte der
60er Jahre markiert einen radikalen Bruch mit dieser politisch aktiven, progressiven
Linken. Nach der enttäuschten Hoffnung auf eine revolutionäre Umgestaltung der
amerikanischen Gesellschaft und vor allem wegen des Traumas des Vietnamkrieges
sah die sogenannte New Left, die aus den Studentenprotesten erwuchs, die Notwen‐
digkeit, das Vermächtnis der reformistischen Linken zu hinterfragen.5 Aus dieser
New Left entstand die kulturelle Linke, die fast ausschließlich im universitären Be‐
reich wirkt. Letztere sieht keine Notwendigkeit, sich an der Ausarbeitung konkreter
Reformen und Maßnahmen zu beteiligen, die eine Verbesserung der Lebenssituation
benachteiligter Gruppen nach sich zöge, sondern sie konzentriert sich, stark beein‐
flusst durch Philosophen wie Derrida, Foucault, Lacan und Heidegger, auf die Theo‐
riebildung. Anstatt sich auf das utopische Ziel einer klassenlosen amerikanischen
Gesellschaft zu fokussieren, verliert sich die kulturelle Linke Rorty zufolge in im‐
mer elaborierteren Formen der Identitäts- und Alteritätspolitik. Die Ausarbeitung
einer Politik der Differenz und der Alterität sei an die Stelle der notwendigen Be‐
schäftigung mit politischer Ökonomie getreten, und diese neue Orientierung ver‐
damme die kulturelle Linke zur Bedeutungslosigkeit im Hinblick auf die Ausgestal‐
tung nationaler politischer Maßnahmen. Was die Lösung der wirklich virulenten na‐
tionalen Probleme betrifft, so Rorty, hat die kulturelle Linke keine Vorschläge anzu‐

5 Eine der anregendsten Diskussionen der amerikanischen Linken bietet immer noch Lasch
(1965) und (1969).

30

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


bieten. Befangen in ihrer kryptisch-hermetischen Theoriebildung, ist sie der Mög‐
lichkeit beraubt, zu einer wirklichen gesellschaftlichen Veränderung beizutragen.

In diesem Zusammenhang ist es wichtig zu sehen, dass Rortys Angriff auf die
amerikanische kulturelle Linke nicht isoliert für sich steht, sondern dass dieser in
einem größeren Zusammenhang zu sehen ist. Die erste landesweit wirkmächtige
Kritik an der kulturellen Linken wurde von Allan Bloom, der bei Leo Strauss in Chi‐
cago studiert hat, vorgelegt. Auf Blooms The Closing of the American Mind (1987)
folgten Roger Kimballs Tenured Radicals (1990) und Dinesh D’Souzas Illiberal
Education (1991). Diese konservative Kulturkritik fand ihre Fortsetzung in den so‐
genannten Science Wars, in denen Neopositivisten wie Alan Sokal, Paul R. Gross
und Norman Levitt die vorgeblichen Verirrungen eines postmodernen Wissen‐
schaftsverständnisses beklagten. Die Autoren kritisierten die Auswüchse der Debat‐
ten über politische Korrektheit, den ideologischen Angriff linker Theoretikerinnen
auf die moralische Substanz Amerikas und den Literaturkanon sowie die Hypo‐
stasierung von Differenz und Alterität. Die Betrachtungen dieser konservativen Kri‐
tiker bewegten sich auf einem sehr überschaubaren intellektuellen Niveau, stießen
jedoch in den amerikanischen Medien auf große Resonanz.6

Die Texte von Bloom und seinen Kollegen wiesen drei wesentliche Schwächen
auf. Erstens haben sie die Texte linker Theoretikerinnen und Theoretiker nur sehr
oberflächlich zur Kenntnis genommen und zeigten sich nicht in der Lage, deren
französische und deutsche Einflüsse in einem entsprechenden philosophie- und kul‐
turhistorischen Rahmen zu diskutieren. Zweitens war ihr Angriff auf die vorgeblich
ideologischen Positionen linker Kulturtheoretikerinnen und -theoretiker selbst zu‐
tiefst ideologisch. Schließlich blieben ihre Vorschläge, wie man der postmodernen
Desorientierung und der um sich greifenden politischen Korrektheit begegnen sollte,
zu sehr im Vagen. Dies lässt sich von Rortys Diskussion der kulturellen Linken nicht
behaupten. Dieser versucht, dem Anti-Amerikanismus und negativen Exzeptionalis‐
mus der kulturellen Linken dadurch zu begegnen, dass er die Verbundenheit von
Amerikanismus und Pragmatismus hervorhebt. Der Pragmatismus Dewey’scher Prä‐
gung zeichnet sich nach Rorty durch die Betonung des Praktischen aus – das heißt
konkrete Lösungen eines Problems in der jeweiligen historischen Situation zu su‐
chen und die aktive Handlung gegenüber Kontemplation und Reflexion vorzuziehen.
Für Rortys Argumentation ist jedoch die Ausrichtung auf das Zukünftige der ent‐
scheidende Aspekt. Er unterstreicht diese Zukunftsorientierung, wenn er die Verbin‐
dung zwischen Whitmans Amerikanismus und dem Pragmatismus wie folgt be‐
schreibt:

6 Einen guten Überblick über die entsprechenden Debatten bieten Berman (1992), Williams
(1995) und Willett (1998). Rortys Diskussion der amerikanischen kulturellen Linken muss auch
im Kontext der Debatte um ‚redistribution‘ oder ‚recognition‘ gesehen werden. Wichtig ist in
diesem Zusammenhang Olson (2008).

31

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


„Aus meiner Sicht ist die Verbindung zwischen whitmanschem Amerikanismus und –
klassischer wie ‚neo‘ – pragmatistischer Philosophie die Bereitschaft, alle Fragen letztli‐
cher Rechtfertigung der Zukunft, dem eigentlichen Gehalt der erhofften Dinge, anheim‐
zustellen. Sofern der Pragmatismus überhaupt etwas Spezifisches an sich hat, dann dies:
dass er die Begriffe der Realität, der Vernunft und des Wesens durch den Begriff der bes‐
seren menschlichen Zukunft ersetzt. Was Novalis über die Romantik gesagt hat, kann
man auch auf den Pragmatismus übertragen, nämlich dass er die Apotheose der Zukunft
ist“ (Rorty 2018: 15).

Rorty zufolge war es das primäre Anliegen Deweys, aus der traditionellen Philoso‐
phie, die auf Bewahrung des Gegebenen abzielte, ein Instrument der Veränderung zu
machen. Dewey suchte sich von der Notwendigkeit der Beantwortung ewiger, meta‐
physischer Fragen zu befreien, die letzten Endes zur Wahrung der Tradition und der
existierenden Gesellschaftsstruktur dienen sollten. An die Stelle der Suche nach Ge‐
wissheit des traditionellen Philosophen – dies ist der entscheidende Punkt – sollte
die Hoffnung auf eine Umgestaltung des Bestehenden treten.7 Diese Ersetzung der
Gewissheit und Erkenntnis durch Hoffnung und Zukunftsorientierung, ob im Be‐
reich der Epistemologie oder in der politischen Philosophie, ist nach Rorty gleichbe‐
deutend mit einem Prozess, der zur Entwicklung einer genuin amerikanischen Philo‐
sophie führte:

„Trotz allem hatte Dewey nicht ganz unrecht, als er den Pragmatismus ‚die Philosophie
der Demokratie‘ nannte. Dabei schwebte ihm vor, dass der Pragmatismus ebenso wie
Amerika Äußerungen einer hoffnungsvollen, auf Besserung bedachten und experimen‐
tierfreudigen Geisteshaltung sind. Zur Herstellung einer Verbindung zwischen Pragmatis‐
mus und Amerika kann man vermutlich nicht mehr sagen, als dass sowohl das Land als
auch sein hervorragendster Philosoph darauf hinauswollen, dass wir im politischen Be‐
reich die üblicherweise von den Philosophen angestrebte Erkenntnis durch Hoffnung er‐
setzen können. Amerika ist immer schon ein zukunftsorientiertes Land gewesen: ein
Land, das froh ist, sich erst vor relativ kurzer Zeit erfunden zu haben“ (Rorty 2018: 12).

Für die kulturelle Linke ist der Begriff der Hoffnung Rorty zufolge nutzlos. An des‐
sen Stelle sind eine Theorie der Differenz, der Alterität und des Nicht-Identischen
getreten, der Wunsch, das spätkapitalistische System theoretisch zu durchdringen,
sowie die stete Hervorhebung der Unmöglichkeit von Gerechtigkeit. Während der
Pragmatismus die Theorie als Helferin der Praxis versteht, anstatt die Praxis als der
Theorie untergeordnet zu betrachten, tendieren die amerikanischen kulturellen Lin‐
ken zu einer Hypostasierung der Theorie, die sie der Möglichkeit beraubt, konkrete
politische Maßnahmen mitzugestalten. Pointiert formuliert Rorty: „Die akademische
Linke hat Amerika keine Vorschläge zu machen, sie hat keine Vision eines Landes,
das vervollkommnet werden soll, indem wir uns auf bestimmte Reformen einigen“

7 Deweys Position wird besonders deutlich in Reconstruction in Philosophy (1957) und Experien‐
ce and Nature (1958). Wichtig ist auch sein Aufsatz „The Need for a Recovery of Philosophy“
(1998).

32

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


(Rorty 1999a: 19). Im Gegensatz zur „Bürgerreligion“ (civic religion) eines
Whitman und eines Dewey, die dazu beitrug, dass Amerikaner und Amerikanerinnen
eine Liebe zu ihrem Land entwickelten, das offen und großzügig erschien, sind die
heutigen kulturellen Linken durch eine „grundsatztreue, theoretisch fundierte, philo‐
sophische Hoffnungslosigkeit“ bestimmt (ebd.: 39f). In mehreren seiner Texte zur
amerikanischen kulturellen Linken unterstreicht Rorty, dass es seiner Ansicht nach
keine Unvereinbarkeit zwischen dem Respekt für kulturelle Unterschiede und der
Idee des Patriotismus gibt. Dies ist sein primäres Problem mit der Idee des Multikul‐
turalismus. So schreibt er in „The Unpatriotic Academy“ (1999b):

„[I]t is important to insist that a sense of shared national identity is not an evil. It is an
absolutely essential component of citizenship, of any attempt to take our country and its
problems seriously. There is no incompatibility between respect for cultural differences
and American patriotism“ (Rorty 1999b: 253).

Rortys Diskussion der amerikanischen kulturellen und akademischen Linken macht
deutlich, dass er der festen Überzeugung ist, dass diese ihre esoterisch-weltabge‐
wandte Theoriebildung hinter sich lassen muss, um an das bedeutende Erbe der re‐
formistischen Linken des Progressivismus anzuknüpfen und inspirierende Vorstel‐
lungen der zukünftigen USA entwerfen zu können. Wiederholt insistiert er, dass die
kulturelle Linke dieser Art der Fortschrittserzählung gegenüber zu skeptisch einge‐
stellt ist. In seinem wichtigen Aufsatz „Back to Class Politics“ (1999b) führt Rorty
aus, dass die kulturelle Linke sich nach den Verirrungen einer Theorie der Differenz
nun wieder der Klassenpolitik zuwenden möge und idealiter den seit den 1960er
Jahren unterbrochenen Dialog mit den Gewerkschaften wieder aufnehmen solle. Erst
wenn die kulturelle Linke ihr Ziel wieder in einer Croly’schen Umverteilungspolitik
sieht, kann sie zusammen mit den Gewerkschaften die Idee einer klassenlosen Ge‐
sellschaft (classless society) zunehmend konkreter werden lassen:

„Nevertheless, leftist academic politics has run its course. It is time to revive the kind of
leftist politics that pervaded American campuses from the Great Depression through to
the early sixties – a politics that centres on the struggle to prevent the rich from ripping
off the rest of the country. If the unions will help us revive this kind of politics, maybe
the academy and the labour movement can get together again. Maybe together we can
help bring our country closer to the goal that matters most: the classless society“ (Rorty
1999b: 260f).

Auf der einen Seite erscheint Rortys Diskussion der kulturellen Linken in Stolz auf
unser Land und anderen Texten aus den 1990er Jahren als notwendiges Korrektiv
einer zunehmend abstrakten Theoriebildung der Intellektuellen an amerikanischen
Universitäten. Stark beeinflusst von Theorien wie Poststrukturalismus und Dekon‐
struktion, wirkten die Texte der Intellektuellen der kulturellen Linken zunehmend
mechanisch, anämisch und in einem bestürzenden Maße vorhersehbar. In der Tat
verkam die Originalität eines Derrida, Foucault, de Man, Deleuze und einer Butler

33

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


zu einem verhärmt-bemühten Epigonentum, dem es kaum mehr möglich schien, sich
von den standardisierten Argumentationsmustern der Identitäts- und Alteritätspolitik
zu lösen. Auf der anderen Seite muss gesehen werden, dass Rortys Rückgriff auf die
Kategorie der sozialen Klasse, sein Dewey’scher Amerikanismus und seine Hervor‐
hebung der Bedeutung der politischen Ökonomie weder als Neubeschreibung noch
als „neues Vokabular“ im Rorty’schen Sinne gelten können (vgl. Rorty 1992). Seine
Kritik an der amerikanischen kulturellen Linken kann man mit anderen Worten nur
verstehen, wenn man sie auf seine strenge Trennung zwischen privat und öffentlich
zurückführt. In seinem autobiographischen Aufsatz „Trotzky and the Wild Orchids“
(1999b) erzählt Rorty von seinem vergeblichen Versuch, diese beiden Sphären zu‐
sammenzuführen. Schließlich musste er jedoch einsehen, dass die Sphären von pri‐
vat und öffentlich inkommensurabel sind und unterschiedliche Funktionen erfüllen.
Anstatt dies zu beklagen, sollte man die Möglichkeiten erkennen, die sich aus diesen
zwei unterschiedlichen Weisen des Sprechens, Sprachspielen, Verantwortlichkeiten
und Handlungsweisen ergeben. In Kontingenz, Ironie und Solidarität (1992) ver‐
sucht Rorty zu zeigen, wie es aussieht, „wenn wir die Forderung nach einer Theorie,
die das Öffentliche und das Private vereint, aufgeben und uns damit abfinden, die
Forderungen nach Selbsterschaffung und nach Solidarität als gleichwertig, aber für
alle Zeit inkommensurabel zu betrachten“ (Rorty 1992: 14).

In diesem Zusammenhang stellt sich die Frage, ob diese Inkommensurabilität der
Vokabulare dem Antifundamentalisten, Nominalisten und Historisten Rorty erlaubt,
seine öffentlichen, das heißt politischen, Texte durch Begriffe und Kategorien be‐
stimmt zu wissen, die der private Ironiker neu beschreiben und neu kontextualisieren
würde. Es ist wichtig zu sehen, dass Rorty sich weigert, Formen der Vermittlung
zwischen dem Privaten und dem Öffentlichen zu denken. Die Frage, warum der
Antidualist Rorty keine Notwendigkeit sieht, sich des begrifflichen Werkzeugs der
Vermittlung zu bedienen, verweist nicht nur auf eine Eigenart seines pragmatisti‐
schen Denkens, sondern sie erhellt auch auf einer Metaebene einen grundlegenden
Unterschied zwischen Pragmatismus und Marxismus. Man denke an die Bedeutung
des Vermittlungsbegriffes für Georg Lukács, Theodor W. Adorno und Fredric Jame‐
son. Rorty sagt dies nie explizit, aber man mag vermuten, dass seiner Ansicht nach
eine Insistenz auf der Bedeutung der Vermittlung ein Festhalten am Totalitätsbegriff
nach sich zöge und damit metaphysische Restbestände mit sich führte. Während das
marxistische Denken von Lukács und Jameson ohne den Begriff der Totalität nicht
angemessen erfasst werden kann, findet dieser weder bei James und Dewey noch bei
Rorty seinen Platz. Im folgenden Teil werde ich darlegen, inwiefern Rortys Interpre‐
tation des Marxismus für ein Verständnis seiner Version des Pragmatismus von gro‐
ßer Bedeutung ist.

34

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Rorty und der Marxismus

Die Renaissance des Pragmatismus hat seit den 1980er Jahren, wie zuvor dargetan,
zu zahlreichen interessanten Diskussionen geführt. Man denke zum Beispiel an die
Analyse des Verhältnisses von Pragmatismus und Dekonstruktion oder die Auswir‐
kungen des Pragmatismus in den Critical Legal Studies (die Arbeiten von Stanley
Fish sind hier zu nennen).8 Bedauerlicherweise hat das Verhältnis von Pragmatismus
und Marxismus in diesem Kontext so gut wie keine Rolle gespielt. Dies verwundert
insofern, als beide Philosophien der Praxis sind, die versuchen, den dynamischen
und prozessualen Charakter sozialer Praktiken und Aktivitäten in bestimmten hi‐
storischen Verhältnissen zu erhellen. Weiterhin handelt es sich um zwei historisti‐
sche Philosophien, die die Idee des Fortschritts betonen und die vorschlagen, dass
Erkenntnis sich auf das Zukünftige und nicht auf das Vergangene ausrichten sollte.
Beide sind vom Darwinismus beeinflusst und analysieren die Kreativität des Han‐
delns, die die Menschen in einer Welt entwickeln müssen, die nicht für sie geschaf‐
fen wurde. Auch mag man versucht sein festzustellen, dass diese beiden Philoso‐
phien für die Notwendigkeit argumentieren, Formen einer Post-Philosophie zu ent‐
wickeln. Im Falle des Literatur- und Kulturtheoretikers Fredric Jameson hat dies zur
Entwicklung des Diskurses geführt, der „Theorie“ genannt wurde, während Rorty
seine idiosynkratische Version der Kulturkritik vorstellte (seinen philosophischen
Helden Dewey als Kulturkritiker und intellectual historian verstehend).

Das Verhältnis von Pragmatismus und Marxismus wurde von Richard J.
Bernstein und dem amerikanischen Trotzkisten George Novack in den 1970er Jahren
und von dem afro-amerikanischen Philosophen und Theologen Cornel West in den
1980er und frühen 1990er Jahren diskutiert. Seitdem wurde dieses Verhältnis in den
Diskussionen vernachlässigt (siehe Schulenberg 2019b). Rorty hat nicht viel zum
Marxismus geschrieben, und was er schrieb, war von einer deutlichen Ablehnung
geprägt. Warum reagierte dieser amerikanische Linksintellektuelle so ablehnend und
kritisch auf die marxistische Theorie? Für Dewey und Rorty ist der Marxismus eine
dogmatische und fundamentalistische Theorie, die an einer Tiefenhermeneutik fest‐
hält und sich weigert, die Bedeutung der Entwicklung „vom Finden zum Machen“
(from finding to making), die für den Pragmatismus zentral ist, zu unterstreichen.9
Dies bedeutet, dass Marxisten an einer repräsentationalistischen Epistemologie, und

3.

8 Siehe Mouffe (1999) und Fish (1989). Zur Renaissance des Pragmatismus vgl. Dickstein (1998),
Sandbothe (2000), Misak (2007) und Malachowski (2010).

9 So schreibt Dewey in Freedom of Culture über den Marxismus: „The inherent theoretical weak‐
ness of Marxism is that it supposed a generalization that was made at a particular date and place
(and made even then only by bringing observed facts under a premise drawn from a metaphysi‐
cal source) can obviate the need for continued resort to observation, and to continual revision of
generalizations in their office of working hypotheses. In the name of science, a thoroughly anti-
scientific procedure was formulated, in accord with which a generalization is made having the
nature of ultimate ‚truth,‘ and hence good at all times and places“ (Dewey 1989: 71). In diesem

35

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


damit an der Korrespondenztheorie der Wahrheit, festhalten, die mit einem Ver‐
ständnis rationaler Verantwortlichkeit gegenüber der Welt und einem Beharren auf
der Unterscheidung zwischen Realismus und Antirealismus einhergeht (siehe Rorty
1998b: 138-152). Im Dewey’schen Sinne streben die Marxisten nach Gewissheit
(the quest for certainty) und einer mimetischen Widerspiegelung des Vorgefunde‐
nen, während Pragmatisten wie James, Dewey und Rorty das Telos fester Gewissheit
durch versuchsweise Annäherung, Fallibilismus (sowie die Einsicht, dass Fallibilis‐
mus und Antiskeptizismus zusammenfinden können), Phantasie und Hoffnung erset‐
zen.10 Den Pragmatisten geht es um die Erhellung der möglichen Formen einer anti-
fundamentalistischen Geschichte des Fortschritts. Diese Geschichte verdeutlicht,
dass der Mensch der Welt nicht antworten muss, da diese nicht spricht (siehe Schu‐
lenberg 2015 und 2019b).

Rorty sucht zu zeigen, inwiefern seine Idee, es gelte, den Prozess der Aufklärung
konsequent an sein Ende zu führen, mit der Vorstellung einer post-metaphysischen
und poetisierten Kultur zusammenhängt. Sein Bestreben darauf richtend, seine Mit‐
menschen zu überzeugen, dass sie versuchen sollten, einen Punkt zu erreichen, an
dem sie nichts mehr vergöttlichen und an dem sie die weitreichenden Folgen begrei‐
fen, die ein Ersetzen der Metaphern der Tiefe, Höhe und des Findens durch solche
der Breite, des horizontalen Fortschritts und des Machens nach sich zöge, erzählt
Rorty eine von Kontingenz bestimmte Geschichte des westlichen Fortschritts. „Eine
post-metaphysische Kultur“, wie er pointiert formuliert, „scheint mir nicht unmögli‐
cher als eine post-religiöse und genauso wünschenswert“ (Rorty 1992: 15).11

Rorty argumentiert, dass der Marxismus sich nie wirklich von der Metaphysik hat
lösen können. In Stolz auf unser Land unterstreicht er, dass es wichtig sei,

„in die Betrachtung unserer Linken nicht den Marxismus einfließen zu lassen. Wir sollten
die marxistische Unterstellung zurückweisen, als Linker könne nur gelten, wer den Sturz
des Kapitalismus für notwendig hält, und jeder andere sei ein weichlicher Liberaler, ein
illusionärer bürgerlicher Reformist“ (Rorty 1999a: 43f).

Der Marxismus und der Pragmatismus Dewey’scher Prägung waren einst geeint
durch das Primat des Praktischen, man denke an den jungen Marx der Ökonomisch-
Philosophischen Manuskripte, jedoch sind laut Rorty die meisten Marxisten im 20.
Jahrhundert zu Theoretikern geworden, zu Betrachtenden statt Handelnden. Rorty
zufolge ist der Marxismus eine grand theory, die vorgibt, eine wissenschaftliche
Methode zu sein, die teleologisch ist und die zudem behauptet, ihre Voraussagungen

Zusammenhang muss gesehen werden, dass Rorty einen zumindest teilweise durchaus wohl‐
wollenden Kommentar zum Kommunistischen Manifest geschrieben hat; siehe Rorty (1998a).

10 In mehreren Aufsätzen hat Hilary Putnam vorgeschlagen, dass das Zusammenbringen von Fal‐
libilismus und Antiskeptizismus das wesentliche Merkmal des Pragmatismus sei. Siehe z. B.
„Pragmatism and Moral Objectivity“ in Putnam (1994: 151-181).

11 Siehe das Kapitel „Richard Rorty’s Notion of a Poeticized Culture“ in Schulenberg (2015:
31-41).

36

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


zum geschichtlichen Verlauf träfen auf jeden Fall zu. Marxistische Theoretiker emp‐
finden das vorsichtige Abwägen der Vor- und Nachteile von Reformen und gesell‐
schaftlichen Experimenten als unbefriedigend. Laut Rorty wollen sie etwas Größe‐
res, als Theoretiker streben sie nach Erhabenheit. Rorty versteht diese Theoretiker
so, dass sie der Ansicht sind, die „Menschen sollten den Blick über Transaktionen
hinaus auf eine nicht-menschliche Entität richten, der wir verantwortlich sind“
(Rorty 2000: 30). Demgegenüber behauptet er, „dass wir zufrieden sein sollten mit
dem diskursiv Schönen, statt über die Beziehung zwischen dem menschlichen Dis‐
kurs und dem nicht-diskursiven Erhabenen zu reflektieren“ (Rorty 2000: 31). Die
Idee der Erhabenheit und das Beharren auf der Bedeutung der Theorie sind verwo‐
ben mit der Idee eines sicher eintretenden Fortschritts. Letzterer wird zu einer klas‐
senlosen Gesellschaft führen, das heißt, Rorty kritisiert an den Marxisten die Annah‐
men, es sei möglich, die Zukunft aus der Gegenwart zu extrapolieren, und es gebe
notwendige Gesetze des Geschichtsverlaufs.

Rorty ist der Ansicht, dass die Marxisten im 20. Jahrhundert die säkularen Re‐
formbestrebungen pragmatistischer Intellektueller als unzureichend beurteilten und
stattdessen ihr Ziel in einer Zusammenführung von radikaler Theoriebildung mit
dem Wunsch nach Zerschlagung des kapitalistischen Systems sahen. Der marxisti‐
sche theoretische Rahmen ist fest, verlässlich und unveränderlich. Nach Rortys Mei‐
nung ist dieser marxistische Theorierahmen, im Gegensatz zu denen von Ralph Wal‐
do Emerson (als Vorläufer des Pragmatismus), William James und Dewey, nicht be‐
liebig erweiterbar, flexibel und dem Experiment gegenüber offen.12 Nicht nur ver‐
schließt sich der marxistische Theoriediskurs dem Experiment und ist durch ein Zu‐
sammenwirken von Apriorismus und Fundamentalismus gekennzeichnet, auch fin‐
det er sich bestimmt durch den Gestus einer Konvergenz an das gegebene Reale.
Dieser metaphysische Gestus einer Annäherung an das vorzufindende Reale domi‐
niert nicht nur die marxistische Epistemologie, sondern ebenfalls die marxistische
Literaturtheorie und Ästhetik – man denke zum Beispiel an Lukács’ und Jamesons
Texte zum Realismus und zur Idee einer materialistischen Widerspiegelungstheorie.
In diesem Zusammenhang ist es wichtig zu sehen, dass der Gestus einer Annäherung
an das Reale auch insofern metaphysisch ist, als er auf Platons Versuch zurückgeht,
sich von der Gesellschaft, vom nomos und den gesellschaftlichen Konventionen, zu
befreien, indem man sich der Natur, der physis, zuwendet.

Der Marxismus, so Rorty, ist insofern unromantisch, als er dem Intellekt eine
Priorität gegenüber der Phantasie einräumt. Auf der einen Seite behauptet er, der
Marxismus sei unromantisch, da er das Ideal einer von einer rationalen Methode ge‐
leiteten Wissenschaft anstrebe, und auf der anderen Seite vergleicht er den Marxis‐
mus mit einer Religion, die Wert auf „Reinheit“ (purity) lege:

12 Siehe das Kapitel „Getting Rid of the Appearance-Reality Distinction“ in Rorty (2016: 1-22).

37

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


„Für die Marxisten gab es Tugend nur im revolutionären Proletariat, bürgerliche Refor‐
mer waren ‚objektiv reaktionär‘, und wenn man Marxens Geschichtsentwurf nicht ernst
nahm, dann stand man mit den Kräften der Finsternis im Bunde. Der Marxismus war, wie
Paul Tillich und andere richtig feststellten, eher eine Religion als ein säkularistisches
Programm zum sozialen Wandel. Wie alle fundamentalistischen Sekten betonte er die
Reinheit“ (Rorty 1999a: 47).

Ich möchte kurz auf Rortys Kritik der wissenschaftlichen Methode eingehen. In sei‐
nen wichtigen Monographien Towards the Understanding of Karl Marx: A Revolu‐
tionary Interpretation (2002 [1933]) und From Hegel to Marx: Studies in the Intel‐
lectual Development of Karl Marx (1994 [1936]) hat der amerikanische Philosoph
Sidney Hook, ein Schüler Deweys, argumentiert, dass der wissenschaftliche Marxis‐
mus, im Gegensatz zum utopischen Sozialismus, eine Sozialtheorie sei, die sich in
der Lage zeigte, wissenschaftliche Hypothesen zu zukünftigen sozialen Entwicklun‐
gen und Veränderungen aufzustellen. Demgegenüber erfüllt der dialektische Mate‐
rialismus Engels’, der sich nicht von seinem Hegel’schen Erbe befreit hat und den
revolutionären Fortschritt für unausweichlich hält, den Anspruch einer Wissenschaft
nicht. Das Faszinierende an diesen Monographien des frühen Hook ist, dass ein
Dewey-Schüler sich stark vom Marxismus angezogen fühlt und diesen aus der Per‐
spektive eines Pragmatisten deutet, das heißt, er führt diese beiden Philosophien der
Praxis auf eine anregende Art und Weise zusammen.13

In seinem wichtigen Aufsatz „Pragmatism without Method“ entwickelt Rorty
eine Unterscheidung zwischen Hooks Betonung der Notwendigkeit einer Methode
und der „holistic and syncretic side“ (Rorty 1991: 64) des Pragmatismus. Rorty
nutzt mit anderen Worten Hooks Versuch, Pragmatismus und Marxismus zusam‐
menzuführen, um zu zeigen, dass der Pragmatismus keine Methode benötigt. Das
Wesen der Wissenschaft mit Hilfe der Idee der Methode zu verdeutlichen, ist laut
Rorty ein falscher Schritt. In dieser Hinsicht ist Rortys Kritik an Hook vergleichbar
mit seiner Kritik an Deweys Glauben an wissenschaftliche Methoden.14 Rorty stellt
die Behauptung auf, dass post-positivistische Philosophen wie zum Beispiel Thomas
S. Kuhn gezeigt haben, dass man Naturalist sein kann, ohne sich als Szientist zu prä‐
sentieren. Seit James haben Pragmatisten versucht, eine experimentelle und fallibi‐
listische Haltung attraktiv erscheinen zu lassen, gleichzeitig haben sie jedoch ge‐
zeigt, dass es sehr schwierig ist, sich eine Methode vorzustellen, die für diese Hal‐
tung stünde. Auch hinter Rortys Argumentation in „Pragmatism without Method“
(1991) steht seine Idee einer post-metaphysischen Kultur, in der Philosophie, Wis‐
senschaft und Religion als lediglich optionale literarische Genres erscheinen und in
der die Rolle der Naturwissenschaftlerin nicht länger privilegiert ist. Es wäre falsch

13 Für eine ausführliche Diskussion von Hooks Position siehe das Kapitel „Early Encounters:
Sidney Hook, Richard J. Bernstein, and George Novack“ in Schulenberg (2019b: 21-45).

14 Zu Rortys Kritik an Dewey siehe v. a. „Dewey’s Metaphysics“ in Rorty (1982: 72-89).

38

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


zu denken, dass letztere, bedingt durch ihren Gebrauch einer rationalen Methode, in
der Lage sei, einen festen, verlässlichen und unabänderlichen Rahmen zu entwi‐
ckeln, in dem all unsere partikularen Interessen und Aktivitäten ihren Platz fänden.
In diesem Zusammenhang ist es wichtig zu erkennen, dass die Vertreter der Idee
einer post-metaphysischen Kultur den Gedanken ablehnen, es gebe eine natürliche,
ahistorische Ordnung der Gründe für die Rechtfertigung einer Überzeugung – eine
Ordnung, an die eine Methode sich halten könnte. Der Gedanke einer solchen Ord‐
nung erscheint nicht länger plausibel, wenn man sich mit den Pragmatisten vor Au‐
gen führt, dass die Kulturevolution, ebenso wie die biologische Evolution, keinem
Gesetz folgt, sondern durch eine nicht vorhersehbare Folge von Zufällen geprägt ist.

Während Hook mit der Dewey’schen Vorstellung eines Kontinuums von Natur-
Mensch-Gesellschaft arbeitet, impliziert Rortys Hervorhebung eines kontinuierli‐
chen und vielgestaltigen Übergangs zwischen Wissenschaft, Politik, Religion und
Kunst, dass es keine besondere wissenschaftliche Methode gibt, um philosophische
Probleme zu lösen. So wir uns in der Lage zeigten, die Idee einer wissenschaftlichen
Methode zu verabschieden,

„we would have much less trouble thinking of the entire culture, from physics to poetry,
as a single, continuous, seamless activity in which the divisions are merely institutional
and pedagogical. […] We would thus fulfill the mission of the syncretic and holistic side
of pragmatism – the side that tries to see human beings doing much the same sort of
problem-solving across the whole spectrum of their activities (already doing it and so not
needing to be urged to start doing it)“ (Rorty 1991: 76).

In seinem Aufsatz „Das Ende des Leninismus, Havel und die soziale Hoffnung“
(2003) geht Rorty der Frage nach, ob dem Marxismus nach den Ereignissen von
1989 noch irgendeine Bedeutung zukommt. Sein Urteil ist eindeutig. Gleich zu Be‐
ginn dieses Aufsatzes schlägt er vor, man möge die Begriffe „Kapitalismus“ und
„Sozialismus“ aus dem politischen Vokabular der Linken streichen. Auch verleiht er
seiner Hoffnung Ausdruck, „daß wir das ganze Vokabular, dessen sich die Linke bei
ihren politischen Erwägungen bedient, durch einen banaleren Wortschatz ersetzen
können“ (Rorty 2003: 330). In aller Deutlichkeit stellt er fest, dass das Verlangen
nach einer totalen Revolution nach den Ereignissen von 1989 sinnlos erscheint. Der
Marxismus als große Erzählung im Sinne Jean-François Lyotards ist für Rorty zu
einer amorphen und verschwommenen Phantasievorstellung geworden, und die
Marxisten, verloren in ihrem Glauben an die Theorie, sehen sich in Wirklichkeit der
Möglichkeit beraubt, sinnvolle Aussagen über den Zustand der ‚kapitalistischen‘
Welt zu treffen:

„Die Ereignisse des Jahres 1989 haben diejenigen, die nach wie vor am Marxismus fest‐
halten wollten, davon überzeugt, daß wir ein Verfahren brauchen, um unsere Zeit in Ge‐
danken zu fassen, und einen Plan, um die Zukunft besser zu gestalten als die Gegenwart,
ohne dabei auf den Kapitalismus, die bürgerlichen Lebensformen, die bürgerliche Ideolo‐

39

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


gie und die Arbeiterklasse Bezug zu nehmen. Wir müssen das verschwommene Ziel des
Marxismus ebenso aufgeben, wie Marx und Dewey das verschwommene Ziel Hegels fal‐
lenließen“ (Rorty 2003: 337).

Eine Gemeinsamkeit zwischen „Das Ende des Leninismus, Havel und die soziale
Hoffnung“ und dem Argument, das Rorty in Kontingenz, Ironie, und Solidarität ent‐
wickelt, ist, dass er vorschlägt, man möge davon Abstand nehmen, nach einer Theo‐
rie zu suchen, die an die Stelle des nunmehr funktionslosen Marxismus träte. Auch
in Kontingenz, Ironie und Solidarität macht Rorty klar, dass wir keine grand theory
brauchen, die in einem weitgesteckten Rahmen Mechanismen der Unterdrückung
und Ausbeutung, Ideen der Befreiung und die Entwicklung der Geschichte analy‐
sierte und die ebenfalls eine radikal veränderte Gesellschaft skizzierte, verbunden
mit dem Anspruch, uns von der Erscheinung zur Realität, dem wirklich Realen, zu
geleiten. Weiterhin sollten wir nicht länger an der Idee der Ideologie festhalten und
diese in der Gewissheit verwenden, dass nur wir als Intellektuelle, bedingt durch un‐
sere theoretische beziehungsweise philosophische Bildung, als Kritiker der Ideolo‐
gie zu fungieren vermöchten.

Für unsere Zwecke ist es wichtig zu sehen, dass Rorty seine Kritik am Marxismus
in Kontingenz, Ironie und Solidarität auch mit seiner strengen Trennung zwischen
dem Privaten und dem Öffentlichen verbindet. Lange Zeit erschien der Marxismus
vielen Intellektuellen so attraktiv, da er eine Möglichkeit bot, Selbsterschaffung und
soziale Verantwortung in einer Position zu vereinen. Dem tritt Rorty mit Entschie‐
denheit entgegen, indem er konstatiert, dass die Einstellung der liberalen Ironikerin
unvereinbar mit den Prämissen des Marxismus sei:

„Der Marxismus erregte den Neid aller späteren intellektuellen Bewegungen, weil es
einen Augenblick lang so schien, als zeige er, wie Selbst-Erschaffung und soziale Verant‐
wortung, heidnischer Heroismus und christliche Liebe, kontemplative Distanz und revo‐
lutionäres Feuer zu einer Synthese gebracht werden können. Nach meinem Verständnis
der ironistischen Kultur können solche Gegensätze in einem Leben kombiniert, aber
nicht in einer Theorie zur Synthese gebracht werden. Wir sollten nicht mehr auf einen
Nachfolger des Marxismus oder auf eine Theorie warten, die Anstand und Erhabenheit
verschmilzt. Ironiker sollten sich mit dem Riß zwischen Privatem und Öffentlichem in
ihrem abschließenden Vokabular aussöhnen, sollten sich mit der Tatsache abfinden, daß
die Zerstreuung von Zweifeln in bezug auf das eigene abschließende Vokabular nichts
damit zu tun hat, daß man versucht, andere Menschen vor Schmerz und Demütigung zu
bewahren“ (Rorty 1992: 200).

Unsere Diskussion der Rorty’schen Lesart des Marxismus hat gezeigt, dass er der
Ansicht ist, dass der liberale politische Diskurs in der öffentlichen Sphäre gut daran
täte, so „untheoretisch und schlicht [simpleminded]“ (Rorty 1992: 201) wie möglich
zu bleiben und sich damit von den Anmaßungen des Marxismus zu unterscheiden.
Denkt man z.B. an Lukács’ Theorie der Verdinglichung und seinen Totalitätsbegriff,
an Adornos negative Dialektik oder Jamesons theoretische Auseinandersetzung mit

40

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


dem Spätkapitalismus und der Postmoderne als seiner kulturellen Logik, so wird der
Unterschied zu Rortys liberaler Version des Pragmatismus deutlich. Sicherlich könn‐
te man sich in Auslassungen über die undifferenzierte Betrachtungsweise Rortys er‐
gehen, die der Komplexität der Texte von zum Beispiel Adorno und Jameson nicht
gerecht wird. Rorty spricht ausschließlich über den Marxismus, ohne die Pluralität
marxistischer Theorieansätze zur Kenntnis zu nehmen und ohne einzelne Theoreti‐
ker intensiv zu diskutieren. Dies schwächt seine Argumentation. Allerdings war es
hier mein primäres Anliegen, Rortys Kritik des Marxismus zu nutzen, um seine anti-
fundamentalistische Geschichte des Fortschritts und seine damit verbundene Idee
einer post-metaphysischen Kultur zu erhellen. Diese für sein pragmatistisches Den‐
ken zentrale Idee wird mich auch im abschließenden Teil dieses Kapitels beschäfti‐
gen.

Rortys Verständnis des Liberalismus und die Idee einer poetisierten Kultur

Rortys anti-fundamentalistische Geschichte des Fortschritts endet mit seiner Idee
einer poetisierten Kultur. Diese Kultur, so Rorty, ist im Entstehen begriffen, und in
ihr vermöchten wir, die Konsequenzen der Entwicklung vom Entdecken beziehungs‐
weise Finden zum Machen voll zu verstehen. Weiterhin wären wir geneigt,
Nietzsches radikale Ideen, dass nur wir die Welt geschaffen haben, die den Men‐
schen etwas angeht, und dass wir in den Dingen nur das wiederfinden, was wir zu‐
vor in sie hineingetan haben, zu akzeptieren. Rortys Idee einer literarischen oder
poetisierten Kultur bildet den Endpunkt seines Versuches, in der Welt und im Selbst
keine Spur des Göttlichen mehr zu belassen. Diese Art der Kultur wäre nicht mehr
bestimmt durch die Idee der einen richtigen Beschreibung, die Idee, es gebe ein in‐
neres Wesen der Wirklichkeit, das es zu erfassen gelte, oder die Vorstellung, man
möge danach trachten, dem Wahren und Guten stetig näher zu kommen und schließ‐
lich den Punkt erreichen, an dem beide eins werden. Eine poetisierte Kultur in ihrer
entwickelten Form ist eine anti-fundamentalistische, anti-essentialistische und nomi‐
nalistische Kultur, die zudem durch die fallibilistische und historistische Einstellung
ihrer Vertreter und Vertreterinnen geprägt wird. So man gewillt ist, Rorty zu folgen,
zeigen sich nur starke Dichter im Sinne Harold Blooms und liberale Ironikerinnen in
der Lage, die Bedeutung der Kontingenz und der radikalen Neubeschreibung wirk‐
lich zu erkennen, und folglich solle man sein Bestreben darauf richten, den nietz‐
scheanischen Gestus des starken Dichters nachzuvollziehen, der Selbsterkenntnis
zur Selbsterschaffung werden lässt. In einer poetisierten Kultur, in der weder die
Korrespondenztheorie der Wahrheit noch der Gestus der Annäherung an etwas vor‐
gängig Gegebenes eine Rolle spielen, unterstreichen ironistische Intellektuelle die
Bedeutung der Erfindung neuer Vokabulare und Metaphern und betrachten die krea‐

4.

41

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


tive Verwendung dieser neuen Weisen des Sprechens als formgebend und richtungs‐
weisend für den Verlauf der Geschichte.

Rorty erzählt eine Geschichte der Ersetzungen und Übergänge. Religion wurde
durch die Philosophie ersetzt, und Kants transzendentaler Idealismus und sein Ideal
der Philosophie als Wissenschaft mussten Hegels Historismus weichen. Die Roman‐
tik fand ihre Verlängerung im amerikanischen Pragmatismus, und Philosophie wich
schließlich der Literatur. In seinem wichtigen späten Aufsatz „Philosophy as a Tran‐
sitional Genre“ stellt er eine These auf, die für viele seiner Texte zentral ist: „It is
that the intellectuals of the West have, since the Renaissance, progressed through
three stages: they have hoped for redemption first from God, then from philosophy,
and now from literature“ (Rorty 2004: 8).

Für das Wirken Rortys als politischer Intellektueller ist es wichtig zu sehen, dass
er sein Verständnis des Liberalismus an die Idee einer poetischen Kultur koppelt.
Eine radikale Fortführung des Gedankens der Aufklärung zöge eine neuartige Be‐
schreibung des Liberalismus nach sich.15 Er führt hierzu in Kontingenz, Ironie und
Solidarität aus:

„Wir brauchen eine Neubeschreibung des Liberalismus derart, daß die Hoffnung, Kultur
im ganzen könne ‚poetisiert‘ werden, den Platz der aufklärerischen Hoffnung einnimmt,
Kultur könne ‚vernünftig‘ gemacht oder ‚verwissenschaftlicht‘ werden. Das heißt, wir
müssen die Hoffnung, daß eine Gleichheit der Chancen zur Erfüllung idiosynkratischer
Wunschträume erreicht werden könne, an die Stelle der Hoffnung rücken, daß jedermann
‚Leidenschaft‘ oder Phantasterei durch ‚Vernunft‘ ersetzen möge“ (Rorty 1992: 98).

Für das Verständnis des Liberalismus ist nach Rortys Ansicht von hoher Wichtigkeit,
dass dieser keiner philosophischen Grundlegung bedarf und dass das Entwickeln
von theoretischen Begründungen seiner Überlegenheit gegenüber anderen Gesell‐
schaftsformen nicht notwendig ist. An die Stelle einer transzendentalen Deduktion
des Liberalismus tritt in einer anti-fundamentalistischen Kultur der historische Ver‐
gleich, das heißt die Nutzung des uns zur Verfügung stehenden Vokabulars, um die
Vorteile und Möglichkeiten einer liberalen Gesellschaft zu akzentuieren:

„Eine solche Kultur würde nicht mehr annehmen, daß jede Form kulturellen Lebens nur
so stark ist wie ihre philosophischen Grundlagen. Sie würde vielmehr die Vorstellung sol‐
cher Grundlagen fallenlassen und die Rechtfertigung liberaler Gesellschaft einfach als
eine Frage des historischen Vergleichs mit anderen Versuchen zu sozialer Organisation –
vergangener und solcher, die Utopisten sich für die Zukunft ausmalen – betrachten“
(Rorty 1992: 98).

In einer poetisierten Kultur, die den Gedanken einer Verantwortlichkeit des Men‐
schen gegenüber der Welt verabschiedet hat, kann auch die Beschreibung des Libe‐

15 Für erhellende Diskussionen von Rortys Deutung des Liberalismus siehe Gander (1999) und
Melkonian (1999). In diesem Kontext siehe auch Ryan (2012).

42

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


ralismus nichts als eine poetische Errungenschaft sein. Das Streben nach der Ge‐
wissheit, Verlässlichkeit, Festigkeit, Tiefe oder Reinheit von etwas, das mehr wäre
als eine weitere menschliche Erfindung, hat in einer literarischen und poetisierten
Kultur keinen Platz mehr.16 Dies wird in Rortys Kritik am Marxismus ebenso deut‐
lich wie in seiner Diskussion des Liberalismus. Vokabulare sind von Menschen in
einem bestimmten historischen Kontext geschaffene Werkzeuge, die dazu dienen,
weitere menschliche Artefakte herzustellen. Die Rhetorik des Liberalismus sollte
sich nach Rorty um diesen Gedanken zentrieren.

In „Der Vorrang der Demokratie vor der Philosophie“ (1988) legt Rorty dar, dass
sich sein Verständnis von John Rawls geändert hat. Las er diesen zunächst, wie viele
seiner Kollegen und Kolleginnen, als Kantianer, der auf die Entwicklung eines mo‐
ralischen Prinzips abzielte und der argumentierte, dass die liberale Demokratie phi‐
losophischer Vorannahmen bedarf, versteht er ihn nunmehr als Theoretiker, der der
Ansicht ist, der Liberalismus bedürfe keiner philosophischen Rechtfertigung. Rorty
bezeichnet Rawls’ Einstellung als „durch und durch historisch und antiuniversalis‐
tisch“ (Rorty 1988: 91). Er fährt fort:

„Rawls kann sich rückhaltlos einverstanden erklären mit Hegel und Dewey und gegen
Kant behaupten, das Bemühen der Aufklärung, sich von der Überlieferung und der Ge‐
schichte loszusagen und sich auf ‚Natur‘ oder ‚Vernunft‘ zu berufen, sei Selbstbetrug.
Eine solche Berufung kann Rawls als irregeleiteten Versuch auffassen, durch die Philoso‐
phie zu bewerkstelligen, was der Theologie mißlang“ (Rorty 1988: 91).

Rorty zielt in diesem Aufsatz darauf ab, Rawls als den Theoretiker des Liberalismus,
als Teil der modernen anti-fundamentalistischen Geschichte des Fortschritts zu deu‐
ten. Folglich sucht er den Gegensatz zu erhellen „zwischen Rawls‘ Versuch‚ ‚philo‐
sophisch gesprochen an der Oberfläche zu bleiben‘, und dem traditionellen Bestre‐
ben, das ‚philosophische Fundament der Demokratie‘ aus der Tiefe auszugraben“
(Rorty 1988: 95).

Für eine post-metaphysische und poetisierte Kultur ist die Idee, man solle „philo‐
sophisch gesprochen an der Oberfläche bleiben“, charakteristisch. Nach Rortys An‐
sicht ist Rawls’ Ziel weder eine transzendentale Deduktion des amerikanischen

16 In diesem Zusammenhang unterstreicht Rorty, dass unser Vokabular, mittels dessen wir den
Liberalismus zu rechtfertigen suchen, nicht von der Idee eines moralischen Prinzips oder eines
moralischen Privilegs dominiert werden sollte. So wir unsere Gegnerin in einer Auseinander‐
setzung mittels der Idee in die Enge treiben wollen, die liberale Freiheit stünde für ein morali‐
sches Privileg, dann erweist sich die Wand, an der wir sie zu stehen glaubten, als weniger sta‐
bil, als wir annahmen: „Dann zeigt sich, daß die Wand nur eine gemalte Kulisse ist, wieder nur
ein Menschenwerk, ein Bühnenbild für die Kultur. Eine ästhetisierte Kultur wäre eine, die
nicht darauf beharrt, daß wir die echte Wand hinter den gemalten Wänden finden, die echten
Prüfsteine der Wahrheit im Gegensatz zu Prüfsteinen, die nur kulturelle Artefakte sind. Sie wä‐
re eine Kultur, die gerade dadurch, daß sie zu schätzen weiß, daß alle Prüfsteine solche Arte‐
fakte sind, sich die Erschaffung immer vielfältigerer und vielfarbigerer Artefakte zum Ziel
setzte“ (Rorty 1992: 99).

43

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Liberalismus noch das Erarbeiten philosophischer Grundlagen demokratischer Insti‐
tutionen. Vielmehr sucht er sich von dem Anspruch einer grand theory zu lösen, in‐
dem er die Grundsätze, Anschauungen und Werte amerikanischer Liberaler in ein
System bringt, ohne den Anspruch zu erheben, dieses sei überzeitlich und von dem
Gedanken einer natürlichen Ordnung dominiert.17 Weiterhin hilft Rawls uns, den
Gedanken eines ausschließlich gültigen moralischen Vokabulars, das für jede
menschliche Gemeinschaft angemessen wäre, fallenzulassen. Wie im Falle von zum
Beispiel Dewey, Kuhn, Davidson und Derrida mag jedoch auch Rortys Rawls-Lek‐
türe problematisch sein und einen Theoretiker auf eine Art präsentieren, so dass man
diesen teilweise kaum noch wiedererkennt. Gleichwohl ist es faszinierend zu sehen,
welchen Schluss Rorty aus der Diskussion des politischen Philosophen und des Mo‐
ralphilosophen Rawls zieht:

„Sofern wir zum Philosophieren neigen, werden wir nicht den Wortschatz von Descartes,
Hume und Kant anwenden wollen, sondern die von Dewey, Heidegger, Davidson, und
Derrida gebotene Terminologie mit ihren eingebauten Warnungen vor der Metaphysik.
Denn wenn wir uns dieser Terminologie bedienen, werden wir imstande sein, den morali‐
schen Fortschritt nicht als Geschichte von Entdeckungen zu sehen, sondern als Geschich‐
te des Machens – nicht als Geschichte der durch den Einsatz der Vernunft ermöglichten
allmählichen Entschleierung von ‚Prinzipien‘, ‚Rechten‘ oder ‚Werten‘, sondern als Ge‐
schichte einer durch ‚radikal situierte‘ Individuen und Gemeinschaften bewerkstelligten
[poetic, im engl. O.] Errungenschaft“ (Rorty 1988: 100).18

Rortys pragmatistische Philosophie fordert uns auf, diese Geschichte des Machens
in einer post-metaphysischen Kultur auf möglichst vielfältige Art und Weise weiter‐
zuerzählen.

17 Rortys „Der Vorrang der Demokratie vor der Philosophie“ sollte im Zusammenhang gesehen
werden mit dem Argument, das er in „Solidarität oder Objektivität?“ entwickelt. Rortys Ethno‐
zentrismus, sein offen eingestandener „einsame[r] Provinzialismus“ (Rorty 1988: 27), lenkt die
Aufmerksamkeit auf die Tatsache, dass „die positive Terminologie, deren man sich zur Be‐
schreibung liberaler Gesellschaften bedient, wiederum dem Wortschatz der liberalen Gesell‐
schaften entnommen ist. Aber irgendein Vokabular muß man ja schließlich verwenden, und die
in primitiven, theokratischen oder totalitären Gesellschaften geläufige positive Terminologie
wird nicht zum gewünschten Resultat führen. Daher räumt der Pragmatist ein, er habe keinen
ahistorischen Standpunkt, von dem er die Gewohnheiten der modernen Demokratien, die er lo‐
ben möchte, gutheißen kann“ (Rorty 1988: 25f). Zu diesem Themenkomplex siehe auch Rortys
Aufsätze „Postmodernist Bourgeois Liberalism“ und „On Ethnocentrism: A Reply to Clifford
Geertz“ in Rorty (1991: 197-202, 203-210).

18 Die Übersetzung muss an dieser Stelle korrigiert werden. Joachim Schulte übersetzt lediglich
„achievement“ als „Errungenschaft“; im Original heißt es jedoch „poetic achievement“ (Rorty
1991: 189). Ich habe versucht darzulegen, dass gerade das Adjektiv „poetic“ für Rortys huma‐
nistische und anti-fundamentalistische Geschichte des Fortschritts von zentraler Bedeutung ist.

44

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Schlussbemerkung

Als Philosoph und politischer Intellektueller war Richard Rorty ein Humanist. Er
war in demselben Sinne ein Humanist wie Nietzsche, James, F.C.S Schiller und
Dewey. Das Denken dieser Philosophen war bestimmt von Protagoras’ Idee, der
Mensch sei das Maß aller Dinge. In Kontingenz, Ironie und Solidarität spricht Rorty
von der „Art Humanismus und Pragmatismus, der ich in diesem Buch das Wort ge‐
redet habe“ (Rorty 1992: 193). Stets verweist dieser amerikanische Philosoph auf
die Frage, inwiefern der Pragmatismus, als eine Philosophie der Praxis, des kreati‐
ven Handelns und der Erfahrung, als eine Form des Humanismus verstanden werden
kann. Weiterhin unterstreicht er die Bedeutung der Frage, inwiefern Pragmatismus,
Humanismus, Postmetaphysik und Antiautoritarismus zusammenhängen. Wie ge‐
zeigt wurde, ist der pragmatistische Humanismus insofern ein Antiautoritarismus,
als er argumentiert, dass der Mensch sich keiner nicht-menschlichen Macht beugen
muss beziehungsweise ihren Imperativen Folge zu leisten hätte. Den Apriorismus
und Fundamentalismus traditioneller Philosophien kritisierend, argumentieren Prag‐
matisten wie James, Dewey und Rorty, dass es keine nicht-menschlichen Wahrheiten
und ewigen moralischen Prinzipien gibt, sondern nur die Welt der Praxis als ge‐
schichtliche Welt, in der der Mensch, von seiner Phantasie geleitet, auf kreative Art
versucht, Probleme zu lösen, Ziele zu verwirklichen und Formen der Normativität
zu entwickeln. So man die Weltgerichtetheit des Denkens und die Idee der rationalen
Verantwortlichkeit gegenüber der Welt verabschiedet, kann man zu einer Position
gelangen, die einem die Möglichkeit offenbarte zu verstehen, dass in einer post-me‐
taphysischen Kultur die begrifflichen Werkzeuge für ein Erfassen und Beschreiben
der Welt der Erfahrungen nur in eben dieser Welt der Praxis erfunden und geformt
werden können.

Unsere Diskussion von Rortys Kritik an der amerikanischen kulturellen Linken
und von seinem Verständnis des Marxismus und Liberalismus hat gezeigt, dass er
der Ansicht ist, dass die Suche nach der Gewissheit, Verlässlichkeit, Festigkeit, Tiefe
und Reinheit von etwas, das mehr wäre als eine weitere menschliche Erfindung, in
einer poetisierten Kultur keine Rolle mehr spielte. Richard J. Bernstein ist beizu‐
pflichten, wenn er über Rortys „deep humanism“ schreibt: „There is nothing that we
can rely on but ourselves and our fellow human beings. There is no outside authority
to which we can appeal – whether we think of it as God, Truth, or Reality“
(Bernstein 2010: 211). Indem Rorty eine pragmatistische Geschichte des Fortschritts
erzählt, setzt er den Prozess der Aufklärung fort. Seine Mitmenschen anregend, sie
mögen sich als selbstbewusste, neugierige und kreative „Neubeschreiber“ (redescri‐
bers) präsentieren, sucht er sie von der Notwendigkeit einer post-metaphysischen
Kultur zu überzeugen, und gleichzeitig ist sein Bestreben darauf gerichtet, ihnen zu
verdeutlichen, dass sie in der Lage seien, zu dieser Kultur einen wichtigen Beitrag

5.

45

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


zu leisten. Rortys pragmatistischer Humanismus hat auf ebenso unnachgiebige wie
anregende Art und Weise auf der Bedeutung dieses Prozesses des Umdenkens insis‐
tiert.

Literatur

Berman, Paul (Hrsg.) 1992: Debating P.C. The Controversy over Political Correctness on Col‐
lege Campuses. New York.

Bernstein, Richard J. 2003: „Rorty’s Inspirational Liberalism“. In: Guignon, Charles/Hiley,
David R. (Hrsg.): Richard Rorty. New York, S. 124-138.

Bernstein, Richard J. 2010: The Pragmatic Turn. Malden.
Bloom, Allan 1987: The Closing of the American Mind. How Higher Education Has Failed

Democracy and Impoverished the Souls of Today's Students. New York.
Buhle, Paul 1987: Marxism in the United States. New York.
Croly, Herbert 1989: The Promise of American Life. Boston.
D’Souza, Dinesh 1991: Illiberal Education. The Politics of Race and Sex on Campus. New

York.
Denning, Michael 1997: The Cultural Front. The Laboring of American Culture in the Twen‐

tieth Century. New York.
Dewey, John 1957 [1948]: Reconstruction in Philosophy. Boston.
Dewey, John 1958 [1925]: Experience and Nature. New York.
Dewey, John 1989 [1939]: Freedom and Culture. Amherst.
Dewey, John 1998: „The Need for a Recovery of Philosophy“. In: Hickman, Larry A./

Alexander, Thomas M. (Hrsg.): The Essential Dewey, Vol 1. Pragmatism, Education, De‐
mocracy. Bloomington, S. 46-70.

Dickstein, Morris (Hrsg.) 1998: The Revival of Pragmatism. New Essays on Social Thought,
Law, and Culture. Durham.

Fish, Stanley 1989: Doing What Comes Naturally. Change, Rhetoric, and the Practice of
Theory in Literary and Legal Studies. Durham.

Flacks, Richard 1988: Making History. The Radical Tradition in American Life. New York.
Gander, Eric M. 1999: The Last Conceptual Revolution. A Critique of Richard Rorty’s Politi‐

cal Philosophy. Albany.
Hartz, Louis 1991 [1955]: The Liberal Tradition in America. New York.
Hook, Sidney 1994 [1936]: From Hegel to Marx. Studies in the Intellectual Development of

Karl Marx. New York.
Hook, Sidney 2002 [1933]: Towards the Understanding of Karl Marx. A Revolutionary Inter‐

pretation. New York.
Kimball, Roger 1990: Tenured Radicals. How Politics Has Corrupted Our Higher Education.

New York.
Lasch, Christopher 1965: The New Radicalism in America (1889-1963). The Intellectual as a

Social Type. New York.

46

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Lasch, Christopher 1969: The Agony of the American Left. New York.
Lipset, Seymour Martin 1996: American Exceptionalism. A Double-Edged Sword. New York.
Lipset, Seymour Martin/Marks, Gary 2000: It Didn’t Happen Here. Why Socialism Failed in

the United States. New York.
Lloyd, Brian 1997: Left Out. Pragmatism, Exceptionalism, and the Poverty of American

Marxism, 1890-1922. Baltimore.
Madsen, Deborah L. 1998: American Exceptionalism. Jackson.
Malachowski, Alan 2010: The New Pragmatism. Durham.
Melkonian, Markar 1999: Richard Rorty’s Politics. Liberalism at the End of the American

Century. New York.
Misak, Cheryl (Hrsg.) 2007: New Pragmatists. Oxford.
Mouffe, Chantal (Hrsg.) 1999: Dekonstruktion und Pragmatismus. Demokratie, Wahrheit und

Vernunft. Wien.
Nietzsche, Friedrich 1988: „Die fröhliche Wissenschaft“. In: Colli, Giorgio/Montinari,

Mazzino (Hrsg.): Kritische Studienausgabe, Band 3. Berlin, S. 343-652.
Olson, Kevin (Hrsg.) 2008: Adding Insult to Injury. Nancy Fraser Debates Her Critics. New

York.
Putnam, Hilary 1994: Words and Life. Cambridge.
Rorty, Richard 1982: Consequences of Pragmatism. Essays 1972-1980. Minneapolis.
Rorty, Richard 1988: Solidarität oder Objektivität? Drei philosophische Essays. Stuttgart.
Rorty, Richard 1991: Objectivity, Relativism, and Truth. Philosophical Papers, Vol. 1. New

York.
Rorty, Richard 1992: Kontingenz, Ironie und Solidarität. Frankfurt.
Rorty, Richard 1998a: Das Kommunistische Manifest 150 Jahre danach. Frankfurt.
Rorty, Richard 1998b: „The Very Idea of Human Answerability to the World. John

McDowell’s Version of Empiricism“. In: Ders.: Truth and Progress. Philosophical Papers,
Vol. 3. New York, S. 138-152.

Rorty, Richard 1999a: Stolz auf unser Land. Die amerikanische Linke und der Patriotismus.
Frankfurt.

Rorty, Richard 1999b: Philosophy and Social Hope. New York.
Rorty, Richard 2000: Die Schönheit, die Erhabenheit und die Gemeinschaft der Philosophen.

Frankfurt.
Rorty, Richard 2003: Wahrheit und Fortschritt. Frankfurt.
Rorty, Richard 2004: „Philosophy as a Transitional Genre“. In: Benhabib, Seyla/Fraser, Nan‐

cy (Hrsg.): Pragmatism, Critique, Judgment. Essays for Richard J. Bernstein. Cambridge,
S. 3-28.

Rorty, Richard 2016: Philosophy as Poetry. Charlottesville.
Rorty, Richard 2018 [1994]: Hoffnung statt Erkenntnis. Eine Einführung in die pragmatisti‐

sche Philosophie. 3. Aufl. Wien.
Ryan, Alan 2012: The Making of Modern Liberalism. Princeton.
Sandbothe, Mike (Hrsg.) 2000: Die Renaissance des Pragmatismus. Aktuelle Verflechtungen

zwischen analytischer und kontinentaler Philosophie. Weilerswist.

47

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Schulenberg, Ulf 2007: Lovers and Knowers. Moments of the American Cultural Left.
Heidelberg.

Schulenberg, Ulf 2015: Romanticism and Pragmatism. Richard Rorty and the Idea of a Poeti‐
cized Culture. Basingstoke/New York.

Schulenberg, Ulf 2019a: „‚The priest departs, the divine literatus comes‘. Walt Whitman and
Pragmatism“. In: Herget, Winfried (Hrsg.): Revisiting Walt Whitman. On the Occasion of
His 200th Birthday. Berlin/New York, S. 187-204.

Schulenberg, Ulf 2019b: Marxism, Pragmatism, and Postmetaphysics. From Finding to
Making. London/New York.

Whitman, Walt 1977 [1871]: „Democratic Vistas“. In: Van Doren, Mark (Hrsg.): The Portable
Walt Whitman. New York, S. 317-382.

Willett, Cynthia 1998: Theorizing Multiculturalism. A Guide to the Current Debate. Malden.
Williams, Jeffrey (Hrsg.) 1995: PC Wars. Politics and Theory in the Academy. New York.

48

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


II.

Rorty und die Grundfragen der liberalen
Demokratie

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Susan Dieleman

Richard Rorty und die epistemische Rechtfertigung der Demokratie*

Für die Pragmatistin hat die „Darstellung des Werts der kooperativen menschlichen For‐
schung keine erkenntnistheoretische oder metaphysische Basis, sondern nur eine ethi‐
sche“ (Rorty 1988a: 16).

Einleitung

Richard Rorty behauptet, dass der Antidemokratin kein Argument vorgelegt werden
könne, das sie davon überzeugen würde, doch Demokratin zu werden; es gebe keine
logisch zwingende Strategie, die unweigerlich zur Demokratie führen würde und der
alle rational denkenden Personen zustimmen müssten, wenn sie nur die Möglichkeit
dazu hätten. Demnach kann uns die Philosophie – verstanden als jene Disziplin, die
für die Bereitstellung solcher Argumente und Schlussfolgerungsstrategien verant‐
wortlich ist – nicht helfen, die Demokratie gegen diejenigen zu verteidigen, die nicht
bereit sind, ihren Wert anzuerkennen. Nach Rorty stoßen wir hier an eine unver‐
meidbare Grenze der philosophischen Argumentation: „Unsere […] Überzeugungen
können wir nicht vor jedem rechtfertigen, sondern nur vor denen, deren Ansichten
sich in angemessener Weise mit unseren eigenen decken“ (Rorty 1988a: 37, FN 13).
Die Antidemokratin teilt nicht genug Überzeugungen mit denjenigen unter uns, die
die Demokratie verteidigen wollen, um Konversationen konstruktiv führen zu kön‐
nen. Wenn wir uns mit der Antidemokratin auseinandersetzen, müssen wir uns laut
Rorty einer anderen Methode bedienen: Statt an ihre Vernunft sollten wir an ihre Ge‐
fühle und Vorstellungskraft appellieren.1

1.

* Aus dem amerikanischen Englisch ins Deutsche übersetzt von Christoph Held und Torben
Schwuchow.

1 In ihrer Einleitung zu dem Band Against Bosses, Against Oligarchies zeichnen Nystrom und
Pucket zwei mögliche Wege nach, wie Rorty auf den Vorwurf reagieren würde, er könne die
Antidemokratin (oder einen Nazi) nicht überzeugen: „Man kann Rortys pragmatistische Ant‐
wort auf die ‚Nazi-Frage‘ als eine zweifache Erwiderung beschreiben: Erstens widerlegt man
Nazis genauso wenig wie irgendeine andere Weltanschauung. Sondern man bietet ihnen eine
Neubeschreibung der Welt an, welche ihre eigene Beschreibung unhaltbar aussehen lässt. Zwei‐
tens – und Rorty macht klar, dass das mehr eine Hoffnung als eine Garantie ist – hat die wirkli‐
che ironische Intellektuelle dank ihres weiten Interessensgebietes zu viele Romane und ethno‐
graphische Studien gelesen, als dass sie sich in einem Vokabular verlieren würde, welches eine
privilegierte Beziehung zur Wahrheit beansprucht und das Leid anderer ignoriert (Rorty/
Nystrom/Puckett 2002: xi).

51

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Viele Autor*innen haben Rortys Leichtfertigkeit kritisiert, die Verantwortung auf‐
zugeben, die Antidemokratin durch Argumente von ihrer antidemokratischen Posi‐
tion abzubringen. Insbesondere Cheryl Misak befürchtet, dass Rortys Sichtweise uns
die Möglichkeit nimmt, „denen etwas zu entgegnen, die aufgrund von moralisch
verwerflichen Überzeugungen Behauptungen aufstellen oder handeln“ (Misak 2000:
16). Wenn Rorty Recht mit seiner Behauptung hat, „dass es in der postaufgeklärten
Ethik und Politik weder eine Wahrheit noch ein rationales Beurteilungsverfahren
gibt“ (ebd.: 10), dann laufen wir nach Ansicht von Misak „direkt in die Hände von
[Carl] Schmitt“ (ebd.: 16). Dann gibt es nichts, was wir einer Person erwidern könn‐
ten, die der Meinung ist, dass die Demokratie schlecht und der Totalitarismus gut
sei. Dann gibt es auch keine unabhängigen und neutralen Kriterien, um die konkur‐
rierenden Ansprüche der Demokratin und der Antidemokratin beurteilen zu können.
Nach Misak wären wir jedoch gerne in der Lage, ein Argument vorzuweisen, das
zeigt, dass die demokratischen Ideen besser als die antidemokratischen sind und
zwar nicht nur für dich und mich, sondern besser für alle, sogar für die Antidemo‐
kratin.

Misak selbst bietet zur Verteidigung der Demokratie, insbesondere der deliberati‐
ven Demokratie, ein epistemisches Argument an. Unter Verwendung einer rekon‐
struierten Version der Epistemologie von Charles S. Peirce vertritt sie eine veritisti‐
sche Herangehensweise, nach der jede Überzeugung einen Wahrheitsanspruch hat
und der Vernunft Rechenschaft schuldet. Gerade weil Überzeugungen einen Wahr‐
heitsanspruch haben und weil ihre Träger der Vernunft Rechenschaft schulden, wer‐
den wir uns mit unseren Überzeugungen auf der Suche nach den wahren Überzeu‐
gungen auf einen Austausch von Gründen mit anderen einlassen, um zu denjenigen
Überzeugungen zu gelangen, die jeglichem Einwand standhalten, der gegen sie vor‐
gebracht werden könnte. Laut Misak könne Rorty sich dieser Argumentationsweise
jedoch nicht bedienen. Da er der Wahrheit abschwört, sei sein Denken unbrauchbar,
eine epistemische Verteidigung der Demokratie zu liefern. Denn ohne Wahrheitsan‐
spruch, so befürchten Kritiker*innen wie Misak, verschwinde jegliche Motivation,
sich an der Deliberation, das heißt dem wechselseitigen Austausch von Gründen, zu
beteiligen. In der Tat ist Rorty an keiner erkenntnistheoretischen Verteidigung der
Demokratie interessiert. Sofern ein Zusammenhang zwischen Epistemologie und
Demokratie bestehen mag, könnten wir nach Rorty lediglich eine Epistemologie
ausarbeiten, die mit den bestehenden demokratischen Institutionen gut in Einklang
steht.2

2 In diesem Beitrag beschäftige ich mich mit der Meinungsverschiedenheit zwischen Rorty und
seinen Kritiker*innen wie Misak hinsichtlich der Frage, ob es möglich ist, eine Rechtfertigung
für die Demokratie an sich und nicht für eine bestimmte Art von Demokratie zu liefern. Daher
werde ich sowohl Erörterungen zu Rortys Darstellung der liberalen Demokratie als auch zu
Misaks Verteidigung der deliberativen Demokratie hier nicht behandeln, auch wenn in diesem
Beitrag auf beide Begriffe ständig rekurriert wird.

52

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Wir sind frei, uns eine Epistemologie vorzustellen, die gut zur Demokratie passt.
Das bedeutet jedoch nicht, dass diese Epistemologie die Demokratie auch begrün‐
det. In diesem Beitrag möchte ich zeigen, dass eine sozial-prozeduralistische Episte‐
mologie – eine Epistemologie, die die Ergebnisse einer Untersuchung anhand der
Verfahren bewertet, die sie hervorbringen – mit demokratischen Institutionen in Ein‐
klang steht und dass dies eine Epistemologie ist, die Rortys eigener Ansichten ent‐
spricht.

Theoretischer Hintergrund: Die epistemische Rechtfertigung der (deliberativen)
Demokratie

Rechtfertigungen der Demokratie – insbesondere die der deliberativen Demokratie –
berufen sich meistens entweder auf nicht-instrumentelle oder auf instrumentelle
Werte.3 Folgt man dem nicht-instrumentellen Ansatz, dann kann die deliberative De‐
mokratie nicht mit Blick auf die guten Ergebnisse, die sie hervorbringt, gerechtfer‐
tigt werden, sondern nur in Bezug auf die (moralischen) Werte, die ihre Verfahren
und Institutionen verkörpern. Autor*innen, die eine nicht-instrumentelle Rechtferti‐
gung der deliberativen Demokratie vertreten (oder, um es anders auszudrücken, die
den intrinsischen Wert der deliberativen Demokratie hervorheben), berufen sich auf
moralische Werte wie Fairness, Gleichheit, Freiheit, Reziprozität und so weiter.
Geht es hingegen um Fragen der demokratischen Legitimität, dann befürworten die‐
se Denker*innen üblicherweise einen prozeduralen Ansatz, demgemäß die Ergebnis‐
se der Deliberation nur dann als legitim zu betrachten sind, wenn sie aus Verfahren
hervorgehen, die eben diese moralischen Werte verkörpern.4

Tendenziell haben Nicht-Instrumentalist*innen sowie Prozeduralist*innen episte‐
mische Erörterungen traditionell vermieden. Wie Hélène Landemore anmerkt, haben
sie

„angenommen, dass der Wert der demokratischen Verfahren bei der Klärung von Mei‐
nungsverschiedenheiten im Wesentlichen in den moralischen Werten liegt, die sie verkör‐
pern […], und ausdrücklich nicht in ihrer Eigenschaft der Wissensproduktion oder gar in
ihrer Fähigkeit, der Wahrheit nachzuspüren (truth-tracking), oder in ihrer Fähigkeit, das
‚bessere‘ Ergebnis zu produzieren“ (Landemore 2017: 277).

2.

3 Für kurze, aber hilfreiche Übersichten zur Debatte zwischen Instrumentalismus und Nicht-In‐
strumentalismus vgl. Estlund/Landemore 2018 und Rummens 2018; für eine ältere Übersicht
vgl. Estlund 1997.

4 Estlund argumentiert wie folgt: „Die normative Demokratietheorie ist weitestgehend von der
Ansicht ausgegangen, dass das einzige, was man noch über die legitime demokratische Ent‐
scheidung sagen kann, folgendes ist: nämlich dass sie aus einem Verfahren entstanden ist, das
die Wähler*innen auf eine bestimmte Weise gleich behandelt. Der Wert der demokratischen
Entscheidungen liegt in ihrer Vergangenheit“ (Estlund 1997: 174).

53

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Der Grund, weshalb frühe deliberative Demokratietheoretiker*innen, insbesondere
aus einer Rawls’schen Tradition kommend, erkenntnistheoretische Erörterungen ver‐
mieden haben, ergibt sich aus der notwendigen ‚epistemischen Abstinenz‘, die aus
der Tatsache des vernünftigen Pluralismus hervorgeht. Statt also über Wahrheit oder
ähnliche Themen nachzudenken, fokussieren sich die deliberativen Demokratietheo‐
retiker*innen auf Verfahren; es ist die Fairness demokratischer Verfahren, die die
(deliberative) Demokratie im Vergleich zu anderen politischen Arrangements wün‐
schenswerter erscheinen lässt (Landemore 2017). Nichtsdestotrotz kann Landemore
gerade in jüngster Zeit eine epistemische Wende innerhalb der deliberativen Demo‐
kratietheorie feststellen. Deliberative Demokratietheoretiker*innen hätten demnach
angefangen, epistemische Fragen ernst zu nehmen. Tatsächlich konnten wir in den
letzten Jahren ein spürbar stärkeres Interesse an der Entwicklung eines instrumentel‐
len Ansatzes für die deliberative Demokratietheorie erkennen. Folgt man einem sol‐
chen Ansatz, dann kann die deliberative Demokratie sehr wohl mit dem Hinweis auf
die guten Ergebnisse, die sie hervorbringt, gerechtfertigt werden. Viele Denker*in‐
nen, die einen solchen Ansatz vertreten, heben die epistemischen Konsequenzen der
Deliberation hervor. Sie behaupten, dass die deliberative Demokratie Verfahren und
Institutionen beinhalte, die „die Chancen [maximieren], zur korrekten oder richtigen
Entscheidung zu gelangen oder ihr zumindest so nahe wie möglich zu kommen“
(Estlund/Landemore 2018: 113).

Die epistemische Wende in den Theorien der deliberativen Demokratie, aus der
eine Forschungsrichtung hervorging, die wir heute „epistemische Demokratietheo‐
rie“ nennen, hat eine andere Antwort auf die Fragen nach der demokratischen Legiti‐
mität hervorgebracht. Epistemische Demokratietheoretiker*innen bieten in der Re‐
gel, wenn sie mit solchen Fragen konfrontiert sind, einen instrumentellen (und vor
allem epistemischen) Ansatz an. Demnach können die Ergebnisse der Deliberation
nur dann als legitim erachtet werden, wenn sie sich als ‚richtig erweisen‘. So be‐
trachtet, ist die (deliberative) Demokratie im Vergleich zu anderen politischen Ar‐
rangements geeigneter, richtige Antworten hervorzubringen. Wir können diese
Sichtweise auch epistemische Verteidigung der deliberativen Demokratie durch die
Instrumentalist*innen nennen. Elizabeth Anderson beschreibt diese Position wie
folgt: „Epistemische Demokratietheoretiker*innen konzentrieren sich auf die Frage,
ob demokratische Institutionen verlässlich sind – nach externen Kriterien beurteilt –,
die richtigen Entscheidungen zu treffen“ (Anderson 2006: 10). Die zugrundliegende
Annahme lautet, dass die Demokratie wahrscheinlich zu einer richtigen Antwort
führt, wenn es durch sie gelingt, die Wahrheit zu finden, die außerhalb und vor dem
demokratischen Verfahren existiert. Demokratie erzeugt keine Wahrheit, sondern
findet sie. Mit anderen Worten, aus instrumentalistischer Sichtweise sind demokrati‐
sche Verfahren und Institutionen besser geeignet, die korrekte Antwort, die Wahrheit
oder die beste Lösung eines Problems zu entdecken. Wie Christian List und Robert

54

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


E. Goodin vorschlagen, ist die Demokratie für epistemische Demokratietheoreti‐
ker*innen „wünschenswerter als andere Verfahren der Entscheidungsfindung, weil
sie [der Wahrheit nachspürt]“ (List/Goodin 2002: 27).

Natürlich ist diese von mir hier beschriebene Unterscheidung zwischen nicht-in‐
strumentalistischen (prozeduralistischen) und instrumentalistischen (epistemischen)
Demokratietheorien sehr vereinfachend.5 Einige Autor*innen haben es sich daher
zur Aufgabe gemacht, die Künstlichkeit dieser Debatte zu demonstrieren und dage‐
gen eine Position zu artikulieren, die beiden Ansätzen gerecht werden kann. So hat
zum Beispiel David Estlund eine Perspektive entwickelt, die er „epistemischen Pro‐
zeduralismus“ nennt. Demnach sollte ein Verfahren nach epistemischen und nicht
nur moralischen Werten beurteilt werden (Estlund 2008). Auf ähnliche Weise befür‐
wortet auch Fabienne Peter eine Betrachtungsweise, die sie einen „reinen epistemi‐
schen Prozeduralismus“ nennt. Danach sind epistemische Anliegen eine Bedingung
der deliberativen Entscheidungsfindungsverfahren und bestimmen, ob das Ergebnis
des Verfahrens als legitim oder illegitim gelten kann. Obwohl wir also Denker*innen
wie Estlund und Peter zu der epistemischen Wende in der Demokratietheorie zählen
könnten, sind sie keine Instrumentalist*innen – beziehungsweise keine, wie sie oben
charakterisiert wurden.

Das gilt auch für Autor*innen wie Cheryl Misak, deren Arbeit ich im weiteren
Verlauf dieses Abschnitts darstellen möchte.6 Obwohl Misak eine epistemische Ver‐
teidigung der deliberativen Demokratie anbietet, wäre es dennoch falsch, ihre Arbeit
nur als instrumentalistisch zu bezeichnen.7 Das bedeutet, dass sie nicht glaubt, dass
die deliberative Demokratie allein durch die Tatsache gerechtfertigt wird, dass ihre
Verfahren eher dazu geeignet sind, die „Dinge richtig hinzubekommen“ (obwohl sie

5 Allerdings merkt Fabienne Peter an, dass „es in der Literatur üblich [ist], einen solchen Ansatz
der epistemischen Demokratie von einem prozeduralen Ansatz streng zu unterscheiden“ (Peter
2008: 34).

6 Auch wenn ich mich in diesem Abschnitt auf die gemeinsame Publikation von Misak/Talisse
2014 stütze, ist es wichtig anzumerken, dass die Ansichten beider Autorinnen nicht identisch
sind. Wie sie jedoch selber anmerken, „arbeiten sie seit einigen Jahren an ähnlichen Projekten“
(Misak/Talisse 2014: 366). Für diesen Beitrag nehme ich an, dass die beiden in den wesentli‐
chen Punkten übereinstimmen.

7 In gewisser Hinsicht scheint Misak uns in der Tat eine instrumentalistische Verteidigung der de‐
liberativen Demokratie anzubieten. In klassisch instrumentalistischer Weise behauptet sie, dass
für Pragmatist*innen – eine Denkrichtung, zu der sie sich selbst zählt – die Methode der delibe‐
rativen Demokratie „uns eher wahre, richtige oder begründete Antworten auf unsere Fragen
gibt. Die richtige Antwort auf unsere politischen Fragen […] sind die, die wir (das Volk) errei‐
chen würden, wenn wir (das Volk) in offener Weise debattieren, deliberieren und Nachforschun‐
gen anstellen würden. Demokratisch zustande gekommene Entscheidungen sind legitim, weil
sie das Ergebnis eines Verfahrens sind, das sich tendenziell als richtig herausstellt“ (Misak
2008: 95). Pragmatist*innen (oder zumindest die bekanntesten Vertreter*innen) „glauben, dass
Moral und Politik wie die Wissenschaft zur Wahrheit hin ausgerichtet sind, beziehungsweise da‐
rauf die Dinge richtig hinzubekommen, und, dass die beste Methode, dies zu erreichen, die Me‐
thode ist, die sie manchmal die wissenschaftliche Methode oder die Methode der Intelligenz
nennen“ (Misak 2008: 94).

55

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


das auch denken mag). Stattdessen ist Misaks epistemische Verteidigung der delibe‐
rativen Demokratie nicht-instrumentalistisch, weil sie davon ausgeht, dass die deli‐
berative Demokratie eine bestimmte Anzahl an epistemischen Normen und Prakti‐
ken voraussetzt.8 Kurz gesagt, Misak denkt, „dass das sozio-epistemische Umfeld,
das für angemessene Überzeugungen erforderlich ist, am besten in der Demokratie
gesichert ist“ (Misak/Talisse 2014: 369). Aufgrund ihrer von Peirce geprägten Sicht‐
weise sind für sie die doxastischen Normen (doxastic norms), Wahrheitsbezug
(truth-aptness) und die Aufforderung, Vernunftgründe anzuführen (reason-re‐
sponsiveness). Dies sind zwei Grundbedingungen jeder Überzeugung, die jedoch nur
in einem demokratischen Umfeld, in dem wir Gründe austauschen, teilen und be‐
werten, in Gänze realisiert werden können (ebd.: 368). Anders ausgedrückt: Wenn
man sich selbst als einen Mensch mit Überzeugungen sieht, dann ist man sowohl der
Idee der Wahrheit verpflichtet als auch a fortiori der Idee, dass wahre Überzeugun‐
gen am besten unter Bedingungen gesichert sind, die es ermöglichen (und sogar da‐
zu ermutigen) „Gründe auszutauschen, zu teilen und zu evaluieren“ (Misak/Talisee
2014: 368). Sich selbst als jemanden mit Überzeugungen zu sehen, bedeutet sich so‐
wohl als wahrheitssuchend als auch rechenschaftspflichtig gegenüber der Vernunft
zu betrachten. Daher möchte solch eine Person (ein Mensch mit Überzeugungen)
ihre Überzeugungen gegen die verschiedensten Gegenargumente, die sie aufbringen
kann, testen. Misaks epistemische Verteidigung der (deliberativen) Demokratie ist
also nicht durch das epistemische Ergebnis einer demokratischen Untersuchung,
sondern durch die Natur der Überzeugung motiviert. Talisse bringt die Perspektive
von Misak wie folgt auf den Punkt: „[D]ie geeignete epistemische Praxis […] ver‐
pflichtet zu einer deliberativen demokratischen Politik“ (Talisse 2007: 388).

Die von Misak verteidigte Sichtweise ähnelt der nicht-instrumentalistischen
Rechtfertigung der Demokratie, insofern sie denkt, dass die (deliberative) Demokra‐
tie bestimmte Werte am besten erfasst. Dennoch unterscheidet sich diese Herange‐
hensweise von einer nicht-instrumentalistischen Rechtfertigung der Demokratie, da
die von den beiden hervorgehobenen Werte, der Wahrheitsbezug und die Rechen‐
schaftspflicht gegenüber der Vernunft (die zwei konstitutiven Normen der Überzeu‐
gung), epistemische Werte sind. Ich möchte diesen Ansatz daher auch die konstituti‐
vistische epistemische Verteidigung der deliberativen Demokratie nennen. Zu dieser
von mir als konstitutivistisch bezeichneten Position gelangt Misak wie folgt:

„Wir sollten unsere Überzeugungen einer kritischen Untersuchung unterziehen, damit sie
so gut wie nur möglich sind. Wir sollten unsere Überzeugungen anhand von Gründen,
Argumenten und Fakten überprüfen. Wenn wir zu Überzeugungen kommen wollen, die

8 In diesem Sinne schreiben Misak und Talisse: „Wir behaupten nicht, dass moralische Gründe
keine Bedeutung für die Argumente haben, die für die Demokratie sprechen. Noch behaupten
wir, dass die epistemischen Gründe, die wir vorschlagen, die einzigen Gründe sind, die für de‐
mokratische Bürger*innen ausschlaggebend sind“ (Misak/Talisse 2014: 374).

56

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


der Kritik standhalten und allen Fakten Rechnung tragen können, ist es das Beste, wenn
wir sie mit Kritik und Fakten konfrontieren, damit wir danach wissen, ob sie dem wider‐
stehen können. Informationen, Argumente und Fakten müssen frei ausgetauscht werden,
damit wir garantieren können, dass unsere Überzeugungen ihnen gerecht werden“ (Misak
2008: 95-96).

Für Konstitutivist*innen sind daher die angemessenen Methoden einer Untersu‐
chung – das Geben und Erfragen von Gründen – auch das Fundament der Demokra‐
tie. Diese epistemischen Praktiken würden die Einführung und Stärkung unserer de‐
mokratischen Institutionen und Verfahren rechtfertigen.

Wahrheit ist für Konstitutivist*innen wie Misak ein wichtiges Merkmal unserer
epistemischen Praktiken und Normen und daher auch für unsere demokratischen In‐
stitutionen und Verfahren. Denn im Wahrheitsanspruch steckt die ‚Reibungskraft‘,
die die Meinungskontroverse und damit auch die Deliberation zum Funktionieren
braucht. Wenn einzelne Personen sich nicht „auf die Idee der Wahrheit einlassen und
die damit verbundenen Verpflichtungen nicht akzeptieren“ (Misak 2008: 97), han‐
deln sie sowohl im epistemischen als auch im politischen Sinne unverantwortlich.
Die Wahrheit ist für Misak „eine konstitutive Norm der Überzeugung“ (Misak 2008:
97), der Untersuchung (inquiry) und daher auch der Demokratie. Im Gegensatz zur
Instrumentalistin wird durch diese Betonung der Wahrheit aus der Konstitutivistin
jedoch keine Externalistin. Denn die Konstitutivistin glaubt nicht, dass es da drau‐
ßen Wahrheiten gibt, die wir mit Hilfe der Demokratie entdecken könnten. Stattdes‐
sen bietet die Idee der Wahrheit selbst – an anderer Stelle spricht Misak diesbezüg‐
lich auch von einer regulativen Idee – eine Rechtfertigung und Struktur für die De‐
mokratie, insbesondere für die deliberative Demokratie. Misak argumentiert, dass al‐
le unsere politischen Praktiken „sich parasitär zur Idee der Wahrheit verhalten“
(Misak 2008: 97). Denn ein Teil dessen, was die Überzeugung letztlich zu einer
Überzeugung (und nicht beispielsweise nur zu einer Meinung) macht, ist die norma‐
tive Kraft der Wahrheit. „Ohne Wahrheit“, so Misak weiter,

„könnten wir nicht den begrifflichen Raum finden, um die Idee zu formulieren, dass wir
unsere Überzeugungen verbessern wollen. Tatsächlich führt die Norm der Wahrheit zur
Verbesserung, indem sie diejenigen Sprecher, die unterschiedlicher Meinung sind, dazu
motiviert, diesen Konflikt zu lösen“ (Misak 2004: 16).

Ihr veritistischer Ansatz zur Rechtfertigung der deliberativen Demokratie führt
Misak dazu, Rorty für einen, in ihren eigenen Worten, „seltsamen Pragmatisten“ zu
halten. Denn anders als bei Peirce, James oder Dewey „spielt bei Rorty die Wahrheit
gar keine Rolle, wenn er die Art und Weise unserer Untersuchungspraktiken (prac‐
tices of inquiry) erörtert“ (Misak 2008: 100). Abgesehen von ihrer Ansicht, dass
Rorty hier falsch liege – wie oben dargestellt hat nach Misak Wahrheit eine politi‐
sche Funktion –, denkt sie auch, dass Rortys Absage an die Wahrheit bedauerliche
politische Konsequenzen mit sich bringe. Eine dieser Konsequenzen wäre, dass wir

57

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


dann keinen Grund mehr hätten, „zu versuchen, alle Kulturen zu berücksichtigen“
(Misak 2000: 15). Sie glaubt, Rorty kann ohne eine im Hintergrund stehende (prag‐
matistische) Konzeption von Wahrheit seinen Anspruch nicht verteidigen, dass es
gut wäre, unsere Gemeinschaft in Auseinandersetzung mit anderen Kulturen zu er‐
weitern. Sich selbst als jemanden mit Überzeugungen zu sehen und damit verbun‐
den, Überzeugungen als wahrheitssuchend und gegenüber der Vernunft rechen‐
schaftspflichtig zu deuten, bedeutet nach Misak, dass der/die Bürger*in – als ein
Mensch mit Überzeugungen – darauf aus ist, mit anderen Leuten aus anderen Kultu‐
ren zusammenzukommen und sich mit ihnen auseinanderzusetzen. Doch wenn wir
Wahrheit nicht mehr als das Ziel demokratischer Nachforschung ansehen würden, so
wie es Rorty vorschlägt, dann hätten wir überhaupt keinen Grund mehr, mit anderen
Menschen aus anderen Kulturen zusammenzukommen und uns mit ihnen auseinan‐
derzusetzen. Des Weiteren denkt sie, wie bereits in der Einleitung erwähnt, dass
Rorty in Konfrontation mit der Antidemokratin dieser nichts sagen könnte, was ihr
als ein Argument für die Demokratie erschiene. Wenn, wie in Rortys Ansatz, Demo‐
kratie nicht mehr ist als ein nützliches Ensemble von politischen Institutionen und
Verfahren, das wir zufälligerweise von der Aufklärung geerbt haben, und wenn es
keine doxastischen Normen gibt, die beweisen, dass die Demokratie besser als alle
anderen politischen Arrangements ist, dann können wir, sobald wir uns mit der Anti‐
demokratin konfrontiert sehen, nichts anderes machen als mit den Achseln zu zu‐
cken und wegzugehen.

Richard Rorty und liberale demokratische Epistemologien

Wie bereits oben beschrieben werfen Peirce’sche Pragmatist*innen wie Cheryl
Misak Rorty vor, dass er, vor allem, weil er die Wahrheit aufgegeben hat, nicht in
der Lage sei, eine Rechtfertigung der Demokratie anzubieten. In diesem Abschnitt
möchte ich zeigen, dass das der falsche Weg ist, sich mit Rortys Ansichten über die
Demokratie auseinanderzusetzen. Obwohl Misak darin richtig liegt, dass er nicht da‐
zu in der Lage ist, eine Rechtfertigung für die Demokratie anzubieten, ist es wichtig
zu betonen, dass er auch gänzlich daran uninteressiert ist, dergleichen zu tun. Die
liberale Demokratie, so Rorty, zählt nicht zu den Dingen, die einer Rechtfertigung
bedürfen, nicht zuletzt, weil die ausschlaggebenden Gruppen bereits an Bord der li‐
beralen Demokratie sind. Dass die liberale Demokratie einer Rechtfertigung bedarf,
würde voraussetzen, dass es eine Person gibt, die nicht bereits glaubt, dass die De‐
mokratie das beste der derzeit verfügbaren politischen Arrangements sei, und die
trotzdem durch dargebotene Vernunftgründe, die für die Demokratie sprechen, über‐
zeugt werden könnte, auf unsere demokratische Seite zu kommen. Das ist nach
Rorty der falsche Weg eine Antidemokratin zu überzeugen, auch wenn es für ihn

3.

58

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


nicht überraschend ist, dass wir diesen Weg einschlagen. Denn dies sei unser Erbe
einer philosophischen Tradition, die sich mit metaphysisch-epistemologischen Un‐
ternehmungen beschäftigt habe. Rorty schreibt: „[A]ufgrund der philosophischen
Tradition [sind wir] an die Vorstellung gewöhnt […], jeder, der auf die Vernunft zu
hören – und alle Argumente anzuhören – gewillt sei, könne von der Wahrheit über‐
zeugt werden“ (Rorty 1988b: 99). Obwohl uns diese Tradition gut gedient habe,
können wir heute auch ohne sie auskommen. Sie sei wie eine Leiter, die wir
wegstoßen könnten, jetzt, wo wir hinaufgestiegen sind. Das bedeutet jedoch keines‐
wegs, dass wir uns nicht über die Beschaffenheit der Demokratie und ihrer Verhei‐
ßungen unterhalten könnten, nur weil wir keine Vernunftgründe zur Unterstützung
der Demokratie anführen können.

In seinem 1988 erstmals publizierten Aufsatz „Der Vorrang der Demokratie vor
der Philosophie“ formulierte Rorty seine von John Dewey inspirierte Antwort auf
die Frage, „ob die liberale Demokratie überhaupt in irgendeinem Sinne eine philoso‐
phische Rechtfertigung ‚braucht‘“? Er antwortet:

„Denn wer den gleichen Pragmatismus vertritt wie Dewey, wird einräumen, dass die libe‐
rale Demokratie zwar womöglich der philosophischen Artikulation bedarf, nicht aber der
philosophischen Untermauerung. Nach dieser Auffassung kann es sein, dass der Philo‐
soph der liberalen Demokratie eine Theorie des menschlichen Ich aufstellen möchte, die
mit den von ihm bewunderten Institutionen in Einklang steht. Doch damit rechtfertigt ein
solcher Philosoph nicht diese Institutionen, indem er auf fundamentalere Prämissen Be‐
zug nimmt, sondern er verfährt umgekehrt: Er stellt die Politik an den Anfang und stutzt
die Philosophie dementsprechend zurecht“ (Rorty 1988b: 87; Herv. S.D.).

Die Phrase in „Einklang stehen“ ist an dieser Stelle wichtig und taucht dann wieder
auf, wenn er fragt – und bejaht –, ob Charles Taylors kommunitaristische Beschrei‐
bung des Selbst mit der liberalen Demokratie in Einklang steht. Er schreibt: „[F]alls
wir unser Ichbild als Bürger einer solchen Demokratie durch eine philosophische
Auffassung des Ich anreichern wollen, dann ist die von Taylor vertretene Auffassung
durchaus in Ordnung“ (Rorty 1988b: 88). Jedoch warnt er davor, dass dieses Unter‐
fangen – das Unterfangen einer philosophischen Theorie des Selbst (oder, wie ich
weiter unten argumentieren werde, einer Epistemologie) – weniger erreiche, als wir
uns erhoffen. Philosophische Theorien über das Wesen des Selbst, über die Episte‐
mologie oder die über Natur und so weiter können die Demokratie weder begründen
noch rechtfertigen. Sie können die Demokratie nur ergänzen.

Rorty behauptet dabei einen Seelenverwandten in John Rawls gefunden zu haben.
Bei diesem kommt, so Rorty, „die demokratische Politik an erste Stelle, die Philoso‐
phie erst an zweite Stelle“ (Rorty 1988b: 104). In Rortys Lesart habe Rawls das phi‐
losophische Streben, wie Thomas Jefferson zuvor das religiöse Streben, privatisiert.
Die liberale Demokratie funktioniere besser, wenn Religion und Philosophie als ein
privates Unterfangen angesehen werden, als etwas, mit dem man sich, wenn man es

59

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


möchte, beschäftigen kann, aber das von der Rolle der in der Öffentlichkeit agieren‐
den Bürgerin getrennt sein soll.9 „Als Bürger wie als Gesellschaftstheoretiker“,
meint Rorty, „können wir gegenüber philosophischen Auseinandersetzungen über
das Wesen des Ich ebenso gleichgültig bleiben wie Jefferson gegenüber theologi‐
schen Meinungsverschiedenheiten über das Wesen Gottes“ (Rorty 1988b: 92). Als
politisch engagierte Bürger*innen und Gesellschaftstheoretiker*innen sollten wir
nicht davon eingenommen sein, die Wahrheit oder die Exaktheit von dieser oder je‐
ner philosophischen Beschreibung des Selbst zu bestimmen. Stattdessen sollten wir
uns damit befassen, diejenigen politischen Institutionen und Verfahren zu stärken,
die eine größere Freiheit, mehr Wohlstand und mehr Vielfalt garantieren. Das, denkt
Rorty, war Rawls’ entscheidende Einsicht:

„Rawls’ Argument gegen den Fanatismus besagt […] nicht, durch Bedrohung der Dis‐
kussionsfreiheit gefährde er auch die Wahrheit im Hinblick auf die Eigenschaften einer
vorgängigen metaphysischen und moralischen Ordnung, sondern es besagt nichts weiter,
als dass er die Freiheit und somit die Gerechtigkeit bedrohe. Die Wahrheit mit Bezug auf
die Existenz beziehungsweise das Wesen dieser Ordnung spielt dabei keine Rolle“ (Rorty
1988b: 93).

Freiheit und Gerechtigkeit gehen in Rortys Lektüre von Rawls deswegen der Reli‐
gion und der Philosophie voraus. Er hofft, dass wir, nach dem wir die Suche nach
„einer vorgängigen metaphysischen und moralischen Ordnung“ aufgegeben (oder
zumindest privatisiert) haben, „das reflexive Gleichgewicht10 als die einzige Metho‐
de gelten [lassen], die zur Erörterung der Gesellschaftspolitik vonnöten ist“ (Rorty
1988b: 94).11

Doch wer Freude an der Philosophie hat – und Rorty zählt sich selbst dazu –,
kann trotzdem philosophische Theorien entwickeln. Er schreibt:

„Hat man […] Geschmack gefunden an der Philosophie – bringt die persönliche Beru‐
fung, das private Streben nach Vollkommenheit, es mit sich, dass man Modelle konstru‐

9 Rortys Unterscheidung von öffentlich-privat ist hier nützlich, weil die in der Öffentlichkeit
agierende Bürger*in – diejenige, die eine andere moralische Identität anstrebt (vgl. Rorty
1988b: 105f) – im Falle des Konflikts mit ihren moralischen Verpflichtungen als Bürger*in
einer liberalen demokratischen Gesellschaft ihre private Theorie des Selbst für sich behalten
muss.

10 Mit dem Ausdruck „reflexives Gleichgewicht“ (auch Überlegungsgleichgewicht) schlägt
Rawls in seiner „Theorie der Gerechtigkeit“ eine Methode vor, um zwischen den abstrakten
Gerechtigkeitsgrundsätzen seiner Theorie und den existierenden moralischen Urteilen zu ver‐
mitteln (vgl. Rawls 2012 [1975]: 38), Anm. d. Hrsg.

11 Die Stelle geht weiter: „Wenn eine solche Gesellschaft Überlegungen anstellt und die Grund‐
sätze und intuitiven Anschauungen sammelt, die ins Gleichgewicht gebracht werden sollen,
wird sie tendenziell diejenigen verwerfen, die den philosophischen Erklärungen des Ich oder
der Rationalität entnommen sind. Denn eine solche Gesellschaft wird derartige Erklärungen
nicht als die Grundlagen politischer Institutionen auffassen, sondern schlimmstenfalls als phi‐
losophisches Kauderwelsch bzw. bestenfalls als belangvoll für das private Streben nach Voll‐
kommenheit, aber nicht für die Sozialpolitik“ (Rorty 1988b: 94).

60

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


iert von Wesenheiten wie ‚Ich‘, ‚Erkenntnis‘, ‚Sprache‘, ‚Natur‘, ‚Gott‘ oder ‚Geschich‐
te‘, um anschließend an ihnen herumzuprobieren, bis sie ineinandergreifen –, dann wird
man tatsächlich ein Bild des Ich haben wollen. Da ich für mein [sic!] Teil mich zu der‐
gleichen berufen fühle, und da die moralische Identität, in deren Umkreis ich solche Mo‐
delle bauen möchte, die eines Bürgers in einem liberalen demokratischen Staat ist, emp‐
fehle ich denen, die einen ähnlichen Geschmack und eine ähnliche Identität haben, das
Bild des Ich als eines mittelpunktlosen und kontingenten Netzes“ (Rorty 1988b: 105).

Kurz gesagt, weil er glaubt, dass ein „Bürger in einem liberalen demokratischen
Staat“ zu sein, eine moralische Identität ist, die es Wert ist, gefördert zu werden,
möchte er eine philosophische Theorie des Selbst entwickeln, die gut mit einer der‐
artigen moralischen Identität in Einklang steht. Andere, für die ein „Bürger in einem
liberalen demokratischen Staat zu sein“ keine erstrebenswerte moralische Identität
ist, die aber dennoch eine Vorliebe für Philosophie haben, würden nach einem „kom‐
plexeren, interessanteren, anspruchsvolleren Modell des Ichs“ verlangen (Rorty
1988b: 105). Aber um das noch einmal zu wiederholen: Die Arbeit an solch einem
Modell sei besser der privaten Sphäre vorbehalten. Weder dieses Projekt noch ir‐
gendein anderes Modell ist für die liberale Demokratie erforderlich.12 Die liberale
Demokratie komme gut zurecht – und vermutlich sogar besser –, ohne dass wir die
wahre Natur des Selbst entdecken.

Um was geht es beim „Bild des Ichs als ein mittelpunktloses und kontingentes
Netz“, oder bei Taylors Ansatz des Selbst, das die Gemeinschaft als konstitutiv für
das Selbst hinstellt, damit es zu der liberalen Demokratie passt? Warum ist Rorty der
Meinung, dass diese Konzeption des Selbst besser mit der liberalen Demokratie in
Einklang steht als eine andere? Rorty zufolge sprechen drei Vorteile dafür, diesen
Blick auf das Selbst einzunehmen. Erstens verabschieden sich diese Ansätze von der
Idee einer „naturgegebenen Ordnung der Überzeugungsrechtfertigungen“ oder
einem „von vornherein feststehenden Umriss, den die Argumentation nachzeichnet“
(Rorty 1988b: 107). Als Antwort auf diejenigen, die behaupten würden, dass er eine
metaphysisch-epistemologische Sichtweise einschmuggelt, wenn er meint, es sei
möglich, „ein Modell des Ich nach eigenem Belieben auszustaffieren“ (Rorty 1988b:
106), schlägt Rorty vor, dass wir ganz und gar von dem traditionellen Unterfangen
der Philosophie ablassen sollten, danach zu fragen, ob „es eine entdeckbare Tatsache
gäbe in Bezug darauf, worüber sich Tatsachenaussagen machen lassen“ (Rorty
1988b: 107). Hier bedient sich Rorty einer Strategie, die viele seiner Leser*innen,

12 Die Unterscheidung zwischen dem „Projekt selbst“ und „einem anderen Modell, das aus die‐
sem Projekt entstehen könnte“, zielt darauf ab, die Unterscheidung zwischen Metaphilosophie
und Philosophie zu erfassen. Es ist Rortys metaphilosophische Position, dass es keinen Weg
gibt, rivalisierende philosophische Ansätze zu beurteilen. Es gibt keine neutralen Kriterien, mit
denen man entscheiden könnte, dass ein philosophischer Ansatz einem anderen überlegen ist.
Jeder Ansatz ist bloß ein anderes Vokabular, um mit der Welt umzugehen. Es gäbe kein Ur-
Vokabular, das uns bei der Auswahl helfen könnte. Für einen hilfreichen Überblick zum meta‐
philosophischen Projekt von Rorty vgl. 1. Kapitel Chin (2017).

61

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


sympathisierende wie auch kritische, oft als herausfordernd empfunden haben: näm‐
lich die Unterhaltung davon abzuwenden, die wahre Natur der Dinge aufzudecken
und den Versuch zu unternehmen, Kriterien zu entwickeln, mit denen wir verifizie‐
ren können, ob wir die wahre Natur der Dinge entdeckt haben oder nicht. Stattdes‐
sen sollten sich unsere Gespräche nach Rorty darum drehen, eine bessere Welt für
uns vorzustellen. Seine präferierte Beschreibung des Selbst hilft uns bei dieser Ver‐
schiebung der Fragestellung. Es ist ein Selbst ohne einen essenziellen Kern, den die
Philosophie üblicherweise enthüllen und akkurat beschreiben wollte. Folglich ist ein
Vorzug dieser Vorstellung des Selbst als ein mittelpunktloses und kontingentes Netz
von Überzeugungen, dass sie mit der metaphilosophischen Position von Rorty im
Einklang steht. Demnach gibt es kein neutrales metaphysisch-epistemologisches Be‐
zugssystem, das wir nutzen könnten, um die miteinander konkurrierenden Theorien
des Selbst zu beurteilen. Gäbe es ein solches Bezugssystem, hätten wir einen „von
vornherein feststehenden Umriss, den die Argumentation nachzeichnet“ (Rorty
1988b: 107). Dann könnten wir eine exakte metaphysische Epistemologie etablieren,
auf die sich eine Beschreibung politischer Institutionen stützen ließe. Die Beschrei‐
bung des Selbst als mittelpunktloses Netz braucht jedoch diesen ersten Schritt nicht.
Mehr noch, wenn wir den ersten Schritt ablehnen und davon ausgehen, dass das
Selbst keinen auffindbaren essentiellen Kern habe, dann gibt es keine klare Trennli‐
nie zwischen denjenigen, die Teil unserer moralischen Gemeinschaft sind (weil sie
diesen einen gemeinsamen essenziellen Kern teilen), und denjenigen, die es nicht
sind (weil sie das nicht tun).

Der zweite Vorteil, der sich aus diesem Verständnis des Selbst ergibt, ist, dass es
uns zu erkennen hilft, dass

„Fragen darüber, vor wem wir uns rechtfertigen müssen – also Fragen darüber, wer als
Fanatiker gilt und wer stattdessen wirklich eine Antwort verdient –, schlicht als weitere
Probleme behandelt werden können, die sich im Zuge der Erreichung des reflexiven
Gleichgewichts klarstellen lassen“ (Rorty 1988b: 107).

Wenn wir die Idee aufgeben, dass es eine gemeinsame Natur gibt, die alle Menschen
teilen, dann ist es auch einfacher, die Idee aufzugeben, dass es a priori eine Antwort
auf die Frage gibt, „vor wem ich meine Überzeugungen rechtfertigen muss“. Die
Antwort der philosophischen Tradition darauf lautet, dass ich verantwortlich gegen‐
über allen Menschen bin, meine Überzeugungen zu rechtfertigen, weil alle Men‐
schen rational und lernfähig sind. Wie bereits oben erwähnt, wird diese traditionelle
Antwort als notwendiger Ausgangspunkt für diejenigen angesehen, die erpicht da‐
rauf sind, die Antidemokratin argumentativ von ihrer Position abzubringen. Diejeni‐
gen unter uns, die diese metaphysisch-epistemologische Tradition beerbt haben, hof‐
fen, dass die Person, die nicht bereits die Demokratie für die beste Regierungsform
hält, von den Vernunftgründen, die für die Demokratie sprechen, überzeugt werden
könne. Doch Rorty denkt, dass es falsch sei zu glauben, dass ein rationales Argu‐

62

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


ment der Antidemokratin helfen könnte, die Wahrheit der liberalen Demokratie zu
erkennen. Wenn wir keine gemeinsamen Prämissen finden, von denen wir ausgehen
können, wäre es vielleicht besser, sich erst gar nicht mit der Antidemokratin einzu‐
lassen.

Das führt Rorty jedoch in ein traditionelles philosophisches Dilemma. Auf der
einen Seite: „[V]erweigert man sich der Auseinandersetzung über das Idealbild des
Menschen [d.h. Liberale zu sein], so scheint das zu zeigen, dass man den für die De‐
mokratie wesentlichen Geist des Entgegenkommens und der Toleranz missachtet“
(Rorty 1988b: 101). Das heißt, dass diejenigen sich als undemokratisch erweisen
würden, die glauben, jemand wie die Antidemokratin wäre eine unwürdige Ge‐
sprächspartnerin. Auf der anderen Seite scheint der Wunsch, sich sogar mit der glü‐
henden Antidemokratin auseinanderzusetzen und gegenüber einer solchen Person
die Demokratie zu rechtfertigen, den Rückgriff auf die eine oder andere philosophi‐
sche Theorie über die Natur des Menschen zu erfordern. Rorty schreibt, „es ist nicht
klar, wie man für die These argumentieren kann, die Menschen sollten sich nicht fa‐
natisch, sondern liberal verhalten, ohne gezwungen zu sein, auf eine Theorie des
menschlichen Wesens […] zurückzugreifen“ (Rorty 1988b: 101f).13 Das bedeutet,
dass wir entweder als nicht besonders demokratisch erscheinen oder andererseits zu
philosophisch. Rorty entscheidet sich für die erste Option: Es gibt möglicherweise
Menschen, mit denen es aufgrund ihrer Überzeugungen unmöglich sei, eine frucht‐
bare Diskussion über politische Themen zu führen. Tatsächlich folgt das aus seiner
präferierten Sichtweise des Selbst:

„Die Auffassung, der Mensch sei ein mittelpunktloses Netz von Überzeugungen und
Wünschen, dessen Vokabular und Meinungen durch die historischen Umstände determi‐
niert ist, [berücksichtigt] auch die Eventualität, es könnte nicht genügend Gemeinsamkei‐
ten geben zwischen zwei derartigen Netzen, um im Hinblick auf politische Themen Ei‐
nigkeit oder auch nur eine fruchtbare Diskussion zu ermöglichen“ (Rorty 1988b: 103).

Allerdings ist Rorty bereit, diese bittere Pille zu schlucken, denn als einzig andere
Möglichkeit bliebe ihm sonst nur übrig eine metaphysisch-epistemologische Posi‐
tion einzunehmen und dabei seine eigene metaphilosophische Position zu verraten.

Das ist natürlich genau die bittere Pille, die sich Misak zu schlucken weigert. Sie
meint, wir müssen der Antidemokratin etwas entgegnen können und stellt uns dafür
ihre epistemische Begründung der Demokratie zur Verfügung. Für sie ist die bloße

13 In Truth, Politics, Morality. Pragmatism and Deliberation (2000) sieht Misak darin einen we‐
nig überzeugenden Versuch von Seiten Rortys, der Forderung nach einer Rechtfertigung der
Demokratie auszuweichen. Das liegt daran, dass sie wie Richard Bernstein glaubt, Rorty ver‐
stricke sich hier in eine Art performativen Selbstwiderspruch. Während er behauptet, dass er
nicht mehr tun könne als seine eigene, partikulare Sichtweise zu empfehlen (indem er zeigt,
wie sie uns hilft, die Dinge anders zu beschreiben), argumentiere er, nach Misak, für seine An‐
sichten trotz alledem innerhalb der üblichen Standards der Vernunft (Misak 2000: 17). Vgl.
auch Bernstein (1991: 249-251).

63

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


politische Verteidigung der politischen Institutionen ein zum Scheitern verurteilter
Zirkelschluss. Rorty kritisiert derartige Positionen, wie die von Misak, wie folgt:

„Gerade soweit man der Ansicht ist, daß politische Schlussfolgerungen außerpolitischer
Begründungen bedürfen […], wird man wissen wollen, wie die ‚Berechtigung‘ dieser
Grundsätze zu erklären ist. Spürt man ein Bedürfnis nach derartiger Rechtfertigung, wird
man entweder eine religiöse oder eine philosophische Propädeutik der Politik wollen“
(Rorty 1988b: 94).

Selbstverständlich würde Rorty Denker*innen wie Misak zu diesem Lager zählen.
Sie wünscht sich eine philosophische Autorität, an die wir appellieren können, wenn
wir gegen die Nazis argumentieren, damit wir nicht ohne jegliche Munition gegen
sie dastehen. Diese „leichtfertig ästhetische“ Einstellung, die Rorty bezüglich derar‐
tiger Fragen hat (Rorty 1988b: 107) – seine Bereitschaft zu sagen, dass das einzige,
was wir der Antidemokratin anbieten können, eine Beschreibung der Demokratie ist,
die sie in einem möglichst guten Licht erscheinen lässt –, ist für Misak keine Lösung
des Problems, das die Antidemokratin uns stellt.

Allerdings denkt Rorty, dass dieser „leichtfertige Ästhetizismus“ keine Schwäche,
sondern eine Stärke seines Denkens ist. Dass diese leichtfertige Einstellung ermutigt
wird, ist für Rorty der dritte Vorteil, der aus einer Beschreibung des Selbst als ein
mittelpunktloses und kontingentes Netz von Überzeugungen erwächst. Dieses Ver‐
ständnis des Selbst ermutigt „zur leichtfertigen Haltung gegenüber traditionellen
philosophischen Themen“. Ein Ansatz, der wiederum dazu beiträgt, „dass die Be‐
wohner dieser Welt pragmatischer, toleranter, liberaler und empfänglicher werden
für den Reiz der Weberschen Zweckrationalität“ (Rorty 1988b: 107f). Wenn wir das
Selbst so verstehen, sind wir in der Entzauberung der Welt einen Schritt weiter. Und
zwar indem wir das Projekt der Aufklärung weiter vorantreiben und (äußere) Autori‐
täten zurückweisen, denen gegenüber wir Rede und Antwort stehen sollen. Ohne
diese Autoritäten wenden wir uns stattdessen als Mitbürger*innen einander zu, als
diejenigen, die eine Reihe von ähnlichen Idealen und Problemen geerbt haben. Des‐
halb meint Rorty: „Besteht die eigene moralische Identität darin, daß man Bürger ei‐
nes liberalen Gemeinwesens ist, wird die Anregung zu derart leichtfertigem Verhal‐
ten den moralischen Absichten des Betreffenden dienen“ (Rorty 1988b: 108). Das
bedeutet, dass wir selbst weniger fundamentalistisch wären, uns weniger ernst neh‐
men, unsere tiefsten Verpflichtungen als kontingent ansehen sowie grundlegende
Überzeugungen als fehlbar betrachten würden.

In „Education as Socialization and as Individualization“ (im Original 1989 publi‐
ziert) wiederholt Rorty diese Behauptung, indem er John Dewey und Jürgen
Habermas mit John Rawls zusammenbringt. Er erachtet alle drei als Denker, die die

64

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


philosophische Verteidigung der Demokratie hinter sich gelassen haben.14 Seine
These ist, dass Autoren wie Dewey und Habermas den Wunsch nach einer repräsen‐
tationalen Theorie der Wahrheit durch den Wunsch ersetzen, „zu einer freien Über‐
einkunft mit unseren Mitmenschen zu gelangen, um vollwertige Mitglieder einer
freien Gesprächsgemeinschaft (free community of inquiry) zu sein“ (1999a: 119). Er
legt nahe, dass Dewey

„keineswegs versucht hat, die Demokratie zu begründen. Er sah die Demokratie nicht
durch die Natur des Menschen oder der Vernunft oder der Wirklichkeit begründet, son‐
dern als ein vielversprechendes Experiment, in das eine besondere Herde einer besonde‐
ren Tierart involviert ist – unsere Spezies und unsere Herde. Er fordert uns auf, an uns
selbst zu glauben – an die utopische Hoffnung, die für eine demokratische Gemeinschaft
charakteristisch ist –, statt nach Bestätigung oder Rückhalt von außen zu fragen“ (Rorty
1999a: 119).15

Später in „Religion as Conversation-Stopper“ (erstmals 1994 publiziert) behauptet
Rorty, dass diejenigen, die epistemische Argumente für die Demokratie anbieten,
sich irren, wenn sie glauben, es gäbe eine Quelle des Wissens außerhalb der Delibe‐
ration. Diese Einsicht ist es, die Rorty aus Habermas und Rawls‘ Arbeit zieht: Der
Konsens, in ihrer als auch seiner Arbeit, wird zum „Test der Überzeugung“ (Rorty
1999b: 173). Wenn wir erstmal alle äußeren Autoritäten hinter uns gelassen haben,
wenn wir eingesehen haben, dass uns keine metaphilosophische Position zur Verfü‐
gung steht, die uns garantiert, dass wir die richtige metaphysische Epistemologie
übernommen haben, dann finden wir uns unter unseren Mitbürger*innen wieder. Sie
allein sind der Maßstab für die Richtigkeit unserer Überzeugungen. Daher behauptet
Rorty, dass

„der Punkt von Rawls und Habermas, wie auch von Dewey und Peirce, [derjenige ist,]
dass die für eine solche Demokratie geeignete Epistemologie eine ist, in der der einzige
Test eines politischen Vorschlags seine Fähigkeit ist, Zustimmung von Menschen zu er‐
halten, die radikal unterschiedliche Ideen vom Sinn und Zweck des menschlichen Lebens
und über den Weg zur privaten Vollkommenheit haben“ (Rorty 1999b: 173).

Das ist keine epistemische Verteidigung der Demokratie, sondern eher ein Hinweis
darauf, welche Art der epistemischen Normen und Praktiken mit der liberalen
Demokratie gut in Einklang stehen könnte.

14 Vgl. Dieleman (2013), wo ich einen detaillierten Überblick über die (philosophischen) Diffe‐
renzen zwischen Rorty, Habermas und Putnam herausgearbeitet habe.

15 Das widerspricht Hilary Putnams Behauptung, dass in Deweys Denken eine „epistemologische
Rechtfertigung der Demokratie“ zu finden sei (Putnam 2017: 249).

65

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Eine sozial-prozeduralistische Epistemologie für die liberale Demokratie

Im vorangegangen Abschnitt habe ich gezeigt, dass Rorty zwar bereit ist, sich (pri‐
vat) an philosophischen Spekulationen über Fragen des Selbst zu beteiligen. Nichts‐
destotrotz dient seiner Meinung nach keine Beschreibung des Selbst zur Rechtferti‐
gung der Demokratie. Vielmehr stehe jedwede Darstellung des Selbst besser oder
schlechter in Einklang mit einem jeweils bevorzugten Arrangement an politischen
Institutionen. Für Rorty selbst ist das natürlich die liberale Demokratie. Seiner Mei‐
nung nach ist eine Theorie des Selbst – sei sie kommunitaristisch oder anders – je‐
doch nicht notwendig für die liberale Demokratie. Die Voraussetzungen sind hier
wichtig: Wenn man daran interessiert ist, sich eine Theorie des Selbst auszudenken,
und wenn die bevorzugten politischen Institutionen liberal-demokratische Institutio‐
nen sind, dann scheint eine kommunitaristische Theorie des Selbst gut zu funktionie‐
ren. Wenn man also wie Rorty darauf aus ist, die Menschen dazu zu bewegen, die
moralische Identität der „Bürgerin einer liberalen Demokratie“ als ihre primäre mo‐
ralische Identität anzunehmen – wenn man die Menschen dazu bringen möchte, ihre
Verpflichtungen gegenüber sich selbst und ihre Verpflichtungen gegenüber anderen
voneinander zu trennen –, dann würde eine solche Theorie des Selbst für diese Vor‐
haben aufgrund der bereits oben genannten Gründe sehr gut passen.

Mein Ziel in diesem Abschnitt ist es zu zeigen, dass eine, wie ich sie nenne, sozi‐
al-prozeduralistische Epistemologie genauso gut mit der liberalen Demokratie in
Einklang steht, ohne jedoch für die liberale Demokratie notwendig zu sein. Im Ge‐
gensatz zu Denker*innen wie Misak, deren Epistemologie als eine Rechtfertigung
der (deliberativen) Demokratie dienen soll, gibt uns mein Entwurf einer Epistemolo‐
gie keinen Grund, die (deliberative) Demokratie zu übernehmen. Dennoch steht sie
gut mit ihr im Einklang.

Eine prozeduralistische Epistemologie bestimmt den epistemischen Erfolg nicht,
indem sie die Ergebnisse einer (wissenschaftlichen oder politischen) Untersuchung
anhand einer Reihe von metaphysisch-epistemologischen Kriterien bemisst, etwa ob
und wie gut diese Ergebnisse die Realität wiederspiegeln. Der (epistemische) Erfolg
ergibt sich für sie vielmehr dadurch, dass sie die Ergebnisse einer (wissenschaftli‐
chen oder politischen) Untersuchung anhand der Verfahren bemisst, die der Untersu‐
chung zugrunde liegen. Die Ergebnisse der Untersuchung können dann zu Recht als
‚Wissen‘ oder sogar ‚objektives Wissen‘ bezeichnet werden, sofern sie einem be‐
stimmten Verfahren entsprechen.

Diese Art von sozial-prozeduralistischer Epistemologie findet sich in gegenwärti‐
gen feministischen und pragmatistischen Arbeiten im Bereich der Epistemologie,
der Wissenschaftsphilosophie und der deliberativen Demokratietheorie vor allem
dort, wo sich diese Perspektiven wechselseitig beeinflusst haben. So haben bei‐
spielsweise einige feministische Epistemolog*innen und Wissenschaftsphilo‐

4.

66

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


soph*innen demokratische Ideale in ihre Arbeiten eingeführt, indem sie die demo‐
kratische Gestaltung wissenschaftlicher Untersuchungen vorschlugen, weil das bes‐
sere Ergebnisse produzieren würde. Auf der anderen Seite haben einige deliberative
Demokratietheoretiker*innen gezeigt, dass eine Gestaltung der Deliberation nach
einer demokratisierten Art der wissenschaftlichen Untersuchung ebenfalls bessere
Ergebnisse produzieren würde. Der rote Faden, der diese Bereiche der Untersuchun‐
gen verbindet, ist die Idee, dass Vielfalt eine wichtige Quelle des epistemischen Er‐
folgs sowohl bei der Wissenschaft als auch bei der Demokratie darstellt; die Einbe‐
ziehung vielfältiger Perspektiven16 in die wissenschaftliche und demokratische Un‐
tersuchung bringt demnach eine größere Wahrscheinlichkeit mit sich, ‚die Dinge
richtig hinzubekommen‘ oder uns ‚bessere Ergebnisse‘ zu liefern.17

So verteidigt zum Beispiel Helen E. Longino eine Sichtweise auf wissenschaftli‐
che Untersuchungen, die die grundlegend soziale Natur der Wissensproduktion her‐
vorhebt. Ihrer Meinung nach seien kritische diskursive Interaktionen der Kern der
wissenschaftlichen Untersuchung. Sollten diese diskursiven Interaktionen gut geord‐
net sein, dann kann das Wissen, das sie hervorbringen, zu Recht ‚objektiv‘ genannt
werden. Um gut geordnet zu sein, müssen die Interaktionen folgende vier Kriterien
erfüllen: (1) Sie müssen in „öffentlich anerkannten Foren der […] Kritik“ stattfin‐
den, sodass kritischen Aktivitäten „das selbe bzw. annäherungsweise das selbe Ge‐
wicht beigemessen wird, wie es der ‚eigentlichen Forschung‘ zukommt“. (2) Es
muss eine sinnvolle Berücksichtigung und, wo gerechtfertigt, auch die Aufnahme
von Dissens statt bloßer Toleranz gewährt werden. (3) Sie müssen den „öffentlich
anerkannten Standards“ für die Bewertung von „Theorien, Hypothesen und Beob‐
achtungspraktiken“ entsprechen. (4) Es muss eine „gemäßigte Gleichheit [...] an in‐
tellektueller Autorität“ bestehen, um die „Vielfalt der Perspektiven zu erreichen, die
für einen lebendigen und epistemisch wirksamen kritischen Diskurs notwendig ist“
(Longino 2002: 129-132). Nach Ansicht Longinos verlangt eine Wissenstheorie,
dass die Praktiken der Wissensproduktion danach bewertet werden, ob und wie gut
diese Praktiken diesen vier Kriterien entsprechen. Diejenigen kritischen diskursiven
Interaktionen, die diesen Kriterien entsprechen, bringen ein Wissen hervor, das den
Begriff ‚objektiv‘ verdient. Damit bietet uns Longino eine sozial-prozeduralistische
Epistemologie an; eine Epistemologie, bei der die Bewertungsmaßstäbe in den Prak‐

16 Den Begriff ‚Perspektiven‘ habe ich im Anschluss an James Bohman hier bewusst gewählt. Er
argumentiert, dass „die Belastbarkeit quer durch die verschiedenen Perspektiven das angemes‐
sene Ziel deliberativer Prozesse“ ist (Bohman 2006: 175).

17 So formuliert, könnte vielleicht der Eindruck entstehen, dass ich eine, wie ich es im ersten Ab‐
schnitt dieses Beitrags genannt habe, instrumentalistische epistemische Verteidigung der (deli‐
berativen) Demokratie verfolge. Wenn man jedoch den epistemischen Erfolg nicht als die Ent‐
deckung einer vorangehenden Wahrheit definiert, sondern ihn stattdessen als das Erreichen ei‐
nes intersubjektiven reflexiven Gleichgewichts oder als eine Übereinkunft einer weiten und
vielfältigen Gemeinschaft von Kommunikationspartner*innen versteht, dann kann man Rortys
Mahnung treu bleiben, dass die (deliberative) Demokratie keiner Rechtfertigung bedarf.

67

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


tiken selbst angelegt sind und bei der diese Maßstäbe als ausgesprochen demokra‐
tisch gelten.18 Ihr Verständnis von sozialem Wissen erfordert, dass unsere wissen‐
schaftlichen communities einen kritischen Diskurs im Habermas’schen Stil überneh‐
men, der diese vier prozeduralistischen Kriterien erfüllt, um den epistemischen Er‐
folg, verstanden als objektives Wissen, wahrscheinlicher zu machen.19

Die vier Kriterien, die Longinos sozial-prozeduralistische Epistemologie ausma‐
chen, kommen in Fabienne Peters Beitrag über die Diskussion zur epistemischen
Demokratie zum Einsatz. Während die meisten epistemischen Demokratietheoreti‐
ker*innen Instrumentalist*innen in Bezug auf die demokratische Legitimität sind –
das heißt, sie identifizieren verfahrensunabhängige Standards zur Bestimmung der
Legitimität demokratischer Entscheidungen –, ist sie eine Prozeduralistin. Ihr Ansatz
eines ‚reinen epistemischen Prozeduralismus‘ meidet zur Bestimmung der demokra‐
tischen Legitimität den instrumentalistischen Bezug auf verfahrensunabhängige
Standards, wie Wahrheit oder Korrektheit. Stattdessen steckt bei ihrem Ansatz die
Normativität im deliberativen Entscheidungsprozess. Allerdings möchte Peter, an‐
ders als andere Prozeduralist*innen, die ihren Fokus auf die politischen und ethi‐
schen Bedingungen legen, unter welchen die Deliberation stattfinden sollte, auch
eine epistemische Dimension in die Evaluierung dieser Bedingungen mit einbezie‐
hen. Das bedeutet für Peter, dass die Legitimität der demokratischen Entscheidungen
nicht nur gemäß der politischen, sondern auch der epistemischen Fairness bewertet
werden sollte. In anderen Worten: Zu den Bedingungen der politischen Fairness
müssen die „Bedingungen, die die epistemische Fairness spezifizieren“, hinzugefügt
werden (Peter 2008: 49; Herv. S.D.). Diese Bedingungen entlehnt sie von Longino,
wie etwa die gemäßigte Gleichheit der intellektuellen Autorität; ein Kriterium, das,
wie Peter meint, „vor den illegitimen Verbindungen von sozialen, politischen und/
oder ökonomischen Privilegien und Machtkonstellationen mit epistemischen Privile‐
gien und Machtkonstellationen warnt“ (Peter 2008: 47). Folglich können die Resul‐
tate der deliberativen Entscheidungsverfahren als legitim erachtet werden, insofern
sich diese Verfahren der politischen und epistemischen Fairness annähern.20

Longino und Peter können beide als Vertreterinnen dessen verstanden werden,
was ich eine sozial-prozeduralistische Epistemologie nenne. Demgemäß sind die

18 Der Begriff „sozial-prozeduralistische Epistemologie” stammt soweit ich weiß ursprünglich
von Fabienne Peter (vgl. Peter 2008: 41).

19 Die Habermas-Referenz kommt nicht von mir, sondern von Longino (vgl. Longino 2002: 131).
20 Ähnlich sehen das Elisabeth Anderson und James Bohman. Anderson verteidigt ein

Dewey’sches Modell der Demokratie, zum Teil deshalb, weil es besser dem Rechnung trage,
was sie „epistemische Macht der Demokratie“ nennt (Anderson 2006: 11). Bohman hingegen
bedient sich sowohl bei Longinos Theorie der Wissenschaft als soziales Wissen als auch bei
Deweys experimentalistischer Darstellung der demokratischen Untersuchung. Wie er anmerkt,
funktioniert die Analogie von Demokratie und Wissenschaft, die von Pragmatist*innen und Fe‐
minist*innen gleichermaßen betont und verwendet wird, „in beide Richtungen, wenn wir erst
einmal die Demokratie als eine Art der Untersuchung und Wissenschaft als ein kooperatives
Unterfangen ansehen“ (Bohmann 2006: 181).

68

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Kriterien, die wir gebrauchen, um Überzeugungen und Entscheidung als ‚Wissen‘
oder als ‚wahr‘ zu beurteilen, integraler Bestandteil des Untersuchungsverfahrens,
egal ob dieses wissenschaftlich oder politisch ist. Diese Kriterien sind selbst demo‐
kratisch. Deswegen können wir davon ausgehen, dass ‚wir es richtig hinbekommen
haben‘, wenn das angewandte Verfahren ein demokratisches ist; eines, das Kriterien
wie Öffentlichkeit und Vielfalt in den Vordergrund stellt. Das passt gut zu Rortys
Mahnung, dass wir eine „Einstellung zur Wahrheit, die nicht die Beziehung zu einer
nichtmenschlichen Realität, sondern den Konsens einer Gemeinschaft in den Mittel‐
punkt rückt“, einnehmen sollen (Rorty 1988a: 33, FN 1). Philosophisch können wir
dieses Verfahren nicht entdecken, sondern können uns eher pragmatisch fragen, wel‐
che Verfahren dazu tendieren, uns im Großen und Ganzen und in Anbetracht aller
gegebener Umstände zu einer Einigung zu verhelfen, wobei ‚uns‘ nicht mehr bedeu‐
tet als dass ‚wir uns von unserer besten Seite zeigen‘ (Rorty 1998: 52-53). Gemein‐
sam mit anderen feministischen Erkenntnistheoretiker*innen und Wissenschaftsphi‐
losoph*innen hat Longino uns gezeigt, dass die Untersuchung, die den demokrati‐
schen Verfahren folgt, uns hilft, Solidarität zu erreichen. Demokratische Untersu‐
chungen erlauben es uns, die Gemeinschaft mit denjenigen zur erweitern, mit denen
wir in der Lage sind ein konstruktives Gespräch zu führen. Das sind die Verfahren,
die das hervorbringen können, was wir Wissen nennen. Wie Rorty sagt,

„ist ‚Wissen‘ oder ‚Erkenntnis‘ – ebenso wie ‚Wahrheit‘ – schlicht ein Lob, das man den
Überzeugungen spendet, die man für derart gerechtfertigt erachtet, dass eine weitere
Rechtfertigung zurzeit nicht vonnöten sei. Eine Untersuchung des Wesens der Erkenntnis
kann nach pragmatistischer Auffassung nur eine soziohistorische Darstellung der Verfah‐
ren sein, mit deren Hilfe verschiedene Leute versucht haben, Einigkeit über die zu vertre‐
tenden Überzeugungen zu erzielen“ (Rorty 1988a: 17).

Demnach ist aus Rortys Sicht eine weitere Rechtfertigung unserer Überzeugungen
erst dann vonnöten, wenn von unseren Gesprächspartner*innen Widerspruch
kommt. Wenn mit „wie wir uns von unserer besten Seite zeigen“ eine vielfältige Ge‐
meinschaft von Gesprächspartner*innen gemeint ist, dann wird eine prozeduralisti‐
sche Epistemologie diese Vielfalt auch berücksichtigen müssen. Ferner geht es bei
dieser Konzeption eines epistemischen Erfolgs – das heißt ‚es richtig hinzubekom‐
men‘ – darum, die anderen als „Mitbürger unserer konstitutionellen Demokratie zu
sehen, als Personen, deren geplante Lebensläufe durch Scharfsinn und guten Willen
mit denen der anderen Bürger in Einklang gebracht werden können“ (Rorty 1988b:
98). Demnach bedeutet ‚die Dinge richtig hinzubekommen‘ aus Rortys Perspektive
schlicht und ergreifend, zu einer Übereinkunft zu gelangen; und zwar zu einer Über‐
einkunft mit einer Gemeinschaft, die erst durch unser Streben nach Solidarität ent‐
standen ist. Wenn wir uns bei einem politischen Vorschlag einig geworden sind, ha‐
ben wir dann das Beste erreicht, was die Demokratie erwarten kann. Eine Epistemo‐
logie ist nichts anderes als eine Beschreibung, wie das erreicht wird.

69

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Literatur

Anderson, Elizabeth 2006: „The Epistemology of Democracy“. In: Episteme. A Journal of
Social Epistemology, 3 (1-2), S. 8-22.

Bernstein, Richard J. 1991: The New Constellation. The Ethical-Political Horizons of Moder‐
nity/Postmodernity. Cambridge.

Bohman, James 2006: „Deliberative Democracy and the Epistemic Benefits of Diversity“. In:
Episteme. A Journal of Social Epistemology, 3 (3), S. 175-191.

Chin, Clayton 2017: The Practice of Political Theory. Rorty and Continental Thought. New
York.

Dieleman, Susan 2013. „The Contingent Status of Epistemic Norms. Rorty, Kantian Pragma‐
tisms, and Feminist Epistemologies“. In: Gröschner, Alexander/Koopman, Colin/
Sandbothe, Mike (Hrsg.): Richard Rorty. From Pragmatist Philosophy to Cultural Politics.
New York, S. 31-47.

Estlund, David/Landemore, Hélène 2018: „The Epistemic Value of Democratic Deliberation“.
In: Bächtiger, André/Dryzek, John S./Mansbridge, Jane/Warren, Mark E. (Hrsg.): The
Oxford Handbook of Deliberative Democracy. Oxford, S. 113-131.

Estlund, David 2008: Democratic Authority. A Philosophical Framework. Princeton.
Estlund, David 1997: „Beyond Fairness and Deliberation. The Epistemic Dimension of De‐

mocratic Authority“. In: Bohman, James/Rehg, William (Hrsg.): Deliberative Democracy.
Essays on Reason and Politics. Cambridge, S. 173-204.

Landemore, Hélène 2017: „Beyond the Fact of Disagreement? The Epistemic Turn in Delibe‐
rative Democracy“. In: Social Epistemology, 31 (3), S. 277-295.

List, Christian/Goodin, Robert E. 2002: „Epistemic Democracy. Generalizing the Condorcet
Jury Theorem“. In: The Journal of Political Philosophy, 9 (3), S. 277-306.

Longino, Helen 2002: The Fate of Knowledge. Princeton.
Misak, Cheryl/Talisse, Robert B. 2014: „Pragmatist Epistemology and Democratic Theory. A

Reply to Eric MacGilvray“. In: The Journal of Political Philosophy, 22 (3), S. 366-376.
Misak, Cheryl 2008: „A Culture of Justification. The Pragmatist’s Epistemic Argument for

Democracy“. In: Episteme. A Journal of Social Epistemology, 5 (1), S. 94-105.
Misak, Cheryl 2004: „Making Disagreement Matter. Pragmatism and Deliberative Democra‐

cy“. In: The Journal of Speculative of Philosophy, 18 (1), S. 9-22.
Misak, Cheryl 2000: Truth, Politics, Morality. Pragmatism and Deliberation. London/New

York.
Peter, Fabienne 2008: „Pure Epistemic Proceduralism“. In: Episteme. A Journal of Social

Epistemology, 5 (1), S. 33-55.
Putnam, Hilary 2017: „Reconsidering Deweyan Democracy“. In: Dieleman, Susan/Rondel,

David/Voparil, Christopher J. (Hrsg.): Pragmatism and Justice. Oxford/New York,
S. 249-264.

Rawls, John 2012 [1975]: Eine Theorie der Gerechtigkeit. 18. Aufl. Frankfurt.
Rorty, Richard 1988a: „Solidarität oder Objektivität?“ In: Ders.: Solidarität oder Objektivität.

Drei philosophische Essays. Stuttgart, S. 11-37.
Rorty, Richard 1988b: „Der Vorrang der Demokratie vor der Philosophie“. In: Ders.: Solidari‐

tät oder Objektivität. Drei philosophische Essays. Stuttgart, S. 82-125.

70

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Rorty, Richard 1998: Truth and Progress. Philosophical Papers III. Cambridge.
Rorty, Richard 1999a: „Education as Socialization and as Individualization“. In: Ders.: Philo‐

sophy and Social Hope. New York, S. 114-126.
Rorty, Richard 1999b: „Religion as Conversation-Stopper“. In: Ders.: Philosophy and Social

Hope. New York, S. 168-174.
Rorty, Richard/Nystrom, Derek/Puckett, Kent 2002: Against Bosses, Against Oligarchies.

Conversations with Richard Rorty. Chicago.
Rummens, Stefan 2018: „Deliberation and Justice“. In: Bächtiger, André/Dryzek, John S./

Mansbridge, Jane/Warren, Mark E. (Hrsg.): The Oxford Handbook of Deliberative Demo‐
cracy. Oxford, S. 132-143.

Talisse, Robert B. 2007: „From Pragmatism to Perfectionism. Cheryl Misak’s Epistemic Deli‐
berativism“. In: Philosophy & Social Criticism, 33 (3), S. 387-406.

71

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Jens Hacke

Liberale Demokratie und Solidarität.
Richard Rortys Hoffnung für den Westen*

Einleitung

Um Richard Rorty wurde es nach seinem Tod 2007 in der politischen Theorie und
Philosophie stiller. Obwohl die philosophische Literatur über ihn mittlerweile
unübersehbar geworden ist, erwähnen ihn die gängigen Handbücher des politischen
Denkens allenfalls knapp und verzichten darauf, ihm ein eigenes Kapitel zu widmen.
Sein damals aufsehenerregendes Werk Kontingenz, Ironie und Solidarität (zuerst
1989 erschienen) wird aus dem Kanon der klassischen Werke herausgehalten.1 Der
Grund dafür mag darin liegen, dass seine Verteidigung der liberalen Demokratie
ostentativ auf jede demokratietheoretische Begründung verzichtete und dass er nicht
so recht in das Raster der verschiedenen philosophischen Strömungen passte. Von
der analytischen Philosophie kommend wandte er sich dem Pragmatismus zu, war
politisch ein amerikanischer liberal (aus europäischer Sicht: ein Sozialdemokrat),
hielt aber nichts von Sozialismus und Antikapitalismus und entzog sich gleichzeitig
dem Lager der Kommunitaristen.2

Rortys philosophisches Vokabular ist mit Reizworten gespickt (Ethnozentrismus,
Identität, Patriotismus, Antiuniversalismus, Ironie, Common Sense), die wie seine
Vorliebe für bestimmte Theoretiker (Martin Heidegger, Friedrich Nietzsche, Isaiah
Berlin, Michael Oakeshott) eine Nähe zu liberalkonservativen Positionen vermuten
lassen.3 Seine eklektizistische Bezugnahme auf Theoretiker verschiedener Couleur
passte nicht in ein Lagerdenken politischer Korrektheit, das ‚gefährliche Denker‘
markiert und aussondert. Seine Distanzierung vom Kommunitarismus und seine spä‐
te anti-universalistische Rawls-Interpretation irritierten ihm politisch nahestehende
Theoretiker. Das Plädoyer für einen amerikanischen Patriotismus der Linken, das
Rorty mit Stolz auf unser Land (Achieving our Country) im Jahr 1998 vorlegte und
auf einer zivilreligiösen Feier der demokratischen Tradition basierte, erfuhr eine hör‐
bar zähneknirschende Würdigung seines transatlantischen Freundes Jürgen

1.

* Für kritische Lektüre, Kommentare und Anregungen danke ich Harald Bluhm, Katharina Huber,
Reinhard Mehring, Klaus Naumann, Till van Rahden und Veith Selk.

1 Rorty spielt beispielsweise keine Rolle in Ottmann (2012); Ball/Bellamy (2003).
2 Rortys Verhältnis zum Kommunitarismus erörtert Müller (2019b).
3 Siehe zu diesem Aspekt Hacke (2006: 269-275).

73

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Habermas, der sich mühte, Rortys implizite Kritik an einem Verfassungspatriotismus
der Vernunft zu zerstreuen.4

Der intellektuelle Weg von Richard Rorty bürgt dafür, dass er nicht den Main‐
stream des Cold War Liberalism verkörperte, wenngleich er sich stets zum Antikom‐
munismus bekannte und sich selbst als liberalen kalten Krieger verstand.5 In dem
autobiographischen Essay „Wilde Orchideen und Trotzki“ (Rorty 2001) zeichnet er
seine intellektuellen Prägungen nach: Die Herkunft aus einem kommunistischen
Elternhaus, das mit dem Stalinismus brach und zum Pragmatismus eines Sidney
Hook bekehrt wurde, sowie die Faszination für den bürgerlichen Ästhetizismus und
die Idee individueller Selbstschöpfung: „Ich wollte die Möglichkeit haben, ein intel‐
lektueller wie spiritueller Snob und zugleich ein Menschenfreund zu sein: ein kauzi‐
ger Einsiedler und zugleich ein Kämpfer für Gerechtigkeit“ (Rorty 2001: 143). Mit
dieser Position zwischen den Stühlen hat Rorty gern kokettiert und nahm billigend
in Kauf, sich dadurch angreifbar zu machen. So markierte er seine Unabhängigkeit
und die denkerische Freiheit, ein reformistischer Linker zu bleiben, der den Ideen
der neomarxistischen und der kulturellen Linken ebenso fernblieb wie den Renega‐
ten, die zu Neokonservativen wurden.6 Rorty spielte diese Rolle zeitweise mit einer
Brillanz, die das New York Times Magazine dazu brachte, in ihm „den einflussreichs‐
ten zeitgenössischen amerikanischen Philosophen“ zu sehen (Alterman/Mattson
2012: 358).

Seine Grundsatzkritik an wertebasierten Gründungsprogrammen, normativen Ge‐
rechtigkeitstheorien oder wahrheitsorientierten Theorien der Deliberation bezie‐
hungsweise des kommunikativen Handelns hat ihre provokante Wirkung kaum ein‐
gebüßt. Eine solche politische Haltung wirkt auch auf jene anziehend, die seine De‐
konstruktion der systematisch orientierten politischen Philosophie irritiert. Ebenso
schwer ist es, den positiven Gehalt seiner politischen Philosophie zu bestimmen.
Dem sprichwörtlich gewordenen „postmodern bourgeois liberalism“ (den Rorty
selbst als Haltung freilich viel sozialdemokratischer spezifizierte, als dieses Kompo‐
situm suggeriert) scheint ein ähnliches Schicksal beschieden wie Fukuyamas Dik‐
tum vom „Ende der Geschichte“.7 Man neigt dazu, beide Positionen zu den überhol‐
ten Ansichten des ausgehenden 20. Jahrhunderts zu zählen und ihnen eine westliche
Selbstgefälligkeit – resultierend aus der Hybris der Sieger im Kalten Krieg – zuzu‐
schreiben. Rorty selbst befeuerte diese Lesart, als er sich ausdrücklich Fukuyamas
Zeitdiagnose anschloss und erst einmal zustimmte, „daß sich der Linken keine
romantischere Aussicht bietet als der Versuch, bürgerlich-demokratische Sozialstaa‐
ten zu schaffen und die Lebensmöglichkeiten der Bürger dieser Staaten durch Um‐

4 Vgl. die deutsche Ausgabe Rorty (1999a); Habermas (2001: 160-165).
5 Siehe Rorty (1999a: 60).
6 Zur Gedankenwelt der für Rorty wichtigen Ex-Trotzkisten vgl. Dorman (2001).
7 Noch einmal akzentuiert in Rorty (1995: 141-150).

74

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


verteilung des marktwirtschaftlich produzierten Mehrwerts gleicher zu gestalten“
(Rorty 2000a: 331).

Rorty weicht an dieser Stelle freilich erkennbar von Fukuyama ab. Während die‐
ser von einer natürlichen sozialen Nivellierung und Expansion einer Mittelstandsge‐
sellschaft ausgeht, betont Rorty weiterhin die Notwendigkeit der Umverteilung, de‐
ren politische Durchsetzung das wesentliche Ziel der Linken bleibt. Im Gegensatz zu
Fukuyama sieht er keinen Anlass, die geschichtsphilosophische Ernüchterung zu be‐
dauern oder zu befürchten, dass ein postheroischer Zustand ohne Idealismus, ideolo‐
gischen Gegnern und kriegerische Opfergänge die „selbstzufriedene blühende libe‐
rale Demokratie“ in den Niedergang führen würde (Fukuyama 1992: 433). Derartige
kulturkritische Untertöne fehlen bei Rorty, der stets darauf aufmerksam macht, dass
das Projekt der liberalen Demokratie ohnehin ausreichend anspruchsvoll bleibt,
wenn es darum geht, bessere Lebensverhältnisse für alle Bürger*Innen herbeizufüh‐
ren, Solidaritätsbeziehungen zu vertiefen und zu erweitern, sowie die soziale Ge‐
rechtigkeit zu fördern.

Rortys Skepsis – und seine Hoffnung

Um die politische Distanz zu einem liberalen Triumphalismus, als dessen repräsen‐
tativer Denker Fukuyama damals galt, kenntlich zu machen und Rortys ganz andere
Perspektive auf die Demokratie zu verdeutlichen, empfiehlt es sich, an einen kleinen
Essay zu erinnern, den Rorty im September 1996 für das New York Times Magazine
verfasste. Er trägt den Titel „Looking Backwards from the Year 2096“ (Rorty
1999b) und wagt den Ausblick auf die Entwicklung der amerikanischen Demokratie
im 21. Jahrhundert.8 Dieser Text bietet eine beeindruckende Übung in politischer
Prognostik, die uns rund 25 Jahre nach der Niederschrift in mancherlei Hinsicht er‐
staunlich aktuell vorkommt. Anhand der von Rorty gesetzten Schwerpunkte lassen
sich die Prämissen seiner Demokratievorstellung erkennen, aber auch sein spezielles
Verständnis von politischer Theorie und ihrer (begrenzten) Relevanz sticht noch ein‐
mal ins Auge.

Rortys fiktiver historischer Rückblick resümiert eine tiefe Krise der Demokratie,
hervorgerufen durch ökonomische Ungleichheit und Bürgerkrieg. Der Graben zwi‐
schen den gut ausgebildeten und gut verdienenden Besitzenden auf der einen sowie
den prekär Beschäftigten und Arbeitslosen auf der anderen Seite vergrößerte sich zu‐
sehends, ohne dass die Politik sich darum kümmerte. Die Klassenkonflikte steiger‐

2.

8 Der Ausblick in die Zukunft bleibt ein beliebtes Genre, und es ist verwunderlich, dass Rorty an
keiner Stelle in seinem Werk auf John M. Keynes als einen der wichtigsten sozialliberalen Den‐
ker des 20. Jahrhunderts eingeht. Als Versuch in Futurologie siehe Keynes (1956: 263-272). An
anderer Stelle wagt Rorty gar den Sprung ins Jahr 2500. Die Erinnerung daran verdanke ich Ka‐
tharina Huber.

75

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


ten sich zum Bürgerkrieg; aufgrund der laxen Waffengesetze eskalierte die Militari‐
sierung des öffentlichen Lebens. Der Staat verlor Anfang des 21. Jahrhunderts das
Gewaltmonopol, das Vertrauen in die Regierung und die öffentliche Verwaltung
schwand, und der Kollaps der Ökonomie führte zum Hobbes’schen Krieg aller ge‐
gen alle. Wenn Rorty diese Second Great Depression und die Dark Years des Bür‐
gerkriegs beschreibt (der erst durch eine Militärdiktatur beendet wird!), finden wir
darin fast die apokalyptische Beschreibung amerikanischer Zustände in Donald
Trumps Inaugural Address wieder.9 Dass Trumps Bild eines American Carnage ab‐
sichtsvoll konstruiert war und lange nicht die von Rorty imaginierte Lage widerspie‐
gelt, muss nicht eigens betont werden. Doch sah Rorty durchaus die durch Deindus‐
trialisierung verursachten sozioökonomischen Verwerfungen in den USA voraus, die
sich heute kaum leugnen lassen und die George Packer in seiner Sozialreportage The
Unwinding (2013) in ebenso faszinierender wie verstörender Weise beschrieben hat.

Bemerkenswert an Rortys Prognostik ist die intuitive Sicherheit, mit der er eine
Krise der liberalen Demokratie voraussagt. Hinsichtlich der Gewaltpotentiale wird
eine US-spezifische Dimension deutlich, denn er nimmt die Urangst vor einem ame‐
rikanischen Faschismus auf und warnt zugleich vor einer diktatorischen Herrschaft,
die der Tendenz zur Personalisierung in der Präsidialdemokratie immer schon inhä‐
rent war.10

In den 1990er Jahren nimmt Rorty die Warnung ernst, „daß die alten industriali‐
sierten Demokratien auf eine Periode ähnlich der Weimarer Zeit zusteuern, in der
populistische Bewegungen die verfassungsmäßige Gewalt stürzen könnten“. Er spe‐
kulierte über die Frustration der Modernisierungsverlierer: Sie würden das System‐
versagen den Eliten anlasten und darum „einen starken Mann“ wählen, der ihnen
verspreche, das Establishment zu entmachten. Rorty bezog sich hier auf Szenarien,
die Edward Luttwak in seiner Streitschrift The Endangered American Dream (1993)
entwarf, und hielt eine Zerstörung der Demokratie für durchaus wahrscheinlich:
„Denn wenn einmal ein solcher starker Mann im Sattel sitzt, könne niemand voraus‐
sehen, was passiert.“ Sicher sei nur, dass die „Fortschritte der schwarzen und brau‐
nen Amerikaner und der Homosexuellen in den letzten vierzig Jahren [...] wegge‐
fegt“ werden würden (Rorty 1999a: 87f).11

9 Die Imagination eines New Dark Age ist so etwas wie eine amerikanische Spezialität. Auch
Bob Dylan sieht die Gegenwart in den Liner Notes seines Albums „World Gone Wrong“ als
„New Dark Ages“.

10 Die faschistische Gefahr im Amerika der 1930/40er Jahre ist vermutlich am eindrücklichsten
literarisch thematisiert worden bei Sinclair Lewis It Can’t Happen Here! und Philip Roths Ver‐
schwörung gegen Amerika.

11 Auch in einem Interview mit der ZEIT aus dem Sommer 1997 konstatiert Rorty mit Blick auf
den Kosmopolitismus: „Allerdings fragt sich, ob wir warten können, bis sich auf übernationa‐
ler Ebene etwas tut. Ich hielte es für eine gefährliche Politik, weite Teile der Arbeiterschaft
noch nationalstaatlich verfasster Demokratien einer verzweifelten Lage auszusetzten. Viel‐
leicht bekommen wir dann Revolutionen von rechts, bevor irgendjemand funktionsfähige
supranationale Institutionen installieren kann“ (Rorty 1997).

76

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Darüber hinaus trifft er generalisierbare Aussagen über ein Dilemma demokrati‐
scher Regierungspraxis am Ausgang des 21. Jahrhunderts: „die ersichtliche Unver‐
einbarkeit von Kapitalismus und Demokratie“ sowie die Vernachlässigung des
Gleichheitsgedankens (Rorty 1999b: 244f). Im Rückblick müsse, so heißt es, die
Hinnahme sozialer Ungleichheit und der Rückzug auf einen „Liberalismus der
Rechte“ ebenso verwunderlich wie realitätsfremd erscheinen.12 Rorty würdigt zwar
die Ergebnisse einer rights revolution, die in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts
stattgefunden und die Lage von ethnischen oder sexuell definierten Minderheiten
verbessert habe. Aber abseits dieser moralischen Errungenschaften sei es zu einem
verhängnisvollen Rückzug des Staates aus sozial- und wirtschaftspolitischen Steue‐
rungstätigkeiten gekommen. Warum sind gesellschaftliche Lasten und ökonomische
Gewinne so ungleich verteilt worden? Weshalb hat man die Globalisierungsverlierer
so lange vernachlässigt und so wenig für die sozial deprivierten Schichten getan?
Rorty erinnert an das Erbe eines sozialdemokratischen Reformismus, der die Anglei‐
chung gesellschaftlicher Lebensverhältnisse und den Kampf gegen Armut ins Zen‐
trum seiner Bemühungen gestellt habe.

Die Quintessenz von Rortys Überlegungen liegt darin, dass sich moralischer Fort‐
schritt nur sichern lässt, solange er mit dem umfassenden Gleichheitsversprechen
der Demokratie kompatibel bleibt und immer wieder durch diese beglaubigt wird. Ist
das nicht der Fall, drohen Regressionen. Was nützt der rechtliche Bann des Rassis‐
mus, wenn die soziale Situation der Afroamerikaner prekär bleibt, beziehungsweise
sich in den Großstädten verschärft? In für ihn charakteristischer Weise etabliert
Rorty das Verständnis von Demokratie als einer Kultur des Westens, die sich der
Theoretisierung entzieht, aber deren Gelingen am Maßstab ihrer grundlegenden
Prinzipien gemessen werden kann. Sie überzeugt als Lebensform gelebter Solidarität
und durch ihre Orientierung am Gleichheitsversprechen. Ganz ähnlich wie Judith
Shklar, die zeitweise seine Kollegin in Harvard war und deren Arbeiten Rorty schon
früh rezipiert, sieht er die Motivation für solidarisches und damit demokratisches
Handeln in der reflektierten Erfahrung von Gewalt und Ungerechtigkeit (siehe Sh‐
klar 2014: 15-56; 1997: 105-113). Die BürgerInnen sind eher in der Lage zu erken‐
nen, was offensichtliches Unrecht ist und können sich über Grausamkeit empören
als positiv Gerechtigkeitsgrundsätze zu bestimmen. In den Worten Shklars:

„Obwohl wir dazu neigen, Ungerechtigkeit in spezifischen individuellen Fällen zu erfah‐
ren, muß Gerechtigkeit notwendigerweise allgemein sein und sozialen Zwecken dienen.
[...] Selbst in Gesellschaften, für die Gleichheit ein allgemeiner Wert ist, gibt es zwangs‐
läufig bevorteilte und benachteiligte Personen, die Starken und die Schwachen. Derartige

12 Damit ist ausdrücklich nicht die Position von Judith Shklar gemeint, der Richard Rorty insbe‐
sondere mit Blick auf ihre letzten großen Werke nahestand und deren Ansatz er würdigte.
Siehe Shklar (2017). Ein solcher Vorwurf träfe aktuell eher Aktualisierungsversuche Shklars
wie Müller (2019a), die das soziale Anliegen Rortys ignorieren und bei individuellen Rechten
stehen bleiben.

77

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Ungleichheiten bereiten den Boden, auf dem enttäuschte Erwartungen und der Sinn für
Ungerechtigkeit gedeihen“ (Shklar 1997: 106).

Es sind also wenige basale anthropologische Grundannahmen: Menschliche Emp‐
findsamkeiten, Befähigung zur Empathie und Begabung zum Common Sense, die
Rorty darauf hoffen lässt, dass die BürgerInnen ihren demokratischen Sinn nicht ver‐
lieren. Das Streben nach Demokratie aus dem Geist der Brüderlichkeit (principle of
fraternity) entzieht sich daher der Theoretisierbarkeit. „Brüderlichkeit ist eine Her‐
zenssache, etwas, das Schamgefühl verursacht, wenn man im Überfluss lebt, wäh‐
rend andere darben. Es ist nicht theoretisierbar, und es wäre der falsche Ansatz, je‐
manden davon rational überzeugen zu wollen“ (Rorty 1999b: 248). Wieder einmal
markiert Rorty die Machtlosigkeit der politischen Theorie und parodiert ihre Erfah‐
rungsabstinenz. Viel wirksamer als ausgeklügelte Gerechtigkeitstheorien auf der
Kolberg’schen Stufe 6 sind aus Rortys Sicht basale moralische Intuitionen und
Gerechtigkeitsempfindungen: „Moralität kann heutzutage weder als die Anwendung
eines moralischen Gesetzes noch als der Erwerb von Tugenden gedacht werden, son‐
dern nur als ein Gefühl der Verbundenheit und die Fähigkeit, die Notlage von Ande‐
ren mitzuempfinden“ (Rorty 1999b: 249). Die politische Auseinandersetzung in der
Demokratie der Zukunft kreist also um einfache Wertentscheidungen. Solidarische
Demokraten formieren sich dementsprechend in der von Rorty erdachten Zukunft
gegen die „parties of selfishness“.

Rorty hält damit mindestens zwei Pointen für das künftige Schicksal der Demo‐
kratie in den USA parat. Zum einen darf sie ihrer selbst nie sicher sein; jede Form
der Arroganz oder Selbstzufriedenheit führt zur unausweichlichen Destruktion des
amerikanischen Sendungsbewusstseins, das sich stets im Selbstgefühl eines ameri‐
kanischen Exzeptionalismus gezeigt hat. Zum anderen bleibt die Demokratie nur le‐
bensfähig, wenn sie soziale Hoffnung und die Aussicht auf eine kollektive Anstren‐
gung zur Verbesserung des gesellschaftlichen Lebens bieten kann. Der erklärte He‐
gelianer Rorty nimmt damit zwischenzeitige Regressionen in Kauf und wirbt für die
langfristigen Fortschritte von Freiheit und Gleichheit.

Die Betonung der Hoffnung darf bei Rorty keineswegs mit naivem Fortschritts‐
glauben verwechselt werden. Im Nachwort zu seiner Aufsatzsammlung Philosophy
and Social Hope präsentiert er sich als Skeptiker, der seinen Glauben an die Demo‐
kratie gegen alle Plausibilitäten verteidigen möchte. Zehn Jahre nach dem Untergang
des realexistierenden Sozialismus hält er den weltweiten Sieg der liberalen Demo‐
kratie für alles andere als wahrscheinlich. Ohne seine theoretische Position substan‐
ziell zu modifizieren, bringt ihn die Erfahrung der Geschichte dazu, seine optimisti‐
sche Sicht zu revidieren. Rorty begründet seine Skepsis mit drei Aspekten, die sich
ganz wesentlich aus den historischen Entwicklungen der 1990er Jahre ableiten
(Rorty 1999c: 273f):

78

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


1. Gegen eine Universalisierung der liberalen Demokratie spricht die Tatsache, dass
eine demokratische Regierung nicht ohne einen westlichen Lebensstandard zu
haben ist – eine tragende Mittelschicht und die gut etablierten Institutionen der
Zivilgesellschaft gehören zu diesem Bedingungsgefüge. Rorty erkennt (und be‐
rücksichtigt dabei erstmals vorsichtig ökologische Aspekte), dass die Größe der
Weltbevölkerung und die Begrenztheit der natürlichen Ressourcen gegen eine
Universalisierung des westlichen Lebensstils sprechen.

2. Rorty registriert, dass Autokraten vom Untergang des Totalitarismus gelernt
haben und mittlerweile auf die ideologische Grundierung ihrer Herrschaft ver‐
zichten.13 Sie sind pragmatischer und raffinierter darin geworden, ihre Unterdrü‐
ckungsapparate auf Dauer zu stellen und an kapitalistische Strukturen anzupas‐
sen. Die Varianz autokratischer Formen reicht dabei vom technologisch avancier‐
ten Neomerkantilismus chinesischer Machart bis zu Militärdiktaturen, die als
kaum verhüllte Kleptokratien agieren. (Die Vielfalt erweitert sich dabei zuse‐
hends, wie man hinzufügen könnte, wenn man die russische und andere sich bil‐
dende populistische Formen ergänzt).

3. Eine Universalisierung der liberalen Demokratie (oder, wie Rorty es nennt: das
Erreichen der liberalen Utopie) erfordert eigentlich den Ausbau supranationaler
Strukturen in Richtung einer föderativen Weltordnung. Dieses Ziel rückt aber
durch die allseitige Renationalisierung immer ferner, denn Dekolonisierung und
Entsowjetisierung haben bekanntlich zu einer Renaissance des Nationalstaats
und des nationalen Eigensinns geführt.

Wägt man Rortys unterschiedliche prognostische Versuche gegeneinander ab: Ame‐
rikas Rückkehr zur Demokratie nach einer jahrzehntelangen Krise, begleitet von
einer Neubesinnung auf den traditionellen sozialdemokratischen Reformismus; zu‐
gleich die unabsehbare Krise der Demokratie auf globaler Ebene – so ergibt sich ein
widersprüchliches Bild. Rorty präsentiert sich als ein Denker klarer Überzeugungen,
der die Fahne der traditionellen Linken hochhalten möchte, aber zwischen Skepsis
und Zuversicht schwankt. Die Demokratie besitzt für ihn bekanntlich den Vorrang
vor der Philosophie (Rorty 1988: 82-125); sie ist gleichzeitig der wesentliche Be‐
standteil einer Kultur des Westens. Rortys nostalgischer, bisweilen romantisierender
Blick auf die „alte Linke“ Amerikas und seine vehemente Kritik an der zeitgenös‐
sischen Demokratietheorie lassen seine Leser mit der Frage zurück, was er eigent‐
lich substantiell unter Demokratie versteht. Kann er als ein eigensinniger Exponent
radikaler Demokratietheorie interpretiert werden, wie Veith Selk (2019) jüngst vor‐
geschlagen hat? Oder lässt er sich als Nostalgiker der New-Deal-Ära verstehen, der
uns heute außer originellen Aperçus wenig zu bieten hat?

13 Dieser Aspekt ist auch in der gegenwärtigen Debatte über China wichtig geworden. Vgl. dazu
Krastev/ Holmes (2019: 289-293).

79

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Liberale Demokratie als Erbe der Aufklärung

Die erste Irritation, die Rortys Demokratiebegriff auslöst, liegt an seiner historischen
Beschränkung. Ihn interessiert lediglich die Demokratie in der Moderne, seit „die
Hoffnungen der Aufklärung [...] zur Entstehung der westlichen Demokratien geführt
haben“. Die Idee der Demokratie als Volksherrschaft spielt bei Rorty keine Rolle,
vielmehr liegt „der Wert der Aufklärungsideale“ aus der Perspektive des Pragmatis‐
ten „in dem Wert mancher Institutionen und Praktiken, die sie geschaffen haben“
(Rorty 1988: 33). Der attische Ursprung, die demokratische Praxis oder die antike
Debatte um die Demokratie wird von Rorty, der sich mit Platons Wahrheitstheorie
und Aristoteles’ Sprachphilosophie ausführlich beschäftigt, vollständig ignoriert.
Darin mag man einen typischen Zug des amerikanischen politischen Denkens sehen,
das der griechischen Antike und dem athenischen Demokratiegedanken ohnehin
eher kritisch gegenüberstand und stattdessen die römische Republik favorisierte
(vgl. dazu Nippel 2008: 125-151). Allerdings vermisst man bei Rorty ebenfalls eine
Auseinandersetzung mit dem Republikanismus, auch Rousseau wird nie eigens the‐
matisiert. Wenn man bedenkt, dass Jürgen Habermas (1996) die deliberative Demo‐
kratie im Wesentlichen als Synthese aus dem republikanischen und liberalen Modell
profiliert, muss Rortys Verzicht auf den Republikanismusbegriff überraschen, zumal
nicht nur die Debatte um den Kommunitarismus von republikanischen Idealen ge‐
prägt ist, sondern auch Rortys späteres linkspatriotisches Manifest Stolz auf unser
Land (1999a) von republikanischen Motiven durchzogen ist.

Am erstaunlichsten bleibt jedoch, dass der erklärte Historist Rorty, der stets auf
die konstitutive Rolle der Geschichte und ihre kontingenzverarbeitende Funktion
aufmerksam macht, das Kompositum „liberale Demokratie“ in völlig ahistorischer
Weise verwendet. Das ist zumindest erklärungsbedürftig, auch ohne strenge ideenge‐
schichtliche Maßstäbe. Denn selbst wenn man mit Rorty (1992: 114) den Verdacht
hat, „das soziale und politische Denken der westlichen Welt“ habe bereits „die letzte
Begriffsrevolution, die es noch brauchte, hinter sich“, kommt man nicht umhin, die
Spannung zwischen Liberalismus und Demokratie zu untersuchen. Auf dem Höhen‐
kamm des politischen Denkens macht es sich Rorty (1992: 114) recht einfach, wenn
er „John Stuart Mills Vorschlag, daß die Regierungen sich auf die Optimierung des
Gleichgewichtes zwischen Nicht-Einmischung in das Privatleben und Verhindern
von Leiden konzentrieren sollten“, zu einem „passenden Schlußwort zum Thema“
erklärt. Sicherlich ist es möglich, die Ingredienzien für eine Theorie der liberalen
Demokratie aus den klassischen Vordenkern des Liberalismus (John Locke, Adam
Smith, Benjamin Constant, Alexis Tocqueville, John Stuart Mill etc.) herzuleiten,
wie dies Stephen Holmes (1995) auf eindrucksvolle Weise getan hat. Naheliegender
ist es allerdings, die Kontingenz des Ideenarrangements zu problematisieren, das zur
Kopplung von liberalen und demokratischen Vorstellungen führte. Mit Recht betont

3.

80

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


die Ideenhistorikerin Helena Rosenblatt, dass der Ausdruck „liberale Demokratie“
den meisten Liberalen im 19. Jahrhundert als Selbstwiderspruch erschienen wäre
(Rosenblatt 2018: 156f). Die Furcht vor der Massendemokratie, ein Abgleiten in die
„Tyrannei der Mehrheit“ oder ein cäsaristischer Führer, der demokratisch legitimiert
illiberal regiert – diese Szenarien dominierten einen Diskurs, der noch weit davon
entfernt war, Liberalismus und Demokratie zusammenzudenken.

Rorty scheint in merkwürdiger Weise eine Gleichursprünglichkeit von Liberalis‐
mus und Demokratie anzunehmen, denn die Fusion zur liberalen Demokratie wird
bei ihm zur Selbstverständlichkeit. Zwar unterscheidet er grob zwischen einem en‐
geren konstitutionellen und einem weiteren egalitären Demokratiebegriff (Rorty
2006: 55f), aber diese Unterscheidung zwischen institutionellen und normativen As‐
pekten der Demokratie ist in Wahrheit ohne definitorische Trennschärfe, weil auch
die egalitäre Demokratin eine konstitutionelle Ordnung der Demokratie benötigt.14

Zu einer solchen definitorischen Laxheit passt, dass Rorty Attribute wie „demokrati‐
sche“, „liberale“ oder „westliche“ Gesellschaft synonym verwendet. Auffällig ist
weiterhin, dass er die Selbstgefährdung der Demokratie, ihr Abgleiten in den Autori‐
tarismus erst in seinen späten Arbeiten am Rande thematisiert. In Kontingenz, Ironie
und Solidarität gibt es lediglich den knappen Hinweis auf Foucault, der von
Nietzsche gelernt habe, „zweimal hinzusehen, wenn er dem Liberalismus begegne“,
um zu erkennen, „daß hinter den neuen Freiheiten, die eine politische Demokratie
gebracht hat, neue Formen von Zwang stehen, auferlegt von demokratischen Gesell‐
schaften“ (Rorty 1992: 111). Davon abgesehen, dass offenbleibt, welche demokrati‐
sche Gesellschaft Nietzsche denn vor Augen gehabt haben könnte, belegt auch
dieser Verweis die für Rorty charakteristische Ineinssetzung von demokratisch und
liberal. Immerhin stimmt Rorty (ebd.: 150 und öfter) (ganz unironisch) mit Nietz‐
sche darin überein, dass die Demokratie „das vernatürlichte Christentum“ sei – und
dies kann sich nur auf den Gleichheits- und Brüderlichkeitsgedanken beziehen (Ror‐
ty 1998a). Damit fügt sich Rorty in eine postreligiös-pragmatistische Tradition, wel‐
che die Demokratie als den „widerleglichen Versuch“ auffasst, „die christliche Bot‐
schaft von der Solidarität aller Menschen politisch zu verwirklichen“ (Brunkhorst
1997: 124).

Demokratie wird zunächst als ein ganz unproblematischer und wider die eigene
Intention ahistorischer Begriff verwendet. Rorty hatte selbst angeregt,

„die religiöse wie die philosophische Hoffnung auf einen supra-historischen Grund oder
auf eine Konvergenz am Ende der Geschichte [zu] ersetzen durch eine historische Erzäh‐
lung vom Aufkommen liberaler Institutionen und Angewohnheiten – der Institutionen
und Angewohnheiten, die dazu gemacht waren, Grausamkeit zu verringern, eine Regie‐

14 In diesem späten Text, im amerikanischen unter dem Titel „Democracy and Philosophy“
(2007) erschienen, gibt es diese erste vage definitorische Bemühung. Zu Rortys Demokratiebe‐
griff siehe Selk/Jörke (2012: 268-272).

81

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


rung durch Konsensus der Regierten zu ermöglichen und so viel herrschaftsfreie Kom‐
munikation wie möglich stattfinden zu lassen“ (Rorty 1992: 122).

Rorty verzichtet darauf, diese Erzählung selbst zu liefern. Er beschränkt sich auf die
Beschwörung einer demokratischen Tradition, die gewissermaßen zum progressiv-
zivilreligiösen Kanon der Vereinigten Staaten zählt. Wir erfahren jedoch nichts über
die konkurrierenden Ideen, die konkreter und gleichzeitig umstrittener waren als de‐
mokratische Hoffnungen und Träume. Dabei geht es ihm vor allem um die philoso‐
phischen Gründe, Kontingenz zu akzeptieren und sich auf den Boden der liberalen
Demokratie zu stellen, aber weniger darum, den Spielraum eines kontingenten Ent‐
wicklungsganges, der zu ihr führte, in all seinen Möglichkeiten auszuloten. Rortys
liberale Ironikerin als ideale Demokratin ist eine „Nominalistin und Historistin“, die
nicht der Auffassung ist, „Reflexion werde von Kriterien geleitet“. Kriterien sind „in
ihrer Sicht nie mehr als die Plattitüden, die die Begriffe eines jetzt gebrauchten, ab‐
schließenden Vokabulars aus dem Kontext definieren“ (Rorty 1992: 129, 131). Bei
dieser für Rorty typischen Relativierung sind immerhin die Kontexte relevant, in de‐
nen Vokabulare entstehen oder sich wandeln. Die „Sprachspiele“ rund um den De‐
mokratiebegriff, die uns Aufschluss über eine Erfolgsgeschichte der liberalen Demo‐
kratie geben könnten, bleiben bei Rorty jedoch unterbelichtet. Dies erstaunt, wenn
man sich die Historizität des Demokratiebegriffs vergegenwärtigt. Unter Demokratie
verstand man zu verschiedenen Zeiten ganz unterschiedliche institutionelle Arrange‐
ments, und die Werte, die man mit ihr verband, changierten. Es sei nur angemerkt,
dass vor der eigentlichen Etablierung der Massendemokratie vielfach ein rousseauis‐
tisches Demokratieverständnis vorherrschte, das links und rechts gleichermaßen als
nahezu unrealisierbares Ideal erschien.15 Die Konkurrenz der Demokratieauffassun‐
gen wird von Rorty weitgehend ignoriert; er stellt sich in die Tradition des emphati‐
schen amerikanischen Demokratieglaubens von Walt Whitman, William James und
John Dewey.

Womöglich ist es unangemessen, an einen Philosophen Ansprüche zu stellen, die
außerhalb seiner Erkenntnisinteressen liegen, aber es fällt schwer, in Rortys „Voka‐
bular“ Kriterien und Kontexte für seine Verwendung von „demokratisch“ und „libe‐
ral“ zu entdecken, obwohl er doch als Historist den Wandel von Semantiken regis‐
trieren müsste. Immerhin hat Rorty selbst immer wieder die Kontingenz der Sprache
und ihre Abhängigkeit von bestimmten ideologisch geprägten oder milieubezogenen
Konventionen betont. Insofern liegt das Bestreben, ein verbindliches Vokabular und
allgemeine Definitionen zu etablieren, quer zu seinen methodischen Überlegungen

15 Als Beispiele für eine rousseauistisch geprägte Demokratieauffassung links und rechts mögen
Michels (1989) sowie Hasbach (1912) dienen.

82

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


(vgl. Rorty 1992: 21-51).16 Trotzdem: Zu seiner Auffassung von Kontingenz passen
in einem weiteren Sinne jene Interpretationen, die die Herausbildung der liberalen
Demokratie als ein nicht vorhersehbares Ergebnis eines langwierigen Prozesses deu‐
ten, das überdies auf einem fragilen Arrangement beruht. In seiner eindrucksvollen
Ideengeschichte des Liberalismus bezeichnete Edmund Fawcett den Kompromiss
zwischen Liberalen und Sozialdemokraten als „grand bargain“:

„Liberale akzeptierten das Prinzip der Volkssouveränität. Im Gegenzug akzeptierten de‐
mokratische Kräfte liberale Verfahrensregeln, den Schutz des Eigentums und den Re‐
spekt vor persönlicher Entscheidung. Der Kompromiss ergab sich nicht reibungslos oder
von selbst, sondern er kam widerwillig und hart umkämpft zustande. Keinesfalls war er
historisch determiniert oder gedanklich zwingend“ (Fawcett 2014: 21 [Übers. d. A.]).

Fawcett situiert den zähen Durchbruch zur liberalen Demokratie in der ersten Hälfte
des 20. Jahrhundert, als die klassen-, zensus- und geschlechtsbedingten Wahlbe‐
schränkungen beseitigt wurden und mit der Massendemokratie auch der moderne
Wohlfahrtsstaat, der sich auf Rechtsstaatlichkeit, Gewaltenteilung und parlamentari‐
sche Regierung gründete, aus der Taufe gehoben wurde.

Mit Blick auf die USA unterstreicht Rorty die Angewiesenheit des demokra‐
tischen Projekts auf Reformierbarkeit und Progressivität. Aus der Hoffnung auf Ver‐
besserung bezieht die Demokratie ihre Kraft; entscheidend bleibt, dass „eine zeitge‐
nössische liberale Gesellschaft selbst schon die Einrichtung zu ihrer Verbesserung
enthält“ (Rorty 1992: 114). Welche institutionelle Form diese Demokratie hat, er‐
scheint nebensächlich. Demokratietheoretiker suchen bei ihm vergeblich nach einer
Erörterung der Vor- und Nachteile repräsentativer Demokratie; sie gehen leer aus,
wenn sie etwas über Parlamentarismus, das Parteiensystem oder gewandelte Partizi‐
pationsformen wissen möchten. Der Frage nach einer Erweiterung der Partizipati‐
onsmöglichkeiten oder nach einer Intensivierung beziehungsweise weiteren „Demo‐
kratisierung der Demokratie“ (Offe 2003) geht Rorty nicht nach, und er macht sich
kaum die Mühe, das für die Demokratie wesentliche Mehrheitsprinzip zu problema‐
tisieren oder die Rolle von Minderheiten zu diskutieren.

Überhaupt steht die Demokratie in seinem Hauptwerk Kontingenz, Ironie und So‐
lidarität (1992) im Schatten des weitaus prominenteren Liberalismusbegriffs. Das ist
konsequent, denn mit dem Liberalismus lassen sich eher normative Gehalte verbin‐
den als mit der Demokratie. Bewusst verwendet Rorty gehäuft die Formel „wir
Liberale“ und greift im Anschluss an Isaiah Berlin die Formel der „negativen Frei‐
heit“ auf. Anders als Berlin profiliert Rorty jedoch die „negative Freiheit“ nicht auf

16 Ein schönes Beispiel für die okkasionelle Verwendung von verschiedenen Vokabularen liefert
er in einem sehr kurzweiligen Interview: „Whatever works: Cornel talks Christian; other peo‐
ple talk Marxist; I talk pragmatist. I don’t think it much matters as long as we have the same
hopes. I don’t think it’s inauthentic to talk Christian, or to talk Marxist. You use whatever
phrases the audience learned when growing up, and you apply them to the objects at hand“
(Rorty 1998b: 58f).

83

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Kosten der „positiven Freiheit“. Vielmehr entzieht er sich dem klassisch defensiven
Muster eines freiheitlichen Individualismus, der sich auf persönliche Freiheitsrechte
und die Abwehr gegen staatliche oder gesellschaftliche Übergriffe konzentriert, in‐
dem er die aktive Seite kollektiven Handelns als etwas völlig Verschiedenes, aber
gleichermaßen Förderungswürdiges betrachtet. Zwar sollte man nicht vergessen,
dass Isaiah Berlin keineswegs ein grundsätzlicher Gegner jener republikanisch inter‐
pretierbaren positiven Freiheit war. Er sah seine Intervention als ein nötiges Korrek‐
tiv, „weil die positive Freiheit viel stärker pervertiert wurde als die negative
Freiheit“; sie führte „zum totalen Despotismus, zur Zerschlagung aller Ideen, allen
Lebens und Denkens“, so Berlins vom totalitären Zeitalter geprägte Auffassung.
Trotzdem räumte Berlin in einem seiner letzten Interviews rückblickend ein, „daß
die positive Freiheit ein ebenso edles und grundlegendes Ziel ist wie negative Frei‐
heit“ (Berlin 1997: 60).

Rorty weicht dem Antagonismus der zwei Freiheitsbegriffe elegant aus, indem er
die Diskurse der privaten Selbsterschaffung und der öffentlichen Hoffnung als unab‐
hängig voneinander begreift. Sie können parallel und unverbunden existieren. Rorty
vertraut darauf, dass sich Formen der individuellen Selbsterschaffung intrinsisch
vollziehen, also einem natürlichen Drang zur Selbstvervollkommnung folgen, aber
nichts mit dem sozialphilosophischen Vokabular der Gerechtigkeit zu tun haben. Er
scheint ein kombiniertes anthropologisches Bedürfnis nach individueller Selbstver‐
wirklichung und altruistischer gesellschaftlicher Betätigung jedes Einzelnen für
möglich zu halten.

Die liberale Demokratie möchte Rorty als Ergebnis einer weitgehend kontingen‐
ten historischen Entwicklung akzeptieren und relativistisch als „Kultur ohne Zen‐
trum“ (1993) verstehen, deren Schwerpunkt je nach Anregung, Originalität und
Nützlichkeit ständig wechseln kann. Rorty betont vielfach seine Verbindung zu John
Deweys Demokratietheorie und verkürzt damit den eigenen Begründungsaufwand,
da er die in amerikanischer Tradition stehende Auffassung von der Demokratie als
„Idee des Gemeinschaftslebens“ (Dewey 1996: 129) und als Lebensform eher vor‐
aussetzt als selbst expliziert. Wenig erfahren wir bei Rorty über die Sitten und öf‐
fentlichen Tugenden, die eine demokratische Lebensform benötigt, ausbildet und
kultivieren sollte. Jeder Leser kann sich vorstellen, dass er nicht nur an Dewey, son‐
dern auch an Tocqueville denkt, wenn es darum geht, die praktischen gesellschaftli‐
chen Vorteile der Demokratie und ihre erzieherische Funktion hervorzuheben. Aber
die Demokratie und ihre Institutionen bleiben bei Rorty eher Chiffre als Programm,
eher ein Symbol als das Ergebnis einer konturierten Beschreibung.

84

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Defensive Begründungsstrategien

Seine Parteinahme für die Demokratie, die vor allem in späteren Jahren vom Enga‐
gement für soziale Gerechtigkeit begleitet wird, zeichnet sich also weniger durch die
Würdigung ihrer das Gemeinschaftsleben prägenden Wirkungen aus als durch das
Verdienst, Grausamkeit zu vermeiden und den sozialen Frieden zu wahren. Eigen‐
tümlicher Weise reiht sich Rorty damit in die Tradition minimalistischer Demokra‐
tiebegründungen ein, die den Akzent auf die Output-Seite der demokratischen Ord‐
nung legen. Das Thema der Gewaltvermeidung tritt dabei in unterschiedlichen
Formen auf: als gewaltloser Wechsel der Regierung, als Befriedung des öffentlichen
Lebens durch das Gewaltmonopol des demokratischen Staates, als Theorie des de‐
mokratischen Friedens.

Es ist das Spezifikum der liberalen Demokratie, Volkssouveränität (zumindest als
wirksame Fiktion) und breite Partizipationsmöglichkeiten mit Rechtstaatlichkeit und
der Garantie von Freiheiten für den Einzelnen zu verbinden. In dem Augenblick, als
sich der demokratische Verfassungsstaat von einer Übersteigerung der volonté géné‐
rale und einem demokratischen Homogenitätspostulat, das die Aussonderung des
Heterogenen und damit die Verfolgung von Anderen vorsah, distanzierte, machte er
die Verbannung der Gewalt zur zentralen Idee. Insofern begriff sich das liberal-de‐
mokratische Denken stets als Zivilisierungsprogramm, das von den amerikanischen
Verfassungsvätern über John Stuart Mill bis hin zu Karl Popper und Judith Shklar
die Vermeidung von Gewalt ins Zentrum stellte. Auch der Relativismus und der pro‐
vokante Ethnozentrismus Rortys sind kein Unikum. Es gehört zum Bestand eines
Radikalliberalismus, den Vorbehalt gegenüber Wahrheits- und Rechtfertigungsan‐
sprüchen zu verdeutlichen, denn es ist das Gebot des pluralistischen Denkens, stets
die Offenheit beziehungsweise Unabgeschlossenheit von Diskursen zu betonen und
in Verbindung mit dem Vertrauen in den Common Sense dem Mehrheitsentscheid
als Notbehelf den Vorzug einzuräumen, aber von der Falsifizierbarkeit und Korri‐
gierbarkeit getroffener Maßnahmen auszugehen.17

Rorty hätte gewiss nichts gegen Hans Kelsens Demokratietheorie einzuwenden
gehabt, die eine Weltanschauung des Relativismus voraussetzt. Der Versuch, eine
Verbindung zwischen dem systematisch vorgehenden Juristen und Rationalisten
Kelsen und dem spielerischen Kritiker philosophischer Großentwürfe Richard Rorty
herzustellen, mag zunächst überraschen. Aber ein vergleichender Blick auf die bei‐
den Theoretiker hilft dabei, einige Charakteristika des liberalen Denkens herauszu‐

4.

17 Die Beispiele für die Unabgeschlossenheit von Diskursen, den Vorbehalt gegenüber Wahrheits‐
ansprüchen und Kulturrelativismus müssen hier nicht einzeln erbracht werden. Es ist aber noch
einmal daran zu erinnern, dass auch Popper eine demokratische piecemeal-policy mit dem Ar‐
gument verteidigt, „daß die systematische Bekämpfung des Leidens und der Ungerechtigkeit
und des Krieges viel eher die Unterstützung einer großen Zahl von Menschen finden wird als
der Kampf für die Verwirklichung eines Idealstaats“ (Popper 1980: 216).

85

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


stellen. Sie eint eine ironische Gelassenheit, die Relativismus, Toleranz und die
Skepsis gegenüber Letztbegründungen mit dem Ziel des sozialen Friedens verbindet.
Freiheitliche Überzeugungen werden zur Grundlage ganz ähnlicher Demokratiean‐
schauungen – unabhängig von der Art des Theoretisierens. Kelsen charakterisiert die
Weltanschauung des Relativismus folgendermaßen:

„Weil sie den politischen Willen jedermanns gleich einschätzt, muß sie auch jeden politi‐
schen Glauben, jede politische Meinung, deren Ausdruck ja nur der politische Wille ist,
gleichermaßen achten. Auch die gegenteilige Meinung muß man für möglich halten,
wenn man auf die Erkenntnis eines absoluten Wertes verzichtet. Der Relativismus ist da‐
her die Weltanschauung, die der demokratische Gedanke voraussetzt“ (Kelsen 2006
[1920]: 31).

Kelsens Verknüpfung der Demokratie mit dem „Freiheitswert“ (der stärker gewich‐
tet wird als materielles Gleichheitsstreben), mit dem Parlamentarismus und mit einer
Weltanschauung, die er als Relativismus im Sinne pluralistischer Toleranz bestimmt,
hebt ihn deutlich von einer funktional-formalen Demokratietheorie ab, benennt er
doch ein (normativ gehaltvolles) Minimum liberaler Werte, die die Grundlage der
parlamentarischen Demokratie bilden sollen. Die „Freiheit der Demokratie“ bedeu‐
tete im Sinne Kelsens notwendigerweise „die Freiheit des Kompromisses“ und „die
Freiheit des sozialen Friedens“. Kelsen verband die Verteidigung der Freiheit mit
einem Plädoyer für Nüchternheit und warb für die Deflationierung politischer An‐
sprüche aus ganz pragmatischen Gründen, denn „schließlich und endlich bleibt uns
Menschen ja doch nichts anderes übrig, als daß wir uns, wie in unserem Erkennen
bescheiden, so in unserem sozialen Streben vertragen“ (Kelsen 1926: 43).

Rorty unterscheidet sich vom defensiven demokratischen Liberalismus aus der
Mitte des 20. Jahrhunderts dadurch, dass er philosophischen Relativismus mit Em‐
phase für das demokratische Projekt und dem Mut zur Utopie verbindet. Für Kelsen
– und später für die vom Totalitarismus geprägten Cold War Liberals – war der
Kampf gegen den sozialistischen Utopismus noch so essentiell, dass er auf den Be‐
griff der sozialen Gerechtigkeit verzichtete. Die Frage, was Gerechtigkeit sei, ließ er
offen: Weder lasse sich eine Beziehung zwischen Glück und Gerechtigkeit herstel‐
len, noch lassen sich die Maßstäbe für das individuelle Wohlergehen in einer plura‐
listischen Gesellschaft hinreichend synchronisieren. Keine gesellschaftliche Ord‐
nung sei in der Lage, die naturbedingten Ungerechtigkeiten vollständig auszuglei‐
chen oder Wertekonflikte beispielsweise zwischen Freiheit und Gleichheit abschlie‐
ßend zu lösen. Kelsen konnte die liberale Demokratie nur als relativ gute Staatsform
rechtfertigen: „Wenn sozialer Friede als höchster Wert vorausgesetzt wird, mag die
Kompromißlösung als gerecht erscheinen. Aber auch die Gerechtigkeit des Friedens
ist nur eine relative, keine absolute Gerechtigkeit“ (Kelsen 2000 [1953]: 49).

Prinzipiell würde Rorty dieser Position nicht widersprechen. Sie wäre ihm wo‐
möglich sympathisch gewesen, wenn er sich mit Kelsen beschäftigt hätte. Der

86

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Staatsrechtler umriss das moralische Prinzip einer relativistischen Wertlehre als „das
Prinzip der Toleranz“, also der Forderung, „die religiöse oder politische Anschauung
anderer wohlwollend zu verstehen, auch wenn man sie nicht teilt, ja gerade weil man
sie nicht teilt, und daher ihre friedlichen Äußerungen nicht verhindern.“ Selbstver‐
ständlich ergebe „sich aus einer relativistischen Weltanschauung kein Recht auf ab‐
solute Toleranz.“ Sie sei „nur im Rahmen einer positiven Rechtsordnung, die den
Frieden unter den Rechtsunterworfenen garantiert, indem sie ihnen jede Gewaltan‐
wendung verbietet, nicht aber die friedliche Äußerung ihrer Meinungen einschränkt“
(Kelsen 2000 [1953]: 50).

Friedliches Überzeugen und die Akzentuierung der Demokratie als einer Kultur
der Freiheit und des Friedens, die „sich nicht dadurch verteidigen [kann], daß sie
sich selbst aufgibt“ (Kelsen 2000 [1953]: 51) – diese Grundsätze Kelsens könnten
durchaus Rortys Haltung entsprechen. Auch ließe sich der Positivismus der Reinen
Rechtslehre womöglich mit Rortys Plädoyer für ein geschärftes Kontingenzbewusst‐
sein vereinbaren, denn beiden geht es darum, die historische Entwicklung hin zur
liberalen Demokratie als ein Faktum zu bejahen und diese eher auf die Zukunft hin
zu entwerfen, als nach Letztbegründung demokratischer Grundsätze zu suchen. Al‐
lerdings gibt es vom amerikanischen Liberalen keine belastbaren Aussagen zum
Problem der demokratischen Wehrhaftigkeit. Obwohl er gelegentlich für die westli‐
che Selbstbehauptung plädierte, hat er die Selbstgefährdung der Demokratie oder
ihre Selbstabschaffung nicht systematisch reflektiert oder theoretisch bearbeitet.

Entscheidend bleibt die Frage, wie die Demokratie für ihre Bestandsvorausset‐
zungen, ihre Akzeptanz und den nötigen Zusammenhalt der Bürger sorgen bezie‐
hungsweise woraus sie ihre Antriebskräfte schöpfen kann. Da sind zum einen die
grundsätzliche Attraktivität und die Überzeugungskraft ihrer wesentlichen Ziele: so‐
zialer Frieden, individuelle Freiheit, Leistungsfähigkeit und Entfaltungsmöglichkeit
von Wissenschaft, Wirtschaft und Kultur in der offenen Gesellschaft. Zum anderen
aber bedarf es gewisser intrinsischer Kräfte, die eine quasi-republikanische Bürger‐
moral stärken. Kelsen erinnerte an die zentrale Aufgabe des Staates, durch seine Bil‐
dungs- und Verwaltungsinstitutionen eine politische Kultur der Demokratie zu för‐
dern. Auch Rorty hat verschiedentlich die Rolle der Bildung betont und die „Erzie‐
hung ganzer Generationen von derart netten, toleranten, wohlwollenden, geborgenen
und andere Menschen respektierenden Studenten in allen Teilen der Welt“ zur Vor‐
aussetzung für eine global starke „Menschenrechtskultur“ erklärt (Rorty 2000b:
259), ohne sich gesondert mit demokratischer Bildung zu beschäftigen.18 Stattdessen
konzentriert er sich ganz allgemein auf die solidarischen Impulse einer starken ge‐
sellschaftlichen Mitte, die das Projekt der Demokratie gegen Widerstände verteidigt

18 Ganz grundsätzlich betont er die Vermittlung von Freiheit und Hoffnung als konstitutive Ziele
demokratischer Bildung, aber sein Zugriff bleibt typischerweise aufs Akademische beschränkt.
Vgl. Rorty 1999e.

87

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


und nach Möglichkeit voranbringt, das heißt die Grenzen einer in Loyalität verbun‐
denen westlichen Wir-Gruppe stetig erweitert.

Solidarität als Motor des Fortschritts

Der Begriff der Solidarität nimmt einen prominenten Platz in Rortys politischem
Denken ein. Immerhin ist er im Titel seines Hauptwerks enthalten, und Rorty hat
sich nicht gescheut, den Pragmatismus als „Philosophie der Solidarität“ zu bezeich‐
nen (Rorty 1988: 31). Er schließt mit seinen politischen Überlegungen an kommuni‐
taristisch inspirierte Debatten um gemeinschaftsfördernde und integrative Faktoren
der demokratischen Zivilgesellschaft an. Insbesondere in der lebendigen Diskussion
um den Solidaritätsbegriff der 1990er Jahre ist Rorty auch in Deutschland intensiv
rezipiert worden.19 Nachdem es längere Zeit in der Theorie relativ still um Solidari‐
tätskonzeptionen gewesen ist20, kehrt die Solidarität in letzter Zeit wieder ins Zen‐
trum der Aufmerksamkeit zurück – nicht erst seit die Corona-Krise paradoxer Weise
ganz neue Anforderungen an solidarisches Verhalten als praktizierte soziale Distan‐
zierung stellt.

Heinz Bude hat den Solidaritätsbegriff jüngst erneut in die Debatte eingebracht.
Er warnt davor, der politischen Rechten die Instrumentalisierung und Emotionalisie‐
rung von Solidarität und Gemeinschaft zu überlassen, und reflektiert neue komple‐
xere Formen solidarischen Verhaltens, die an globale Entwicklungen anschließen,
ohne sich einseitig auf Denkfiguren der progressiven weltgesellschaftlichen Ver‐
rechtlichung einer Solidarität unter Fremden einzulassen. Seine Vorstellung vom
solidarischen Verhalten nimmt emotive und ethische Komponenten gleichermaßen
auf. Rorty spielt in seinen Überlegungen keine Rolle mehr. Im Gegenteil: Bude sieht
kaum eine andere Möglichkeit, als dessen Ansatz zu historisieren, der ein Relikt aus
fernen Zeiten sei. Rorty habe solidarische Gefühle nur als Luxusphänomen prospe‐
rierender Gesellschaften ansehen können, die sich Mitleid leisteten und deren Mit‐
telschichten Muße für die Pflege „einer westlichen Kultur der moralischen Empfind‐
samkeit“ besäßen (Bude 2019: 143f). Vor allem zeigt Bude, dass man es sich mit
dem Lob der Solidarität zu einfach mache, wenn doch in Wahrheit ein Kampf zwi‐
schen den Ideen exklusiver und inklusiver Solidarität stattfinde, wie sich am Streit
um die Frage der Zuwanderung feststellen lasse.

Wo stünde Rorty in dieser Auseinandersetzung, wenn wir die an ihm geübte Kri‐
tik in Rechnung stellen? Ihm wird angelastet, er verwende den Solidaritätsbegriff le‐
diglich „im unspezifischen Sinne von Mitgefühl mit Subjekten, mit denen man sich
einem ‚Wir‘ zugehörig fühlt“ (Wildt 1995: 1009f). Des Weiteren müssen sich Rorty

5.

19 Vgl. als ersten Überblick Brunkhorst (1997); Zoll (2000); Bayertz (1998).
20 Die letzte größere Bestandsaufnahme bietet Beckert/Eckert/Kohli/Streeck (2004).

88

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


und andere Pragmatisten stets den Vorwurf gefallen lassen, die Frage nach der recht‐
lichen Institutionalisierung und Festigung von Solidarbeziehungen unter Fremden zu
vernachlässigen (vgl. Brunkhorst 1997: 60-64). Dieser Punkt führt zu einem grund‐
legenden Konflikt über die Belastbarkeit des Solidaritätsbegriffs. Während die be‐
gründungsorientierte normative Sozialphilosophie in den Spuren von Habermas in
der Solidarität „das Andere der Gerechtigkeit“ erkennt, das heißt als ein Korrelat
vernunftbasierter Gerechtigkeitskonzeptionen, hält Rorty an der Solidarität als letz‐
tem verbliebenen „Prinzip einer aufgeklärten Moral“ fest, „die die Illusion einer phi‐
losophischen Moralbegründung abgelegt hat“ (Wildt 1995: 1009f).21 Solidarität wird
also zur Alternative, die in die Bresche des von Rorty beschworenen Moratoriums
der Theorie springt.

Es wäre billig, Rorty eine Unterbestimmung und Überdehnung des Solidaritätsbe‐
griffs vorzuwerfen. Für die akademische Philosophie ist es leicht, Rortys Großbe‐
griffen „Kontingenz“, „Ironie“ und „Solidarität“ jeweils das nötige semantische Re‐
flexionsniveau abzusprechen. Doch geht diese Kritik an Rortys Intentionen vorbei,
denn er verzichtet absichtsvoll auf eine disziplinäre und hermeneutische Einbettung
der von ihm gewählten Begrifflichkeiten und ignoriert den Forschungsstand in vol‐
lem Bewusstsein, sich damit außerhalb der akademischen Kontexte zu stellen. Sieht
man einmal davon ab, dass ihm als analytisch geschultem und mit allen philosophi‐
schen Wassern gewaschenen Theoretiker diese Defizite präsent sind, so lohnt es sich
ohnehin eher, die Stärken seines Ansatzes herauszuarbeiten und nach dem Anre‐
gungspotential seiner Konzeption zu fragen.

Sicherlich fügt sich Rorty zunächst einmal grob in die avancierten sozialphiloso‐
phischen Begriffsbestimmungen ein, welche die Solidarität einerseits von einem
eher abstrakten Gerechtigkeitsstreben und andererseits von einem überdehnten uni‐
versalistischen Bewusstsein für alle Leidtragende der Welt abgrenzen. Für eine erste
Orientierung reicht es, in Solidarität „eine besondere Form von moralischer Motiva‐
tion oder Altruismus“ zu erkennen und ihr einen „Bezug auf Kooperation oder je‐
denfalls auf Wechselseitigkeit“ zuzusprechen (Wildt 1998: 211).

Der Philosoph Kurt Bayertz (1996; 1998) hat in seinen Forschungen die verschie‐
denen Ebenen des Solidaritätsbegriffs verdeutlicht: erstens als normative Ressource,
die an ein christliches Verständnis von Brüderlichkeit anknüpft, zweitens als Kampf‐
begriff der Arbeiterbewegung zur Stärkung der Binnengemeinschaft und schließlich

21 Bei Habermas (1991: 70) heißt es über den „enge[n] Zusammenhang der Sorge für das Wohl
des Nächsten mit dem Interesse für das allgemeine Wohl“, dass „der zur individuellen Gleich‐
behandlung komplementäre Gesichtspunkt nicht Benevolenz, sondern Solidarität“ sei. „Dieses
Prinzip wurzelt in der Erfahrung, daß einer für den Anderen einstehen muß, weil alle als Ge‐
nossen an der Integrität ihres gemeinsamen Lebenszusammenhangs in derselben Weise interes‐
siert sein müssen. Die deontologisch begriffene Gerechtigkeit fordert als ihr Anderes Solidari‐
tät. Dabei handelt es sich nicht so sehr um zwei Momente, die sich ergänzen, als vielmehr um
zwei Aspekte derselben Sache.“

89

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


drittens als Legitimation des Wohlfahrtsstaates. An Bayertz lässt sich unmittelbar
anknüpfen, um die Relevanz des Solidaritätsbegriffs für die moderne Demokratie
neu zu erörtern, ohne die ihm innewohnende Ambivalenz zu verschweigen. Solidari‐
tät kann nämlich keineswegs als Allheilmittel verstanden werden, das durch eine
Stärkung gefühlsmäßiger Bindungen per se positive Effekte zeitige. Defensive (oder
auch aggressiv wirkende) Binnensolidaritäten, die sich gegen bestimmte Gruppen
richten (zum Beispiel Pegida), gehören deshalb zu Phänomenen, die von einem nor‐
mativ ausgezeichneten Begriff der Solidarität zu unterscheiden sind. Bayertz schlägt
vor, einen legitimen Solidaritätsbegriff „an materielle und symbolische Hilfe für jene
zu binden, die für ihre Rechte kämpfen“ (Bayertz 1998: 49).

Solidarität ist zweckgerichtet; sie vereinigt Hilfeleistung mit berechtigten Interes‐
sen und begründeten Ansprüchen. Gleichwohl kann sie von einem ins Universalisti‐
sche reichenden Verständnis von „Brüderlichkeit“, korrekter: „Geschwisterlichkeit“,
unterschieden werden. Solidarität zielt auf die Institutionalisierung von Rechtsan‐
sprüchen und beinhaltet ein emanzipatorisches Selbstverständnis. Man übt Solidari‐
tät mit Benachteiligten oder Unterdrückten, um für sie den Status der Rechtsgleich‐
heit und damit gleiche gesellschaftliche Chancen zu erlangen. Die betroffene Gruppe
zeigt sich untereinander auch solidarisch, aber die normative Komponente der Soli‐
darität besteht darin, dass der verhandelte Anspruch auf Rechtsgleichheit durch
allgemein anerkannte moralische Grundsätze legitimiert werden kann. Angesichts
dieser Aspekte ist es plausibel, Solidarität als Kernbegriff der modernen Demokratie
anzusehen, auch weil sie den Gleichheitsgedanken unterstreicht.

Die Attraktivität, die für Rorty im Thema der Solidarität liegt, ist offensichtlich,
wenn man sich seine strategische Verwendung des Konzepts vergegenwärtigt. Soli‐
darität wird bei ihm zu Chiffre einer Mitmenschlichkeit, die auf universalistische
Begründung verzichtet und stattdessen auf die „einfühlsame Identifikation mit den
Einzelheiten im Leben anderer“ setzt (Rorty 1992: 305). Rorty wiederholt auch in
diesem Kontext seine Kritik an einer kantianisch imprägnierten Ethik der Pflichten
und bringt die Solidarität als emotiven Faktor einer Ausweitung menschlicher Emp‐
findsamkeit ins Spiel, die erst einmal ethnozentrisch, relativistisch und auf dem Bo‐
den der westlich-liberalen Kultur von den Identifikationsbereitschaften der Einzel‐
nen ausgeht.

Rorty weiß darum, dass jedes Verständnis von Solidarität Grenzziehungen
braucht und sich aus einem Gegensatz speist: „Ich behaupte, daß die Kraft des ‚wir‘
von einem Kontrast lebt: ‚wir‘ bildet einen Kontrast zu ‚ihnen‘, die ebenfalls Men‐
schen sind – aber Menschen von der falschen Sorte“ (Rorty 1992: 307). Dies erin‐
nert an eine Differenzbestimmung des Politischen auf Schmitts Spuren. Während
Schmitt allerdings seinen Begriff des Politischen vor allem durch das Wesen der
Feindschaft bestimmt und den Bedingungen der Freundschaft beziehungsweise des
solidarischen Miteinanders kaum Aufmerksamkeit widmet, weil er eine quasi-onto‐

90

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


logische Gleichartigkeit und Homogenität als substanziell gegeben ansieht, betont
Rorty die verbindende Kraft der Solidarität. Rorty geht es darum, die Wir-Gruppe
schrittweise auszuweiten. Es sei mit seiner Position nicht unverträglich, darauf zu
drängen, „daß wir versuchen müssen, in unser Verständnis von ‚wir‘ auch Menschen
aufzunehmen, die wir bis jetzt zu den ‚sie‘ gezählt haben“ (Rorty 1992: 309). Vorher
müssen jedoch gewisse kulturelle und materielle Voraussetzungen für solidarisches
Verhalten erfüllt sein; Mitgefühl für andere kann nur freigesetzt werden, wenn man
sich selbst in sicheren sozioökonomischen Verhältnissen in westlichen Demokratien
wiederfindet: „Die Schule der Empfindsamkeit funktioniert nur bei Leuten, die es
sich lange genug bequem machen können, um zuzuhören“ (Rorty 2000b: 260).

Rorty misst die Stärke des Solidaritätsgefühls am Intensitätsgrad des Identifikati‐
ons- und Einfühlungsvermögens der Einzelnen mit einer erweiterbaren Wir-Gruppe.
Solidarität bezieht sich nicht auf „das Wiedererkennen eines Kern-Selbst“, sie sei
vielmehr „zu denken als die Fähigkeit, immer mehr zu sehen, daß traditionelle Un‐
terschiede (zwischen Stämmen, Religionen, Rassen, Gebräuchen und dergleichen
Unterschiede) vernachlässigbar sind im Vergleich zu den Ähnlichkeiten im Hinblick
auf Schmerz und Demütigung“ (Rorty 1992: 310). Dabei blendet er die emanzipa‐
tive und rechtliche Dimension weitgehend aus, ohne auf die Idee eines moralischen
Fortschritts zu verzichten. Dominant bleibt bei Rorty die Idee der Erweiterung, die
sein Äquivalent für Fortschritt bleibt, wenn er Gerechtigkeit als erweiterte Loyalität
versteht oder für eine Verbreiterung der Menschenrechtskultur wirbt.22

Rortys Provokation besteht darin, die Moralphilosophie oder Pflichtethiken für
weitgehend wirkungslos zu halten. Allenfalls erinnern sie uns daran, „daß wir immer
weiter daran arbeiten müssen, unser Verständnis des ‚Wir‘ so weit auszudehnen, wie
wir nur können“ (Rorty 1992: 316). Wichtiger und effizienter sind für ihn eindringli‐
che Beschreibungen von Schmerz und Demütigung, die in Romanen und Ethnogra‐
phien, Spielfilmen, Dokumentationen oder sogar Comics, aber auch (wie von Judith
Shklar noch stärker hervorgehoben) in Reportagen oder journalistischen Berichten
vorgelegt werden (vgl. Rorty 1992: 16). Rortys Argument ist ebenso simpel wie evi‐
dent: Es ist vielversprechender, an das Gefühl als lediglich an die Vernunft zu appel‐
lieren; zumindest verdienen Emotionen in der politischen Philosophie stärkere Be‐
rücksichtigung.23 Die vergangenen zwei Jahrhunderte – die Amerikanische und
Französische Revolution fungieren hier als Geschichtszeichen und Epochenschwelle
– können aus seiner Sicht als eine Zeit begriffen werden, „in der ein erstaunlich ra‐
scher Fortschritt der Empfindungen stattgefunden hat und in der es viel leichter ge‐
worden ist, uns durch traurige und rührselige Geschichten zum Handeln anzuspor‐
nen“ (Rorty 2000b: 268).

22 Vgl. die strukturgleiche Argumentation in Rorty (2000b) und Rorty (2008: 82-107).
23 Vgl. vor allem die an Nussbaum (2014) anschließende Debatte.

91

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Nun wird man zweierlei einwenden wollen: Erstens brauchen auch „traurige und
rührselige Geschichten“ gewisse Kriterien, die nicht anders als allgemein zu begrün‐
den sind – insofern findet sich auch bei Rorty ein nur schwach verborgener Univer‐
salismus. Zweitens sieht Rorty die Voraussetzung für solidarisches Verhalten an ein
Gefühl der Sicherheit gebunden, das auf zivilisatorischem Fortschritt beruht. Hier
zeigt sich, dass Rortys Verständnis von Solidarität einseitig besetzt ist – die dunklen
Seiten gemeinschaftlicher Energien werden davon nicht erfasst, und generell spielt
die Dynamik der Binnensolidarität in einer abgeschlossenen Gruppe keine Rolle. Er
verwendet Solidarität als eine programmatische politische Forderung und verweist
somit zugleich auf ihren konstruktivistischen Charakter. Sie ist ein Mittel der demo‐
kratischen Politik und muss hergestellt und stetig erneuert werden; es reicht eben
nicht, sich auf ihre gleichsam organische Integrationsfunktion in der modernen Ge‐
sellschaft zu verlassen, wie es die moderne Soziologie nach Durkheim tat. Insofern
erinnert Rorty nachdrücklich daran, dass jeder Forderung nach Solidarität ein volun‐
taristisches Moment innewohnt. Um jemanden zu solidarischem Verhalten zu bewe‐
gen, muss Identifikationsbereitschaft geweckt, eine gewisse Sinnhaftigkeit überzeu‐
gend dargelegt und eine lohnende Perspektive vorgegeben werden. Moralphiloso‐
phie nimmt sich dagegen als Trockenschwimmen aus – je aufwendiger und komple‐
xer die Begründungsanstrengungen werden, desto weniger Aussicht auf praktische
Effekte gibt es.

Rortys politische Antiphilosophie entfaltet ihr Provokationspotential, indem sie
die tatsächliche politische Bedeutung normativ-systematischer Entwürfe radikal in
Frage stellt. Dabei wird deutlich, dass es Rorty nicht nur um Narrationen und die
Akzeptanz von Kontingenz, sondern auch um Kriterien und Gründe für politisches
Handeln geht, das der Legitimation bedarf. Demokratische Politik muss die Men‐
schen überzeugen oder überreden, die Erweiterung und Vertiefung solidarischer Be‐
ziehungen zu unterstützen. Wenn Rorty vorgeworfen wird, dass sein Vertrauen in die
Literatur und die Romanciers, demokratische Empfindsamkeit und den Sinn für Un‐
gerechtigkeit zu schärfen, weltfremd sei, so ließe sich entgegnen, dass politische
Philosophie zur gesellschaftlichen Einflussnahme gewiss noch viel weniger in der
Lage ist. Es ist auffällig, dass Rorty seine Idealautoren entweder im Bereich der So‐
zialkritik (Charles Dickens, Harriet Beecher-Stowe, Upton Sinclair) oder aber unter
den Meistern des psychologischen Romans (zum Beispiel Marcel Proust, Thomas
Mann, Vladimir Nabokov) findet, um die Ebenen von Öffentlichkeit und Selbst zu
trennen. Bedauerlich ist, dass er sich, soweit ich sehe, nie mit Camus beschäftigt hat,
der in seinem Roman Die Pest und in seiner Philosophie beides aufeinander bezogen
hat. Camus begriff Solidarität als „ein mehr und mehr erweitertes Bewußtsein, wel‐
ches das Menschengeschlecht im Laufe seiner Abenteuer von sich selbst gewinnt“.
„In der Erfahrung des Absurden ist das Leid individuell“, wusste Camus, aber im re‐
voltierenden Denken kommt dann die kollektive Natur zum Tragen: „Ich empöre

92

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


mich, also sind wir“ (Camus 1969: 20f). Auch bei Camus ist die Fähigkeit zur Soli‐
darität in der Revolte an die westliche Kultur gebunden und hat nur dort einen Sinn,
„wo eine große theoretische Gleichheit faktische Ungleichheit verdeckt“ (Camus
1969: 19).

Zwar ist Rorty das existentielle Pathos fremd, das Camus’ Schriften durchzieht,
aber einige strukturelle Gemeinsamkeiten, etwa die Betonung der Kontingenz und
der individuellen Empfindsamkeit sowie die Angewiesenheit auf eine westliche de‐
mokratische Kultur, fallen ins Auge. Rorty setzt allerdings auf einen intellektuali‐
sierten Empfindungsbegriff, der das Leid anderer als Erfahrung aus zweiter Hand
verarbeitet, während Camus das unmittelbare Erleben der Wirklichkeit thematisiert.
Daher weiß Camus, dass Mitleid und Empfindsamkeit nur dann von moralischem
Nutzen sind, wenn sie ein gewisses Maß nicht überschreiten, also auf reflexiven Ab‐
stand gehalten werden können. Ab einem gewissen Grad ist von der Intensivierung
des Mitleids keine weitere Stärkung des Solidargefühls mehr zu erwarten. „Man
wird des Mitleids müde, wenn das Mitleid nutzlos geworden ist“, erkennt Dr. Ber‐
nard Rieux angesichts der Pest und reflektiert damit die individuellen Schutzmecha‐
nismen, die den Einzelnen vor einer Überwältigung des Gefühls bewahren (Camus
1960: 55). Die Ambivalenz einer Politisierung des Mitleids, die beispielsweise Han‐
nah Arendt skeptisch gegen Rousseau eingewandt hat, spart Rorty in seiner Hoff‐
nung auf Solidarität aus (Arendt 1986: 112f). Während Camus und Arendt die Soli‐
darität als eine vernunftgesteuerte Transformation des Mitleids diskutieren, bleibt
dieser Übergang bei Rorty allenfalls implizit. Wichtiger als die Beweisführung, wie
sich Solidarität vom einfachen Mitleid unterscheidet und warum Solidarität als prak‐
tizierte politisches Gleichheits- und Gerechtigkeitsstreben bestimmte Grundsätze
einhalten muss, bleibt für Rorty der quasi zivilreligiöse Glaube an ihre gesellschafts‐
verändernde und reformierende Kraft in der Demokratie.

Ausblick

In der Auseinandersetzung mit Rortys Auffassungen zur liberalen Demokratie ist
wenig zu gewinnen, wenn wir ihn an herkömmlichen Maßstäben der politischen
Theorie messen. Weder lässt sich Rorty in ein Raster der demokratietheoretischen
Debatte einsortieren, noch will er einen Beitrag zur normativen politischen Philoso‐
phie leisten. Seine Strategie des Ausweichens verfolgt er mit eklektizistischen
Crossover-Manövern, die Heidegger und Derrida, Kundera und Nabokov, Habermas
und Rawls auf virtuose Weise in eigene Fragestellungen einspannen und ganz neue
Kontexte eröffnen. Jeder Versuch muss scheitern, Rortys Verständnis von Liberalis‐
mus, Demokratie oder Solidarität auf den Begriff zu bringen, weil er seine Position
mit größtmöglicher Offenheit und Anschlussfähigkeit auf Zukunftshoffnungen hin

6.

93

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


entwirft, aber zugleich an die gegebene politische Lage anknüpft. Der wichtigste
Einwand, der von jeher gegen Rorty vorgebracht wird, liegt in seiner vermeintlich
affirmativen Haltung, der die Instrumente für eine notwendige Kritik an „defekten“,
„simulativen“ oder sich allgemein destabilisierenden Demokratien fehlen.24

Hier ist nicht der Ort, diese Vorwürfe im Einzelnen zu entkräften. Wichtiger
scheint mir die Frage, welche Impulse von Rorty für die derzeitige Debatte in der
politischen Theorie ausgehen können. Ohne die Leerstellen und Schwächen in
Rortys Argumentation aus dem Blick zu verlieren, möchte ich abschließend in fünf
Punkten für das nach wie vor wichtige Anregungspotential seiner Demokratietheo‐
riekritik werben:

1. Rorty bleibt in seiner ironisch-entspannten Haltung ein integrativer Philosoph,
der in pluralistischer Weise die Einsichten ganz verschiedener Richtungen wür‐
digt (Derrida, Foucault, Habermas, Heidegger, Nietzsche, Rawls etc.) und ledig‐
lich den holistischen Anspruch von Theorien negiert. Von ihm kann man lernen,
dass eine rein ideologische Lesart, die ‚gefährliche Geister‘ anprangert, unpro‐
duktiv ist. Damit unterstreicht Rorty die wichtigste Eigenheit der liberalen De‐
mokratie: Toleranz und die Fähigkeit, die unterschiedlichsten Meinungen auszu‐
halten. Zugleich macht er klar, dass Liberalismus und Demokratie unbedingt zu‐
sammengehören. Das Erbe dieser Tradition, die Kombination aus individuellen
Freiheitsrechten und sozialer Verantwortung mitsamt ihren Institutionen, möchte
Rorty verteidigen, insbesondere gegen die Kritiker der repräsentativen Demokra‐
tie. Er bleibt damit ein Verfechter des demokratischen Projekts, ohne das Heil al‐
lein in der Erweiterung partizipativer Formen zu suchen, radikaldemokratisches
Aufbegehren der Anteilslosen zu erhoffen oder eine spezifisch demokratische
Rationalität zu konstruieren.

2. Als Verteidiger des Common Sense erinnert Rorty die politische Theorie an ihre
Pflicht zur Selbstbescheidung und warnt sie vor der Überschätzung der eigenen
Wirkmacht. Philosophie, aber auch politische Theorie, sollte sich in den Dienst
demokratischer Politik stellen und kann unser Vokabular moralischer Überzeu‐
gungen erweitern, um zur weiteren Demokratisierung beizutragen. Sie sollte sich
aber nicht anmaßen, die Rationalität oder Wahrheit der Demokratie als Grundla‐
ge allen politischen Handelns zu enthüllen. Die normativen Anliegen der Demo‐
kratie wie Frieden, Freiheit, Toleranz, Pluralität, Gerechtigkeit und Gleichheit
bleiben allgemeinverständlich und müssen es sein, um ihre Chance auf Verbrei‐
terung zu wahren. Kurz: Um den Wert der Demokratie zu erkennen, bedarf es
weniger avancierter Theorie als der geschärften Empfindsamkeit für Unrecht,

24 Sehr früh ist er bereits von einem befreundeten Philosophenkollegen kritisiert worden – siehe
Bernstein (1987). Zur Kritik an Rortys politischen Auffassungen vgl. weiterhin die Beiträge
von Hauke Brunkhorst, Josef Früchtl, Matthias Kettner und Thomas Schäfer in Schäfer/Tietz/
Zill (2001).

94

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Gewalt, Unterdrückung und Benachteiligung, deren Erfahrungen und Praktiken
präzise zu schildern und zu analysieren sind.

3. Gleichheit bleibt für Rorty die maßgebliche Idee der Demokratie. Sie darf nicht
dogmatisch im Sinne des Sozialismus umgesetzt werden, liefert aber eine Richt‐
schnur, um das Band des Sozialen immer wieder neu zu knüpfen, das heißt Le‐
benschancen aller Bürger zu erhalten und materielle Unterschiede durch Umver‐
teilung abzufedern. Wie Pierre Rosanvallon (2013) träte auch Rorty heute der
Abschottung und elitären Absonderung einzelner Bevölkerungsgruppen entge‐
gen und würde an den bürgerschaftlichen Sinn fürs Gemeinsame appellieren.
Sein Plädoyer für die Gleichheit richtet sich dabei gleichermaßen gegen liberale
Elitentheorien und gegen eine kulturelle Linke, die das Streben nach sozialer
Gleichheit durch Identitätspolitik ersetzt habe und damit das Bewusstsein einer
fragmentierten Gesellschaft benachteiligter Minderheiten befördere. „Die Linke
möchte das Anderssein nicht ignorieren, sondern kultivieren“ (Rorty 1999a: 97).
Stattdessen gelte es, das Gemeinwohl, das Verbindende einer civil religion und
das Projekt sozialer Gerechtigkeit wieder ins Zentrum demokratischer Politik zu
stellen. Rorty hat damit frühzeitig ein Thema akzentuiert, das spätestens seit der
Wahl Donald Trumps sprungartig an Evidenz gewonnen hat.25 Bereits 1997 hat
er die akademische Linke gewarnt:
„Interessiert euch jetzt bitte einmal wieder für die Probleme weißer heterosexuel‐
ler Männer, die keine Arbeit finden und ihre Familie nicht versorgen können.
Arme weiße Heterosexuelle interessieren sich nicht für die theoretischen Haar‐
spaltereien der Mittelschichtintellektuellen der kulturellen Linken“ (Rorty 1997).
Die Aufforderung an die Linke „back to class politics!“ ist nicht ohne Ironie,
denn Rorty weiß selbst genau, dass die Klassensemantik der alten Arbeiterbewe‐
gung passé ist. Aber er fordert die Linke auf, sich erneut um Armut zu kümmern
und phantasievollere Neubeschreibungen für die soziale Frage zu liefern (vgl.
Rorty 1998a; 1999d; 2000).

4. Rorty hat stets darauf aufmerksam gemacht, dass das demokratische Projekt auf
eine abgrenzbare politische Gemeinschaft bezogen bleiben muss, damit die de‐
mokratische Verantwortung zurechenbar bleibt. Sein Festhalten am Nationalstaat
und sein Eintreten für einen linken Patriotismus haben ihm harsche Kritik einge‐
bracht. Rorty hatte den Begriff des ethnos allerdings nicht auf Homogenität an‐
gelegt, sondern damit lediglich ein politisches Gemeinwesen beschreiben wollen,
das diejenigen umfasst, „vor denen man seine Überzeugungen rechtfertigen
muss“ – mit denen man also politisch gemeinsam handelt und für die daraus er‐
wachsenden Folgen einsteht (Rorty 1988: 27). Sein pragmatischer Universalis‐

25 Vgl. etwa Lilla (2018) oder Runciman (2018: 73). Bei der Linken mischt sich Selbstkritik mit
dem Angriff auf einen „progressiven Neoliberalismus“, der identity politics als Fassadenpflege
betreibe – siehe dazu als erste Übersicht die Beiträge in Geiselberger (2017).

95

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


mus erkannte schärfer als manche VertreterInnen des kosmopolitischen Lagers,
dass die Demokratie aus Unmittelbarkeit, Erfahrbarkeit und Identifikation ihre
lebenswichtigen Energien bezieht. Allerdings braucht sie das transzendierende
Moment eines pragmatisch getönten Universalismus, um nicht in einem „kom‐
munitaristischen Protektionismus“ zu verharren. Der Erfolg der Demokratie
wirkt beispielgebend, wenn ihre Leistungen die Bürger*Innen mit Stolz erfüllen
und motivieren – sie bleibt aber kultur- und lernabhängig und ist nicht einfach
exportierbar. Rorty präsentiert sich als Kompensationsdenker, der Patriotismus
und Universalismus, individuelle Freiheit und Solidarität stets aufeinander be‐
zieht und auszubalancieren strebt.

5. Angesichts gegenwärtig grassierender Untergangsgeschichten der Demokratie
bietet Rortys Plädoyer für liberale und soziale Hoffnung einen wünschenswerten
Kontrapunkt. „Das politische Projekt der Aufklärung besteht – extrem einfach
gesagt – darin, möglichst allen Kindern gleiche Chancen zu bieten, aus ihrem
Leben etwas zu machen“ (Rorty 1997). Insofern bleibt die Verwirklichung von
Gleichheit und Freiheit die anspruchsvolle Aufgabe der liberalen Demokratie,
die neue Beschreibungen und Narrationen vertragen kann, aber zugleich Erbe
einer kontingenten historischen Entwicklung bleibt. Vielleicht kann man diese
Zukunftsorientierung sogar „utopischen Pragmatismus“ (Brunkhorst 1997) nen‐
nen. Sie ist jedoch keineswegs mit westlicher Selbstzufriedenheit zu verwech‐
seln. Angesichts der wohlfeilen Zuspitzungen, die lustvoll die Alternativen zwi‐
schen Neoliberalismus, Rechts- und Linkspopulismus imaginieren und den Ab‐
gesang auf die liberale Demokratie intonieren, hilft die Lektüre von Rorty, die
Demokratie als sozialliberales Projekt zu erneuern und das Vertrauen in ihre
Adaptabilität an neue Herausforderungen zu stärken, wenn man sich auf ihre
Kernaufgaben besinnt: Die soziale Gerechtigkeit am Leitwert der Gleichheit aus‐
zurichten und die Kultur der Menschenrechte zu erweitern. Mit Rorty kann man
aus der Verzagtheit westlicher Selbstgeißelung herausfinden, ohne den Sinn für
Selbstkritik zu verlieren. Weder darf sich die liberale Demokratie auf den materi‐
ell-fixierten Leistungsvergleich mit neuen protektionistisch-autokratischen Vari‐
anten oder einem chinesischen Neomerkantilismus beschränken, noch darf sie
die demokratische Lebensform einer neoliberalen Marktreligion opfern. Rorty
zeigt immer noch Wege auf, wie die liberale Demokratie zu einer Politik der Zu‐
versicht finden kann, ohne in die von Oakeshott (2000) befürchtete Falle der
Ideologisierung zu geraten – nämlich indem sie den sozialen Gedanken im Geis‐
te der egalitären Demokratie entschlossen erneuert und zugleich ihre Identität als
selbstbewusste liberale und offene Gesellschaft bewahrt.

96

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Literatur

Alterman, Eric/Mattson, Kevin 2012: The Cause. The Fight for American Liberalism from
Franklin Roosevelt to Barack Obama. New York.

Arendt, Hannah 1986 [1963]: Über die Revolution, 3. Aufl. München.
Ball, Terence/Bellamy, Richard (Hrsg.) 2003: The Cambridge History of Twentieth Century

Political Thought. Cambridge.
Bayertz, Kurt (Hrsg.) 1998: Solidarität. Begriff und Problem. Frankfurt.
Bayertz, Kurt 1996: „Staat und Solidarität“. In: Ders. (Hrsg.): Politik und Ethik. Stuttgart,

S. 305-329.
Beckert, Jens/Eckert, Julia/Kohli, Martin/Streeck, Wolfgang (Hrsg.) 2004. Transnationale So‐

lidarität. Chancen und Grenzen. Frankfurt.
Berlin, Isaiah 1997: „Die zwei Gesichter der Freiheit. Isaiah Berlins letztes Interview“. In:

Die Zeit, 21.11.1997, S. 59-60 oder https://www.zeit.de/1997/48/Die_zwei_Gesichter_der_
Freiheit [13.05.2020].

Bernstein, Richard 1987: „One Step Forward, Two Steps Backward. Richard Rorty on Liberal
Democracy and Philosophy“. In: Political Theory, 15 (4), S. 538-563.

Brunkhorst, Hauke 1997: Solidarität unter Fremden. Frankfurt.
Bude, Heinz 2019: Solidarität. Die Zukunft einer großen Idee. München.
Camus, Albert 1960 [1947]: Die Pest. Reinbek.
Camus, Albert 1969 [1951]: Der Mensch in der Revolte. Reinbek.
Dewey, John 1996: Die Öffentlichkeit und ihre Probleme. Bodenheim.
Dorman, Joseph 2001: Arguing the World. The New York Intellectuals in Their Own Words.

Chicago.
Fawcett, Edmund 2014: Liberalism. The Life of an Idea. Princeton.
Fukuyama, Francis 1992: Das Ende der Geschichte. Wo stehen wir? München.
Geiselberger, Heinrich (Hrsg.) 2017: Die große Regression. Eine internationale Debatte zur

geistigen Situation der Zeit. Berlin.
Habermas, Jürgen 1991: Erläuterungen zur Diskursethik. Frankfurt.
Habermas, Jürgen 1996: „Drei normative Modelle der Demokratie“. In: Ders.: Die Einbezie‐

hung des Anderen. Studien zur politischen Theorie. Frankfurt, S. 277-292.
Habermas, Jürgen 2001: Zeit der Übergänge. Kleine Politische Schriften IX. Frankfurt.
Hacke, Jens 2006: Philosophie der Bürgerlichkeit. Die liberalkonservative Begründung der

Bundesrepublik. Göttingen.
Hasbach, Wilhelm 1912: Die moderne Demokratie. Eine Beschreibung. Jena.
Holmes, Stephen 1995: Passions and Constraint. On the Theory of Liberal Democracy.

London.
Kelsen, Hans 1926: Das Problem des Parlamentarismus. Wien/Leipzig.
Kelsen, Hans 2000 [1953]: Was ist Gerechtigkeit? Stuttgart.
Kelsen, Hans 2006 [1920]: „Wesen und Wert der Demokratie“. In: Ders.: Verteidigung der

Demokratie. Abhandlungen zur Demokratietheorie. Tübingen, S. 1-33.

97

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Keynes, John M. 1956 [1930]: „Wirtschaftliche Möglichkeiten für unsere Enkelkinder“. In:
Ders. (Hrsg.): Politik und Wirtschaft. Männer und Probleme. Ausgewählte Abhandlungen.
Tübingen, S. 263-272.

Krastev, Ivan/Holmes, Stephen 2019: Das Licht, das erlosch. Eine Abrechnung. Berlin.
Lilla, Mark 2018: The Once and Future Liberal. After Identity Politics. London.
Luttwak, Edward 1993: The Endangered American Dream. How to Stop the United States

from Becoming a Third World Country and How to Win the Geo-Economic Struggle for
Industrial Supremacy. New York.

Michels, Robert 1989: Die Soziologie des Parteiwesens in der modernen Demokratie. Unter‐
suchungen über die oligarchischen Tendenzen im Gruppenleben, 4. Aufl. Stuttgart.

Müller, Jan-Werner 2019a: Furcht und Freiheit. Für einen anderen Liberalismus. Berlin.
Müller, Martin 2019b: „Richard Rorty und das kommunitaristische Denken“. In: Reese-

Schäfer, Walter (Hrsg.): Handbuch Kommunitarismus. Wiesbaden, S. 301-318.
Nippel, Wilfried 2008: Antike oder moderne Freiheit. Die Begründung der Demokratie in

Athen und in der Neuzeit. Frankfurt.
Nussbaum, Martha C. 2014: Politische Emotionen. Warum Liebe für Gerechtigkeit wichtig

ist. Berlin.
Oakeshott, Michael 2000: Zuversicht und Skepsis. Zwei Prinzipien neuzeitlicher Politik.

Berlin.
Offe, Claus (Hrsg.) 2003: Demokratisierung der Demokratie. Diagnosen und Reformvorschlä‐

ge. Frankfurt/New York.
Ottmann, Henning 2012: Geschichte des politischen Denkens, Band 4/2: Das 20. Jahrhundert.

Von der Kritischen Theorie bis zur Globalisierung. Stuttgart/Weimar.
Packer, George 2013: The Unwinding. Thirty Years of American Decline. London.
Popper, Karl R. 1980: Die offene Gesellschaft und ihre Feinde, Band 1: Der Zauber Platons,

6. Aufl. München.
Rorty, Richard 1988: Solidarität oder Objektivität? Drei philosophische Essays. Stuttgart.
Rorty, Richard 1992: Kontingenz, Ironie und Solidarität. Frankfurt.
Rorty, Richard 1993: Kultur ohne Zentrum. Vier philosophische Essays und ein Vorwort.

Stuttgart.
Rorty, Richard 1995: „Der bürgerliche Liberalismus postmoderner Prägung“. In: van den

Brink, Bert/van Reijen, Willem (Hrsg.): Bürgergesellschaft, Recht und Demokratie.
Frankfurt, S. 141-150.

Rorty, Richard 1997: „Laßt uns das Thema wechseln. Der amerikanische Philosoph Richard
Rorty über Wahrheit, Gerechtigkeit und die ‚kulturelle Linke‘“. In: Die Zeit, 18.07.1997,
oder https://www.zeit.de/1997/30/Lasst_uns_das_Thema_wechseln/komplettansicht
[13.05.2020].

Rorty, Richard 1998a: Das Kommunistische Manifest. 150 Jahre danach. Frankfurt.
Rorty, Richard 1998b: Against Bosses, against Oligarchies. A Conversation with Richard

Rorty. Chicago.
Rorty, Richard 1999a: Stolz auf unser Land. Die demokratische Linke und der Patriotismus.

Frankfurt.

98

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Rorty, Richard 1999b [1996]: „Looking Backwards from the Year 2096“. In: Ders.: Philoso‐
phy and Social Hope. London, S. 243-251.

Rorty, Richard 1999c: „Afterword. Pragmatism, Pluralism and Postmodernism“. In: Ders.:
Philosophy and Social Hope. London, S. 262-277.

Rorty, Richard 1999d [1997]: „Back to Class Politics“. In: Ders. (Hrsg.): Philosophy and So‐
cial Hope. London, S. 255-261.

Rorty , Richard 1999e [1989]: “Education as Socialization and as Indidualization”. In: Ders.
(Hrsg.): Philosophy and Social Hope. London, S. 114-126.

Rorty, Richard 2000a [1991]: „Das Ende des Leninismus, Havel und die soziale Hoffnung“.
In: Ders.: Wahrheit und Fortschritt. Frankfurt, S. 329-351.

Rorty, Richard 2000b [1993]: „Menschenrechte, Rationalität und Empfindsamkeit“. In: Ders.:
Wahrheit und Fortschritt. Frankfurt, S. 241-268.

Rorty, Richard 2000c: „Die Intellektuellen und die Armen“. In: Ders.: Die Schönheit, die Er‐
habenheit und die Gemeinschaft der Philosophen. Frankfurt, S. 57-87.

Rorty, Richard 2001: „Wilde Orchideen und Trotzki“. In: Ders.: Philosophie & die Zukunft.
Essays. Frankfurt‚ S. 137-159.

Rorty, Richard 2006: „Wagging the Dog. Über Demokratie und Philosophie“. In: Mittelweg
36, 16 (5), S. 53-64.

Rorty, Richard 2007: „Democracy and Philosophy“. In: Kritika & Kontext, 33, S. 8-25. [Frei
einsehbar unter: https://www.eurozine.com/democracy-and-philosophy/?pdf].

Rorty, Richard 2008: Philosophie als Kulturpolitik. Frankfurt.
Rosanvallon, Pierre 2013: Die Gesellschaft der Gleichen. Hamburg.
Rosenblatt, Helena 2018: The Lost History of Liberalism. From Ancient Rome to the Twenty-

First Century. Princeton.
Runciman, David 2018: How Democracy Ends. London.
Schäfer, Thomas/Tietz, Udo/Zill, Rüdiger (Hrsg.) 2001: Hinter den Spiegeln. Beiträge zur Phi‐

losophie Richard Rortys. Frankfurt.
Selk, Veith 2019: „Richard Rorty“. In: Comtesse, Dagmar et al. (Hrsg.): Radikale Demokratie‐

theorie. Ein Handbuch. Berlin, S. 400-409.
Selk, Veith/Jörke, Dirk 2012: „Der Vorrang der Demokratie. Die pragmatistische Demokratie‐

theorie von John Dewey und Richard Rorty“. In: Lembcke, Oliver et al. (Hrsg.): Zeitge‐
nössische Demokratietheorie, Bd. 1: Normative Demokratietheorien. Wiesbaden,
S. 255-284.

Shklar, Judith 1997: Über Ungerechtigkeit. Erkundungen zu einem moralischen Gefühl.
Frankfurt.

Shklar, Judith 2014: Ganz normale Laster. Berlin.
Shklar, Judith 2017: Der Liberalismus der Rechte. Berlin.
Wildt, Andreas 1995: „Art. Solidarität“. In: Ritter, Joachim (Hrsg.): Historisches Wörterbuch

der Philosophie, Bd. 9: Se-Sp. Basel, S. 1004-1015.
Wildt, Andreas 1998: „Solidarität. Begriffsgeschichte und Definition heute“. In: Bayertz, Kurt

(Hrsg.): Solidarität. Begriff und Problem. Frankfurt, S. 202-216.
Zoll, Rainer 2000: Was ist Solidarität heute? Frankfurt.

99

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


III.

Menschenrechtsbegründung oder
Menschenrechtskultur?

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Christian Schwaabe

Liberalismus ohne Rationalismus.
Richard Rortys kontextualistisches Bekenntnis zur
Menschenrechtskultur

Einleitung

Im philosophischen Diskurs der Moderne ist oftmals die Befürchtung geäußert wor‐
den, dass der Verlust normativer Wahrheiten ins politische Verderben führen müsse.
Ganz unterschiedliche Philosophen haben diese Position vertreten, von Leo Strauss
bis hin zu Jürgen Habermas. In ihrer Dialektik der Aufklärung haben Adorno und
Horkheimer diese Befürchtung in besonders düsteren Farben ausgemalt. Und selbst
viele Autoren der französischen Postmoderne, die trotz allem an den emanzipatori‐
schen Zielen der Moderne festhalten, vermitteln ein teils skeptisches, teils pessimis‐
tisches Bild.

Richard Rortys optimistischer Neopragmatismus bietet dazu bewusst eine Alter‐
native: Die Relativierung alter Wahrheitsansprüche könne geradewegs zu einem
Medium menschlichen und gesellschaftlichen Fortschritts werden. Dazu hat die Phi‐
losophie endlich von einer Obsession Abschied zu nehmen, die wirkmächtig am An‐
fang ihrer langen abendländischen Geschichte steht: von der platonischen Vorstel‐
lung, das wahre Wesen der Dinge ergründen zu müssen. Man mag dieses Verlangen
nach Wahrheit verstehen – ihr Ziel wird es niemals erreichen können. Dem ,An-sich-
Sein der Dinge‘ kommt menschliche Vernunft nicht näher. Es gibt keinen archimedi‐
schen Punkt, von dem aus unser Denken die Übereinstimmung mit der Wirklichkeit
nachweisen könnte. Die Anwendungsbedingungen des Begriffs Wahrheit sind im‐
mer relativ. Bei der Suche nach ,Wahrheit‘ wird man niemals über kontextsensible
Formen von Rechtfertigung hinausgelangen. Diese Einsicht muss jedoch gerade
nicht zu Resignation oder gar zu einem völligen Relativismus führen. Auch philoso‐
phischer Fortschritt ist so noch möglich, nur eben nicht als Annäherung an das „in‐
nere Wesen der Realität“ oder als „Übereinstimmung mit der Wirklichkeit“ (Rorty
2003: 8). Fortschritt zeigt sich vielmehr in einem Zuwachs an Phantasie und Kreati‐
vität im Umgang mit den verschiedenen Perspektiven. Und nicht zuletzt vermag er
dem zentralen politischen Ziel des Liberalen zu dienen: einem kulturellen Wand‐
lungsprozess, dem Wandel unserer „geistigen Gewohnheiten“ hin zu Rortys propa‐
giertem Ideal einer Kultur der Toleranz und der Vermeidung von Grausamkeit.

1.

103

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Der folgende Beitrag rekonstruiert diese Position in fünf Schritten. Zunächst wird
Rortys Absage an den Rationalismus der Aufklärung skizziert (2), der seiner Auffas‐
sung nach überflüssig ist, um das Projekt der Menschenrechte beherzt zu vertreten
(3). Im Kontext der Kommunitarismusdebatte plädiert Rorty daher auch für einen –
freilich progressiven – „Ethnozentrismus“ (4). Diese Position wird in Rortys Aus‐
einandersetzung mit Jürgen Habermas nochmals an Kontur gewinnen (5). Abschlie‐
ßend wird Rortys multikulturelle globale Utopie vorgestellt (6) – eine Vision, die
verdeutlicht, dass Rorty in Fragen der Begründung zwar den Kommunitaristen nahe‐
steht, sich politisch aber ganz dem normativen Projekt der Habermas’schen Moderne
verpflichtet weiß.

Abschied vom Rationalismus der Aufklärung

„Argwöhnisch“ gegen die Unterscheidung von Sein und Schein (Rorty 2003: 7), un‐
ternimmt es Rortys Philosophie, alle Reste von Platonismus aus unseren Denkge‐
wohnheiten zu verbannen: also die Vorstellung, dass es hinter dem nur Scheinbaren
und Wandelbaren eine unvergängliche und wirklich existierende Wahrheit zu entde‐
cken gäbe. Dieser Abschied lässt sehr wohl Raum, „Rationalität“ als Streben nach
Kohärenz zu begreifen, nicht aber als Suche nach der Übereinstimmung unserer Be‐
griffe mit Strukturen von Wirklichkeit außerhalb unserer selbst. Sprache und ihre
Begriffe sind kulturell geprägte, kontingente Werkzeuge. Rorty plädiert dafür, die
Philosophie möge auf Begriffe wie „inneres Wesen der Realität“ und „Übereinstim‐
mung mit der Wirklichkeit“ verzichten (Rorty 2003: 8). An die Stelle solcher Wahr‐
heitsvorstellungen treten Rechtfertigung oder Begründung, wobei die Anwendungs‐
bedingungen des Begriffes „wahr“ immer relativ bleiben werden:

„Denn so etwas wie eine Überzeugung, die schlechthin gerechtfertigt oder ein für allemal
begründet wäre, gibt es nicht, und zwar aus dem gleichen Grund, weshalb es keine Über‐
zeugung gibt, deren Unbezweifelbarkeit ein für allemal erkannt werden könnte. Es gibt
eine Fülle von Überzeugungen (wie z.B. ‚Zwei plus zwei ist vier‘, ‚Der Holocaust hat
stattgefunden‘), in bezug auf die niemand, mit dem wir uns auseinandersetzen wollen,
den geringsten Zweifel hegt. Aber es gibt keine Überzeugungen, von denen man wissen
kann, daß sie gegen jeden möglichen Zweifel gefeit wären“ (Rorty 2003: 9).

Begründungen „sind immer relativ zu einer Hörerschaft. Daher sind sie auch relativ
zu den Einsichten dieser Hörer – den Zwecken, die ihnen am Herzen liegen, und der
jeweiligen Situation, in der sie sich befinden“ (Rorty 2003: 11). Rorty bekämpft un‐
ermüdlich die weit verbreiteten Widerstände gegen diese Position. Ein wichtiger
Grund für die Ablehnung, die Rorty entgegenschlägt, ist im Vorwurf des Kulturrela‐
tivismus zu finden, wie ihn unter anderem Hilary Putnam vorgetragen hat (vgl.
Putnam 1983: 229ff). Rorty erwidert:

2.

104

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


„Wenn Putnam sagt, daß ‚die Ratio sowohl transzendent als auch immanent ist‘, kann ich
ihm durchaus zustimmen. Das liegt jedoch daran, daß ich mit ‚transzendent‘ nicht mehr
meinen kann als ‚über unsere derzeitigen Praktiken hinausgehend in Richtung möglicher‐
weise anderer Zukunftspraktiken‘. Das ist aber nicht das gleiche wie das, was Putnam
darunter versteht, denn nach seiner Auffassung impliziert jene Behauptung, daß ‚sich die
Philosophie als kulturgebundenes Reflektieren und Argumentieren über zeitlose Fragen
in der Zeit und zugleich in der Ewigkeit bewegt‘. Aus meiner Sicht verwechselt Putnam
mit dieser Folgerung die Möglichkeit, daß die Zukunft die Gegenwart transzendiert, mit
der Notwendigkeit, daß die Ewigkeit die Zeit transzendiert. Allgemeiner gesprochen, aus
meiner Sicht verwechselt er unsere Fähigkeit, Spannungen innerhalb unseres derzeitigen
Korpus von Überzeugungen oder Wünschen auszunutzen, um alles (einschließlich unse‐
rer jetzigen Normen und Maßstäbe gerechtfertigter Behauptbarkeit) für Umdeutungen of‐
fenzuhalten, mit unserer Fähigkeit, zu einer Richtigkeit zu gelangen, die ‚nicht bloß für
eine Zeit und einen Ort gilt‘“ (Rorty 2003: 90).

Philosophen und Forscher sollten ihre zutiefst platonische Angst vor dem Relativis‐
mus ablegen und sich stattdessen als Personen sehen, „die an einem langfristigen
Vorhaben beteiligt sind, bei dem es darum geht, die Rhetorik, den Common sense
und das Selbstbild ihrer Gemeinschaft zu verändern“ (Rorty 2003: 61). Philosophie
sollte bezogen sein auf „das Leben, in dem wir stehen“ (Rorty 2003: 14), auf die
menschliche Gemeinschaft und ihre Probleme. Nicht Annäherung an die Wahrheit
ist das Ziel, sondern die Beflügelung unserer Phantasie. Dann wäre Philosophie Teil
einer Kultur, die „empfänglicher für die herrliche Vielfalt der menschlichen Spra‐
chen und der mit diesen Sprachen einhergehenden sozialen Praktiken“ wäre (Rorty
2003: 15).

Indes wirken die Verlockungen des westlichen Rationalismus fort. Die rationalis‐
tische Tradition des Westens erfülle „tiefe emotionale Bedürfnisse“, vergleichbar mit
jenen Bedürfnissen, die Religion (einst) stillte: nicht zuletzt die Hoffnung auf die
Existenz eines Gottes, der als „nichtmenschlicher Richter“ für Gerechtigkeit sorgen
könne. „Doch diese Bedürfnisse sollten nicht befriedigt, sondern – wie es in gewis‐
sem Maße geschehen ist – sublimiert oder verdrängt werden“ (Rorty 2003: 112). Mit
Dewey sieht Rorty, wie schwer es ist, gegen diese Sehnsüchte anzukämpfen, unter
anderem gegen eine offensichtlich hartnäckige menschliche Regung: „Beim Prag‐
matismus geht es um menschliche Bedürfnisse, und zu den ersten menschlichen Be‐
dürfnissen gehört es, mehr zu sein als ein Pragmatist“ (Rorty 2003: 112). Gegen sol‐
che Verlockungen des Erhabenen setzt Rorty die Hoffnung, die Zivilisation möge
über die vermeintliche Notwendigkeit des Glaubens an absolute Wahrheiten hinaus‐
wachsen.

Solche Fortschritte wären dann zugleich ein Beispiel für das, wofür sich Rorty im
Zusammenhang von Wahrheit und Erkenntnis letztlich vor allem interessiert: Für die
Frage, „wie und warum sich Rechtfertigungsmuster verändern“, nicht aber für die
Frage, ob man mit bestimmten Rechtfertigungen dem Ziel einer hörerunabhängigen
Wahrheit näher komme:

105

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


„Es gibt eine menschliche Tätigkeit namens ‚Rechtfertigung von Überzeugungen‘, die
man historisch und soziologisch erforschen kann, aber diese Tätigkeit hat kein Ziel na‐
mens WAHRHEIT und deshalb auch kein Ziel namens ERKENNTNIS. Die Frage, ob
und wie wir dieses Ziel erreichen, stellt sich daher gar nicht“ (Rorty 2003: 237).

Menschenrechte ohne rationalistische Begründung

Es zählt zu den Kernanliegen Richard Rortys, die normativen Konsequenzen seiner
erkenntnistheoretischen Position richtig eingeordnet zu sehen. Der Abschied vom
Rationalismus der Aufklärung bedeutet mitnichten einen Abschied von dessen Libe‐
ralismus und seinen normativen Prinzipien. Ein Bekenntnis zu den uns so wichtigen
Menschenrechten ist auch ohne rationalistische Begründung möglich. Diese Einsicht
fällt vielen noch immer sehr schwer. Rorty wendet sich insbesondere gegen die sehr
verbreitete Vorstellung, man könne – ja müsse – Menschenrechte aus etwas Unver‐
gänglichem ableiten, aus der „Natur“ oder dem „Wesen“ des Menschen, aus dem,
was allen Menschen gleich ist. Wie sonst sollte man einen Rassisten davon überzeu‐
gen, dass alle Menschen gleich sind? Das Gegenargument ist aus den moralphiloso‐
phischen Diskursen der Moderne wohlvertraut: Warum sollte aus einer anthropologi‐
schen Bestimmung des Menschseins normativ etwas folgen? Mit Rorty:

„Es ist aber keineswegs klar, wieso das Vorhandensein einer solchen Eigenschaft eine
Voraussetzung sein muß für die ‚Achtung vor der Würde des Menschen‘, also für unser
Empfinden, daß die Unterschiede zwischen Serben und Muslimen, Christen und Ungläu‐
bigen, Homosexuellen und Heterosexuellen, Männern und Frauen keine Rolle spielen
sollten“ (Rorty 2003: 246).

Es gibt keinen unveränderlichen Wesenskern des Menschen. Im Gegenteil, histo‐
rische und ethnologische Forschung lehren uns eher, dass wir enorm wandlungsfähig
sind: „Nach und nach kommen wir zu der Auffassung, daß wir nicht das vernünftige
oder das grausame Tier sind, sondern das anpassungsfähige, das proteische, das sich
selbst formende Tier“ (Rorty 2003: 244f). Und dieser veränderte Blick auf den Men‐
schen kann sogar überaus nützlich sein für die Stärkung und Verbreitung unserer his‐
torisch gewachsenen Menschenrechtskultur. Wir sollten also die empirische Tatsa‐
che der Existenz der modernen Menschenrechtskultur trennen von jenen historisch
parallel verlaufenden philosophischen Begründungsbemühungen und erkennen, dass
hierbei zwar einige Korrelationen, aber keine wirklich entscheidenden oder eindeuti‐
gen Kausalitäten zu beobachten sind. Erst kulturwissenschaftlich, nicht aber philoso‐
phisch werden die Zusammenhänge von Überzeugungen, Vokabularen und Prakti‐
ken sichtbar. Man könnte sagen: Die sich ausbreitende Menschenrechtskultur ist zu
verstehen als eine historische Ausprägung der oben erwähnten „Hörerschaft“, die
sich einer gemeinsamen Sprache, geteilter Symbole und Narrationen bedient, um

3.

106

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


sich so ihres Zusammenhalts zu vergewissern. Wenn man rationalistische Vereinsei‐
tigungen vermeidet, dann ist diese symbolische Reproduktion der Menschenrechts‐
kultur sogar überaus wichtig, und auch die Philosophie hat daran Anteil:

„Wir sehen unsere Aufgabe darin, der eigenen Kultur – also der Menschenrechtskultur –
zu mehr Selbstbewusstsein und Einfluss zu verhelfen, anstatt ihre Überlegenheit durch
Berufung auf etwas Kulturübergreifendes zu beweisen. Wir meinen, dass die Philosophie
nicht mehr zu leisten hoffen kann, als unsere kulturell beeinflussten intuitiven Vorstell‐
ungen von dem in verschiedenen Situationen richtigen Handeln zusammenzufassen. […]
Diese Verallgemeinerung soll unsere intuitiven Vorstellungen nicht fundieren, sondern
resümieren“ (Rorty 2003: 246f).

Neben dieser „resümierenden“ Aufgabe betont Rorty aber auch eine weit kreativere:
Wir sollten uns darum bemühen und darüber nachdenken, „unsere Praktiken so zu
modifizieren, daß neue Beschreibungen des bisherigen Geschehens berücksichtigt
werden“, wobei eine pragmatistische Philosophie daran mitwirkt, indem sie „Meta‐
phern der zunehmend weniger verzerrten Wahrnehmung [von objektiver Wirklich‐
keit oder Natur, C.S.] durch Metaphern der evolutionären Entwicklung ersetzt“
(Rorty 2003: 297). Dadurch passt sich Philosophie gut in den Fortschritt demokrati‐
scher Gesellschaften ein. Andere Faktoren spielen dabei freilich eine noch größere
Rolle:

„Noch wichtiger ist vielleicht, daß viele Entwicklungen in unserem Jahrhundert – Freud‐
sche Erklärungen innerer moralischer Konflikte, ethnographische Schilderungen alterna‐
tiver Formen des gesellschaftlichen Lebens sowie experimentelle Bewegungen in Litera‐
tur und Kunst – es uns ständig leichter gemacht haben, die Kantischen Fragen ‚Was soll
ich tun?‘, ‚Was darf ich hoffen?‘ und ‚Was ist der Mensch?‘ durch Fragen im Sinne
Deweys zu ersetzen, etwa: ‚Welche Gemeinschaften haben Zwecke, die ich mir zu eigen
machen sollte?‘, und: ‚Was für ein Mensch sollte ich mich zu werden bemühen?‘ (Rorty
2003: 442f).

Natürlich hat Rorty Verständnis für alle jene, die die von uns zu Recht so sehr ge‐
schätzten politischen Prinzipien auch als zugleich ewig wahr beweisen wollen.
Letztlich aber ist dies ein Zeichen geistiger Unreife: „Der Gedanke einer Fundierung
der Menschenrechte ist der fortwährende Versuch von Quasiplatonikern, endlich den
abschließenden Sieg über ihre Gegner davonzutragen“ (Rorty 2003: 245). Was indes
in über 2000 Jahren abendländischer philosophischer Bemühungen nicht gelang,
wird uns wohl auch in absehbarer Zeit nicht gelingen. Und dass dies für die Sache,
um die es uns geht, nicht weiter schlimm ist, bildet den Kern von Rortys lakoni‐
schem Pragmatismus:

„Aus Kants Erklärung der gebührenden Achtung vor handelnden Vernunftwesen geht
hervor, dass man die Achtung, die man vor Personen der eigenen Art empfindet, auf alle
ungefiederten Zweifüßer übertragen sollte. Das ist ein ausgezeichneter Vorschlag, eine
gute Formel zur Verweltlichung der christlichen Lehre von der Brüderlichkeit der Men‐

107

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


schen. Doch bisher ist dieser Vorschlag noch nie durch ein auf neutralen Prämissen
ruhendes Argument begründet worden, und dies wird auch in Zukunft nicht gelingen“
(Rorty 2003: 256).

Insofern ist die Frage, ob es Menschenrechte wirklich gibt, schlicht „witzlos“ (Rorty
2003: 17). Moralischer Fortschritt

„sollte nicht als Annährung der menschlichen Meinungen an die MORALISCHE
WAHRHEIT oder als Anfangspunkt gesteigerter Rationalität begriffen werden, sondern
als Verbesserung unserer Fähigkeit, immer häufiger die moralische Belanglosigkeit der
Unterschiede zwischen den Menschen einzusehen. Diese Fähigkeit – die Einsicht, daß
die Unterschiede zwischen den Religionen und Staaten der Menschen, ihrer Genderzuge‐
hörigkeit, ihrer Rasse, ihrem ökonomischen Status usw. belanglos sind für die Möglich‐
keit, im Interesse gemeinsamen Nutzens mit ihnen zusammenzuarbeiten, sowie belanglos
für die Notwendigkeit, ihre Leiden zu lindern – ist seit der Aufklärung erheblich größer
geworden. Dadurch sind Gemeinschaften entstanden, die integrativer sind, als man bis
dato für möglich gehalten hatte“ (Rorty 2003: 22f).

Moderne demokratische Gesellschaften können und sollten sich ihren eigenen mora‐
lischen Fortschritt zugutehalten. Wir sollten uns zu unseren moralischen Überzeu‐
gungen beherzt bekennen, obwohl sie nichts Höheres repräsentieren.

„Unsere Denkweise ist durchaus berechtigt, aber wir können unsere Auffassung der Sa‐
che nicht durch Vergleich mit dem inneren Wesen der moralischen Wirklichkeit überprü‐
fen. Wir werden nichts erreichen, wenn wir unsere Philosophieprofessoren bitten, sie
sollten sicherstellen, daß es wirklich so etwas wie Menschenrechte gibt und daß diese un‐
seren Beschreibungen entsprechen“ (Rorty 2003: 16f).

An die Stelle rationaler Begründung setzt Rorty ein bewusst „ethnozentrisches“ Be‐
kenntnis zur Demokratie. Dieser „Ethnozentrismus“ ist aber gerade nicht ausgren‐
zend gegen andere, schon gar nicht aufgrund ethnischer oder religiöser Gründe (in‐
soweit auch ist dieser Begriff ein wenig unglücklich gewählt). Rortys „Ethnozentris‐
mus“ kann als ein progressiver Kontextualismus beschrieben werden: der Sache
nach progressiv und emanzipatorisch, der ‚Begründung‘ nach kontextualistisch.

Rortys progressiver „Ethnozentrismus“ als Antwort auf die
Kommunitarismusdebatte

Das Bekenntnis der Mitglieder heutiger westlicher Gesellschaften zu Demokratie
und Menschenrechten ist das Bekenntnis von Menschen, die der gleichen symboli‐
schen Gemeinschaft angehören. Sie bedienen sich dabei eines gemeinsamen
Vokabulars, das zutiefst kulturell und historisch bedingt ist. Den Vorrat unseres de‐
mokratischen Vokabulars bilden die „von unseren Vorfahren übernommenen Weltan‐
schauungen und intuitiven moralischen Gesinnungen“ (Rorty 2003: 13). Es sind dies

4.

108

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


historisch konkrete Erfahrungen und Geschichten, keine universalistisch verallge‐
meinerbaren Einsichten. Diese historische Bedingtheit zu betonen, mag „ethnozen‐
trisch“ erscheinen – „relativistisch“ ist sie nicht (Rorty 1988a: 26ff). „Ethnozen‐
trisch“ ist diese Position, so Rorty, insofern, als die Überzeugungskraft bestimmter
Ideale an die Gemeinsamkeit der verwendeten Vokabulare rückgebunden bleibt –
„Begründungen sind immer relativ zu einer Hörerschaft“ (Rorty 2003: 11). Anders
gesagt: Rortys Position ist die eines entschiedenen Kontextualismus. Er hofft damit
dem Relativismusvorwurf etwas entgegenzusetzen. Verdeutlicht hat Rorty diese
Position in Auseinandersetzung mit dem wohl wichtigsten zeitgenössischen Ansatz
des politischen Liberalismus, dem seines amerikanischen Kollegen John Rawls. Mit
guten Argumenten kann Rorty dabei für eine kontextualistische Lesart des
Rawls’schen Ansatzes werben (vgl. Rorty 1988b).

Für diese Argumentation hat sich der Liberalismus ein Stück weit der Kritik des
Kommunitarismus zu öffnen – ohne dabei die unzweideutige Übereinstimmung mit
den normativen Prinzipien preiszugeben, wie John Rawls sie in seiner Theorie der
Gerechtigkeit (Rawls 2008) und in seinen Schriften zum politischen Liberalismus
formuliert hat. Zwei zentrale Kritikpunkte des sogenannten Kommunitarismus seien
dazu in Erinnerung gerufen: Der Hinweis auf die fehlende Plausibilisierung von
Werten wie Solidarität und Loyalität in klassischen liberalen Gerechtigkeitstheorien;
und die vernachlässigte Bedeutung von Vorstellungen des Guten in den zumeist uni‐
versalistisch angelegten Forderungen nach Gerechtigkeit. Den ersten Kritikpunkt hat
Michael Sandel wie folgt auf den Punkt gebracht:

„Das Differenzprinzip ist […] ein Teilungsprinzip. Als solches muß es eine Form von
moralischer Bindung unter denjenigen voraussetzen, deren Vorteile es einsetzen und de‐
ren Anstrengungen es im Rahmen gemeinschaftlicher Bemühungen ausnützen möchte.
[…] Was das Differenzprinzip zwar voraussetzt, aber nicht zu liefern vermag, ist ein Weg
zur Identifikation derjenigen, in deren Gemeinschaft meine Vorteile zu Recht als Allge‐
meinbesitz betrachtet werden, d.h. ein Weg, uns selbst von vornherein gemeinschaftlich
verpflichtet und moralisch engagiert zu verstehen“ (Sandel 1994: 28f).

Das heißt: Rawls’ Herleitung der Gerechtigkeitsgrundsätze mag in sich konsistent
sein – Gerechtigkeit und Solidarität einer realen Gesellschaft lassen sich so aber we‐
der erklären noch sicherstellen. Dazu braucht man das, was Rawls nicht ausreichend
thematisiere:

„Loyalitäten und Überzeugungen, deren moralische Kraft teilweise auf dem Faktum be‐
ruht, dass sie in unserem Leben untrennbar mit unserem jeweiligen Selbstverständnis
verknüpft sind, d.h. mit uns als den Mitgliedern dieser Familie, dieser Gemeinde, dieser
Nation oder dieses Volkes, mit uns als Repräsentanten dieser Geschichte, als den Bürgern
dieser Republik“ (Sandel 1994: 29).

Voraussetzung für die Bereitschaft, in der von Rawls angesonnenen Weise zu teilen,
ist, so Sandel, die Zugehörigkeit zu einer partikularen Wir-Gemeinschaft, der wir

109

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


uns auch ohne rationales Kalkül verpflichtet fühlen. Nur auf Grundlage einer sol‐
chen Loyalität kann eine so starke moralische Verpflichtung erwachsen, wie sie ins‐
besondere in Rawls’ zweitem Grundsatz der Gerechtigkeit zum Ausdruck kommt.
Die abstrakte Verpflichtung gegen prinzipiell jedermann, wie sie in Ethiken des
Kant’schen Typus unterstellt wird, ist dafür zu schwach. Das heißt nicht, dass die
Rawls’schen Gerechtigkeitsgrundsätze der Sache nach falsch wären. Es heißt aber,
dass die „liberale Vorstellung moralisch tatsächlich nicht selbsttragend ist, sondern
auf einen Begriff von Gemeinschaft angewiesen bleibt, den sie offiziell verwirft“
(Sandel 1994: 31). 

Mit Rorty lässt sich diese Kritik so einordnen: Liberale Überzeugungen bedürfen
tatsächlich einer Rückbindung an ein geteiltes Ethos, an die rational nicht vollstän‐
dig einzuholenden Vertrautheiten einer eingelebten und lebensweltlich verankerten
Sittlichkeit. Keineswegs aber, so lässt sich mit Rorty ergänzen, verweisen diese
Grenzen des Rationalismus auf einen notwendigen Partikularismus einer solchen
Gemeinschaft (dazu mehr im letzten Abschnitt).

Der zweite Kritikpunkt der Kommunitaristen knüpft an den ersten an, ergänzt ihn
jedoch um die Betonung der besonderen Bedeutung von Vorstellungen des guten Le‐
bens. Die liberale Position, so Charles Taylor, verfehle mit ihrem Fokus auf Gerech‐
tigkeit die wahren „Quellen des Selbst“. Sie verfehle die Art und Weise, wie Men‐
schen leben und ihre Welt erfahren und interpretieren, wie den Dingen die Bedeu‐
tung zukommt, die sie für den Menschen haben – kurz: wie der Mensch zur Person
wird. Wenn man diese Vorgänge der Selbstinterpretation genauer untersucht, dann
stößt man zunächst nicht auf die liberalen Fragen nach der Gerechtigkeit, sondern
auf solche nach der eigenen Identität, danach, „wodurch unser Leben Sinn erhält
oder Erfüllung findet“ und „wodurch das Leben lebenswert ist“ (Taylor 1988: 16f) –
Fragen des guten Lebens. Hier stößt man auf die „starken Wertungen“ eines Men‐
schen, die uns und unsere Identität fundamental stärker betreffen als jene „schwa‐
chen Wertungen“, die als rationale Abwägungen von Alternativen oder als Kalkül
von Nutzen und Aufwand überhaupt nur auf Grundlage der starken Wertungen zur
Anwendung kommen können. Starke Wertungen

„beinhalten Unterscheidungen zwischen Richtig und Falsch, Besser und Schlechter, Hö‐
her und Niedriger, deren Gültigkeit nicht durch unsere eigenen Wünsche, Neigungen
oder Entscheidungen bestätigt wird, sondern sie sind von diesen unabhängig und bieten
selbst Maßstäbe, nach denen diese beurteilt werden“ (Taylor 1994: 17).

Konstitutiv für menschliches Handeln und personale Identität ist, „dass man sein Le‐
ben innerhalb eines derart durch starke qualitative Unterscheidungen geprägten
Horizonts führt“ (Taylor 1994: 55). Dieser Horizont gibt dem Menschen die „mora‐
lische Landkarte“, mit deren Hilfe wir zu bestimmen vermögen, „was für uns wich‐
tig ist und was nicht“ (Taylor 1994: 60; vgl. Taylor 1988: 37f).

110

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Dabei ist die individuelle Identität eng verwoben mit den sozialen und gemein‐
schaftlichen Kontexten, in denen ein Mensch aufwächst, mit der kollektiven Identi‐
tät einer Gruppe. Individuelle Identität wird intersubjektiv konstituiert, über Sprache
und kulturelle Praktiken, in die ein Individuum hineingeboren wird. Auch dies über‐
gehe der liberale „Atomismus“. Ihm fehle, so Taylor, eine „soziale Konzeption des
Menschen“, also die Einsicht,

„daß eine wesentliche, konstitutive Bedingung des Strebens nach dem menschlichen Gu‐
ten mit der gesellschaftlichen Existenzweise des Menschen verknüpft ist“ und „daß der
Mensch außerhalb einer Sprachgemeinschaft und einer gemeinsamen Auseinander‐
setzung über Gut und Böse, gerecht und ungerecht nicht einmal ein moralisches Subjekt
[…] sein kann“ (Taylor 1988: 150).

Auch dieser Kritik kann sich der Rorty’sche Kontextualismus weitgehend anschlie‐
ßen – freilich mit Hinweis darauf, dass auch der Liberalismus sehr wohl über eine
Idee des Guten verfügt: Die Idee von Freiheit und Autonomie im Rahmen eines ge‐
rechten Miteinanders. Rortys eigene Position gewinnt Kontur, wenn man sich
Rawls’ Erwiderungen auf seine Kritiker vor Augen führt.

Zunächst geht Rawls – ganz im Sinne Rortys – bei seinem Konzept von „Gerech‐
tigkeit als Fairness“ von einem unüberbrückbaren Pluralismus letzter Wahrheitsan‐
sprüche aus. Die liberale Demokratie unserer postmetaphysischen Gegenwart will –
und muss – diese konkurrierenden Ansprüche möglichst aus dem Politischen heraus‐
halten:

„Kurz gesagt, es geht darum, dass in einem demokratischen Verfassungsstaat das öffentli‐
che Verständnis von Gerechtigkeit so weit wie möglich von kontroversen philosophi‐
schen und religiösen Lehren unabhängig sein sollte. Indem wir eine entsprechende Kon‐
zeption ausarbeiten, wenden wir das Prinzip der Toleranz auf die Philosophie selbst an:
die öffentliche Gerechtigkeitskonzeption muss politisch und darf nicht metaphysisch
sein“ (Rawls 1992: 255).

Rawls’ politischer Liberalismus will als eine ‚freistehende‘ und zugleich normative
Theorie das Selbstverständnis und die Grundlagen einer modernen liberalen Demo‐
kratie auf den Begriff bringen – in Rortys Worten: „resümieren“ beziehungsweise
„artikulieren“. Weder will Rawls das ewig gültige Bild einer wahren gesellschaftli‐
chen Ordnung einem platonischen Ideenhimmel abschauen, noch beansprucht er,
dass sein Konzept zu allen Zeiten und in allen Kulturen auf Zustimmung stoßen
müsse. Er wendet sich gleichsam an seine Mitbürger und will ihnen verdeutlichen,
was für normative Vorstellungen ihr Zusammenleben bedingen. Und umgekehrt ent‐
nimmt er eben diesem gegebenen Zusammenleben die Ideen, die er theoretisch klärt
und zusammenfasst. Praktisches Ziel und methodisches Vorgehen fließen zusam‐
men, ja sind aufeinander verwiesen:

111

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


„Was eine Gerechtigkeitskonzeption rechtfertigt, ist nicht ihr Wahrsein bezüglich einer
vorgängigen, uns vorgegebenen Ordnung, sondern ihre Übereinstimmung mit einem tie‐
feren Verständnis unserer selbst und unserer Bestrebungen, sowie unsere Einsicht, dass
diese Lehre in Anbetracht unserer Geschichte und der in unser Leben eingebetteten Tra‐
ditionen die vernünftigste für uns ist“ (Rawls 1992: 85).

Ganz im Sinne des Rorty’schen „Ethnozentrismus“ wendet sich Rawls an uns, er be‐
zieht sich auf die Lehren unserer Geschichte, auf die in unser Leben eingebetteten
Traditionen. Es geht vor diesem Hintergrund nicht um eine philosophische Wahrheit,
sondern um ein Verstehen unserer selbst. Wir fühlen uns den liberalen Werten ver‐
pflichtet, wir, die wir in ganz bestimmten Traditionen und Kontexten aufgewachsen
sind. „Rawls versucht diese Paradoxie der Verbindlichkeit ohne Wahrheit kontextua‐
listisch aufzulösen. Der moralische Gehalt der Gerechtigkeitstheorie wird hermeneu‐
tisch verbürgt“ (Kersting 2006: 18). Aufgabe dieser politischen Theorie ist die
Artikulation und Klärung verbreiteter Überzeugungen und Gewissheiten unserer
Tradition beziehungsweise Kultur – in diesem Fall: der westlichen Kultur der Men‐
schen- und Bürgerrechte, oder noch spezieller: alles dessen, woran ein progressiver
Amerikaner glaubt, wenn er sich zum „American Creed“ bekennt (und für eben die‐
ses progressive demokratische Erbe des amerikanischen Selbstverständnisses hat
Rorty immer geworben, insbesondere in Stolz auf unser Land. Die amerikanische
Linke und der Patriotismus (Rorty 1999)). Diese Theorie „zieht sich nicht aus dem
gesellschaftlichen Leben und der Welt zurück“, sie beansprucht nicht, „abseits von
allen Traditionen politischen Denkens und Handelns die Wahrheit zu erkennen“
(Rawls 1998: 117).

„Wir sammeln solche gefestigten Überzeugungen wie den Glauben an religiöse Toleranz
und die Ablehnung der Sklaverei und bemühen uns, die ihnen zugrunde liegenden Ideen
und Grundsätze in einer kohärenten politischen Gerechtigkeitskonzeption zusammenzu‐
bringen. […] Wir beginnen demnach mit einem Blick auf die politische Kultur selbst, die
wir als Fundus implizit anerkannter Ideen und Grundsätze betrachten“ (Rawls 1998: 72f).

Aus Rortys Perspektive wird dieser Verzicht auf moralphilosophische Wahrheit
durch den Zugewinn an „hermeneutischen“ und politisch-kulturellen Klärungen
mehr als kompensiert. Das demokratische Projekt verliert nicht an Gewissheit – es
gewinnt durch das „tiefere Verständnis unserer selbst“ vielmehr an Kraft, an patrioti‐
scher Identifikation mit unserem demokratischen Selbstverständnis. Rorty resümiert:

„Wird die Wahrheit platonisch gesehen, nämlich als das Erfassen ‚einer vorgängigen
Ordnung, die uns gegeben ist‘ (wie Rawls sagt), dann ist sie schlicht belanglos für die
demokratische Politik. Demnach ist auch die Philosophie – im Sinne einer Erklärung der
Beziehung zwischen einer solchen Ordnung und dem Wesen des Menschen – nicht von
Belang. Geraten die beiden miteinander in Konflikt, hat die Demokratie Vorrang vor der
Philosophie“ (Rorty 1988b: 104).

112

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Dieser „ethnozentrische“ Kontextualismus bildet in praktischer beziehungsweise
pragmatischer wie auch in rein empirischer Hinsicht ein durchaus wichtiges Korrek‐
tiv zu einem andernfalls überzogenen Rationalismus. Nur so gelangen wir zu einem
adäquaten, wirklich tieferen Verständnis unserer selbst und unseres emanzipatori‐
schen Projekts einer liberalen Moderne – ohne dabei zwangsläufig in jenen ausgren‐
zenden Partikularismus zu verfallen, dem einige Kommunitaristen zuweilen das
Wort zu reden scheinen.

Rorty, Habermas und das normative Projekt einer sozialdemokratischen
Moderne

Jürgen Habermas ist für Richard Rorty von überaus großer Bedeutung: Als philoso‐
phischer Gegenspieler und Kritiker, ebenso aber als Weggefährte und Mitstreiter für
die Sache der liberalen Demokratie. Man kann trefflich darüber streiten, ob die phi‐
losophischen Positionen beider weit auseinanderliegen oder vielleicht ja doch näher
aneinander als es scheint. Rorty betont trotz aller Abgrenzungen auffällig stark die
Parallelen. Das beginnt mit seiner Aneignung des Habermas’schen Verständigungs‐
paradigmas. Rorty hält Habermas deshalb für so wichtig, weil dieser einen Gedan‐
ken ins Zentrum seines Philosophierens gerückt habe, der eine überaus fruchtbare
Weiterentwicklung des alten Dewey’schen Ansinnens ermögliche: Statt Wahrheit
und Objektivität anzustreben, sollten wir mit Intersubjektivität vorliebnehmen.

„Nach meiner Auffassung ist Habermas’ Theorie des ‚kommunikativen Handelns‘ ein
gewaltiger Schritt vorwärts auf dem Weg zur Vollendung der von Dewey begonnenen
Aufgabe. Dabei werden traditionelle philosophische Begriffe so umformuliert, daß sie für
die Selbstbeschreibung einer demokratischen Gesellschaft größeren Nutzen bringen. Der
einzige Unterschied zwischen Habermas und mir betrifft den Nutzen des Begriffs ‚allge‐
meine Geltung‘, und dieser Unterschied ist im Vergleich mit den Überschneidungen zwi‐
schen unseren Ansichten unerheblich“ (Rorty 2003: 24).

Aus einer Habermas’schen Perspektive ist dieser Unterschied freilich mitnichten un‐
erheblich – dazu später mehr. Zunächst aber lässt sich mit Rorty auf der praktischen
gesellschaftlichen Ebene die tatsächlich große Nähe beider Ansätze aufzeigen, dort
nämlich, wo Habermas den postmetaphysischen Übergang vom Monologischen zum
Dialogischen ausbuchstabiert:

„Unsere Erfahrungen mit demokratischer Politik haben uns Philosophen die Möglichkeit
gegeben, unsere Vorstellung von ‚Vernunft‘ zu ändern und von der ‚subjektzentrierten
Vernunft‘, wie sie bei Habermas heißt, zur ‚kommunikativen Vernunft‘ überzugehen. […]
Dieser Wandel veranlaßt uns, die Liebe zur Weisheit im Sinne einer richtigen Beziehung
zur Realität preiszugeben und statt dessen die Notwendigkeit der rechtfertigenden Be‐
gründung im Sinne einer Beziehung zu anderen Menschen einzusehen“ (Rorty 2003:
417).

5.

113

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Gleichwohl „misstraut“ Habermas, wie Rorty richtig feststellt, dem „sogenannten
‚linguistischen Historismus‘“ (Rorty 2003: 459). Der Unterschied zwischen „sub‐
jektzentrierter“ und „kommunikativer Vernunft“ werde von ihm als „allzu drama‐
tisch“ gesehen (Rorty 2003: 460). Auf Rortys Historismus und Kontextualismus will
sich Habermas in der Tat nicht einlassen. Er hält den moral point of view für unver‐
zichtbar, um den Forderungen der praktischer Vernunft gegenüber antiliberalen
Weltbildern oder Vorstellungen des Guten volles Gewicht einräumen zu können. Im
Streit um eine angemessene Rawls-Interpretation vertritt er dann auch die Gegenpo‐
sition zu der Rortys: Habermas gibt zu bedenken, dass eine „rekonstruierende An‐
eignung“ doch mehr leisten müsse „als nur die hermeneutische Vergewisserung ei‐
nes kontingenten Überlieferungszusammenhangs“ (Habermas 1996: 79). Der moral‐
philosophische Anspruch, Normen vernünftig zu rechtfertigen und nicht einfach an
partikularen Werten festzuhalten, ist für Habermas unaufgebbar – für die praktische
Philosophie wie auch für die liberale Demokratie selbst. „Eine Philosophie, die nur
noch hermeneutisch erläuterte, was ohnehin besteht, hätte ihre kritische Kraft einge‐
büßt“ (Habermas 1996: 122). Die Habermas’sche Diskursethik soll diesen kritischen
Gehalt praktischer Vernunft auch für die „postmetaphysische“ Moderne erschließen.
Rorty betrachtet dieses Unterfangen mit großer Sympathie, aber in einem für
Habermas entscheidenden Punkt skeptisch: Die Sache, also das normative Projekt
der demokratischen Moderne, ist gut; das Umstellen auf Intersubjektivität ist sinn‐
voll und nützlich – die philosophischen Begründungversuche hingegen sind vergeb‐
lich und daher überflüssig.

Nach Rortys Meinung sollte man Habermas als Philosophen lesen, der unsere de‐
mokratischen Überzeugungen zwar nicht – wie erhofft – „fundieren“ kann, wohl
aber in hervorragender Weise „resümiert“. Wieder dient Rorty die politische Philo‐
sophie von John Rawls als Vorbild: Anzustreben sei jenes „Überlegungsgleichge‐
wicht“, das den Vorrang des Rechten vor dem Guten plausibilisiert und Gerechtig‐
keit zur obersten Tugend einer liberalen demokratischen Gesellschaft erklärt. Damit
hat man alles, was politisch nötig ist. Dem „Gerede“ vom Ende der Philosophie und
vergleichbaren „nichtssagenden“ Unkenrufen sollte man daher auch, so Rorty, mit
Gelassenheit begegnen und zu solch einem Kulturpessimismus eine „schnoddrige
Einstellung“ entwickeln (Rorty 2003: 458). Das empfiehlt Rorty auch Jürgen
Habermas, der insbesondere mit der Postmoderne nicht nur den Rationalismus, son‐
dern auch den Liberalismus der Aufklärung bedroht sieht. Habermas sei zu dieser
Differenzierung leider nicht recht bereit oder nicht in der Lage, insofern er „die Tra‐
dition Nietzsche-Heidegger-Derrida als ‚Kritik der Vernunft‘ deutet und seine eigene
Anschauung mit der Rettung des Rationalismus der Aufklärung gleichsetzt“ (Rorty
2003: 458).

Für Habermas macht Rorty und machen die meisten anderen postmodernen Kriti‐
ker der Vernunft ihrerseits den Fehler,

114

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


„die in der Philosophie beibehaltenen universalistischen Fragestellungen mit jenen
längst preisgegebenen Statusansprüchen zu verwechseln, die die Philosophie für ihre
Antworten einmal reklamiert hat. Heute liegt es auf der Hand, dass sich die Reichweite
universalistischer Fragen […] zwar in der grammatischen Form universeller Aussagen
spiegeln muß, nicht aber in der Unbedingtheit der Geltung oder der ‚Letztbegründung‘,
die für sie und ihren theoretischen Rahmen beansprucht würde“ (Habermas 1985: 247).

Habermas befürchtet, dass die Aufgabe der Statusansprüche zum Verlust des Uni‐
versalismus führt, die Postmodernen hingegen geben die Statusansprüche auf und
lassen den Universalismus fahren. Rorty selbst hält beide Positionen für verfehlt –
für Habermas freilich vertritt er de facto die postmoderne Position. Diese hätten es
mit ihrer radikalen Vernunftkritik schlicht übertrieben. Für Habermas mündet dies in
die Haltung eines Alles-oder-Nichts, die gerade unter den Bedingungen des nachme‐
taphysischen Denkens als nicht mehr angemessen erscheint. In Rortys „Art des Phi‐
losophierens, das sich als solches verabschieden möchte“, komme die „Melancholie
eines enttäuschten Metaphysikers“ zum Ausdruck (Habermas 1999: 231f). Aus eben
dieser Melancholie, aus dem Pessimismus und dem Relativismus, die daraus folgen
können, habe Habermas die kritische Theorie nach eigenem Anspruch herausge‐
führt.

Pessimismus indes wird man Richard Rorty sicher nicht vorwerfen können. Prag‐
matisch und durchaus optimistisch blickt er in eine bessere demokratische Zukunft
und erwidert: „The trouble with Habermas is not so much that he provides a meta‐
narrative of emancipation as that he feels the need to legitimize, that he is not con‐
tent to let the narratives which hold our culture together do their stuff. He is
scratching where it does not itch“ (Rorty 1985: 164).

Mit dem Etikett Postmoderne kann Rorty selbst dennoch nicht viel anfangen.
Zwar beziehe er in Auseinandersetzung mit klassisch universalistischen Argumenta‐
tionen in vielen wichtigen Punkten tatsächlich deren Positionen; für den Begriff ha‐
be er aber „nicht viel übrig“ (Rorty 2003: 302, Anm. 18). „Der Pragmatismus bietet,
wie ich behaupte, alle dialektischen Vorteile der Postmoderne, während er die selbst‐
widersprüchliche Entlarvungsrhetorik der Postmoderne vermeidet“ (Rorty 2003:
304).

Rortys Verhältnis zu Habermas kommt gut zum Ausdruck in einer vielsagenden
Abgrenzung zu einem der wichtigsten Vertreter der Postmoderne, der zugleich zu
Rortys Lieblingsphilosophen zählt: „Jacques Derrida halte ich für den spannendsten
und raffiniertesten Philosophen unserer Zeit, Jürgen Habermas für den gesellschaft‐
lich nützlichsten, der für die sozialdemokratische Politik mehr leistet als jeder ande‐
re“ (Rorty 2003: 444). Diese nur auf den ersten Blick für Habermas wenig charman‐
te Einordnung entspricht vergleichbaren Abgrenzungen, die Rorty oft vornimmt: Für
den „privaten“ Gebrauch, also für das Nachdenken über Sinn und Richtung des eige‐
nen Lebens, sind Autoren wie Nietzsche und Heidegger ungemein inspirierend (was
Habermas freilich zu übersehen scheint, weil er sie auf ihre öffentlichen beziehungs‐

115

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


weise politischen Positionen hin befragt); für den „öffentlichen“ Bereich politischer
Praxis hingegen sollte man sich an Dewey, Rawls und eben Habermas halten. Wer in
Rechnung stellt, wie wichtig die letztgenannte Sphäre des Politischen für Rorty ist,
der wird die Betonung solcher „Nützlichkeit“ als das verstehen, was es für Rorty ist:
ein Ausdruck größter Wertschätzung.

Das wird deutlich, wenn Rorty diese philosophischen Bezugnahmen in jenen
politischen Prozess einordnet, der die Fragen nach der Zukunft der Welt völlig neu
stellen lässt: den Zusammenbruch der Sowjetunion und das Ende des Ost-West-Kon‐
flikts. Die damit einhergehenden Veränderungen thematisiert Rorty auf der ideologi‐
schen Ebene vor allem mit Blick auf das damit besiegelte und für Rorty überaus be‐
grüßenswerte „Ende des Leninismus“. Statt der großen und meist gefährlichen Ideo‐
logen und Revolutionäre betreten nun Menschen wie Václav Havel die Bühne, deren
pragmatisch zupackendes Credo Rorty mit Martin Jay (1988: 13) so beschreibt: „Es
gibt genug Arbeit zu erledigen, ohne daß wir uns von der Notwendigkeit quälen las‐
sen, die uns möglicherweise vergönnten bescheidenen Erfolge an dem einschüch‐
ternden Vorbild einer normativ totalisierten, zum höchsten Heil gelangten sozialen
Ordnung zu messen“ (Rorty 2003: 342). Der dramatische Wandel dieser Zeit sollte
für uns Anlass sein, Großbegriffe wie „Sozialismus“ und „Kapitalismus“ nicht wei‐
ter zu verwenden und stattdessen auf ein sozialdemokratisches, „banaleres“ Vokabu‐
lar zurückzugreifen, um den von Marx so sehr verachteten Weg der Reformen zu ge‐
stalten: für einen Ausbau des Sozialstaats, für Umverteilung und mehr Gerechtig‐
keit, für die Milderung des Elends.

Dazu gehört vor allem, sich von den allzu großen, ja bombastischen modernen
Spekulationen über den Lauf und Sinn der GESCHICHTE (von Rorty in Großbuch‐
staben geschrieben) zu verabschieden, also von Geschichtsphilosophie, nicht aber
von einer „ethnozentrischen“ Orientierung an geschichtlicher Erfahrung. Rorty vari‐
iert hier das klassisch postmoderne Motiv des Abschieds von den großen Erzählun‐
gen, die vor allem Erzählungen über die Geschichte im Singular waren. Diese „GE‐
SCHICHTE“ war nur ein „verzeitlichter Ersatz für GOTT oder die NATUR“ (Rorty
2003: 346), also für recht verschwommene Gegenstände, von denen wir uns abwen‐
den sollten. Geschichte ist nicht als „kohärente dramatische Erzählung“ zu konzipie‐
ren, sondern als „eine Sammlung moralisierender Fabeln“ (Rorty 2003: 350). Statt
der großen Entwürfe sollten wir uns mit „klein angelegten, experimentellen Verfah‐
ren“ (Rorty 2003: 334) anfreunden. „Es sind konkrete Phantasievorstellungen von
einer Zukunft, in der jeder Arbeit haben kann, die ihm eine gewisse Befriedigung
verschafft und für die er anständig bezahlt wird, eine Zukunft, in der man weder Ge‐
walt noch Erniedrigung erdulden muß“ (Rorty 2003: 334). Das Ende „der“
Geschichte könnte dann rückblickend als erlösende Befreiung von einer seltsamen
Obsession verstanden werden.

116

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Die Kultur des Westens und das multikulturelle globale Utopia

Das Ende „der“ Geschichte und der Abschied von „der“ Wahrheit müssen eines in‐
des keineswegs bedeuten: sich verrückt machen zu lassen und den im Westen einge‐
schlagenen politischen Weg anzuzweifeln oder gar zu verlassen. Das Bekenntnis der
Mitglieder heutiger westlicher Gesellschaften zu Demokratie und Menschenrechten
ist das Bekenntnis von Menschen, die der gleichen symbolischen Gemeinschaft an‐
gehören. Sie bedienen sich dabei eines gemeinsamen Vokabulars, das zutiefst kultu‐
rell und historisch bedingt ist. Den Vorrat unseres demokratischen Vokabulars bilden
die „von unseren Vorfahren übernommenen Weltanschauungen und intuitiven mora‐
lischen Gesinnungen“ (Rorty 2003: 13) – was in diesem Zusammenhang natürlich
vor allem auf die siegreiche Geschichte der westlichen Demokratien bezogen ist.
Dies sind historisch konkrete Erfahrungen und Geschichten, keine philosophisch
verallgemeinerbaren Einsichten – also im oben skizzierten Sinne „ethnozentrische“
Überzeugungen. Dieser „ethnozentrische“ Ursprung kann nach Rorty gleichwohl als
Basis einer künftigen globalen Wertegemeinschaft dienen.

Die Kultur des Westens skizziert Rorty als eine besondere Mischung aus tech‐
nisch-instrumenteller Rationalität einerseits und einer wachsenden Toleranz und Be‐
reitschaft zu einem Leben mit Vielfalt andererseits (vgl. Rorty 2003: 269ff). Kultur
meint hier – in Abgrenzung von Kultur als „Hochkultur“ – „eine Menge gemeinsa‐
mer Handlungsgewohnheiten“. Moderne pluralistische Gesellschaften zeichnen sich
dabei durch eine große Vielfalt von Kulturen aus, denen jeder von uns zugehört.
Rorty trennt sein Bekenntnis zur demokratischen Menschenrechtskultur des Westens
von der Vorstellung, hier habe sich eine objektiv höhere Rationalität durchgesetzt. In
diesem Sinne ist seine Position bewusst bescheiden. Sehr kämpferisch hingegen ver‐
teidigt Rorty diese westliche Kultur gegen eine unter Linksintellektuellen seit Jahr‐
zehnten zunehmend verbreitete Selbstkritik, die aus „Schuldgefühlen“ angesichts
der Auswirkungen des Eurozentrismus erwachsen sei. Die daraus resultierende Dif‐
famierung des Westens weist er scharf zurück:

„Diese Verherrlichung des Nichtwestlichen und der Unterdrückten erscheint mir ebenso
fragwürdig wie die Gewißheit der westlichen Imperialisten, verglichen mit der Lebens‐
form des modernen Europa seien alle sonstigen Lebensformen ‚zurückgeblieben‘“ (Rorty
2003: 275).

Eine pragmatistische Auffassung der Kulturunterschiede verfährt anders: Die im
Westen entstandene und ihn kennzeichnende „Verbindung zwischen Leistungsfähig‐
keit und Toleranz“ kann und sollte gerade als Möglichkeit verstanden werden, nicht
die eigene Tradition zu überhöhen, sondern offen und neugierig zu sein auf kulturel‐
le Vielfalt. Genau das nämlich macht die westliche Modernität aus:

„Während wir uns immer mehr von den eingebürgerten Bräuchen befreiten und – um
wirksamer und erfolgreicher mit unserer Umwelt zu Rande zu kommen – in immer höhe‐

6.

117

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


rem Maße bereit wurden, anders zu verfahren als unsere Vorfahren, wurden wir in immer
höherem Maße empfänglich für die Vorstellung, gute Einfälle könnten aus jeder beliebi‐
gen Richtung kommen und seien weder das Vorrecht einer Elite noch an einen bestimm‐
ten Sitz der Autorität gebunden“ (Rorty 2003: 277).

Die Kultur des Westens ist eine der Flexibilität und Anpassungsfähigkeit, wobei das
nicht automatisch bedeuten muss, dass sie immer nur emanzipatorischen Zielen
diente. Emanzipatorisch wirkt sie sich nur dann aus, wenn sich die eher technische
Rationalität mit jenen liberalen Überzeugungen verbindet, die Rorty so sehr am Her‐
zen liegen und die eben auch zur westlichen Kultur gehören (im steten Widerstreit
gegen moralische Entgleisungen und Katastrophen, die der Westen ebenso hervorge‐
bracht hat). Das Beste an den westlichen Besonderheiten sieht Rorty in der Orientie‐
rung an der Zukunft, im Blick auf das neu zu Schaffende, auf das aus Kreativität,
Phantasie und Hoffnung Entstehende, im Geist des Experimentellen, der nicht dem
Vergangenen verhaftet bleibt, in der „Bereitschaft des Abendlands zur Säkularisie‐
rung und zum Verzicht auf Transzendenz“ (Rorty 2003: 283).

An diesem Bild des kulturellen und moralischen Fortschritts des Westens hin zu
„immer integrativeren Gemeinschaften“ sollte sich eine emanzipatorische Linke
orientieren, nicht an den Schattenseiten seiner Entwicklung. Rorty wirbt für eine
utopische, aber eben nicht zerstörerisch radikale Kritik des Bestehenden:

„Das bedeutet, daß man Befreiungsbewegungen nicht wegen der Genauigkeit ihrer Dia‐
gnosen loben wird, sondern wegen des Einfallsreichtums und der Kühnheit ihrer Vor‐
schläge. Den Unterschied zwischen dem Pragmatismus und solchen Positionen, die wie
der Marxismus die Rhetorik des Szientismus und des Realismus beibehalten, kann man
sich im Hinblick auf den Unterschied zwischen Utopismus und Radikalismus klarma‐
chen. Die Radikalen glauben, es werde ein grundlegender Fehler begangen, ein Fehler,
der ganz tief an der Wurzel der Dinge zu finden ist. Nach ihrer Meinung bedarf es tiefen
Nachdenkens, um zu dieser tiefen Ebene hinab zu gelangen, und erst dort könne man,
nachdem aller Schein des Überbaus unterhöhlt ist, die Dinge so sehen, wie sie in Wirk‐
lichkeit sind. Das Denken der Utopisten hingegen ist nicht durch die Vorstellung von
Fehlern oder von Tiefe geprägt. Sie verzichten auf den Gegensatz zwischen oberflächli‐
chem Schein und tiefem Sein und beziehen sich stattdessen auf den Gegensatz zwischen
einer qualvollen Gegenwart und einer möglicherweise weniger qualvollen, verschwom‐
men erkennbaren Zukunft. In dem eben genannten Sinn können Pragmatisten keine Radi‐
kalen sein, wohl aber Utopisten“ (Rorty 2003: 309).

Als langfristiges Ziel und eigentliche Erfüllung des westlichen Modells der Men‐
schenrechtskultur propagiert beziehungsweise erhofft sich Rorty ohnehin die Aufhe‐
bung der westlichen Partikularität in einer globalen Gemeinschaft: „Unser liberales
abendländisches Bild von einem globalen, demokratischen Utopia ist das Bild von
einem Planeten, auf dem alle Angehörigen unserer Gattung Sorge tragen für das Ge‐
schick aller übrigen Angehörigen“ (Rorty 2003: 23). Der Weg zu diesem „multikul‐
turellen globalen Utopia“ wird über die Zerlegung der vielen heute bestehenden Kul‐

118

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


turen „in eine Vielfalt feiner Einzelfäden“ führen, um diese Fäden sodann mit eben‐
so feinen, aus anderen Kulturen gezupften Fäden zu verflechten und so eine toleran‐
te und offene „Einheit in der Vielfalt“ zu fördern:

„Der so gewebte Gobelin wird mit einigem Glück eine Gestalt haben, die wir uns jetzt
kaum auszumalen vermögen: eine Kultur, der es angemessen vorkommen wird, über die
Kulturen des heutigen Amerika und des heutigen Indien mit der gleichen wohlwollenden
Lässigkeit hinwegzugehen wie wir über die Kulturen von Harappa und Karthago“ (Rorty
2003: 290).

Schluss

Richard Rorty hat zeitlebens und in immer neuen Wendungen versucht, ein Vorurteil
aus dem Weg zu räumen, das einer angemessenen Würdigung seines Denkens oft im
Wege stand und noch immer steht: Dass nämlich seine philosophische Position
einem völligen Relativismus gleichkomme. Rorty möchte den Anhängern des eman‐
zipatorischen Projekts der Moderne eine wichtige Unterscheidung lehren: Die zwi‐
schen Wahrheit als Übereinstimmung mit der Wirklichkeit und Wahrheit als hörerre‐
lativer Rechtfertigung. Die Anhänger der Menschenrechte haben im Grunde nichts
zu verlieren, wenn sie ihre normativen Überzeugungen eben nicht aus irgendeiner
höheren Wirklichkeit ableiten können. Die normativen Prinzipien des Liberalismus
sind wunderbare Artikulationen eines Selbstverständnisses, das nicht auf Letztbe‐
gründungen angewiesen ist, sondern auf eine beherzte Stärkung der gesellschaftli‐
chen, politischen und kulturellen Kontexte, aus denen es erwachsen und auf die es
mehr denn je angewiesen ist.

7.

119

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Literatur

Habermas, Jürgen 1985: Der philosophische Diskurs der Moderne. Frankfurt.
Habermas, Jürgen 1996: „Politischer Liberalismus – eine Auseinandersetzung mit John

Rawls“. In: Ders. (Hrsg.): Die Einbeziehung des Anderen. Studien zur politischen Philoso‐
phie. Frankfurt, S. 65-127.

Habermas, Jürgen 1999: Wahrheit und Rechtfertigung. Philosophische Aufsätze. Frankfurt.
Jay, Martin 1988: Fin-de-Siècle Socialism and Other Essays. London.
Kersting, Wolfgang 2006: Gerechtigkeit und öffentliche Vernunft. Über John Rawls’ politi‐

schen Liberalismus. Paderborn.
Putnam, Hilary 1983: Realism and Reason. Philosophical Papers, Bd. 3. Cambridge.
Rawls, John 1992: Die Idee des politischen Liberalismus. Aufsätze 1978-1989. Frankfurt.
Rawls, John 1998: Politischer Liberalismus. Frankfurt.
Rawls, John 2008: Theorie der Gerechtigkeit. Frankfurt.
Rorty, Richard 1985: „Habermas and Lyotard on Postmodernity“. In: Bernstein, Richard

(Hrsg.): Habermas and Modernity. Cambridge, S. 161-175.
Rorty, Richard 1988a: „Solidarität oder Objektivität?“ In: Ders. (Hrsg.): Solidarität oder Ob‐

jektivität? Drei philosophische Essays. Stuttgart, S. 11-37.
Rorty, Richard 1988b: „Der Vorrang der Demokratie vor der Philosophie“. In: Ders. (Hrsg.):

Solidarität oder Objektivität? Drei philosophische Essays. Stuttgart, S. 82-125.
Rorty, Richard 1995: Kontingenz, Ironie und Solidarität. Frankfurt.
Rorty, Richard 1999: Stolz auf unser Land. Die amerikanische Linke und der Patriotismus.

Frankfurt.
Rorty, Richard 2003: Wahrheit und Fortschritt. Frankfurt.
Sandel, Michael 1994: „Die verfahrensrechtliche Republik und das ungebundene Selbst“. In:

Honneth, Axel (Hrsg.): Kommunitarismus. Eine Debatte über die moralischen Grundlagen
moderner Gesellschaften. Frankfurt/New York, S. 18-35.

Taylor, Charles 1988: Negative Freiheit? Zur Kritik des neuzeitlichen Individualismus.
Frankfurt.

Taylor, Charles 1994: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identität.
Frankfurt.

120

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Marie-Luisa Frick

Was wir von Rorty über Menschenrechte lernen können – und was
nicht

Einleitung

Als ein Dekonstrukteur der klassischen Philosophie, ihrer binären Entdeckungslogi‐
ken Repräsentation/Wirklichkeit, Wahrheit/Falschheit sowie Objektivität/Subjektivi‐
tät, hat Richard Rorty die Implikationen seines neopragmatistischen Denkens auch
in Bezug auf Menschenrechte dargelegt1 und damit bis heute Zuspruch und Wider‐
spruch gleichermaßen angeregt. Ohne Frage ist seine Kritik insbesondere der akade‐
mischen Menschenrechtsphilosophie von solch grundsätzlicher Natur, dass niemand,
der danach fragt, was Menschenrechte sind, worin sie gründen und was sie stärkt, an
ihr vorbeikommt. Es verwundert daher nicht, dass im Grunde jeder Beitrag zur welt‐
weiten Debatte um Menschenrechte sich in der einen oder anderen Form zu Rortys
Thesen verhält, sie als Provokation aufgreift, dagegen zu halten oder als Inspiration,
selbst in diese Richtung weiter zu gehen.

Die Frage, was man von Rorty über Menschenrechte lernen kann und was nicht,
lässt sich daher niemals einmütig oder gar abschließend beantworten. Die folgenden
Ausführungen sind vielmehr geprägt davon, was ich selbst in meiner Beschäftigung
mit dem Menschenrechtstopos von Rorty gelernt zu haben meine und wo ich Rorty
die Gefolgschaft verweigere. Als ,Gesprächspartner‘ hat Rorty mich auf unterschied‐
liche Weise beeindruckt. In der Konsequenz seines antimetaphysischen Zugangs, in
seiner Sensibilität gegenüber robusten Hürden für eine globale Akzeptanz men‐
schenrechtlicher Werte und in seiner Fokussierung auf das, was er als das Wesentli‐
che erachtet: die Praxis der Menschenrechte in Form einer umfassenden Humanisie‐
rung menschlicher Verhältnisse. Und doch erkenne ich nachhaltige Schwierigkeiten,
Rortys Positionen in der theoretischen Philosophie mit seinen Anliegen im Bereich
der praktischen Philosophie zusammenzudenken und habe an manchen Stellen den
Eindruck, dass seine Lust an der Provokation dem Gewicht der bearbeiteten Frage‐
stellungen nicht immer gerecht wird.

In diesem Spannungsbogen bewegt sich nun die folgende Erörterung in Form ei‐
nes sic et non, die sich auf drei Bereiche konzentriert. Im zweiten Abschnitt werde

1.

1 Für einen Überblick zu Rortys Menschenrechtsdenken siehe auch Gilbert (2010) sowie Barreto
(2011).

121

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


ich das Verhältnis von Menschenrechten und Wahrheitsansprüchen in den Blick neh‐
men und dabei Rortys Non-Dualismus diskutieren, der sowohl gesicherte moralische
Wahrheiten sowie Tatsachenwahrheiten als unerheblich zurückweist, um gut in die‐
ser Welt leben zu können. Danach behandle ich Rortys Plädoyer, Theorien der Men‐
schenrechte, allen voran Fragen nach der Begründbarkeit menschenrechtlicher An‐
sprüche, zugunsten einer humanistischen Praxis aufzugeben. Abschließend disku‐
tiere ich, welche konkreten Anleitungen Rortys Denken für den politischen Kampf
um Menschenrechte bereithalten könnte.

Menschenrechte und Wahrheit

Die zuschreibenden Begrifflichkeiten, die seit jeher an Rorty angelegt werden, sind
mannigfaltig: Pragmatist, Relativist, Konstruktivist, Anti-Realist und Anti-Reprä‐
sentationalist, Anti-Fundamentalist (anti-foundationalist), Anti-Essentialist, Anti-
Dualist. So, als würden die zur Verfügung stehenden Bezeichnungen nicht ausrei‐
chen, wählte Rorty den Begriff der Ironie, um seine philosophische Position zu be‐
schreiben. Ironiker wüssten um die Kontingenz ihrer weltanschaulichen Positionen
und Selbstverpflichtungen, ohne dass letztere für sie selbst dadurch unbedeutender
werden würden (Rorty 1989: 61). Ihre vorrangige soziale Tugend sei Toleranz, ihre
vorrangige private Tugend die Flexibilität (Rorty 2006: 80). Als das Gegenteil der
ironischen Haltung setzt Rorty den common sense, Wahrheitsansprüche einfach hin‐
zunehmen und unproblematisiert zu lassen.

Der ironischen Haltung liegt bei Rorty eine – im Lichte klassischer abendländi‐
scher Denktraditionen – häretische Absage zugrunde, Unterscheidungen in Welt und
Abbild, Subjekt und Objekt, Tatsachen und Werten etc. fortzuschreiben. Seine am
präzisesten mit dem Ausdruck Non-Dualismus zu umschreibende Position verwei‐
gert sich durch die Zurückweisung ebendieser Scheidungen einer Vielzahl an klassi‐
schen philosophischen Fragen: Was ist wirklich? Welches Handeln ist an sich rich‐
tig? Der klassischen – oder wie Rorty sie nennt: systematischen – Philosophie möch‐
te er eine bildende Philosophie entgegensetzen (vgl. Rorty 1987). Diese ziele auf
Bedingungen ab, „in which the idea of truth as correspondence to reality might gra‐
dually be replaced by the idea of truth as what comes to be believed in the course of
free and open encounters“ (Rorty 1989: 68). Anders als etwa Vertreter der
Habermas’schen Diskursethik lehnt Rorty das Kriterium der ,Vernunft‘ als Steue‐
rungselement für einen solchen (letztlich kontingenten) Konsens – „a consensus that
the point of social organization is to let everybody have a chance at self-creation to
the best of his or her abilities“ (ebd.: 84) – strikt ab.2

2.

2 Siehe auch den Austausch zwischen Jürgen Habermas und Richard Rorty in Brandom (2000).

122

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Anstatt im Treibsand philosophischer Expeditionen auf der Suche nach dem Wah‐
ren, Guten und Schönen unterzugehen, sollten wir uns, so kann man Rortys Anlie‐
gen zusammenfassen, von diesen Obsessionen lösen und erwachsen werden. Denn
nur um ihrer tröstenden Aussicht willen, etwas Höheres als wir selbst könne dafür
verantwortlich gemacht werden, was wirklich und richtig ist, hätten die Menschen
absolut gedachte Maßstäbe und Autoritäten überhaupt nötig gehabt (vgl. Rorty
1991). Wahrheitsorientierung – in den Naturwissenschaften wie in der Ethik – wird
damit als existenzielle Schwäche ausgegeben.

Für die Menschenrechte bedeutet dies, dass wir sie – so sie sich denn überhaupt
als vorteilhaftes Ideal erweisen – nicht als absolut ansehen können: als verankert in
einer von uns unabhängigen Vernunft oder Gottheit, ja nicht einmal einer ewigen
Natur des Menschen. Sie sind weder unabänderlich noch angeboren, die Begrün‐
dungsrhetorik der neuzeitlichen Rights of Man als auch der modernen Human Rights
ist für Rorty nichts als Blendwerk.

Menschenrechte sind keine übermenschlichen Wahrheiten…

Haben Menschenrechte auch Anteil an einer kontingenten Lerngeschichte der
Menschheit, so sind sie aus Rortys Sicht doch keine Endpunkte moralischen Fort‐
schritts. Dieser besteht darin, menschliches Wohlergehen zu mehren und Leid zu
verringern und (nur) insofern Menschenrechte dazu beitragen, sind sie wertvoll. Es
könnte daher, in Konsequenz dieser utilitaristischen Grundoption, eine (fast) perfek‐
te Welt auch gut ohne sie auskommen,3 gleich wie im Fall der Demokratie, zu der
Rorty festhält: „Today our vision is of democracy. Tomorrow it may be of some
other way of maximizing human happiness. But human happiness remains the only
absolute in the area“ (Rorty 2011: 19f).

Ungeachtet der durchwegs universalen Rhetorik, mit welcher die Idee der Men‐
schenrechte bis heute vertreten wird, bleibt sie in Rortys Perspektive provinziell:
„[B]ecause it violates the intuitions of a lot of people outside the province in which
we heirs of the Enlightenment run the educational institutions“ (Rorty 2000: 22).
Damit wendet sich Rorty ausdrücklich gegen ein Kernattribut zumindest der moder‐
nen Menschenrechte, wie sie seit der Universal Declaration of Human Rights 1948
entwickelt wurden: ihre Universalität. In diesem Begriff stecken zwar eine Mehrzahl
von Bedeutungen, die im Menschenrechtsdiskurs aufeinander bezogen, jedoch nicht
immer klar unterschieden werden (vgl. Frick 2013; 2017). Doch trifft Rortys Kritik
der Gebundenheit der Menschenrechte an Bedingungen der Akzeptanz, die nicht mit

3 Zu einer Kritik dieser keineswegs nur Rorty eigenen Ansehung von (Menschen-)Rechten als
Mittel zum Zweck siehe Feinberg (1992).

123

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Notwendigkeit (eines Tages) vorliegen (werden), die Universalitätsthese auf allen
Ebenen.

Das ist zum einen die Ebene des Beschreibens, wonach eine faktische Universali‐
tät im Sinne allgemeiner Bejahung nicht gegeben ist – zumindest nicht außerhalb
bestimmter gebildeter Schichten in westlich-liberalen Gesellschaften. Dass sich dies
in absehbarer Zukunft grundlegend ändern könnte, legt Rorty nicht nahe. Im Gegen‐
teil, es scheinen der Universalisierbarkeit der Menschenrechtsidee hartnäckige ex‐
klusivistische Haltungen entgegenzustehen. Menschenrechte fließen, wie auch
Michael Ignatieff festhält, gerade nicht aus herkömmlichen Werten, sondern stehen
zu ihnen oft in Konflikt (vgl. Ignatieff 2017). Zum anderen werden Menschenrechte
in der Regel mit einem (starken oder schwachen) Anspruch universaler Gültigkeit
verbunden, das heißt, sie sollen zugunsten aller gelten (Normbegünstigten-Universa‐
lismus) als auch von allen beachtet werden (Normadressaten-Universalismus) (vgl.
Frick 2017). Für Rorty ist dieser doppelte menschenrechtliche Universalismus zwar
grundsätzlich wünschenswert, aufgrund seines Verzichts auf ein „abschließendes Vo‐
kabular“ aber letztlich nicht rational argumentier- beziehungsweise begründbar:
„[N]othing can serve as a criticism of a final vocabulary save another such vocabula‐
ry“ (Rorty 1989: 80).

Rorty ist keineswegs der erste, der Menschenrechte relativ und konstruktivistisch
denkt, das heißt ihre Geltungs- und Gültigkeitsbedingungen nicht als absolut erach‐
tet und sie nicht als natürliche (Vor-)Gegebenheiten auffasst. Menschenrechte sind
für Rorty Menschenwerk, welches gerade keine notwendige Reaktion auf das Auf‐
finden von oder die Einsicht in etwas an sich Seiendes ist. Seit ihren neuzeitlichen
Anfängen wurden ,Menschenrechte‘ stets sowohl als hypothetische Imperative be‐
ziehungsweise menschliche Wahrheiten aufgefasst – allen voran in der Tradition des
Naturrechtspositivismus von Thomas Hobbes – als auch als absolute Normen, die in
einer normativen Natur (des Menschen) und/oder dem Willen Gottes gründen – allen
voran in Tradition der Naturrechtsmetaphysik von John Locke (vgl. Frick 2017).
Und doch hat Rortys pointierte, wenngleich auch nur schemenhaft vorgebrachte,
Kritik am Menschenrechtsdenken den Nerv einer Zeit getroffen, die noch von einem
Menschenrechtsoptimismus durchzogen war (Stichwort ‚Ende der Geschichte‘), der
aus heutiger Sicht (Stichwort ‚Human Rights Backlash‘) bemerkenswert anmutet.

Zwei Jahre nach Beginn der Jugoslawienkriege, als Rorty seine Anmesty Lecture
„Human Rights, Rationality, and Sentimentality“ hält, deren Verschriftlichung zum
wichtigsten Referenzwerk für Sympathisanten wie Kritikerinnen seines Menschen‐
rechtsdenkens werden sollte (Rorty 1998a: Kap. 9), beschreibt Rorty den tiefsitzen‐
den Gruppen-Chauvinismus als das Hindernis für universale Menschenrechte und
erklärt zugleich dieses als mit den herkömmlichen Mitteln des Arguments unüber‐
windbar. Die Rationalität der Barbarinnen und Schlächter, so Rortys provokante In‐
tervention in Feyerabend’scher Manier, sei keine der liberal-humanistischen Ratio‐

124

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


nalität inhärent unterlegene. ,Uns‘ und ,sie‘ trennt auch nichts entlang der Linie
Wahrheit oder Irrtum. Letztlich sei es zufällig, wozu wir fähig werden: „The bad
people’s problem is, rather, that they were not as lucky in the circumstances of their
upbringing as we were“ (Rorty 1998a: 180). Von unserer Version von Vernunft über‐
zeugen könne man solche Menschen kaum, der Schlüssel zur Verhinderung zukünf‐
tiger Gräuel liege vielmehr in der Bildung des moralischen Gefühls.

Wenn Rortys Sicht auf Menschenrechte eine Provokation ist, wozu könnte sie uns
dann herausfordern? Zunächst zum Eingeständnis, dass Menschenrechte nicht ab‐
schließend davor bewahrt werden können, durch konkurrierende abschließende Vo‐
kabulare ernstlich unter Druck gesetzt zu werden, zumal kein Argument solch einen
Widerstreit aufzuheben vermag. Die Prämisse des gleichen Werts der menschlichen
Person, wie sie insbesondere der Errichtung moderner Menschenrechtsinstrumente
zugrunde liegt, mag mit Rorty gedacht erklären, warum gewisse Gruppen von Men‐
schen und menschliche Gesellschaften den Schutz von grundlegenden Rechten zu
ihrem Ziel machen. Was sie aber nicht kann, ist Menschen zur moralischen Konver‐
sion hin zu ebendieser weltanschaulichen Ausrichtung zu motivieren.

Nichts ist garantiert, wo keine moralische Wahrheit Erkenntnis sicherstellt und
nichts darf als selbstverständlich gelten, wo Menschenrechte die Ausnahme und
nicht der Regelfall oder gar der Zielpunkt eines vernünftigen historischen telos sind.
Auch Rortys Einordnung von Menschenrechten als Instrumente zu universalem
Wohlergehen und Absage an ihren Selbstzweckcharakter verdient Beachtung, kann
sie doch davor bewahren, den Blick auf das Wesentliche zu verlieren sowie jenen
auf die Veränderbarkeit und Flexibilität menschenrechtlicher Normen schärfen.

…aber Non-Dualismus schwächt sie

Beide diese Einsichten sind wichtig, um Tendenzen, Menschenrechte als quasi-reli‐
giöse Wahrheiten und universale Legitimitätsstandards der Diskussion zu entziehen,
entgegenzuwirken. Und doch, so überzeugend seine Thesen aus Sicht relativistischer
beziehungsweise konstruktivistischer Menschenrechtstheorien erscheinen, die Grün‐
de, die Rorty dafür anführt, sind dies weniger. Was nur konsequent ist für jemanden,
der vom philosophischen Begründungsdenken Abschied nimmt, bleibt in Rortys
Problemaufrissen aber die Achillesferse. Denn anders als Beiträge zur Menschen‐
rechtsphilosophie, welche die Auffassungen von Menschenrechten als übermensch‐
liche Wahrheiten aus metaethischen Gesichtspunkten im weitesten Sinne zurückwei‐
sen (vgl. etwa Tugendhat 1993; Gregg 2012; Frick 2013), erlaubt Rortys Non-Dua‐
lismus einen solchen kritischen Zugang nicht.

Rorty entwickelt kein einziges Argument, warum sich hinter menschenrechtli‐
chen Werten und Normen keine moralischen Tatsachen oder kein Wille Gottes ver‐

125

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


bergen. Vielmehr begnügt er sich mit dem Hinweis auf ihre faktische Nicht-Hege‐
monialität und Erschütterbarkeit, um so das Aufweisenwollen moralischer Absoluta
als verfehlt abzutun. Verfehlt ist dieses Streben für Rorty nicht in einem skeptischen
Sinne („Wir können nie genau wissen, was moralisch richtig ist“) und auch nicht in
einem nonkognitivistisch-antirealistischen Sinne („Wir können nicht erkennen, was
moralisch objektiv richtig ist, weil es keine moralischen Tatsachen gibt, an denen
wir es ablesen könnten“), sondern im Sinne einer wirkungslosen Anstrengung. Über‐
menschliche moralische Wahrheiten sind nicht absonderliche, unplausible Annah‐
men, sie sind in Rortys Augen schlicht unnütz: „[M]y doubts about the effectiveness
of appeals to moral knowledge are doubts about causal efficacy, not about epistemic
status“ (Rorty 1998a: 172).

Die Nonchalance, mit der Rorty die Frage objektiver, in den Dingen selbst ver‐
bürgter Standards für moralische Urteile beiseite wischt, irritiert, zumal nichts an
Rortys Ausführungen nur im Ansatz den Schluss nahelegt, er ließe sich die Möglich‐
keit solcher Standards offen. Vielmehr scheint der bekennende Atheist Rorty irgend‐
wann zur Ansicht gelangt zu sein, dass der Beschwörung unverlierbarer, ewiger, na‐
türlicher, heiliger Menschenrechte eben nichts außerhalb des Bereichs menschlichen
Wünschens und Strebens entspricht. Rorty möchte kein Antirealist und Nonkogniti‐
vist sein, weil er die Fundamente dieser Positionen ablehnt, doch bleibt Rortys Prag‐
matismus in einem für seinen Non-Dualismus misslichen Sinne auf antirealistische
und nonkognitivistische Grundannahmen bezogen: Wäre Rorty nämlich zur Ansicht
gelangt, dass menschenrechtliche Werte und Normen losgelöst von Menschen gültig
und uns damit vorgeschrieben sind, stellte sich die Frage nach der praktischen Rele‐
vanz dieser Ansicht erst gar nicht. Was moralisch an sich richtig ist, wäre verbind‐
lich, ganz gleich wie stark etwa die motivationale Kraft im Attribut ‚wahr‘ sein mag.

Der Verzicht auf eine genuine philosophische Auseinandersetzung mit der
(Un-)Möglichkeit moralischer Wahrheit4 reduziert die Überzeugungskraft seiner im
Grunde richtigen Zurückweisung des Verständnisses von Menschenrechten als über‐
menschliche Wahrheiten. Zudem entledigt sich Rorty damit einer gerade in men‐
schenrechtlichen Kontexten mächtigen Waffe, indem er sie nicht bloß für sich ab‐
legt, sondern für alle stumpf macht, die seinem Denken folgen: die Waffe philoso‐
phischer – und nicht bloß meta-philosophischer – Kritik. Diese ist aber notwendig,
wo Widerstand gegen menschenrechtliche Werte und Normen mit explizit abschlie‐
ßendem Vokabular unterfüttert ist. Etwa wo, um nur ein Beispiel zu nennen, die Au‐
torität heiliger Texte sich aus der Behauptung speist, in ihnen erkläre eine ultimative
Gottheit ihren Willen.

Für Rorty sind Fragen nach der Wahrheit derartiger Behauptungen belanglos. Aus
menschenrechtlichen Gesichtspunkten jedoch kann auf das kritische Potenzial des

4 Vgl. auch meine Ausführungen dazu (Frick 2010).

126

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Hinterfragens solcher Geltungsansprüche auf ihren wirklichkeitsgerechten Charakter
nicht verzichtet werden, denn dieses allein erst ermöglicht den Austausch von Argu‐
menten und damit den Streit um Kriterien für bessere und schwächere Argumente;
es schafft Ambivalenz – den fatalsten Riss in den Festungsmauern der Eindeutigkeit.
Anstatt auf diese Eindeutigkeit nur für sich selbst zu verzichten, sollten ironische
Freunde der Menschenrechte Ambivalenz auch ihren Gegnern zumuten.

Noch schwerwiegendere Folgen hat der Rorty’sche Non-Dualismus, wenn es
darum geht, unser Wissen von der Welt in Handeln zu übersetzen. Menschenrecht‐
lich-orientierte Politik ist und bleibt auf Tatsachenwahrheiten angewiesen. Für Rorty
aber sind Tatsachen lediglich eine kontingente Abfolge von Beschreibung und Über‐
schreibung, nicht bezogen aus der Weltwirklichkeit, sondern aus Übereinkunft. Nach
mehr zu streben, sei sinnlos: „[T]here is no point in asking whether a belief repres‐
ents reality, either mental reality or physical reality, accurately. This is, for pragma‐
tists, not only a bad question, but the root of much wasted philosophical energy”
(Rorty 1999: xxiv). Tatsachenwahrheiten sind Konstrukte, die es uns zwar erlauben,
besser in der Welt zurechtzukommen, das war es aber auch schon für Rorty: „No or‐
ganism, human or non-human, is ever more or less in touch with reality than any
other organism“ (ebd.: xxiii ).

Die Ersetzung einer Korrespondenztheorie der Wahrheit durch eine pragmatisti‐
sche Kohärenz- beziehungsweise Konsenstheorie hat zur Folge, dass wahre Aussa‐
gen für Rorty durch ihre Zustimmungsfähigkeit innerhalb einer bestimmten Gruppe
definiert werden. „[I]n non-totalitarian societies“, so Rorty, „we take the facts to be
established when we have conciliated our opinion with those of others whose opini‐
ons are relevant“ (Rorty 2000: 342). Wissenschaftlicher Fortschritt ist demnach le‐
diglich die Herstellung eines immer dichteren Überzeugungsnetzes, „not a matter of
penetrating appearance until one comes upon reality“ (Rorty 1999: 82). Rorty er‐
klärt: „For pragmatists, ,truth‘ is just the name of a property which all true state‐
ments share. […] Pragmatists doubt that there is much to be said about this common
feature“ (Rorty 1982: xiii).

Dies kommt der Ersetzung einer philosophischen Wahrheitstheorie durch eine so‐
ziologische gleich. Allerdings werden auch Anhängerinnen der klassischen Auffas‐
sung von Wahrheit als Übereinstimmung von Welt und Vorstellung zugestehen, dass
wir mangels Möglichkeiten, immer und in jedem Fall eine solche Übereinstimmung
zu prüfen, angewiesen bleiben auf Deliberation mit anderen Menschen. Außerdem
können wir uns unser Bild der Welt auch nicht völlig eigenständig zimmern. Die
Verleihung des Prädikats ‚wahr‘ hat selbstredend immer auch eine soziale, ja politi‐
sche Komponente. Wir benötigen ‚Wahrheit‘, um uns zu vergewissern, was wir ge‐
meinsam als wirklich annehmen dürfen, um darauf aufbauend auch gemeinsam zu
handeln. Wahrmacher aber bleibt ,die Welt‘, weshalb wir das Wahrheitssiegel grund‐
sätzlich zurücknehmen, wenn wir zu neuen Erkenntnissen gelangen und jene der

127

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Ignoranz bezichtigen dürfen, die auch dann an ‚Fakten‘ festhalten, obwohl sie Mühe
haben, Korrespondenzbeziehungen zwischen Vorstellung und Welt plausibel zu ma‐
chen.

Wo Vertrauen in epistemische Gruppen unkritisch erfolgt, das heißt konkret ohne
die Bedingung, dass ein kollektiv getragenes Bild der Welt nicht nur kohärent (und
vorteilhaft), sondern auch wirklichkeitsgetreu sein muss, kann Erkenntniskritik nicht
im Ansatz greifen und können Wissenschaften keinerlei Aufklärung leisten.5 Das
sollen sie nach Rorty auch nicht. Naturwissenschaften sollen, so seine grobe Vision
einer gelungenen Arbeitsteilung, unser Leben verbessern, während Sozialwissen‐
schaften ähnlich den Geisteswissenschaften uns letztlich vertraut machen sollen mit
anderen, deren Lebensentwürfe vermitteln und schließlich unser Mitgefühl erweitern
(vgl. Rorty 1982: 203f; Rorty 2006: 68f). Für die Politik sind Naturwissenschaften,
so Rortys Hoffnung für die Zukunft, nur insofern relevant als sie Beispiel geben für
soziale Kooperation und Argumentationskultur (Rorty 2007: 103).

Aus menschenrechtlicher Sicht ist Rortys Absage an eine genuine Wahrheitsori‐
entierung im Bereich der empirisch erfahrbaren Welt ausgesprochen problematisch.
Auch wenn man nicht wie etwa George Orwell (den Rorty in diesem Punkt zu sei‐
nen Gunsten umdeutet6) einen inneren Zusammenhang zwischen Totalitarismus und
Wahrheitsbeliebigkeit statuiert, ist völlig unklar, wie hehre Ziele wie „diminishing
human suffering and increasing human equality, increasing the ability of all human
children to start life with an equal chance of happiness“ (Rorty 1999: xxix) verfolgt
werden können, ohne in irgendeiner Form darauf Bezug zu nehmen, wie die Dinge
wirklich sind. Was verursacht Leid, bei wem, weshalb? Welche Unterschiede bezüg‐
lich Chancengleichheit bestehen innerhalb einer Gesellschaft und global besehen?

Und dies sind noch gar nicht die heikelsten menschenrechtlich relevanten Fragen.
Wie entscheiden „[p]ragmatists [who] do not believe that there is a way things really
are“ (Rorty 1999: 27) zwischen jenen, die Massaker behaupten und jenen, die sie in
Abrede stellen? Wie untersuchen sie ferner die Frage, ob seitens der Täter genozida‐
ler Vorsatz vorlag oder wie Befehlsketten organisiert waren? Was ist schließlich mit
Beobachtern von Menschenrechtsverletzungen, deren epistemisches Umfeld die In‐
tegration bestimmter ‚Fakten‘ verweigert, etwa weil dies Unwohlsein und Schuldge‐
fühle bereitet? Nur unter Zugrundelegung einer Korrespondenztheorie der Wahrheit
wären ihre Berichte unabhängig von Interessenslagen und Mehrheitsverhältnissen
autoritativ.

Es verwundert daher nicht, dass Rorty seine Position nicht konsequent durchhält
und ein Verständnis von ‚wahr‘ als Prädikat wirklichkeitsgetreuer Aussagen selbst

5 Vgl. auch die Kritik von Charles Taylor, der gegen Rorty einwendet: „But just walking away
from the issues this way closes down all consideration of how thinking agents acquire reliable,
justified knowledge of the world“ (Taylor 2003: 171).

6 Siehe dazu Conant (2000).

128

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Argumenten zugrunde legt. Wie beispielsweise der Kritik an Kant, wonach dessen
„picture of what human beings are like cannot be reconciled with history or with
biology“ (Rorty 1999: xxxi), oder wenn er sich selbst affirmativ auf empirische Da‐
ten bezieht, die sich prima facie nicht widerspruchslos in etablierte Selbstverständ‐
nisse – hier den Americam Dream – einfügen lassen: „One of the scariest social
trends is illustrated by the fact that in 1979 kids from the top socioeconomic quarter
of American families were four times more likely to get a college degree than those
from the bottom; now they are ten times more likely“ (Rorty 1998b: 86).

Als nachteilig für menschenrechtliche Anliegen erweist sich auch Rortys anti-es‐
sentialistisches Desinteresse an Fragen nach der menschlichen Natur. Menschen‐
rechte aber können nur schwer mit dem Vorschlag, die Suche nach einem akkuraten
Bild der conditio humana aufzugeben, zusammengedacht werden. Auch wenn Be‐
dürfnisse und Fähigkeiten alleine kein normatives Sollen generieren können, ihre
Kenntnis ist für die konkrete Ausgestaltung und den konkreten Schutz von men‐
schenrechtlichen Ansprüchen unabdingbar – gerade dann, wenn man mit Rorty der
Fähigkeit zu Mitgefühl zentrale Bedeutung zumisst (vgl. auch von Harbou 2014).

Für Rorty sind Fragen danach, was uns als Menschen ausmacht, nicht nur wert‐
los, sondern kindlich, getragen vom Wunsch nach Unsterblichkeit (in der Mensch‐
heit als solcher) (Rorty 1991b: 32). Der Wille zur menschlichen Natur ist bei Rorty
wie auch der Wille zur Wahrheit ein Ausdruck von Schwäche, „a relic of the reli‐
gious hope that redemption can come from contact with something non-human and
supremely powerful“ (Rorty 2007: 99). Dieser Vorwurf lässt sich jedoch auch um‐
kehren: Verspricht die intendierte Überwindung der auseinandersetzungsreichen und
arbeitsintensiven Untersuchungen der Wirklichkeit nicht ebenso Erlösung? Ist es
wirklich entlastender, nach Wahrheit suchen zu müssen als damit gar nicht erst zu
beginnen?7

Menschenrechte und moralisches Gefühl

Wie gesehen, sind Menschenrechte mit Rorty gedacht in keinem „finalen Vokabular“
abzusichern. Für Rorty sind wir besser beraten, theoretische Auseinandersetzungen
mit Menschenrechten, ihren Gründen und Rechtfertigungen, zugunsten pädagogi‐
scher Anstrengungen hintanzustellen, einer konkreten Veränderung einer Welt zuzu‐
streben, die noch viel zu viel Grausamkeit kennt und zu viele Menschen im Schatten
binnenuniversalistischer Moralen belässt. An seinen Non-Dualismus schließt sich

3.

7 Vgl. auch die Kritik von John McDowell, der Rorty eine kindliche Einstellung vorwirft, „one
for which things other than the subject show up only as they impinge on its will. Acknowled‐
ging a non-human external authority over our thinking […] is merely a condition of growing
up“ (McDowell 2000: 120).

129

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


somit der wohl bekannteste Beitrag Rortys zur Menschenrechtsphilosophie an: seine
Betonung des moralischen Gefühls als primäre Quelle einer transformativen Praxis
zugunsten einer „classless, casteless, egalitarian society“ (Rorty 1999: xiv).

Auf die Erziehung kommt es an….

Rortys Vision moralischen Fortschritts gründet in einem humanistischen Gleich‐
heitsethos und zielt auf eine kontinuierliche Erweiterung unseres Mitgefühls gegen‐
über (vormals) Fernstehenden (Rorty 1999: 83f). Es gehe darum, „to see more and
more traditional differences (of tribe, religion, race, customs, and the like) as unim‐
portant when compared with similarities with respect to pain and humiliation“
(Rorty 1989: 192; vgl. auch Rorty 1998a: 181). Dieses Streben nach Überwindung
exklusiver moralischer Berücksichtigung nur der eigenen Gruppe oder ,richtigen‘
Personen nennt Rorty auch „democratic politics“ (Rorty 2000: 1). Ihrer universalen
Entfaltung stehen traditionelle ethnozentrische Orientierungen quer durch die
menschliche Familie entgegen: „Most human communities remain exclusivist: their
sense of identity, and the self-images of their members, depend on pride in not being
certain other sorts of people: people who worship the wrong god, eat the wrong
foods, or have some other perverse, repellent, beliefs or desires“ (ebd.).

Wie können sich Vorstellungen von gleicher Berücksichtigungswürdigkeit, von
geteiltem Menschsein, trotz partikularer Eigenschaften von Personen und Gruppen
durchsetzen? Rorty vertraut nicht auf rationalen Diskurs („the language game in
which one asks and gets justification for that sort of belief“, Rorty 1989: 87), son‐
dern setzt auf sentimentale Erziehung. Diese Bildung durch Gefühl zu Gefühl gelin‐
ge am besten durch „imaginative identification“ (Rorty 1989: 93), das heißt durch
Prozesse des Nachempfindens fremder Lebensvollzüge, in denen man auf mehr oder
weniger Spiegelungen des eigenen Menschseins stößt. Aus einer Anerkennung bloß
abstrakten Menschseins alleine lässt sich Solidarität nach Rorty nicht gewinnen,
denn diese sei „a matter of which similarities and dissimilarities strike us as salient“
(ebd.: 192). Zu wissen, der Andere ist auch ein Mensch, sei nicht ausreichend, viel‐
mehr bedürfe es einer Anerkennung des Anderen als einen von uns, „where ,us‘
means something smaller and more local than the human race“ (ebd.: 191).

Kein tieferes Wesen des Menschen, sondern geteilte Erfahrungen, wie etwa Fami‐
lienfürsorge, könne das Vermögen freisetzen, mit anderen zu fühlen (vgl. Rorty
1998a: 181). Rorty führt aus: „The right way to take the slogan ,We have obligations
to human beings simply as such‘ is as a means of reminding ourselves to keep trying
to expand our sense of ,us‘ as far as we can“ (Rorty 1989: 196). Größte Bedeutung
in Hinblick auf die Erweiterung unseres Mitgefühls misst Rorty der Kunst und in be‐
sonderem Maße der Literatur zu. Harriet Beecher Stowes Uncle Tom’s Cabin oder

130

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


das Tagebuch Anne Franks hätten mehr zur Zurückdrängung rassistischer Ideologien
beigetragen als wissenschaftliche und philosophische Abhandlungen (vgl. Rorty
2000: 22; 1998a: Kap. 9).

Das Projekt einer sentimentalen Erziehung entwickelt Rorty keineswegs aus dem
Nichts. Auch wenn Rorty sich nicht (direkt) auf sie bezieht, bereits im moralischen
Sentimentalismus der schottischen Aufklärung wird dem Gefühl gegenüber der Ver‐
nunft ein Vorrang eingeräumt, seien es der moral sense in der Ethik Shaftesburys,
die moral sentiments als Grundlage für die Beurteilung von Handlungen bei Francis
Hutcheson, die sympathy bei seinem Schüler Adam Smith oder die (moral) passions
als einzige Träger moralischer Motivation bei David Hume. Mit der Sichtweise auf
den Menschen als der Evolution unterworfenes Naturwesen wird das moralische Ge‐
fühl schließlich bei Charles Darwin als Anlage gedeutet, die aus gruppenselektiven
Prozessen hervorgeht – und die, so Darwins Hoffnung, sich in Zukunft immer weiter
ausdehnen und, nicht auf die Mitglieder des eigenen „Stammes“ beschränkt, letztlich
auf die gesamte Menschheit erstrecken wird (vgl. Darwin [1871] 1952).

Die Frage, wie Altruismus im Menschen entsteht und was ihn ausbremst, hat in
den vergangenen Jahren zu spannenden Beiträgen im Bereich der Moralentwicklung
und Psychologie sowie der evolutionären Ethik geführt. Sie unterstützen dabei
Rortys These, dass zumindest für die Unterlassung beziehungsweise das Nichtvoll‐
bringenkönnen von Akten der Grausamkeit rationale Überzeugungen weniger ent‐
scheidend sind als emotive Voraussetzungen (vgl. insbesondere de Waal 2009; Gru‐
en 2016), die in ein noch nicht vollends durchdrungenes Dickicht aus biokulturellen
Zusammenhängen eingebettet sind (vgl. insbesondere Buchanan/Powell 2018).8 Und
doch greift Rortys Überhöhung des moralischen Gefühls im Menschenrechtskontext
zu kurz. Dies nicht etwa, wie manche Kritiken nahelegen, da Rorty nur auf „billiges
Mitleid“ abstelle,9 das weder handlungsorientiert sei, noch Opfern von Unterdrü‐
ckung gerecht werde (vgl. etwa Zembylas 2016; Brysk 2013: 168f; Hoover 2016:
8f), sondern weil er weite Bereiche des menschenrechtlichen Problemfeldes gar
nicht erst ausleuchtet.

8 Auch angesichts solcher Forschungszwischenergebnisse liest sich Rortys Rat, „[to] give up the
search for an accurate account of human nature“ (Rorty 2007: 104) wie ein Neugierhemmer, der
gerade auch Einsichten in ein Phänomen verunmöglicht, das Rorty als einer der ersten philoso‐
phisch ernstnimmt: die Dehumanisierung von Menschen durch Menschen (vgl. Rorty 1991a:
Kap. 9). Wie David Livingstone Smith gegen Rorty festhält: „If you neglect the question ,What
is our nature?‘ then you can’t look for sources of dehumanization in our nature, and you have no
alternative but to gravitate toward a shallow social determinism“ (Livingstone Smith 2011:
272). Ähnlich Brian Schaefer: „It is difficult to see how we could justify a progress of moral
sentiments without making an appeal to facts about human beings, facts that would appeal to the
very sort of human“ (Schaefer 2005: 37).

9 Rorty selbst hat sehr wohl einen „rapid progress of sentiments, in which it has become much
easier for us to be moved to action“, vor Augen (Rorty 1991a: 185; Hervorhebung M.L.F.).

131

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


…aber auch ohne finales Vokabular sind Begründungszusammenhänge nicht wertlos

Aus Rortys Sicht sind sämtliche Bemühungen, Menschenrechte mit philosophischen
Begründungen zu versehen, entbehrlich: „Human rights foundationalism is the con‐
tinuing attempt by quasi-Platonists to win, at last, a final victory over their op‐
ponents” (Rorty 1998a: 170). Diese Einschätzung ist aber höchstens dann zutref‐
fend, wenn wir an Begründungen allein die – zugegeben schwer einlösbare – Hoff‐
nung knüpfen, dass ihre Artikulation hinreichend ist, um Menschen zum ‚Glaubens‐
system‘ der Menschenrechte zu konvertieren.10

Dass Begründungszusammenhänge wichtig sind, liegt am erwähnten doppelge‐
sichtigen Universalismus der Menschenrechte. Als Ansprüche, die wir jedem Men‐
schen zusprechen, gehen Menschenrechte zwangsläufig einher mit dem Aufbürden
von universalen Pflichten, allen voran Achtungspflichten. Spätestens wenn wir sol‐
che Pflichten nicht bloß auf der horizontalen, das heißt der ethischen Ebene zuwei‐
sen, sondern auf der vertikalen Ebene, das heißt dort, wo ihre Einhaltung auch gegen
den Willen bestimmter (Gruppen von) Menschen staatlich erzwungen werden kann,
sind wir dafür eine Rechtfertigung schuldig. Unter Zugrundelegung eines menschen‐
rechtlichen Wertefundaments, konkret des Wertes sittlicher Autonomie, können
Menschenrechte nicht einfach nur diktiert, sondern müssen anderen gegenüber gera‐
de in ihrer Pflichtenkomponente gerechtfertigt werden. Das menschenrechtliche
Ethos verlangt demnach im Rechtfertigungskontext nach konsistenten Antworten.
Wie Georg Lohmann betont: „Wir hätten gar keine Menschenrechte, würden wir
Menschen als Träger von Rechten nicht so verstehen, dass sie für alles, was ihre sub‐
jektiven Freiheiten legitimerweise einschränkt, Begründungen verlangen können“
(Lohmann 2000: 9f).

Hinzu kommt, dass Rortys Fokus auf schwerste Menschenrechtsverletzungen wie
Genozid und Folter (vgl. Rorty 1998a: Kap. 9) verhüllt, dass eine Mehrzahl men‐
schenrechtlicher politischer Fragen mit moralischem Gefühl alleine überhaupt nicht
erschlossen, geschweige denn bearbeitet werden kann. Was, zum Beispiel, kann Mit‐
gefühl zur Entscheidung des Konflikts zwischen positiver Religionsfreiheit und Kin‐
derrechten beitragen? Sollen wir mit den Eltern beziehungsweise Religionsgemein‐
schaften fühlen, die ihre Traditionen und Identität, ja ihr ‚Heil‘ verlieren oder mit
Mädchen, die verhüllt, und Knaben, die beschnitten werden? Oder welche Meinung
sollte ein empathischer Mensch bezüglich der Spannung zwischen Informationsfrei‐
heit und dem Recht auf geistiges Eigentum haben?

10 Ich habe an anderer Stelle darzulegen versucht, dass auch bei Bejahung Rortys zentraler Prä‐
missen (Begründungen motivieren nicht, die entsprechenden Normen einzuhalten und sind un‐
geeignet, vom moralischen Unrecht ihrer Verletzung zu überzeugen) der menschenrechtliche
Begründungszusammenhang nicht durch einen bloßen Erziehungszusammenhang ersetzt wer‐
den kann (vgl. Frick 2017).

132

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Auch unterschätzt Rorty die Bedeutung von Begründungsdiskursen hinsichtlich
ihres Charakters einer Rechenschaftslegung uns selbst gegenüber, die wiederum erst
die bereits eingemahnte Kritik unterschiedlicher Weltanschauungen ermöglicht, aber
auch dabei unterstützt, bei Widerständen gegen die eigene Position Halt zu bewah‐
ren: Weil man eben Gründe hat und von ihnen ausgehend ein idealerweise nachvoll‐
ziehbares Gerüst aus Überzeugungen. Dieses aufzugeben erscheint in einer Welt, in
der Menschenrechte jenseits parteilicher Rhetorik gerade nicht hegemonial sind, als
gefährliches Unterfangen (vgl. Fagan 2009: 44f).

Anders als Rorty vermutet, ist der Austausch solcher Gründe nicht der fruchtlose
Abschluss von Gesprächen über Menschenrechte (vgl. Rorty 1999: 83f), sondern
kann ein dialogischer Katalysator sein, welcher jedes Mal aufs Neue die Vielfalt von
möglichen Begründungen herausstellt und vielleicht sogar erahnen lässt, dass ein ge‐
wisses Maß an Begründungspluralismus zur Stärkung von Menschenrechten beitra‐
gen kann beziehungsweise ihrem Ethos auch angemessen ist (vgl. Frick 2017). In
diesem Sinne können menschenrechtliche Begründungsdiskurse etwas leisten, das
Rortys Anliegen durchaus entgegenkommt, nämlich das Verstehen des Anderen
durch Perspektivenübernahme unterstützen: Wie ist es, Menschenrechte als in einer
von Gott gestifteten Auszeichnung des Menschengeschlechts zu denken oder umge‐
kehrt, in einer Selbstauszeichnung der menschlichen schöpferischen Freiheit? Und
warum ist aus menschenrechtlicher Perspektive, wovon auch Rorty ausgeht, der
Wert menschlichen Lebens kategorisch höher einzuschätzen als jener von nicht-
menschlichen Lebewesen (vgl. Rorty 2007: 43f)? Hinter solche Selbstverständnisse
zu blicken ist gerade vor dem Hintergrund der Rorty’schen praktischen Anliegen al‐
les andere als müßig.11

Noch stärker freilich fällt die Kritik an Rortys Begründungsskepsis bei denjeni‐
gen aus, die in absoluten Maßstäben gründende Überzeugungen als unabdingbar für
die Durchsetzung menschenrechtlicher Normen erachten. So bemerkt etwa Bethke
Jean Elshtain: „It might be an interesting exercise for Rorty to rewrite the Declara‐
tion of Human Rights so that it retains its power to condemn, separate, and define,
yet abandons the basis on which it now does so“ (Elshtain 2003: 152).

Demokratische Politik und Widerstreit

Das Rorty’sche Ziel „demokratischer Politik“, das wie gezeigt in gleichen Chancen
aller auf ein selbstgestaltetes, glückliches Leben besteht und das ihm zufolge am
ehesten über sentimentale Erziehung erreicht werden kann, war bereits zu Rortys
Zeiten in weiten Teilen der Welt als auch innerhalb westlicher Gesellschaften nie

4.

11 Vgl. auch die Kritik an Rortys Begründungsskepsis bei Granik (2013); Schaefer (2005);
Hayden  (1999) sowie Bernstein (1987).

133

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


über allen Widerstreit erhaben. Heute stellen sich Fragen des Umganges mit wider‐
ständigen Bewegungen und rivalisierenden Positionen vielleicht noch drängender.
Was würde es bedeuten, Rortys Thesen zur Realisierbarkeit demokratischer Politik
in diesem Sinne auf gegenwärtige Herausforderungen anzuwenden?

Zunächst bedarf die Formulierung „demokratische Politik“, die Rorty als Sam‐
melbegriff für sein übergreifendes Anliegen wählt, einer Ergänzung durch die tradi‐
tionelle Bedeutungsdimension dieses Ausdruckes, denn erst in dieser Gegenüberstel‐
lung wird sichtbar, vor welchen Herausforderungen wir eigentlich stehen. Im Ver‐
ständnis klassischer politischer Philosophie ist demokratische Politik das kollektive
Handeln eines politischen Gemeinwesens, welches seine Mitglieder als souverän
versteht. Diese Menschen nun aber sind vielstimmig und auch demographisch per‐
manent im Fluss. Sie haben es letztlich auch in der Hand, sich souverän mehrheitlich
gegen universale Chancengleichheit zu entscheiden. Solange sie das unabdingbare
Recht demokratischer Minderheiten, zu versuchen, selbst zur Mehrheit zu werden,
achten, wäre dies kein klarer Widerspruch zum Prinzip der Volkssouveränität.

Demokratische Politik in diesem Sinne kann folglich keine demokratische Politik
im Rorty’schen Sinne garantieren. Es wird an diesem Punkt vielleicht klarer, warum
Rorty der Demokratie im klassischen Verständnis wie gezeigt keinen inhärenten
Wert zumisst. Demokratie ist nur dann bejahenswert, wenn sie demokratischer Poli‐
tik dient. Welche Anleitungen nun kann Rortys Denken für Auseinandersetzungen
im demokratischen Kontext, gerade auch über menschenrechtliche Fragestellungen,
geben? Ich möchte dazu zwei Aspekte beleuchten, die mir für gegenwärtige Debat‐
ten als besonders wichtig erscheinen: Das ist zum einen die Legitimität sentimenta‐
ler Erziehung beziehungsweise ihrer Methoden und zum anderen die materialen Be‐
dingungen von Altruismus und Empathie.

Erziehung oder Gehirnwäsche?

Wie gesehen, empfiehlt Rorty die Erziehung durch Gefühl zu Mitgefühl, um eine
gleiche moralische Berücksichtigung aller Menschen durch alle herzustellen. Was
harmlos klingt, wirft jedoch Fragen hinsichtlich des Verhältnisses von Rortys demo‐
kratischer Politik und menschlicher Autonomie auf. Die Wertschätzung dieser Auto‐
nomie ist sowohl dem demokratischen Prinzip als auch den Menschenrechten unab‐
dingbar eingeschrieben. Für das Rorty’sche Projekt sentimentaler Erziehung stellt
sich daher noch die Frage, was tun, wenn sie nicht greift oder gar nicht greifen
kann? Damit gemeint ist das Problem der Rechtfertigbarkeit dessen, was Rorty frank
und frei als „manipulation of sentiment“ bezeichnet (Rorty 1998a: 176). Offen be‐
kennt Rorty: „It seems to me that I am just as provincial and contextual as the Nazi

134

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


teachers who made their students read Der Stürmer, the only difference is that I ser‐
ve a better cause. I come from a better province“ (Rorty 2000: 22).

Das Eingeständnis der Gewalttätigkeit des eigenen Denkens beendet für Rorty be‐
reits diesen Rechtfertigungsdiskurs, den er ja auch nicht ernsthaft führen will. Auf
naheliegende Konflikte, allen voran zwischen sentimentaler Erziehung und einem
Menschenrecht auf Gedanken- und Gewissensfreiheit, aber auch demokratischen
Minderheitenrechten, geht er gar nicht erst ein,12 weshalb diejenigen, die mit Rorty
denken möchten, diese offenen Fragen selbst weiter bearbeiten müssen. Klar ist je‐
denfalls, dass ein Sich-Unterwerfen unter ein Diktat des moralischen Gefühls zwar
denen als Eintrittsbedingung in ‚unser‘ Gemeinwesen gestellt werden kann, die noch
nicht dessen Mitglieder sind, nicht aber ohne weiteres an Andersdenkende innerhalb
dieses Gemeinwesen:

„You have to be educated in order to be a citizen of our society, a participant in our con‐
versation, someone with whom we can envisage merging our horizons. So we are going
to go right on trying to discredit you in the eyes of your children, trying to strip your fun‐
damentalist religious community of dignity, trying to make your views seem silly rather
than discussable. We are not so inclusivist as to tolerate intolerance such as yours“ (Rorty
2000: 22).

Wie aber kann denjenigen, die bereits gleich souveräne Mitglieder eines demokrati‐
schen Gemeinwesens sind, erklärt werden, dass ‚unsere‘ und nicht ‚ihre‘ Version der
(Um-)Erziehung legitimer ist? Oder soll diese Frage lediglich nach (wechselnden)
Mehrheitsverhältnissen entschieden werden und was würde das in Zeiten von den
culture wars zwischen ,liberalen Eliten‘ und dem ,wahren Volk‘, als das sich (völki‐
sche) Populisten verstehen, konkret bedeuten? Würden jene, die bis hierhin mit
Rorty mitgehen, auch diese Konsequenz tragen wollen? Dass sie sich – sollten sie
eines Tages in der bedauerlichen Lage sein, von ihren an Zahlen stärkeren Gegnerin‐
nen umerzogen zu werden – fairerweise nicht auf Rechte berufen können, die sie an‐
deren nicht zugestehen, sollte jedenfalls zu vertieften Reflexionen einladen, wann
moralische Relativisten Toleranz üben sollten und wann kämpfen – und vor allem:
auf welche Weise (vgl. auch Frick 2010).

Check your privilege!

Auch wenn Rorty auf solche Fragen keine befriedigenden Antworten gibt, so ist sein
Blick überraschend scharf, wenn es darum geht, die sich damals schon abzeichnen‐
den und heute verschärften Konfliktlinien zwischen globalistischer Avantgarde

12 So fragt denn auch Benjamin Gregg: „Might the project to advance the embrace of human
rights by drawing on emotional responses of its addressees undermine itself in just this way?“
(Gregg 2012: 126) Vgl. auch Frick (2017: 388f).

135

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


(‚Linke‘/‚liberals‘) auf der einen und beharrenden politischen Kräften (‚Neue Rech‐
te‘/‚Nationalisten‘) auf der anderen als Ausdruck tiefreichender sozialer (Um-)Brü‐
che zu begreifen. Manche Textpassagen aus den 1990er Jahren muten – abzüglich
der bewussten Zuspitzung – geradezu prophetisch an. Etwa, wenn Rorty in seinem
1996 verfassten Essay „Looking Backwards from the Year 2096“ (Rorty 1999) die
zwar letztlich im Sinne seiner Vision gestärkten, jedoch durch totalitäre Zeiten ge‐
schlitterten Vereinigten Staaten beschreibt. Darin nennt Rorty die ökonomische Un‐
gleichheit als eine Grundlage für den Aufstieg illiberaler Bewegungen und kritisiert
konkret den Vorrang politisch-bürgerlicher Rechte gegenüber sozialen und wirt‐
schaftlichen Rechten als hinderlich für die Bewältigung der sozialen Probleme:
„,[T]he right to a job‘ (or ,to a decent wage‘) had none of the resonance of ,the right
to sit in the front of the bus‘“ (Rorty 1999: 243).

Hart ins Gericht geht Rorty in diesem Zusammenhang auch mit der, wie er sie
nennt, „academic left“, welche die Klassenfrage völlig aus dem Blick verloren habe
und sich in selektiver Identitätspolitik verirre (Rorty 1999: 254; vgl. auch 1998b;
2006: 53f). Wie Rorty an anderer Stelle warnt: Wenn die Kluft zwischen denen, die
von der fortgeschrittenen Globalisierung profitieren und jenen, die darunter leiden,
so weit klafft, dass letztere verzweifeln, „[a]t that point, something will crack“
(Rorty 1998b: 90). Anstatt sich überlegen zu fühlen und diese Gruppen politisch zu
provozieren, sollten ihre Kontrahentinnen Brücken gemeinsamer Identifikation zu
bauen versuchen, die in Rortys Augen nicht ohne den Pfeiler des (US-amerikani‐
schen) Verfassungspatriotismus stehen können (vgl. Rorty 1999: 254f).

Rorty ist sich dessen bewusst, dass die Fähigkeit zu Mitgefühl mit Fernstehenden
offenbar nicht allein eine Frage sentimentaler Erziehung, sondern insgesamt auf
weitreichende Voraussetzungen materialer Art angewiesen ist: „We hope that human
beings will behave more decently toward one another as their standard of living im‐
proves“ (Rorty 2006: 68). Und umgekehrt gilt: „Our loyalty to such larger groups
will, however, weaken, or even vanish altogether, when things get really tough. Then
people whom we once thought of as like ourselves will be excluded“ (Rorty 2007:
42).

Diese Zusammenhänge sind nicht zuletzt aufgrund gegenwärtig beobachtbarer
gesellschaftlicher Zerwürfnisse, wie sie im Bereich der Migrationspolitik sowie der
Seuchenpolitik auftreten, intuitiv einleuchtend, sie haben darüber hinaus eine Basis
in unseren (auch) evolutionär entwickelten moralischen Orientierungen. Diese sind,
folgt man Allen Buchanan und Russell Powell (2018), plastisch-adaptiv. Nur dann
beziehungsweise dort, wo entsprechende materiale Bedingungen vorliegen – konkret
das Vorhandensein effektiver Institutionen, die Abwesenheit von Ressourcenknapp‐
heit und -konkurrenz sowie von biologischen und sozialen „Parasiten“ (ebd.: 208f) –
kann sich moralische Berücksichtigung nachhaltig ausdehnen. Sie fällt im Gegenteil

136

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


zurück auf die ‚eigenen Leute‘, sobald diese Bedingungen bedroht sind oder Men‐
schen auch nur glauben, dass dies der Fall sei.

Nimmt man die Einordnung von inklusiver Moral als eine Art ‚Luxus‘ ernst, die
sich auch bei Rorty ironischerweise trotz seines Desinteresses an der menschlichen
Natur findet, wird klar, warum sich der Einsatz für globale Menschenrechte keines‐
falls auf das ritualisierte Beschwören von Werten beschränken kann. Auch das Pro‐
jekt sentimentaler Erziehung selbst ist mit Rorty gegen Rorty gedacht insofern zu
überdenken, als die Manipulation von Gefühlen – ihre Zulässigkeit hier beiseitege‐
lassen – spätestens dann an ihre Grenzen gelangen muss, wenn Menschen überzeugt
sind, sich moralische Großzügigkeit nicht leisten zu können. In diesem Sinne sollten
sich Freunde der Menschenrechte ihrer etwaigen Privilegien bewusst sein: über eine
(Aus-)Bildung zu verfügen, die vergleichsweise lange nachgefragt sein wird; ihren
Arbeitsplatz selbstbestimmt ins Ausland verlegen und reisen zu können, anstatt
ihren Arbeitsplatz abwandern zu sehen; sich halbwegs zurechtfinden können im Irr‐
wald globaler Kommunikationsströme; sich leichter gesund erhalten und bei Bedarf
eine andere Wohnung leisten können und vieles mehr.

Ein solcher Privilegien-Check stünde auch vor allem westlichen Ländern im in‐
ternationalen Kontext gut an. Anderen Gesellschaften eigene Werte als inhärent
überlegen und eigene Normen als gänzlich unverhandelbare Standards auszugeben,
kann im Zusammenwirken mit wirtschaftlicher/militärischer Überlegenheit Bedro‐
hungsempfindungen evozieren, die auf Schutz durch Abwehr drängen. Solche Reak‐
tionen wird man in Kauf nehmen müssen, wenn das Hinnehmen schwerster Men‐
schenrechtsverletzungen unerträglich wäre (vgl. Rorty 1999: 85). Grundsätzlich aber
ist aggressiver menschenrechtlicher Universalismus, und auch hier kann man Rorty
folgen, wenig geeignet, erfolgreich für Menschenrechte zu werben. Rorty schlägt
eine selbstbewusst-einladende Dialoghaltung vor:

„It would be better to say: here is what we in the West look like as a result of ceasing to
hold slaves, beginning to educate women, separating church and state, and so on. Here is
what happened after we started treating certain distinctions between people as arbitrary
rather than fraught with moral significance. If you would try treating them that way, you
might like the results“ (Rorty 2007: 55).

Zusammenfassung

In Rortys liberal-ironischer Utopie sind Menschenrechte in Form von Aufzählungen
konkreter Ansprüche zwar nicht unbedingt enthalten, die Vision aber, wonach je‐
de(r) Einzelne Anspruch hat, aus diesem einen Leben das zu machen, worin sich das
größte Glück verheißt, kommt der Idee der Menschenrechte sehr nahe. Ich habe zu
zeigen versucht, wie Rorty sich in den philosophischen Menschenrechtsdiskurs ein‐

5.

137

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


gebracht hat und warum seine Kritik an gewissen Verständnissen von Menschen‐
rechten, die in ihnen übermenschliche Wahrheiten erblicken, im Kern zutreffend, in
ihren non-dualistischen Prämissen jedoch wenig überzeugend ist. Rorty kritisiert zu‐
recht die Vorstellung, Menschenrechte könnten in einem „abschließenden Vokabu‐
lar“ geborgen werden. Doch sein Non-Dualismus schwächt Menschenrechte meiner
Ansicht nach auf zweifache Weise: Einmal dadurch, dass dieser im Bereich der
Ethik die Möglichkeiten philosophischer, konkret nonkognitivistischer Kritik unter‐
gräbt. Zudem können menschenrechtliche Anliegen nur dann sinnvoll verfolgt wer‐
den, wenn nicht allein Konsens oder Kohärenz entscheiden, was empirisch der Fall
ist.

Rortys Hervorhebung der Bedeutung des Mitgefühls als Träger moralischen Fort‐
schritts im Sinne sich weitender moralischer Berücksichtigung trifft ebenfalls einen
inzwischen weithin anerkannten Punkt und ist für menschenrechtliche Belange von
großer Bedeutung. Seine pauschale Abneigung gegenüber philosophischen Begrün‐
dungen von Menschenrechten jedoch lässt ihn übersehen, dass auch nicht-absolute
Begründungen ihren Wert haben (können) und dass mit verrechtlichten Ansprüchen
Fragen nach der Rechtfertigbarkeit von Pflichten einhergehen. Ein kruder Volunta‐
rismus, ohne Einbettung in eine Ethik relativistischer beziehungsweise demokrati‐
scher Gegnerschaft, genügt aus menschenrechtlicher Sicht jedenfalls nicht. Hier wä‐
re auch das Projekt sentimentaler Erziehung, welches Rorty anempfiehlt, insofern zu
überdenken beziehungsweise weiterzuentwickeln, als Konflikte zwischen Autono‐
mie beziehungsweise Freiheitsrechten und Verbesserung des Menschen zumindest
soweit entschärft werden müssen, dass zwischen Herzensbildung und Gehirnwäsche
noch unterschieden werden kann. Rortys Einschätzung der Ursachen von politischen
Widerständen wiederum gegen ‚liberale Eliten‘ sind heute aktueller denn je und
können als konkrete Ratschläge dazu gelesen werden, wie man nicht um Menschen‐
rechte kämpft.

Literatur

Barreto, José Manuel 2011: „Rorty and Human Rights. Contingency, Emotions and how to
Defend Human Rights Telling Stories“. In: Utrecht Law Review, 7 (2), S. 93-112.

Bernstein, Richard J. 1987: „One Step Forward, Two Steps Backward. Richard Rorty on Libe‐
ral Democracy and Philosophy“. In: Political Theory, 25 (4), S. 538-63.

Brandom, Robert B. (Hrsg.) 2000: Rorty and His Critics. Oxford.
Brysk, Alison 2013: „,Why We Care‘. Constructing Solidarity“. In: Goodale, Mark (Hrsg.):

Human Rights at the Crossroads. New York, S. 163-171.
Buchanan, Allen/Powell, Russell 2018: The Evolution of Moral Progress. A Biocultural

Theory. Oxford.

138

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Conant, James 2000: „Freedom, Cruelty, and Truth. Rorty versus Orwell“. In: Brandom,
Robert (Hrsg.): Rorty and His Critics. Oxford, S. 268-342.

Darwin, Charles [1871] 1952: The Descent of Man. Chicago.
de Waal, Frans 2009: The Age of Empathy. Nature’s Lessons for a Kinder Society. New York.
Elshtain, Bethke Jean 2003: „Don’t be Cruel. Reflections on Rortyian Liberalism“. In:

Guignon, Charles B./Hiley, David R. (Hrsg.): Richard Rorty. Cambridge, S. 139-157.
Fagan, Andrew 2009: Human Rights. Confronting Myths and Misunderstandings.

Cheltenham.
Feinberg, Joel 1992: „In Defence of Moral Rights“. In: Oxford Journal of Legal Studies, 12

(2), S. 149-169.
Frick, Marie-Luisa 2010: Moralischer Relativismus. Antworten und Aporien relativistischen

Denkens in Hinblick auf die weltanschauliche Heterogenität einer globalisierten Welt.
Münster.

Frick, Marie-Luisa 2013: „Relativismus und Menschenrechte“. In: Erwägen – Wissen – Ethik,
24 (2), S. 159-172.

Frick, Marie-Luisa 2017: Menschenrechte und Menschenwerte. Zur konzeptionellen Belast‐
barkeit der Menschenrechtsidee in ihrer globalen Akkommodation. Weilerswist.

Gilbert, Margaret 2010: „Rorty and Human Rights“. URL: https://escholarship.org/uc/item/21
27z5b4 [24.07.2019].

Granik, Maria 2013: „The Human Rights Dialogue. Foundationalism Reconsidered“. In:
Theoria. A Journal of Social and Political Theory, 60 (135), S. 1-22.

Gregg, Benjamin 2012: Human Rights as Social Constructions. Cambridge.
Gruen, Arno 2016: Wider die kalte Vernunft. Stuttgart.
Hayden, Patrick 1999: „Sentimentality and Human Rights“. In: Philosophy in the Contem‐

porary World, 6 (3/4), S. 59-66.
Hoover, Joe 2016: Reconstructing Human Rights. A Pragmatist and Pluralist Inquiry in Glo‐

bal Ethics. Oxford.
Ignatieff, Michael 2017: „Human Rights, Global Ethics, and the Ordinary Virtues“. In: Jour‐

nal of International Law and International Relations, 13 (1), S. 1-9.
Livingstone Smith, David 2011: Less than Human. Why We Demean, Enslave, and Extermi‐

nate Others. New York.
Lohmann, Georg 2000: „Die unterschiedlichen Menschenrechte“. In: Fritzsche, Karl/

Kirchschläger, Peter G. (Hrsg.): Menschenrechte zwischen Anspruch und Wirklichkeit.
Würzburg, S. 9-23.

McDowell, John 2000: „Towards Rehabilitating Objectivity“. In: Brandom, Robert (Hrsg.):
Rorty and His Critics. Oxford, S. 109-123.

Rorty, Richard 1982: Consequences of Pragmatism. Brighton.
Rorty, Richard 1987: Der Spiegel der Natur. Eine Kritik der Philosophie. Frankfurt.
Rorty, Richard 1989: Contingency, Irony, and Solidarity. Cambridge.
Rorty, Richard 1991: Objectivity, Relativism and Truth. Philosophical Papers I. Cambridge.
Rorty, Richard 1998a: Truth and Progress. Philosophical Papers III. Cambridge.
Rorty, Richard 1998b: Achieving Our Country. Leftist Thought in Twentieth-Century Ameri‐

ca. Cambridge.

139

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Rorty, Richard 1999: Philosophy and Social Hope. London.
Rorty, Richard 2000: „Universality and Truth“. In: Brandom, Robert (Hrsg.): Rorty and His

Critics. Oxford, S. 1-30.
Rorty, Richard 2006: Take Care of Freedom and Truth Will Take Care of Itself. Interviews

with Richard Rorty. Stanford.
Rorty, Richard 2007: Philosophy as Cultural Politics. Philosophical Papers IV. Cambridge.
Rorty, Richard 2011: An Ethics for Today. Finding Common Ground Between Philosophy and

Religion. New York.
Schaefer, Brian 2005: „Human Rights. Problems with the Foundationless Approach“. In: So‐

cial Theory and Practice, 31 (1), S. 27-50.
Taylor, Charles 2003: „Rorty and Philosophy“. In: Guignon, Charles B./Hiley, David R.

(Hrsg.): Richard Rorty. Cambridge, S. 158-180.
Tugendhat, Ernst 1993: Vorlesungen über Ethik. Frankfurt.
von Harbou, Frederik 2014: „The Natural Faculty of Empathy as a Basis for Human Rights“.

In: Albers, Marion/Hoffmann, Thomas/Reinhardt, Jörn (Hrsg.): Human Rights and Human
Nature. Dordrecht, S. 95-108.

Zembylas, Michalinos 2016: „Toward a Critical-Sentimental Orientation in Human Rights
Education“. In: Educational Philosophy and Theory, 48 (11), S. 1151-1167.

140

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


IV.

Provokation oder Inspiration für die Linke?

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Martin Seeliger

Muss sich die europäische Linke zwischen Nationalstaat und
Internationalismus entscheiden?
Überlegungen im Anschluss an Richard Rorty

Einleitung

Die Einigung Europas durch die Integration der Mitgliedsstaaten in einen gemeinsa‐
men Markt und die politische Konstruktion eines gemeinsamen Währungsraumes ei‐
niger Länder haben die Europäische Union im Verlauf der letzten Jahrzehnte in eine
tiefe Krise geführt. Angesichts der sozioökonomischen und demokratischen Verwer‐
fungen, die dieses Projekt nach sich zieht, befindet sich die EU aus Sicht einer Reihe
langjähriger Beobachter unterschiedlicher wissenschaftlicher Provenienz an einem
„Scheideweg“ (Habermas 2013; Streeck 2013). „Entweder“, so beschreibt die Situa‐
tion der Soziologe und Politikwissenschaftler Claus Offe, „gelingt eine erhebliche
Verbesserung ihrer institutionellen Struktur oder es kommt zu ihrem Zerfall“ (Offe
2016: 13).

Denken wir an die verteilungspolitischen Asymmetrien, die die Eurokrise zwi‐
schen den Gläubiger- und den Schuldnerländern hervorgebracht, den Lohndruck,
welchen die irreguläre Beschäftigung von Wanderarbeitern aus den neuen Mitglieds‐
ländern in den Arbeitsmärkten Nord- und Westeuropas erzeugt hat, oder die unde‐
mokratischen Entscheidungspraktiken, durch welche die europäischen Institutionen
etwa im Rahmen der Troika (Blyth 2013) oder auch im Falle des Europäischen Ge‐
richtshofes (Höpner 2014) in die Kritik geraten, erscheint auch die Prognose Offes
nachvollziehbar: „Der Status quo lässt sich jedenfalls nicht fortschreiben“ (Offe
2016: 13).

Vor dem Hintergrund des krisenhaften Zustandes der EU ist die theoretische Re‐
flexion von Stand und Perspektiven des europäischen Integrationsprozesses heute
aktueller und dringlicher denn je. Mit Blick auf die Frage nach dem Referenzrahmen
politischer Mobilisierung, so möchte ich argumentieren, bietet das Demokratie- und
Staatsverständnis Richard Rortys sowohl unter epistemologischen als auch unter
normativen Aspekten eine Reihe von Anknüpfungspunkten. Während pragmatisti‐
sche Ansätze zwar weder im Bereich der Politikwissenschaft (siehe ausnahmsweise:
Sabel/Zeitlin 2010) noch im Feld der Soziologie (siehe ausnahmsweise: Seeliger
2017a) einen der hauptsächlichen forschungslogischen Zugänge zum Gegenstands‐

1.

143

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


bereich der europäischen Integration ausmachen, lassen sich in den axiomatischen
Setzungen dieser Theorieströmung eine Reihe vielversprechender Ansätze erkennen.

Zum einen kann uns Rortys antiessenzialistische Denkweise dabei helfen, Impli‐
kationen (möglicherweise) teleologischer Verständnisse des Integrationsprozesses zu
reflektieren. Anders als dies in der europapolitischen Debatte etwa Fürsprecher eines
europäischen Sozialmodells oder Fundamentalkritiker der Währungsunion immer
wieder vorauszusetzen scheinen, bestreitet Rorty mit seiner pragmatistischen Sicht‐
weise auf die soziale Konstruktion politischer Institutionen, „daß am Horizont im‐
mer schon ein Ziel stehen würde, gegen das wir zwingend konvergieren“ (Scheel
2010: 188).

Durch eine Rekonstruktion und Bearbeitung einer Reihe theoretischer Grundbe‐
griffe, welche Rorty in Bezug auf die Analyse politischer Institutionen etabliert,
möchte ich zum andern drei Spannungsverhältnisse herausarbeiten, innerhalb derer
er ihre praktische Umsetzung untersucht und ihre normative Beurteilung vornimmt:
den Dualismus von individuell begründeter Freiheit und solidarisch begründeter
Gleichheit als normative Zielgrößen eines guten Lebens auf einer philosophisch-an‐
thropologischen Ebene (1), den Dualismus zwischen Egalitarismus und Konstitutio‐
nalismus in seinem Demokratieverständnis (2) sowie den Dualismus zwischen natio‐
nalen und internationalen Mobilisierungsrahmen als Referenzräume politischen
Handelns (3).

Die Berücksichtigung dieser drei Spannungsverhältnisse im Werk Rortys kann
unser Verständnis politischer Handlungslogiken innerhalb des Mehrebenensystems
der Europäischen Union verbessern. In der Tradition pragmatistischen Denkens dür‐
fen wir sie hierzu nicht als entgegengesetzte Handlungsoptionen, sondern als hand‐
lungsrelevanten Referenzrahmen eigensinniger Akteure verstehen, die konkrete Be‐
deutungsgehalte in der Praxis verhandeln und so immer wieder transzendente und
überraschende Ideen und Orientierungen aufweisen (Joas 1996; Overdevest 2011).

Als Gegenstand der theoretischen Darstellung dient im Folgenden eine kursori‐
sche Skizze der Handlungslogiken linker Verteilungspolitik im Rahmen des Mehr‐
ebenensystems der Europäischen Union. Die anschließende Rekonstruktion der
theoretischen Konzepte illustriert die drei Dualismen in Rortys Werk. Ein abschlie‐
ßender Teil fasst die Erkenntnisse mit Blick auf die Bedeutung einer europäischen
Öffentlichkeit und Kultur zusammen.

Zwischen ‚Klasse‘ und ‚Nation‘ – Verteilungskonflikte im Zuge der europäischen
Integration

Die Frage nach der Verteilung des gesellschaftlichen Wohlstandes wird seit der Fi‐
nanzkrise der Jahre 2008ff wieder mit zunehmender Intensität diskutiert. Endgültige

2.

144

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Antworten finden die Vertreter der sozialen Klassen in den Bereichen der Tarif- und
Sozialpolitik. Die historische Bindung dieser beiden Felder an die Arena des Natio‐
nalstaats stellt unter Globalisierungsbedingungen ein verteilungspolitisches Problem
dar. Dieses Problem haben Claus Offe und Johannes Berger (1982) Anfang der
1980er Jahre auf eine einfache Formel gebracht: Das Kapital, so die beiden, könne –
anders als die Arbeit – global mobil agieren. In der aktuellen Debatte um Einwande‐
rung in (vermeintlich) überlastete Sozialsysteme erscheint die arbeitsmarktpolitische
Konstellation sogar noch komplizierter: Während Unternehmen einerseits durch die
irreguläre Beschäftigung von Migranten tarifliche Standards unterminieren, fordern
andererseits liberale Ökonomen unter Bedingungen der Flüchtlingskrise die Ab‐
schaffung des Mindestlohnes (DIE ZEIT 2018).

Beide Konstellationen (Standortwettbewerb durch Verlagerungsdruck und Unter‐
schreitung tariflicher Standards durch Arbeitsmigration) setzen sowohl den Natio‐
nalstaat als auch die Europäische Union unter Handlungsdruck. Die Gewerkschaften
und Parteien der politischen Linken werden damit vor eine doppelte Herausforde‐
rung gestellt: Während die Vertiefung der Integration mit dem gemeinsamen Markt
die Notwendigkeit gemeinsamer politischer Positionen erhöht, macht die rapide Er‐
weiterung der Union die Etablierung solcher Positionen immer schwerer. Denn um
Umverteilung des gesellschaftlichen Wohlstands zu erstreiten, braucht es vor allen
Dingen eins: tragfähige und verhandlungsstarke Koalitionen. Die Interessen mittel-
und osteuropäischer Lohnabhängiger sind hier allerdings häufig nicht deckungs‐
gleich mit jenen ihrer westeuropäischen Kolleginnen und Kollegen. Die Akteure der
(an Verteilungspolitik interessierten) europäischen Linken sind damit in einem Ziel‐
konflikt: Der jeweilige Bezugsrahmen politischer Mobilisierung sind entweder die
Angehörigen ihrer Herkunftsländer oder die Angehörigen ihrer politischen Milieus
im internationalen Rahmen.

Anschließend an Jürgen Habermas (2013: 83) lassen sich innerhalb der politi‐
schen Linken zwei paradigmatische Haltungen gegenüber diesen Formen der
europäischen Integration finden: Die positive Integration eines Europäischen Sozial‐
modells und die Renationalisierung des Klassenkonfliktes.

Grenzüberschreitende Organisation gegen grenzüberschreitendes Kapital

Umverteilungspolitik beruht, so wie alle Politik, auf der Etablierung von Koalitio‐
nen. Zur Frage, wie genau solche Koalitionen in der Praxis zu etablieren sind, lassen
sich in der gegenwärtigen historischen Konstellation zwei Strategievarianten unter‐
scheiden: die Organisation internationaler Verhandlungsmacht und die Verteidigung
nationaler Institutionen. Beide Varianten lassen sich sowohl moralisch als auch
funktional rechtfertigen.

145

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Die Geistesgeschichte des Internationalismus lässt sich hierbei aus der griechi‐
schen Antike über Kants Schrift Zum ewigen Frieden oder dem Kommunistischen
Manifest bis hin zur Gründung der Vereinten Nationen verfolgen. Als moralische
Begründung der Notwendigkeit größtmöglicher politischer Gemeinschaften dienen
hierbei allgemeingültige Ansprüche von Menschen auf Grund ihres Menschseins.
Denn da es unter dem „Schleier des Nichtwissens“ (Rawls 1999) nicht absehbar ist,
in welchem Teil der Erde man geboren wird, lässt sich auch keine räumliche Unter‐
teilung des Gemeinwesens in Nationalstaaten rechtfertigen.

Auf einer funktionalen Ebene hingegen ergibt sich die größtmögliche Rahmung
politischer Gemeinschaften aus einem wohlverstandenen Eigeninteresse: Wenn die
Aufgabe einer Gewerkschaft darin besteht, den Preis für Arbeit möglichst hoch an‐
zusetzen, muss die Bildung entsprechender Lohnkartelle notwendigerweise im inter‐
nationalen Maßstab erfolgen.1 In der EU manifestieren sich entsprechende politische
Bestrebungen in der Idee eines europäischen Sozialmodells. Die Aufgabe eines sol‐
chen EU-weiten Regelsystems läge darin, Arbeits- und Beschäftigungsstandards und
Wohlfahrtsinstitutionen (wie etwa in Form einer europäischen Arbeitslosenversiche‐
rung) von Brüssel aus zu koordinieren. Auf diese Weise, so die funktionale Begrün‐
dung, ließen sich die Verlagerung von Produktion ins Ausland und die Beschäfti‐
gung ausländischer Lohnabhängiger zu Dumpinglöhnen verhindern. Der Weg vom
Herrschaftsverband zum Gemeinwesen führt die EU aus dieser Perspektive über ein
europäisches Sozialmodell.

Aufgrund seiner faktischen Nicht-Existenz weist die Diskussion um das europäi‐
sche Sozialmodell einen hypothetischen Charakter auf. Reichweite und Umfang der
angestrebten Umverteilung erscheinen demnach so unklar wie die entsprechenden
(nationalen oder regionalen) Verantwortlichkeiten und ihre zeitliche Dauer. Anders
als im autoritären Supranationalismus der Troika ließe sich eine linke Antwort auf
diese Fragen auch nicht durch das Engagement politischer ‚Experten‘ formulieren,
sondern müsste durch „demokratischen Konflikt gefunden werden, der zwischen den
Interessenten in einem europäischen politischen Gemeinwesen ausgetragen wird, in
dem alle EU-Bürger repräsentiert sind“ (Offe 2016: 117).

Nationalstaatliche Verteidigung sozialer Errungenschaften im globalen Wettbewerb

Auf der anderen Seite fallen diese moralischen und funktionalen Beweggründe in
der Rechtfertigung eines linken Projektes zur Sicherung nationaler Wohlfahrts- und

1 Eine andere – je nach Situation komplementäre oder konträre – Strategievariante besteht unter
Bedingungen internationalen Standortwettbewerbs in der Erhaltung von Arbeitsplätzen durch
Konzessionen gegenüber dem Kapital.

146

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Tarifinstitutionen zusammen.2 Die nationale Rahmung politischer Solidargemein‐
schaften folgt hierbei aus der Tatsache, dass sich ein Anspruch auf Leistungen der
öffentlichen Hand in vielen Ländern aus früheren Einzahlungen ergibt. Gleichzeitig
folgt ein zweites Argument aus der Schwierigkeit der Gewerkschaften, ausländische
Lohnabhängige zu organisieren. Hier zeigten etwa auch die seit den 1960er Jahren
unterhaltenen Initiativen transnationaler Lohnkoordinierung bislang nur sehr be‐
grenzte Erfolge. Während man – wie etwa im Metallbereich – zwar alle paar Jahre
zur internationalen ‚Tarif- und Sozialpolitischen Konferenz‘ zusammentritt, um no‐
minelle Beschlüsse zu fassen, fällt man in den konkreten (nationalen) Tarifverhand‐
lungen meist schon zwangsläufig in standortpolitische Verhaltensmuster zurück
(Seeliger 2017b).

Zwar führen europäische Themen durchaus zu einer Politisierung der EU-Bürger.
In Ermangelung einer handlungsfähigen europäischen Regierung fehlt es hierbei je‐
doch an einem klaren institutionellen Ziel. Zugleich steht eine solche Mobilisierung
einem mehrfachen Heterogenitätsproblem gegenüber: Neben sprachlichen Grenzen
bleiben nationale Wirtschafts- und Verteilungsregime wirksam, dem Interesse der
einen Lohnabhängigen an Freizügigkeit steht das Interesse anderer an begrenzter Ar‐
beitsplatzkonkurrenz gegenüber. Diese Heterogenität müssen linke Organisationen
zur Kenntnis nehmen.

Ein weiterer Kritikpunkt ergibt sich für Vertreter eines linksnationalen Projektes
aus den zunehmend selbstreferenziellen Entscheidungs- und Legitimationsmustern
der EU als Herrschaftsverband. Wenn etwa der Europäische Gerichtshof als „Libera‐
lisierungsmotor“ (Höpner 2014) agiert, indem er die europäischen Verträge zu Guns‐
ten der Marktfreiheiten interpretiert, oder das Krisenmanagement der Troika gegen
die Interessen nationaler Wahlbevölkerungen verstoßen hat, bestätigt dies die seit
geraumer Zeit kursierende Kritik am Demokratiedefizit der Union (Schäfer 2006).

Diese mangelnde Verpflichtungsfähigkeit nationaler politischer Träger gegenüber
der EU-Ebene lässt sich gleichzeitig auf die Schaffung EU-weiter Institutionen der
Sozial- und Tarifpolitik weitgehend verallgemeinern. Eine verbindliche Struktur in‐
ternational gültiger Regeln für Arbeit und Beschäftigung ist bislang ein Vorhaben
geblieben. Die europäische Integration auf Grundlage eines gemeinsamen Marktes
allein macht die EU zu einem reinen Liberalisierungsprojekt. Der primäre Rahmen
politischer Mobilisierung aber – dies zeigt nicht zuletzt der Rechtsruck der letzten
Jahre – bleibt gleichzeitig der Nationalstaat.

Genau wie die Anhänger eines europäischen Sozialmodells müssen sich auch die
Vertreter eines linken Re-Nationalisierungsprojektes die Frage stellen, woher sie un‐
ter den gegebenen politischen Kräfteverhältnissen die Unterstützung ihres Vorha‐

2 Die Konturen eines solchen Projektes entwickelt etwa Streeck (2013) in seiner Kritik des Euro‐
regimes, welches – so Streeck – die volkssouveräne Demokratie der Nationalstaaten im gemein‐
samen Währungsraum in zunehmendem Maße unterminiere.

147

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


bens beziehen wollen. Weiterhin lässt sich – etwa mit Blick auf die Frage nach dem
Fortbestand des gemeinsamen Währungsregimes – ein durchaus heterogenes Spek‐
trum an politischen Haltungen erkennen. Beiden linken Projekten – dem nationalen
und dem europäischen – scheint es sowohl an konzeptionellen Konturen als auch an
politischer Durchsetzungsfähigkeit zu mangeln. Eine Reflexion der Prämissen und
Implikationen aus Sicht Richard Rortys könnte zumindest helfen, die hier beschrie‐
bene Problemlage besser zu reflektieren.

Was kann Richard Rortys politische Theorie zum Verständnis der europäischen
Integration beitragen?

Während sich das Gesamtwerk Rortys als durchgängig politische Philosophie in
dem Sinne lesen lässt, dass die Kontrastierung von Theorie und Praxis der Offenle‐
gung impliziter Diskrepanzen und falscher Axiome zeitgenössischer Philosophien
gelten kann, möchte ich mich im Folgenden in erster Linie auf zwei Monografien
Rortys beziehen. Zum einen handelt es sich hierbei um das 1991 erschienene Werk
Kontingenz, Ironie und Solidarität (Rorty 1991), welches die Frage nach der sozia‐
len Kohäsion im Prozess der gesellschaftlichen Entwicklung aus einer vorwiegend
politisch-theoretisch angeleiteten Perspektive thematisiert. Eine pragmatistisch-post‐
modern inspirierte Neubestimmung der drei im Titel genannten Grundbegriffe dient
Rorty hierbei zur erkenntniskritischen Fundierung seiner Sozialphilosophie. Als
zweite Monografie fokussiere ich mich im Folgenden auf Stolz auf unser Land: Die
amerikanische Linke und der Patriotismus (Rorty 1998), in dem Rorty eine Position
zum Verhältnis der aktuell wieder an Konjunktur gewinnenden Debatte um Klassen-
und Identitätspolitik bezieht.

Erkenntnistheoretisch-methodologische Grundlagen Rortys

Zu Beginn des Buches beschreibt Rorty die Französische Revolution als wichtigen
Bezugspunkt politischer Utopien, welche die gesellschaftliche Modernisierung (ge‐
nau wie im historischen Gesamtverlauf die Geschichte der Menschheit insgesamt)
vorangebracht hätte. Die plötzliche Umwälzung habe gezeigt, wie „sich das ganze
Vokabular sozialer Beziehungen und das ganze Spektrum sozialer Institutionen bei‐
nahe über Nacht auswechseln ließ“ (Rorty 1991: 21). „Den damaligen Intellektuel‐
len“, so paraphrasiert Scheel die von Rorty beschriebenen Folgen, sei „demonstriert
worden, daß Veränderungen, die für unmöglich gehalten wurden, sich doch als reali‐
sierbar erwiesen haben“ (Scheel 2010: 187).

3.

148

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Eine ähnliche Argumentation lässt sich grundsätzlich auch auf die Entwicklung
der Europäischen Union beziehen. Begonnen als (mittelbar) sicherheitspolitisches
Projekt zur Befriedung des europäischen Kontinents hat sich die EU von einer Han‐
delspartnerschaft einiger Kernländer zu einem internationalen Herrschaftsverband
entwickelt, welcher Lebensrealitäten (im Guten wie im Schlechten, aber auf jeden
Fall in kontinentumspannendem Maßstab) beeinflusst. Dass sich vor dem Hinter‐
grund der jüngeren Entwicklungen im Verhältnis von nationaler Demokratie und su‐
pranationalem Autoritarismus (Deppe 2013) zwar die Frage nach der progressiven
Stoßrichtung dieser Entwicklung aufdrängen mag, bestätigt das Potenzial intellektu‐
eller Anregung hier insofern, als das linksintellektuelle Dogma des Kosmopolitis‐
mus nun zunehmend unter Druck gerät (Streeck 2015).3

Neben seinen erkenntnistheoretisch-sozialphilosophischen Grundlagen möchte
ich als zweiten Referenzpunkt der folgenden Ausführungen einen vor allem realpoli‐
tisch orientierten Beitrag Rortys hinzuziehen. In seinem Buch Stolz auf unser Land:
Die amerikanische Linke und der Patriotismus (1998) stellt Rorty einen Bezug zur
politischen Praxis der US-amerikanischen akademischen Linken her.4 Deren Fokus
auf Antidiskriminierung und Identitätspolitik stellt Rorty in seiner Streitschrift einen
„Aufruf zur Umkehr“ (Auer 2004: 150) entgegen. Während der stark klassenpoliti‐
sche Fokus Rortys – wohl nicht zuletzt angesichts seiner sprachphilosophischen
Ausgangsposition und seiner Koketterie mit postmodernem Denken – überraschend
wirken mag, birgt er gleichzeitig starke Implikationen für sein Politik- und Demo‐
kratieverständnis, welches lohnt, genauer herausgearbeitet zu werden.

Im Folgenden möchte ich Politik im grundlegendsten Sinne des Wortes als Ver‐
handeln und Entscheiden über das Allgemeinverbindliche zwischen Akteuren mit
unterschiedlichen Interessen verstehen. Diskussionen und Konflikte werden hierbei
geklärt durch Entscheidungsverfahren wie etwa Wahlen und Auseinandersetzungen,
die vom Streik oder Boykott bis hin zum Waffengang reichen. Die ultimativen Ziele
politischen Handelns liegen hierbei nicht innerhalb des Politischen selbst, sondern
richten sich auf die Verwirklichung eines außerpolitischen Ziels (erinnert sei hier
beispielsweise an den sogenannten ‚Fußballkrieg‘ zwischen Honduras und El
Salvador im Juli des Jahres 1969).

Die Demokratie macht damit einen Sonderfall politischer Ordnung aus. Wie
Jürgen Habermas (2011: 49) bemerkt, setzt demokratische Selbstbestimmung vor‐
aus, „dass die Adressaten zwingender Gesetze zugleich deren Autoren sind“ und
stellt damit eine Form der öffentlichen Willensbildung dar. Die politische Öffentlich‐

3 Bemerkenswert erscheint, dass die Anwendung der Ideen Rortys auf den Gegenstandsbereich
internationaler Politik bislang weitgehend ausgeblieben ist. Für eine Ausnahme siehe Hellmann
(2017).

4 Diese Schwerpunktsetzung Rortys steht in einem interessanten Verhältnis zur von Deppe (2016:
254) im Anschluss an Horkheimer (1992) geäußerten Kritik, der zufolge die pragmatistische
(Demokratie-)Theorie an einer klassenpolitischen Leerstelle kranke.

149

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


keit konstituiert sich damit als ein Raum diskursiven Abgleiches divergierender In‐
teressen und Ideen, in dessen Verlauf „alle betroffenen Personen gleiche und wirksa‐
me Einflußmöglichkeiten haben,“ und der „normativ begründungsfähige Problemlö‐
sungen hervorbringt“ (Zürn 1998: 233).

Angesichts der verbreiteten Auffassung, dass die demokratische Ordnung dem
Ideal einer gerechten Gesellschaft am nächsten kommt, beruht die sozialwissen‐
schaftliche Demokratieforschung sowohl auf empirisch-analytischen wie auch nor‐
mativen Erwägungen. Die pragmatistische Variante dieser Theorie stellt hierbei, wie
Filipović beschreibt, eine spezifische Ausprägung dar: „Der philosophische Pragma‐
tismus sucht die Antwort auf die Frage, welche Ressourcen und Potentiale die mo‐
derne Gesellschaft für ein gutes und gerechtes Zusammenleben der Menschen benö‐
tigt, in der Reflexion auf die demokratische Praxis“ (Filipović 2009: 133).

Seinen starken Fokus auf die Praxis als tätige Auseinandersetzung der Menschen
mit anderen und sich selbst verbindet Rorty durch sein gesamtes Werk hindurch mit
einer Forschungsstrategie des Antiessenzialismus, in dessen Rahmen er der Vorstel‐
lung festgeschriebener Bedeutungen – ganz im pragmatistischen Sinne – mit Skepsis
begegnet. „Der Gedanke einer Fundierung der Menschenrechte“, so begründet Rorty
seine post-metaphysische Epistemologie mit Blick auf die demokratische Praxis, „ist
der fortwährende Versuch von Quasiplatonikern, endlich den abschließenden Sieg
über ihre Gegner davonzutragen“ (Rorty 2003: 245).

Seine Polemik richtet er damit auf die Behauptung, es existierten ontologische
Kerne politischer Begründungsmuster oder höhere ethische Referenzrahmen. Politik
im Allgemeinen und Demokratie im Besonderen lassen sich damit als Sequenzen
„institutionalisierter Ungewissheit“ (Müller 2018: 407) verstehen. Die erkenntnis‐
theoretisch-methodologischen Konsequenzen für eine Sozialwissenschaft von De‐
mokratie und Politik in diesem Sinne betont Auer: „Immer weniger selbstverständli‐
che ‚Wahrheiten‘ konnten dadurch den politischen Willensbildungsprozessen
vorausgesetzt werden – auch die Demokratie selbst wird nun als eine politische Ord‐
nung unter anderen sichtbar, deren faktische Geltung auf politischen Entscheidungen
beruht“ (Auer 2004: 11).

Nachdem mit dem Antiessenzialismus die Rorty’sche Erkenntnistheorie erläutert
wurde, dient der folgende Abschnitt der Vorstellung dreier Dualismen, welche in sei‐
nen weiteren Erwägungen über politische Prozesse immer wieder zum Vorschein
kommen.

Drei Dualismen in der politischen Philosophie Rortys

Auf einer philosophisch-anthropologischen Ebene findet sich ein erster Dualismus
im Denken Rortys, nämlich im „Verhältnis von individueller Freiheit und solidari‐

150

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


scher Gleichheit“ (Selk/Jörke 2012: 278). In Kontingenz, Ironie und Solidarität cha‐
rakterisiert Rorty eine liberale Geisteshaltung durch ein grundsätzliches Streben da‐
nach, Grausamkeit zu vermeiden. Eine solche Vermeidung kann sich in Form einer
„Solidarität als Empfindsamkeit für das Leiden anderer“ (Filipović 2009: 138) mani‐
festieren.5 Dieses Verständnis von Solidarität als Unterstützungsleistungen gegen‐
über Schwachen oder Verletzlichen lässt sich jedoch gleichzeitig mit einer konflikt‐
theoretischen Auffassung Rortys kontrastieren, der zufolge die Gesellschaft „als Ar‐
beitsgemeinschaft von Exzentrikern zum Zweck des wechselseitigen Schutzes, nicht
als Versammlung von Seelenverwandten“ verstanden werden sollte, „die sich einem
gemeinsamen Ziel vereint haben“ (Rorty 1991: 108).

Der Topos eines solchen Kommunikationszusammenhangs impliziert die Wert‐
schätzung individueller und kollektiver Selbstverwirklichung im liberalen Wortsin‐
ne. „Eine Gesellschaft“, so Rorty ist „dann liberal, wenn ihre Ideale durch Überzeu‐
gung statt durch Gewalt, durch Reform statt durch Revolution, durch freie, offene
Begegnung gegenwärtiger sprachlicher und anderer Praktiken mit Vorschlägen für
neue Praktiken durchgesetzt werden“ (ebd.: 109). Dieselbe Prozesshaftigkeit unter‐
stellt er gleichzeitig aber auch der Entwicklung empathischer Identifikation mit an‐
deren: Solidarität, so Rorty, „ist nicht durch Untersuchung, sondern Einbildungskraft
erreichbar, durch die Fähigkeit, fremde Menschen als Leidensgenossen zu sehen“
(ebd.: 15f). Individuelle Selbstverwirklichung im kontroversen Diskurs auf der einen
und solidarische Anteilnahme auf der anderen Seite wären damit gleichsam kontin‐
gent – ihre vermeintliche Substanz läge paradoxerweise im Prozeduralen.

Als zweiter Dualismus lassen sich in Rortys Werk zwei „dominante Verständnisse
von Demokratie“ (Selk/Jörke 2012: 268) identifizieren – ein konstitutionelles und
ein egalitäres. Da das gesellschaftliche Leben prinzipiell keiner festen Form unter‐
worfen ist, wurden die sozialen Formen im historischen Verlauf einer (sich wandeln‐
den) politischen Struktur untergeordnet. Formal-normative Begründungen fallen
hierunter genauso wie die eigenständige Dynamik institutionalisierter Akteurskon‐
stellationen oder Praktiken. Demgegenüber erkennen Selk und Jörke das Verständnis
einer egalitären Demokratie, „welche sich nicht auf ein formales Arrangement politi‐
scher Institutionen und Verfahren beschränkt, sondern darüber hinaus von dem Ideal
der Chancengleichheit getragen wird“ (ebd.). Während, so ließe sich argumentieren,
eine konstitutionelle Sicht vor allem auf administrativer Substanz und Prozedur de‐
mokratischen Regierens fokussiert, beruft sich eine egalitäre Perspektive hingegen
auf das „demokratische Ethos“: „Als Praxis ist dieses Ethos nicht einem integrieren‐

5 Als dritten Grundbegriff seines Hauptwerkes definiert Rorty (1991: 110) Solidarität über die
Identifikation mit anderen „als die Fähigkeit, immer mehr zu sehen, daß traditionelle Unter‐
schiede (zwischen Stämmen, Religionen, Rassen, Gebräuchen und dergleichen Unterschiede)
vernachlässigbar sind im Vergleich zu den Ähnlichkeiten im Hinblick auf Schmerz und Demüti‐
gung – es ist die Fähigkeit, auch Menschen, die himmelweit verschieden von uns sind, doch zu
‚uns‘ zu zählen.“

151

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


den vorab identifizierten oder fundamental begründeten Ziel verpflichtet, sondern
besteht in der Entwicklung und in dem Ausprobieren neuer politischer Institutionen,
die besser sind als die alten“ (Filipović 2009: 138). Die Betonung dieser reflexiven
Komponente demokratischen Denkens verweist damit – ganz im Sinne Rortys –
auch auf die „begründungslogische Gleichursprünglichkeit von Antiessentialismus
und Demokratie“ (Auer 2004: 74).

Ein grundlegendes Beispiel für einen egalitaristischen Einwurf stellt etwa Rortys
Engagement für eine programmatische Neuorientierung der US-amerikanischen Lin‐
ken dar. In Stolz auf unser Land interveniert der Autor in einen seiner Ansicht nach
politökonomisch entleerten Diskurs, um dem öffentlichen Engagement der Linken
eine verteilungspolitische Komponente6 und damit dem Demokratieverständnis eine
materielle Dimension hinzuzufügen: Ultimative Bürgerrechte im Sinne einer ‚Frei‐
heit zu‘ lassen sich nämlich – dies wissen wir spätestens seit den Arbeiten von
Thomas Humphrey Marshall (1992) – erst unter Bedingungen sozialer Mindeststan‐
dards realisieren.

Ausgehend von der oben dargestellten Annahme Rortys, dass Solidarität ein zen‐
trales Moment des gesellschaftlichen Zusammenhaltes ausmacht, wenden wir uns
mit dem sozialen Rahmen politischer Mobilisierung einem dritten Dualismus in sei‐
nem Werk zu. Der zentrale Gegensatz findet sich hierbei zwischen Rortys Betonung
eines allgemeinen Liberalismus, welcher mit ultimativen Ansprüchen einhergeht,
auf der einen, und der sozialen Konstruktion einer solchen Solidarität auf der ande‐
ren Seite. Die zentrale Institution, die im Verlauf solcher Konstruktionen zum Tra‐
gen kam, stellt für die Epoche der Moderne der Nationalstaat dar. Ganz in diesem
Sinne führt auch Rorty seine empirisch-historischen Illustrationen in aller Regel am
Beispiel der Vereinigten Staaten aus. Das Projekt einer egalitären Demokratie stellt
aus dieser Sicht eines der Institutionalisierung staatsbürgerlicher Rechte im nationa‐
len Rahmen dar (Selk/Jörke 2012: 269). Hieraus folgt, wie Rorty am Ende von Kon‐
tingenz, Ironie und Solidarität bemerkt, „daß unser Solidaritätsgefühl am stärksten
ist, wenn die, mit denen wir uns solidarisch erklären, ‚zu uns‘ gehören und ‚wir‘ et‐
was enger Begrenztes als die Menschenrasse ist“ (Rorty 1991: 308).

Die Gegebenheit nationaler Kollektive erschwert somit weiterhin die Orientie‐
rung zwischen den Polen des Dualismus von individueller Freiheit und solidarischer
Gleichheit. Denn wenn der vordergründige Referenzrahmen solidarischen Handelns
im nationalen (oder sogar: lokalen) Rahmen liegt, obwohl sich auch außerhalb die‐
ses Rahmens potenzielle Adressaten aufhalten, auf welche Gruppe soll sich die Soli‐
darität dann beziehen?

6 Dass dies gegenüber seinen sonstigen sprachphilosophischen Überlegungen zumindest überra‐
schend anmuten mag, unterstreicht einmal mehr, dass das egalitäre Demokratieverständnis – an‐
gereichert durch welche Einflüsse auch immer – eine Quelle der Inspiration für ihre konstitutio‐
nelle Praxis darstellen kann.

152

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Muss sich die europäische Linke zwischen Nationalstaat und Internationalismus
entscheiden?

Auf einer praktischen Ebene antizipiert Rorty (1998: 86) in Stolz auf unser Land
eine Debatte,7 die seit einigen Jahren mit zunehmender Intensität auch innerhalb der
europäischen Linken geführt wird. Es handelt sich um die weiter oben in Bezug auf
die europäische Konstellation skizzierte Auseinandersetzung zwischen Befürwortern
einer Verteidigung nationaler Wohlfahrtsinstitutionen und internationalistisch moti‐
vierten Vertretern eines europäischen Sozialmodells.

Angesichts der aktuellen Krise der Europäischen Union lag das Ziel des vorlie‐
genden Textes darin, das Politik- und Demokratieverständnis Richard Rortys auf die
Handlungsmöglichkeiten der politischen Linken zu beziehen. Unter Bedingungen
von Standortwettbewerb und migrationsbedingtem Lohndruck scheinen sich die
Strategien politischer Mobilisierung im Rahmen europäischer Verteilungskonflikte
einerseits an einer nationalen Solidar- und Kampfgemeinschaft und andererseits auf
eine international(istisch)e Bezugsgruppe politischer Akteure mit dem Ziel eines
europäischen Sozialmodells hin zu orientieren. Was also kann uns die Auseinander‐
setzung mit Rorty in diesem Zusammenhang sagen?

Die europäische Integration ist ein komplexes politisches Unterfangen, dessen
Ausrichtung und Rechtfertigung fragile Projekte sind – Hans-Jörg Trenz bezeichnet
die EU in diesem Zusammenhang auch als „eine legitimitätssuchende und legitimi‐
tätsherausfordernde institutionelle Ordnung“ (Trenz 2012: 323). Demgegenüber sen‐
sibilisiert uns Rortys antiessenzialistische Forschungsperspektive für implizite Vor‐
aussetzungen oder sogar Teleologien der jeweils zu Grunde liegenden Begründungs‐
muster.

Ausgehend von der antidualistischen (Ansell 2011: 11) Grundannahme pragma‐
tistischer Philosophie, die die Lösung von Handlungsproblemen nicht in der Verab‐
solutierung abstrakter Logiken, sondern in den Eigendynamiken und Unwägbarkei‐
ten der sozialen Praxis verortet, haben wir in Rortys Werk drei Dualismen identifi‐
ziert, deren jeweilige Enden als Rahmenelemente seines Denkens fungieren – einen
philosophisch-anthropologischen, einen in seinem Demokratieverständnis und einen
in seinen Überlegungen zum angemessenen Rahmen politischer Mobilisierung. Wie
die Auseinandersetzung gezeigt hat, verortet sich Rorty dezidiert zwischen allen
Polen und rekurriert im pragmatistischen Sinne „für die Frage nach dem Zusammen‐
halt der Gesellschaft vor allem auf die demokratische Praxis“ (Filipović 2009: 157).

4.

7 Es ist anzumerken, dass diese Debatte den Tatbestand internationaler Verteilungspolitik hier
nicht vollumfänglich behandelt. Sein Hauptaugenmerk legt Rorty hier stattdessen auf die bor‐
nierte Abkehr der US-amerikanischen Linken von einem verteilungspolitischen Engagement der
Niedriglohnbeschäftigten und Sozialhilfebedürftigen in den USA. Damit, dass er den National‐
staat als primären – und bislang ohne Frage unersetzlichen – Rahmen politischer Mobilisierung
anerkennt, antizipiert er jedoch wichtige Aspekte der aktuellen Diskussion.

153

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Abschließend möchte ich nun zeigen, wie der heuristische Bezug der drei Dualis‐
men uns für die politischen Dynamiken und Implikationen der Debatte um grenz‐
überschreitende Verteilungspolitik innerhalb der EU sensibilisieren kann. Die Beant‐
wortung der Frage, ob sich die europäische Linke zwischen nationaler Standortsi‐
cherung und internationalem coalition building entscheiden muss, ist mit Blick auf
ihre philosophisch-anthropologischen Implikationen insofern unklar, als sich als
Handlungsmaximen sowohl nationale als auch internationale Solidarität im Sinne
Rortys auf der einen, als auch die individuelle (beziehungsweise kollektiv-nationale)
Orientierung der jeweiligen politischen Träger rechtfertigen ließen. Dass nationale
Träger unter der Prämisse, andernfalls einen möglicherweise nicht tragfähigen Inter‐
nationalismus zur Maxime ihres vertretungspolitischen Handelns erklären zu müs‐
sen, auf die Repräsentation nationaler Interessen verzichten, erscheint unter der Be‐
dingung des Schutzes individueller und kollektiver Autonomie genauso wenig ver‐
tretbar wie die Vorstellung eines verantwortungslosen Verfolgens nationaler Sonder‐
wege ungeachtet ihrer Konsequenzen.

Zweitens transzendieren die Herausforderungen der verteilungspolitischen Praxis
auch die schlichte Gegenüberstellung einer egalitären oder kontraktualistischen In‐
terpretation des Demokratiebegriffes. Denn während die Abwesenheit eines tragfähi‐
gen Sozialmodells auf europäischer Ebene (oder zumindest einer durchsetzungsfähi‐
gen politischen Pressure Group, die dies auch erreichen wollen würde) als kontrak‐
tualistisches Argument gegen ein solches nicht ausreichen würde, wäre auch ein
egalitäres Demokratieideal als Begründung zu eindimensional – nur weil etwas gera‐
de als nicht machbar erscheint, ist es genau so wenig schlecht, wie etwas Machbares
automatisch gut wäre, weil es möglich ist. So erscheint auch in dieser zweiten Di‐
mension ein Kompromiss zwischen dem Formulieren idealistischer Ziele auf der
einen und dem Restringieren durch eine (streng genommen ebenfalls antizipierte)
normative Kraft des Faktischen auf der anderen Seite als geboten.

In ähnlicher Weise sensibilisiert uns mit der Klammer politischer Mobilisierung
auch die dualistische Gegenüberstellung nationaler und internationaler Referenzrah‐
men für die Widersprüche, mit denen die Vertreter linker Europapolitik in ihrem Ta‐
gesgeschäft zurechtkommen müssen. Mit Blick auf die Verhinderung von Standort‐
wettbewerb und Unterbietungskonkurrenz bieten beide genauso politische Chancen
und Anknüpfungspunkte, wie sie auch Risiken oder sogar strukturelle Blockaden
aufweisen. Eine prinzipielle Entscheidung für eine (und damit gegen eine andere)
der Varianten erscheint daher weder unter normativen, noch unter funktionalen Ge‐
sichtspunkten als geboten.

Allgemein, so lässt sich mit Rorty schließen, ergeben sich die Lösungen politi‐
scher Probleme nicht aus abstrakten Erwägungen. „Die Vorstellung, liberale Gesell‐
schaften würden durch philosophische Überzeugungen zusammengehalten“, er‐
scheint ihm im Gegenteil als „lächerlich“ (Rorty 1991: 147). Das Problem der Be‐

154

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


lastbarkeit von Solidargemeinschaften (und streng genommen bereits die Frage nach
einem Diskussionszusammenhang, der Diskussion und Konzeption einer solchen er‐
möglicht), haben Vobruba und Preunkert (2015) auf die Formel einer „umvertei‐
lungsfesten Identität“ solcher Gemeinschaften gebracht. Um eine gemeinsame Iden‐
tität zu etablieren, müssen politische Akteure in der Lage sein, Solidarität im gesell‐
schaftlichen Maßstab „durch gemeinsame Vokabulare und gemeinsame Hoffnun‐
gen“ (Rorty 1991: 148) zu etablieren, welche sich – so Selk und Jörke – „allein
durch normatives Räsonnement nicht stiften lassen“ (Selk/Jörke 2014: 279).

Auf die Frage, ob sich die europäische Linke beim Verfolgen ihrer verteilungspo‐
litischen Ambitionen zwischen Nationalstaat und Internationalismus entscheiden
muss, lässt sich anschließend an Rorty keine eindeutige Antwort finden. Wie die Re‐
konstruktion seiner Überlegungen gezeigt hat, findet sich die in Abschnitt 2 inner‐
halb des politischen Terrains ausgemachte Konfliktlinie auch in seinem Werk in
Form widersprüchlicher Referenzen und Argumentationsfiguren wieder. Während
seine Position in Stolz auf unser Land als klare Befürwortung eines nationalen Mo‐
bilisierungsrahmens zu lesen ist, findet sich in Kontingenz, Ironie und Solidarität
eine (für seine Verhältnisse) sehr eindeutige universalistische Setzung. Eine kohä‐
rente politische Vereinnahmung seiner Überlegungen erscheint damit – weder im
Sinne eines linkspopulären (Nölke 2017) noch eines linksinternationalistischen Pro‐
jektes (Brunkhorst 2014) – als unmöglich.

Die Möglichkeit einer sozialen Konstruktion von Solidarität ergibt sich bei Rorty
schließlich aus der Rolle der Kulturindustrie – oder genauer, der prägenden Kraft be‐
stimmter Typen populärer Kultur. Dadurch dass Autoren wie George Orwell oder
Upton Sinclair uns für bestimmte Blickwinkel sensibilisieren, indem sie Unterdrück‐
te als empfindsame Subjekte in den Mittelpunkt ihrer Darstellungen rücken, regen
sie uns – so Rorty (1991: 16) in seinem Hauptwerk – zu Perspektivwechseln an.
Diese Überschreitung einer kulturpessimistischen Axiomatik, wie sie sich etwa in
den Schriften der Frankfurter Schule finden lässt, stellt eine weitere wesentliche In‐
novation im Denken Rortys dar, welche für eine politische Soziologie der europä‐
ischen Integration einen vielversprechenden Ausgangspunkt bietet. Um eine linke
Umverteilungspolitik zu organisieren (beziehungsweise die Voraussetzungen hierfür
in europäischem Maßstab zu diskutieren), müssten die politischen Träger „in der
Lage sein, argumentativ Präferenzen zu bilden; dann wären sie imstande, verbreitete
Ängste, Verdächtigungen, Anschuldigungen der Verlierer und die Deutung von Kon‐
flikten in nationalen Kategorien ein Stück weit zu neutralisieren“ (Offe 2016: 16).
Die Entstehung einer europäischen Öffentlichkeit würde, wenn sie denn entstünde,
vermutlich nicht zuletzt in Form einer solchen Populärkultur existieren. Welche Bü‐
cher, Podcasts oder Polit-Sticker dafür auf welche Weise zu rezipieren wären, stellt
eine offene Frage für weitere Überlegungen und Diskussionen dar.

155

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Literatur

Ansell, Christopher K. 2011: Pragmatist Democracy. Evolutionary Learning as Public Philo‐
sophy. Oxford.

Auer, Dirk 2004: Politisierte Demokratie. Richard Rortys politischer Antiessentialismus.
Wiesbaden.

Berger, Johannes/Offe, Claus 1982: „Die Zukunft des Arbeitsmarktes. Zur Ergänzungsbedürf‐
tigkeit eines versagenden Allokationsprinzips“. In: Schmidt, Gerd (Hrsg.): Materialien zur
Industriesoziologie. Opladen, S. 348-371.

Blyth, Mark 2013: Austerity. The History of a Dangerous Idea. Oxford.
Brunkhorst, Hauke 2014: Das doppelte Gesicht Europas. Zwischen Kapitalismus und Demo‐

kratie. Berlin.
Deppe, Frank 2013: Autoritärer Kapitalismus. Demokratie auf dem Prüfstand. Hamburg.
Deppe, Frank 2016: Politisches Denken im 20. Jahrhundert, Band 1: Die Anfänge. Hamburg.
DIE ZEIT 2018. „Sinn will Mindestlohn abschaffen“. In: https://www.zeit.de/wirtschaft/2015-

10/fluechtlingskrise-hans-werner-sinn-mindestlohn-sozialreform [4.7.2018].
Filipović, Alexander 2009: „Das demokratische Ethos als Praxis. Der philosophische Pragma‐

tismus und die Frage nach dem gesellschaftlichen Zusammenhalt“. In: Jahrbuch für christ‐
liche Sozialwissenschaft, 50, S. 133-164.

Habermas, Jürgen 2011: Zur Verfassung Europas. Ein Essay. Berlin.
Habermas, Jürgen 2013: Im Sog der Technokratie. Kleine Politische Schriften XII. Berlin.
Hellmann, Gunther 2017: „Pragmatismus in den internationalen Beziehungen“. In: Sauer,

Frank/Masala, Carlo (Hrsg.): Handbuch Internationale Beziehungen. Wiesbaden,
S. 145-178.

Höpner, Martin 2014: Wie der Europäische Gerichtshof und die Kommission Liberalisierung
durchsetzen. Befunde aus der MPIfG-Forschungsgruppe zur Politischen Ökonomie der
europäischen Integration. MPIfG Discussion Paper 14/8. Köln.

Horkheimer, Max 1992: Traditionelle und kritische Theorie. Fünf Aufsätze. München.
Joas, Hans 1996: Die Kreativität des Handelns. Frankfurt.
Marshall, Thomas H. 1992: Bürgerrechte und soziale Klassen. Zur Soziologie des Wohl‐

fahrtsstaates. Frankfurt/New York.
Müller, Jan-Werner 2018: Das demokratische Zeitalter. Berlin.
Nölke, Andreas 2017: Linkspopulär. Vorwärts handeln, statt rückwärts denken. Frankfurt.
Offe, Claus 2016: Europa in der Falle. Frankfurt.
Overdevest, Christine 2011: „Towards a More Pragmatic Sociology of Markets“. In: Theory &

Society, 40 (5), S. 533-552.
Preunkert, Jenny/Vobruba, Georg (Hrsg.) 2015: Krise und Integration. Gesellschaftsbildung

in der Eurokrise. Wiesbaden.
Rawls, John 1999: A Theory of Justice. Cambridge.
Rorty, Richard 1991: Kontingenz, Ironie und Solidarität. Frankfurt.
Rorty, Richard 1998: Stolz auf unser Land. Die amerikanische Linke und der Patriotismus.

Frankfurt.

156

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Rorty, Richard 2003: Wahrheit und Fortschritt. Frankfurt.
Sabel, Charles F./Zeitlin, Jonathan (Hrsg.) 2010: Experimentalist Governance in the European

Union. Towards a New Architecture. Oxford.
Schäfer, Armin 2006: „Nach dem permissiven Konsens. Das Demokratiedefizit der Europä‐

ischen Union“. In: Leviathan, 34 (3), S. 350-376.
Scheel, Vanessa 2010: „Die Kontingenz der Utopie nach Richard Rorty“. In: Arnswald,

Ulrich/Schütt, Hans-Peter (Hrsg.): Thomas Morus’ Utopia und das Genre der Utopie in der
politischen Philosophie. Karlsruhe, S. 187-208.

Seeliger, Martin 2017a: Die soziale Konstruktion organisierter Interessen. Gewerkschaftspoli‐
tik im Prozess der europäischen Integration. Frankfurt/New York.

Seeliger, Martin 2017b: „Funktioniert die europäische Lohnkoordinierung? Befunde aus der
deutschen Metall- und Elektroindustrie“. In: WSI-Mitteilungen, 8, S. 566-576.

Selk, Veith/Jörke, Dirk 2012: „Der Vorrang der Demokratie. Die pragmatistische Demokratie‐
theorie von John Dewey und Richard Rorty“. In: Lembke, Oliver W. et al. (Hrsg.): Zeitge‐
nössische Demokratietheorie, Band 1: Normative Demokratietheorien. Wiesbaden,
S. 255-284.

Streeck, Wolfgang 2013: Gekaufte Zeit. Die vertagte Krise des demokratischen Kapitalismus.
Berlin.

Streeck, Wolfgang 2015: „Heller, Schmitt and the Euro“. In: European Law Journal, 21 (3),
S. 361-370.

Trenz, Hans-Jörg 2012: „Soziologische Perspektiven. Auf der Suche nach der europäischen
(Zivil-)Gesellschaft“. In: Bieling, Hans-Jürgen/Lesch, Marika (Hrsg.): Theorien der
europäischen Integration. Wiesbaden, S. 319-338.

Zürn, Michael 1998: Regieren jenseits des Nationalstaats. Globalisierung und Denationalisie‐
rung als Chance. Frankfurt.

157

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Veith Selk und Christoph Held

Schlechte Aussichten.
Richard Rortys politisches Denken in der Krise des demokratischen
Liberalismus

Einleitung

Als politischer Intellektueller saß Rorty zwischen allen Stühlen. Das hat ihn in die
unangenehme Situation gebracht, aus nahezu dem gesamten politischen Spektrum
heraus kritisiert und auch vereinnahmt zu werden. Rechte sahen in ihm wahlweise
einen Stichwortgeber Trumps (Schacht 2017) oder ein besonders schlimmes Beispiel
für einen relativistischen Linken postmoderner Schule (vgl. Rorty 1987: 573f), wie
auch manche Linke ihn für einen unverantwortlichen postmodernen Luftikus hielten
(Eagelton 2009: 80f). Andere Linke bezichtigten ihn sogar des Neokonservativismus
und attestierten ihm eine gefährliche Nähe zum „Ultranationalismus“ (Geuss 2008:
96), oder sie sahen in ihm einen weichgespülten, zur politischen Mitte neigenden
Liberalen und Verteidiger des Status quo (Fraser 1994, Bernstein 1987, vgl. auch de
Castros Beitrag in diesem Band). Diese unterschiedlichen Sichtweisen verdeutlichen
die Schwierigkeit, Rortys Denken politisch zu verorten. Hierzu trugen nicht zuletzt
auch Rortys eigener Hang zur Polemik und zugespitzten Aussagen sowie sein
Wunsch, sich nicht vom Lagerdenken und stereotypen Sprachformeln intellektuell
einschränken zu lassen, das ihre bei. In seinen Texten mischen sich Selbstbeschrei‐
bungen wie „Sozialdemokrat“ (Rorty 1987), „liberaler Ironiker“ (Rorty 1992) und
das Plädoyer für einen „postmodernen bourgeoisen Liberalismus“ (Rorty 1991c) mit
dem Wunsch nach neuen egalitären Utopien und der Hoffnung auf eine zukünftige
klassenlose Gesellschaft (1999b).1

Wir versuchen diese scheinbaren Widersprüchlichkeiten im Folgenden aufzulö‐
sen, indem wir Rorty als Vertreter des demokratischen Sozialismus interpretieren,
der egalitäre sozio-ökonomische Reformen wieder zu einem linken Kernthema ma‐
chen wollte. Dabei benutzte er, was zunächst paradox erscheinen mag, ausgiebig das
Vokabular des Liberalismus. Rorty erschien dies als die beste begriffsstrategische
Option. Er wollte auf diese Weise seine egalitären Ziele narrativ mit dem liberal-de‐
mokratischen Selbstverständnis der Mehrheitsgesellschaft verknüpfen und erhoffte
sich dadurch einen Zugewinn an politischem Einfluss. Eine Linke, die bewusst mit

1.

1 Alle Übersetzungen englischsprachiger Zitate von V.S./C.H.

159

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


diesem Selbstverständnis zu brechen sucht, mindert in seinen Augen hingegen die
eigene politische Schlagkraft. Genau um den Fortbestand einer schlagkräftigen und
in der breiten Bevölkerung verankerten linken Bewegung sorgte sich Rorty, da er
diese als ein unerlässliches Korrektiv in der liberalen Demokratie ansah. Aus seiner
Sicht haben die kulturlinken Nachfolger der Neuen Linken, die infolge der Protest‐
bewegungen der 1960er Jahre entstand, es jedoch verlernt, eine Brücke zwischen
politisierenden Intellektuellen und dem akademischen Milieu auf der einen Seite und
dem Rest der Bevölkerung auf der anderen Seite zu schlagen.

Im ersten Teil unseres Beitrags werden wir die Differenzen zwischen Rorty und
der heutigen kulturell orientierten Linken aufzeigen, die sich auf drei Ebenen abspie‐
len: Erstens auf der Ebene philosophischer Ansichten, die unterschiedliche politi‐
sche Ziel- und Themensetzung implizieren. Zweitens auf der strategischen Ebene
hinsichtlich der Aufgaben der Philosophie und der politischen Theorie. Drittens auf
der Ebene des Politikverständnisses. Rorty wirft der Linken vor, bei der Eroberung
der Herzen in der politischen Öffentlichkeit von einem Politikverständnis getrieben
zu sein, das sie von weiten Bevölkerungsteilen entfremdet. Die Linke verfüge über
ein Verständnis von Politik, das es ihr unmöglich mache, progressive sozio-ökono‐
mische Reformen voranzutreiben. Sie bewege sich vor allem auf dem Feld der Kul‐
turpolitik und sie vernachlässige die Realpolitik. Unter Kulturpolitik (cultural poli‐
tics) versteht Rorty eine akademisch geprägte und intellektuell voraussetzungsvolle
Praxis der Veränderung unserer Vokabulare zur Beeinflussung von Bedeutungssyste‐
men zu politischen Zwecken. Realpolitik (real politics) hingegen ist die Nutzung po‐
litischer Institutionen und Handlungsoptionen, um auf diesem Wege die Machtver‐
hältnisse durch Entscheidungen zu verändern (vgl. Rorty 1991a). Beide Formen der
Politik sind Rorty zufolge wichtig, doch die Linke habe die Realpolitik in den letz‐
ten Dekaden vernachlässigt.

Wie wir im Folgenden zeigen werden, lassen sich mit Rorty vor diesem Hinter‐
grund einige Probleme eines akademisch einflussreichen, antietatistischen linken
Lagers aufzeigen, das Rorty mit seinen polemischen Störaktionen aufgescheucht hat.
Darunter fallen auch seine Versuche, für zeitgenössisches linkes Empfinden heiße
begriffliche Eisen wie „Fortschritt“, „Ethnozentrismus“ und „Realpolitik“ wieder in
die Diskussion einzuspeisen. Unabhängig davon wie man Rortys provokante Be‐
griffspolitik beurteilen mag: Die steife Brise, die aus seinen Schriften weht, könnte
den manchmal selbstbezüglichen Diskursen der akademischen Linken wieder mehr
Leben einhauchen.

Im zweiten Abschnitt unseres Beitrages argumentieren wir, dass entgegen libera‐
ler Rorty-Lesarten, Rortys eigene politische Position einem realpolitisch orientierten
starken Reformismus zugeordnet werden kann, der linkspopulistische Züge trägt.
Diese Stoßrichtung seines politischen Denkens kann leicht übersehen werden, weil
Rorty dem Privaten als einer Sphäre des autonomen Selbstentwurfs einen großen

160

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Wert beimaß, die Lernbereitschaft liberaler Gesellschaften hoch ansetzte und strate‐
gisch Gebrauch vom Liberalismusbegriff machte. Er benutzte ihn als ein begriffli‐
cher Schutzschild für seinen linkspopulistisch unterlegten demokratischen Sozialis‐
mus.

Abschließend gehen wir auf Rortys bemerkenswert negative politische Zeitdia‐
gnose ein. Rorty schätzte die Zukunftsaussichten der liberalen Demokratie als aus‐
gesprochen schlecht ein. Das wirft die Frage auf, wie seine düstere Prognose über
das nahende Ende der liberalen Demokratie mit seiner Behauptung von der Lernfä‐
higkeit liberaler Gesellschaften vereinbar ist. Wie wir argumentieren werden, ist die‐
se liberale Lernhypothese nicht mehr aufrechtzuerhalten. Rortys Strategie an das
Sprachspiel des Liberalismus anzuschließen, hat sich als Sackgasse erwiesen. Zu‐
dem stellt sich die Frage, ob Rortys pessimistische Zeitdiagnose mit seinem Aufruf
an die Intellektuellen vereinbar ist, Hoffnung und Utopien zu verbreiten, um so das
progressive Projekt der Demokratie zu verteidigen. Falls beides in der Tat unverein‐
bar wäre, ist sein eigenes Unterfangen als eine vergebliche Intervention eines politi‐
schen Intellektuellen zu begreifen, der versucht, die vom Weg abgekommene Linke
aufzurütteln, bevor sie als ein notwendiges Korrektiv der liberalen Demokratie aus‐
fällt und die politische Macht der Rechten überlässt. Sein prognostischer Pessimis‐
mus verbände sich mit seiner Rolle als einsamer Rufer – oder auch als hoffnungslos
altlinks-demokratischer Nörgler am Rande.

Rorty hat die heutige Linke daran erinnert, dass im politischen Streit vage Aus‐
drücke nützlicher sind als differenzierte Begriffe. Rortys eigene politische Texte sind
in ihrem rhetorischen Umgang mit anderen Positionen selbst recht vage. Zuweilen
ist unklar, auf welche Theorie oder Autor:in er antwortet, wenn er von der kulturpo‐
litischen Linken spricht. Dies hat den Nachteil, manchmal den Eindruck vermittelt
zu bekommen, mit einem Strohmann konfrontiert zu werden. Zugleich erzeugt es
anregende Assoziationen beim Lesen seiner Texte, die trotz aller Polemik und Rhe‐
torik, Schwachstellen des politischen Denkens der Linken treffen. Dieser Beitrag
möchte in diesem Sinne eine Lektüre von Rorty vorschlagen, die den Zweck einer
Selbstreflexion und ethisch-politischen Neuausrichtung linker akademischer Theore‐
tiker:innen hat – sowohl angehender als auch praktizierender. Mit der Selbstverab‐
reichung dieses vielleicht streckenweise etwas bitter schmeckenden Mittels können,
so meinen wir, linke Theoretiker:innen die eigenen Motive und die selbst zuge‐
schriebene politische Bedeutung hinterfragen.

Vom Nutzen und Nachteil der kulturpolitischen Linken

Ein Anlass für Missverständnisse, der den Kern von Rortys Vorstellung einer erfolg‐
reichen Linken berührt, ist sein Verhältnis zu dem, was er die kulturell orientierte

2.

161

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Linke nennt. Wie er in seiner Auseinandersetzung mit der Geschichte der US-ameri‐
kanischen Linken in Stolz auf unser Land (Rorty 1999a) ausführt, habe diese seit
den 1960er Jahren sowohl den orthodox-marxistischen Flügel als auch den sozialre‐
formistisch-etatistischen Flügel der Linken an den Rand gedrängt.

Rorty unterteilt die historische Entwicklung der US-amerikanischen Linken in
drei Phasen: Zwischen den Jahren 1900 und 1964 habe in der US-amerikanischen
Linken zunächst eine Koalition aus reformistisch gesonnenen Sozialisten und Libe‐
ralen den Ton angegeben. Im Kontext des Protestes gegen den Vietnamkrieg sei
dann seit dem Jahr 1964 eine revolutionär gesonnene Neue Linke entstanden, die
von diesem reformistischen Kurs abgewichen sei. Aus ihr habe sich schließlich die
heute dominierende, kulturelle Linke entwickelt, deren primäres Betätigungsfeld die
akademische Theoriebildung und Kulturproduktion sei (Dieleman 2019: 24f).

Eine klare Definition dieser kulturell orientierten und akademisch geprägten Lin‐
ken lässt sich bei Rorty zwar nicht finden, aber Vertreter dieser Gruppierung teilen
in Rortys zuweilen polemischen Beschreibungen einige Charakteristika. Hierzu zäh‐
len zunächst eine akademische Bildung in den Kultur- und Geisteswissenschaften
und eine Neigung zu hermetischen Sprachspielen – von ihm „Leftspeak“ (Rorty
1987: 570) genannt – als der vermeintlich einzig richtige Weg, die Welt und das
politische Leben zu verstehen (Rorty 1999f: 231f). Sodann spricht Rorty ihnen eine
philosophische Vorliebe für postmoderne Denker wie Foucault, Latour oder Derrida
und eine allgemein gehaltene Systemkritik zu. Zudem hätten sie geringes Interesse
an konkreten, theoretisch aber wenig anspruchsvollen, politischen Reformen und der
damit zusammenhängenden bürokratischen Arbeit (Rorty 1999c). Stattdessen
schwankten sie zwischen dem Wunsch nach einem revolutionären Systemwechsel
einerseits und politischem Defätismus andererseits. Das eine wie das andere hängt
für Rorty mit ihrer Vorliebe zusammen, ganze Systeme zu denken und kritisieren zu
wollen. „All das Gerede über die Notwendigkeit die ‚technische Rationalität‘ abzu‐
schaffen und die ‚Kommodifizierung‘ zu stoppen, die Notwendigkeit für ‚neue Wer‐
te‘ oder eine ‚nicht-westliche Art zu denken‘“, wird Rorty zufolge jedoch nicht die
materielle Not und Ungleichheit lindern (Rorty 1999c: 227).

Die vom radikalen Teil der Neuen Linken formulierte Fundamentalkritik am
Liberalismus und am US-amerikanischen Nationalstaat stellt für Rorty einen wichti‐
gen Grund für ihre Entfremdung von nicht-akademischen Milieus und ihre zuneh‐
menden Selbstisolation dar (Rorty 1999d). Zu den Eigenschaften dieser Linken zählt
Rorty deshalb einen dezidierten Antiamerikanismus und die Aversion gegen patrioti‐
sche Gefühle, die ihrer Meinung nach im politischen Diskurs nichts zu suchen ha‐
ben. Demgegenüber schlägt Rorty selbst eine linke Version des Patriotismus vor, in
dem die „Gefühlsbindung an das eigene Land“ (Rorty 1999a: 9) die Quelle für eine
moralische Identität der Selbstverbesserung ist und das Projekt einer egalitären Ge‐
sellschaft stützt.

162

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Intellektuelle, Studenten und Akademiker:innen bilden für Rorty die eine Hälfte
der zeitgenössischen Neuen Linken. Hinzu kommen die moderaten Teile der partei‐
politisch organisierten und etablierten Linken, die in den 90er Jahren, wie etwa die
Demokratische Partei unter Bill Clinton, die SPD unter Gerhard Schröder oder New
Labour unter Tony Blair, den „Dritten Weg“ einschlugen und von der Idee der Sozi‐
aldemokratie Abstand nahmen. Die Minderung sozio-ökonomischer Ungerechtigkeit
und der Kampf gegen die Armut kamen dadurch ins Hintertreffen. Ungerechtigkeit
und Armut wurden sogar von der neoliberalen Politik dieser einstmals egalitär ein‐
gestellten Parteien vertieft (Rorty 1999a: 84).

Die kulturpolitische Linke habe allerdings, und das ist in Rortys Augen ihr großer
Nutzen für die Demokratie, die Sensibilität für sadistische Demütigung infolge von
Stigmatisierung und Vorurteilen geschärft. Sie habe dadurch zu einer Erneuerung der
Alten Linken beigetragen, die für das Problem der Stigmatisierung größtenteils blind
gewesen sei. Das Problem aus Rortys zeitdiagnostischer Perspektive ist jedoch, dass
in den letzten Dekaden, über die wichtigen kulturpolitischen Fragen der Minderung
von Demütigung und der zunehmenden Bekämpfung der Stigmata marginalisierter
Gruppen hinaus, keine nennenswerten Erfolge mehr im Kampf gegen die wachsende
ökonomische Ungleichheit erzielt wurden. Sehe man von den akademischen, letzten
Endes politisch fruchtlosen Fundamentalkritiken am Kapitalismus ‚an sich‘ ab, sei
das Problem der Ausbeutung und ökonomischen Ungleichheit immer weniger the‐
matisiert worden. Mit Blick auf die US-amerikanische politische Lage Ende der
1990er Jahre, gab es Rorty zufolge für die akademisierte Linke auch wenig Anlass
dafür, weil diese das Problem der Alten Linken, die Bekämpfung der Ausbeutung
durch konkrete Reformen, schlichtweg aus den Augen verloren hatte.2 Wie Rorty re‐
signiert feststellt, scheint sich die US-amerikanische Linke entweder nur dem Prob‐
lem der Demütigung widmen zu können oder ausschließlich das Problem der Aus‐
beutung in den Blick zu nehmen: „Es ist, als könnte sich die amerikanische Linke
immer nur auf eines konzentrieren – als müsste sie die Stigmatisierungen ignorieren,
um sich auf die Wirtschaft zu konzentrieren, oder umgekehrt“ (Rorty 1999a: 80f).

Folgt man Rorty, so gewinnt man den Eindruck, die kulturpolitisch orientierte
Linke habe sich, von ihrer abstrakten und damit realpolitisch unerheblichen Kapita‐
lismuskritik einmal abgesehen, mit der neoliberalen Mär von der Unsteuerbarkeit
und damit Unreformierbarkeit der Gesellschaft arrangiert. Die linke Version dieser

2 Dass Rorty mit seiner Beschreibung des Wandels der politischen Situation in den 1990er Jahren
durchaus recht hatte, bestätigte jüngst Philipp Ther, der zur Zeit der Wahl Bill Clintons zum US-
Präsidenten an den sozialwissenschaftlichen Fakultäten der amerikanischen Universitäten ein
beachtliches Desinteresse an ökonomischen Fragen und dem Problem der Armut feststellte
(Ther 2019: 51-53). Im Gefolge der politischen Bewegung zur Kampagne für die Kandidaturen
Bernie Sanders, der sich im Wahlkampf als „demokratischer Sozialist“ bezeichnet hatte, ist in
den USA eine kleine Renaissance der Themen der Alten Linken zu beobachten. Allerdings blieb
Sanders Kampagne letztlich erfolglos, was wiederum Rortys Befund über den Wandel der De‐
mokratischen Partei zu bestätigen scheint.

163

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Mär lautet: Die ökonomische Umverteilungspolitik bleibe nutzlos, solange wir nicht
das System, die Wurzel allen Übels, den Kapitalismus, abschaffen. Folglich sei das
Denken über konkrete Reformen Zeitverschwendung, wenn nicht sogar eine Vertei‐
digung des Status quo (vgl. Rorty 1999a: 78). Politischen Gestaltungswillen und die
realpolitische Nutzung staatlich koordinierter top-down Politik zeigt diese Linke nur
noch bei identitätspolitischen Fragen. Kurz gesagt, Rortys Kritik an der kulturell ori‐
entierten Linken richtet sich, vor allem in seinen jüngsten Aufsätzen, die Ende der
1990er Jahre erschienen sind, in erster Linie dagegen, dass infolge der Konzentra‐
tion auf Demütigung und den Abbau von Diskriminierung, das Problem ökonomi‐
scher Ausbeutung von der politischen Agenda verschwunden ist.

Dennoch lehnt Rorty die Ziele und Errungenschaften der linken Kulturpolitik kei‐
neswegs ab oder verweigert ihr die Anerkennung für ihre Erfolge. Ganz im Gegen‐
teil. So sieht er beispielsweise in der von konservativer Seite aus oft übel beleumun‐
deten Political Correctness, einen kulturpolitischen Beitrag zum Projekt einer zu‐
nehmend egalitärer werdenden, inklusiveren und anständigeren (decent) Gesell‐
schaft, die für Stigmatisierungserfahrungen sensibler wird (Rorty 1999a: 79f). Aller‐
dings kritisiert er die heutige Linke für ihre Strategie, politische Ziele mit der Forde‐
rung nach der Anerkennung von „kultureller Differenz“ oder „Minderheitskulturen“
zu verknüpfen. Weder hätten unterdrückte Gruppen stets eine vorzügliche Kultur
vorzuweisen noch sei eine Kultur per se etwas Schützenswertes. Zudem, so wandte
Rorty hellsichtig ein, werde die identitätspolitische Betonung kultureller Unterschie‐
de nicht nur zur Spaltung im linken Lager sondern auch zu gesellschaftlicher Polari‐
sierung führen. Statt über die fehlende Anerkennung von Kulturen solle die Linke
besser von Stigmatisierung und Vorurteilen sprechen (Rorty 2000a).

Die kulturpolitischen Mittel der zeitgenössischen Linken – dekonstruktivistische
Sprachkritik, die Schaffung neuer, inklusiverer Sprachspiele und die Erfindung neu‐
er Vokabulare zur Sichtbarmachung zuvor wenig beachteter Leidenserfahrungen –
werden von Rorty sogar als geeignete Instrumente betrachtet, sofern sie zum Abbau
von Vorurteilen und Stigmata beitragen, die „instinktiven Gefühlsreaktionen“ (Rorty
2000b: 294) gegenüber marginalisierten Gruppen veränderten, eine inklusivere Idee
von Bürgerschaft entstehen ließen und auf diesem Wege Verbesserungen und politi‐
sche Reformen anstoßen (Rorty 1992). Feminismus (Rorty 2000b) und politisierte
literary studies (Rorty 1991a) zählen für ihn vor diesem Hintergrund zu einer begrü‐
ßenswerten kulturpolitischen Avantgarde. Umso verwunderlicher ist deshalb Nancy
Frasers Behauptung, „Rortys theoretischer Rahmen“ würde „kein[en] Platz [lassen]
für [eine] politische Motivation zur Erfindung neuer Idiome, kein Platz für Idiome,
die erfunden werden, um das erzwungene Schweigen oder Verstummen benachtei‐
ligter sozialer Gruppen zu überwinden“ (Fraser 1994: 161). Ihr Vorbehalt, der Libe‐
ralismus von Rorty wäre zu eng und würde für „sozialistische-feministische Politik“

164

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


keinen Raum lassen, scheint ihrer Abneigung gegen den Liberalismusbegriff ge‐
schuldet zu sein.

Fraglos haben die von Rorty stets betonte Unterscheidung von öffentlich und pri‐
vat nur bedingt geholfen seine Position zu klären, weil viele seiner Kritiker:innen
das Private mit der häuslichen Sphäre der bürgerlichen Gesellschaft, damit einherge‐
henden sexistischen Hierarchien und dem Liberalismus, als dem Regime, das diese
Formen der Unterdrückung reproduziert, gleichsetzten (vgl. Fraser 1994: 259f). Sol‐
che Kritiker:innen argwöhnen, Rorty wolle den Status quo der liberalen Gesellschaft
mit all seinen Ungerechtigkeiten entpolitisieren und gegen Veränderungen immuni‐
sieren. Nichts lag Rorty jedoch ferner. Rorty ist ein „postmodernistischer, bourgeoi‐
ser Liberaler“ (Rorty 1991c, Hervorhebung V.S./C.H.) in dem Sinne, dass er, wie
schon sein philosophisches Vorbild John Dewey (1996), die Grenze zwischen privat
und öffentlich als historisch veränderlich erachtete. Was viele seiner Kritiker:innen
nicht bemerken, wenn sie allergisch auf Reizwörter wie Liberalismus und Privat‐
sphäre reagieren, ist, dass Rortys begriffspolitische Intervention, ein progressives
und sozio-ökonomisch egalitäres Verständnis des Liberalismus zu etablieren, in der
Praxis in den seltensten Fällen mit den politischen Projekten seiner – moderaten –
linken Kritiker:innen kollidiert. Ein Umstand, auf den er häufig hinwies und der ihm
als Beleg dafür dient, dass theoretische Differenzen zwischen Philosoph:innen oft
für die konkreten politischen Reformen unerheblich sind (vgl. Rortys Antwort auf
Bernstein 1987: 573).

Es gibt keinen Grund zu glauben, dass der Antiessentialist Rorty abgeneigt war,
sich, wie Fraser dies fordert, „neue Beziehungen von Arbeit und Spiel, Staatsbürger‐
status und Elternschaft, Freundschaft und Liebe“ vorzustellen (Fraser 1994: 167).
Für Rorty ermöglicht gerade die liberale Gesellschaft diesen Pluralismus an Lebens‐
formen, in dem auch Progressive und Minderheiten den Raum finden sollen, mit un‐
terschiedlichen Lebensformen zu experimentieren. Rorty zufolge müssen dafür aber
auch mittels eines starken sozialdemokratischen Reformismus diejenigen Institutio‐
nen und sozialen Voraussetzungen geschaffen werden, die jedem und jeder ermögli‐
chen, diese Freiheit auch im Alltag leben zu können. Die Einschränkung, die mit
Rortys Verständnis von einer liberalen Gesellschaft einhergeht, lautet lediglich, dass
heute niemand mehr beanspruchen kann, die eigenen Vorstellungen von Arbeit und
Spiel, Freundschaft oder Liebe für andere verbindlich machen zu wollen (vgl. Rorty
2000c). Umgekehrt sieht er darin keinen Fehler, in der Öffentlichkeit um die Aner‐
kennung und Toleranz für die privaten Vorstellungen von Elternschaft, Partnerschaft
etc. zu streiten oder durch Überzeugungsarbeit auch andere zu inspirieren. So etwas
geschehe ständig in liberalen postmetaphysischen Gesellschaften, ohne dass sie auf‐
hören würden liberal zu sein.

Anpassungen und Erweiterungen des Bildungskanons sind für Rorty eine adäqua‐
te Strategie, um mit narrativen Mitteln gesellschaftlich praktizierten Sadismus und

165

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


die Leiderfahrungen bestimmter Gruppen denjenigen vor Augen zu führen, die diese
Erfahrungen nicht selber machen (Rorty 1991a: 137ff). Er erachtete hierfür neben
den Sozialwissenschaften den Roman als ein besonders gut geeignetes Mittel. Der
politischen Philosophie hingegen wies er in dieser Hinsicht eine untergeordnete Be‐
deutung zu. Nicht die bessere Theorie oder das zwingende Argument sei entschei‐
dend, sondern die Ausweitung des Mitgefühls und die zunehmende „Fähigkeit zu er‐
kennen, dass die Ähnlichkeiten zwischen uns selbst und ganz andersartigen Leuten
die Unterschiede wettmachen“ (Rorty 2000d: 261). Eine politisch wirksame Aus‐
weitung des moralischen Empfindens und der solidarischen Identifikation ist Rorty
zufolge weniger der Kunst der Überzeugung durch rationales Argumentieren oder
einer ,richtigen‘ Theorie zu verdanken. Das zu glauben, wäre ein metaphysischer
Restbestand der Korrespondenztheorie der Wahrheit (vgl. den Beitrag von Schulen‐
berg in diesem Band). Sie verdanke sich vielmehr der narrativen Integration in das
moralische Selbstbild der liberalen Solidargesellschaft, die trotz ihrer eigenen Hete‐
rogenität und der privaten, weil politisch unerheblichen weltanschaulichen, morali‐
schen oder philosophischen Differenzen, einen „überlappenden Konsens“ (Rawls) li‐
beraler und egalitärer Überzeugungen aufweise.

Die von der kulturellen Linken erzielten Fortschritte haben wir Rorty zufolge des‐
halb nicht deren ausgefeilten akademischen Theorien zu verdanken. Auch wenn die‐
se Diagnose für manche Anhänger politischer Theorien eine narzisstische Kränkung
sein kann, handelt es sich, so Rorty, um eine gute Sache, wenn der gesellschaftliche
Fortschritt nicht von den (richtigen) Theorien des Geschlechts, der Identität oder
dem Begehren abhängig ist (Rorty 1999f: 232). Denn im Reich der Theorien sei ein
Konsens weder zu erwarten noch wünschenswert. Zudem wäre gesellschaftlicher
Fortschritt in diesem Fall auch nur dann zu erreichen, wenn die Mehrheit der Men‐
schen beginnen würde, diese meist sehr opaken und komplexen Theorien zu studie‐
ren. Für die Ausweitung der solidarischen Wir-Gemeinschaft sei es ausreichend, die
Werte der liberalen Gesellschaft auf narrative Weise mit dem Ziel der Verringerung
von unnötigem Leid zu verbinden.

Rortys strategischer Gebrauch des Liberalismusbegriffs als Deckmantel für
seinen demokratischen Sozialismus

Mit Blick auf die liberale Gesellschaft findet sich die Auffassung in der Neuen Lin‐
ken, die zunehmende Inklusion zuvor Ausgeschlossener und die zunehmende Sensi‐
bilisierung für Demütigung sei ein Kontrastpunkt zu einer angeblichen „Logik“ libe‐
ral-demokratischer Gesellschaften. Rorty lehnt diese Ansicht ab, weil sie sich seiner
Meinung nach nachteilig auf den politischen Diskurs auswirkt. Die postmoderne
Kritik am Liberalismus, dieser wäre nur zu einem abstrakten Universalismus fähig

3.

166

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


und nivelliere die Besonderheiten, Unterschiede und spezifische Leiderfahrungen
von denjenigen, die nicht weiß, männlich und vermögend sind (vgl. Young 1993),
stelle eine philosophische Abstraktion dar, die wenig mit den alltäglichen politischen
Praktiken der liberal-demokratischen Gesellschaft zu tun habe (Rorty 1999f: 237).
Letztere lasse sich nicht auf ein formales Rechtssystem reduzieren und sie basiere
auch auf keiner, ihr intrinsischen kapitalistischen, sexistischen, kolonialen, rassisti‐
schen oder irgendwie anders gearteten „Logik“ oder „Alltagsgrammatik“. Zweifellos
haben der Kolonialismus, eine sexistische Arbeitsteilung, Rassismus und Heteronor‐
mativität in der Geschichte der westlichen Demokratien eine wichtige Rolle gespielt
und bis zu einem gewissen Grad tun sie dies auch heute noch. Die liberale Demokra‐
tie deswegen aber mit Bausch und Bogen abzulehnen, wäre aus Rortys Perspektive
jedoch falsch. Dies wäre ein metaphysischer Reflex, eine Essentialisierung einer his‐
torisch kontingenten Entwicklung, der auch den postmetaphysischen Überzeugun‐
gen der kulturpolitischen Linken zuwiderlaufen würde (Rorty 1991a: 137). Dieser
‚metaphysische Fehlschluss‘ bringt die kulturpolitischen Radikalen dazu, als einzige
Lösung dieser Ungerechtigkeiten die Überwindung des ‚Systems‘, des ‚Liberalis‐
mus‘, der ‚westlichen Werte‘ etc. zu sehen. Für den historisch denkenden Rorty hin‐
gegen ist der Einfluss der Geschichte auf unser Denken und Handeln zwar unbe‐
zweifelbar, doch seien wir nicht dazu verurteilt, sklavisch die gesellschaftlichen
Strukturen (und Fehler) auf ewig zu reproduzieren.3 Sie seien gezielt veränderbar.
Probleme der Ungleichheit und des Leidens erforderten keine ausgiebige Kritik des
„Liberalismus an sich“ oder eine elaborierte Theorie, sondern Vorschläge für kon‐
krete realpolitische Maßnahmen, mit denen die liberalen und demokratischen Ideale
verwirklicht werden können. Für Rorty gibt es keinen Grund, warum es keine post‐
sexistische, postrassistische und klassenlose Gesellschaft geben sollte, die liberal
wäre und über den reformistischen Weg erreicht werden könnte.

Rorty argumentiert an dieser Stelle ähnlich wie Habermas, der in Die Einbezie‐
hung des Anderen (1999) argumentiert, dass demokratische Gesellschaften sehr
wohl die institutionellen und kulturellen Voraussetzungen besitzen, Egalität, Freiheit
und Pluralität miteinander zu vereinbaren. Für Rorty helfen gegen Ausbeutung am
besten realpolitisch durchgesetzte sozio-ökonomische Reformen und gegen Sadis‐
mus gibt es entsprechende Forschungs-, Bildungs-, und Kultureinrichtungen, die ge‐
meinsam mit der Politik gegen dieses Unrecht vorgehen. Das Repertoire liberal-de‐
mokratischer Politik und Institutionen müsse nicht denunziert, sondern gestärkt wer‐
den. Die Kritiker:innen der liberalen Gesellschaft übersähen schlicht, dass liberale
Gesellschaften auch „agents of love“ hervorbringen, wie Rorty Menschen blumig

3 Dieser nach Stefan Collini sehr „amerikanische Wunsch […], sich den Zwängen der kollektiven
oder persönlichen Geschichte zu entziehen“ (Eco 1994: 25), weist deutliche Parallelen mit Ror‐
tys Lektürestrategien und seinem Willen auf, sich von der Intention einer Autor:in nicht ein‐
schränken zu lassen.

167

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


nennt, die unsere Aufmerksamkeit auf diejenigen lenken, deren Leid wir bis jetzt
nicht wahrgenommen haben (Rorty 1991d: 206). Somit ist, Rorty zufolge, die kul‐
turpolitische Linke kein Widerpart zur liberal-demokratischen Gesellschaft, sondern
deren Produkt. Insbesondere ihre Tätigkeit an den Universitäten könne ein Instru‐
ment egalitärer Reformanstöße und solidarischer Sensibilisierung sein.

Die Kritik an den Schattenseiten der liberalen Gesellschaft ist für Rorty ein wich‐
tiges Supplement der Demokratie. Den Kritiker:innen des politischen Liberalismus
hält er entgegen: „Sie können die philosophischen Schwachstellen des bürgerlichen
Liberalismus eines [John S.] Mills oder eines [John] Deweys nicht aufzeigen. Sie
können bloß die blinden Flecken aufzeigen, das Versagen, Formen des Leids nicht
wahrzunehmen, die er hätte wahrnehmen sollen“ (Rorty 1999f: 236). Hier fündig zu
werden und neue Opfer von tatsächlicher oder vermeintlicher Grausamkeit auszuma‐
chen, sei kein weiterer Sargnagel für den Liberalismus, sondern bloß ein weiterer
Schritt in der Einübung moralischer Empfindsamkeit. Auch aus diesem Grund hält
Rorty am Fortschrittsbegriff fest, selbst wenn dieser nicht linear verläuft und auch
Rückschritte erfolgen können. Er verbindet ihn mit einem selbstreflexiven Ethno‐
zentrismus, dem zufolge der utopische Gehalt des liberalen Ideals historisch bislang
unerreicht sei: „Die utopische soziale Hoffnung, welche im 19. Jahrhundert aufkam,
ist bislang immer noch die nobelste imaginäre Kreation, die wir kennen“ (Rorty
1998a: 277). Reflexiv ist er, weil er sich selbst zum Gegenstand der Kritik machen
kann, sich seiner eigenen Kontingenz und faktischen Partikularität bewusst ist und
für Neuerungen und Veränderungen strukturell offen bleibt. Neue politische Vokabu‐
lare, die Rorty als kulturpolitische Erfindungen ausdrücklich begrüßt, wie den Femi‐
nismus oder die intellektuelle Befruchtung durch nicht-europäische kulturelle Tradi‐
tionen, sollten wir deshalb als Erweiterung und Ergänzung des alten aber bewährten
liberalen Sprachspiels verstehen, das der eigenen Modifizierung gegenüber offen
bleibe und Raum für Experimente lasse (Rorty 1991b).

Für Rorty sollte hierbei das Auswahlkriterium für Theorien, Ideen, Institutionen,
Reformen etc. ein pragmatisch-konsequentialistisches sein, dahingehend ob diese zu
einer egalitäreren, freieren und wohlhabenderen Gesellschaft beitragen oder nicht.
Für Rorty ist der politische Liberalismus in dieser Hinsicht schlicht ein nützliches
Instrument. Dieses instrumentelle Verständnis des Liberalismus und der für Rorty
wichtige US-amerikanische Kontext politischer Semantik, in dem „liberal“ recht nah
an dem war, was in Europa „sozialdemokratisch“ hieß, liegen seiner These zugrun‐
de, dass der sozialdemokratisierte politische Liberalismus als the only game in town
das einzige ist, was wir in der politischen Auseinandersetzung brauchen, um erfolg‐
reich egalitäre Politik zu betreiben. Bis jetzt habe sich noch nichts Besseres als „das
Vokabular der westlichen Sozialdemokratie des 20. Jahrhunderts“ finden lassen
(Rorty 1991b: 219) und solange sich kein anderes finden lässt, sollten wir es nicht
vorschnell durch ein anderes ersetzen, nur weil wir enttäuscht sind, dass bisher noch

168

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


nicht all seine Versprechen erfüllt wurden. Rorty sah in vielen liberalen Institutionen
einen praktischen Wert, doch sakrosankt waren sie für ihn nicht. Sie sollten sich
einer pragmatischen Nützlichkeitsprüfung ausgesetzt sehen und dann weichen, wenn
sich etwas Besseres finden lasse.

Dieses Plädoyer für einen liberal-demokratischen Reformismus darf deshalb nicht
darüber hinwegtäuschen, dass Rorty trotz seiner Ablehnung revolutionärer Politik in
Demokratien zugleich ein glühender Verfechter dessen war, was man als starke Re‐
formpolitik bezeichnen kann. Während schwache Reformpolitik nur über eine mini‐
malistische Agenda verfügt und gegenüber dem Einsatz von politischer Macht zur
Verwirklichung egalitärer Ziele Zurückhaltung übt, zielt starke Reformpolitik auf
weitgehende Veränderungen ab und scheut auch nicht vor dem Einsatz von Mitteln
wie zivilem Ungehorsam und politischen Streiks zurück (Rorty 1999g: 206f). Im
Vergleich zur revolutionären Politik verläuft sie jedoch inkrementell und zielt nicht
auf den Umsturz der gesamten Gesellschaftsordnung ab.

Ein hervorragender Vertreter starker Reformpolitik ist für Rorty die US-amerika‐
nische Gewerkschaftsbewegung. Und mit Blick auf die Arbeiterbewegung wies er
darauf hin, dass die notwendigen Voraussetzungen für kulturpolitische Fortschritte,
zu denen er gesicherte politische Mitbestimmungsrechte, soziale Sicherheit und freie
Zeit zählt, vor allem den oftmals blutigen Gewerkschaftskämpfen der Vergangenheit
zu verdanken sind. Seiner Meinung nach hat diese Form gewerkschaftlich dominier‐
ter starker Reformpolitik mehr für die US-amerikanische Demokratie getan als alle
Wahlkämpfe zusammengenommen (Rorty 1999e: 257). Dieses Beispiel verdeutlicht,
dass Rorty es nicht in den Sinn kommt, progressive Bewegungen zu „individualisie‐
ren und zu depolitisieren“, wie ihm von Nancy Fraser vorgeworfen wurde (vgl. Fra‐
ser 1991)

Ein weiterer Beleg für Rortys starken Reformismus, der vom gängigen Register
liberal-demokratischer Politikvorstellungen abweicht, ergibt sich aus Rortys Ausein‐
andersetzung mit dem Marxismus. Obwohl er die dem Marxismus zugrunde liegen‐
de geschichtsphilosophische Metaphysik als veraltet ablehnt, stellt das Kommunisti‐
sche Manifest für ihn ein Musterbeispiel eines inspirierenden utopischen Dokuments
sozialer Hoffnung dar, dessen Inspirationskraft vor allem in der Gewerkschaftsbewe‐
gung positiv gewirkt habe (Rorty 1999g: 24f). Der bleibende Wert des Kommunisti‐
schen Manifests wie des Marxismus allgemein besteht für Rorty, über diesen utopi‐
schen Gehalt hinaus, in dessen machtrealistischer Auffassung von Politik als „Klas‐
senkampf“:

„Auch wenn das Kommunistische Manifest veraltet wirkt, formuliert es doch in immer
noch bewundernswerter Weise die wichtige Lektion, die wir angesichts des ungebrems‐
ten Industriekapitalismus gelernt haben: dass der Sturz autoritärer Regierungen und die
Schaffung konstitutioneller Demokratie zur Sicherung von Gleichheit und Anstand zwi‐
schen den Menschen nicht ausreichen. Es ist heute so wahr wie 1848, dass die Reichen
immer versuchen werden, reicher zu werden, indem sie die Armen ärmer machen, dass

169

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


die vollständige Verwandlung der Arbeit in eine Ware zur Verelendung der Lohnempfän‐
ger führen wird und dass ,die moderne Staatsgewalt […] nur ein Ausschuss [ist], der die
gemeinschaftlichen Geschäfte der ganzen Bourgeoisklasse verwaltet‘“ (Rorty 1999g: 20).

Diese Lektion des Manifests ist Rorty zufolge auch für die Demokratien des 20.
und 21. Jahrhunderts relevant. Sie bedeutet praktisch, dass ohne eine organisierte
und stark reformerische Gegenmacht der Vielen auch unter Bedingungen konstitu‐
tioneller Demokratien die mächtigen Wenigen die Oberhand behalten werden. Die
Theorie des Klassenkampfs drückt für Rorty dieser Auffassung entsprechend eine
grundsätzliche Tatsache von Politik aus, dass es nämlich in der Politik primär um die
Machtverteilung zwischen den viel besitzenden Wenigen und den wenig besitzenden
Vielen gehe. Für Rorty haben die Marxisten den Kern von Politik erkannt: „Aus
meiner Sicht lagen die Marxisten mindestens in einer Sache richtig: Die zentralen
politischen Fragen sind solche, die sich um das Verhältnis zwischen Arm und Reich
drehen” (Rorty 1999f: 232). Rorty distanziert sich zwar von den geschichtsphiloso‐
phisch unterfütterten Elementen der Theorie des Klassenkampfs, aber er unter‐
streicht, dass deren Kernaussage eines grundlegenden politischen Konflikts infolge
sozio-ökonomischer Polarisierung immer noch zutreffe und auch im Kontext liberal-
demokratischer Regime als eine strukturprägende Kraft in der Politik weiterhin von
zentraler Bedeutung sei:

„Die Unterscheidung zwischen Bourgeoisie und Proletariat mag heute so veraltet sein
wie die zwischen Heiden und Christen, aber wenn man für ,Bourgeoisie‘ den Aus‐
druck ,die reichsten 20 Prozent‘ und für ,Proletariat‘ den Ausdruck ,die übrigen 80 Pro‐
zent‘ einsetzt, klingen die meisten Sätze des Manifests noch immer wahr. […] Auch die
These, alle Geschichte sei ,die Geschichte von Klassenkämpfen‘, ist immer noch wahr,
wenn man sie so versteht, dass in jeder Kultur, unter jeder Regierungsform und in jeder
vorstellbaren Situation […] diejenigen, die schon die Hand auf dem Geld und der Macht
haben, alle anderen belügen, betrügen und bestehlen werden, um sich und ihren Nach‐
kommen das Monopol auf beides für immer zu sichern“ (Rorty 1999g: 21).

Aus diesem Grund betrachtete Rorty die Existenz einer liberalen Demokratie im
konstitutionellen Sinne als eine notwendige, aber keineswegs hinreichende Bedin‐
gung für politischen Fortschritt. Erforderlich sei darüber hinaus eine demokratische
Praxis, in der die wenig besitzenden Vielen gegenüber den viel besitzenden Wenigen
Macht mobilisieren. Starker Reformismus ist in diesem Sinne eine Politik der Vielen
gegen die Interessen der besitzenden Wenigen, in der die liberal-demokratischen und
staatlichen Institutionen nicht abgeschafft, sondern im Dienste der Vielen umfunk‐
tioniert werden.

Dieser linkspopulistische und radikal reformistische Zug im politischen Denken
Rortys (vgl. Selk 2019) geht in der üblichen liberalen Lesart unter, die Rortys liber‐
tär anmutenden Lobgesang auf die private Selbsterschaffung ins Zentrum stellt. Und
zuweilen vergisst Rorty selbst seinen linkspopulistisch unterlegten starken Refor‐

170

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


mismus, etwa wenn er behauptet, man könne den Fortschritt der aufgeklärten öffent‐
lichen Meinung (Rorty 1992: 114) und der universitären Erziehung zu mehr Mitge‐
fühl überlassen (Rorty 2000d: 259).

Im Lichte seiner späteren politischen Texte liegt es nahe, Rortys Rückgriff auf das
Vokabular des Liberalismus nicht nur als eine Abwehrreaktion gegen die weltfrem‐
den, radikalen Allüren linker Geisteswissenschaftler:innen zu deuten (vgl. Rorty
1999a). Vielmehr spielen für Rorty strategische Erwägungen eine entscheidende
Rolle, die der spezifischen politischen Landschaft in den USA Rechnung tragen sol‐
len. Denn dort sei nach den Verbrechen und dem Zusammenbruch der realsozialisti‐
schen Regime im 20. Jahrhundert, einschließlich einer langen Geschichte antisozia‐
listischer Propaganda, nicht mehr zu erwarten, dass ein positiver Bezug auf den So‐
zialismus eine breite gesellschaftliche Mehrheit erreichen könnte. Warum sollte sich
eine Linke, die politisch erfolgreich sein möchte, diesen rhetorischen Ballast aufbür‐
den?

Blickt man indes auf Rortys sozio-ökonomische Politikvorstellungen, wird
schnell deutlich, dass sie ziemlich genau dem entsprechen, was im US-amerikani‐
schen Kontext als „democratic socialism“ bezeichnet wird. Die Kernpunkte sind:
Ein starker Staat, der eine egalitäre sozio-ökonomische Politik macht, u.a. durch
eine hohe Besteuerung von Vermögen und großen Einkommen, ein gut finanzierter
öffentlicher Dienst, stark regulierte Märkte, eine öffentliche Krankenversicherung
und soziale Sicherheit, eine Wohlfahrtsstaatlichkeit im Dienste der Vielen, eine Be‐
vorzugung von Gewerkschaften und Arbeiterrechten sowie eine linkspopulistische
Rhetorik gegen die happy few (vgl. Rorty 2002). Rorty hoffte, diese Forderungen in
die politische Geschichte und Identität der USA einzuschreiben, anstatt mit dem Be‐
griff des Sozialismus einen vermeintlichen Bruch mit jenem zu insinuieren.

Rortys Verständnis von demokratischer Politik ist majoritär. Nachhaltige Erfolge
im Kampf für mehr Gerechtigkeit und Gleichheit könne es auf Dauer nicht gegen die
Mehrheit geben. Zudem verteidigt Rorty die alte sozialdemokratische, bürokratisch
organisierte top-down Politik. Damit stellt er sich gegen die antietatistischen Vorbe‐
halte radikaler Teile der kulturpolitischen Linken (vgl. McCormick 2019; Süß 2019).
Staatliche Politik nur auf ihren bürokratisch-administrativen Charakter zu reduzieren
sei reduktionistisch und vernachlässige ihren technischen Nutzen, das Leben der
Menschen materiell verbessern zu können und der Idee einer klassenlosen Gesell‐
schaft näherzukommen. Rorty widerspricht damit der seit den 70er Jahren weit ver‐
breitenden Meinung, dass der Staat mit seinen Steuerungsaufgaben überlastet und
gewissermaßen ein institutioneller Idiot sei (vgl. Streeck 2008), und deswegen, so
die neoliberalen Lösungsvorschläge, sich zurückziehen und diese Aufgabe den
„Marktakteuren“ überlassen müsse. Diese Intervention Rortys ist keine Absage an
die Neuen Sozialen Bewegungen und deren Kulturpolitik. Aber sie ist eine freund‐
schaftlich-mahnende Erinnerung an die Neue Linke, die Probleme wachsender Un‐

171

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


gleichheit, die Mitarbeit in Parteien und Gewerkschaften sowie Vorschläge für Re‐
formen nicht zu vergessen.4 Für letzteres sei vor allem eine neue Umverteilungspoli‐
tik vonnöten. Denn der zunehmende sozio-ökonomische Abstieg großer Teile der
Bevölkerung unterminiere die materielle Grundlage einer toleranten und demokrati‐
schen Gesellschaft. Wenn nun auch die Mittelschicht von ökonomischer Deprivation
und Zukunftsängsten heimgesucht werde, gefährde das nicht nur die weitere Aus‐
weitung der moralischen Wir-Gemeinschaft, sondern auch den bisher erreichten mo‐
ralischen Fortschritt. Neid, Missgunst, Konkurrenzdenken und der Kampf um den
Erhalt seiner eigenen gesellschaftlichen Position fragmentieren die solidarische Ge‐
meinschaft. Wie wir zum Abschluss zeigen werden, prognostizierte Rorty vor dem
Hintergrund dieser Diagnose bereits in den 1990er Jahren das Erstarken rechtspopu‐
listischer und autoritärer Kräfte.

Schluss: Rortys pessimistische Zeitdiagnose und die Krise des Liberalismus

So kämpferisch und hoffnungsvoll Rortys akademische Texte auch geschrieben sind,
seine politische Zeitdiagnostik sowie seine Prognose über die Zukunft der Demokra‐
tie stehen hierzu im Kontrast. Sie sind bedrückend pessimistisch. Rorty hielt es für
wahrscheinlich, dass weder demokratische Freiheit noch philosophischer Pluralis‐
mus das nächste Jahrhundert überleben werden (Rorty 1998a: 273f). Im Lichte der
gegenwärtigen Krise der liberalen Demokratie (Runciman 2020) erscheint diese Pro‐
gnose als nicht sehr gewagt.

Bereits Ende der 1990er Jahre beurteilte Rorty das nach dem Fall des Ostblocks
aufkommende Zukunftsszenario eines globalen liberal-demokratischen Zeitalters als
illusorisch. Eine globale Demokratie würde schon deshalb nicht auf absehbare Zeit
entstehen, da nicht abzusehen sei, wie in naher Zukunft auf der globalen Ebene ein
Lebensstandard entstehen könnte, der dem europäischen Niveau gleichkomme und
die Voraussetzungen von Demokratie ermögliche, nämlich Bildung, Freizeit, egalitär
verteilter Wohlstand, inklusive politische Institutionen sowie eine breite politische
Beteiligung. Die liberal-demokratische Weltordnung sei überdies nur im Rahmen ei‐
nes föderalen Weltstaates möglich. Dass dieser entstehe, sei jedoch aus einem weite‐
ren Grund unwahrscheinlich. Die Globalisierung und die Auflösung der Blockkon‐
frontation führten gerade nicht zur one world, sondern brächten eine Fragmentierung
und Pluralisierung der Staatenwelt mit sich. Und mit Blick auf die US-amerikani‐
sche Demokratie beobachtete Rorty eine Phase des Niedergangs, da es zu einem sta‐
gnierenden oder sogar sinkenden Lebensstandard breiter Bevölkerungsschichten
komme, der durch die Vorherrschaft der besitzenden Wenigen und die Globalisie‐

4.

4 Eine ‚unheilige Allianz‘ aus antietatistischen Linken und Neoliberalen wird auch von Fraser
(2017) kritisiert.

172

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


rung ausgelöst werde. Der große historische Fehler der Linken war, dass sie diesem
Prozess nicht genug entgegengesetzt habe. Für Rorty führt die Verschlechterung so‐
zio-ökonomischer Bedingungen der Unter- und Mittelklassen in den westlichen De‐
mokratien infolge der Globalisierung nämlich unweigerlich zu der Abnahme von
Solidarität. Denn wenn sich die verfügbare Menge sozio-ökonomischer Ressourcen
verringert, dann verkleinert sich auch der Kreis von denjenigen, denen gegenüber
man sich zur Solidarität verpflichtet fühlt (Dieleman 2019: 30f). Überdies lasse die
Verarmung breiter Schichten deren Vertrauen in das liberal-demokratische System
unweigerlich schwinden, was wiederum rechtspopulistischen Demagogen in die
Hände spiele. Vor dem Hintergrund dieser Einschätzung prognostizierte Rorty zum
Ende der 1990er Jahre:

„Die ärmeren Wähler würden zu dem Schluss kommen, dass das System versagt habe,
und einen starken Mann wählen wollen, der ihnen verspricht, dass unter ihm die feinen
Bürokraten, raffinierten Anwälte, überbezahlten Anlageberater und postmodernistischen
Professoren nicht mehr das Sagen haben werden“ (Rorty 1999a: 87).

Wie die Wahl Donald Trumps gezeigt hat, war Rortys Einschätzung zutreffend.
Obgleich Rorty die europäischen Wohlfahrtsstaaten oftmals lobend erwähnt, stell‐

te er seine Diagnose über den Niedergang der Demokratie keineswegs nur mit Blick
auf die USA aus. Er sah eine allgemeine Tendenz zur Entdemokratisierung am
Werk, die auch alle anderen Staaten und die restlichen etablierten Demokratien tref‐
fe. Mit Blick auf den von ihm als politischen Kernkonflikt angesehenen Bereich der
Auseinandersetzung zwischen Arm und Reich führt ihn seine skeptische Zeitdiagno‐
se diesbezüglich zu besonders drastischen Formulierungen: „Wir haben mittlerweile
eine globale Oberklasse, die alle wesentlichen wirtschaftlichen Entscheidungen
trifft; sie trifft diese vollständig unabhängig vom Gesetzgeber und a fortiori vom
Willen der Wähler, eines jeden Landes” (Rorty 1999f: 233).

Rorty brachte das Ende der Demokratie allerdings nicht nur mit der Schwäche der
alten Demokratien durch die Entstehung einer globalen Oberklasse als einer ökono‐
misch dominanten Machtelite in Verbindung. Er war auch der Auffassung, dass sich
der Autoritarismus als die Alternative zur Demokratie nach dem Niedergang der
Sowjetunion modernisiert habe. Die autoritären Herrscher in undemokratischen
Staaten haben vom Niedergang der Sowjetunion lernen können. Infolgedessen gin‐
gen sie nun weitsichtiger vor. Sie nahmen Abstand von weltanschaulicher Ideologie
und wendeten sich einer pragmatisch auf den Machterhalt ausgerichteten Strategie
zu, die wesentlich erfolgversprechender sei. Rorty kam vor diesem Hintergrund und
am Ende seines Denkweges deshalb zur „Erkenntnis, dass die Institutionen der libe‐
ralen Demokratie wahrscheinlich nicht von Bestand sein werden [may not endure]“
(Rorty 1998a: 262).

Welche Implikationen haben diese Zeitdiagnose und Rortys Prognose für die von
uns rekonstruierten Thesen und Positionen? Rortys Kritik der kulturpolitischen Lin‐

173

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


ken bleibt relevant, weil sie einen Grund dafür angibt, warum es in westlichen De‐
mokratien zu einer gestiegenen sozio-ökonomischen Polarisierung kam. Die Schwä‐
che der Linken ist für Rorty damit eine wesentliche Ursache der heutigen Krise der
Demokratie. Was Rorty jedoch nicht vorhersehen konnte, war, dass die heutigen
Nachfolger der Neuen Linken durch ihre einseitige Betonung von „Antidiskriminie‐
rung“ selbst zu einer wirtschaftsliberalen Kraft geworden sind. Sie bilden im Ver‐
bund mit neoliberalen Kräften eine eigenartige Querfront, die Nancy Fraser als „pro‐
gressiven Neoliberalismus“ (Fraser 2017) bezeichnet hat. In dieser treibe die neoli‐
berale Rechte den Abbau von Sozial- und Arbeitsrechten voran, während die Anti‐
diskriminierungslinke das progressive Renommee besorge und durch den Abbau von
Diskriminierung den Pool wettbewerbs- und leistungswilliger Arbeitskräfte erweite‐
re.

Kurz gesagt: Durch ihr eigenes Liberalwerden hat die heutige Linke ihre Funkti‐
on in der Demokratie aufgegeben, als ein Korrektiv gegen den ökonomischen Libe‐
ralismus zu wirken. Vor dem Hintergrund von Rortys eigener Zeitdiagnose ist jedoch
nicht zu sehen, wie seine Kritik dieser Entwicklung praktisch werden und dazu füh‐
ren könnte, dass die Linke sich ihrer Aufgabe besönne, neben dem Kampf gegen Sa‐
dismus nun wieder den Kampf gegen Ausbeutung auf die Agenda zu setzen. Mögli‐
cherweise ist die Zeit eines hierfür nötigen linkspopulistischen starken Reformis‐
mus, wie Rorty ihn als ein Ergänzungsprogramm zur linken Kulturpolitik empfahl,
schlichtweg abgelaufen. Eine ganz eigene Art eines starken Reformismus lässt sich
gegenwärtig in „intelligenten Autokratien“ wie der Volksrepublik China beobachten;
die etablierten Demokratien hingegen haben große Probleme, institutionell weitrei‐
chende Reformen und gesellschaftsumgestaltende Politiken in Angriff zu nehmen.
Das Wort „Reform“ hat seinen positiven Beiklang hierzulande längst verloren. Auch
aus diesem Umstand lässt sich ablesen, dass den westlichen Demokratien die soziale
Hoffnung auf kollektive Verbesserungen der gemeinsamen Angelegenheiten vergan‐
gen ist.

Rortys These von der Lernfähigkeit liberal-demokratischer Gesellschaften ist
schließlich im Lichte seiner eigenen Zeitdiagnose, aber auch mit Blick auf die ge‐
genwärtige Diskussion über die Krise des Liberalismus (Michéa 2014) und die re‐
pressiven Seiten liberaler Gesellschaften (Chamayou 2019), nur mit einer weitge‐
henden Einschränkung aufrechtzuerhalten. Zwar haben liberale Gesellschaften durch
die kulturpolitische Erweiterung der Sensibilität für den Sadismus bemerkenswerte
Fortschritte beim Abbau von Stigmatisierung gemacht, aber eine politische Bewe‐
gung, die sich der fortschreitenden sozio-ökonomischen Polarisierung effektiv ent‐
gegenstellen würde, ist nicht in Sicht. Vielmehr zeigen die nahezu hysterischen Ab‐
wehrreaktionen, die Wörter wie „Umverteilung“ oder gar „demokratischer Sozialis‐
mus“ in der Öffentlichkeit auslösen, sobald ein bekannter Politiker sie einmal in den
Mund nimmt, dass es mit der Offenheit der Meinungsführer liberaler Gesellschaften

174

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


für utopische Gesellschaftsentwürfe vielleicht doch nicht so weit her ist, wie Rorty
annahm. Sie bestätigen Rortys Beobachtung, dass der Begriff des Sozialismus in der
öffentlichen Meinung vor allem negative Reaktionen hervorruft. Ob der Ruf nach
diesen Reformen aber erfolgreicher ist, wenn er, wie Rorty es fordert, in liberaler
Verpackung vorgebracht wird? Seine These, dass marxistische und sozialistische
Sprachspiele im gegenwärtigen politischen Diskurs keinen Erfolg haben, bleibt je‐
denfalls plausibel.

Genauer betrachtet, ist Rortys Begriffsstrategie selbst paradox. Wenn die liberale
Gesellschaft offen ist für Neubeschreibungen und utopische Hoffnungen, warum ca‐
mouflierte er dann seinen linkspopulistischen Sozialismus mit einer liberalen Hülle?
Sein eigener, weiter Gebrauch des Liberalismusbegriffs erweist sich bei genauerem
Hinsehen als eine kulturpolitische Strategie durch eine Manipulation des Bedeu‐
tungsgehalts des Begriffs des Liberalismus neue Bedeutungsschichten in den politi‐
schen Diskurs hineinzuschmuggeln. Hierbei folgt Rorty seinem philosophischen
Vorbild John Dewey, der in den 1930er Jahren einen ähnlichen Versuch unternahm,
den US-amerikanischen Liberalismus im Sinne sozialistischer Ideen neu zu be‐
schreiben (Dewey 1987 [1935]). Diese Strategie ist zum einen vor dem Hintergrund
der Begriffsgeschichte des Liberalismus in den Vereinigten Staaten und der dortigen,
von unserer Begriffsverwendung abweichenden, Gebrauchsweise des Ausdrucks „li‐
beral“ zu sehen. Seit der Progressive Era und vor allem zur Zeit des New Deal hatte
er populistische und sozialdemokratisch-etatistische Konnotationen angenommen
(Lepore 2019: 444). Zum anderen hat sie aber auch etwas damit zu tun, dass nach
dem Fall der Berliner Mauer und dem ideologischen Bankrott des Marxismus-Leni‐
nismus die Linke mit der Frage konfrontiert war, an welchem politischen Sprach‐
spiel sie sich nun mehr beteiligen will. Rorty plädierte dafür, die Linke möge sich
dem Vokabular des Liberalismus bedienen. Diese Strategie hat sich im Angesicht
der Krise des Liberalismus nicht nur historisch erschöpft, sie führt auch zu einem
begriffspolitischen Eigentor, denn durch die Öffnung des Liberalismus für die Linke
hat Rorty ausgerechnet derjenigen Entwicklung Schützenhilfe geleistet, die er zeitle‐
bens vehement kritisiert hatte.

Literatur

Bernstein, Richard J. 1987: „One Step Forward, two Steps Backward. Richard Rorty on Libe‐
ral Democracy and Philosophy“. In: Political Theory, 15 (4), S. 538-563.

Chamayou, Grégoire 2019: Die unregierbare Gesellschaft. Eine Genealogie des autoritären
Liberalismus. Berlin.

Dewey, John 1987 [1935]: „Liberalism and Social Action“. In: Boydston, J. A. (Hrsg.): The
later works, Bd. 11. Carbondale, IL, S. 1–65.

175

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Dewey, John 1996. Die Öffentlichkeit und ihre Probleme. Bodenheim.
Dieleman, Susan 2019: „Class Politics and Cultural Politics“. In: Pragmatism Today, 10 (1),

S. 23-36.
Eagelton, Terry 2009: Was ist Kultur? Eine Einführung. München.
Eco, Umberto 1994: Zwischen Autor und Text. Interpretation und Überinterpretation.

München/Wien.
Fraser, Nancy 1991: „From Irony to Prophecy to Politics: A Response to Richard Rorty“. In:

Michigan Quarterly Review, 20 (2), S. 259-266.
Fraser, Nancy 1994: „Solidarität oder Singularität? Richard Rorty zwischen Romantik und

Technokratie“. In: Dies. Widerspenstige Praktiken. Macht, Diskurs, Geschlecht. Frankfurt
am Main, S. 143-170.

Fraser, Nancy 2017: „Für eine neue Linke oder: Das Ende des progressiven Neoliberalis‐
mus“. In: Blätter für deutsche und internationale Politik, (2), S. 71-76.

Geuss, Raymond 2008: „Richard Rorty at Princeton. Personal Recollections“. In: Arion, 15
(3), S. 85-100.

Habermas, Jürgen 1999: Die Einbeziehung des Anderen. Studien zur politischen Theorie.
Frankfurt am Main.

Lepore, Jill 2019: These Truths. A History of the United States. New York.
McCormick, John P. 2019. „Niccolò Machiavelli“. In: Comtesse, Dagmaret al. (Hrsg.): Radi‐

kale Demokratietheorie. Ein Handbuch. Berlin, S. 27-39.
Michéa, Jean-Claude 2014: Das Reich des kleineren Übels. Über die liberale Gesellschaft.

Berlin.
Rorty, Richard 1987: „Thugs and Theorists: A Reply to Bernstein“, in: Political Theory, 15

(4), S. 564-580.
Rorty, Richard 1991a: „De Man and the American Cultural Left“. In: Ders.: Essays on

Heidegger and Others. Philosophical Papers Bd. 2, Cambridge, S. 129-139.
Rorty, Richard 1991b: „Cosmopolitanism without Emancipation. A Response to Jean-

François Lyotard“. In: Ders.: Objectivity, Relativism, and Truth. Philosophical Papers Bd.
1. Cambridge, S. 211-222.

Rorty, Richard 1991c: „Postmodernist Bourgeois Liberalism“. In: Ders.: Objectivity, Relati‐
vism, and Truth. Philosophical Papers Bd. 1, Cambridge, S. 197-202.

Rorty, Richard 1991d: „On Ethnocentrism. A Reply to Clifford Geertz“. In: Ders.: Objectivi‐
ty, Relativism, and Truth. Philosophical Papers Bd. 1, Cambridge, S. 203-210.

Rorty, Richard 1992: Kontingenz, Ironie und Solidarität. Frankfurt am Main.
Rorty, Richard 1999a: Stolz 1991d auf unser Land. Die amerikanische Linke und der Patrio‐

tismus. Frankfurt am Main.
Rorty, Richard 1999b: Philosophy and Social Hope. New York.
Rorty, Richard 1999c: „Love and Money“. In: Ders.: Philosophy and Social Hope. New York,

S. 223-228.
Rorty, Richard 1999d: „The Unpatriotic Academy“. In: Ders.: Philosophy and Social Hope.

New York, S. 252-254.
Rorty, Richard 1999e: „Back to Class Politics“. In: Ders.: Philosophy and Social Hope. New

York, S. 255-261.

176

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Rorty, Richard 1999f: „Globalization, the Politics of Identity and Social Hope“. In: Ders.:
Philosophy and Social Hope. New York, S. 228-239.

Rorty, Richard 1999g: „Failed Prophecies, Glorious Hopes“. In: Ders.: Philosophy and Social
Hope. New York, S. 201-209.

Rorty, Richard 2000a: „Is ‚Cultural Recognition‘ a Useful Concept for Leftist Politics?“. In:
Critical Horizons, 1 (1), S. 7-20.

Rorty, Richard 2000b: „Feminismus und Pragmatismus“. In: Ders.: Wahrheit und Fortschritt.
Frankfurt am Main, S. 291-328.

Rorty, Richard 2000c: „Wilde Orchideen und Trotzki“. In: Ders.: Philosophie & die Zukunft.
Frankfurt am Main, S. 137-159.

Rorty, Richard 2000d: „Menschenrechte, Vernunft und Empfindsamkeit“. In: Ders.: Wahrheit
und Fortschritt. Frankfurt am Main, S. 241-290.

Rorty, Richard 2002: „Against Bosses, Against Oligarchies. A Conversation with Richard
Rorty“. Chicago.

Runciman, David 2020: So endet die Demokratie. Frankfurt am Main und New York.
Schacht, Ulrich 2017: „Wie viel Richard-Rorty-Kritik am linksliberalen Establishment steckt

in Donald Trumps Inauguralrede?“. In: Tumult, Frühjahr 2017, S. 5-9.
Selk, Veith 2019. „Richard Rorty“. In: Comtesse, Dagmar et al. (Hrsg.): Radikale Demokratie‐

theorie. Ein Handbuch. Berlin, S. 400-409.
Streeck, Wolfgang 2008: „Von der gesteuerten Demokratie zum selbststeuernden Kapitalis‐

mus: die Sozialwissenschaften in der Liberalisierung.“ MPIfG Working Paper 8 (7). Köln.
Süß, Rahel Sophia 2019. „Theorie und Praxis“. In: Comtesse, Dagmar et al. (Hrsg.): Radikale

Demokratietheorie. Ein Handbuch. Berlin, S. 793-806.
Ther, Philipp 2019: Das andere Ende der Geschichte. Über die Große Transformation. Berlin.
Young, Iris Marion 1993: „Das politische Gemeinwesen und die Gruppendifferenz. Eine Kri‐

tik am Ideal des universalen Staatsbürgerstatus“. In: Nagl-Docekal, Herta/Pauer-Studer,
Herlinde (Hrsg.): Jenseits der Geschlechtermoral. Beiträge zur feministischen Ethik.
Frankfurt am Main, S. 267-304.

177

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Susana de Castro

Intellektueller Fortschritt im Wandel der Zeit.
Probleme der Feminismus-Rezeption Richard Rortys*

„Es scheint mir also, dass das Bemühen über den Feminismus nachzudenken, auf Rortys
Denken einen entscheidenden Einfluss hatte. Es ist ein Beispiel einer Art von Paradig‐
menbruch, von dem Feminist*innen schon lange sagten, dass er auftreten muss, wann
immer androzentrische Verständnisweisen gezwungen sind, sich mit der Geschlechterfra‐
ge auseinanderzusetzen“ Nancy Fraser (2010: 51).

Einleitung

Richard Rorty wurde berühmt dafür den Anti-Fundamentalismus (anti-foundationa‐
lism) zu verteidigen, das heißt die Überzeugung zu vertreten, dass es kein Absolutes
gibt, von dem aus „der Blick von nirgendwo“ gerechtfertigt werden kann. Deswegen
ist es vermutlich keine Überraschung, dass er während seines Lebens von unter‐
schiedlichen Leuten diametral gegensätzlich verstanden wurde. Auf der einen Seite
fanden einige, wie zum Beispiel Simon Blackburn (2005: 58), seine Haltung zur
Ethik und zur Epistemologie zu radikal, weil er die Suche nach Gewissheit ablehnte
und eine Position des Perspektivismus und Anti-Fundamentalismus eingenommen
hat. Auf der anderen Seite erachteten viele linke Pragmatist*innen wie Cornell West
(1989), Nancy Fraser (1994, 2010), Joan Williams (1992) und Richard Bernstein
(1987) seine neopragmatische Interpretation des Pragmatismus als zu liberal und zu
bourgeois, um soziale Gerechtigkeit zu fördern und soziale Ungleichheit anzugrei‐
fen. Für Bernstein zum Beispiel „ist Rortys Verteidigung des Liberalismus nicht
mehr als eine Apologie des Status quo“ (Bernstein 1987: 542). Jedoch besteht, wie
Cornel West bemerkt, zwischen seiner anti-fundamentalistischen Haltung in episte‐
mologischen Fragen und seiner neopragmatischen Version des Pragmatismus ein
ebenfalls zu kritisierender Zusammenhang. Indem Rorty die politische Bedeutung
der Philosophie für die postphilosophische Kultur zurückwies und den moralischen
Fortschritt allein den Poet*innen zusprach, spielte er der Aufrechterhaltung des
‚american way of life‘ in die Hände, ungeachtet all der damit zusammenhängenden
politischen und sozialen Probleme (West 1989: 199). In ähnlicher Weise kritisiert

1.

* Aus dem amerikanischen Englisch ins Deutsche übersetzt von Torben Schwuchow und
Christoph Held.

179

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


auch Williams, dass es Rorty nicht „gelingt […] zu erkennen, wie sein Model der
Selbsterschaffung (self-creation) subtil aber systematisch seinen Blick von seinen ei‐
genen egalitären Ansprüchen ablenkt“ (Williams 1992:144).

In diesem Essay möchte ich diese Probleme im politischen Denken Richard
Rortys näher skizzieren und dabei zeigen, wie sich Rortys Sichtweise auf intellektu‐
ellen Fortschritt gewandelt hat. In einem ersten Schritt werde ich Rortys sukzessive
Abkehr von seinen egalitären Zielen auf persönliche Enttäuschungen zurückführen.
Als junger Erwachsener sah Rorty in linken Großtheorien die Möglichkeit sowohl
die Welt zu verbessern als auch persönliche Genugtuung zu erfahren, aber später
musste er feststellen, dass die Hoffnung, beides miteinander zu verbinden, vergebens
war. Die privat-ästhetische Selbsterschaffung, die Rorty philosophisch vor allem auf
Heidegger und Nietzsche zurückführt, erfuhr durch diese enttäuschte Hoffnung in
Rortys politischem Denken eine Aufwertung.

In einem zweiten Schritt möchte ich kritisch auf Rortys bekannte Unterscheidung
zwischen privat und öffentlich eingehen. Diese Unterscheidung stellt in erster Linie
Rortys Versuch dar, seine egalitären und seine privat-ästhetischen Interessen mitein‐
ander zu verbinden. Im Zentrum meiner Kritik steht dabei Rortys Anleihe an die Ro‐
mantik, die sich vor allem in seiner Betonung des androzentristisch geprägten Bildes
eines starken Dichters zeigt, der allein für den intellektuellen Fortschritt liberaler
Demokratien verantwortlich sein soll. Rortys philosophisches Festhalten am Prag‐
matismus und sein Bekenntnis zu Demokratie und Gemeinschaft sind jedoch mit
diesem Romantizismus unvereinbar.

Wie ich anschließend am Beispiel seiner Vorlesung aus dem Jahre 1991 zum The‐
ma „Pragmatismus und Feminismus” zeigen möchte, hat die kurze Lektüre feminis‐
tischer Autorinnen Rorty bei seinem Versuch, Pragmatismus und Romantizismus nä‐
her zusammenzubringen, zwar geholfen, aber wie ich im letzten Schritt dieses Es‐
says argumentieren werde, greift seine daraus resultierende Sichtweise immer noch
zu kurz. Sie liefert keine zufriedenstellende Antwort auf das Problem der aktuellen
globalen kapitalistischen Herrschafts- und Ausbeutungsverhältnisse.

Rortys Enttäuschung

Als ein frühreifes Kind, so erzählt uns Rorty in einem Interview, ist er dem Mobbing
seiner Mitschüler entkommen, indem er bereits mit 15 Jahren auf das College wech‐
selte (vgl. Rorty 2013). Er habe sich vorgestellt, dass seine Peiniger verschwinden
würden, sobald der Kapitalismus überwunden sei. Er sei in dieser Zeit der Auffas‐
sung gewesen, dass er sich am Kampf gegen seine damaligen Peiniger, und gegen
die Bösen überhaupt, beteilige, wenn er sich akademisches Wissen aneigne (vgl.
Rorty 2000: 142). Ich wage zu behaupten, dass Rorty uns mit seiner Anekdote aus

2.

180

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


seiner Kindheit vor den Tücken warnen will, einen Jungen in einer patriarchalen
Kultur aufzuziehen. Sie zeigt, dass dieses kulturelle Umfeld die intellektuellen Prä‐
ferenzen beeinflussen kann. Und wir können uns gut vorstellen, dass viele Philo‐
sophen wie Rorty für ihr Interesse an Büchern, anstatt an Sport oder Mädchen, in der
Schule gequält wurden. Als Erwachsene tragen sie immer noch dieses kleine gehän‐
selte Kind in sich. Im Erwachsenenalter wollen sie ihre körperliche Schwäche mit
ihrer intellektuellen Autorität kompensieren.

Wenn jemand, wie Rorty, in eine Familie geboren wird, die sich ganz dem Enga‐
gement linker Politik verschrieben hat, bekommt er ein solches soziales Bewusst‐
sein, dass er glaubt, sein ganzes Leben würde von der sozialen Mission bestimmt
sein, das Elend auf der Welt zu beenden und das Leid der Armen zu verringern. Alle
anderen Interessen, wie das Musizieren oder das Schreiben von Liebesgeschichten,
werden dann als Ablenkungen von der eigentlichen Mission angesehen. Die Welt
wird auf diese Weise in gute und böse Menschen unterteilt. Mit Blick auf diese
wichtige Mission neigt man dann dazu zu glauben, dass partikulare Vorlieben beisei‐
tegelassen werden müssen, damit man sich ganz der noblen und gerechten Sache
hingeben kann, um einer der Guten zu sein. 30 Jahre nachdem er auf das College
kam, also während seiner Arbeit an Der Spiegel der Natur (1987), war Rorty seinem
Ziel, weswegen er ursprünglich Philosophie studierte, jedoch immer noch nicht nä‐
her gekommen (vgl. Rorty 2000: 149). An diesem Punkt seines intellektuellen Le‐
bens machte er die für ihn verstörende Feststellung, dass seine Hoffnung falsch war,
derartige Menschen, wie die, die ihn in seiner Schulzeit gequält haben, würden keine
Kinder mehr belästigen, wenn endlich die Gesellschaft den Philosophen und ihren
Lehren über die Moral zuhören würde. Er folgerte daraus, dass man beide Arten des
Interesses, das öffentliche und das private, mit dem gleichen Engagement verfolgen
und dabei „jene Lauterkeit des Herzens bewahren“ kann, „die Lenin zu verlieren
fürchtete, falls er zu viel Beethoven hörte“ (Rorty 2000: 156).

In dieser Zeit entwickelte Rorty eine neue Weise über die öffentliche Rolle des
linken Intellektuellen in einer liberalen Demokratie nachzudenken. Geprägt durch
sein linkes Elternhaus wusste er zwar, dass Intellektuelle Personen sind, denen so‐
ziale Gerechtigkeit und das Projekt, die Welt zu einem besseren Ort zu machen, am
Herzen liegen. Auf der anderen Seite stimmte er aber Ernesto Laclaus Diagnose zu,
dass der Zyklus der Ereignisse, der mit der Russischen Revolution begann, endgültig
vorbei ist (vgl. Laclau 1990: ix, vgl. dazu Rorty 2003a). Seit der Russischen Revolu‐
tion waren die Vorstellungen der internationalen Linken überall auf der Welt von der
Kraft dieses revolutionären Verständnisses von sozialer Gerechtigkeit bestimmt.
Aber heute würde es, nach der Meinung von linken Intellektuellen wie Laclau und
Rorty, kein Intellektueller mehr für möglich halten, dem leninistischen Ideal des In‐
tellektuellen nachzueifern, der besser als alle anderen weiß, wie man die Massen or‐
ganisiert und der ein tiefes Verständnis „von den zugrunde liegenden Kräften [hat],

181

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


welche das Schicksal menschlicher Gemeinschaften bestimmen“ (Rorty 2003a:
329). Der leninistische Intellektuelle ist nur ein Beispiel einer langen Liste von Intel‐
lektuellen, die von Platon über Marx zu vielen anderen reicht, die der Ansicht wa‐
ren, dass Intellektuelle einen privilegierten Zugang zur Wahrheit haben und über die
besondere Fähigkeit der Vorhersage verfügen.

Seit ihren Anfängen bei Platon war Gerechtigkeit eines der Ziele der Philosophie.
Da laut Platon die Philosophie über einen privilegierten Zugang zur menschlichen
Seele verfüge, herrsche Gerechtigkeit erst dann, wenn die Philosophen Könige sind
oder die Könige zu philosophieren anfingen. In ganz ähnlicher Weise glaubten linke
marxistische Intellektuelle, dass Gerechtigkeit solange nicht herrschen könne, solan‐
ge der Kapitalismus nicht überwunden und die Kultur nicht dekommodifiziert sei.
Das begründeten sie mit ihrem Wissen über die Beschaffenheit und die Bewegung
der Geschichte. Geprägt durch seine eigenen vergeblichen Mühen den philoso‐
phischen Schlüssel zur Gerechtigkeit zu finden, hoffte Rorty, dass wir uns nun, da
sich nach 1989 alles verändert hatte, von der gemeinsamen Überzeug von Platon
und Marx befreien könnten. Nun werde sich die Linke, an Stelle des Sozialismus, in
der Sozialdemokratie und in einer Art von „sozialstaatliche[m] Kapitalismus mit
menschlichem Gesicht“ einrichten müssen (ebd.: 329f). Für Rorty war die Zeit reif
für einen Wandel des linken Vokabulars. Statt Vokabeln wie „Kapitalismus“, „Sozia‐
lismus“, „Kampf gegen den Kapitalismus“, „bürgerliche Ideologie“, „Warencharak‐
ter der Arbeit“ oder „Aufspaltung der Gesellschaft in Klassen“ zu verwenden, soll‐
ten Linke anfangen in banalen und untheoretischen Begriffen vom Kampf „gegen
vermeidbares menschliches Elend“, „gegen Habgier und Eigennutz“, „gegen Hun‐
gerlöhne“, „gegen Unterschiede in den Erziehungsausgaben pro Schüler und in der
Gesundheitsversorgung“ zu sprechen (ebd.: 330).

Mit Ernesto Laclau stimmt Rorty dahingehend überein, dass diese allmähliche
Veränderung des Vokabulars jedoch nicht nur eine Folge jüngerer politischer Ereig‐
nisse, sondern auch eine Folge des philosophischen Wandels sei, den vor allem
Nietzsche und Heidegger eingeleitet hätten. Rorty beschreibt diese beiden Denker
als Ironiker, nicht aber als Liberale (vgl. Rorty 2012: 162-201). Sie waren Ironiker
genug, um festzustellen, dass es keine Essenzen gibt, die die Philosophie entdecken
könne. Aber sie waren nicht in ausreichendem Maße Historizisten und Antimetaphy‐
siker, um zu akzeptieren, dass es in der bürgerlichen Kultur keinen Platz mehr für
eine Philosophie gibt, die einen absoluten Wahrheitsanspruch für sich behaupten
kann. Wie Lenin dachten sie, dass die bürgerliche Kultur beseitigt werden müsse
(vgl. Rorty 2003a: 332).

Für Rorty sind Heidegger und Nietzsche beide Ironiker, da sie das für Philo‐
sophen typische Unbehagen spürten, in eine Welt geworfen zu sein, die sie nicht
selbst geschaffen haben. Denn dann könnten sie nicht der Vergangenheit mit den
Worten, wie Nietzsche dies ausdrückte, ‚So wollte ich es‘ (vgl. Rorty 2012: 62) ge‐

182

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


genübertreten. Um dieser Gewöhnlichkeit zu entkommen und Authentizität zu errei‐
chen, folgten sie Samuel Taylor Coleridges Empfehlung, den Geschmack selbst zu
schaffen, der über sie richten wird (vgl. dazu ebd.: 164). In dieser Hinsicht waren sie
anti-metaphysische Denker, die nicht daran glaubten, dass es universelle Wahrheiten
gibt, die durch die Erkundung des Selbstbewusstseins entdeckt werden können. Den‐
noch repräsentierten metaphysische Wahrheiten für sie zumindest partikulare Inter‐
essen und Perspektiven. Daher waren sie sich bewusst, dass das Wichtigste, das sie
tun konnten, in der Schaffung eines neuen Vokabulars bestand. Eines Vokabulars,
das von allen aufgenommen werden soll, um so selbst die Maßstäbe zu schaffen,
nach denen ihre eigenen Handlungen und Werke beurteilt werden würden (vgl. ebd.:
162-201).

Nietzsche und Heidegger haben durch ihre Hervorhebung des ,wirklich Wahren‘
also nie eine metaphysische Voreingenommenheit abgelegt und so weder die Kon‐
tingenz noch die historische Bedingtheit ihrer eigenen Erzählungen akzeptiert. Sie
betrachteten darüber hinaus auch die Massendemokratie nicht als einen politischen
Fortschritt, sondern als ein Zeichen für Nihilismus und Verfall. Natürlich hat Rorty
ihnen darin nicht zugestimmt. Anders als zum Beispiel Habermas hat Rorty aus
Nietzsches und Heideggers Verachtung gegenüber der liberalen Demokratie aber
auch nicht den Schluss gezogen, dass ihr Beitrag zur Philosophie gänzlich verworfen
werden sollte. Nach Rorty sollten wir ihre Arbeiten auf das Private, auf die Suche
nach privater Selbsterschaffung beschränken, niemals jedoch sollten wir auf ihre
Ideen zurückgreifen, wenn es um die Gestaltung des öffentlichen Lebens geht (vgl.
ebd.). Nancy Fraser versteht diese liberale Unterscheidung zwischen einem privaten
und einem öffentlichen Gebrauch von Philosophie als Rortys Versuch, zwischen sei‐
nen egalitären und seinen romantisch-ästhetischen Interessen zu vermitteln. Auf der
einen Seite steht seine durch das Elternhaus geprägte Überzeugung, dass Philoso‐
phie der sozialen Hoffnung, das heißt dem Aufbau einer bessere Gesellschaft, dienen
muss; auf der anderen Seite befindet sich das romantische beziehungsweise das äs‐
thetische Interesse an privater Selbsterschaffung (vgl. Fraser 1994).

Die Frage aber, was, wenn nicht die Suche nach dem ,wirklich Wahren‘, einen In‐
tellektuellen zur Schaffung eines neues Vokabulars führen kann, bleibt in Rortys Ab‐
wendung von der Metaphysik, die ja seiner Meinung nach auch Nietzsche und
Heidegger nicht gänzlich ablegen konnten, offen. Interessant ist nun, dass Rorty den
Kern des intellektuellen Schaffensprozesses auf die Hoffnung zurückführt, ein beste‐
hendes Paradigma durch ein neues zu ersetzen. Von Harold Bloom leiht er sich dafür
den Ausdruck der „,Angst des starken Dichters vor Beeinflussung‘, seinen ,Horror,
erkennen zu müssen, dass er nur eine Kopie oder ein Replik ist‘“ (Bloom zitiert nach
Rorty 2012: 53). Als ,starker Dichter‘, Rorty spricht auch von „dem Vorkämpfer der
Spezies“ (ebd.: 48) oder „dem Held der Menschheit“ (ebd.: 56), kann jeder Intellek‐
tuelle bezeichnet werden, der es durch seinen privaten Drang geschafft hat, eine ge‐

183

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


wohnte Welt hinter sich zu lassen und eine eigene Welt zu schaffen, das heißt sich
selbst zu schaffen und ein neues Vokabular zu kreieren – sei es in der Wissenschaft,
in der Dichtung oder in der Philosophie. So könnte man für die Philosophie bei‐
spielsweise sagen, dass Heideggers Angst durch Nietzsches Vokabular provoziert
wurde und Derridas Angst durch Heideggers Vokabular.

Diese neue Sichtweise Rortys auf intellektuellen Fortschritt kann als das roman‐
tische Erbe in Rortys politischem Denken bezeichnet werden. Durch dieses Erbe
vernachlässigt er jedoch nicht nur die egalitären Ziele seiner Jugend, zudem nimmt
er androzentrische Elemente in sein Denken auf, die gerade aus einer feministischen
Sichtweise zu kritisieren sind.

Das romantisch-androzentrische Erbe in Rortys Unterscheidung zwischen privat
und öffentlich

Rortys neue Perspektive auf den intellektuellen Fortschritt entspricht einer maskuli‐
nistischen Sichtweise, die durch die romantische Version des starken Dichters inspi‐
riert wurde. Rorty beschreibt die Talente des starken Dichters als Meisterschaft und
Autonomie – „Autonomie […] ist etwas, was bestimmte besondere Menschen durch
Selbsterschaffung zu erreichen hoffen und einige von ihnen tatsächlich erreichen“
(Rorty 2012: 117). „Meisterschaft“ und „Autonomie“ waren Schlüsselthemen in der
Bewunderung der Romantiker für den starken Dichter (vgl. dazu Williams 1992:
145): „Die Romantiker fühlten ein spezielles Bedürfnis nach männlichen Metaphern,
denn ihr Ziel war es, die Gefühle zu feiern – ein Bedürfnis das traditionell den Frau‐
en zugeschrieben wurde“ (ebd.: 146).

Um aber nicht der unmännlichen Verletzlichkeit passiver Gefühle zu verfallen,
haben die Romantiker emotionale Verletzlichkeit in männliche Selbstbeherrschung
verwandelt. Das Ziel der Romantiker war es, Frauen aus der Dichtung auszuschlie‐
ßen, indem sie die Kriterien, mit denen die Dichtung beurteilt werden sollte, selber
festlegten. Diese Kriterien basierten alle auf den Ideen der Selbstverwirklichung, der
Autonomie und der Einsamkeit. Da sie wussten, dass es zu dieser Zeit für Frauen
unakzeptabel war, ein autonomes und einsames Leben zu führen, schlossen sie Frau‐
en aus dem Club der großen Dichter aus. Denn die Dichtung der Frauen war geprägt
von ihren Lebenserfahrungen. Sie thematisierten daher eher ihre Verantwortungen
gegenüber anderen und nicht radikale Autonomie (vgl. ebd.: 147).

Nach Joan Williams wählte Rorty das romantische Vokabular, um den neuen In‐
tellektuellen einer säkularen und liberalen Gesellschaft zu beschreiben, da dieser
ähnlich wie die Romantiker dafür kämpfte, bestehende kulturelle Symbole zu über‐
winden. Der romantische Dichter kämpfte mit dem Wissenschaftler um männliche
Autorität, genau wie Rorty mit der aus seiner Sicht gescheiterten metaphysischen

3.

184

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Philosophie kämpfte: „In seinem Bestreben die Bedeutung des Wissenschaftlers her‐
unterzuspielen, adoptiert Rorty die Strategie der Romantiker, den Dichter mit männ‐
lichen Attributen zu versehen, um ihren Anspruch auf kulturelle Autorität zu unter‐
streichen“ (ebd.: 147). Diese romantische Wende in seinem Neopragmatismus
brachte Rorty viel Kritik ein. Viele kritisieren, dass Rortys ästhetische Deutung der
Aufgabe des Intellektuellen, die er vor allem in der Schaffung eines neuen Vokabu‐
lars sah, ihn von seinen früheren egalitären Zielen (zu diesen siehe Rorty 1988) ab‐
hielt:

„Eine der am stärksten abstoßenden und am wenigsten überzeugenden Aspekte dieser
Modelle, die die Selbsterschaffung, die Autonomie und Meisterschaft preisen, ist ihre
Annahme, dass die wahre Selbstverwirklichung allein in einer ständigen Jagd nach den
Eigeninteressen liege“ (Williams 1992: 153).

Es ist mehr als offensichtlich, dass sowohl Frauen als auch Männer Autonomie und
Bindungen brauchen. Um ein reiches und erfülltes menschliches Leben zu führen
braucht es beides. Rorty argumentiert daher widersprüchlich, wenn er behauptet,
man könne ein liberaler Ironiker sein – ein Mensch, zu dessen tiefstem Bedürfnis
nach Rorty auch die Hoffnung gehört, „dass Leiden geringer wird, dass die Demüti‐
gung von Menschen durch Menschen vielleicht aufhört“ (Rorty 2012: 14) – und
gleichzeitig das Recht der Menschen verteidigt, so „privatistisch“ und „irrational“ zu
sein wie sie sein wollen, solange sie anderen keinen Schaden zufügen (vgl. ebd.:13).

Wie ich im Folgenden zeige, hat Rorty allerdings später, dank der Lektüre femi‐
nistischer Autorinnen, diese problematische Sichtweise des moralischen Fortschritts
verändert und zum ersten Mal wahrgenommen, dass die Veränderung eines Vokabu‐
lars ein Gruppenunternehmen und nicht die einsame Aktion eines starken Dichters
ist (vgl. Fraser 2010).

Rortys Lektüre feministischer Autorinnen und die Revision des starken Dichters

In seiner Vorlesung zum Thema „Feminismus und Pragmatismus“1 stimmt Rorty mit
der feministischen Aktivistin Catharine MacKinnon überein, dass, sobald eine Frau
an den Obersten Gerichtshof berufen wird, davon auszugehen ist, dass sie endlich
anfängt, das Gesetz als Frau für alle Frauen einzusetzen. Auch wenn MacKinnon
nicht weiß, was Frauen als Frauen eigentlich zu sagen hätten, ist sie davon über‐
zeugt, dass „eine Stimme, die, wenn sie nicht zum Schweigen gebracht wird, etwas
bislang Unerhörtes sagen könnte“ (MacKinnon zitiert nach Rorty 2003b: 291). Im
Gegensatz zu den universalistischen Philosoph*innen, die davon ausgehen, dass der

4.

1 Rorty hielt diesen Vortrag im Frühjahr 1991 an der University of Michigan. Wir zitieren hier
nach der deutschen Ausgabe Rorty 2003b.

185

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


gesamte logische Raum, der für die moralischen Erörterungen benötigt wird, bereits
vorhanden und abgeschlossen ist, argumentiert Rorty in seiner Vorlesung, dass sich
die Formen der moralischen Erörterungen im Laufe der Geschichte verändern kön‐
nen. Moralischer Fortschritt ist für ihn auf eine Erweiterung des bisher bestehenden
logischen Raums angewiesen. Unter logischem Raum sind all jene Normen, Re‐
geln, ,der gesunde Menschenverstand‘ sowie die Sitten und Meinungen zu verste‐
hen, die die Werte einer Gesellschaft beschreiben. Der logische Raum legt fest, was
für diese Gesellschaft als gut akzeptiert und was als schlecht verworfen wird. Laut
Rorty ist MacKinnons Hoffnung auf eine Richterin am US-amerikanischen Obersten
Gerichtshof daher von der Überzeugung geleitet, dass der bestehende logische Raum
auf Frauen ausgedehnt wird, sobald zum ersten Mal eine Richterin als Frau und für
Frauen arbeitet. In seiner Terminologie ausgedrückt, behaupte MacKinnon, „dass die
Rechtsprechung nicht weiß, wie sie mit den Frauen umgehen soll, solange sich die
Frauen nicht dem logischen Raum anbequemen, der durch die derzeitige Sprachpra‐
xis und sonstige Praktiken für sie vorgegeben ist“ (ebd.: 292).

Doch für die Rechtsprechung existieren Frauen nicht wie sie repräsentiert oder
unterstützt werden wollen, sondern so wie die Männer über die Frauen denken und
deren Bedürfnisse verstehen. Deshalb ist Rorty der Ansicht, dass der Pragmatismus
für den Feminismus nützlich sein kann. Denn der Pragmatismus entwickelt eine phi‐
losophische Perspektive, die sich von der Idee, dass Wissen die Realität repräsen‐
tiert, verabschiedet hat. Indem sie die Suche nach der Wahrheit über die Welt aufge‐
ben, werden Pragmatist*innen niemals dem tröstlichen Glauben anhängen, dass es
plausible und angeblich neutrale Voraussetzungen gebe, die die miteinander konkur‐
rierenden Gruppen zu einer vernünftigen Übereinkunft bringen könnten.

Für den besonderen Fall des Feminismus ist es für Rorty ziemlich offensichtlich,
dass Frauen und Männer zwei miteinander konkurrierende Gruppen sind. So lange
Männer die einzigen sind, die das Recht haben, zu regieren und Gesetzte zu erlassen,
wird der angeblich ,neutrale‘ logische Raum in Wirklichkeit durch ein maskulinis‐
tisches Vorurteil zu Ungunsten der Frauen definiert. Für Rorty ist das kein an sich
böser Zustand. Es ist für ihn lediglich der historische Stand unserer Moralität. Um
diese ,Wirklichkeit‘ zu verändern, müssen Frauen sich seiner Meinung nach wehren.
Sie müssen den logischen Raum ausweiten und die Kontrolle über ihr eigenes Leben
zurückgewinnen. Doch da der logische Raum nun mal von maskulinistischen Den‐
kern entworfen wurde, wird jede abweichende Meinung als verrückt oder absurd be‐
zeichnet.

Rorty stimmt im weiteren Verlauf seines Vortrags der US-amerikanischen Femi‐
nistin Marilyn Frye darin zu, dass man nicht alleine die semantische Autorität über
sich selbst erreichen kann. Es muss vielmehr ein gemeinsames Unterfangen sein,
nicht als verrückte Frau abgestempelt zu werden: „Um diese Autorität zu erlangen,
muss man die eigenen Aussagen als Elemente einer gemeinsamen Praxis hören“

186

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


(ebd.: 322). Rorty bestreitet nicht, dass Wahrheit mit Macht und mit der Konstrukti‐
on oder Entwicklung eines hegemonialen Diskurses zusammenhängt. Da Menschen
unterschiedlich sind und unterschiedliche Interessen haben, wird Wahrheit immer
ein Ergebnis des erfolgreichen Prozesses der sozialen Konstruktion von Wahrheit
sein. Auf diese Weise werden andere dazu gebracht, ein Vokabular zu nutzen, das
eine erfolgreiche Gruppe erfunden hat.

Rortys zentrales und vor dem Hintergrund seines oben skizzierten Bilds des star‐
ken Dichters durchaus überraschendes Argument läuft also darauf hinaus, dass eine
gemeinsame Sprache durch einen gemeinsamen logischen Raum bestimmt wird und
dass dieser Raum am Ende unsere Praktiken beeinflusst. Um nun diesen logischen
Raum zu vergrößern und die Art zu verändern, wie die Gesellschaft Frauen be‐
schreibt – nämlich nicht mehr durch eine maskulinistische Linse, sondern durch eine
weibliche – müsse man sich neue Praktiken ausdenken. Politische Veränderungen
erreichen wir also laut Rorty nur, indem wir uns eine Gemeinschaft vorstellen, deren
sprachliche und soziale Praktiken gänzlich anders als die jetzigen sind. Für Rorty
spielt die Vorstellungskraft eine wichtige Rolle für den moralischen Fortschritt, ins‐
besondere bei der Ausweitung des logischen Raumes, nach dem wir unser Verhalten
und das der anderen beurteilen. Mit Blick auf den Feminismus stimmt Rorty noch
einmal mit Marilyn Frye überein, dass es jedoch nicht nur der Vorstellungskraft,
sondern auch des Muts bedarf, um den arroganten Augen der Männer entgegen zu
treten. Denn die Männer haben sich bequem in ihrer Vormachtstellung des logischen
Raumes eingerichtet und achten darauf, dass niemand dessen Grenzen überschreitet.
Um den kreativen Fortschritt der Frauen, ihre Imagination einer neuen, geschlechter‐
gerechten Gemeinschaft vor den Schäden der männliche Arroganz und deren vorein‐
genommenen Meinungen zu schützen, ist nach Rorty (im Anschluss an Frye) daher
ein feministischer Separatismus notwendig (vgl. Rorty 2003b: 321f).

Durch diese Auseinandersetzung mit feministischen Autorinnen hat Rortys ur‐
sprünglicher Blick auf intellektuellen Fortschritt als ein privat-ästhetisches Unterfan‐
gen des starken Dichters spürbare Risse bekommen. Es ist bemerkenswert, dass
Rorty nach dieser Vorlesung auch nicht weiter auf die Unterscheidung zwischen pri‐
vat und öffentlich eingegangen ist und sich stattdessen vermehrt politischen und
ethischen Fragen gewidmet hat, das heißt Themen des öffentlichen Zusammenle‐
bens. Doch trotz dieser beachtlichen Revision, halte ich auch die hier skizzierte Per‐
spektive einer isolierten Gruppenidentität, die die demütigenden Praktiken der Ge‐
sellschaft verändern soll, angesichts aktueller politischer Probleme für unzureichend.

187

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Rortys unzureichender Blick auf moralischen Fortschritt angesichts aktueller
Herausforderungen

In seinem Vortrag hat Rorty die Sichtweise eines radikalen Feminismus eingenom‐
men, wonach männliche und weibliche Interessen sich immer widersprechen wür‐
den. Die einzige Möglichkeit, aus dem Gefängnis des Patriarchats auszubrechen, be‐
stehe für Frauen darin, ein neues Vokabular zu schaffen, mit dem sie ihre eigenen
Gefühle und Überzeugungen ausdrücken und beurteilen können. Nach Nancy Fraser
verfolgen jedoch gegenwärtig die meisten Feminist*innen eher das Ziel, die von an‐
drozentrischen Forschern negierten oder herabgewerteten, marginalisierten Traditio‐
nen der Macht von Frauen wieder aufzugreifen und neu zu bewerten (vgl. Fraser
2010: 52). Sie gehen eben nicht davon aus, dass Frauen in einer patriarchalen Welt
nie die Möglichkeit hatten, sich selbst auszudrücken. Zudem ist der heutige Feminis‐
mus weit davon entfernt, eine exklusive moralische Identität der Frauen als Frauen
zu postulieren. Denn diese moralische Identität reicht nicht aus, um alle anderen
Diskriminierungserfahrungen unter denen eine Frau ebenfalls leiden kann, wie z.B.
„Rasse“ (race), Ethnizität oder Klasse, abzudecken. Niemand hat das Recht im Na‐
men aller Frauen dieser Welt zu sprechen, denn eine Frau zu sein ist überall auf der
Welt anders. Wir sind unterschiedlich. Und aufgrund dieser Verschiedenheit haben
wir unterschiedliche Vorstellungen darüber, was wir brauchen, um ein erfülltes Le‐
ben zu führen.

Dennoch ist Rortys Vortrag über „Feminismus und Pragmatismus“ zweifelsohne
ein eindrucksvoller Text über die Privilegien der Männer und wie Feminist*innen sie
kritisieren sollen. Vor allem ist er beachtlich, wenn man bedenkt, dass er von einem
weißen, heterosexuellen Mann kommt, der, wie ich in diesem Essay gezeigt habe,
vor seiner Auseinandersetzung mit dem Feminismus einem androzentrischen Ideal
des starken Dichters anhing. Nichtsdestotrotz beinhaltet auch diese neugewonnene
Sichtweise Rortys auf den moralischen Fortschritt einige Probleme. Rortys Festhal‐
ten an einer Art linguistischem Idealismus, d.h. sein Glaube, dass Veränderung in
der Geschichte mit der Veränderung des moralischen Vokabulars einhergeht, hinter‐
lässt den Eindruck, als würden mächtige Menschen das Leben und die Chancen an‐
derer kontrollieren, indem sie diesen ihre Meinungen, Interessen und Versionen der
Wahrheit aufzwingen. Für mich scheint diese Vorstellung ziemlich naiv zu sein.
Denn wir alle wissen, dass sehr viel Macht auch dafür investiert wird, um all diejeni‐
gen mundtot zu machen, die eine andere Meinung oder andere Interessen haben.
Doch Rorty weigert sich, die ökonomischen Interessen zu sehen, die hinter einer von
Männern kontrollierten kapitalistischen, patriarchalen und rassistischen Gesellschaft
stehen. Um die Gesellschaft gerechter zu machen, hilft es nicht, dass sich die Men‐
schen einfach andere Sprachspiele oder soziale Praktiken ausdenken sollen. Solange
wir nicht auch dazu in der Lage sind, die ökonomischen Strukturen der kapitalis‐

5.

188

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


tischen Gesellschaft anzugehen, welche nicht nur auf den hierarchischen Unterschei‐
dungen von Männern und Frauen, sondern auch von Weißen und Schwarzen, hetero-
und homosexuellen Menschen, Einheimischen und Ausländern usw. basieren, kann
Rortys Vorschlag auf keinen Fall ausreichen. Indem die kapitalistische Gesellschaft
die von der Norm abweichenden Menschen stigmatisiert, kann ökonomische Un‐
gleichheit allein als das Ergebnis der Unfähigkeit der Menschen gerechtfertigt wer‐
den. Aus einer kapitalistischen Sichtweise sind diese Menschen dann einfach nicht
in der Lage, in der kompetitiven und individualistischen Gesellschaft zu bestehen.

Wie die von Rorty in einer Fußnote zitierte argentinische Philosophin Maria
Lugones (1990) schreibt (vgl. Rorty 2003b: 305), führen die Bürger*innen zweiter
Klasse in den USA, etwa Schwarze und Migrant*innen, ein Doppelleben. Eines für
ihre Arbeitgeber*innen und eines für ihre Gemeinschaft. Ihre von der Gemeinschaft
geprägte Selbstbeschreibung schützt sie davor, von der Perspektive ihrer Arbeitge‐
ber*innen ,kolonisiert’ zu werden. Rorty stimmt zwar Lugones zu, dass wir ver‐
schiedene Ich-Identitäten haben. Doch im Gegensatz zu ihr glaubt Rorty auch an die
Möglichkeit, ein einheitliches Narrativ von sich selbst zu haben. Doch indem die
von Maria Lugones beschriebenen ‚Weltenwanderer‘ an der Grenze zwischen zwei
Welten leben und ständig von der einen in die andere wechseln, haben sie eine poli‐
tisch bedeutsame Perspektive, die es zu bewahren gilt. Denn diese ,Weltenwanderer’
können den rassistischen Arbeitgeber*innen zeigen, dass diese alles andere als ma‐
kellose Typen sind, die, wie sie gerne von sich selbst behaupten, keinerlei mora‐
lische Fehler haben. Die Soziologin Patricia Hill Collins (1986) nannte diese beson‐
dere Perspektive, die „Außenseiter-von-innen-Perspektive“ (outsider within perspec‐
tive). Mit diesem Ausdruck beschrieb sie die besondere Situation von schwarzen In‐
tellektuellen wie sich selbst, die sich darüber im Klaren sind, dass sie als Schwarze
und als Frauen nicht gänzlich zu dem Ort ,gehören‘, an dem sie arbeiten. Im Falle
von Hill Collins sind das die Universitäten. Natürlich konnte Rorty als er seinen Es‐
say über den Feminismus schrieb noch nicht gänzlich über den Einfluss im Klaren
sein, der das Konzept der intersektionalen Unterdrückung (basierend auf race, gen‐
der und class) auf die feministische Diskussion haben sollte. Doch wenn wir den Fe‐
minismus aus heutiger Sicht betrachten, dann wird ersichtlich, dass der Separatismus
von Frauen, den Rorty vorschlägt, nicht das Problem der Kontrolle über den lo‐
gischen Raum lösen kann. Denn die Unterdrückungen sind ineinander verwoben und
deswegen können die Herausforderungen des Sexismus nicht gelöst werden, ohne
sich auch mit Rassismus und Armut auseinanderzusetzen.

Von Rorty als politischem Intellektuellen bleibt so ein widersprüchliches Bild.
Dass seine Ästhetisierung des intellektuellen, und damit eng verbunden, des poli‐
tischen und des moralischen Fortschritts äußerst problematisch und zu maskulinis‐
tisch war, ist unleugbar. Zwar lässt sich beobachten, dass er einen wünschenswerten
frischen Wind in die staubigen Philosophieinstitute brachte und nach ihm viele Stu‐

189

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


dent*innen und Professor*innen begannen, über die Verbindung zwischen Literatur
und Philosophie zu schreiben sowie zunehmend die Rolle der Populärkultur als be‐
deutsame politische Kultur für die Philosophie zu erkennen. Doch es ist ebenso un‐
leugbar, dass sein Versuch, seine egalitären Ziele mit seinen privat-ästhetischen In‐
teressen zu verbinden, ein Fehler war. Kein progressiver Intellektueller kann heute
davon ausgehen, dass die Menschen in Zukunft ein besseres Leben führen, nur weil
ein paar demokratische Institutionen reformiert und besser auf die Bedürfnisse der
Menschen abgestimmt werden oder, dass wir bloß weiter miteinander reden müss‐
ten, um diese Reformen zu erreichen und die Reichweite derer zu vergrößern, die
wir als ‚Unseresgleichen‘ respektieren. Diese naive Vision von Demokratie ist offen‐
sichtlich unhaltbar. Man muss sich nur in der Welt umschauen, um zu erkennen, dass
den meisten Menschen der Zugang in den exklusiven Club des wohlhabenden Nor‐
dens verwehrt wird. Statt diesem Club beitreten zu wollen, haben die Menschen
überall auf der Welt begonnen, die Relevanz dieses Clubs für Frieden und Fortschritt
zu hinterfragen.

Literatur

Bernstein, Richard 1987: „One Step Forward, Two Steps Backward. Richard Rorty on Liberal
Democracy and Philosophy.” In: Political Theory, 15 (4), S. 538-563.

Blackburn, Simon 2005: Truth. Oxford.
Fraser, Nancy 1994: „Solidarität oder Singularität. Richard Rorty zwischen Romantik und

Technokratie.“ In: Dies.: Widerspenstige Praktiken. Macht, Diskurs, Geschlecht. Frankfurt
am Main, S. 143-172.

Fraser, Nancy 2010: „From Irony to Prophecy to Politics. A Reply to Richard Rorty.“ In:
Janack, Marianne (Hrsg.): Feminist Interpretations of Richard Rorty. Pennsylvania,
S. 47-54.

Hill Collins, Patricia 1986: „Learning from the Outsider Within: The Sociological Signifi‐
cance of Black Feminist Thought.” In: Social Problems, 33 (6), S. 14-32.

Laclau, Ernesto 1990: New Reflections on the Revolution of Our Time. London.
Lugones, María 1990: „Structure/Antistructure and Agency Under Oppression.” In: Journal of

Philosophy, 87 (10), S. 500-507.
Rorty, Richard 1987: Der Spiegel der Natur. Eine Kritik der Philosophie. Frankfurt.
Rorty, Richard 1988: „Solidarität oder Objektivität?“ In: Ders.: Solidarität oder Objektivität?

Drei philosophische Essays. Stuttgart, S. 11-37.
Rorty, Richard 2000: „Wilde Orchideen und Trotzki.” In: Ders.: Philosophie und die Zukunft.

Frankfurt am Main, S. 137-160.
Rorty, Richard 2003a: „Das Ende des Leninismus, Havel und die soziale Hoffnung.” In:

Ders.: Wahrheit und Fortschritt. Frankfurt am Main, S. 329-354.
Rorty, Richard 2003b: „Feminismus und Pragmatismus.” In: Ders.: Wahrheit und Fortschritt.

Frankfurt am Main, S. 291-328.

190

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Rorty, Richard 2012: Kontingenz, Ironie und Solidarität. Frankfurt am Main.
Rorty, Richard 2013: „Of Beauty and Consolation: Richard Rorty.” URL: https://www.youtub

e.com/watch?v=phMqgT1HFv8 [12.09.2020].
West, Cornel 1989: The American Evasion of Philosophy. A genealogy of Pragmatism.

Madison.
Williams, Joan C. 1992: „Rorty, Radicalism, Romanticism: The Politics of the Gaze.” In: Wis‐

consin Law Review, 131, S. 131-155. URL: https://repository.uchastings.edu/cgi/viewcont
ent.cgi?article=1796&context=faculty_scholarship

191

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Dirk Jörke, Torben Schwuchow

Die „neue Linke“ als Außenzirkel der Macht.
Rortys Herrschaftskritik und sein Weg aus der Theoriefalle

„Bei ihrer Art zu reden bleibt der lebensnahe, den Kern der Probleme ansprechende Ton
auf der Strecke. Anstatt zum Beispiel zu sagen, es sei ungeheuerlich, dass die Schulen in
den Vorstädten so viel sicherer und sauberer sind als die Schulen in den Innenstädten, sa‐
gen sie, es sei uns nicht gelungen, die Andersheit des Anderen nicht in ausreichendem
Maße anzuerkennen. Sie diagnostizieren dieses Scheitern als Symptom des allgemeinen
Scheiterns der liberalen Demokratie – ein Symptom, das nur auf einem ziemlich hohen
philosophischen Niveau verstanden werden kann“ (Rorty 2000a: 67).

Einleitung

Während es in der Philosophie eine weitreichende Debatte rund um das Werk
Richard Rortys gibt, scheint der Autor in der deutschsprachigen Politikwissenschaft
immer noch verhalten wahrgenommen zu werden. Dabei sind die wenigen existie‐
renden politikwissenschaftlichen Auseinandersetzungen mit Rorty von zwei Schlag‐
seiten geprägt. Auf der einen Seite betrachten Autoren wie Dirk Auer (2004), trotz
grundlegender Sympathien, Rortys politische Theorie mit einiger Skepsis. Grund da‐
für ist, dass Auer in Rortys politischer Theorie einen Widerspruch zwischen dessen
philosophischen und politischen Überlegungen erkennt (vgl. Auer 2004: 74). Nach
Auer zeige sich dieser vor allem in Rortys mangelndem Verständnis des konflikthaf‐
ten Wesens von Politik. Würde Rorty seinem philosophischen Anti-Essentialismus
treu bleiben, so Auer, dann müsste er konsequenterweise die politische Gesellschaft
als sozial unbestimmt und umkämpft beschreiben. Stattdessen vertrete Rorty jedoch
ein „konsensualistisches Modell“ (ebd.), das nicht Konflikte, sondern die Betonung
eines gemeinsamen politischen Vokabulars hervorhebe. Um diese theoretischen In‐
konsistenzen zu beseitigen und Rortys Schriften für aktuelle politische Auseinander‐
setzungen anschlussfähig zu machen, fordert Auer, Rortys politische Theorie mit
‚radikaleren‘ Theorien – etwa der Hegemonietheorie Laclaus und Mouffes – zusam‐
men zu denken (vgl. ebd.: 132ff), also mit Ansätzen, denen Rorty explizit kritisch
gegenüberstand (Rorty 1999c; 1999d).1

1.

1 Dieser Vorschlag, Rortys politische Theorie anschlussfähiger zu machen, indem sie mit der ‚ra‐
dikalen Demokratietheorie‘ angereichert wird, findet sich jüngst auch bei Chin (2018).

193

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Auf der anderen Seite scheint eine liberale Position versucht, von vornherein jeg‐
liche Widersprüche aus dem Weg räumen zu wollen, indem sie Rorty in die Traditi‐
onslinie eines bürgerlich-liberalen Denkens stellt. So sieht Jens Hacke in ihm gar das
US-amerikanische Pendant zur bundesrepublikanischen liberalkonservativen Ritter-
Schule. In diesem Sinne würden Rortys Schriften der „defensiven Bürgerlichkeit“
eines Thomas Mann oder Odo Marquard gleichen (vgl. Hacke 2006: 274). Defensiv
sei Rortys Bürgerlichkeit, weil der „vormals mit den Linken sympathisierende“
Rorty die „bürgerlich-liberalen Tugenden und Werte vor allem durch deren Negation
schätzen lernte“ (ebd.). Rortys angeblicher Bruch mit der politischen Linken, den
Hacke vor allem in der autobiographisch geprägten Schrift Stolz auf unser Land
(Rorty 1999b) begründet sieht, ist für diese liberale Perspektive der Schlüssel für ein
besseres Verständnis seiner Texte.

In diesem Beitrag wollen wir zeigen, dass beide Annäherungsversuche an Rortys
politisches Denken zu kurz greifen. Im Gegensatz zur skeptischen Position wollen
wir Rortys Werk nicht durch Theorien interpretieren, die er – wie im Falle radikaler
Demokratietheorien – vehement kritisierte. Vielmehr gilt es, den vom Autor selbst
gegebenen Hinweisen zu folgen, um Rortys Vermächtnis als politischer Intellektuel‐
ler zu beleuchten. Dafür scheinen uns zwei Vorbilder Rortys besonders wichtig zu
sein: John Dewey und George Orwell. Beide Autoren treten in Rortys Texten immer
wieder auf und stellen zentrale Ankerpunkte seiner Überlegungen dar. Dennoch wer‐
den diese Wegweiser in der politikwissenschaftlichen Auseinandersetzung mit Rorty
kaum beachtet. Diese Leerstelle gilt es zu füllen.

Im zweiten Abschnitt dieses Beitrags soll zunächst der Bedeutung John Deweys
für Rortys politische Überzeugungen nachgegangen werden. Entgegen der liberalen
Position argumentieren wir, dass Rorty sich dezidiert an einem demokratischen So‐
zialismus, so wie er von Dewey in den USA geprägt wurde, orientiert hat. Diese
Parteinahme zeigt sich auch in Rortys Kritik an einer „neuen Linken“. Wie wir im
dritten Abschnitt zeigen wollen, hat sich diese „neue Linke“ nach Rorty weitestge‐
hend von den politischen Anliegen eines Großteils der Gesellschaft entfernt und so
den Aufstieg des Rechtspopulismus mitbegünstigt. Vor dem Hintergrund eines der‐
zeit breit diskutierten neuen kulturellen Klassenkonflikts in liberalen Demokratien
soll dieser Kritik im vierten Abschnitt weiter nachgegangen werden. Dabei zeigt
sich eine herrschaftskritische Stoßrichtung in Rortys politischem Denken, die bis‐
lang kaum berücksichtigt worden ist. Da diese Herrschaftskritik Rortys maßgeblich
von den Arbeiten George Orwells beeinflusst ist, werden in diesem Abschnitt die
Parallelen zu Orwells Darstellung der sozialistischen Intellektuellen im England der
1930er herausgestellt. Im letzten Abschnitt werden wir Rortys Bedeutung für aktuel‐
le politikwissenschaftliche Überlegungen anhand seiner Forderung nach einer Lin‐
ken, die wieder die Sprache der Nicht-Akademiker spricht, deutlich machen.

194

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Rortys Orientierung an einem demokratischen Sozialismus

Ohne Frage ist die verbreitete Rezeption Rortys als liberal-bürgerlicher Denker maß‐
geblich vom Autor mitverschuldet. Schließlich hat sich Rorty als postmoderner libe‐
raler Bourgeois (vgl. Rorty 1991) oder auch als „bourgeoisen liberalen Marxisten“
(Rorty 2010: 21, Übers. d. A.) beschrieben. Diese durchaus überraschenden Selbst‐
bezeichnungen zeigen jedoch, dass Rortys sie nicht ohne Selbstironie und durchaus
als Seitenhieb gegen seine linken oder rechten Kritiker benutzte. Doch fällt im Zeit‐
verlauf eine gewisse Radikalisierung seiner politischen Forderungen auf. Hat Rorty
sich in Kontingenz, Ironie und Solidarität (2012 [1989]) und in seiner Auseinander‐
setzung mit Richard Bernstein (1987) deutlich von ‚radikalen‘, marxistischen Posi‐
tionen abgegrenzt, so findet sich in der zehn Jahre später erschienenen Essaysamm‐
lung Philosophy and Social Hope ein bemerkenswertes Zugeständnis gegenüber
marxistischen Positionen: „Meines Erachtens hatten die Marxisten zumindest in
einem Punkt Recht: Die zentralen politischen Fragen richten sich auf das Verhältnis
zwischen Arm und Reich“ (Rorty 1999a: 232, Übers. d. A.). Zwar kommt es unmit‐
telbar im Anschluss zu einer Distanzierung von der marxistischen Orthodoxie, doch
insgesamt kommt in den Schriften aus den letzten Lebensjahren Rortys eine stärkere
Sensibilisierung gegenüber sozialen Spaltungstendenzen, verbunden mit der Forde‐
rung nach einer Rückkehr zur Klassenpolitik, zum Vorschein. Zugleich beklagt
Rorty den Verlust an Demokratie, der mit dem Globalisierungsprozess einhergeht.
Charakteristisch ist etwa folgende Passage: „Wir haben jetzt eine globale Oberklas‐
se, die alle wichtigen wirtschaftlichen Entscheidungen trifft und dies in völliger Un‐
abhängigkeit von den Gesetzgebern und erst recht von dem Willen der Wähler ir‐
gendeines Landes“ (ebd.: 233; Übers. d. A.). Rorty schreibt diese Diagnose im Jahr
1996, also fast zehn Jahre vor der berühmten Post-Demokratie Diagnose von Colin
Crouch (2005).

Doch Rorty bleibt nicht bei dieser Kritik stehen, sondern fordert – auch hier in
Übereinstimmung mit Crouch – eine Rückbesinnung auf die Tradition der „reformis‐
tischen Linken“. Unter dieser versteht er mit Blick auf die USA jene Gruppen, „die
zwischen 1900 und 1964 im Rahmen der konstitutionellen Demokratie für den
Schutz der Schwachen vor den Starken kämpften“ (Rorty 1999b: 45) und dann mehr
und mehr von der „neuen“ oder auch „kulturellen Linken“ verdrängt worden sind.
Im Mittelpunkt dieser „reformistischen Linken“ stand, wie Rorty nicht müde wird zu
betonen, die Forderung nach Umverteilung, der „Kampf für soziale Gerechtigkeit“
(ebd.: 53).2 Vor dem Hintergrund der Wiederkehr der Klassenspaltung in den USA
seit den 1980er Jahren fordert Rorty eine Rückbesinnung auf die Tradition der refor‐
mistischen Linken, gerade auch, um sich der rechtspopulistischen Revolte entgegen‐

2.

2 Auf Rortys Kritik der „neuen Linken“ beziehungsweise der Kulturlinken werden wir im nächs‐
ten Abschnitt noch ausführlicher eingehen.

195

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


zustellen. In diesem Zusammenhang beruft er sich neben Herbert Croly insbesonde‐
re auf John Dewey. Es lohnt sich, diese Spur etwas weiter zu verfolgen.

Der Name Dewey wird von Rorty in seinen Schriften seit Der Spiegel der Natur
(1987) ständig bemüht, etwa im Zusammenhang mit seiner Kritik der analytischen
Philosophie, der konventionellen Wahrheitstheorie oder auch politiktheoretischen
Fundierungsbemühungen. Nicht nur Dewey-Experten haben diese Vereinnahmung
von Dewey kritisiert und darauf hingewiesen, dass Rortys Dewey wenig mit dem
historischen Dewey zu tun habe.3 Auch Rorty selbst hat sich von Dewey’s Metaphy‐
sics (Rorty 1982) und seinem Hegelianismus (Rorty 2000b) distanziert. Wie auch
immer man die Frage der Übereinstimmung zwischen dem historischen und Rortys
Dewey beurteilen mag, das Bild, das Rorty von Deweys politischen Engagement in
Stolz auf unser Land zeichnet, ist zutreffend. Dewey war, wie auch Robert
Westbrook (1991) aufgezeigt hat, ein „demokratischer Sozialist“, der sich zeitlebens
für die Überwindung der Klassenspaltungen eingesetzt und sich politisch auf Seiten
der „reformistischen Linken“ engagiert hat. Das gilt auch für die Jahre nach dem
Ausbruch der Weltwirtschaftskrise, als er sich für radikale wirtschaftspolitische
Maßnahmen ausgesprochen hat. Dazu zählte nicht zuletzt die Forderung nach einer
deutlich progressiven Lohnsteuer, einer Verstaatlichung der Bodenschätze, der
Schlüsselindustrien sowie der Banken. All diesen Forderungen lässt sich aus heuti‐
ger Sicht ganz gewiss ein sozialistischer und eben nicht liberaler Gehalt zuschreiben.
Doch worauf es Rorty ankommt, ist weniger die Radikalität dieser Forderungen als
der Umstand, dass Dewey diese im Rahmen der liberalen Demokratie, also vorwie‐
gend mittels demokratischer Mehrheiten umzusetzen bestrebt war und sie als Expe‐
rimente zur Lösung der „Probleme der Menschen“ (Rorty 1999b: 94)4 verstand. Und
ganz ähnlich wie Rorty war Dewey, bei aller Nähe zu sozialistischen Forderungen,
immer auch um Distanz zum orthodoxen Marxismus bemüht.5

Deweys Kritik war zunächst strategischer Natur. Er zeigte sich – durchaus zutref‐
fend – davon überzeugt, dass in den USA sozialistische Theorien auf eine starke Ab‐
lehnung stoßen. Vor diesem Hintergrund betrieb er insbesondere in Individualism.
Old and New und Liberalism and Social Action eine Neubeschreibung des Freiheits‐
begriffs. Ausgangspunkt ist die Beobachtung, dass das Ideal der individuellen Frei‐
heit für die meisten Bürger in einer kapitalistischen Massengesellschaft lediglich ein
leeres Versprechen darstellt. Die amerikanische Gesellschaft sei in eine mächtige
Elite und eine Masse von ohnmächtigen Bürgern gespalten, für viele von ihnen exis‐
tieren die grundlegenden liberalen, aber auch demokratischen Versprechen nur auf
dem Papier. Der Einfluss von Industrie und Kapital seien einfach zu groß und die

3 Etwa Westbrook (1991: 539-542).
4 Rorty bezieht sich mit dieser Formulierung auf einen einflussreichen Sammelband mit Texten

von Dewey (1946).
5 Im Folgenden stützen wir uns auf Jörke (2020).

196

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Einflussmöglichkeiten, deren Macht durch die demokratische Willensbildung zu be‐
grenzen, seien kaum vorhanden.

Laut Dewey ist dies das absolute Gegenteil von Individualität und Freiheit. Wenn
der Einzelne seine lebensbildende Umwelt nicht mehr oder nur unzureichend gestal‐
ten kann, ist er nicht frei. Er besitzt nicht das, was Dewey als „effektive Freiheit“
(Dewey 1930, LW 5: 27, Übers. d. A.) bezeichnet. Hinter dieser Kritik steht sein
Ideal des individuellen Wachstums als Kernprinzip einer demokratischen Gemein‐
schaft. Der Kerngedanke seiner Argumentation ist, dass in einer kapitalistischen Ge‐
sellschaft individuelles Wachstum oder Selbstverwirklichung für einen großen Teil
der Bevölkerung nicht möglich ist.

Dewey wendet sich insbesondere gegen die „religiöse Idealisierung [...] des Pri‐
vateigentums“ (Dewey 1996 [1927]: 144f). Eigentumsrechte seien nur ein Instru‐
ment – und hierin zeigt sich Deweys pragmatistische Grundüberzeugung –, das
überprüft werden muss, wenn es seine Ziele nicht mehr erreicht. Ende des 18. und
Anfang des 19. Jahrhunderts dienten Recht und damit auch Eigentumsrechte den
Vielen im Kampf gegen feudale Bevormundung. Heute würden sie dagegen ledig‐
lich die Privilegien der Reichen absichern. Das Hauptkriterium für eine gerechte Ge‐
sellschaft ist laut Dewey nicht, wie im liberalen Erbe, der Schutz des individuellen
Eigentums, sondern die Möglichkeit des Wachstums für alle. Wenn absolute Eigen‐
tumsrechte gegen dieses Ziel arbeiten, sind sie nicht mehr „wahr“ und müssen durch
bessere Konzepte ersetzt werden:

„Der frühere Liberalismus betrachtete das private und konkurrierende wirtschaftliche
Handeln der Individuen als Mittel zum Zwecke des sozialen Wohlergehens. Wir müssen
die Perspektive umdrehen und sehen, dass die sozialisierte Wirtschaft das Mittel zum
Zwecke der freien individuellen Entwicklung ist“ (Dewey 1935, LW 11: 63, Übers. d.
A.).

Zugleich richtet sich Dewey gegen die antidemokratischen Strukturen kommunis‐
tischer Systeme. Ist er in den 1920er Jahren den kommunistischen Experimenten in
der Sowjetunion und in China durchaus noch mit Wohlwollen begegnet, so ändert
sich seine Haltung in den 1930er Jahren zunehmend.6 Insbesondere in Freedom and
Culture (1939, LW 12) kommt es zu einer scharfen Kritik der marxistischen Theorie
und kommunistischen Praxis, doch bereits in den Jahren zuvor hat sich Dewey von
der kommunistischen Kommandowirtschaft distanziert und dem Modell einer ge‐
planten Gesellschaft das einer demokratisch planenden Gesellschaft entgegengestellt
(vgl. Westbrook 1991: 456). Auch wenn seine entsprechenden Ideen nicht sonder‐
lich konkret waren, so zielten sie doch insgesamt auf eine Demokratisierung der Ex‐
pertise und eine möglichst breiten Einbeziehung der verschiedenen sozialen Klassen.

6 Auch Rorty konnte dem Kommunismus nichts abgewinnen; vgl. etwa Against Bosses, Against
Oligarchies (2002).

197

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Schließlich, und mit diesem Aspekt zusammenhängend, lehnt Dewey auch die mar‐
xistische Theorie des Klassenkampfes entschieden ab. Sie – und auch in diesem
Punkt folgt Rorty Dewey – ist für ihn Ausdruck eines Strebens nach Gewissheit, das
sich nicht nur notwendig blind zeigt für die realen historischen und gesellschaft‐
lichen Gegebenheiten, sondern darüber hinaus zu einer dogmatischen Trennung poli‐
tischer Kämpfe führt (vgl. Dewey 1998 [1929]). Dem setzt Dewey das Modell einer
Allianz der Arbeiterklasse und der ebenfalls infolge der großen Depression strau‐
chelnden unteren Mittelklasse entgegen. So schreibt er in seinem programmatischen
Essay The Need for a New Party:

„Der erste Appell der neuen Partei muss sich an die so genannte Mittelschicht richten: an
Berufstätige, darunter natürlich auch Lehrer, den durchschnittlichen Einzelhandelskauf‐
mann, den einigermaßen wohlhabenden Hausbesitzer, den ökonomisch unter Druck ste‐
henden Angestellten, einschließlich seines weiblichen Gegenübers, und den Landwirt“
(Dewey 1931, LW 6: 171, Übers. d. A.).

Weiter führt er aus, dass eine neue politische Bewegung den erreichten Lebensstan‐
dard dieser Gruppen verteidigen und nach Möglichkeit erweitern solle, und das wür‐
de nur zusammen mit der Arbeiterklasse gelingen: „Letztendlich kann keine Bewe‐
gung erfolgreich sein, der es nicht gelang, die energische Unterstützung der Arbei‐
terklasse für sich zu gewinnen“ (ebd.: 172, Übers. d. A.).

Auch wenn Deweys Einsatz für eine dritte Partei und eine Demokratisierung wirt‐
schaftlicher Prozesse letztlich gescheitert ist, steht er doch für die Idee der sozialen
Demokratie, mit Rorty gesprochen, für eine „reformistische Linke“, die in den
1930er bis 1960er Jahren in den USA durchaus einige Teilerfolge feiern konnte und
erheblich zur Verbesserung des Lebens für viele beigetragen hat. Nicht zuletzt wurde
der erwirtschaftete Wohlstand während des New Deals breiter verteilt, gerade auch
mit Blick auf afroamerikanische Bürgerinnen und Bürger, die von dem Ausbau des
Sozialstaates und einer Stärkung der Rechte der Arbeiter und Arbeiterinnen profi‐
tierten (Kennedy 1999). Auch Johnsons sozialdemokratisches Reformprogramm
Great Society konnte sich auf diese „reformistische Linke“ stützen und hat in der
zweiten Hälfte der 1960er Jahre ebenfalls zur Verbesserung der Lebensbedingungen
der ärmeren Klassen sowie zum Abbau von Rassenschranken beigetragen (Dallek
2005). Doch, wie im Folgenden gezeigt werden soll, kam es laut Rorty in der Aus‐
einandersetzung über den Vietnamkrieg zum Zerfall der „reformistischen Linken“,
zur Etablierung einer „neuen“, vorwiegend akademischen Linken und in der Konse‐
quenz zum Aufstieg der populistischen Rechten.

198

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Rortys Kritik an der „neuen Linken“

Laut Rorty haben sich in der Zeit des Vietnamkriegs viele Linke, insbesondere Stu‐
denten an amerikanischen Universitäten, enttäuscht von ihrem Land abgewandt.
Nicht nur wegen des Krieges, sondern auch angesichts des alltäglichen Leids vieler
Afroamerikaner nahmen diese Studenten die USA eher als ein „Reich des Bösen“
(Rorty 1999b: 67) denn als eine vorbildhafte und verbesserungswürdige Demokratie
wahr. Als politisch verlässlich erschienen ihnen weder Gewerkschaften noch sozial-
demokratische Gesetzesinitiativen, sondern einzig die „militantesten Protestbewe‐
gungen der Afro-Amerikaner“ (ebd.). Im Zuge dieser Absetzungsbewegung habe
sich eine „neue Linke“ geformt, die sich laut Rorty immer weniger mit der Habgier
der Reichen und dem US-amerikanischen Wirtschaftssystem auseinandersetzte, den
klassischen Themen der reformistischen Linken, sondern vor allem den Kampf ge‐
gen Sadismus, das heißt Kampagnen gegen die Erniedrigung und Ausgrenzung von
religiösen, ethnischen oder sexuellen Minderheiten als ihr zentrales Anliegen formu‐
lierte. Daher bezeichnet Rorty die „neue Linke“ auch als eine kulturelle Linke. Da‐
bei bestreitet er keineswegs, dass sie wichtige historische Erfolge feiern konnte und
für die moralische Identität des modernen liberalen Amerikas außergewöhnliches
geleistet habe (ebd.: 69). Allerdings ging dieser Fortschritt, der sich in einem stär‐
keren Bewusstsein für die Anerkennung von bisherigen Minderheiten zeigte, mit
einer wachsenden Ungleichheit und der ökonomischen Unsicherheit der ärmeren Be‐
völkerungsschicht einher. Doch da sich die „neue Linke“ für die sozio-ökonomische
Lage eines Großteils der US-amerikanischen Gesellschaft nicht mehr interessierte,
prophezeite Rorty bereits 1998, dass eine populistische Rechte schließlich diese
Lücke nutzen und sich als eine Schutzmacht einer weitestgehend vergessenen und
abgehängten weißen Mittel- und Unterschicht präsentieren wird:

„Während die Linke wegsah, kam die Verbürgerlichung des weißen Proletariats, die im
Zweiten Weltkrieg begann und bis zum Ende des Vietnamkrieges fortschritt, zum Still‐
stand und begann sich umzukehren. In Amerika wird jetzt das Bürgertum proletarisiert,
und das dürfte zu einer populistischen Revolte von unten führen, wie sie Buchanan anfa‐
chen möchte“ (1999b: 81).

Dass diese Prognose Wirklichkeit wurde, liegt für Rorty zu einem erheblichen Teil
auch an dem Bruch innerhalb der Linken. Dabei ist es wichtig zu beachten, dass er
nicht nur die Vernachlässigung der Klassenpolitik als Grund für das Erstarken des
Rechtspopulismus sieht. Gleichbedeutend, und in der Auseinandersetzung mit Rorty
bislang zu wenig beachtet, ist seine Kritik an dem selbstgenügsamen Auftreten die‐
ser „neuen Linken“, vor allem ihrer akademischen Stichwortgeber. Während sich die
„reformistische Linke“, wie am Beispiel John Deweys gezeigt, noch für gesamtge‐
sellschaftliche Reformen und sozialpolitische Gesetzesinitiativen interessierte, zie‐
hen sich die Intellektuellen der „neuen Linken“ laut Rorty auf

3.

199

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


„eine welthistorische Marsmenschen-Perspektive zurück und reden von der ‚postmoder‐
nen Situation‘, den ‚Widersprüchen des Spätkapitalismus‘ oder der ‚heutigen ameri‐
kanischen Kultur‘, statt als Mitglieder einer bestimmten politischen Gemeinschaft zu
sprechen, die eine Verantwortung für die anderen Mitglieder dieser Gemeinschaft tragen.
Bei ihrer Art zu reden bleibt der lebensnahe, den Kern der Probleme ansprechende Ton
auf der Strecke“ (Rorty 2000a: 67).

Diese Kritik Rortys an der Distanz der Intellektuellen zu den alltäglichen Problemen
der meisten Menschen ist ein immer wieder auftauchendes Thema in seinen Texten.
Bereits in seiner pointierten Abrechnung mit der analytischen Philosophie in seinem
Frühwerk Der Spiegel der Natur formuliert Rorty grundlegende Zweifel gegenüber
jeglicher Form philosophisch gewonnener Autoritätsansprüche (vgl. Rorty 1987:
414). In seinen späteren Texten kritisiert er dann insbesondere den philosophischen
Gestus der Theoriesprache der „neuen Linken“. Immer wieder vertritt Rorty vehe‐
ment die Ansicht, dass politische Fragen „in einfache und gewöhnliche Worte ge‐
fasst werden sollten – in Worte, die keine philosophische Zergliederung benötigen
und keine philosophischen Voraussetzungen haben“ (Rorty 1999c: 45). Daher sind
für ihn vor allem radikaldemokratische Denker suspekt, die, wie zum Beispiel
Chantal Mouffe, davon überzeugt sind, dass „jede Fassung der demokratischen Poli‐
tik [...] auch ein Verständnis des Wesens der Politik“ (Mouffe 1999: 24), also eine
philosophische Fundierung, benötigt. Doch für Rorty hat genau diese

„Überbewertung der Philosophie [...] an den Universitäten von Amerika und Großbritan‐
nien (an welchen Derridas, Laclaus und Mouffes Bücher sehr stark rezipiert und bewun‐
dert werden) dazu beigetragen, eine mit sich selbst beschäftige akademische Linke her‐
vorzubringen, die für die eigentliche politische Diskussion weitestgehend irrelevant ge‐
worden ist“ (Rorty 1999d: 155).

Solch deutliche Worte gegenüber den Arbeiten seiner eigenen Zunft haben Rorty so‐
wohl von rechten als auch linken Kritikern den Ruf eines polemischen Nestbe‐
schmutzers eingebracht, der sich vergeblich nach der verlorenen Zeit der reformis‐
tischen Linken samt ihrer engagierten politischen Intellektuellen sehne (vgl. Posner
2001: 340). Selbst freundlich gesinnte Auseinandersetzungen mit Rorty sind, wie
bereits in der Einleitung geschrieben, skeptisch hinsichtlich seiner strikten Abnei‐
gung gegenüber politischen Diskussionen, die sich einer aus seiner Sicht metaphy‐
sischen und daher wenig produktiven Sprache bedienen. Wie wir nachfolgend zei‐
gen, sind jedoch weder Skepsis noch Nostalgie-Vorwürfe angebracht.

Die Akademikerklasse als Außenzirkel der Macht

Folgt man dem Soziologen Andreas Reckwitz, dann verläuft der Klassenkonflikt in‐
nerhalb liberaler Demokratien nicht mehr entlang des Konflikts zwischen Kapital

4.

200

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


und Arbeit, sondern entlang kultureller Distinktionen. Der zentrale Akteur in dieser
neuen kulturellen Klassenkonfiguration ist ihm zufolge eine seit den 1980er Jahren
sich formierende neue Mittelklasse, die Reckwitz auch „Akademikerklasse“ nennt.
Die Mitglieder dieser Klasse zeichnen sich durch ein hohes kulturelles Kapital von
meist akademischen Bildungsabschlüssen aus und arbeiten im Feld der Wissens- und
Kulturökonomie (vgl. Reckwitz 2018: 274). Im Gegensatz zu den anderen Klassen,
Reckwitz nennt eine alte Mittelklasse, bestehend vorwiegend aus Facharbeitern,
mittleren wie unteren Angestellten und nicht zuletzt aus der wachsenden Gruppe der
Rentner sowie eine neuen Unterklasse, der prekär Beschäftigte, Arbeitslose und So‐
zialhilfeempfänger angehören, lege die Akademikerklasse zudem einen besonderen
Wert auf einen (Kultur-)Kosmopolitismus, der gleichzeitig mit der Abwertung aller
Provinzialität und traditioneller Werte einhergehe, die die „kosmopolitische Akade‐
mikerklasse vor allem in der Unterklasse (zumeist ihrer einheimischen, sesshaften
Fraktion) und im ‚kleinbürgerlich‘ scheinenden alten Mittelstand“ (ebd.: 302) aus‐
mache. Die Unterscheidung zwischen Kosmopolitismus und Provinzialismus gerate
so zum entscheidenden Konfliktfeld in liberalen Demokratien. Wobei die Dominanz
der „Akademikerklasse“ und die damit einhergehende kulturelle Abwertung großer
Teile der alten Mittel- und der neuen Unterklasse zu politischen Protestreaktionen
wie dem Brexit oder dem anhaltenden Erfolg rechtspopulistischer Parteien geführt
habe (ebd.: 369; vgl. Iversen/Soskice 2019: Kapitel 5).

Diese Beschreibung der Akademikerklasse und des neuen kulturellen Klassen‐
konflikts weist erstaunliche Parallelen zu der oben skizzierten Kritik Rortys an der
neuen, akademischen Linken und ihrer Distanz zu den alltäglichen Problemen der
Menschen auf. Auch Rorty hatte dabei die Entstehung einer Zweiklassengesell‐
schaft, in der die gut ausgebildeten, international mobilen Fachleute einer provinzi‐
ellen und sich vernachlässigt fühlenden alten Mittel- und Unterschicht gegenüberste‐
hen, vor Augen. Wichtig ist allerdings zu sehen, dass Rorty an entscheidender Stelle
über die Darstellungen von Reckwitz hinausweist. Die kulturellen Distinktionen, die
Reckwitz hervorhebt, sind Rorty zufolge weniger Ausdruck eines gewandelten Ka‐
pitalismus als Resultat der steigenden sozio-ökonomischen Ungleichheit. Im Gegen‐
satz zu Reckwitz nimmt Rorty damit eine materialistische Position ein, die ihn zu
einer deutlich herrschaftskritischeren Perspektive führt. Denn seiner Meinung nach
mache die Akademikerklasse, wenn vielleicht auch nicht intendiert, gemeinsame Sa‐
che mit der Klasse der Superreichen:

„Ganze Kompanien energischer junger Unternehmer füllen die Erste Klasse der interkon‐
tinentalen Düsenflugzeuge, während die hinteren Plätze mit beleibten Professoren wie
mir beladen sind, die zu interdisziplinären Tagungen an schönen Orten ausschwärmen.
Doch dieser neuentstandene kulturelle Kosmopolitismus ist auf das reichste Viertel der
Amerikaner beschränkt. Der neue wirtschaftliche Kosmopolitismus lässt eine Zukunft
ahnen, in der der Lebensstandard der übrigen drei Viertel ständig sinkt. Uns steht wahr‐
scheinlich am Ende ein Amerika der erblichen sozialen Kasten bevor“ (Rorty 1999b: 83).

201

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Dabei handelt es sich um eine Diagnose, die jüngst eindrucksvoll von Thomas
Piketty (2020) empirisch fundiert wurde. Piketty zeigt mit Blick auf die USA – und
im etwas geringeren Umfang auch für europäische Gesellschaften – nicht nur eine
dramatisch wachsende soziale Spaltung sowie eine erhebliche Umkehrung der Wäh‐
lerschichten sozialdemokratischer Parteien auf, sondern zeigt sich, ganz im Sinne
von Rorty, auch davon überzeugt, dass es zu einer Interessenkoalition aus „brahma‐
nischer Linke“ und „kaufmännischer Rechte“ gekommen sei:

„Die ,brahmanische Linke‘ mag etwas mehr Steuern fordern als die ,kaufmännische
Rechte‘, um Gymnasien, Elitehochschulen, Kunst- und Kulturinstitutionen zu finanzie‐
ren. Beide Lager vereint aber ihre große Nähe zum aktuellen Wirtschaftssystem und zum
gegenwärtigen Stand der Globalisierung. Der Status quo verschafft den intellektuellen
und wirtschaftlichen Eliten ausreichend Vorteile“ (Piketty 2020: 957; vgl. ebd.: 1027).

Die Pointe oder auch Provokation von Pikettys Argumentation liegt nun darin, dass
er in dieser Interessenkoalition eine „Rückkehr zur Grundlogik der alten trifunktio‐
nalen Gesellschaften, der Rollenverteilung zwischen intellektuellen und kriege‐
rischen Eliten“ (ebd.: 957) erblickt.7 Diese Diagnose, gerade auch in ihrer polemi‐
schen Zuspitzung, wäre sicherlich auf Rortys Zustimmung getroffen. Um an dem
wirtschaftlichen Kosmopolitismus teilzuhaben und auf den Hinterbänken der Wirt‐
schaftselite auf Steuerzahlerkosten zu interdisziplinären Tagungen in der ganzen
Welt zu fliegen, muss die „Akademikerklasse“ nämlich auch laut Rorty den Wirt‐
schaftsbossen den Rücken frei halten, genauso, wie die intellektuellen und überwie‐
gend religiösen Eliten in vergangenen Zeiten die Legitimität stratifikatorischer und
feudaler Gesellschaftsordnungen abgesichert haben. In Anlehnung an George
Orwells Dystopie Nineteen Eighty-Four spitzt Rorty das Bild einer vom Rest der
Gesellschaft sprichwörtlich abgehobenen Herrschaftsklasse, in der es eine klare Auf‐
gabenverteilung zwischen dem inneren Zirkel der Macht, den internationalen Super‐
reichen und ihrem Außenzirkel, den kosmopolitischen akademischen Fachleuten,
gibt, jedoch noch weiter zu:

„Wenn die Bildung erblicher Kasten unbehindert weitergeht und der Globalisierungs‐
druck solche Kasten nicht nur in den Vereinigten Staaten, sondern auch in den anderen
alten Demokratien erzeugt, landen wir bei einer Orwellschen Welt. Vielleicht gibt es dort
keinen übernationalen Großen Bruder und keine offizielle Ideologie wie Ingsoc. Aber es
wird eine Parallele zur ,inneren Partei‘ geben – nämlich die internationalen kosmopoli‐
tischen Superreichen. Sie werden alle wichtigen Entscheidungen treffen. Die Parallele zu
Orwells ‚äußerer Partei‘ sind dann die gut ausgebildeten und gut gestellten kosmopoli‐
tischen Fachleute“ (Rorty 1999b: 85).

Die Hauptfunktion dieser äußeren Partei ist es nach Rorty, die „Proletarier“ (ebd.)
stillzuhalten. Das tut sie am besten, indem sie von den bestehenden Ungleichheiten

7 Ähnlich auch Kotkin (2020).

202

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


ablenkt. Statt also über wirtschaftliche Entscheidungen zu diskutieren, die weiterhin
die Sache der Superreichen sein sollen und von denen die äußere Partei beispiels‐
weise in der Frage der steuerrechtlichen Begünstigung von Fernreisen zu schönen
Tagungsorten in der ganzen Welt profitieren, spezialisieren sich politische Intellektu‐
elle auf kulturelle oder philosophische Fragen, die für die eigentliche politische Dis‐
kussion weitestgehend irrelevant sind. Der entscheidende Punkt, den Rorty uns
durch seinen Hinweis auf Orwell bietet, ist nun, dass die Akademikerklasse nicht
nur eine – wie gesagt größtenteils nicht-intendierte – systemstabilisierende Funktion
innehat, sondern auch, dass sie die Rolle als Steigbügelhalter der Superreichen bis‐
weilen zu genießen scheint.

Auf diesen Punkt macht Rorty bereits zehn Jahre vor seiner hier skizzierten Kritik
an der „neuen Linken“ in seiner Interpretation des Romans Nineteen Eighty-Four in
seinem Buch Kontingenz, Ironie und Solidarität (2012 [1989]) aufmerksam. Im Ge‐
gensatz zu vielen anderen versteht Rorty Orwells Dystopie nicht nur als eine Ab‐
rechnung mit totalitären Herrschaftssystemen, insbesondere der damaligen Sowjet‐
union. Vielmehr wechselt in Rortys Lesart Orwell im letzten Kapitel des Buches die
Perspektive. In diesem Kapitel foltert ein Mitglied der äußeren Partei, der Parteiin‐
tellektuelle O’Brien, die Hauptfigur Winston, einen Mittelschichtangehörigen und
Gegner des totalitären Systems, so lange bis dieser bereit ist, den Doktrinen der herr‐
schenden Partei zu folgen und seine persönlichen Überzeugungen vollkommen auf‐
zugeben. Nach Rorty habe Orwell mit dieser Folterszene nicht die grausamen Prakti‐
ken der damaligen Sowjetunion beschrieben, sondern eine Vision eines „post-totali‐
tären Staates“ entworfen, wobei Orwell der erste war, „der sich fragte, welches
Selbstverständnis Intellektuelle in solchen Staaten haben würden, wenn erst einmal
klar wäre, dass liberale Ideale sich nicht auf die Zukunft der Menschen beziehen.
Die Antwort auf seine Frage heißt O’Brien“ (Rorty 2012 [1989]: 277). O’Brien
symbolisiert für Rorty ein durchaus realistisches Szenario: Wenn linke Intellektuelle
sich zunehmend vom Rest der Gesellschaft entfernen und jegliche Hoffnung auf eine
Reform des bestehenden Gemeinwesens aufgeben, dann ist die einzige intellektuelle
Tätigkeit, die ihnen als Mitglieder der äußeren Partei noch Genuss verschafft, ihre
Rolle als Steigbügelhalter der Superreichen. In dieser Funktion müssen sie vor allem
diejenigen Gesellschaftsmitglieder, die wie Winston noch Hoffnungen8 auf Verände‐
rungen haben, kontrollieren und sie von ihren Überzeugungen abbringen.

In dieser frühen Kritik Rortys an der herrschaftsstabilisierenden Funktion linker
Intellektueller bleibt zunächst noch unklar, inwiefern dieses drastische Bild Orwells
für Rorty nur als Warnung verstanden werden muss oder seiner Meinung nach auf
große Teile der akademischen Linken zutrifft. Rorty selbst gibt in diesem Abschnitt

8 Im Roman verortet Winston diese Hoffnung im Proletariat: „If there ist hope, it lies in the
proles“ (Orwell 1987 [1949]: 64). Viele Orwell-Interpretationen sehen diese Hoffnung auch als
entscheidend für Orwells politische und literarische Aktivitäten an (vgl. Newsinger 2018).

203

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


zudem keine Hinweise darauf, welche Vorteile linke Intellektuelle von dieser Rolle
haben – außer der dystopischen Darstellung O’Briens, der sich an der Demütigung
seines Opfers berauscht. Um diesen Fragen nachzugehen, ist es daher sinnvoll, dem
von Rorty selbst gegebenen Hinweis auf George Orwell zu folgen. Denn dieser skiz‐
ziert nicht nur in seinen fiktiven Romanen Nineteen Eighty-Four (1949) und Animal
Farm (1945) das düstere Bild einer abgehobenen und selbstzufriedenen intellektuel‐
len Elite, sondern wirft bereits in seinem Werk Road to Wigan Pier (1937) einen kri‐
tischen Blick auf die sozialistischen Intellektuellen Englands. In diesem Buch schil‐
dert Orwell seine Erfahrungen, die er während einer Reise im Jahre 1936 durch die
nordenglischen Berg- und Kohlebaugebiete machte. Nachdem er von dem harten Ar‐
beitsalltag und den miserablen Lebensbedingungen der dort lebenden Menschen be‐
richtet, wirft Orwell im letzten Kapitel die Frage auf, warum die Idee des Sozialis‐
mus in diesen Regionen nicht mehr Unterstützung findet. Angesichts der wachsen‐
den sozialen Ungleichheit sei schließlich „jeder leere Magen ein Argument für den
Sozialismus“ (Orwell 1982: 167).9 Den Grund für diese fehlende Unterstützung
macht Orwell schließlich im Verhalten der sozialistischen Intellektuellen ausfindig.
Viele Arbeiter, so Orwell, werden nicht durch die sozialistischen Ziele, sondern
durch die selbsternannten Fürsprecher des Sozialismus abgeschreckt. Da diese in der
Mehrzahl aus der oberen Mittelklasse stammen, gleiche ihr Bekenntnis zum Sozia‐
lismus eher einer Lifestyle-Entscheidung und entspringe nicht aus dem Wunsch nach
besseren Arbeitsbedingungen oder einer besseren finanziellen Lage. Zwar hätten die
meisten „Mittelstandssozialisten“ (ebd.: 170) ein theoretisches Verständnis für die
Anliegen der Arbeiter, in Wirklichkeit würden sie jedoch wie „Leim an den elenden
Überresten ihres sozialen Prestiges kleben“ und „mit zugehaltener Nase“ fliehen,
wenn sie auf einen „noch von der Grube schmutzigen Bergmann“ treffen (ebd.:
171). Der typische Sozialist sei in England kein „grimmig aussehender Arbeiter“
(ebd.: 169), sondern

„entweder ein jugendlicher bolschewistischer Snob, der in fünf Jahren wahrscheinlich
eine gute Partie gemacht hat und zum römisch-katholischen Glauben übergetreten ist,
oder, noch typischer, ein zimperlicher kleiner Mann mit einem Weißen-Kragen-Beruf,
gewöhnlich heimlicher Abstinenzler und oft mit vegetarischen Neigungen, mit einer Ge‐
schichte des Nonkonformismus hinter sich, und vor allem, mit einer sozialen Stellung,
die er keineswegs aufs Spiel setzen will“ (ebd.; Herv. d. A.).

Aufgrund solcher Beschreibungen lassen viele (neo-)marxistische Intellektuelle an
Orwell – ganz ähnlich wie an Rorty – kaum ein gutes Haar (vgl. Norris 1984).
Orwells entscheidender Kritikpunkt wird dabei jedoch nur selten berücksichtigt.
Denn wie auch bei Rorty zu lesen, ist für Orwell die Verteidigung des sozialen Pres‐
tiges für das Verhalten der Mittelstandssozialisten entscheidend. Sie führen ein fi‐

9 Wir zitieren im Folgenden aus der deutschsprachigen Übersetzung (vgl. Orwell 1982).

204

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


nanziell gut gestelltes und zufriedenes Leben, das sie auf keinen Fall aufgeben
möchten.10 Im Gegenteil, sozialistische Parteien und Gewerkschaften, so geht
Orwells Kritik weiter, scheinen für sie ein willkommenes Terrain zu sein, um Karrie‐
re zu machen und ihr kulturelles Kapital zu demonstrieren. Dieses Distinktionsgeha‐
be der selbsternannten Sozialisten lasse sich vor allem an einem abgehobenen Theo‐
riejargon beobachten. Während Sozialismus für den „gewöhnlichen Arbeiter, wie
man ihn Samstagnacht in jeder Kneipe antrifft“, nicht viel mehr als „bessere Löhne
und kürzere Schichten und niemand, der dich herumkommandiert“ (Orwell 1982:
172) bedeute, gehe es für den „bolschewistischen Snob“ in erster Linie um die Erör‐
terung der philosophischen Aspekte des Marxismus. Da die Akademiker in sozialis‐
tischen Parteien und Gewerkschaften tonangebend sind, ist es für Orwell nicht wei‐
ter überraschend, dass sich ein „gewöhnlich anständiger Mensch“ (ebd.: 178) dort
nicht mehr wohl fühlt und die Idee des Sozialismus damit gerade bei den hart arbei‐
tenden Menschen an Attraktivität verliert. Angesichts dieser desolaten Situation
stellt sich für Orwell die Frage, warum sich die hier beschriebenen sozialistischen
Intellektuellen überhaupt für die Angelegenheiten der Arbeiter engagieren:

„Manchmal schaue ich einen Sozialisten an – den intellektuellen, Traktate verfassenden
Typ, mit seinem Pullover, dem wirren Haar und den Marx-Zitaten – und frage mich, was
zum Teufel wirklich sein Motiv ist. Oft fällt es schwer, an seine Liebe zu irgendje‐
mandem zu glauben, besonders zu den Arbeitern, von denen er am allerweitesten entfernt
ist. Das Motiv vieler Sozialisten ist meiner Meinung nach lediglich ein überentwickelter
Ordnungssinn. Der gegenwärtige Zustand verletzt sie nicht deshalb, weil er Elend verur‐
sacht, und noch weniger, weil er Freiheit verunmöglicht, sondern weil er unordentlich ist;
sie verlangen im Grunde danach, die Welt auf etwas wie ein Schachbrett zu reduzieren“
(ebd.: 174).

Für Richard Rorty ist dieses Bild eines empathielosen, nach Ordnung und philoso‐
phischer Reinheit strebenden linken Intellektuellen nach wie vor zutreffend. Die
Rolle des orthodoxen Marxisten haben seiner Meinung nach nun „radikale“ Intellek‐
tuelle übernommen, die sich in „theoretischen Sophistereien“ verlieren und sich so
verhalten, „als seien praktische Szenarien unnötig, als könnten die Intellektuellen
ihrer politischen Verantwortung einfach dadurch nachkommen, dass sie offensicht‐
liche Missstände in der Terminologie immer ‚radikalerer‘ theoretischer Vokabulare
kritisieren“ (Rorty 2012 [1989]: 295, FN 15).

Ein Blick auf aktuelle Debatten nicht nur der deutschsprachigen Sozial- und Geis‐
teswissenschaft scheint Rorty in dieser Bestandsaufnahme nach wie vor Recht zu
geben.11 Von praktischen Vorschlägen zur Verbesserung der Lebensbedingungen der

10 Dieser Aspekt wird mit Blick auf den ökologischen Fußabdruck auch von Ingolfur Blühdorn et
al. (2020) betont.

11 Auch wenn Rorty in politischen Angelegenheiten den radikalen Theorien der „neuen Linken“
nichts abgewinnen konnte, hob er doch auch immer wieder hervor, dass diese Theorien für
einen privaten, ästhetischen Gebrauch durchaus wertvoll sein können (vgl. Rorty 2012 [1989]).

205

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Armen und der unter Druck geratenen unteren Mittelklasse oder dem Versuch, den
Machenschaften der Reichen auf die Spur zu kommen, ist nur selten zu lesen. Statt‐
dessen geht es um mehr oder weniger freundschaftlich ausgetragene akademische
Gefechte – etwa um die Frage, mit welchem theoretischen Konstrukt der Gegen‐
wartskapitalismus beschrieben, kritisiert und theoretisch überwunden werden kann,
ob für den Aufstieg des Rechtspopulismus materielle oder kulturellen Faktoren ent‐
scheidend sind, oder auch, worin die philosophischen Fundamente der Gesell‐
schaftskritik bestehen.12 Durch den Vergleich zu Orwell wird die herrschaftskritische
Stoßrichtung in Rortys Darstellung dieser selbstreferentiellen „neuen Linken“ deut‐
lich. Demnach geht es der akademischen Linken also überhaupt nicht um die Lö‐
sung aktueller politischer Probleme, wobei Rorty hier vor allem an sozialpolitische
Fragestellungen dachte, sondern eher um das snobistische Wetteifern über ihre kor‐
rekte, vielmals philosophisch fundierte Beschreibung. Doch genau dadurch werden
die realen Probleme und Sorgen eines Großteils der Gesellschaft zu akademisch-in‐
tellektuellen Erörterungen umgedeutet. Auf diesem Wege erfüllt die „Akademiker‐
klasse“ ihre Rolle als Außenzirkel der Macht und sichert sich ihre Teilhabe am wirt‐
schaftlichen Kosmopolitismus.

Rorty hat auf diese Entwicklung mit der Forderung nach einer Rückkehr zur
Klassenpolitik und insbesondere einer Rückbesinnung auf die Programmatik der
„reformistischen Linken“ reagiert (vgl. Rorty 1999a: 255ff). Wie in Orwells Darstel‐
lung deutlich werden sollte, ist damit jedoch nicht eine philosophische Debatte über
die Grundlagen des Marxismus gemeint. Vielmehr geht es Rorty vor allem um eine
Rückbesinnung auf die tatsächlichen Probleme der Menschen und der Überwindung
der aktuell vorherrschenden Interessenkoalition aus „brahmanischer Linken“ und
„kaufmännischer Rechten“.

Rortys Forderung nach einer Rückbesinnung auf die Politik und Werte der alten
Linken

Viele Formulierungen von Rorty und im stärkeren Umfang von Orwell sind rheto‐
risch überspitzt. Nichtsdestotrotz wohnt ihnen ein wahrer Kern inne. Dieser besteht
in der wachsenden Kluft zwischen ‚linken‘ Funktionseliten und deren intellektuellen
Stichwortgebern und großen Teilen der Bevölkerung. Wie vielfach empirisch belegt,
haben gerade die ehemaligen Stammwähler sozialdemokratischer und links von die‐
sen stehenden Parteien sich von diesen größtenteils verabschiedet. Sie sind entweder
ins Nichtwählerlager gewandert oder machen, wie bereits erwähnt, ihr Kreuz bei
rechtspopulistischen Parteien. ‚Linke‘ Parteien werden gegenwärtig vorwiegend von

5.

12 Die Beispiele sind zu zahlreich, als dass es sich lohnen würde, hier welche exemplarisch anzu‐
führen. Einen schönen Überblick bietet Paoli (2017).

206

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Menschen mit höheren Bildungsabschlüssen, also in den Worten von Reckwitz, von
den Angehörigen der „Akademikerklasse“ gewählt (vgl. Piketty 2020: 899-1084).
Ganz offensichtlich vermögen es diese Parteien immer weniger, diejenigen zu errei‐
chen, für deren Emanzipation sie zumindest auch zu kämpfen behaupten. Im An‐
schluss an Rorty und Orwell lässt sich verstehen, weshalb das der Fall ist. Sozialde‐
mokratische und andere linke Parteien haben sich in den vergangenen Jahren stark
akademisiert. Ein Prozess, der zwar auf nahezu alle politischen Parteien zutrifft und
als Folge einer „Professionalisierung der Politik“ (Borchert 2003) einerseits und die
Entwicklung hin zu Kartellparteien (Katz/Mair 1995) andererseits zu deuten ist. Zu‐
gleich stellt das für linke Parteien ein besonderes Problem dar. Denn in der Folge der
Akademisierung ihres Personals ist eine lebensweltliche Kluft zu den Angehörigen
der alten Mittelklasse und der neuen Unterklasse entstanden.13 Diese Kluft zeigt sich
im Habitus, im Lebensstil, in der Sprache und nicht zuletzt in den Werten, die je‐
weils vertreten werden, wobei linke Parteien in all diesen Dimensionen sich mehr
und mehr der Akademikerklasse angeglichen haben. Wie Nancy Fraser gezeigt hat,
ist dabei ein „progressiver Neoliberalismus“ (Fraser 2017: 78) entstanden, der sich
etwa in der Forderung nach Erhöhung des Frauenanteils in Spitzenunternehmen oder
auch in den Bemühungen, in den oberen Etagen von Wirtschaft, Politik und Kultur
die Diversität zu erhöhen, zeigt.

Rorty hat schon vor mehr als 20 Jahren vor dieser Entwicklung gewarnt. Zwar hat
er, wie erwähnt, die Errungenschaften der „neuen Linken“ im Kampf gegen den all‐
täglichen Sadismus, also den Kampf gegen die vielfältigen Diskriminierungen derje‐
nigen, die nicht zur Mehrheitsgesellschaft gehören, explizit hervorgehoben als et‐
was, hinter den man nicht zurückfallen dürfe. Doch zugleich hat er gesehen, dass die
Protagonisten dieser „neuen Linken“ sich zu sehr von der Welt der unteren Klassen
entfernt haben, und er dachte dabei eben nicht nur an die Angehörigen der weißen
Arbeiterklasse. Gerade in den USA sind es nicht zuletzt Afroamerikaner und die An‐
gehörigen ethnischer Minderheiten, die die rapide wachsenden Unterklassen ausma‐
chen.14 Völlig zu Recht hat er darauf verwiesen, dass diese Klassen von der „neuen
Linken“ nicht mehr erreicht würden und dass dafür nicht zuletzt deren Sprache und
deren philosophischer Jargon verantwortlich seien. Rortys auch heute noch überzeu‐
gender Appell an die Linke bestand darin, sich wieder stärker den konkreten Pro‐
blems of Men (Dewey 1946) zu widmen und sich dabei auch einer verständlicheren
Sprache zu bedienen.

13 Mit Blick auf linke Parteien und Bewegungen in Deutschland vgl. Baron (2016).
14 Für eine ähnliche Argumentation mit Blick auf Deutschland vgl. Brinkmann/Jörke/Paulitz

(2018).

207

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Literatur

Auer, Dirk 2004: Politisierte Demokratie. Richard Rortys politischer Antiessentialismus.
Wiesbaden.

Baron, Christian 2016: Proleten, Pöbel, Parasiten. Warum die Linken die Arbeiter verachten.
Berlin.

Bernstein, Richard 1987: „One Step Forward, Two Steps Backward. Richard Rorty on Liberal
Democracy and Philosophy“. In: Political Theory, 15 (4), S. 538-563.

Blühdorn, Ingolfur et al. 2020: Nachhaltige Nicht-Nachhaltigkeit. Warum die ökologische
Transformation der Gesellschaft nicht stattfindet. Bielefeld.

Borchert, Jens 2003: Die Professionalisierung der Politik. Zur Notwendigkeit eines Ärgernis‐
ses. Frankfurt/New York.

Brinkmann, Ulrich/Jörke, Dirk/Paulitz, Tanja 2018: „Raus aus der neoliberalen Umarmung“.
In: Forum Wissenschaft, 4, S. 49-52.

Chin, Clayton 2018: The Practice of Political Theory. Rorty and Contintental Thought. New
York.

Crouch, Colin 2005: Post-Democracy. Oxford.
Dallek, Robert 2005: Lyndon B. Johnson. Portrait of a President. Oxford.
Dewey, John 1946: The Problems of Men. New York.
Dewey, John 1996 [1927]: Die Öffentlichkeit und ihre Probleme. Bodenheim.
Dewey, John 1998 [1929]: Die Suche nach Gewißheit. Eine Untersuchung des Verhältnisses

von Erkenntnis und Handeln. Frankfurt.
Dewey, John: The Later Works (1925-1952), 17 Bde. Carbondale/Edwardsville (zitiert als LW

mit Bandangabe).
Fraser, Nancy 2017: „Vom Regen des progressiven Neoliberalismus in die Traufe des reak‐

tionären Populismus“. In: Geiselberger, Heinrich (Hrsg.): Die große Regression. Eine in‐
ternationale Debatte über die geistige Situation der Zeit. Berlin.

Hacke, Jens 2006: Philosophie der Bürgerlichkeit. Die liberalkonservative Begründung der
Bundesrepublik. Göttingen.

Iversen, Torben/Soskice, David 2019: Democracy and Prosperity. Reinventing Capitalism in a
Turbulent Century. Oxford.

Jörke, Dirk 2020: „Deweys demokratischer Sozialismus“. In: Brunkhorst, Hauke et al.
(Hrsg.): Pragmatistische Sozialtheorie (i.E.).

Katz, Richard S./Mair, Peter 1995: „Changing Models of Party Organization and Party Demo‐
cracy. The Emergence of the Cartel Party“. In: Party Politics, 1 (1), S. 5-28.

Kennedy, David M. 1999: Freedom From Fear. The American People in Depression and War
1929-1945. Oxford.

Kotkin, Joel 2020: The Coming of Neo Feudalism. A Warning to the Global Middle Class.
New York und London.

Mouffe, Chantal 1999: „Dekonstruktion, Pragmatismus und die Politik der Demokratie“. In:
Dies. (Hrsg.): Dekonstruktion und Pragmatismus. Demokratie, Wahrheit und Vernunft.
Wien, S. 11-37.

Newsinger, John 2018: Hope Lies in the Proles. George Orwell and the Left. London.

208

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Norris, Christopher 1984: „Language, Truth and Ideology. Orwell and the Post-War Left“. In:
Ders.: Orwell. Views from the Left. London, S. 242-262.

Orwell, George 1982: Der Weg nach Wigan Pier. Zürich.
Orwell, George 1987 [1949]: Nineteen Eighty-Four. London.
Paoli, Guillaume 2017: Die lange Nacht der Metamorphose. Über die Gentrifizierung der

Kultur. Berlin.
Piketty, Thomas 2020: Kapital und Ideologie. München.
Posner, Richard A. 2001: Public Intellectuals. A Study of Decline. Cambridge.
Reckwitz, Andres 2018: Die Gesellschaft der Singularitäten. Zum Strukturwandel der Moder‐

ne. Bonn.
Rorty, Richard 1982: „Dewey’s Metaphysics“. In: Ders.: Consequences of Pragmatism. Es‐

says, 1972-1980. Minneapolis, S. 72-89.
Rorty, Richard 1987: Der Spiegel der Natur. Eine Kritik der Philosophie. Frankfurt.
Rorty, Richard 1991: „Postmodernist bourgeois liberalism“. In: Ders.: Objectivity, Relativism

and Truth. New York, S. 175-196.
Rorty, Richard 1999a: Philosophy and Social Hope. London.
Rorty, Richard 1999b: Stolz auf unser Land. Die amerikanische Linke und der Patriotismus.

Frankfurt.
Rorty, Richard 1999c: „Bemerkungen zu Dekonstruktion und Pragmatismus“. In: Mouffe,

Chantal (Hrsg.): Dekonstruktion und Pragmatismus. Demokratie, Wahrheit und Vernunft.
Wien, S. 37-48.

Rorty, Richard 1999d: „Antwort auf Ernesto Laclau“. In: Mouffe, Chantal (Hrsg.): Dekon‐
struktion und Pragmatismus. Demokratie, Wahrheit und Vernunft. Wien, S. 155-170.

Rorty, Richard 2000a: „Dewey zwischen Hegel und Darwin“. In: Joas, Hans (Hrsg.): Philoso‐
phie der Demokratie. Beiträge zum Werk von John Dewey. Frankfurt, S. 20-43.

Rorty, Richard 2000b: „Die Intellektuellen und die Armen“. In: Ders.: Die Schönheit, die Er‐
habenheit und die Gemeinschaft der Philosophen. Frankfurt, S. 57-87.

Rorty, Richard 2002: Against Bosses, Against Oligarchies. A Conversation with Richard
Rorty. Chicago.

Rorty, Richard 2010: „Intellectual Autobiography of Richard Rorty“. In: Auxier, Randalle E./
Hahn, Lewis Edwin (Hrsg.): The Philosophy of Richard Rorty. Chicago, S. 3-24.

Rorty, Richard 2012 [1989]: Kontingenz, Ironie und Solidarität. Frankfurt.
Westbrook, Robert B. (1991): John Dewey and American Democracy. Ithaca.

209

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


Die Autorinnen und Autoren

Susana de Castro ist Professorin für Philosophie an der Federal University of Rio de Janeiro.
In Brasilien erschienen zuletzt von ihr eine Einführung zu Aristoteles („Aristóteles, uma
introdução”. Editora da UFRJ, 2020) sowie ein Buch über Philosophie und Geschlecht
(„Filosofia e Gênero”. Ed. 7Letras, 2014).

Susan Dieleman ist Professorin für Philosophie an der Southern Illinois University Edwards‐
ville. Zu ihren Arbeitsgebieten zählen Politische Philosophie, Pragmatismus, Sozialphilo‐
sophie und Feministische Philosophie. Ihre gegenwärtigen Forschungsinteressen richten
sich auf die Interpretation deliberativer Demokratie im Lichte feministischer und pragma‐
tistischer Konzepte und Ideen. Ausgewählte Publikationen: „What Would It Mean to Call
Rorty a Deliberative Democrat?“ In: Contemporary Pragmatism, 14 (3) (2017); „Episte‐
mic Justice and Democratic Legitimacy“. In: Hypatia: A Journal of Feminist Philosophy,
30 (4) (2015); „Realism, Pragmatism, and Critical Social Epistemology“. In: Dieleman,
Susan/Rondel, David/Voparil, Christopher (Hrsg.): Pragmatism and Justice. Oxford
(2017).

Marie-Luisa Frick, Dr., PD, arbeitet als Assoziierte Professorin am Institut der Philosophie
Innsbruck. Zu ihren jüngsten Publikationen zählen Mutig denken. Aufklärung als offener
Prozess, Ditzingen (2020); Human rights and relative universalism, Cham (2019), Men‐
schenrechte und Menschenwerte. Zur konzeptionellen Belastbarkeit der Menschenrechts‐
idee in ihrer globalen Akkommodation, Weilerswist (2017), und Zivilisiert streiten. Zur
Ethik der politischen Gegnerschaft, Ditzingen (2017). www.marieluisafrick.net

Jens Hacke ist Professor für Vergleichende Politische Kulturforschung an der Universität der
Bundeswehr München (temporär). Arbeitsschwerpunkte: Politische Theorie und Ideenge‐
schichte, Demokratietheorie, Politische Kulturforschung, Politische Mythen, Intellectual
History, Konzeptionen der Solidarität in der Zivilgesellschaft, Liberalismus- und Konser‐
vatismusforschung. Veröffentlichungen: Existenzkrise der Demokratie. Zur politischen
Theorie des Liberalismus in der Zwischenkriegszeit, Berlin (2018), 3. Aufl.; Die Bundesre‐
publik als Idee. Zur Legitimationsbedürftigkeit politischer Ordnung, Hamburg (2009); Phi‐
losophie der Bürgerlichkeit. Die liberalkonservative Begründung der Bundesrepublik,
Göttingen (2008), 2. Aufl.

Christoph Held ist Doktorand des International Graduate Centre for the Study of Culture
(GCSC) an der Universität Gießen und forscht zum Themenfeld Demokratie und Kultur.
Jüngste Veröffentlichung: Wege aus der Liberalismusfalle. Für eine machiavellistische Er‐
weiterung der Mouffeschen Demokratietheorie, Baden-Baden 2021 (mit Dirk Jörke).

Dirk Jörke ist Professor für Politische Theorie und Ideengeschichte an der Technischen Uni‐
versität Darmstadt. Jüngste Buchveröffentlichung: Die Größe der Demokratie. Über die
räumliche Dimension von Herrschaft und Partizipation. Berlin 2019.

Ulf Schulenberg ist Privatdozent für Amerikanistik an der Universität Bremen. Er ist Autor
der folgenden Monographien: Zwischen Realismus und Avantgarde: Drei Paradigmen für
die Aporien des Entweder-Oder, Frankfurt (2000), Lovers and Knowers: Moments of the
American Cultural Left, Heidelberg (2007), Romanticism and Pragmatism: Richard Rorty

211

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641


and the Idea of a Poeticized Culture, Basingstoke (2015), und Marxism, Pragmatism, and
Postmetaphysics: From Finding to Making, Cham (2019). Seine aktuelle Studie, Poetic
Pragmatism: The Resurgence of Humanism, diskutiert den amerikanischen Pragmatismus
als eine humanistische Philosophie.

Christian Schwaabe, PD Dr., Lecturer für Politische Theorie an der LMU München; Publi‐
kationen: Politische Theorie. Von Platon bis zur Postmoderne, 4. Auflage, Paderborn
(2018); Die deutsche Modernitätskrise. Politische Kultur und Mentalität von der Reichs‐
gründung bis zur Wiedervereinigung, München (2005); Freiheit und Vernunft in der unver‐
söhnten Moderne. Max Webers kritischer Dezisionismus als Herausforderung des politi‐
schen Liberalismus, München (2002).

Torben Schwuchow ist Doktorand am WSI in Düsseldorf und forscht zu den Themen Soziale
Ungleichheit, Rechtspopulismus, Respekt und Würde in der Arbeitswelt.

Martin Seeliger, Dr. ist wissenschaftlicher Mitarbeiter an der Universität Hamburg; ausge‐
wählte Veröffentlichungen: Die soziale Konstruktion organisierter Interessen,
Frankfurt/New York (2017); Verhandelte Globalisierung, Wiesbaden (2019); Pragmatis‐
tische Sozialwissenschaft (gemeinsam mit Felix Petersen und Hauke Brunkhorst), Berlin
(2021).

Veith Selk ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut für Politikwissenschaft der Tech‐
nischen Universität Darmstadt. Jüngste Veröffentlichungen: Theorien des Populismus zur
Einführung, 2., überarbeitete Auflage, Hamburg 2020 (mit Dirk Jörke); Concepts of Poli‐
tics in the German Tradition. Special issue der Zeitschrift History of European Ideas 2020.

212

https://doi.org/10.5771/9783845298641 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:40:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641

	Cover
	Rezeptionslinien und Anknüpfungspunkte. Richard Rortys politisches Denken in der Diskussion
	I.  Rorty im ideenpolitischen Kontext
	Zwischen Liberalismus und Marxismus. Rortys Pragmatismus im politischen Kontext

	II.  Rorty und die Grundfragen der liberalen Demokratie
	Richard Rorty und die epistemische Rechtfertigung der Demokratie
	Liberale Demokratie und Solidarität. Richard Rortys Hoffnung für den Westen

	III.  Menschenrechtsbegründung oder Menschenrechtskultur?
	Liberalismus ohne Rationalismus. Richard Rortys kontextualistisches Bekenntnis zur Menschenrechtskultur
	Was wir von Rorty über Menschenrechte lernen können – und was nicht

	IV.  Provokation oder Inspiration für die Linke?
	Muss sich die europäische Linke zwischen Nationalstaat und Internationalismus entscheiden? Überlegungen im Anschluss an Richard Rorty
	Schlechte Aussichten. Richard Rortys politisches Denken in der Krise des demokratischen Liberalismus
	Intellektueller Fortschritt im Wandel der Zeit. Probleme der Feminismus-Rezeption Richard Rortys
	Die „neue Linke“ als Außenzirkel der Macht. Rortys Herrschaftskritik und sein Weg aus der Theoriefalle

	Die Autorinnen und Autoren

