5. Die Konstruktion von Demokratie

Das letzte Kapitel hat deutlich gemacht, dass Derrida, Butler, Laclau und Mouffe
sich dezidiert fiir bestimmte Werte aussprechen. Thre ethischen Uberlegungen bil-
den die Grundlage fiir ihre Entscheidung fiir die Demokratie. Doch es bleibt noch
offen, was sie unter Demokratie verstehen, denn es hat sich ja ebenso gezeigt, dass
ihre Bejahung der Demokratie nicht uneingeschriankt fiir die liberale Demokratie
gilt. An diesem Punkt wandelt sich ihre Dekonstruktion der bisherigen Demokra-
tietheorien in eine Konstruktion: Derrida, Butler, Laclau und Mouffe greifen die fiir
sie wichtigsten und essentiellen Punkte des demokratischen Diskurses auf und
bauen darauf ihre eigenen Theorien auf. Demokratie ist fiir sie nicht im klassischen
Sinne eine Herrschaft des Volkes, sondern im Zentrum ihrer Theorien steht die Un-
bestimmtheit der Demokratie. Sie setzen damit in ihren Theorien an einem sehr
grundlegenden Punkt an, ndmlich den Rahmenbedingungen fiir Politik und den
Haltungen, die Demokrat innen einnehmen sollten. Aus ihrer Sicht ergeben sich
Losungen fiir praktische Probleme aus der Konfrontation dieser Vorbedingungen
mit den Herausforderungen der Wirklichkeit. Es wird sich im Folgenden zeigen,
was filir Schlussfolgerungen Derrida, Butler, Laclau und Mouffe aus der Grundlo-
sigkeit der Demokratie ziehen und welche Art von Demokratickonzeptionen sie
entwerfen.

Das folgende Kapitel wird mit der bisherigen Reihenfolge der Besprechung bre-
chen. Zwar bildet abermals Derrida den Einstieg (Kapitel 5.1). Seine démocratie a
venir bietet sich dafiir an, da sie fir sich allein steht, obwohl sie zeitlich nach Lac-
laus und Mouffes radikaler Demokratie entworfen wurde. Sie stellt auch die kiir-
zeste Konzeption dar. Dennoch zeigen sich Einfliisse auf Mouffes agonale Demo-
kratie. Mouffe verweist immer wieder auf Derrida, vor allem auf dessen Konzept
des Kommenden (vgl. Mouffe 2008: 83, 131; Mouffe 2014: 73). Im Anschluss
(Kapitel 5.2) werden diesmal nicht zuerst Butler, sondern Laclaus und Mouffes Ar-
beiten vorgestellt. Vor allem Mouffes Demokratietheorie wird den grofiten Raum
einnehmen. Sie hat als einzige ihr Konzept so stark ausgearbeitet, dass es getrost als
Demokratietheorie bezeichnet werden kann. Butler wird zuletzt behandelt (Kapitel

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

368 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

5.3), da ihre radikaldemokratischen Uberlegungen sehr stark von Laclaus und
Mouffes Theorie beeinflusst und inspiriert sind.

5.1 JACQUES DERRIDA: ,,DEMOCRATIE A VENIR"

Demokratie wurde und wird in der politischen Theorie durch verschiedene Adjek-
tive erginzt, die spezifizieren sollen, welche bestimmte Version der Demokratie
gemeint ist: Liberale, reprisentative, partizipatorische, starke oder radikale Demo-
kratie sind nur einige von vielen Konzeptionen. Auch Derrida schlieBt sich diesem
Vorgehen an, indem er die Demokratie um ein Partizip Prisens ergidnzt. Er nennt
seinen Entwurf ,,démocratie a venir — die Demokratie im Kommen.

Es darf nicht erwartet werden, dass Derrida mit der démocratie a venir eine
Theorie vorlegt, die prézise Vorgaben macht, wie die Demokratie als Regierungs-
und Herrschaftsform in einer praktischen (oder theoretischen) Form verwirklicht
werden kann. In Derridas Schriften finden sich keine Erlduterungen, welche Insti-
tutionen eine Demokratie benétigt oder wie sie konkret ausgestaltet werden sollte.
Stattdessen zeigt er Probleme und Grundbedingungen fiir die Demokratie als ,,Ver-
sprechen der Idee der Demokratie* (Derrida 2014: 73) auf. ,,Was mich dabei inte-
ressiert, ist zu verstehen, wie die demokratische Idee im Westen entstanden ist, was
wir davon behalten konnen und miissen. Deshalb verwende ich auch weiter den
Ausdruck Demokratie, und die Demokratie ist fiir mich daher nicht nur eine Form
der Regierung oder der sozialen Organisation, ein System unter anderen.* (ebd.: 73)

Der Begriff der Demokratie selbst ist fiir Derrida nicht ,,sakrosankt (ebd.: 78),
er wiirde sich, falls sich bessere Begriffe in den jeweiligen Kontexten finden lassen,
auch mit anderen Begriffen vorldufig zufrieden geben. Fiir jene Diskurse, in denen
sich Derrida zur démocratie a venir duBlert, scheint ihm der Begriff der Demokratie
jedoch am passendsten zu sein. Es ist anzunehmen, dass er diesen Begriff strate-
gisch verwendet, da Demokratie nach wie vor positiv besetzt ist.

Die Absicht Derridas, der Geschichte und den Versprechen der Demokratie
nachzugehen, spiegelt sich in seinen Schriften wieder, die sich mit Demokratie be-
schéftigen. Wird Derridas Schaffensphase zeitlich betrachtet, so hat sich Derrida
erst spat, etwa ab den 1990er Jahren, intensiver mit Fragen zur Demokratie be-
schiftigt. In seinem Vortrag ,,Die Unabhéngigkeitserklarung” (1976, vgl. Der-
rida/Kittler 2000) hinterfragt er die demokratischen Griindungsakte und zeigt deren
Gewaltsamkeit und Konstruktionen auf. Den Begriff der démocratie a venir ver-
wendet er das erste Mal 1990 in ,,Du droit a la philosophie” (vgl. Derrida 2003b:
51, 63), ohne allerdings diesen Begriff genauer zu spezifizieren. In ,,Marx’ Ge-
spenster” (1993) untersucht er, welches Erbe des Marxismus fiir die Demokratie
weiter erhalten bleiben sollte. Ein solches Erbe stellt die Freundschaft dar, die er in

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DERRIDA: DEMOCRATIE A VENIR | 369

,Politik der Freundschaft (2002) neu deutet, indem er die demokratische Sicht-
weise auf die ,,Briiderlichkeit™ dekonstruiert. In ,,Schurken® (2003) arbeitet Derrida
die ,,autoimmunen® Effekte der Demokratie heraus und &duflert sich umfangreicher
zur démocratie a venir.

Die folgenden Kapitel werden erldutern, wie Derrida diese Demokratie im
Kommen entwirft. Die Demokratie enthilt als Konzept mehrere Aporien, die sie
gleichzeitig ermdglichen aber auch verunmoglichen (Kapitel 5.1.1). In Kapitel 5.1.2
zeigt sich, dass die Demokratie im Kommen auf Derridas poststrukturalistischen
Grundlagen aufbaut, indem sie ihre eigene Grundlosigkeit anerkennt und sich gegen
Essentialismen und festgeschriebene Identitéten richtet. Der Aspekt der Zukiinftig-
keit der kommenden Demokratie wird in Kapitel 5.1.3 besprochen. Sie ist offen fiir
eine unbestimmte Zukunft, und dass die Ideale der Demokratie noch nicht erreicht
sind, gilt ihr als Motor zur Verbesserung des Bestehenden. Diese Offenheit fiir die
Zukunft, fiir Ereignisse und fiir den Anderen als Erstbesten wird in Kapitel 5.1.4
vertieft.

5.1.1 Aporien demokratischen Denkens

Demokratie in einer ,,idealen” Form ist fiir Derrida unméglich zu erreichen, sie ldsst
sich nie vollstdndig umsetzen und es muss unermiidlich an ihrer Verwirklichung
gearbeitet werden. Zu dieser auf den ersten Blick pessimistischen Sichtweise
kommt Derrida durch seine Untersuchung des Begriffs der Demokratie und ihrer
Konzeption: Im Kern der Demokratie zeigen sich Aporien und Widerspriiche, wel-
che verhindern, dass die Ideale der Demokratie je in Vollendung realisiert werden
konnen. Diese Aporien der Demokratie sind im Innersten des demokratischen Den-
kens, in den Idealen und Grundsétzen, angesiedelt. Die Demokratie ,,wird in ihrer
Struktur stets aporetisch bleiben* (Derrida 2003a: 124). Die Aporien sind sowohl
die Voraussetzung fiir die Demokratie, aber zugleich auch deren unlosbare Pro-
bleme, das heiflt was die Demokratie begriindet, geféhrdet sie gleichzeitig. Wie bei
der Gerechtigkeit erhebt Derrida bei seiner Erdrterung von Aporien nicht den An-
spruch auf Vollstindigkeit, weswegen seine Aufzéhlung der demokratischen Apo-
rien mit einem ,,usw.“ endet: ,,Gewalt ohne Gewalt, nicht kalkulierbare Singularitét
und berechenbare Gleichheit, Kommensurabilitdt und Inkommensurabilitit, Hete-
ronomie und Autonomie, unteilbare und teilbare, namlich teilhabbare Souveranitat,
ein leerer Name, ein leeres Nomen, ein verzweifelter oder verzweifelnder Messia-
nismus usw.“ (ebd.: 124).

Diese Arbeit wird sich nur den gewichtigsten Aporien zuwenden.”’ Fiir die De-
mokratie fiihrt Derrida vor allem folgende Aporien auf:

337 Zur Erérterung anderer Aporien siche Derrida 1999a: 178 und Derrida 2000: 44.

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

370 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

1) Die bereits in Kapitel 4.1.4 untersuchten Aporien der Gerechtigkeit und des
Rechts betreffen auch die Demokratie, da die unauflosbare Spannung zwischen
der Gleichbehandlung aller Biirger innen und der Einzelfallberiicksichtigung
in der Demokratie gelost werden muss.

2) Es entfalten sich in der Demokratie mehrere Aporien der Souverénitét.

3) Die demokratische ,,Autoimmunitét™ weist eine aporetische Struktur auf.

Zu 1) Gerechtes Handeln muss sich sowohl der unberechenbaren Singularitit der
Einzelnen zuwenden als auch die Dritten miteinbeziehen. Damit entsteht das Di-
lemma, dass fiir eine ideale Gerechtigkeit einerseits alle spezifischen Besonderhei-
ten eines_einer Einzelnen beachtet und jedes Handeln ihm_ihr gegeniiber ohne ver-
allgemeinernde Regeln und ohne Einbezug der Bediirfnisse Dritter geschehen muss.
Andererseits erfordert ideale Gerechtigkeit die Hinwendung zu allen Anderen, was
heiflt, dass das Handeln ihnen gegeniiber nach gleichen MaBstiben und nach allge-
meinen Gesetzen erfolgen sollte. Beide Handlungsweisen konnen nicht zugleich
umgesetzt werden. Sobald fiir die Demokratie der Anspruch erhoben wird, dass sie
eine gerechte Regierungsform darstellt, findet sich diese Aporie auch in ihr wieder:

,,Durch all die Schemata hindurch [...] stellt sich mit diesem Politisch-werden zugleich die
Frage der Demokratie, die Frage nach dem Staatsbiirger oder dem Subjekt als einer zéhlbaren
Singularitdt. Und die Frage nach einer ,universalen Briiderlichkeit‘. Keine Demokratie ohne
Achtung vor der irreduziblen Singularitdt und Alteritdt. Aber auch keine Demokratie ohne
,Gemeinschaft der Freunde® (koina ta philon), ohne Berechnung und Errechnung der Mehr-
heiten, ohne identifizierbare, feststellbare, stabilisierbare, vorstellbare, reprisentierbare und
untereinander gleiche Subjekte. Diese beiden Gesetze lassen sich nicht aufeinander reduzie-
ren; sie sind in tragischer und auf immer verletzender Weise unversohnbar. Die Verletzung
bricht zugleich mit der Notwendigkeit auf, seine Freunde zéhlen, die anderen abzdhlen, mit
den Seinen haushalten, sie einer Okonomie unterwerfen zu miissen — dort, wo jeder andere
ganz anders ist. Dort, wo indessen jeder in gleicher Weise ganz anders ist. [Herv.i.O0.]* (Der-
rida 2002a: 47, vgl. Caputo 1999: 191)

In dieser Passage wird weiterhin das Dilemma deutlich, das sich innerhalb eines
Demos zwischen Heterogenitit und Homogenitét entspannt. Die Hinwendung zu
den Einzelnen erfordert die Beachtung von Unterschieden, von Heterogenitit. Als
Gemeinschaft, die der Demos bildet, wird gleichzeitig eine Homogenitét benétigt,
welche die Gemeinsamkeiten und die Gleichbehandlung betont (vgl. Kapitel 3.8).

Zu 2) Daran schlieft sich die Problematik an, dass die Ideale der liberalen Demo-
kratie einerseits besagen, demokratische Mitbestimmung und Menschenrechte
moglichst allen Menschen zukommen zu lassen, also die Demokratie einschlieend
zu konzipieren. Andererseits muss die Demokratie als eine Gemeinschaft Aus-

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

APORIEN DEMOKRATISCHEN DENKENS | 371

schliisse vornehmen, wer als Mitglied angesehen wird und wer nicht. Die Bildung
eines Demos erfordert, dass zwischen den Biirger innen und jenen, die nicht dazu
gehoren, unterschieden wird.””®

,.In ihrer konstitutiven Autoimmunitit, in ihrer Berufung auf die Gastfreundschaft [...] hat die
Demokratie stets nacheinander und gleichzeitig zwei miteinander unvereinbare Dinge ge-
wollt: Sie hat einerseits nur Menschen — unter der Bedingung, dal3 sie Staatsbiirger sind —,
Briider und Gleiche aufnehmen und die anderen, insbesondere die schlechten Biirger — die
Schurken —, die Nichtstaatsbiirger und alle Arten von anderen, Ungleichen, Verdchtlichen
ausschlieBen wollen und andererseits, gleichzeitig oder nacheinander, sich 6ffnen wollen, all
diesen Ausgeschlossenen Gastfreundschaft anbieten wollen. In beiden Fillen [...] bleibt diese
Gastfreundschaft begrenzt und bedingt. Doch selbst in diesem beschrinkten Raum entspricht
es der Demokratie, das eine oder das andere zu tun, manchmal eines und das andere, manch-
mal beides zugleich und/oder nacheinander. Die Schurken und die Roués sind manchmal
Briider, Biirger und Gleiche. [Herv.i.0.]* (Derrida 2003a: 93)

In diesem Problem zwischen Menschenrechten fiir alle und Rechten nur fiir Mit-
glieder des Demos zeigt sich eine Aporie der Souverdnitit (vgl. ebd.: 125). Eine
Demokratie als (nationalstaatliche) Gemeinschaft schreibt sich selbst die Souveri-
nitdt zu, autonom iiber die Belange ihrer Biirger innen entscheiden zu kdnnen. Die
liberal-demokratische Idee der Menschenrechte geht allerdings iiber die Souveréni-
tat der demokratischen Gemeinschaft hinaus, indem sie der vollkommenen Souve-
rénitit gegeniiber dem eigenen Demos Grenzen setzt, zum Beispiel durch interna-
tionale Institutionen, welche die Einhaltung der Menschenrechte durchzusetzen
versuchen oder auch durch Prinzipien der unbedingten Gastfreundschaft (vgl. Si-
mon 2008: 142ff.). Dies fiihrt demokratische Gemeinschaften in eine stete Span-
nung: Entweder beschrinken sie die eigene Souverinitit zugunsten der Menschen-
rechte als demokratischer Kernwerte oder sie riskieren eine Ubertretung der Men-
schenrechte, um die vollkommene Souverénitit zu bewahren (vgl. Fliigel-Martinsen
2009b: 64ff.). Als Beispiel fiir diese Aporie kann der Européische Gerichtshof fiir
Menschenrechte genannt werden, der immer wieder dafiir kritisiert wird, sich unzu-
lassig stark in die nationalen Zusténdigkeiten der Mitgliedsstaaten der Europdischen
Union einzumischen.

Eine weitere Aporie der Souverénitit findet sich in Kapitel 3.2 bei der Betrach-
tung des demokratischen Griindungsaktes. Bei der Griindung kann nie der Wider-
spruch aufgeldst werden, dass es fiir die Griindung zwar eine Einheit des sich selbst
griindenden und erméchtigenden Demos braucht, dieser aber schon im Kern von

338 Dieses Spannungsfeld gleicht jenem, das bereits in Kapitel 3.8 thematisiert wurde.
Auch Mouffe sieht diese Aporie, verortet sie allerdings als Widerspruch zwischen Li-

beralismus und Demokratie.

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

372 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Heterogenitdt und Differenz durchzogen ist und diese Einheit weder zeitlich noch
rdumlich erschaffen kann (vgl. KrauB3 2001: 139ff.).

Zu 3) Weiterhin beobachtet Derrida innerhalb der Demokratie eine Logik der
LHAutoimmunitdt“, Die Offenheit und Unbestimmtheit der Demokratie zieht die
Problematik nach sich, dass die Demokratie ,,immer suizidir gewesen* (Derrida
2003a: 55) ist. Damit ist gemeint, dass die Demokratie eine Regierungsform ist, in
der bei jeder Wahl Feinde der Demokratie an die Macht gelangen kdnnen. Dadurch
ist es moglich, mit demokratischen Mitteln das Ende der Demokratie herbeizufiih-
ren. Als Beispiel fiihrt Derrida die erfolgreiche Machtergreifung durch die Natio-
nalsozialist_innen und Faschist innen in Deutschland und Italien an. Dieser Um-
stand zieht ,,Prozesse der Autoimmunisierung™ (ebd.: 57, vgl. Naas 2006: 18) nach
sich. Ziel dieser Prozesse ist, die Demokratie als politische Form zu erhalten und sie
vor einem moglichen ,,Selbstmord” zu schiitzen. Dazu werden Elemente ausge-
schlossen, die der Demokratie moglicherweise gefdhrlich werden kdnnten — auch
wenn dies bedeutet, dass fir diese Ausschliisse demokratische Grundsitze miss-
achtet werden. Derrida rekurriert auf die Wahl von 1992 in Algerien, bei der eine
islamistische Mehrheit befiirchtet wurde. Um die Demokratie durch eine mogli-
cherweise undemokratische Regierung nicht zu gefédhrden, wurde diese Wahl un-
demokratischerweise abgebrochen (vgl. Thomson 2007: 72f.). Auch das deutsche
Grundgesetz kennt solche Regelungen. So ist es mdglich eine politische Partei zu
verbieten, wenn sie eine Gefahr fiir die demokratische Grundordnung darstellt, weil
sie aktiv kdimpferisch und aggressiv gegen diese vorgeht. Ein aktuelles Beispiel ei-
nes autoimmunen Prozesses sind die Einschrinkungen von Biirgerrechten in vielen
westlichen Demokratien (P.A.T.R.I.O.T-Act in den USA, Sicherheitspaket in
Deutschland), die im Namen der Terrorismusbekdmpfung beschlossen wurde. Die
Problematik solcher Ausschliisse ist, dass sie zwar einerseits im Namen und zum
Schutz der Demokratie gemacht werden, aber andererseits dazu beitragen, dass die
Demokratie sich selbst beschrdnkt und ihre eigenen Grundprinzipien aussetzt. Fiir
Derrida ist unentscheidbar, ob diese Prozesse der Autoimmunisierung die Demo-
kratie eher erhalten oder doch eher ,,pervertieren® (vgl. Derrida 2003a: 56).

Auch wenn Aporien die Verwirklichung einer idealen Demokratie (in welcher Form
auch immer) unmdglich machen, bedeuten sie fiir die Demokratie kein reines Un-
gliick. Ahnlich wie bei der Gerechtigkeit und der Gastfreundschaft bilden Aporien
eine wichtige Voraussetzung fiir die Demokratie als démocratie a venir. Sie bieten
Chancen, die bestehenden Demokratien lebendig zu halten und fiir das Konzept der
démocratie a venir zu 6ffnen. Diese Chancen bestehen darin, dass durch die Exis-
tenz von Aporien erleichtert wird, das Vorliegen von echten Entscheidungen an-
zuerkennen. Dies stellt bereits fiir die Politik eine Voraussetzung dar: Nur wenn es
unentscheidbare Probleme/Fragen gibt, deren Losung nicht einfach abgeleitet wer-

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

APORIEN DEMOKRATISCHEN DENKENS | 373

den kann, findet Politik statt. Die démocratie a venir begreift sich in diesem Sinne
als Verkorperung oder als Ort des Politischen: Es ist ihre Kerneigenschaft zu ver-
meiden, Entscheidungen durch Verweise auf Essentialismen abzuleiten und zu ze-
mentieren. Vielmehr sollen Entscheidungen in der démocratie a venir als kontin-
gent, vorldufig und durch und durch politisch angesehen werden und das Politische
und die Grundlosigkeit akzeptiert werden. Die Aporien der Demokratie helfen da-
bei, diese demokratische Grundeinstellung zu kultivieren. Indem sie von vorneher-
ein aufzeigen, dass fiir bestimmte Probleme keine Ableitung existiert, verdeutlichen
sie, dass es unmoglich ist, ideale und fiir die Ewigkeit giiltige Entscheidungen zu
treffen. Aporien tragen dazu bei, dass Themen nicht entpolitisiert werden konnen.
Sie machen vorldufige Entscheidungen angreifbar, halten die politischen Diskussio-
nen am Laufen und ,,das politische Begehren wach.” (Derrida 2002a: 47) Sie sind
fiir die Demokratie im Besonderen wichtig, weil sie diese fiir eine noch nicht be-
kannte Zukunft offen halten. ,,,Democracy to come* requires auto-immunity, that is
the possibility of suppressing our own immune reactions in order to allow contact
with the outside: a constant negotiation with what seems to threaten our security,
but may in fact be our only chance of a future.” (Thomson 2007: 78)

Freilich sind diese Aporien fiir die Demokratietheorie nichts Neues. Wie Paul
Patton (2007a: 19) richtig ausfiihrt, versdumt es Derrida auf neuere Demokratie-
theorien hinzuweisen, die versuchen, Losungen fiir die Aporien auszuarbeiten.
Doch diese Kritik vermag nicht Derridas Kernaussage zu den Aporien anzugreifen:
Fiir Derrida ist unerheblich, welche vorldufigen Losungen fiir die Aporien gefunden
werden. Diese konnen die Auswirkungen einer Aporie zwar mildern, aber sie nicht
im Kern auflésen. Fiir Derrida ist wichtig, dass anerkannt bleibt, dass im Kern des
Demokratischen Aporien existieren. Jede Losung sollte als zeitweilig gelten und die
Maoglichkeit bestehen, in Zukunft andere Losungen fiir die Aporien zu finden.

Das ,,Kommende* der Demokratie umschreibt verschiedene Aspekte, welche
Derrida als den Kern des Demokratischen bewahren will. Ein Aspekt des Kommen-
den bezieht sich auf die poststrukturalistischen Grundlagen und deren Akzeptanz
und Umsetzung. Wie diese mit der Demokratie in Verbindung stehen, wird im
ndchsten Kapitel aufgezeigt.

5.1.2 Demokratie im Kommen

»Im Ausdruck ,kommende Demokratie‘ ist nicht die ,Demokratie’ das Wichtigste,
sondern das ,Kommende*.*“ (Derrida 2014: 79) Mit dem Kommenden ist die Mog-
lichkeit zum Wandel assoziiert: Etwas ist im Kommen, es verdndert sich, weil es
noch nicht abgeschlossen ist. Das Kommende, das Derrida beschreibt, wird auch
nie abgeschlossen sein, da das Kommen fiir ihn kein Ankommen beinhaltet. Das
Kommende wird als stetig Kommendes begriffen, als die permanente Moglichkeit

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

374 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

zur Verdnderung hin auf ein nie erreichbares Ziel. Wandel und Kommen sind je-
doch nur méglich, wenn die Grundlagen des zu Kommenden nicht schon bereits fi-
xiert sind und die Zukunft determinieren. Die Grundlagen bezichungsweise die
Ausgangssituation diirfen nicht ein bestimmtes Ankommen implizieren.

Das stetig Kommende verweist auf die poststrukturalistische Einsicht, dass jeg-
licher Bedeutung die Grundlage fehlt und sie sich kontingent entwickelt. Eine Be-
deutung kann im Kommen bleiben, weil sie durch ihre Grundlosigkeit die Fahigkeit
zur Verdnderung beinhaltet und mit neuen Inhalten gefiillt werden kann. Das Kon-
zept des Kommenden findet sich bei Derrida nicht erst in seinen Uberlegungen zur
Demokratie, sondern, wie Matthias Fritsch hinweist, bereits in dem Begriff der Ite-
rabilitdt (vgl. Fritsch 2002: 576f., Kapitel 2.1.2). Jede Bedeutung und jede Identitét
ist iterabel, das heif3t, durch die Verweisungsstruktur und Grundlosigkeit der Spra-
che miissen Bedeutungen immer wieder wiederholt werden (konnen). Die Wieder-
holung der Zeichen zieht sowohl deren Bestindigkeit als auch deren Verdnderung
nach sich: Zeichen erlangen durch die Wiederholungen einen kontinuierlichen
Sinngehalt {iber die Zeit hinweg, zugleich aber erféhrt dieser Sinngehalt durch neue
Kontexte immer wieder leichte Verschiebungen. Dies bedingt, dass sowohl Bedeu-
tungen als auch Identitéten nie abgeschlossen, sondern immer nur vorldufig sind.

Gleichermallen wie Bedeutungen grundlos und kontingent sind, so gilt dies
auch fiir Identitdten und politische Gemeinschaften. Identitidten und Gemeinschaf-
ten tragen ebenso die Fahigkeit zur Wandlung in sich und konnen nie endgiiltig fi-
xiert werden. Jeglicher Versuch einer solchen Fixierung oder AbschlieBung erfor-
dert Gewalt, um die eigene Grundlosigkeit vertuschen, mogliche Wandlungsalter-
nativen unterdriicken und eine Verdnderung verhindern zu kénnen. Eine politische
Gemeinschaft, welche den eigenen Konstruktionscharakter verbirgt, iibt in diesem
Sinne mehr Gewalt aus, als eine, welche sich zur der Grundlosigkeit der eigenen
Griindung bekennt.

Die poststrukturalistische Einsicht der Grundlosigkeit stellt fiir Derrida eine der
Kerneigenschaften der démocratie a venir dar: In ihr werden die Kontingenz und
Grundlosigkeit von metaphysischen Setzungen anerkannt und auf eigene festgelegte
Grundlagen verzichtet. ,,Was der Demokratie fehlt, ist eben genau der eigentliche
Sinn, der Sinn des Selben selbst [...], das was sie selbst ist, das Selbe, das wahrhaft
Selbe ihrer selbst [...]. Dieser Sinn definiert die Demokratie und selbst das Ideal der
Demokratie durch diesen Mangel des Eigenen und Selben.* (Derrida 2003a: 59f;
vgl. ebd. 24f., 45, 48, 53) Durch diese Haltung kann die Wandlungsfahigkeit der
démocratie a venir erhalten werden. Indem die Mitglieder der demokratischen Ge-
meinschaft von dem Wunsch auf ein fixiertes und determinierendes Fundament ab-
sehen, k6nnen sie sich auf den Prozess des Kommens einlassen.

Dieses Spezifikum ist nicht eine Eigenschaft, die nur die démocratie a venir
mitbringt. Auch die bisherigen Theorien der Demokratie enthalten den Aspekt der
Grundlosigkeit. Jede Demokratie muss sich als Staats- und Gesellschaftsform selbst

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEMOKRATIE IM KOMMEN | 375

begriinden. Im Kern dieses Griindungsaktes sind die Konzepte der Freiheit, Auto-
nomie und Souverinitdt verankert, die besagen, dass sich der Demos frei fiir eine
Regierungsform entscheiden kann.

Doch ,,das Recht und die Fahigkeit, zu tun, was einem gut diinkt, und die Entscheidungsbe-
fugnis, iiber sich selbst zu bestimmen, aber auch die Erlaubnis, Moglichkeiten durchzuspielen
[...] setzt [...] dabei, radikaler und urspriinglicher noch, ein freies Spiel voraus, einen gewis-
sen Spielraum von Unbestimmtheit und Unentscheidbarkeit im Begriff der Demokratie selbst,
in der Interpretation des Demokratischen.* (ebd.: 45, vgl. Wolf 2007: 77)

Im Unterschied zu anderen Staatsformen wird in der Demokratie der Akt der Griin-
dung nicht verschleiert. Die Demokratie verweist nicht auf Legitimationen auf3er-
halb der Gesellschaft, sondern sie bezicht sich auf den konstituierenden Akt der
Verfassungsgebung und Staatsgriindung durch den Demos. Ein demokratischer
Staat erkennt sich selbst als Konstruktion und erinnert immer wieder durch regel-
méiBige Wahlen und Abstimmungen an seine Griindung.

,,Das Spiel zwischen dem Volk als reprisentiertem Volkssouverdn und seiner Représentation,
zwischen Konstativum und Performativum verhindert, dafl der Griindungsakt einmalig bleibt.
Er markiert vielmehr die moderne Gesellschaft. Da das ,Wir‘ des Volkes nicht mit sich iden-
tisch wird, wird die Griindung stindig wiederholt. Die Volkssouveranitit wird immerzu auf-
geschoben; sie ist die Differanz. Sie muf} sich immer von neuem als griindende zur Geltung
bringen, um die demokratische Gesellschaft daran zu erinnern, dafl sie demokratisch ist.
[Herv.i.O.]“ (Demirovi¢ 1992: 141)

Mit der Einsicht der Grundlosigkeit geht einher, dass jegliche Essentialismen ab-
gelehnt werden. Das Konzept der démocratie a venir geht davon aus, dass Subjekte,
Identitdten und Gemeinschaften nicht eindeutig definiert werden kénnen und dass
sie sich immer wieder verdndern. Es ist offen fiir diese Verdnderungen und verlangt
keine homogenen Identititen, die bereits vor den Diskursen und Kulturen der Ge-
meinschaft existieren (vgl. Derrida 1992a: 10; Englert 2009: 34). Genau wie das
Konzept der Demokratie sind auch die Identitdten und Subjekte im Kommen und
werden als verdnderbar und zukiinftig begriffen. Dasselbe gilt fiir den Demos: In
der démocratie a venir wird dieser nicht als gesetzt angesehen, sondern seine je-
weils aktuellen Formen und dessen Ein- und Ausschliisse hinterfragt.

Kritik an Naturalismen und Essentialismen zu iiben, ist ein wichtiger Bestand-
teil der démocratie a venir. Die poststrukturalistische Dekonstruktion empfindet sie
nicht als Bedrohung, sondern als notwendige Bereicherung und Ansporn zur Ver-
dnderung. Derridas Aussage ,.keine Demokratie ohne Dekonstruktion® (Derrida
2002a: 156) bezieht sich darauf, dass nur mit der Dekonstruktion und ihrer kriti-
schen Offenlegung der Grundlosigkeit eine démocratie a venir erreicht werden

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

376 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

kann. Umgekehrt braucht aber auch die Dekonstruktion die Demokratie, denn De-
konstruktion als kritische Analyse ist nur in jenen Gesellschaften und Staaten er-
laubt, die mit Kritik, der eigenen Grundlosigkeit und Aporien umgehen kénnen. In
einem dhnlichen Sinne begreift Derrida die Rolle der Literatur fiir die Demokratie:
»Keine Demokratie ohne Literatur, keine Literatur ohne Demokratie. (Derrida
2000: 43, vgl. Derrida 1999a: 178f.) Ebenso wie die Dekonstruktion nimmt die Li-
teratur die Rolle der Kritikerin ein, der (in der Demokratie) das prinzipielle Recht
zugesprochen wird, ,,alle Fragen zu stellen, alle Dogmatismen zu verdéchtigen, alle
unausgesprochenen Voraussetzungen zu analysieren und seien es die der Ethik oder
der Politik der Verantwortung™ (ebd.: 43f.). Die Literatur fordert durch ihre 6ffent-
liche Kritik die demokratische Haltung der Selbsthinterfragung und der Offnung hin
zum Anderen. Sie benétigt aber ebenso demokratische Institutionen, um dieser
Rolle der Kritikerin nachkommen zu konnen. Da stets eine Kluft bestehen wird
zwischen den real existierenden Demokratien und den im kommenden Idealen der
Demokratie, wird auch das Recht der Literatur ,,alles zu sagen* (Derrida 1999a:
178) nie vollstindig umgesetzt, sondern ebenfalls immer umkampft sein.

Es kann hieraus abgeleitet werden, dass Institutionen wie das Recht auf Mei-
nungsfreiheit, eine freie Presse, das Verbot der Zensur und die Existenz einer Op-
position fiir die démocratie a venir fundamental sind (vgl. Derrida 1992a: 90). Die
Kritik bezieht sich auch auf die démocratie a venir selbst: ,,Demokratie: das einzige
Nomen, das fiir historische Transformation nahezu beliebig offen und flexibel ist,
das seine innere Formbarkeit und Féhigkeit zu unendlicher Selbstkritik, man konnte
sogar sagen: zur unendlichen Begriffsanalyse, bereitwillig akzeptiert (Derrida
2003a: 45f., vgl. Derrida 2004a: 126f.; Derrida/Roudinesco 2006: 219f.). Wie Der-
rida anhand seiner Dekonstruktion des Bruderbegriffes vorfiihrt, ist es fiir die De-
mokratie selbst unabdingbar, die eigenen Grundbegriffe zu hinterfragen (vgl. Ka-
pitel 3.2; Derrida 1992a: 88). Die Demokratie ist bislang die einzige Regierungs-
form, die fiir verschiedene Interpretationen ihrer Grundbegriffe und deren Gewich-
tung offen bleibt und die zuldsst, dass iiber ihre zukiinftige Form und mégliche Ver-
dnderungen nachgedacht wird. Die démocratie a venir wird von Derrida in diesem
Sinne nicht als eine ganz bestimmte, ausformulierte Regierungsform entworfen:

,,But for Derrida this does not mean a particular political and institutional model which could
be directly implemented elsewhere so much as an idea of politics as not merely open to inter-
nal self-criticism but characteristically exposed by virtue of its electoral or constitutional
structures to change of government, or even of regime. Something like a democratic vulner-
ability is a precondition for the possibility of democratic justice.” (Thomson 2007: 69, vgl.
Derrida 2003a: 45)

Nur wenn die Demokratie prinzipiell abschaffbar ist, wenn sie verletzlich ist, sobald
eine Offnung fiir das Andere durchgefiihrt wird, ist sie wahrhaftig im Kommen. Die

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEMOKRATIE IM KOMMEN | 377

Autoimmunitit der Demokratie ist daher ,,keine Kinderkrankheit und kein mit ent-
sprechendem politischen Geschick zu behebender Mangel*“ (Liidemann 2010: 163),
sondern ist eine notwendige Struktur der Demokratie, welche die Offenheit und
damit das Demokratische selbst erhilt.

,»,Im Kommen* verweist also nicht nur auf offene Grundlagen, sondern auch auf
eine Zukiinftigkeit. Diese wird im folgenden Kapitel genauer erldutert.

5.1.3 Die Zukiinftigkeit der Demokratie

Etwas, das im Kommen ist, ist noch nicht gegenwértig, sondern taucht erst in der
Zukunft auf. Das Kommende trdgt damit eine ,,Struktur eines Versprechens* (Der-
rida 1992a: 57) in sich, ndmlich das Versprechen auf eine Verdnderung und auf eine
Zukunft, die noch nicht da ist. Auch die Struktur des Versprechens wendet Derrida
nicht erst im Raum des Politischen an, sondern bereits beim Konzept der Iterabilitét
in seiner Zeichentheorie (vgl. Fritsch 2002: 576f.). Wie schon im letzten Kapitel
beschrieben, verdndern sich alle Bedeutungen und damit alle Identititen aufgrund
der Iterabilitdt. Sie sind immer im Kommen in dem Sinne, dass sie sich wandeln,
ohne dass dieser Prozess je einen Abschluss fande. Es wird stets offen und {iberra-
schend bleiben, welche inhaltliche Form die Bedeutungen in der Zukunft einneh-
men. Das Versprechen der Wandelbarkeit jeder Identitét geht dieser voraus.

,»Thus, for Derrida, the ,promise‘ of the future precedes us and yet opens the future. The al-
terity and non-presence of this future is such that it cannot be restricted to a particular domain
of beings or appearances, nor can it be conceptualized. It is not a horizon of expectation or of
determinate possibilities projected onto the future (such as democratic utopia), but precisely
names what [ would call the blind spot in any horizon whereby it gives way to other horizons,

other hopes and interpretations.“ (ebd.: 576f.)

Auch wenn die Zukiinftigkeit der Sprache inhérent ist,” so zeigt Derridas Kritik an
der Metaphysik und an versuchten SchlieBungen auf, dass die Zukiinftigkeit unter-
miniert werden kann, wenn sie nicht anerkannt wird. Politische Systeme oder Kon-
zepte wie die Metaphysik konnen die Zukiinftigkeit stark einschranken und die Of-
fenheit fiir Neues minimieren. Die Demokratie zeichnet aus, dass sie sich als politi-
sches System dem Anderen und Zukiinftigen 6ffnet, wohingegen undemokratische
Systeme versuchen, eine Fixierung zu erreichen.

339 Sie ist nicht nur aufgrund der Iterabilitit eine Struktur der Sprache, sondern auch, weil
jede Kommunikation das Versprechen, die Wahrheit zu sagen, enthilt (vgl. Derrida in
Caputo 1997b: 25; Derrida 1999a: 182).

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

378 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

,,Undemokratische Systeme sind in erster Linie Systeme, die verschliefien, sich dieser An-
kunft des Anderen verschlieffen, Systeme der Homogenisierung und der vollstdndigen Bere-
chenbarkeit. SchlieBlich kann man iiber die klassische Kritik der faschistischen, nationalso-
zialistischen, totalitdren Gewalt im Allgemeinen sagen, dass es Systeme sind, die das ,Kom-
mende® verschlieBen und sich in der Prdsentation des Présentierbaren einschlieen.
[Herv.i.O0.]* (Derrida 2014: 79)

Die Zukiinftigkeit und die Struktur des Versprechens sind ein wichtiger Bestandteil
der Demokratie (vgl. Derrida 2002a: 409; Fritsch 2002: 577ff.). Demokratie ist ein
Ideal, das auch in den real existierenden Demokratien noch nicht als vollstindig
umgesetzt gilt. Es kann immer noch ein ,,Mehr an Demokratie* geben, da die de-
mokratischen Grundsétze sich prinzipiell auf allen Ebenen der Gesellschaft anwen-
den lassen. Demokratie baut zudem auf Idealen und Werten auf, um die sich De-
mokrat_innen stets und andauernd bemiihen miissen, und die nicht in Génze ver-
wirklicht sind. Es kann immer ein Mehr an Gleichheit und Freiheit geben. Der As-
pekt der Zukiinftigkeit der Demokratie ist eine Errungenschaft der modernen De-
mokratietheorien, welche die Staatsform der Demokratie nicht als ein lédngst
vergangenes Relikt aus dem antiken Griechenland begreifen, sondern als ein Pro-
jekt fir die Zukunft. ,,Heute ist der Zukunftscharakter von Demokratie unumstrit-
ten. Demokratie ist ein Projekt, an dessen stetiger Verbesserung wir alle mitwirken,
bis es einmal voll eingeldst ist.* (Buchstein/Jorke 2003: 473)

Die démocratie a venir allerdings geht nicht dem Fortschrittsgedanken klassi-
scher Demokratietheorien nach, der besagt, dass ein bestimmter idealer Zustand er-
reicht werden kann. Mit der Struktur eines Versprechens meint Derrida ndmlich
nicht ein konkretes Versprechen und keine Utopie — es geht ihm nicht darum, mit
der Demokratie einen gewissen Inhalt als Ideal zu setzen. Ein Ideal ist bereits be-
nannt und kann beschrieben werden, doch fiir Derrida muss Zukiinftigkeit viel radi-
kaler gedacht werden (vgl. Derrida 2003a: 192; Patton/Protevi 2003: 25). In der
Demokratie kann das noch nicht Gedachte, das Ereignishafte, das vollkommen
Uberraschende passieren. Derrida bevorzugt es daher von der Demokratie im
Kommen anstatt von einer zukiinftigen Demokratie zu sprechen. Die Offenheit fiir
die Zukunft bezieht sich nicht auf eine konkrete ideale Zukunft, die umgesetzt wer-
den soll, sondern sie bezieht sich auf eine Zukunft, die unerwartet ist und unver-
hofft kommt, die in der Gegenwart noch als das Unmogliche erscheint. ,,He sug-
gests that the affirmation of a radically open future — a future that undermines
metaphysical foundations — entails its own intrinsic normativity, a normativity that
is helpful in reconceiving democracy.” (Fritsch 2002: 574) Derridas démocratie a
venir ist offen fiir eine unbestimmte, unberechenbare Zukunft, eine radikale Zu-
kunft, die in der Gegenwart noch nicht bekannt ist. Sie wird sich niemals in einem
konkreten politischen System realisieren, sondern wird immer im Kommen bleiben
und als Versprechen fortbestehen.

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUKUNFTIGKEIT | 379

,Erwartung ohne Erwartungshorizont, Erwartung dessen, was man noch nicht oder nicht
mehr erwartet, vorbehaltlose Gastfreundschaft und Willkommensgru3, die der absoluten
Uberraschung des Ankommenden im vorhinein gewihrt werden, ohne das Verlangen einer
Gegenleistung oder einer Verpflichtung gemi3 den Hausvertragen irgendeiner Empfangs-
macht [Familie, Staat, Nation, Territorium, Boden oder Blut, Sprache, Kultur im allgemeinen,
selbst Menschheit], gerechte Offnung, die auf jedes Recht auf Eigentum verzichtet, auf jedes
Recht im allgemeinen, messianische Offnung fiir das was kommt, das heiBt fiir das Ereignis,
das man nicht als solches erwarten und also auch nicht im voraus erkennen kann, fiir das
Ereignis als das Fremde selbst, fiir jemanden [ihn oder sie], fiir den man im Eingedenken der
Hoffnung immer einen Platz freihalten muf [...] [Herv.i.0.] (Derrida 2004a: 96f., vgl. Der-
rida 2002a: 409; Derrida 2004c: 82f.).

Mit seinem Konzept des Kommenden und des Versprechens verbleibt Derrida in
dem ,,groBBen Diskurs der Emanzipation* (Derrida 1999a: 182, vgl. Derrida 2004a:
109), denn auch seine Theorie behdlt das Versprechen nach einer kommenden
Emanzipation bei. Den Aspekt des Versprechens bezeichnet Derrida daher oft als
das ,,Messianische*, welches das Kommende erwartet und fiir die Zukunft offen ist.
Es ist eine Idee, die Derrida aus dem Marxismus erbt:

,,Wenn es nun einen Geist des Marxismus gibt, auf den zu verzichten ich niemals bereit wére,
dann ist das [...] eher eine gewisse emanzipatorische und messianische Affirmation, eine be-
stimmte Erfahrung des Versprechens, die man von jeder Dogmatik und sogar von jeder meta-
physisch-religiosen Bestimmung, von jedem Messianismus zu befreien versuchen kann. Und
ein Versprechen muf} versprechen, daf} es gehalten wird, das heif3t es muf3 versprechen, nicht
,spirituell oder ,abstrakt® zu bleiben, sondern Ereignisse zu zeitigen, neue Formen des Han-
delns, der Praxis, der Organisation usw. [Herv.i.O.]* (Derrida 2004a: 126, vgl. Riidiger 1998:
100f.)

Das Messianische unterscheidet sich allerdings von dem Diskurs der Emanzipation,
indem Derrida eben nicht eine Emanzipation auf ein ganz bestimmtes Ziel hin be-
treiben will, sondern eine Emanzipation anstrebt, die offen fiir Wandlungen und
kommende Ereignisse ist. Derrida bezeichnet dies als ,,Messianismus ohne Inhalt,
eines Messianischen ohne Messianismus® (ebd.: 97, vgl. Derrida 2001d: 31f;
Derrida 2004a: 229f.). Darunter versteht er, dass zukiinftige Ereignisse zwar
erwartet, erhofft und zugleich gefiirchtet werden. Diese kdnnen aber nicht im Sinne
einer Teleologie vorhergesagt werden, denn man weifl um sie noch nicht, sondern
sie stellen eine Uberraschung dar.

Das Kommende der Demokratie bedeutet fiir Derrida nicht, dass die demokrati-
schen Versprechen irgendwann in der Zukunft eingeldst werden diirfen, sozusagen
am ,,St.Nimmerleinstag®. Fiir Derrida ist das Kommende keine Utopie. Ganz im
Gegenteil sind diese Versprechen fiir ihn absolut dringlich, weil sie ,,ein unmittelba-

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

380 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

res Engagement befehlen und wahrhaft verbieten, sich dieses Engagements zu
enthalten* (Derrida 2004c¢: 79, vgl. Derrida 2003a: 50; Newman 2008: 159; Nieder-
berger 2002: 167). Sie pochen in jedem Augenblick auf ihre Einldsung, umso mehr,
wenn die Wirklichkeit von den Versprechen weit abweicht.

,,Der Ausdruck ,kommende Demokratie® steht zweifellos fiir eine kimpferische und schran-
kenlose politische Kritik oder verlangt doch danach. Als Waffe gegen die Feinde der Demo-
kratie erhebt sie Widerspruch gegen jede naive oder politisch mi8brauchliche Rhetorik, die
als gegenwirtige oder faktisch bestehende Demokratie ausgibt, was dem demokratischen
Anspruch in der Ndhe oder Ferne, zu Hause oder in der Welt, unangemessen bleibt: iiberall
dort, wo die Diskurse iiber Menschenrechte und Demokratie zum obszénen Alibi verkom-
men, wenn sie sich mit dem entsetzlichen Elend von Milliarden Sterblicher abfinden, die der
Untererndhrung, Krankheit und Erniedrigung preisgegeben sind, die nicht nur in erheblichem
Male Wasser und Brot, sondern auch Gleichheit und Freiheit entbehren und denen die Rechte
entzogen sind, die jedem, irgendwem, zukommen [...]* (Derrida 2003a: 123, vgl. Derrida
2001b: 62).

Derrida unterscheidet daher zwischen real existierenden demokratischen Systemen
und der démocratie a venir (als Idee der Demokratie), dhnlich wie er das existie-
rende Recht von der Gerechtigkeit trennt (vgl. Patton 2007a: 19; Derrida 2004a:
89). Genauso wie die Idee der Gerechtigkeit einen Motor darstellt, um das existie-
rende Recht (worunter er nicht nur die Gesetze, sondern auch die Menschenrechte
und selbst die existierenden Prinzipien der Gerechtigkeit versteht) zu verbessern
und gerechter zu gestalten, ist die démocratie a venir jener Ansporn, um die existie-
renden politischen Systeme und die momentan vorherrschenden Ideen von Demo-
kratie demokratischer werden zu lassen. Dies funktioniert nur, wenn die démocratie
a venir Versprechen enthélt, deren Verwirklichung angestrebt wird, und die deswe-
gen fiir die existierenden Formen der Demokratie als Horizont herangezogen wer-
den. Nur wenn aufgrund der Versprechen der momentane Zustand noch nicht als
»geniigend* und ,,gut” angesehen wird, kann das Bestehende kritisiert, mehr Demo-
kratie verlangt und ein Prozess weiterer Demokratisierung in Gang gesetzt werden.

,,Was auf immer zwiespaltig ist, ist zumindest diese irreduzible Kluft, diese unwiderlegbare
Nicht-Addquation zwischen der ,Idee der Demokratie* und dem, was sich in Wirklichkeit
unter diesem Namen darbietet. Diese ,Idee’ ist jedoch keine ,Idee im Kantischen Sinne‘, re-
gulativ und unendlich fern zugleich. Sie bestimmt die konkreteste Dringlichkeit, hier und
jetzt. Wenn ich trotzdem an diesem alten Namen der ,Demokratie* festhalte und haufig von
der ,kommenden Demokratie® spreche, dann aus folgendem Grund: Ich sehe darin den einzi-
gen Namen einer politischen Regierungsform, die in ihrem Begriff die Dimensionen der In-
addquatheit und des Zu-Kommenden (I’a-venir) tragt und damit ihre Historizitét und ihre Per-
fektibilitit zum Ausdruck bringt. Die Demokratie erlaubt uns im Prinzip, diese beiden Off-

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUKUNFTIGKEIT | 381

nungen oder Offenheiten in aller Freiheit 6ffentlich anzusprechen, um den aktuellen Zustand
jeder sogenannten Demokratie zu kritisieren.” (Derrida 2006: 331, vgl. Englert 2009: 40)

Es gibt allerdings keine Garantie dafiir, dass sich das Kommende auch als besseres
erweist. Fiir Derrida wird sich dies durch die Ideen der Gerechtigkeit und der de-
mocratie a venir nur ,,vielleicht (Derrida 1991: 56) ereignen und es gibt stets die
Gefahr, dass auch das ,,Schlimmste* (ebd.: 57) passiert.

In einem politischen System zu leben, das zwar bemiiht ist seine Versprechen
einzuldsen, sie aber nie vollstdndig einlosen kann, das nur im Kommen ist, aber nie
ankommt, ist eine ganz eigene Herausforderung. Allerdings scheitert jedes politi-
sche System an seinen eigenen Anspriichen: Aufgrund der Grundlosigkeit und der
Aporien kann sich keine Herrschaftsform vollstéindig begriinden und wird auch nie
eine perfekte, widerspruchsfreie Form erlangen. Fiir Derrida ist entscheidend, wie
eine Herrschaftsform mit diesem Scheitern umgeht, ob sie es annimmt oder ob sie
es (gewaltsam) zu verbergen versucht. Die Demokratie ist die einzige Herrschafts-
form, die das Scheitern und die Existenz von falschen Entscheidungen in sich inte-
griert. Die Institution der regelmdBigen Wahlen beispielsweise ist der Ausdruck
dessen, dass die Wéhler innen erneute Chancen bekommen, ihre Meinung zu én-
dern und eine vorherige ,,Misswahl“ zu korrigieren. Das Scheitern, die Aporien der
Demokratie 16sen zu konnen, ist fiir Derrida ebenfalls ein Motor, in doppelter Hin-
sicht. Zum einen miissen immer neue Losungsansitze fiir die Aporien gefunden
werden, da es keine endgiiltige Losung fiir sie gibt. Zum anderen ist die Erfahrung
wertvoll, sich auch am Unmdglichen, der Losung der Aporie, zu versuchen:

»Wenn wir aber das, was heute moglich scheint, akzeptieren — oder umgekehrt, wenn wir es
unterlassen auf dem zu bestehen, was un-moglich erscheint —, akzeptieren wir die Grenzen,
die heutzutage die demokratische Praxis und das demokratische Ideal einschrénken. Das Un-
mdgliche als solches anzuerkennen ist daher die Bedingung der Moglichkeit dafiir, tiber das,
was heute moglich scheint, hinauszugehen. Nur durch das Streben nach dem Unmédglichen

konnen wir neue Moglichkeiten moglich machen. [Herv.i.0.]* (Ingram 2007: 111)

Anders gesagt: Selbst wenn der Versuch scheitert, eine perfekte Losung zu finden,
so bringt bereits der Versuch etwas Neues, moglicherweise Besseres hervor. Eine
Demokratie, die als umgesetzt angesehen wird oder die (scheinbar) schon Losungen
fiir das Unmogliche gefunden hat, ist in Derridas Augen bereits keine Demokratie
mehr (vgl. Derrida 2014: 101). In einem solchen Zustand gébe es keine Entschei-
dungen, keine Ereignisse und keine Politik.

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

382 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

5.1.4 Offnung und (Gast-)Freundschaft

Die radikale Zukiinftigkeit der démocratie a venir bedingt eine Offnung fiir unbere-
chenbare und unvorhergesehene Ereignisse. Dafiir ist es notwendig sich dem Ande-
ren — sowohl der Person als auch dem Auflen des Diskurses — zu 6ffnen:

,Ein Denken des Ereignisses, des Kommenden also, das ist der offene Raum, damit es das
Ereignis, die Zu-kunft gibt, und damit die Ankunft die des Anderen ist. Es gibt kein Kommen,
kein Ereignis, das nicht die Ankunft des Heterogenen, die Ankunft des Anderen ist oder es
impliziert. ,Kommend‘ bedeutet nicht ,Zukunft‘, die zukiinftige Gegenwart, das was morgen
prasent und prasentierbar wére. Es bedeutet den offenen Raum, damit der Andere oder die
Anderen kommen.” (Derrida 2014: 79)

Die Offnung zum Anderen hat sich bereits in den Kapiteln 4.1.3 und 4.1.5 als eine
Norm Derridas erwiesen. Sie ist Teil seiner Politik der Freundschaft. Jeder Kom-
munikation gehen ein urspriingliches Ja und ein Vertrauen zum Anderen voraus,
denn zum einen wird Kommunikation dadurch erst ermdglicht und zum anderen ist
das/der Andere ein notwendiger Bestandteil des eigenen Selbst. Die Beziehung zum
Anderen ist also nicht von vorneherein feindlich, sondern bejahend, vertrauensvoll
und offen. In der démocratie a venir will Derrida diese Offenheit kultivieren.

,,Die demokratische Gesellschaft muf sich als Teil eines stets offenen Prozesses verstehen.
Entsprechend begriff Derrida die Demokratie nicht als Erfiillung eines politischen Pro-
gramms. Und die Gerechtigkeit, die das politische Handeln anstreben sollte, kann nicht die
Bestitigung irgendwelcher Normen und Regeln sein. Die Demokratie muf3 sich stets offen fiir
Neues und Anderes erweisen.* (Englert 2009: 33)

Nun empfinden sich auch die liberale Demokrat_innen als offen: Ihr Gleichheits-
und Freiheitsgedanke erstreckt sich auf die ganze Menschheit, so dass die Gedan-
ken der Inklusion und der Ausweitung der Biirgerrechte auf bislang benachteiligte
Gruppen Bestandteile des liberal-demokratischen Denkens sind. Derrida geht diese
Offenheit jedoch nicht weit genug, denn im Kern bisheriger Politik- und Demokra-
tiekonzepte finden sich fiir ihn Vorstellungen, die einer Offenheit entgegenstehen.
So bringen die Konzepte der Briiderlichkeit und (einer in Briiderlichkeit miindende
oder aus ihr hervorgehende) Freundschaft gerade nicht die gewiinschte Offenheit
mit sich. Es sind im Gegenteil Begriffe, die eine VerschlieBung und Homogenisie-
rung unterstiitzen. Beide Begriffe implizieren zwar eine Abkehr von einem pater-
nalistischen System. Aber sie halten nach wie vor an einer grundlegenden Homoge-
nitét als Basis der Gemeinschaft fest (vgl. Howells 1999: 150). Die Konzepte der
Freundschaft und Briiderlichkeit beziehen sich im Kern auf ein Band zwischen

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OFFNUNG UND (GAST-)FREUNDSCHAFT | 383

Verwandten, Gleichartigen, Gleichen und Méannern. Frauen und Fremde hingegen
finden in der Vorstellung der Freundschaft keinen Widerhall, sie werden marginali-
siert, ausgeschlossen oder als Feinde betrachtet. Eine Demokratie, die auf den
Idealen der Briiderlichkeit und der Freundschaft aufbaut, verschlie3t sich im Kern
und vermag es nicht, sich dem ,,Erstbesten” zuzuwenden, ndmlich ,,irgendwem,
[...] vor jeder metaphysischen Bestimmung des ,Irgendwer‘ als Subjekt, menschli-
che Person, Bewusstsein, vor jeder rechtlichen Festlegung als Gleicher, Lands-
mann, Artgenosse, Bruder, Néachster, Glaubensbruder oder Mitbiirger* (Derrida
2003a: 123). Genau dies fordert Derrida jedoch: ,,Paulhan sagt irgendwo, ich gebe
es auf meine Weise wieder, die Demokratie denken heille ,den erstbesten‘ [le pre-
mier venu] denken: irgendwen, einen beliebigen [...] Der erstbeste, ist das nicht die
beste Ubersetzung fiir ,den ersten, der kommen soll‘, ,den kommenden ersten® [le
premier a venir]? (ebd.: 123, vgl. Ingram 2007: 109; Liidemann 2010: 141f;
Morin 2006: 170)

Die Offnung hin zum Erstbesten ist eine Offnung hin zu der unbedingten Gast-
freundschaft, die iiber die klassischen Gesetze der Gastfreundschaft hinausgeht.
Letztere bauen darauf auf, dass jemand einen Ort als sein_ihr ,,Heim* bestimmt ha-
ben muss, bevor jemand anderes dort ,,Gast* sein kann. Die existierenden Demo-
kratien wenden die bedingten Gesetze der Gastfreundschaft bereits an: Sie heilen
Fremde im Prinzip willkommen, machen aber gleichzeitig deutlich, dass diese
Fremde Regeln befolgen miissen. Mit diesen Gesetzen zeigen die demokratischen
Gemeinschaften ihre eigene Souverdnitét auf, sie markieren ihr eigenes Territorium.
Sie verschlieBen sich damit jedoch Uberraschungen und Ereignissen, die vom An-
deren ausgehen konnen und die das Eigene bereichern kénnen. Sowohl die Offnung
zum Anderen als Person im Sinne einer absoluten Gastfreundschaft als auch die
Offnung hin zum Anderen als das Andere und als das Ereignis, stellen fiir Derrida
Grundlagen fiir die démocratie a venir dar.

~Einerseits geht es um eine Ankunft oder ein Eintreten hier und jetzt, den Eintritt oder die
Ankunft des Fremden im konkretesten und politischsten Sinn des Wortes, eines Fremden,
dem die demokratische Gemeinschaft sich 6ffnen, dem sie Gastfreundschaft gewahren muss,
ohne diese an die Bedingungen einer Identifikation des Gleichen, der Zugehorigkeit und Brii-
derlichkeit zu binden. Andererseits geht es darum, dass die Demokratie sich durch diese Off-
nung fiir den Fremden oder das Fremde auch fiir sich selbst, auf die eigene Zukunft hin 6ff-
nen wiirde, auf jenen Mangel an Identitdt und Eigenem oder Eigenheit hin, der sie als politi-
sche Form ,jenseits der Briiderlichkeit’ immer schon von innen her bestimmt. [Herv.i.O.]“
(Lidemann 2010: 143)

Wie Derrida in Bezug auf die Gastfreundschaft ausfiihrt, kann die absolute Gast-
freundschaft nie in Génze umgesetzt werden, denn ,,Ein Besuch kann sehr gefahr-
lich sein [...]. Die Authebung der Immunitét, die mich gegen den anderen schiitzt,

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

384 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

kann schon Todesgefahr bedeuten” (Derrida in Habermas/Derrida 2006: 170).
Nichtsdestotrotz muss der Versuch gewagt und unternommen werden. Es gilt eine
bestimmte Unsicherheit auszuhalten und die Offenheit so weit wie moglich umzu-
setzen. Es kann versucht werden die bedingten, praktisch umsetzbaren Gesetze der
Gastfreundschaft so auszuformulieren, dass sie der absoluten Gastfreundschaft nahe
kommen. Je weniger zum Beispiel darauf gepocht wird eine Hierarchie zwischen
den Gésten und den Gastgeber innen aufzurichten, je weniger streng beide Rollen-
bilder im vorneherein ausformuliert werden, desto mehr Raum bleibt im Konkreten
fiir eine gerechte, dass heif3t den einzelnen Menschen entsprechende Umsetzung des
Prinzips der Gastfreundschaft.

Muss Derridas Denken als Aufruf zu einer toleranten und pluralistischen Gesell-
schaft gesehen werden? Ja und Nein. Derrida stellt klar, dass eine tolerante und plu-
ralistische Gesellschaft auf jeden Fall einer intoleranten und homogenen Gemein-
schaft vorzuziehen ist (vgl. Habermas/Derrida 2006: 168). Doch sein Anspruch geht
dariiber hinaus. Toleranz kann nicht das Ziel darstellen, da darunter keine wirkliche
Offenheit verstanden wird (vgl. ebd.: 168ff.). Vielmehr zeichnet den Begriff der
Toleranz das Beharren auf der eigenen Position aus, von der aus die Anderen ge-
rade einmal ertragen werden. Daher empfindet Derrida Toleranz, wenn sie den
Endpunkt der Offnung zum Anderen darstellt, als ,,von oben herab“ (ebd.: 168).

Auch der Pluralismus ist fiir Derrida keine Losung, solange unter diesem Be-
griff verstanden wird, dass das Nebeneinander unterschiedlicher Lebensentwiirfe
bejaht wird. Dies kann hdchstens ein Ubergangsstadium darstellen. Denn wéhrend
ein pluralistischer Demos weniger Gewalt ausiibt als einer, der alle Menschen einer
einzigen Lebensweise unterwerfen will, so ist der Ansatz nicht radikal zu Ende ge-
dacht. Statt einer Lebensweise ausgeliefert zu sein, diirfen die Menschen zwischen
unterschiedlichen Entwiirfen wihlen, doch der Zwang, sich zu einer Lebensform zu
entscheiden, bleibt. Es besteht daher die Gefahr, dass die Hegemonie einer durch
die Hegemonie vieler ersetzt wird. Die Gesellschaft wire dann offener, aber nicht
offen. Denkt man die Offenheit einer unbedingten Gastfreundschaft zu Ende, so
braucht es einen radikalen Pluralismus, in dem nur Lebensentwlirfe akzeptiert wer-
den, die dieser Offenheit geniigen, die den eigenen Konstruktionscharakter stets
thematisieren und den Einstieg und Ausstieg aus ihrem Lebenszusammenhang
stindig und straffrei ermdglichen.

Daraus wird ersichtlich, dass Derridas Theorie, obwohl sie auf einer abstrakten
Ebene verbleibt, ein massives Umdenken in der Gesellschaft erfordert. Doch sein
Entwurf ist in keiner Hinsicht ein ,,anything goes“. Wihrend auf dem ersten Blick
die geforderte Offenheit so wirken konnte, wird schnell klar, dass viele der heute
existierenden Identitdtsentwiirfe in seiner Demokratie keinen Bestand haben wiir-
den. Gruppenidentitdten, die sich selbst als natiirlich oder gottgegeben einschitzen,
sind abzulehnen. Diejenigen, die eine ausschlieBliche Mitgliedschaft in einem Be-
reich verlangen, sich also nicht mit anderen kombinieren lassen, sind zumindest

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OFFNUNG UND (GAST-)FREUNDSCHAFT | 385

zweifelhaft. Alle Konzepte, die auf eine umfassende Gleichheit hinauslaufen und
keinen Raum lassen, Menschen in ihrer Einzigartigkeit zu wiirdigen, wiirden kriti-
siert. Mechanismen und Diskurse, die Menschen auf Rollen festlegen und bestrafen,
wenn sie diesen Rollenbildern nicht entsprechen, miissten dekonstruiert werden.
Daraus wird schnell ersichtlich, dass gerade amoralische (zum Beispiel rein kapita-
listische) oder unmoralische (etwa totalitére) Entwiirfe von Gesellschaft mit Derri-
das démocratie a venir nicht zu vereinbaren sind.

Selbst wenn Derrida seine Vision im Gegensatz zu den folgenden Konzeptionen
nicht ,,radikal® nennt, so sind die Implikationen seines Entwurfs umwilzender als
das, was etwa Laclau und Mouffe fordern. Zu kritisieren ist, dass er uns keine Zwi-
schenschritte oder Hinweise in die Hand gibt, wie die Gesellschaft sich zu einer
démocratie a venir entwickeln kdnnte — das einzige, was einen Hoffnungsschimmer
gibt, ist die Dringlichkeit, die von Ideen wie der Demokratie und Gerechtigkeit aus-
geht. Doch die Geschichte hat gezeigt, dass solche Ideen zwar eine grole Motiva-
tionskraft entfalten kénnen und bis hin zu Revolutionen fiithren, dass sie aber ge-
nauso gut versanden konnen. Seiner Vorstellung fehlt zudem die Strategie, wie sich
die Einstellungen der démocratie a venir zu einer hegemonialen Geisteshaltung
entwickeln konnen. Eine solche Strategie werden wir im folgenden Kapitel eher bei
Laclau und Mouffe finden, die mit ihrer Hegemonietheorie besser erkldren konnen,
wie sich wirkungsvolle Diskurse ausbilden.

5.2 ERNESTO LACLAU UND CHANTAL MOUFFE:
,»RADIKALE DEMOKRATIE"

Der Ausgangspunkt fiir Laclaus und Mouffes Beschéftigung mit Demokratie liegt
in der historischen Situation der 1980er Jahre. Laclau und Mouffe waren in dieser
Zeit stark marxistisch geprégt. Sie erlebten die Linke in einer Krise, die sich glei-
chermallen in der politischen Theorie und der Politik der linken Parteien zeigte. In
der marxistischen Theorie musste verkraftet werden, dass die Arbeiterklasse, die
lange Zeit als das hauptsdchliche revolutiondre Subjekt galt, sich nicht mehr als
einheitliche Gruppierung darstellte. Die Teleologie des Marxismus hatte sich nicht
bewahrheitet und die Arbeiterklasse hatte ihren ,historischen Auftrag® nicht erfiillt.
Zudem kamen in den 1970ern und 1980ern die Neuen Sozialen Bewegungen auf:
Gruppen, die Rechte fiir Frauen, Homosexuelle und ethnische Minderheiten sowie
mehr Umweltschutz einforderten. Diese Bewegungen konnten in der marxistischen
Theorie nur schwer integriert werden. In der politischen Praxis waren linke Parteien
im Hintertreffen: Konservative Strdmungen schafften es, eine neoliberale Hegemo-
nie durchzusetzen und die politischen Begrifflichkeiten zu priagen (vgl. Lac-
lau/Mouffe 2000: 218f.). Insbesondere gelang es diesen Stromungen, das linke

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

386 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Projekt des Wohlfahrtsstaats in Misskredit zu bringen und auszuhohlen (vgl.
Mouffe 1993a: 9).

Laclaus und Mouffes 1985 erschienenes Hauptwerk Hegemonie, das als Ant-
wort auf diese Krise geschrieben wurde, ist folglich mehr ein politisches Projekt als
eine Demokratietheorie. Der Linken soll eine theoretische Grundlage fiir ihr Han-
deln und eine politische Strategie gegeben werden, um mit den bestechenden He-
rausforderungen besser umgehen zu kdnnen. Ziel von Hegemonie ist es, die Linke
zu inspirieren und es ihr zu ermdglichen, in der Zukunft eine eigene radikal-demo-
kratische Hegemonie aufzubauen.

In seinen darauf folgenden Publikationen bleibt Laclau beziiglich der Demokra-
tie den Thesen aus Hegemonie verhaftet. Insgesamt duBert er sich nur sehr wenig
zum Thema Demokratie, weshalb ihm keine eigenstindige Demokratiekonzeption
zugeschrieben werden kann. Mark Anthony Wenman geht sogar davon aus, dass
der Beitrag zur Demokratietheorie in Hegemonie hauptsichlich aus Mouffes Feder
stammt, denn ,,Arguments for radical democracy [...] have only the status of epi-
phenomena in Laclau’s work® (Wenman 2003: 583). In den folgenden zwei Kapi-
teln (Kapitel 5.2.1 und 5.2.2) werden daher Laclaus AuBerungen zur Demokratie
gemeinsam mit der Demokratiekonzeption in Hegemonie erldutert.

Mouffe hingegen konzentriert sich in ihren eigenen Schriften hauptséchlich auf
das Thema Demokratie. Sie hebt — wie schon bereits in Kapitel 3 dargestellt — die
Schwachstellen der liberalen Demokratietheorien hervor, um ihnen ihre agonisti-
sche und plurale Demokratietheorie gegeniiberzustellen. Sie arbeitet die Grundbe-
griffe der Demokratietheorien auf und gibt ihnen ihre eigene Interpretation. Mouf-
fes Schriften bauen zwar auf den Thesen aus Hegemonie auf, gehen aber entschei-
dend dariiber hinaus, wie sich in den Kapiteln 5.2.3 bis 5.2.6 zeigen wird.

5.2.1 Radikale und plurale Demokratie aus Hegemonie

Laclau und Mouffe begreifen sie Demokratie als eine Grundeinstellung zum
Sozialen und zur Politik, die in der Moderne gewachsen ist: ,,,Democracy*‘ is under-
stood neither as a specific set of institutional arrangements, nor as a particular po-
litical ideology (with its own internal discursive instabilities), but as ,a new mode of
institution of the social‘: a_foundational break in the discursive history of the West
which has set the terms for all future emancipatory struggles. [Herv.i.0.]* (Osborne
1991: 211)

Das Herzstiick von Laclaus und Mouffes radikaler Demokratie bilden die kon-
stitutive Grundlosigkeit, Kontingenz und Indeterminiertheit des Sozialen. ,,[...] de-
mocracy is the very placing in question of the notion of ground. [Herv.i.O.]“ (Lac-
lau 1990a: 78) Die Anerkennung, dass niemand im Besitz einer objektiven Wahr-
heit ist, stellt die Voraussetzung von Demokratie als Gesellschaftsform dar und

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RADIKALE UND PLURALE DEMOKRATIE | 387

wirkt sich maBgeblich auf die Art und Weise aus, wie Politik — als demokratische
Politik — betrieben wird. Es ist die mafigebliche Errungenschaft des ,,demokrati-
schen Imaginédren®, das Bewusstsein geschaffen zu haben, dass es kein gesichertes
Fundament und keine objektive Wahrheit gibt, nach denen sich die Gesellschaft

richten kann. Alle Griindungen von Gesellschaft*™*

— zum Beispiel das franzdsische
ancien régime, die europdischen Flirstentiimer, die sozialistischen Staaten der
Sowjetunion, die Autokratien der arabischen Lénder, aber auch die westlichen De-
mokratien — werden von dem demokratischen Imaginéren hinterfragt und als kon-
tingent begriffen. Mit der demokratischen Revolution setzte sich die Erkenntnis
durch, dass sich jede Gesellschaft selbst griinden muss, ohne die Gewissheit zu ha-
ben, dass sie bei dieser Selbstgriindung wirklich die beste Regierungsform findet
(vgl. Kapitel 4.3.2).

,»Nach Lefort besteht die radikale Differenz [zum ancien régime, Anm.d.Verf.], die die de-
mokratische Gesellschaft einfiihrt, darin, daf3 der Ort der Macht zu einer Leerstelle wird; der
Bezug auf einen transzendentalen Garanten verschwindet und mit ihm die Représentation der
substantiellen Einheit von Gesellschaft. Als Folge treten Risse zwischen den Instanzen der
Macht, des Wissens und des Rechts auf und ihre Grundlagen sind nicht ldnger gesichert. Die
Moglichkeit eines unendlichen Prozesses der Infragestellung tut sich so auf [...]* (Lac-
lau/Mouffe 2000: 231).

Der Gesellschaft bleibt als griindendes und ,,einsetzendes Moment™ (Laclau 1999:
112) nur noch das Politische, iiber dessen Prozesse die politische Gemeinschaft fiir
eine gewisse Zeit eine vorldufige Losung finden kann. Sie muss, um eine vorldufige
Staats- und Gesellschaftsform zu finden, eine Hegemonie entwickeln, die zumin-
dest fiir eine Zeitlang die Gestalt der Gesellschaft vorgibt. ,,Weil es keine gesicher-
ten Grundlagen, die aus einer transzendenten Ordnung hervorgehen, und kein Zen-
trum mehr gibt, das Macht, Recht und Wissen zusammenbindet, wird es moglich
und notwendig, bestimmte politische Rdume durch hegemoniale Artikulationen zu
vereinheitlichen.* (Laclau/Mouffe 2000: 232)

Demokratie ist eine Regierungsform, welche die Kontingenz und die Notwen-
digkeit der Selbstgriindung achtet, indem sie die Souverdnitit in die Hénde der
Mitglieder des Demos legt und diesen politische Verdnderungen ermoglicht. Fiir
Laclau und Mouffe verstirken sich die Regierungsform der Demokratie und das
Bewusstsein fiir Kontingenz gegenseitig: Die Demokratie verkorpert als Regie-

340 Auch wenn hier immer wieder von ,,Griindungen‘ die Rede ist, so meinen Laclau und
Mouffe nicht, dass es eine Art Griindungsakt gibt, der eine vollkommen neue Gesell-
schaft hervorbringt. Unter Griindungen verstehen sie Entwicklungen, die bereits beste-
hende Gesellschaften nach und nach ihren Stempel aufdriicken. Sie werden damit zu

neuen Hegemonien, welche die vorigen Hegemonien ablosen.

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

388 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

rungsform die Indeterminiertheit des Sozialen. In ihr kdnnen Politik und Hegemo-
nien nur zur volligen Auspriagung kommen, wenn die demokratische Gemeinschaft
ein Verstdndnis von Kontingenz hat.

Die Anerkennung von Kontingenz und die Griindung der Gesellschaft durch
Politik ist eine wichtige Voraussetzung fiir Demokratie. Sie ermoglicht erstens, bis-
herige politische Traditionen und ,,Wahrheiten zu hinterfragen, ihre Einsetzung
durch Machtprozesse zu entlarven und die Gesellschaft von diesen ,,Sedimenten des
Politischen® nach und nach zu befreien.

,,Nun ist dieser Prozef} der Desedimentierung gleichzeitig auch ein Prozef3 der Detotalisierung
der Gesellschaft. [...] Weil — wenn man als gegeben annimmt, daf3 die Gesellschaft nicht lan-
ger von einer ihr innewohnenden grundlegenden Logik bestimmt ist, und dariiber hinaus auch
von einem kontingenten Charakter der Handlungen der politischen Institutionen ausgeht — es
keinen Ort mehr gibt, von dem aus ein souverdner Erla3 ausgesprochen werden konnte.*
(Laclau 1999: 112)

Zweitens ermoglicht das Fehlen eines letzten Grundes die Umsetzung zweier zen-
traler Werte der Demokratie: Zum einen Freiheit und zum anderen demokratische
Mitwirkung. Beide Werte kdnnen nur dann verwirklicht werden, wenn in der de-
mokratischen Gemeinschaft Politik stattfindet.

Freiheit ist fiir Laclau nur dann gegeben, wenn die Gesellschaft sich bewusst ist,
dass aufgrund der Grundlosigkeit Politik und Macht stattfinden miissen. Er wider-
spricht damit den Ansichten linker Theorien zur Macht (vgl. Kapitel 3.5). Diese set-
zen Politik oftmals mit Unfreiheit gleich, da Politik durch Machtprozesse erfolgt,
welche die Freiheit der Individuen beschrinken. Laclau zeigt die umgekehrte
Sichtweise auf, dass Freiheit und Macht miteinander verwoben sind und das Vor-
liegen von Macht gleichermallen Freiheit ermdglicht als auch verunmoglicht. Frei-
heit, verstanden als Selbstbestimmung, entsteht nur dann, wenn das eigene Handeln
nicht vorgegeben, sondern kontingent ist. Fiir Laclau darf das Handeln daher nicht
rational von Essentialismen oder ,,iiberzeitlichen Wahrheiten* abgeleitet werden,
sondern muss aus echten Entscheidungen entspringen. Bei jeder echten Entschei-
dung kommt jedoch Macht zum Einsatz, denn die Wahl einer Alternative unter-
driickt machtvoll alle anderen. Laclau schlussfolgert, dass es nur dort Freiheit geben
kann, wo auch Macht vonnéten ist. Eine Gesellschaft ohne Macht und Politik wéire
eine determinierte Gesellschaft, in der die Individuen keine Selbstbestimmung mehr
haben und keine freien Entscheidungen treffen konnen. Solange keine Determina-
tion durch objektive Wahrheiten vorliegt, haben die Subjekte Wahlfreiheiten — doch
gleichzeitig beschrianken die Machtverhiltnisse (die zwangsldufig entstehen, wenn
Entscheidungen getroffen werden) die Individuen und verhindern eine vollstidndige
Selbstbestimmung. Existiert jedoch Freiheit und damit der Zwang zu Entscheidun-
gen, dann muss die Gesellschaft Regeln und Konventionen entwickeln, wie diese

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RADIKALE UND PLURALE DEMOKRATIE | 389

Entscheidungen getroffen werden. Die Demokratie unterscheidet sich von anderen
Staatsformen darin, dass in die Entscheidungsprozesse der Demos (und damit zu-
mindest mittelbar {iber Reprisentation alle Biirger _innen) einbezogen wird.
Demokratische Mitwirkung macht demnach nur Sinn, wenn das Gemeinwohl
nicht von vorneherein feststeht, sondern sich alle Biirger innen auf der Suche nach
gemeinsamen Werten und Regeln beteiligen konnen. Wiirde die Gesellschaft auf

einer letzten Wahrheit griinden, kiimen die Partizipationsprozesse zum Erliegen.”*'

,,Eine entscheidende Konsequenz unserer Analyse ist, dal Undurchsichtigkeit und Nicht-Re-
préasentierbarkeit die wirkliche Bedingung einer demokratischen Gesellschaft sind. Vollige
Reprisentierbarkeit wiirde bedeuten, dafl die Bedeutung gesellschaftlicher Verhdltnisse, daf3
der Grund beziehungsweise die Griindung von Gesellschaft gianzlich klar und fixiert werden
konnten [...]. In diesem Fall wiirden jedoch alle Kontroversen innerhalb des Sozialen auf eine
einfache Frage des Wissens hinauslaufen: da es einen Grund des Sozialen vor jeder sozialen
Auseinandersetzung gibt, setzt sich am Ende derjenige mit dem richtigen Wissen durch.
[Herv.i.O]* (Laclau/Mouffe 2000: 27f.)

Einige bedeutende politische Theorien (beispielsweise jene von Habermas und
Rawls) betrachten Macht und Politik als Hindernisse beim Suchen nach dem ,,0b-
jektiven Gemeinwohl“ und der ,,idealen Losung™. Anders Laclau und Mouffe: Sie
begriilen Politik und Macht als notwendige Voraussetzung von Demokratie. ,,[...]
they argue, we must recognize and affirm the constitutive nature of plurality, con-
flict, and ambiguity rather than lamenting them as obstacles to finding the true will
of ,the people‘.“ (Keenan 2003: 103) Demokratie ist nur dann moglich, wenn keine
Gruppe und kein Individuum sich bei der Suche nach gesellschaftlichen Entschei-
dungen iiber die anderen Mitglieder der Gemeinschaft erheben und vorgeben kann,
das eigentliche Gemeinwohl besser zu kennen als der Rest. Vielmehr bildet es eine
wichtige Grundlage der Demokratie, wenn sich alle ihrer Kontingenz und Fehlbar-
keit bewusst sind und nur partikulare Losungen anstreben, anstatt den grofen, uni-
versalen ,,Wurf* festzulegen. Bei partikularen Entscheidungen ist die Mitwirkung
moglichst vieler Gruppen wiinschenswert.

341 Diese These Laclaus ist nur dann sinnvoll, wenn sich restlos alles voneinander ableiten
lasst, sobald eine feste Wahrheit gefunden ist. Diese Schlussfolgerung mag in der
Theorie nachvollziehbar sein, wenn davon ausgegangen wird, dass alles miteinander
zusammen hingt und diese eine Wahrheit Zugriff auf alle Bereiche in der Gesellschaft
hat. Wird jedoch angenommen, dass das Vorliegen einer Wahrheit nur Teilbereiche der
Gesellschaft betrifft, so wiren Partizipationsprozesse in den noch offenen Fragen nach

wie vor denkbar.

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

390 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

,,Der Diskurs radikaler Demokratie ist nicht ldnger der Diskurs des Universalen; die episte-
mologische Nische, aus der ,universale‘ Klassen und Subjekte sprachen, wurde ausgemerzt
und ist durch eine Polyphonie der Stimmen ersetzt worden, von denen jede ihre eigene irre-
duzible diskursive Identitdt konstruiert. Dieser Punkt ist entscheidend: es gibt keine radikale
und plurale Demokratie ohne den Verzicht auf den Diskurs des Universalen und seiner impli-
ziten Behauptung eines privilegierten Zugangspunktes zu ,der Wahrheit‘, die nur von einer
begrenzten Zahl von Subjekten erreicht werden kann.* (Laclau/Mouffe 2000: 237)

Mit der radikalen Grundlosigkeit der Demokratie geht die Ablehnung jeglicher Es-
sentialismen in der demokratischen Theorie einher. Laclau und Mouffe lehnen den
sozialistischen Gedanken ab, dass Widerstand gegen Unterdriickung natiirlich wére
und von universalen Normen oder Prinzipien abgeleitet werden konne (ebd.: 193).
Auch die Vorgehensweise von liberalen Demokratietheoretiker innen, Demokratie
durch Rationalitdt zu legitimieren, stellt einen weiteren Universalismus dar. Es ist
Laclaus und Mouffes Bestreben, die Werte der Aufkliarung zu bewahren, ohne diese
fiir alle Zeiten und Rdume zu verallgemeinern. Vor allem wenden sie sich gegen
Essentialismen, die das Wesen von Subjekten einzufangen versuchen. Die sozialis-
tische Sichtweise, dass die Arbeiterklasse ein ,,privilegierter Akteur* (ebd.: 192) sei
und die wahren Interessen der Gesellschaft reprdsentiere, weisen sie genauso zu-
riick wie Theorien, die Expert_innen, ,,Philosophenkdnige® oder die gebildeten
Schichten als ideale Regierende entwerfen. Es ist fiir Laclau und Mouffe das Ende
von Demokratie, wenn es eine partikulare Gruppe erfolgreich schafft, ihre Interes-
sen als die universalen Interessen der Gemeinschaft zu erkléren.

,,Jhr demokratischer Charakter [der demokratischen Gesellschaft, Anm.d.Verf.] kann nur da-
durch gegeben werden, daf} kein begrenzter sozialer Akteur sich selbst die Représentation der
Totalitat zuschreiben und auf diese Weise von sich behaupten kann, iiber die ,Macht der
Griindung® zu verfiigen. Folglich umfaft dies eine Schwéchung der ontologischen Anspriiche
politischer Handlungen: der politische Kampf geht nicht langer um die (mythische) Kontrolle
iiber den unvermeidlichen Ort der Macht.” (ebd.: 25)

Das soll allerdings nicht heien, dass in einer radikalen Demokratie Gruppen nicht
versuchen wiirden, ihre partikularen Sichtweisen der Mehrheit ,,schmackhaft zu
machen. Vielmehr ist genau dies essentiell nétig fiir eine Gesellschaft: In einer po-
litischen Gemeinschaft miissen Entscheidungen {iber die gemeinsamen Richtungen
getroffen werden und dazu muss sich in den politischen Prozessen eine Gruppe, die
fiir die ,,Mehrheit* spricht, durchsetzen. Entscheidend fiir eine demokratische Ge-
meinschaft ist, dass immer deutlich bleibt, dass eine Gruppe die Richtung nur vor-
ldufig vorgeben kann. Damit entsteht ein demokratischer Wettbewerb, in dem ,,ver-
schiedene Gruppen miteinander [wetteifern], um ihren Partikularismen eine Funk-
tion universeller Reprisentation zu geben. Gesellschaft generiert ein ganzes Voka-

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RADIKALE UND PLURALE DEMOKRATIE | 391

bular leerer Signifikanten, deren voriibergehende Signifikate das Ergebnis eines
politischen Wettbewerbs sind.” (Laclau 2002b: 64) Unterstiitzt wird diese Hinter-
fragung durch die in jeder Gesellschaft vorliegenden Antagonismen und Disloka-
tionen, die immer wieder die Kontingenz aller ,,Mehrheitsmeinungen aufzeigen.
Es existieren uniiberwindliche Meinungsverschiedenheiten, die eine vollige Repré-

sentation der Gemeinschaft durch eine partikulare Gruppe verhindern.”*

,»Genau aus diesem Grund kann es demokratische Politik geben: Eine Abfolge finiter und
partikularer Identitdten, die eine universale Aufgabe zu iibernechmen versuchen, die iiber sie
hinausgeht; die aber folglich niemals in der Lage sind, die Distanz zwischen Aufgabe und
Identitét zu tiberdecken und die jederzeit durch alternative Gruppen ersetzt werden konnen.

Unvollstdndigkeit und Vorldufigkeit gehoren zur Essenz der Demokratie.” (ebd.: 41)

Die Identititen und Interessen von Subjekten stehen nicht schon vor den politischen
und diskursiven Prozessen fest und daher kann sich keine Politik auf solche ,,wah-
ren Interessen berufen. In der radikalen und pluralen Demokratie besteht ein wich-
tiger Teil der Politik darin, Identitéten iiberhaupt erst zu entwickeln. Da die Identi-
titen in den Diskursen immer wieder Transformationen erfahren, ist dieser Ent-
wicklungsprozess nie abgeschlossen. ,,[...] politische Praxis besteht in einer demo-
kratischen Gesellschaft nicht darin, die Rechte pri-konstituierter Identitdten zu
verteidigen, sondern vielmehr jene Identitdten selbst in einem prekdren und jeder-
zeit anfechtbaren Terrain zu konstituieren.“ (Laclau/Mouffe 2000: 25f.) Erst wenn
in der Demokratie der Begriff des autonomen, selbsttransparenten und einheitlichen
Subjekts aufgegeben wird, kann eine wirkliche radikale Demokratie stattfinden. In
einer Demokratie ohne klassisches Subjekt ist die Gesellschaft viel sensibler dafiir,
dass die Subjektbildung mit Antagonismen und AusschlieBungen einhergeht und
Konflikte nach sich zieht. Erst wenn vollkommen darauf verzichtet wird fiir Identi-
titen eine ,,pra-diskursive® Basis einzufordern, wird die Gesellschaft offen sein fiir
vielfaltigste, sich selbst legitimierende Identititsentwiirfe (ebd.: 208). Jegliche Vor-
bedingungen fiir Identitdtsentwiirfe verringern die Diversitidt der Gesellschaft.
Daher bezeichnen Laclau und Mouffe ihre Variante als radikal.

Auf der politischen Ebene fordern Laclau und Mouffe eine linke, demokratische
Hegemonie. Dazu raten sie der Linken, die Grundlosigkeit des Sozialen anzuerken-
nen und von Essentialismen wie der versdohnten Gesellschaft, dem Subjekt sowie
der Arbeiterklasse als zentralen Akteur abzukommen. Macht soll als unverzichtba-
rer Teil der Politik begriffen und als Voraussetzung fiir Freiheit und Wahl gewiir-
digt werden. Die Linke muss Versohnungsutopien den Riicken kehren und einen
pluralistischen Staat anstreben, der Dissens und Machtbeziehungen anerkennt.

342 Laclau und Mouffe weisen daher die Mdglichkeit, eine Gesellschaft konne einen Kon-

sens finden, als Utopie zuriick.

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

392 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Es konnte gefolgert werden, dass Demokratie einer politischen Logik folgt und
die Anerkennung von Kontingenz automatisch nach und nach die Gesellschaften
demokratischer werden ldsst. Doch es existiert kein zwangslaufiger Weg zur De-
mokratie, sondern aus der Erkenntnis der Kontingenz kénnen auch andere Gesell-
schaftsformen folgen. In totalitdren und rechtspopulistischen Gesellschaften wiirde
versucht werden, die Kontingenz der Gesellschaft durch die Durchsetzung einer
kiinstlichen Einheit zu iiberdecken. ,,Angesichts der radikalen Unbestimmtheit, die
die Demokratie erdffnet, bedeutet dies einen Versuch, wieder ein absolutes Zentrum
einzufithren und die Geschlossenheit wiederherzustellen, die die Einheit wiederein-
setzt.” (ebd.: 232) Totalitarismus und Demokratie unterscheiden sich darin, dass
beide verschieden mit der Tatsache der Kontingenz der Gesellschaft umgehen. To-
talitdre Gesellschaftsformen verbergen die Dislokationen der Gesellschaft durch die
Schaffung einer moglichst starken Hegemonie. Demokratien hingegen bewahren
die Indeterminiertheit und halten den Ort der Macht unbesetzt.

,,Hence, while the radical democratic imaginary presupposes openness and pluralism and
processes of argumentation which never lead to an ultimate foundation, totalitarian societies
are constituted through their claim to master the foundation. [...] Radical democracy and to-
talitarianism are, therefore, entirely opposite in their attempts to deal with the problems de-

riving from dislocation and uneven development.* (Laclau/Mouffe 1987: 106)

Demokratie ist fiir Laclau und Mouffe ein prekéres und angreifbares Gut, das jeder-
zeit umkampft ist. Die Errungenschaften und Werte der Demokratie erhalten sich
nicht von allein. Sie werden sich auch nicht, wie von einer ,,unsichtbaren Hand*
geleitet, nach und nach durchsetzen.** Es sind in der radikalen Demokratie nur par-
tielle Emanzipationen moglich, die jederzeit zuriickgenommen werden kdnnen und
daher mit umso mehr Aufmerksamkeit geschiitzt werden miissen. Der Linken raten
sie daher, sich von der Vorstellung einer Revolution zu verabschieden. Eine Revo-
lution konne nicht einen Ausgangspunkt bilden, an dem eine grundlegend neue,
versohnte und rationale Gesellschaft gegriindet wird (Laclau/Mouffe 2000: 220f.).
Laclau und Mouffe sehen nur das langsame politische Vorgehen als erfolgreich an,
bei dem nach und nach Anderungen eingefiihrt werden. Politik gleicht mehr einem
»Stellungskrieg™ und einer Emanzipation als einer Revolution. Die antiessentialisti-

343 Gerade letzteres kritisiert Michael Rustin (1988: 165). Fiir ihn kommt die demokra-
tische Revolution mit ihrer stetigen Subversion einer unsichtbaren Hand gleich und er
wendet ein, es miissten andere Logiken, wie Webers Biirokratisierung stirker in den
Blick genommen werden. Angesichts dessen, dass aber Laclau und Mouffe bestandig
davor warnen, die Demokratie und ihre Errungenschaften als etwas selbstverstidndliches
zu nehmen, ist die Lesart stimmiger, dass sie die Subversion als ein Potenzial, aber

nicht als eine Zwangsldufigkeit der Demokratie ansehen.

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RADIKALE UND PLURALE DEMOKRATIE | 393

sche Haltung lehrt, dass keine Errungenschaften als zwangsldufig oder als notwen-
dige Folgen begriffen werden sollten, sondern dass jeder Schritt hin zu mehr
Gleichheit und Freiheit das Resultat von schwierigen Kdmpfen ist, deren Ergeb-
nisse nie gesichert sind. Sich Freiheit und Gleichheit zu bewahren, ist fiir Laclau
und Mouffe so wichtig, weil diese beiden Normen den Kern der Indeterminiertheit
in der Demokratie ergéinzen und unterstiitzen.

Zwar haben Laclau und Mouffe deutlich gemacht, dass sich die Demokratie da-
durch auszeichnet, dass sie sich totalitdren Hegemonien verweigert. In ihrer politi-
schen Theorie jedoch steht der Drang nach universalen Hegemonien im Zentrum
(vgl. Kapitel 2.3.8). Obwohl es unmoglich fiir einzelne Gruppen ist, ihre partiellen
Weltanschauungen zu einer unumstrittenen ,,Objektivitdt* fiir alle zu machen, so
wetteifern sie dennoch darum: ,,[...] any significant political struggle must be un-
derstood as engaged for conflict for — what is now conceived as — the ,impossible*
object society-as-totality” (Wenman 2003: 586). Hier zeigt sich abermals die
Schwiche ihrer Theorie, dass sie die ,,Wiinsche“ nach gesellschaftlicher Schlieung
und umfassenden Hegemonien zu wenig ausarbeiten. In dieser Form ergibt sich ein
Missklang zwischen ihrer Diskurs- und Demokratietheorie. Es bleibt offen, welche
der beiden Thesen — der Drang nach SchlieBung und zur Errichtung von Hegemo-
nien oder die Einsicht, dass andere Positionen genauso grundlos wie die eigenen
und daher zu achten sind — in den politischen Prozessen mehr Gewicht erhilt und
ob hegemoniale Diskurse gar Laclaus und Mouffes Forderung nach Toleranz und
Respekt zunichte machen. Laclau scheint ein gewisses Vertrauen darin zu haben,
dass die Grundlosigkeit fiir ein Gleichgewicht im Wettbewerb der Gruppen sorgt,
da sie ,,niemals in der Lage sind, die Distanz zwischen Aufgabe und Identitdt zu
iiberdecken und sie jederzeit durch alternative Gruppen ersetzt werden kénnen®
(Laclau 2002b: 41). Dennoch stellt sich die Frage, wieso eine politische Gruppe die
Motivation haben sollte, ihrem Drang nach einer hegemonialen Stellung zu wider-
stehen und fiir die demokratische Anerkennung von Kontingenz einzutreten (vgl.
dazu Kapitel 5.4). Mark Anthony Wenman (2003) verortet diesen Missklang in den
unterschiedlichen Ausarbeitungen der Hegemonietheorie durch Laclau einerseits
und Mouffe andererseits. So schreibt er Laclau die Urheberschaft fiir den Grofteil
der politischen Theorie zu und Mouffes Leistung sieht er in der Demokratietheorie.
Laclau vertritt auch in spéteren Schriften seine postmarxistische These, Mouffe
hingegen verzichtet darauf.

5.2.2 Subversion durch Gleichheit, Pluralismus als Ergdnzung
Die Gleichheit stellt einen zentralen demokratischen Wert dar und unterstiitzt den

Kampf fiir Demokratie. Indem sie die Logik der Aquivalenz anwendet, trigt sie
dazu bei Essentialismen zu hinterfragen. Identititen konnen sich als umso gefestig-

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

394 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

ter darstellen, desto stirker sie von anderen Identititen abgegrenzt sind und ihre
Differenz betonen. Sobald sie jedoch gleiche Eigenschaften mit anderen Identititen
teilen, brockelt ihre eindeutige Fixierung. Die Norm der Gleichheit profitiert von
der subversiven Wirkung der Aquivalenzlogik und schwicht die bestehenden
anthropologischen und gruppenspezifischen Essentialismen.

Fiir eine demokratische Gesellschaft hat die Norm der Gleichheit weitere Vor-
teile. Indem immer mehr Gruppen und Identitéten als ,,Gleiche* behandelt werden,
werden zusétzliche Bevolkerungsgruppen in die politischen Prozesse mit einbezo-
gen und Partizipation verstirkt.’* | Der demokratische ProzeB in den heutigen
Gesellschaften kann betrichtlich vertieft und ausgeweitet werden, wenn er verant-
wortlich gemacht wird fiir die Forderungen breiter Bevolkerungsteile — Minorititen,
ethnische Gruppen, etc. —, die traditionell von ihm ausgeschlossen wurden.* (Laclau
2002b: 62) Eine Dekonstruktion von essentialistischen ,,Altlasten* der klassischen
demokratischen Theorien und Praxen sieht Laclau dabei als hilfreich. Wenn ersicht-
lich wird, dass die ausgeiibte Demokratiepraxis bestimmte Gruppen ausgrenzt, dann
kann die Kritik daran dazu beitragen, solche Praxen zu édndern. Die Dekonstruktion
zeigt auf, an welchen partikularen und essentialistischen Ansichten der bisherige
Demokratiebegriff hdngt, ohne sie tatséchlich zu benétigen. Die Losldsung von sol-
chen Essentialismen wiirde eine Vertiefung und Universalisierung der demokrati-
schen Normen bewirken (ebd.: 63).

Gerade fiir die Linke ist der Einschluss weiterer Gruppen bedeutsam. Laclau
und Mouffe raten der Linken, sich beim Aufbau einer demokratischen Hegemonie
nicht hauptsichlich auf die Arbeiterklasse zu beziehen (wie es noch in den 1980ern
der Fall war). Unterdriickungsbeziehungen finden auch bei anderen sozialen Grup-
pen statt und der demokratische Kampf fiir Gleichheit endet nicht bei Gleichheiten
fiir die Arbeiterklasse. Vielmehr ist es wichtig, jene Gruppen ausfindig zu machen,
die ebenfalls fiir die demokratischen Ideale kdmpfen, und mit diesen gemeinsame
Aquivalenzketten und Allianzen zu bilden. Laclau und Mouffe sehen als Biindnis-
partner vor allem die Neuen Sozialen Bewegungen als vielversprechend an. Die
Linke konnte bei der Entwicklung eines neuen demokratischen Imaginéren eine
Fiihrungsposition einnehmen, sollte aber immer darauf achten, deren Autonomie zu
beriicksichtigen. Auch bei der Bestimmung der politischen Gegner sollte die Linke
von Essentialismen abkommen und nicht einseitig den Staat als Gegner im Blick

344 Laclau und Mouffe gehen angesichts der Biirgerrechtsbewegungen optimistischerweise
davon aus, dass eine Angleichung mit mehr Rechten einhergeht. Allerdings konnte
ebenso gut der umgekehrte Fall eintreten, dass bestimmte Gruppen mit anderen recht-
losen Gruppen gleichgesetzt werden, also die Gleichheit auch dazu fiihren kann, Grup-
pen Rechte zu verwehren. Hierfiir miisste allerdings auch eine gleichzeitige Differen-
zierung einhergehen, die die abgewertete Gruppe von den mit Rechten ausgestatteten

Menschen trennt.

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GLEICHHEIT UND PLURALISMUS | 395

haben. Nicht nur der Staat kann der Urheber von Unterdriickungsbeziehungen sein.
Wie die Neuen Sozialen Bewegungen aufzeigen, konnen Unterdriickungen ebenso
durch Teile der Zivilgesellschaft stattfinden. Die Neuen Sozialen Bewegungen sind
freilich ein Begriff aus den 1980ern und Laclaus und Mouffes Vorschlag muss ent-
sprechend an die heutige Zeit angepasst werden (vgl. Mouffe 2014: 161-188).

Gleichheit dient als Maf3stab dazu, Unterdriickung von bestimmten Bevolke-
rungsgruppen aufzeigen zu konnen. ,,Unsere These ist, daB3 erst ab dem Moment, als
der demokratische Diskurs in der Lage war, die verschiedenen Widerstandsformen
gegen die Unterordnung zu artikulieren, die Bedingungen der Moglichkeit des
Kampfes gegen die verschiedenen Typen von Ungleichheit existierten. (Lac-
lau/Mouffe 2000: 195) Dieser Vorteil der Gleichheitsnorm ist insbesondere fiir die
Linke wichtig, deren Ideal es darstellt, Unterdriickung zu bekdmpfen. Die Grund-
lage dieses Kampfes fanden die sozialistischen Bewegungen im Gleichheitsbegriff,
den sie auf den Bereich der Okonomie ausweiteten. Sie sind daher fiir Laclau und
Mouffe als Teil der demokratischen Revolution zu sehen. In Hegemonie erteilen sie
der Linken den Rat, sich in das umfassendere demokratische Projekt einzuordnen.
Damit geht einher, dass die Linke sich von ihren essentialistischen Einstellungen
l6sen und die Ablehnung gegen die liberale Demokratie aufgeben sollte. In linken
Diskursen wird gerne iibersehen, dass die sozialistischen Ziele sich nur verwirkli-
chen lassen, wenn liberale Erkenntnisse und Institutionen aufgegriffen werden. Die
Norm der Gleichheit ist ndmlich als alleinige Norm nicht ausreichend. Sie enthilt in
sich ein totalitdires Moment, das Demokratie untergraben kann. Als Korrektiv und
Gegenpol sind in einer demokratischen Gesellschaft deswegen die Normen der
Freiheit, Autonomie und Pluralismus vonnéten.

Die Gleichheitsnorm tendiert dazu, eine Allianz zwischen verschiedensten
Gruppen zu etablieren, um fiir diese gleiche Rechte zu erlangen und damit Un-
gleichheiten und Unterdriickung abzubauen. Dieser Vorgang gibt zwar mehr Grup-
pen Zugang zu den politischen Prozessen, gleichzeitig besteht die Gefahr, dass die
politischen Rdume nicht nur ausgedehnt, sondern auch vereinheitlicht werden. Die-
ser Prozess kann seinerseits dazu fithren, dass Unterdriickung stattfindet. Die Pro-
blematik ist, dass Individuen immer in ihren sozialen Verhiltnissen betrachtet wer-
den miissen, in denen bereits gravierende Ungleichheiten vorliegen. Ein einziger
politischer Raum, in dem an alle der gleiche MaBstab angelegt wird, trdgt in seiner
Konsequenz Ungleichheiten weiter, weil er unterschiedliche Voraussetzungen nicht
wahrnimmt, oder weil er neue Ungleichheiten erzeugt. Leistungen in der Schule
scheinen nach dieser Logik beispielsweise ein gerechter, weil allgemeiner MaBstab
zu sein, um entsprechende Zugangshiirden zu bestimmten Studienfichern aufzu-
stellen. Ubersehen wird aber, dass sozial schwichere Kinder nicht dieselbe Forde-
rung und Unterstiitzung erhalten, um genauso gute Leistungen erbringen zu kénnen
wie gleich intelligente Kinder aus wohlhabenden Familien. Die Interventionen des
Staates, um zu einer grofleren Chancengleichheit beizutragen, gehen allerdings oft-

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

396 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

mals mit Interventionen in die als privat erachteten Rdume und mit Biirokratisie-
rung einher (vgl. Laclau/Mouffe 2000: 203f.). Sie konnen dann ihrerseits Antago-
nismen bewirken, wie zum Beispiel den Arger von konservativen Familien in
Deutschland, dass die Benachteiligung sozial schwacher Kinder {iber die Férderung
von Kindertagesstitten vermindert werden soll. Die massive finanzielle Ausstattung
der Kinderbetreuung aufler Haus gepaart mit einem als invasiv empfundenen Dis-
kurs erweckt bei diesen Familien das Gefiihl einer regelrechten Pflicht, das eigene
Kleinkind von ,,Fremden* erziehen zu lassen. In diesem Fall zielt der Kampf gegen
Bevormundung und stellt keine Forderung nach Gleichheit dar. Vielmehr wird die
Notwendigkeit von Freiheit, Autonomie und Individualismus betont.

Eine unreflektierte Gleichmacherei kann also dazu fiihren, dass sowohl Staat als
auch Gesellschaft bestimmte Gruppen in Regeln und Normen pressen, die diesen
nicht gerecht werden. Unterdriickung lésst sich also durch die Norm der Gleichheit
nicht allein verhindern. Es braucht als Ergénzung auch die Norm der Freiheit. Eine
demokratische Gesellschaft sollte daher verschiedene politische Raume zulassen,
denen eine gewisse Autonomie vorherrscht und Freiheitsrechte zugesichert werden.
Die radikale Demokratie muss immer auch eine plurale Demokratie sein.

Das Bewusstsein der Kontingenz zieht Pluralismus nach sich: Wenn anerkannt
wird, das andere Gruppen zu anderen Entscheidungen gelangen als man selbst, und
diese Entscheidungen aufgrund ihrer Grundlosigkeit ebenso viel Berechtigung ha-
ben wie die eigene Entscheidung, dann sollte die Ermdglichung verschiedener Le-
bensstile und verschiedener Konzeptionen des Guten zugelassen werden. Nur wenn
Differenzen akzeptiert und gewiirdigt werden sowie Gruppen eigene Réume und
Autonomie zugestanden werden, kann Unterdriickung durch den Staat oder die Ge-
sellschaft minimiert werden. Dafiir bedarf es der liberalen Institutionen mit ihrer
Gewaltenteilung und ihren Schutz- und Menschenrechten.

Doch auch Freiheit soll nicht zur beherrschenden Norm werden. In neo-konser-
vativen und neo-liberalen Diskursen etwa wird die Verbindung zwischen demokra-
tischem und liberalen Diskurs aufgegriffen und die Norm der Freiheit so weit be-
tont, dass ,,Freiheit” als Rechtfertigung dafiir herhalten muss, dass Ungleichheiten
zwischen Gruppen bestehen bleiben sollten. Mallnahmen, die fiir Gleichheit zwi-
schen verschiedenen Gruppen zu sorgen, werden als Angriffe auf die Freiheiten
dieser Gruppen gewertet. Diese Haltung zementiert fiir Laclau und Mouffe die Un-
terdriickungsverhéltnisse, die in einer Gesellschaft bestehen und die sie zerstéren
wollen. Laclaus und Mouffes Pluralismus soll aufmerksam fiir solche Machtver-
héltnisse sein und diese in Richtung stirkerer Gleichheit transformieren. In diesem
Sinne streben Laclau und Mouffe weder einen ,,liberalen” noch einen ,,postmoder-
nen‘ Pluralismus an:

,,Jm Gegensatz zu den traditionellen liberalen Pluralisten, die sich iiber die Erfordernisse einig

sind, die Sphdre der Rechte auszuweiten, um bisher ausgeschlossene Gruppen einzuschlieen

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GLEICHHEIT UND PLURALISMUS | 397

— aber diesen Prozef} als einen reibungslosen ProzeB fortschreitender Eingliederung in eine
(angeblich) neutrale Konzeption der Biirgerrechte sehen -, betonen wir die Zentralitdt von
Machtverhéltnissen. Das heifit, daB der Ausdehnung des Pluralismus Grenzen gesetzt sind,
was von der Tatsache herriihrt, daf einige existierende Rechte durch die vollige Ausschlie-
Bung oder Unterordnung der Rechte anderer Kategorien konstituiert worden sind.“ (Lac-
lau/Moufte 2000: 24)

Letztere Problematik besteht auch fiir postmoderne Arten des Pluralismus, welche
jegliche Differenzen innerhalb eines demokratischen Gemeinwesens dulden wollen.
In dieser Version eines Pluralismus wiirden Gruppen anerkannt werden, deren
Identitaten darauf beruhen, andere abzuwerten und ihre Rechte zu beschneiden.

Auf der praktischen politischen Ebene raten Laclau und Mouffe den linken
Parteien, sich als Teil der libergeordneten demokratischen Revolution einzuordnen
und deren Grundsétze zu iibernehmen. Die liberalen Errungenschaften der Demo-
kratie — Menschen- und Freiheitsrechte, liberale Institutionen wie die Gewaltentei-
lung und Pluralismus — sollten in diesem Sinne als wichtige Elemente des demo-
kratischen Staates geschitzt und verteidigt werden. Dies bedeute aber nicht, dass
jegliche liberale Institutionen unhinterfragt angenommen werden miissen: Durch
die gemeinsame (kontingente) Artikulation des politischen Liberalismus mit der
kapitalistischen Wirtschaftsordnung sowie durch den langen liberalen Diskurs be-
ruhen liberale Institutionen auf manchen veralteten Grundannahmen, die es zu de-
konstruieren gilt (vgl. Laclau 1994a: 297). Die Artikulation zwischen Liberalismus
und Kapitalismus sei jedenfalls nicht essentiell fiir die Demokratie: sie lasse sich
auch ohne kapitalistische Produktionsbedingungen denken.

In vielen Punkten ist die Theorie aus Hegemonie schon veraltet, vor allem wenn
die Ratschldge an die Linke oder auch die Neuen Sozialen Bewegungen betrachtet
werden. Die Konzentration der Linken auf die Arbeiterklasse oder auch ihre Kritik
an liberalen Institutionen sind in dieser Form schon ldngst nicht mehr gegeben.
Mouffes eigene Weiterentwicklung liefert die notwendige Aktualisierung und An-
passung an neue politische Gegebenheiten.

5.2.3 Mouffes agonistischer Pluralismus

Mouffes intellektueller Werdegang lésst sich in drei Phasen einteilen: Die Wurzeln
ihres Denkens liegen in marxistischen Theorien, mit denen sie sich in ihrer Studien-
zeit bei Althusser in Paris, in ihrer Zeit in Lateinamerika und in ihren Schriften zu
Gramsci (Mouffe 1979) auseinandersetzte. In dieser Phase war Mouffe dem Mar-
xismus verhaftet, stie} bei ihrer Bearbeitung von Gramscis Theorie aber bereits auf
Unstimmigkeiten innerhalb des Marxismus. Auf dieser Basis gelangte Mouffe ge-
meinsam mit Laclau in ihre post-marxistische Phase, in welcher Hegemonie er-

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

398 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

schien und Mouffe weitere Artikel zu einer radikaldemokratischen Theorie ver-
fasste. Die gemeinsame Demokratietheorie ist in dieser Phase noch sehr stark durch
die Auseinandersetzung mit dem klassischen Marxismus und poststrukturalistischen
Einsichten gepréigt und ihre Schriften wenden sich hauptsédchlich an eine linke Le-
serschaft. Diese soll durch Strategievorgaben beféhigt werden, eine neue linke,
post-marxistische Hegemonie zu griinden, die aus den marxistischen aber auch libe-
ralen Theorien die zentralen Einsichten ohne iiberfliissige Essentialismen iiber-
nimmt. Seit Erscheinen von ,,The Return of the Political“ (1993) kann von einer
dritten Phase Mouffes gesprochen werden: Nun wendet sie sich voll und ganz der
Demokratietheorie und dem Liberalismus zu. Anders als Laclau nimmt Mouffe in
ithren spédteren Werken kaum mehr Bezug auf die marxistischen Wurzeln. Im Zen-
trum stehen die immanente Kritik der liberalen Demokratietheorien und die Ent-
wicklung von Mouffes agonaler Demokratie. Viel stirker als frither griindet Mouffe
ihre Demokratietheorie in der liberalen Demokratie, deren zentrale Errungenschaf-
ten sie bewahren und radikal umsetzen mochte. Mithilfe der Einsichten ihrer Dis-
kurstheorie zeigt Mouffe Probleme und Essentialismen der liberalen Demokratie
auf und wie diese durch das Besinnen auf die Kerngedanken der liberalen Demo-
kratie {iberwunden werden konnen. Ihre Losungen sollen als Strategie und Anlei-
tung helfen, eine neue linke Hegemonie zu errichten.

Mouffe erldutert in ihren Schriften nach Hegemonie nur sehr knapp die Grund-
annahmen ihrer Diskurstheorie, auf denen ihre Demokratiekonzeption aufbaut. Zu-
meist verweist sie zur Begriindung ihrer Thesen auf Hegemonie und wendet sich
gleich den Schlussfolgerungen fiir die Demokratie zu. Mouffe bezieht sich in ihren
eigenen Werken nicht mehr auf simtliche Thesen oder Begriffe aus Hegemonie,
sondern fiir sie sind folgende Erkenntnisse aus der Diskurstheorie zentral: Gesell-
schaft beruht auf Kontingenz und die demokratische Revolution bildet dies ab, in-
dem im Zentrum der Demokratie Grundlosigkeit steht (vgl. Mouffe 1993a: 11f;
Mouffe 2008: 19; Kapitel 4.3.2).>* Identititen existieren nicht bereits vor den
politischen Diskursen, sondern werden erst in diesen gebildet. Bei der Bildung von
Identititen und Bedeutungen sind Macht und Politik konstitutiv, das hei3t das So-
ziale umfasst die Sedimente des Politischen. Dadurch, dass Bedeutungen und Iden-

345 Mouffe weist zurlick, dass die Kritik an bestimmten Errungenschaften der Moderne —
insbesondere die Begriindungen von Demokratie durch Rationalitit — die Moderne an
sich infrage stellt, wie es Habermas behauptet. Fiir Mouffe ist das ,,aufklérerische Pro-
jekt der Selbstgriindung (,,self-foundation”, Mouffe 1993a: 12) nur ein epistemologi-
sches Teilprojekt der Moderne. Dieses sei aber nicht untrennbar mit dem eigentlichen
politischen Projekt — der ,,self-assertion®, das heif3t der Selbstbehauptung gegen aufokt-
royierte Teleologien — verbunden. Mouffe will das politische Projekt fortfiihren und
sieht trotz aller urspriinglichen Verdienste das epistemologische Projekt der Moderne

als ein Hindernis dafiir.

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MOUFFES AGONISTISCHER PLURALISMUS | 399

titdten immer in politischen Prozessen durch Abgrenzungen und Ausschliefungen
entwickelt werden, sind Antagonismen und Konflikte ein unausweichlicher Mit-
bestandteil aller Diskurse.

Fiir Mouffe bildet das Paradigma der demokratischen Revolution die Grundlage
fiir alle heutigen Sichtweisen auf Gesellschaft. Es gibt zwei Wege, damit umzuge-
hen: Entweder diese Erkenntnis wird geleugnet und die Gesellschaft setzt durch
Machtprozesse eine als ,,natiirlich® vermutete Ordnung durch. Oder aber, die Ge-
sellschaft akzeptiert diese Sichtweise der Unsicherheit und richtet ihre Politik da-
nach aus. Mouffe hilt nur letztere Vorgehensweise fiir sinnvoll. Der Poststruktura-
lismus untermauert wirkungsvoll die Erkenntnis der Grundlosigkeit und begriindet
sie nachvollziehbar, weswegen fiir Mouffe der Poststrukturalismus dazu beitrégt,
diese entscheidenden Eigenschaften der Demokratie besser zu verstehen als klassi-
sche Theorien (Mouffe 2008: 27). Demokratie ist bislang die einzige Herrschafts-
form, die die Grundlosigkeit der Gesellschaft zu akzeptieren in der Lage ist und den
Ort der Macht leer hélt. Die demokratische Revolution birgt damit zweierlei Vor-
teile: Die Erkenntnis der Grundlosigkeit sowie die Entwicklung einer Herrschafts-
form, die dieser Erkenntnis gerecht wird.

In ihrer Diskurstheorie leiten Laclau und Mouffe aus dieser antiessentialisti-
schen Sichtweise Schlussfolgerungen ab, die auch fiir das Verstindnis von Demo-
kratie bedeutsam sind. So sind (politische) Identitdten und Bedeutungen nicht vor-
gegeben, sondern werden in den gesellschaftlichen Diskursen produziert. ,,Die erste
Konsequenz der diskursiven Auffassung fiir die Politik besteht darin, da3 aus ihrer
Sicht die politische Praxis in einer demokratischen Gesellschaft nicht in der Vertei-
digung von Rechten vorgefertigter Identititen, sondern vielmehr in der Bildung der
Identititen selbst auf einem prekdren und leicht verletzlichen Gebiet bestehen
kann.“ (Mouffe 2001a: 14)

Der Prozess der Identitétsbildung geht mit Machtprozessen einher. Politik und
Machtprozesse beginnen fiir Mouffe bereits bei der Identititsbildung und sind
konstitutiv dafiir, dass sich so etwas wie das ,,Soziale* — verstanden als die vorherr-
schenden Meinungen und gesellschaftlichen ,,Wahrheiten® — existieren kann. Eine
Gesellschaft ohne Politik und Macht ist nicht vorstellbar. Dies, so Mouffe, muss
jede Herrschaftsform anerkennen: ,,Aber unter der Voraussetzung, dal Machtver-
hiltnisse fiir die Gesellschaft konstitutiv sind, stellt sich als Hauptfrage fiir die de-
mokratische Politik nicht, wie man Macht eliminieren kann, sondern wie Identitéts-
formen gebildet werden kdnnen — und damit auch Machtformen —, die mit demo-
kratischen Werten vereinbar sind.“ (ebd.: 14)

Das Politische stellt sich fiir Laclau und Mouffe immer als Entscheidungspro-
zess dar, die notwendigerweise mit Gewalt, Konflikten und Ausgrenzungen einher-
gehen. ,,[Hegemoniale Verhiltnisse] beinhalten ein Element von Zwang und Ge-
walt, das nie eliminiert werden kann [...].“ (Mouffe 2008: 125f.) Eine harmonische
und versohnte Gesellschaft, die Feindschaften durch rationales Aushandeln fried-

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

400 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

lich beilegt, ist fiir Mouffe nicht realistisch. Jede Gesellschaft muss immer wieder
echte Entscheidungen treffen, die nicht durch Vernunft zu 16sen und auch nicht be-
griindbar sind, sondern bestimmte Gruppen als echte Verlierer und damit als poten-
tielle Feinde herausgehen lassen. Die Gesellschaft muss diese ,,dunkle Seite* (ebd.:
128) der Politik akzeptieren und sie konstruktiv in ihre Herrschaftsform aufnehmen.
Fiir die Demokratie sieht Mouffe darin keine Bedrohung, sondern vielmehr eine
Chance:

,,Einer der Schliissel zum Verstdndnis der These vom antagonistischen Pluralismus ist, dass
antagonistische Konfrontation weit davon entfernt ist, Demokratie zu gefahrden. Vielmehr ist
sie deren eigentliche Existenzbedingung. Die Spezifik moderner Demokratie besteht in der
Anerkennung und Legitimierung von Konflikt in der Weigerung, diesen zu unterdriicken, in-
dem eine autoritdre Ordnung errichtet wird. Indem sie mit der symbolischen Gesellschaftsre-
préasentation als organischer Korper — die fiir den holistischen Modus sozialer Organisation
charakteristisch war — bricht, anerkennt die demokratische Gesellschaft den Pluralismus der
Werte, die ,Entzauberung der Welt‘, die von Max Weber diagnostiziert wurde, sowie die un-
vermeidlichen Konflikte, die sie mit sich bringt.” (ebd.: 104f.)

Mouffe macht deutlich, dass sie in der poststrukturalistischen Sichtweise eine Be-
reicherung fiir die Demokratietheorie sicht. Zum einen darin, dass Eigenschaften
des Politischen deutlich werden, denen jede Gesellschafts- und Herrschaftsform
Rechnung tragen sollte. Zum anderen, weil die Dekonstruktion Kerneigenschaften
der Demokratie hervorhebt: Das Anerkennen von Grundlosigkeit und das Akzeptie-
ren von Macht und Antagonismen in der Politik.

Auf Basis dieser Vorbedingungen entwirft Mouffe ihre Konzeption eines ,,ago-
nistischen Pluralismus®: Demokratie als eine Herrschaftsform, die auf den Prinzi-
pien der Demokratie als ,,symbolischem Bezugssystem® aufbaut.

,,Ahnlich wie Lefort das tut, halte ich es fiir wesentlich, das Erscheinen eines neuen symboli-
schen Bezugssystems und die moderne Unmoglichkeit der Grundlegung einer letzten Demo-
kratie, einer definitiven Legitimation, zu betonen. Statt allerdings die moderne Form der De-
mokratie einfach mit dem leeren Ort der Macht zu identifizieren, wiirde ich die Unterschei-
dung zwischen den beiden folgenden Aspekten ebenfalls betonen: zwischen einerseits der
Demokratie als einer Herrschaftsform, also dem Prinzip der Volkssouverénitét; und anderer-
seits dem symbolischen Bezugssystem, in dem diese demokratische Herrschaft ausgeiibt
wird.” (ebd.: 19)

Die Eigenschaften des Politischen erschweren die Konzeption einer Herrschafts-
form, denn es sind zwei gegenldufige Aspekte zu vereinen: Zum einen erfordert das
Freihalten des Orts der Macht eine moglichst offene Herrschaftsform, in der jede
Gruppe und jedes Individuum selbst bestimmen kann, welche Werte richtig und

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MOUFFES AGONISTISCHER PLURALISMUS | 401

notwendig fiir ein gutes Leben sind. Demokratie sollte in diesem Sinne keine Nor-
men vorgeben, sondern nur den Rahmen bilden, in dem die Biirger_innen friedlich
um die Umsetzung ihrer Interessen konkurrieren konnen. In der Demokratietheorie
zeigt sich diese Anforderung in jenen Demokratiemodellen, die Demokratie als
Prozedur ansehen. Zum anderen aber ist die Bildung von Identitidten — vor allem
auch der demokratischen Identitit der Mitglieder des Demos — angewiesen auf
Identifizierungen, das heifit Entscheidungen fiir bestimmte Inhalte. Nur wenn Werte
vorliegen, die die Biirger innen mit Leidenschaft verteidigen und leben, so kann
das notwendige demokratische Gemeinschaftsgefiihl entstehen. Dieses Gemein-
schaftsgefiihl trigt dazu bei, dass die Prozeduren der Demokratie auch wirklich ge-
lebt und nicht ausgehohlt werden. Vor allem kommunitarische Demokratietheorien
betonen diesen Aspekt des Politischen.

Mouffe will beide Aspekte in ihrer Demokratietheorie wiirdigen (vgl. Mouffe
1993a: 128ff.). Fiir sie ist Demokratie gleichermalen Prozedur und Substanz: Sie
ist Prozedur in der Hinsicht, dass Konflikte und Feindschaften als Teil der Politik
anerkannt werden und deren friedliche Austragung in einem pluralistischen System
durch gewisse Prozeduren ermdglicht wird. Der Pluralismus garantiert, dass in der
demokratischen Gesellschaft viele unterschiedliche Ansichten tiber das gute Leben
vertreten werden konnen und keine iiber die anderen gestellt werden. Dennoch soll
dieser Pluralismus auch eine Substanz beinhalten: Den demokratischen Konsens
iiber die Werte der Freiheit und Gleichheit. Mouffes entscheidende Idee ist, diesen
Konsens nicht abzuschlieBen, sondern als konflikthaften Konsens offen zu halten.
Wie die Inhalte dieser Werte zu interpretieren sei, dies soll nach wie vor Thema der
politischen Auseinandersetzungen im Demos sein. Es gibt daher viele Identifizie-
rungsmoglichkeiten mit diesen beiden Werten und viele Moglichkeiten, eine demo-
kratische Identitét zu entwickeln.

Im Folgenden soll zuerst beschrieben werden, wie Mouffe die Prozeduren ihres
agonistischen Pluralismus entwirft. Anschlieend wird gezeigt, wie sie diese Proze-
duren mit der Substanz der Normen der Freiheit und Gleichheit fiillt.

5.2.4 Demokratie als Prozedur: Pluralismus,
Agonismus und Institutionen

Mouffe sieht Konflikte als unausweichlich an. Es ist daher ihr Bestreben, Streit und
Konfrontationen so zu organisieren, dass sie eine Plattform bekommen, die eine
friedliche und gewaltfreie Auseinandersetzung ermdglicht. Diese Plattform soll
Macht und Antagonismen nicht unsichtbar machen. Sie soll sie stattdessen ins Zent-
rum setzen, damit moglichst nachvollzogen werden kann, welche Machtstrukturen
vorherrschen und wer bei den politischen Prozessen ausgeschlossen wird. Nur so
sind die Machtstrukturen angreifbar und weiterhin im Fokus der Politik.

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

402 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

,,Die Existenz von Machtformen und die Notwendigkeit ihrer Transformation anerkennen,
wihrend man zugleich die Illusion zuriickweist, wir kdnnten uns vollstindig von Macht be-
freien — das ist das Spezifikum jenes Projekts, das wir ,radikale und plurale Demokratie® ge-
nannt haben. Solch ein Projekt anerkennt, dass die Spezifik moderner pluralistischer Demo-
kratie — selbst einer wohlgeordneten — nicht in der Abwesenheit von Herrschaft und Gewalt
besteht, sondern in der Etablierung einer Reihe von Institutionen, durch die diese eingegrenzt
und herausgefordert werden konnen.“ (Mouffe 2008: 37)

Die ,,Anerkennung von Vielfalt (Sandkiihler 1999: 1256) und die friedliche Ko-
existenz von vielfdltigen Gruppen und Individuen findet ihre Umsetzung im Plura-
lismus. Das pluralistische Prinzip spiegelt fiir Mouffe jenen Grundgedanken wieder,
die der Poststrukturalismus fiir die Demokratie als bedeutsam empfindet: ,,das Ende
einer substanziellen Idee vom guten Leben* (Mouffe 2008: 34). Sobald keine
Gruppe mit Sicherheit ihre Interpretation der Welt als richtig darstellen kann, miis-
sen andere Positionen als legitim anerkannt werden und ihnen Raum gegeben wer-
den, damit Menschen ihr Leben auf ihre Weise fithren konnen.

Mouffe wiinscht sich keinen Pluralismus, der nur den Fakt bejaht, dass die Ge-
sellschaft aus verschiedenen Interessengruppen besteht, deren Bediirfnisse in Ein-
klang gebracht werden miissen. Ein solcher Pluralismus kann dazu tendieren eigene
Réume fiir die Differenzen zu schaffen, um die grundlegenden und nicht 16sbaren
Konflikte aus den politischen Prozessen fernzuhalten. Ein solcher Raum wire bei-
spielsweise die Sphére des Privaten, in dem die Biirger innen ihre Version vom
guten Leben leben konnen. Dieser Pluralismus héngt nach wie vor dem Gedanken
an, es konne ein harmonischer, objektiver Konsens gefunden werden — und steht
damit im Widerspruch zu den Einsichten der demokratischen Revolution. Fiir
Mouffe muss der Pluralismus bereits in der Einstellung der Gesellschaft als ,,axio-
logisches Prinzip®“ (Mouffe 2008: 35) verankert werden, so dass ,,Dissense [...]
nicht allein als temporire Hindernisse auf dem Weg zum Konsens angesehen wer-
den“ (Mouffe 1999a: 27). Es soll akzeptiert werden, dass Menschen grundlegend
anderer Meinung sein konnen, ohne je ihre Meinungsverschiedenheit auflosen und
sich auf eine gemeinsame oder ,,wahre* Position einigen zu konnen.

Mouffe ist sich bewusst, dass der Pluralismus auch Eigenschaften besitzt, die
fiir eine demokratische Politik kontraproduktiv sein kénnen (vgl. Mouffe 2008: 35;
Mouffe 1998: 847f.). Nicht demokratiefordernd wére ein totaler Pluralismus, der
alle Positionen als gleichwertig ansieht und jede Meinung im politischen Prozess
zulésst. Fiir Mouffe ist Demokratie nicht nur eine rein prozedurale Regierungsform.
Sie beinhaltet als wichtigen inhaltlichen Kern auch die Forderung von Gleichheit
und die Abschaffung von Unterdriickungsverhéltnissen. In einem totalen Pluralis-
mus wire keine Bewertung von solchen Unterdriickungsverhéltnissen moglich und
eine demokratische Politik, die Gleichheit vorantreiben will, finde keine Legitima-

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEMOKRATIE ALS PROZEDUR | 403

tion. In einer Gesellschaft, die jegliche Differenzen hinnimmt, wéiren Machtverhélt-
nisse nicht sichtbar und Politik an sich verschwinde.

,Politics calls for decision and, despite the impossibility of finding a final grounding, any
type of political regime consists in establishing a hierarchy among political values. A liberal
democratic regime, while fostering pluralism, cannot equate all values, since its very exis-
tence as a political form of society requires a specific ordering of values, which precludes a
total pluralism. [Herv.i.0.]* (Mouffe 1993a: 151f.)

Der demokratische Pluralismus soll fiir Mouffe ein Wertepluralismus sein (vgl. Ka-
pitel 5.2.5). Die demokratische Gesellschaft erkennt durchaus Werte an: Freiheit
und Gleichheit. Sie ist dennoch pluralistisch, weil sie diese Normen nicht in eine
endgiiltige Hierarchie zwéngt. Sie kann zu machen Zeiten mehr zu einer eher libe-
raleren Demokratie tendieren und dann wieder zu anderen Zeiten die Gleichheit be-
vorzugen. Wie sich in Kapitel 5.2.5 zeigt, eignen sich die Werte der Freiheit und
Gleichheit fiir eine solch offene Konzeption, da beide nie ohne Widerspriiche ge-
meinsam angewandt werden kdnnen.

Antagonist und Agonist

In einer pluralistischen Demokratie stehen sich verschiedene Gruppen gegeniiber,
die unversohnliche Meinungsverschiedenheiten haben. Daher besteht die Gefahr,
dass die politische Gemeinschaft auseinander bricht. Die Kontrahent innen kénnten
zu gegenseitigen Antagonist innen werden, die keinerlei gemeinsame Basis mehr
haben, sich jeweils als Hindernisse fiir die Ausbildung der eigenen Identitdt sehen
und deswegen in gewaltsamen Konflikten die einzige Losung sehen. Den Umstand,
dass in einem pluralistischen System keine Befriedung mdoglich sei, nimmt Carl
Schmitt als Beweis dafiir, dass liberale Demokratie im Kern nicht funktionieren
konne. Mouffe teilt diese pessimistische Sichtweise nicht. Zwar konnen Konflikte
und Feindschaften nie aus der Welt geschafft werden und es wird immer Gruppen
geben, die sich gegenseitig als politische Feinde einstufen. Es ist jedoch die Beson-
derheit der demokratischen Politik, dass sie diese Feindschaften so organisiert, dass
sie innerhalb der politischen Gemeinschaft existieren kdnnen. Dazu wird die Kate-
gorie des Kontrahenten aufgespalten: Die demokratische Gemeinschaft unterschei-
det zwischen Gegner_innen (,,adversary*) und Feind_innen (,,enemy*).***

346 Moutffe 16st sich von Schmitt, indem sie den Grundgedanken des Agonismus beibehilt,
aber andere Schlussfolgerungen zieht. Bei diesem Schritt wirft ihr Rupert Simon vor,
eine Fehlinterpretation Schmitts vorzulegen und zu verkennen, dass sie mit den im de-
mokratischen Prozess gezdhmten Agonist innen jene Entpolitisierung vornimmt, die
Schmitt kritisiert (vgl. Simon 2008: 163, 168). Simon iibersieht in seiner Kritik al-

lerdings, dass Mouffe gerade nicht den Begriff des Politischen von Schmitt eins zu eins

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

404 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

,,[...] die Neuartigkeit demokratischer Politik [besteht] nicht in der Uberwindung der Wir/sie-
Opposition, sondern in der unterschiedlichen Weise, in der sie erzeugt wird. Eine pluralisti-
sche soziale Ordnung setzt voraus, dass der Opponent nicht als ein Feind betrachtet wird, der
vernichtet werden muss, sondern als ein Gegner, dessen Existenz legitim ist und der toleriert
werden muss. Wir werden gegen seine/ihre Ideen kdmpfen, aber wir werden nicht sein/ihr
Recht in Zweifel ziehen, sie zu verteidigen.” (Mouffe/Marchart 2005: 51)

Gegner_innen (welche Mouffe auch als Agonist _innen bezeichnet) sind in einer
demokratischen Gemeinschaft diejenigen, die zwar nicht die gleichen Meinungen
verfolgen, die aber das grundlegende demokratische Gedankengut teilen, wenn-
gleich sie dieses anders interpretieren. Gegner innen werden in der politischen
Gemeinschaft geduldet und ihnen das Recht zugesprochen, fiir ihre Meinungen mit
allen politischen Mitteln einzutreten. Zwar bekdmpfen Gegner innen ihre jeweili-
gen Meinungen, aber dies nur im Rahmen zugelassener und legitimer Wege. In ei-
ner pluralistischen Demokratie sind Konsens und Dissens gleichermallen enthalten.
Konsens sollte {iber die demokratischen Prozeduren und Grundgedanken bestehen.
Doch Dissens ist dariiber erlaubt, wie die demokratischen Prozeduren und Grund-
gedanken ausgelegt und mit Leben gefiillt werden. Gegner innen sind in diesem
Fall nicht dasselbe wie Wettbewerber innen, wie sie die liberale Demokratie ent-
wirft. Wettbewerber_innen konnen prinzipiell durch Rationalitit und gegenseitiges
Uberzeugen zu einer besten Lésung oder zu einer gemeinsamen Meinung kommen.
Wettbewerber_innen stellen auch nicht die herrschende Ordnung oder die Machtbe-
zichungen infrage. Gegner innen teilen zwar die demokratische Grundeinstellung,
stehen sich aber nach wie vor unversdhnlich in bestimmten Themen — auch beziig-
lich der Demokratie selbst — gegeniiber. In diesen Themen kdnnen Entscheidungen
nur durch den Einsatz von Macht getroffen werden. Der Unterschied zu den Wett-
bewerber_innen besteht darin, dass Gegner_innen nach dem Treffen einer vorldufi-
gen Entscheidung die politische Auseinandersetzung nicht beendet haben, sondern
immer noch in Gegnerschaft zueinander stehen. ,,Natiirlich sind Kompromisse
mdglich, und sie sind Teil des Prozesses von Politik, doch sie gewihren nur einen
voriibergehenden Aufschub in einer fortlaufenden Konfrontation, in der es unmog-
lich ist, es allen recht zu machen.” (Mouffe/Marchart 2005: 52) Wenn Geg-
ner_innen es schaffen, eine gemeinsame Position zu erarbeiten, dann ist dies fiir
Mouffe mehr als nur ein Uberzeugungsakt. Dazu ist vonnéten, dass sich die Identi-

tibernimmt. Thr Antagonismusbegriff basiert nicht auf einer prinzipiellen T&tungs-
bereitschaft, sondern darauf, dass der die Antagonist in die vollstindige Ausbildung
der eigenen Identitdt verhindert. Gegeniiber beiden Versionen der Antagonist innen
bilden sich Konflikte — bei Mouffe miissen diese jedoch nicht in einem prinzipiellen

Kampf um Leben und Tod enden.

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEMOKRATIE ALS PROZEDUR | 405

tit mindestens eines der Gegner innen im politischen Prozess verdndert. ,,The fun-
damental difference between the ,dialogical® and ,agonistic‘ perspectives is that the
aim of the latter is a profound transformation of the existing power relations and the
establishment of a new hegemony.” (Mouffe 2005a: 52)

Als Feind innen (Antagonist_innen) stuft Mouffe jene ein, die sich gegen die
demokratische Ordnung an sich stellen, beispielsweise indem sie die demokrati-
schen Regeln nicht akzeptieren oder die demokratischen Grundgedanken ablehnen.
Die Feind_innen stehen auBerhalb der demokratischen Gemeinschaft. Fiir Mouffe
ist es nicht mdglich, einen Demos ohne solche Feind innen zu konstruieren, denn
jede Identitét braucht ihr konstitutives AuBen. Keine demokratische Gemeinschaft
muss zudem dulden, dass es Gruppen gibt, die sie abschaffen wollen.

,»[-..] I do not believe that a democratic pluralist politics should consider as legitimate all the
demands formulated in a given society. The pluralism that I advocate requires discriminating
between demands which are to be accepted as part of the agonistic debate and those which are
to be excluded. A democratic society cannot treat those who put its basic institutions into

question as legitimate adversaries.” (ebd.: 120)

Mouffe hilt es fiir essentiell, immer wieder die Frage zu stellen, wer dem Demos
angehort und wer nicht, und jegliche Ausschliisse stindig zu iberpriifen. Aus-
schliisse miissen politisch behandelt werden und nicht dadurch zementiert werden,
indem sie als ,rational” oder ,,moralisch® der Politik entzogen werden. Es sollte
keine Gruppe von vorneherein ausgegrenzt werden und ,,permanenter Auf3enseiter
(Mouffe 2008: 66) sein.

Sowohl bei Feind_innen als auch bei Gegner innen liegt fiir Mouffe eine Kon-
frontation vor. In der Beziehung zwischen Gegner innen wird der Antagonismus
jedoch in einen ,,Agonismus“ umgewandelt, der es erlaubt, die unverséhnliche
Feindschaft gewaltfrei auszutragen. ,,Aus meiner Sicht sollte das Ziel demokrati-
scher Politik darin bestehen, ein Rahmenwerk bereitzustellen, durch welches Kon-
flikte die Form einer antagonistischen Konfrontation zwischen Gegnern annehmen
konnen, ohne sich als antagonistischer Kampf unter Feinden manifestieren zu miis-
sen.“ (ebd.: 115)

Die agonistische Konfrontation bringt der Demokratie Vorteile: Die 6ffentliche
Existenz von gegnerischen Gruppen und vielen widerspriichlichen Meinungen, die
auch die Grundkonzeption des Demos selbst betreffen, erhoht die Moglichkeiten
zur Identifikation mit den vorhandenen Positionen. Dadurch ist die Wahrschein-
lichkeit geringer, dass sich Menschen mit ihren Bediirfnissen nicht in der politi-
schen Gemeinschaft vertreten fithlen und ihre Antagonismen zur politischen Ge-
meinschaft in als unpolitisch betrachteten Bereichen ausleben. Die Existenz von
agonistischen Gruppen erhoht auch die Leidenschaften in der Politik. Mouffe

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

406 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

mochte diese fiir eine pluralistische und demokratische Politik aktivieren, damit sie
sich nicht gegen die Demokratie selbst wenden.

Demokratische Institutionen

Mouffe betont die Wichtigkeit von demokratischen Institutionen, zu deren Aufga-
ben es gehort, die Konflikte der widerstreitenden Gruppen in die richtigen Bahnen
zu lenken. Dazu bricht sie mit den klassischen linken Theorien: Die im Liberalis-
mus entwickelten Institutionen — vor allem die Trennung von Kirche und Staat, die
Gewaltentrennung und die Begrenzung der Staatsmacht (vgl. Mouffe 1993a: 105) —
sieht sie als wichtige Lektion fiir die Linke an, welche die Linke nicht mehr ableh-
nen, sondern annehmen sollte. Liberale Institutionen bilden ein wichtiges und not-
wendiges Standbein fiir die Sicherung von Freiheitsrechten, worauf eine Demokra-
tie nicht verzichten sollte. ,,[...] under modern conditions, with the disappearance of
a substantive common good and the impossibility of a single homogeneous collec-
tive will, democracy cannot be conceived on the ancient model of identity of rulers
and ruled. Not only must democracy be of a representative sort, it also requires in-
stitutions to guarantee the protection of individual rights.“ (ebd.: 109)

Mouffe gibt allerdings kaum Vorgaben, welche Institutionen eine Demokratie
ausbilden solle, was ihrer Scheu vor essentialistischen Aussagen entspricht. Sie will
nicht per se festlegen, welche Institutionen unverzichtbar sind. Durch die Vermeh-
rung an politischen Rdumen wird es so oder so neue Formen von demokratischer
Organisation brauchen, deswegen sollten von Fall zu Fall die passenden Institutio-
nen gesucht werden.

,There are many social relations where representative forms of democracy would be com-
pletely inadequate, and forms of democracy should therefore be plural and adapted to the type
of social relations where democratic principles of liberty and equality will be implemented.
Representative democracy is better suited in some cases, direct democracy in others; we

should also try to imagine new forms of democracy.* (ebd.: 104)

Mouffe duBlert sich direkt nur zu zwei Institutionen: Zu Parteien und zum Parla-
ment. Sie sicht die Aufgabe der Parteien darin, dass sie die Interessenkonflikte und
verschiedenen politischen und sozialen Raume widerspiegeln sowie stellvertretend
die grundlegenden gesellschaftlichen Auseinandersetzungen ausfechten (vgl. ebd.:
5). Moglichst viele Gruppen sollten sich von den Parteien représentiert fiihlen, da-
mit sie nicht etwa demokratiefeindliche Bewegungen als einzige Vertreterinnen ih-
rer Bediirfnisse und Ansichten empfinden. Mouffe pladiert daher fiir die Wieder-
belebung der Rechts-Links-Unterscheidung der politischen Parteien. Diese ermogli-
che eine Auslebung von mehr gesellschaftlichen Konfliktlinien als es Versoh-
nungsprogramme, ,,iiberparteiliche Politik wie den Dritten Weg der Sozialdemo-
kratie der 1990er oder ,, There is no alternative“-Politik vermdgen. Mouffe liefert

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEMOKRATIE ALS PROZEDUR | 407

jedoch an keiner Stelle eine hinreichende Begriindung, warum gerade eine Rechts-
Links-Unterscheidung sinnvoller sein soll als andere grundlegende politische Tren-
nungslinien.

Zum Selbstverstindnis des Parlaments kommentiert Mouffe, dieses solle sich
nicht als einen Ort deliberativer Diskussion sehen, an dem durch rationale Diskus-
sion und die Uberzeugungskraft guter Argumente schlussendlich durch Vernunft
ein Gemeinwohl gefunden wird (vgl. ebd.: 130). Vielmehr ist die Rolle des Parla-
ments in der politischen Auseinandersetzung eine vorldufige Entscheidung auf Ba-
sis der phronesis zu treffen. Jeglicher Beschluss muss aber immer wieder neuer Kri-
tik und Anderungen zuginglich sein.

5.2.5 Demokratie als Substanz: Der demokratische Konsens

Prozeduren allein vermdgen es nicht, Pluralismus in der Demokratie zu férdern und
zu erhalten. Wiren in einer Demokratie nur neutrale Prozeduren vorgegeben, wiirde
den Mitgliedern des Demos das Gemeinschaftsgefiihl fehlen, das fiir den Erhalt der
Prozeduren sorgt. Mouffe schlieit sich der kommunitarischen Kritik an, die nach-
weist, dass die liberale Demokratie von gemeinschaftlichen Werten zusammenge-
halten wird. Diese Werte werden in den heutigen Demokratien zu wenig betont,
weshalb sie nach und nach verloren gehen und durch extremen Individualismus er-
setzt werden. Eine Erosion des gemeinschaftlichen Handelns bedroht auch die De-
mokratie.

Der Pluralismus soll in diesem Sinne fiir Mouffe kein wertneutraler sein, der
alle Positionen unhinterfragt als gleichwertig anerkennt und seine Ausprigung nur
in Prozeduren findet. Solch ein Pluralismus ist blind fiir Machtverhéltnisse. Mouffe
préferiert einen Wertepluralismus, in dem Unterdriickungsverhéltnisse als solche
identifiziert und bekdmpft werden kdnnen. ,,How can the maximum of pluralism be
defended — in order to respect the rights of the widest possible groups — without de-
stroying the very framework of the political community as constituted by the insti-
tutions and practices that construe modern democracy and define our identity as
citizens?* (Mouffe 1992a: 3)

Mouffes Losung findet sich in einem demokratischen Konsens, welcher die
Substanz der Demokratie bildet. Der demokratische Konsens umfasst die Werte,
welche die politische Gemeinschaft als den Kern ihrer Identitét ansieht und mit
welchen sie sich gegen die aus dem Demos Ausgeschlossenen abgrenzt. Mouffe
will keinen kommunitarischen Kurs fahren, in welchem die politische Gemeinschaft
eine bestimmte Identitdt — die des demokratischen Biirgers — iiber alle anderen setzt
und eine Form des guten Lebens fiir alle in der Gemeinschaft vorschreibt. Ein sol-
cher Konsens wiirde verschiedene Ausschliisse zementieren und den Ort der Macht
mit festen Inhalten fiillen, was fiir Mouffe das Ende von Demokratie bedeutet. Die

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

408 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Besonderheit des Konsenses im agonistischen Pluralismus ist, dass er ein konflikt-
behafteter Konsens ist: Zwar gibt der Konsens einen Rahmen vor, indem er Werte
benennt. Aber wie diese Werte in der politischen Gemeinschaft gewichtet werden
und wie ihre Interpretation und praktische Anwendung auszusehen hat, das soll of-
fen und umkémpft bleiben. Entscheidungen sollen aus diesen Werten nicht abge-
leitet werden konnen, sondern aus Artikulationen zwischen diesen Werten und an-
deren Einfliissen entstehen. Mouffe verspricht sich davon, dass damit weiterhin die
Indeterminiertheit der Demokratie bewahrt wird, aber es trotzdem moglich ist, eine
gemeinsame demokratische Identitét zu bilden. ,,Modern democratic politics, linked
as it is to the declaration of human rights, does indeed imply a reference to univer-
sality. But this universality is conceived as a horizon that can never be reached.*
(Mouffe 1993b: 200)

Mouffe fiirchtet vor allem, dass Hegemonien dazu tendieren, sich als einzige
und alternativlose Identitdt zu prisentieren, deren Verwirklichung keine Frage von
Politik, sondern von Vernunft oder Moral ist. Dabei iibersehen solche Hegemonien,
dass sie durchaus gesellschaftliche Gruppen ausschlieBen, die in eine agonistische
oder antagonistische Opposition zu dem herrschenden System geraten. Mouffe will
im agonistischen Pluralismus das Vorhandensein von mindestens zwei agonisti-
schen Positionen — beispielsweise rechtes und linkes Lager — garantiert wissen. Nur
so bewahrt sich die politische Gemeinschaft Alternativen: Alle, die mit der herr-
schenden Hegemonie nicht einverstanden sind, kdnnen sich fiir die agonistische
Gegenposition engagieren. Kritisch wird es, wenn solche Gegenpositionen fehlen
und die Unzufriedenheit mit dem herrschenden System sich in anderen Bereichen
als der Politik niederschldgt. ,,When there is a lack of democratic political struggles
with which to identify, their place is taken by other forms of identification, of eth-
nic, nationalist or religious nature, and the opponent is defined in those terms too.*
(Mouffe 1993a: 6) Vor allem rechte Parteien bieten sich in Europa immer wieder
als Alternativen gegen das System an und schiiren Antagonismen in ethnischen und
nationalistischen Bereichen. Fiir Mouffe besteht die wirkungsvollste Bekdmpfung
von antidemokratischen Gruppen darin, demokratische Identitdten anzubieten, wel-
che die vorherrschende Hegemonie kritisieren. Zugleich kann damit die allgemeine
Politikverdrossenheit verringert werden.

,[...] it is not surprising that people are less and less interested in politics and that the rate of
abstention is growing. Mobilization requires politicization, but politicization cannot exist
without the production of a conflictual representation of the world, with opposed camps with
which people can identify, thereby allowing for passions to be mobilized politically within

the spectrum of the democratic process.” (Mouffe 2005a: 24f.)

Als Inhalt des demokratischen Konsenses eignen sich fiir Mouffe am besten die
Werte der Freiheit und Gleichheit. Beide Werte haben in der westlichen Kultur eine

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEMOKRATIE ALS SUBSTANZ | 409

lange Tradition und stellen zentrale Knotenpunkte in den westlichen politischen
Systemen dar. Die meisten Menschen konnen sich auf die eine oder andere Weise
mit diesen grundlegenden Werten identifizieren. Gleichzeitig sind diese Werte in
ihrer Génze sehr radikal und fordern bestehende Gesellschaftsordnungen heraus.
»Indeed, once we acknowledge that what constitutes modern democracy is the as-
sertion that all human beings are free and equal, it becomes clear that it is not pos-
sible to find more radical principles for organizing society.” (Mouffe 1992: 1) Noch
immer steht die vollstdndige Realisierung von Freiheit und Gleichheit aus, da beide
Prinzipien so tiefgreifend die bestehenden Machtverhiltnisse hinterfragen. Wie die
Kapitel 4.3.3 und 4.3.5 aufzeigen, ergénzt sich diese Eigenschaft der Unterminie-
rung mit der poststrukturalistischen Dekonstruktion.

Als vorteilhaft fiir einen konfliktbehafteten Konsens ist, dass sich die Prinzipien
der Freiheit und Gleichheit nie ohne Widerspriiche gemeinsam umsetzen lassen.
Diese nicht aufzuldosende Unstimmigkeit zwischen den beiden Werten verhindert,
dass je ein perfekter und stabiler Interessensausgleich gefunden werden kann, der
die politischen Auseinandersetzungen beenden konnte. Es miissen in der politischen
Gemeinschaft vorldufige Losungen gefunden werden, welcher Wert hoher gewertet
wird oder wie man beide in Ausgleich bringt, um zeitweise Befriedungen zu errei-
chen. Diese Frage im Kern der politischen Auseinandersetzung sichert fiir Mouffe
die nachhaltige Offenheit der Demokratie, weil auch die Art der Demokratie immer
wieder Gegenstand der Konflikte ist. Sie garantiert das Weiterbestehen der Demo-
kratie selbst: Ein endgiiltiger Interessensausgleich bedeutet das Verschwinden von
Politik und damit das Ende jeder pluralistischen Demokratie. Nur indem sich De-
mokratie eine gewisse interne Instabilitdt gibt, sichert sie sich ihr langfristiges
Uberleben (vgl. Mouffe 1992: 13; Mouffe 1993a: 110).*"

Demokratie und Liberalismus

Die Widerspriiche zwischen Gleichheit und Freiheit werden vor allem in der Arti-
kulation zwischen Demokratie und Liberalismus offensichtlich. Mouffe macht da-
rauf aufmerksam, dass die liberale Demokratie aus zwei Traditionen besteht, die
urspriinglich nicht gemeinsam gedacht wurden, sondern erst in langwierigen Pro-
zessen zu einer Einheit geschmiedet wurden. Der demokratischen Tradition ordnet
Mouffe den Wert der Gleichheit, die Volkssouverénitit und die Identitit der Regie-
renden und Regierten zu. Der demokratische Gleichheitsgedanke ist kein univer-
seller, sondern er schlieBt nur die Mitglieder des Demos ein. In der demokratischen
Tradition ist die politische Entscheidung fundamental, wer der politischen Gemein-
schaft angehort.

347 Mouffes Konzept dhnelt Derridas Aussagen zu Aporien: Auch fiir Derrida sind
Aporien, also unlosbare Widerspriiche, eine wichtige Voraussetzung fiir Politik und

Demokratie.

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

410 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Die liberale Tradition umfasst die Betonung der Menschen- und Freiheitsrechte,
sowie den Schutz der als privat eingeteilten Rdume durch die Trennung von Kirche
und Staat, den Rechtsstaat und die Gewaltenteilung. Die liberale Idee ist es, die
Einzelnen vor der Tyrannei der Mehrheit zu schiitzen und der Volkssouverénitit
Grenzen zu setzen (vgl. Sartori 1992: 363, 376). Ihre Sichtweise auf Gleichheit ist
umfassender als die der demokratischen Tradition: Alle Menschen sind gleich und
haben gleiche Rechte. Die liberale Tradition bezieht die politischen Rechte nicht
nur auf die politische Gemeinschaft, sondern universalisiert sie.

An den unterschiedlichen Auffassungen zentraler Werte zeigt sich, dass die
Einheit zwischen Liberalismus und Demokratie nicht harmonisch ist. In der Ver-
gangenheit gab es daher vielfiltige Versuche von politischen Gruppen, die eine
oder andere Tradition stérker zu betonen. Fiir Mouffe {iberwiegt derzeit der (Neo-)
Liberalismus. ,,Demokratie* werde im neoliberalen Gedankengut nur noch iiber den
Rechtsstaat definiert und die Idee der Volkssouverdnitit immer mehr in den
Hintergrund gedringt (vgl. dazu auch Buchstein/Jorke 2003: 474). Mouffe gibt zu
bedenken, dass die Ideen der Volkssouverdnitdt und Partizipation nicht verschwin-
den, auch wenn der Neoliberalismus eine Hegemonie errichtet, welche die demo-
kratischen Traditionen eher marginalisiert. Es wird damit ein Demokratiedefizit er-
zeugt, das sich oftmals in (rechts-)populistischen Gruppen die Bahn bricht, welche
von sich behaupten, die eigentliche schweigende oder sprachlose Mehrheit zu re-
prasentieren. Durch solche antiliberale Stromungen kann die liberale Demokratie
im Kern gefdhrdet werden.

Dieses Problem entsteht fiir Mouffe aber erst dann, wenn der Konflikt zwischen
den beiden Traditionen nicht anerkannt wird und versucht wird, eine Stabilitidt zu
zementieren. Fiir Mouffe ist der grundlegende Konflikt im Herzen der Demokratie
im Gegenteil bereichernd und eine Losung, statt ein Problem: ,,[Liberty and equa-
lity, Anm.d.Verf.] can never be perfectly reconciled, but this is precisely what
constitutes for me the principal value of liberal democracy. It is this aspect of non-
achievement, incompleteness and openness that makes such a regime particularly
suited to modern democratic politics.* (Mouffe 1993a: 110)

Die demokratische Identitat und Staatsbiirgerschaft

Der demokratische Konsens ist wichtig als Identifikationsmoglichkeit fiir moglichst
viele Mitglieder des Demos. Mouffe legt in ihrer Theorie auf Identifikation viel
Wert, da ihr Verstdndnis von Politik nicht bei den Individuen beginnt, sondern bei
deren Identitdten. ,,In einem meiner Essays stelle ich fest, dal Politik es mit kollek-
tiven Identitdten zu tun hat. Man kann Politik nicht wirklich verstehen, wenn man
beim Individuum beginnt.” (Mouffe in Marchart 1993: 410) Identititsbildung findet
immer relational statt, so dass Identitdten nicht schon vor den Diskursen bestehen,
sondern erst in diesen durch Machtprozesse konstituiert werden. Der Prozess der
Identifizierung ist nichts anderes als die Bildung einer Identitét: Bei der Entschei-

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEMOKRATIE ALS SUBSTANZ | 411

dung, welche Identititen jemand fiir sich annimmt, muss eine mogliche Identitét
gewihlt und andere als Antagonismen ausgeschlossen werden. Die Identitétsbil-
dung ist nie beendet, denn durch die Diskurse werden Identitidten bestdndig besti-
tigt, aber auch angepasst und verdndert.

Keine politische Gemeinschaft kommt ohne kollektive Identitidten aus, ohne
sich nicht selbst zu destabilisieren. Mouffe ist deswegen besonders an der Bildung
einer demokratischen Identitét gelegen, die sich gegeniiber undemokratischen Iden-
titdten durchsetzen kann. Mouffe steht als Gegnerin von Essentialismen allerdings
vor dem Problem, dass sie nicht vorgeben kann und will, dass eine bestimmte Iden-
titdt ,,besser oder ,,verniinftiger” als andere Identitdten wire. Deswegen greift sie
auch nicht auf die Taktik zuriick, die demokratische Identitdt als die durch Rationa-
litdt gebotene darzustellen.

Mouffe geht einen anderen Weg: Fiir sie geschieht die Identifizierung mit Wer-
ten und Identitdten durch die alltdglichen Handlungen, Rituale und Lebensformen.
,,Die Hervorbringung demokratischer Formen der Individualitdt ist eine Frage der
Identifikation mit demokratischen Werten. Und das ist ein komplexer Entwick-
lungsprozeB, der sich durch eine Vielzahl von Praktiken, Diskursen und Sprach-
spielen seinen Weg bahnt.“ (Mouffe 1999a: 20f.) Eine Uberzeugung durch ver-
niinftige Argumente hélt Mouffe nicht fiir ausreichend und sogar fiir kontraproduk-
tiv, da ,,Rationalitdt* zu oft als Totschlagargument gegen unliebsame Einwénde an-
derer Diskurse gebraucht wird. Rationalitét allein ist fiir Mouffe nicht iiberzeugend
genug, denn sie ist letztlich nur ein Diskurs beziehungsweise ein Sprachspiel unter
vielen anderen. Mouffe wiinscht sich statt dem rationalen Konsens eine Uberein-
stimmung in den grundlegenden Lebensformen (vgl. Mouffe 2000b: 11). Fiir Mouf-
fe gehen die Praktiken und Lebensstile einer Gesellschaft den Organisationsproze-
duren voraus. Um Prozeduren iiberhaupt anwenden zu konnen, muss ndmlich zuerst
ein gemeinsamer Diskurs vorliegen, wie die Prozeduren interpretiert werden (vgl.
Mouffe 2008: 80). Prozeduren sind deswegen nie neutral, sondern immer schon von
den Lebensstilen der Gesellschaft durchdrungen.

Mouffes Strategie umfasst daher den Aufbau eines Ethos der Demokratie (vgl.
Mouffe 1999a: 21). Demokratische Institutionen sollen als Lebensformen und
Praktiken dazu beitragen, dass eine Identifikation mit demokratischen Werten und
Tatigkeiten stattfindet und dass die Menschen Leidenschaften und Emotionen fiir
die Demokratie entwickeln. Menschen sollen dazu ermuntert werden, dass sie sich
als Teil der demokratischen Gemeinschaft begreifen und die Partizipation daran als
wichtig empfinden. ,,Only when individuals recognize that their identity — which of
course is an identity that they must value — depends on the existence of the liberal
democratic form of life will they be prepared to defend those institutions and to
fight for them when needed.” (Mouffe 2000c: 91) Dabei sollen sie mehr als nur ra-
tional iiberzeugt werden: Das demokratische Ethos soll zu einer Wir-Identitét wer-
den, die im alltdglichen Handlungen, Traditionen und in Emotionen wurzelt.

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

412 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Vom Inhalt her will Mouffe die demokratische Identitit moglichst offen lassen.
Dies erreicht sie durch den konfliktbehafteten Konsens, der Freiheit und Gleichheit
als Werterahmen vorgibt. Dieser Rahmen ist offen genug, dass sich in ihm viele
verschiedene Interpretationen und Artikulationen bilden kdnnen, wie die beiden
Werte ausgelegt werden konnen. Da Freiheit und Gleichheit immer austariert wer-
den miissen und sie sich in Teilen widersprechen, kdnnen sich sehr viele Losungs-
ansitze entwickeln, wie die Vereinbarung von Freiheit und Gleichheit vonstatten-
gehen soll. Mouffe verspricht sich dadurch die Entwicklung vielfédltiger demokrati-
scher Identitdten, die different genug sind, dass sie als agonistische Positionen auf-
einandertreffen konnen, die aber noch nahe genug beisammen stehen, so dass keine
Antagonismen daraus erwachsen. Ihr Ziel ist, dass in diesem konfliktbehafteten
Konsens geniigend Identititen zur Ausbildung kommen, so dass sich die Mehrzahl
der Mitglieder des Demos mit der einen oder anderen leidenschaftlich identifizieren
kann. Die aktuellen liberalen Demokratien erreichen dieses Ziel nicht: ,,[...] the
new forms of exclusion that we are witnessing in advanced liberal democracies re-
present a great danger for their survival. Indeed, it creates conditions in which an
increasing number of people can no longer feel that they are participants in a valu-
able way of life. Why should they give allegiance to institutions that have margin-
alized them so completely!” (Mouffe 1995c: 102)

Indem Mouffe eine rationale Begriindung ablehnt, konnen die demokratischen
Identitéten nie als gesichert gelten. Sie sind weder eine ,,h6here Lebensstufe® noch
ein weiterer ,,Evolutionsschritt”, der zwangslaufig erreicht wird, wenn alle Men-
schen nur verniinftig werden. Demokratische Einstellungen werden immer ein Gut
bleiben, das leicht verloren gehen kann und daher permanent eingelibt und vertei-
digt werden muss.

Mouffe mochte fir die demokratische Gemeinschaft eine ganz besondere ge-
meinsame Identitdt schaffen: Die demokratische Staatsbiirgerschaft. Die aktuell
vorherrschenden Staatsbiirgerschaftskonzepte von Liberalismus und Kommunita-
rismus sind fiir Mouffe kein gangbarer Weg, denn beide bergen gravierende Nach-
teile (vgl. Kapitel 3.7) in sich. Die liberale Staatsbiirgerschaft ist ein bloBer rechtli-
cher Status, der als Schutz vor dem Staat konzipiert ist und die eigene Interessen-
verfolgung ermdglichen soll. Die Eingebundenheit der Individuen in die Gemein-
schaft und die Bedeutung von Gemeinschaftsdenken wird in diesem Konzept ver-
nachldssigt. Die Identitdten liberaler Staatsbiirger innen werden als gegeben be-
trachtet und vergessen, dass auch sie eine stindige Entwicklung in den Diskursen
durchwandern. Die kommunitarische Staatsbiirgerschaft verfillt ins andere Extrem.
Indem sie die Einfliisse der Gemeinschaft auf die Staatsbiirger innen iiberbetont,
kommt dem ,,Allgemeinwohl“ und den Werten der Gemeinschaft die meiste Bedeu-
tung zu, hinter der die Einzelinteressen zuriickzustehen haben. Darin besteht die
Gefahr, dass dieses eine vorgeschriebene Staatsbiirgerkonzept eine zu iiberméachtige

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEMOKRATIE ALS SUBSTANZ | 413

Hegemonie bildet, die Pluralitdt unterdriickt und schlimmstenfalls in einen Totalita-
rismus umschlégt.

,,The question at stake in a pluralist democracy is how to make our belonging to different
communities of values, language, culture, and others compatible with our common belonging
to the political community. Against the communitarians who stress commonality at the ex-
pense of plurality and respect of differences, as well as against the liberals who deny any
form of commonality in the name of plurality and difference, what we need is to envisage a
form of commonality that respects pluralism and diversity and allows for different forms of
individuality. How to acknowledge our identities both as citizens and as individuals without
sacrificing one to the other, this is the key issue.” (Mouffe 1995¢: 100)

Mouffe will einen Weg zwischen den Extremen der liberalen und der kommunitari-
schen Staatsbiirgerschaft finden. Thr Rezept dafiir ist abermals der offene und kon-
fliktbehaftete Konsens:

,,Durch die Anerkennung der liberal-demokratischen Grundsétze vereinigt zu sein: das ist die
Bedeutung von Staatsbiirgerschaft, die ich vorschlagen méchte. Das impliziert, Staatsbiirger-
schaft nicht als einen rechtlichen Zustand, sondern als eine Form der Identifikation, einen Typ
politischer Identitdt anzusehen: etwas, was konstruiert wird und nicht empirisch vorhanden
ist.“ (Mouffe o.J.: 8, vgl. Mouffe 1993a: 65f.)

Die Staatsbiirger innen konnen sich mit den Werten der Freiheit und Gleichheit
identifizieren und diese als Leitrahmen in der politischen Gemeinschaft begreifen.
Diese ,.ethisch-politischen Werte® (Mouffe 1998: 846), fiir deren Umsetzung ge-
kampft werden muss, erzeugen ein Zugehorigkeitsgefiihl und eine Loyalitét fiir die
Gemeinschaft. Sie bieten eine Orientierung, wie die Prozeduren und Rechte der
Gemeinschaft gelebt werden sollen. Sie sind nicht nur eine instrumentelle Vorgabe,
wie bei der liberalen Demokratie, sondern eine Lebensform. Dennoch ist der Kon-
sens von einer Hegemonie, die wie der Kommunitarismus eindeutige Lebensformen
vorschreibt, entfernt. Durch die Offenheit des konfliktbehafteten Konsenses werden
verschiedene Versionen einer Staatsbiirgerschaft moglich und die Staatsbiir-
ger_innen haben geniigend Raum fiir ihre eigene Interessenverfolgung. Die ver-
schiedenen Versionen von Staatsbiirgerschaft finden ihre gemeinsame Aquivalenz
in den Werten, aber konnen sich dennoch stark voneinander unterscheiden. Die
groBBen Unterschiede fithren dazu, dass innerhalb des gemeinsamen Konsenses lei-
denschaftlich gestritten werden kann und dass die individuellen Freiheiten respek-
tiert werden.

Fiir ihre Version der Staatsbiirgerschaft schwebt Mouffe ein besonderes Bild
von Gemeinschaft vor, dessen Grundlinien sie in Michael Oakeshotts ,,societas®
findet. In der societas verbindet die Mitglieder ,,eine formale, nach Regeln geleitete

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

414 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Beziehung und keine substantielle, auf ein gemeinsames Handeln bezogene Bezie-
hung® (Mouffe o0.J.: 9). Die Mitglieder der societas stehen loyal zu den Regeln und
Prozeduren der Gemeinschaft, aber miissen dariiber hinaus keine weiteren Inhalte
teilen. Der Unterschied zur liberalen Gemeinschaft ist, dass nicht davon ausgegan-
gen wird, dass die Regeln vollig neutral sind, sondern auf ethisch-politischen Wer-
ten beruhen. Anders als in kommunitarischen Theorien soll diesen Werten jedoch
nicht der Status von unverdnderbaren Inhalten zugebilligt werden. Das Gemein-
schaftsgefiihl untereinander entsteht durch die gegenseitige Riicksichtnahme, wel-
che Oakeshott als ,,respublica“ bezeichnet. Die respublica ist als ,,besondere staats-
biirgerliche Verkehrssprache™ (ebd.: 10) anzusehen: Sie legt die Handlungsweisen
fest, die als Grundlage dafiir notig sind, dass die Mitglieder ihre eigenen Ziele ver-
folgen konnen, aber dennoch Riicksicht auf die anderen Mitglieder nehmen.

Mouffe schitzt die societas, weil sie auf die Demokratiec anwendbar ist. Beide
definieren das Gemeinwohl nicht iiber eine Substanz und konnen viele individuelle
Lebensentwiirfe zulassen.

| Die societas, Anm.d.Verf.] ist eine Form der Vereinigung, die auch von untereinander rela-
tiv fremden Menschen gebildet werden kann, die vielen zweckgerichteten Vereinigungen an-
gehoren und deren Zugehdorigkeitsgefiihl zu bestimmten Gemeinschaften nicht als Grund fiir
einen Konflikt mit ihrer Mitgliedschaft in der staatsbiirgerlichen Vereinigung angesehen
wird.“ (ebd.: 9f.)

Mouffes Staatsbiirgerschaftskonzept und die Gemeinschaft der societas verlangen
eine Anderung der klassischen Unterscheidung von 6ffentlich und privat. Offentlich
und privat werden nicht mehr als getrennte Rdume begriffen, sondern es findet ein
standiger Austausch statt. Die Interessen und Bediirfnisse der einzelnen sind zwar
privat, aber es findet eine stdndige Prigung durch den 6ffentlichen Raum statt, denn
alle Handlungen werden als 6ffentlich begriffen und sollen mit den ethisch-politi-
schen Prinzipien in Einklang stehen.

Mouffe hilt es fiir nétig, dass die Gruppen, die sich fiir Freiheit und Gleichheit
einsetzen und gegen Unterdriickung ankdmpfen, Allianzen und Artikulationen bil-
den. Da sich diese Gruppen gegenseitig beeinflussen, wird im gemeinsamen Kampf
auch ihre jeweilige Identitit transformiert. Es wird verhindert, dass eine Gruppe
Rechte auf Kosten der anderen durchsetzt (vgl. Mouffe 1993a: 18f.). Fiir Mouffe
geht die Staatsbiirgerschaft iiber die reine Identifikation hinaus, sie wird durch die
Anderungen an der eigenen Identitiit zu mehr — zu einer Lebensform.

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEMOKRATIE ALS KONZEPTUELLE UNMOGLICHKEIT | 415

5.2.6 Demokratie als konzeptuelle Unmoéglichkeit

Mouffes Augenmerk liegt darauf, das Vorhandensein von Konflikten und Antago-
nismen in ihrer Demokratietheorie nicht zu leugnen, sondern als wichtigen Be-
standteil des symbolischen Bezugssystems der Demokratie — die Indeterminiertheit
— in das Zentrum zu stellen. Konflikte und Auseinandersetzungen sichern das
,Freihalten des Orts der Macht®, sie sind damit eine wichtige Grundvoraussetzung
fiir die Demokratie. Gleichzeitig aber verhindern sie, dass die Ideale von Demokra-
tie — die Verwirklichung des Gemeinwohls ohne Machtprozesse und Verlie-
rer_innen sowie der perfekte Ausgleich zwischen Freiheit und Gleichheit — je er-
reicht werden. Dadurch entsteht fiir die Demokratie eine paradoxe Situation: ,,It
should be conceived as a good that only exists as good so long as it cannot be
reached.” (Mouffe 1993a: 8). Dieses ,,demokratische Paradox“ bewirkt, dass De-
mokratie stets nur eine ,,Demokratic im Kommen® ist, wie sie auch Derrida be-
zeichnet.

Genau wie Derrida will sie die ,,Demokratie im Kommen* nicht als regulative
Idee auffassen (Mouffe 2008: 131). Sie befiirchtet, dass dadurch jegliche Stérfakto-
ren, welche die Umsetzung der idealen Demokratie erschweren, als Méngel der
realen Welt angesehen werden. Es wiirde nach wie vor der Wille zu einem gesell-
schaftlichen Konsens bestehen. ,,An einen solchen Konsens zu glauben, auch wenn
er als eine ,unendliche Aufgabe‘ betrachtet wird, heifit zu postulieren, dass Harmo-
nie und Vereinheitlichung das Ziel einer demokratischen Gesellschaft seien.*
(Mouffe 1999a: 34) Mouffe betont jedoch, dass Demokratie selbst als Ideal eine
,.konzeptuelle Unmoglichkeit* enthélt und enthalten muss: ,,Die perfekte Demokra-
tie wiirde sich in der Tat selbst zerstéren.” (Mouffe 2008: 132) Eine pluralistische
Demokratie arbeitet zwar unermiidlich darauf hin, Entscheidungen zu treffen, wel-
che die Konflikte der Gesellschaft befrieden. Doch sobald ein dauerhafter Einklang
zwischen den Mitgliedern der politischen Gemeinschaft erreicht wére, wiirde dies
das Ende von Politik und Pluralismus bedeuten. Ein umfassender Gleichklang in
allen politischen Fragen ist per Definition das Gegenteil einer pluralen Gemein-
schaft. Der als ideal angestrebte Zustand der Demokratie darf jedoch nicht denjeni-
gen Werten widersprechen, die fiir den imperfekten Zustand als unverzichtbar gel-
ten.

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

416 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

5.3 JUDITH BUTLER: DEMOKRATIE ALS
ERWEITERUNG VON GRENZEN

Genau wie Laclau und Mouffe wihlt auch Judith Butler den Begriff der radikalen
Demokratie, um ihr politisches Ideal zu beschreiben. Sie wurde in ihren Uberlegun-
gen zur Demokratie von Laclau, Mouffe, Slavoj Zizek und William Connolly be-
einflusst: Schon 1991 verweist Butler in ihrem Artikel ,,Contingent Foundations*
(vgl. Butler 1995a: 57) auf Laclau, Mouffe und Connolly — allerdings nicht auf de-
ren demokratische Konzepte, sondern auf deren Problematisierungen von Aus-
schliissen. In ,,Bodies that Matter* setzt sich Butler 1993 dezidiert mit Zizek aus-
einander und ldsst dazu auch Laclaus und Mouffes Hegemonietheorie einflieen.
Ein direkter Kontakt per E-Mail zwischen Butler und Laclau wird 1997 zur Frage
von Gleichheit und Inklusion verdffentlicht (Butler/Laclau 1997). Gemeinsam mit
Zizek und Laclau schreibt sie 2000 den Band ,,Contingency, Hegemony, Universa-
lity*, in dem die drei ausfiihrlich die Gemeinsamkeiten und Unterschiede ihrer
Theorien diskutieren. In der Tat stellen sie viele gemeinsame grundlegende Thesen
fest,*** so dass sich ein Austausch und eine gegenseitige Anregung zwischen Butler,
Laclau und Zizek als naheliegend anbieten.

Auch Butlers Demokratievorstellung erinnert in vielen Punkten sehr stark an
Laclaus und Mouffes radikale Demokratie. In einem Aspekt unterscheiden sich die
Denker_innen jedoch deutlich: Butler hat sich bislang nur wenig mit Demokratie
beschiftigt, wohingegen Laclau und Mouffe Demokratie ins Zentrum ihrer Arbeit
stellen. Butlers personliche politische Einstellung ist die einer radikalen Demokratin
und so finden sich bei ihr viele Ideen und Hinweise zur Demokratie, aber ihre Ar-
beit ist weit entfernt davon, ein demokratisches Modell zu entwickeln. Nichtsdesto-
trotz ist es aufschlussreich, Butlers Vorstellungen zur radikalen Demokratie genauer
zu betrachten. Trotz aller Ahnlichkeiten zu Laclau und Mouffe beschreitet sie ihren
eigenen Weg, demokratische Normen zu verteidigen und sie mit ihren (von Laclau
und Mouffe abweichenden) poststrukturalistischen Grundsdtzen in Einklang zu
bringen. Sie setzt sich dezidiert mit den Folgen von Ausschliissen auseinander und
illustriert diese mit praktischen Beispielen aus der Geschlechterforschung. Thre Fra-
gestellungen, wie marginalisierte Gruppen Politik betreiben kdnnen und wie Sub-
jekte ihren Subjektstatus erringen, ist fiir die demokratische Theorie von grofer Be-
deutung. Zuletzt stellt Butler eine eigene Ethik vor, die von Subjekten ausgeht, die
nicht dem liberalen autonomen, selbsttransparenten und souverénen Subjekt ent-
sprechen, sondern verletzlich, voneinander abhingig und von Diskursen geprigt
sind. Fiir die Kernfrage dieser Arbeit, wie Poststrukturalist innen zu normativen

348 Fiir eine direkte Gegeniiberstellung sowie eine gegenseitige Ergénzung der Theorien
Laclaus, Mouffes und Butlers siche Distelhorst 2007 und ferner auch Prager 2013.

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BUTLER: DEMOKRATIE ALS ERWEITERUNG VON GRENZEN | 417

und demokratischen Uberzeugungen gelangen und welches politische Zusammenle-
ben sie dann entwerfen, liefert Butler Antworten.

In Kapitel 4.2 wurden bereits die Normen herausgearbeitet, die Butlers politi-
schen Urteilen zugrunde liegen. Diese bilden das Zentrum ihrer Demokratiekon-
zeption, denn radikale Demokratie stellt sich in Butlers Werk vor allem als innere
Haltung und Lebensweise dar. Butler geht es in ihrer Arbeit so gut wie nie um
konkrete demokratische Prozeduren und Institutionen — Wahlen, direkte oder repra-
sentative Vertretung, Rechtsstaatlichkeit, Gewaltenteilung, Foderalismus, Parteien
usw. spielen wenn dann nur in Nebensdtzen eine Rolle. Eine Ausnahme bilden die
Versammlungsfreiheit und das politische Instrument der Versammlung, denen sie
jiingst eine Monografie widmete (Butler 2016). Das muss nicht heiflen, dass Butler
Institutionen nicht wichtig sind. Es kann herausgelesen werden, dass sie zum Bei-
spiel Gewaltenteilung und Rechtsstaatlichkeit fiir eine grundlegende Errungenschaft
der Moderne hilt, da sie deren Aushdhlung in den USA nach dem 11. September
2001 beklagt (vgl. Butler 2005: 69-120). IThr Werk zeichnet jedoch ein Misstrauen
gegeniiber staatlichen Eingriffen und Normierungsversuchen aus, was der Grund
sein konnte, weshalb sie sich mehr auf zivilgesellschaftliche Prozesse, wie eben das
Instrument der Versammlung, konzentriert. Das zeigt sich besonders deutlich in
,HaB spricht (2006), wenn sie staatliche Zensurversuche als kontraproduktiv fiir
den Kampf gegen verletzende Sprache einordnet. Staatliche Regelungen und Ver-
bote wiirden bestimmte Bedeutungen festschreiben — Butlers Losung liegt aber ge-
rade in zivilgesellschaftlichen Aktionen, die verletzende Sprache durch parodieren-
de und fehlaneignende Wiederholungen grundlegend zu dndern vermdgen.

Radikale Demokratie ist fiir sie in diesem Sinne kein bestimmtes Regierungs-
modell, sondern eher eine normative Richtlinie, wie Staatsbiirger innen Politik
ausiiben und in der Gemeinschaft leben sollten. Butler begreift radikale Demokratie
nicht als Verfahren, das einen bestimmten ,,Output™ hervorbringen soll (vgl. Buch-
stein/Jorke 2003: 475f.), sondern als eine Ethik und Sammlung spezifischer Werte.
Sie kann zu Recht kritisiert werden, dass sie fiir die konkrete Umsetzung der demo-
kratischen Verfahren keine Vorschldge bringt. Dafiir gibt sie vielfdltige Anregun-
gen, welche Einstellungen demokratische Staatsbiirger innen anstreben sollten.

Den Rahmen fiir ihre Wertvorstellungen bilden ihre poststrukturalistischen
Grundsitze. Fiir Butler macht es keinen Sinn, die poststrukturalistischen Erkennt-
nisse zu vernachldssigen, da diese aufzeigen, wo die bisherigen demokratischen
Theorien gravierende Liicken und blinde Flecken aufweisen (vgl. Kapitel 3). Vor
allem stehen Butlers Normen im Einklang mit diesen Erkenntnissen, so dass sich
eine produktive Wechselwirkung ergibt. Durch den Bezug auf Butlers poststruktu-
ralistische Thesen wird auch klarer, wieso Butler Demokratie als Lebens- und
Denkweise sieht. Politik hingt engstens mit der Bildung der Subjekte und des ge-
samten menschlichen Wissens zusammen: Sie wird nicht nur als quasi duflerliche
Handlung von Subjekten betrieben, sondern bringt die Subjekte bis hin in eine Ein-

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

418 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

schreibung in deren Korper hervor. Unser Wissen, unsere Interessen, unsere eigene
Identitét, unsere Lebensweise — all dies wird von vorneherein durch politische Be-
dingungen geprigt und hervorgerufen.”* In vielféltigen performativen Akten tragen
wir diese Machtdiskurse weiter, indem wir sie leben, interpretieren und veréndern.
Die scheinbar privatesten Handlungen und Einstellungen lassen sich fiir Butler
nicht von der Politik trennen, sondern stiitzen oder unterminieren die Normen und
Diskurse der Gesellschaft. Um eine demokratische Gesellschaft zu erreichen, miis-
sen daher die Biirger innen demokratische Einstellungen verinnerlichen und eine
demokratische Lebensweise umsetzen. Auch wenn Butler es selbst nicht so be-
zeichnet, konnen ihre Verweise zur Demokratie als Ausfiihrungen zu einem Modell
demokratischer (Staats-)Biirger innen gelesen werden.

5.3.1 Die Hinterfragung des Universellen

Wie in Kapitel 4.2 soll Butlers Norm der Kritik als Ausgangspunkt dienen. Fiir But-
ler ist es keine Option, die Rahmenbedingungen, die wir fiir unser gesellschaftliches
Leben vorfinden, einfach hinzunehmen und von der politischen Diskussion fernzu-
halten. Damit wiirden die an der Politik Beteiligten auf eine ,,List der Macht* (But-
ler 1995a: 39) hereinfallen, die bestimmte Inhalte aus der Diskussion herausnimmt
und vor Verdnderungen immunisiert. Im Gegenteil, Butler sieht es als Tugend an,
stets kritisch zu fragen: Wieso werden bestimmte Inhalte und Aussagen, die sich
zum ,,Universellen”, zu einem Konsens oder einer politischen Hegemonie auf-
schwingen konnten, nicht als politisch, sondern als Selbstversténdlichkeiten em-
pfunden? Sie fordert, dass insbesondere die Prédmissen und Fundamente, auf denen
die gesellschaftlichen ,,Wahrheiten* beruhen, in den Blick genommen werden. Die
poststrukturalistische Dekonstruktion kann mit ihrem kritischen Impetus dazu bei-
tragen, das Universelle und die hegemonialen Diskurse infrage zu stellen. Der Post-
strukturalismus kann damit radikaldemokratische Ansinnen unterstiitzen, allerdings
diese nicht begriinden, da radikale Demokratie nur eine mogliche politische Folge-
rung aus dem Poststrukturalismus ist (vgl. ebd.: 39, 51).

In der Politik bedeutet die Hinterfragung fiir Butler, dass das Universelle in ei-
ner stdndigen politischen Auseinandersetzung regelmiflig auf den Priifstein gesetzt

349 FEine solche Prigung existiert fiir Butler auch in der Art und Weise, wie Begriffe wie
Demokratie, Gerechtigkeit oder Freiheit in unserer westlichen Gesellschaft verwendet
werden. So sieht Butler viele Begriffe der Moderne als von Ausschliissen und Unter-
driickung korrumpiert an. Allerdings heiflt das nicht, dass diese Begriffe aufgegeben
werden miissen. Auch neue Lebens- und Denkweisen kdnnen sich Begriffe subversiv
aneignen und langfristig durch Resignifikationen verdndern und von altem ,,Ballast*
befreien (vgl. Butler 2006: 246f., 251; Butler 2009a: 288f.).

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE HINTERFRAGUNG DES UNIVERSELLEN | 419

werden muss. Mit dem Universellen meint sie jene Diskurse, die das Wissen, die
Lebensweisen, die Korper und die Identitdten der Menschen priagen, beziehungs-
weise jene Autoritdten, die festlegen, welche ,,Wahrheiten®, Kategorien oder Welt-
anschauungen fiir unsere Gesellschaft Giiltigkeit haben. Ein Beispiel einer solchen
Formulierung des Universellen bildet die Verwendung des Ausrufs ,,Wir sind das
Volk*“ bei den Demonstrationen von Pegida (,,Patriotische Européer gegen die Isla-
misierung des Abendlandes®). Daran lésst sich gut zeigen, dass die Vorstellung ei-
nes Volkes ,,durch die von uns implizit oder explizit gezogenen Grenzlinien kon-
stituiert® (Butler 2016: 10) wird. Im Falle von Pegida ist der Ausspruch ,,Wir sind
das Volk* mit der Vorstellung der Bluts- und Kulturverwandtschaft der Deutschen
verkniipft. Die Grenzlinie wird hier zwischen Menschen mit deutschen Ahnen und
»Nicht-Deutschen gezogen. Der zweite Ausschluss, der mit solchen Versammlun-
gen gezogen wird, betrifft diejenigen, die nicht aktiv demonstrieren (kénnen) und
ihre ,,Volkszugehorigkeit™ nicht performativ zur Schau stellen (vgl. ebd.: 16).

Kritik an solchen Formulierungen des Universellen ist in diesem Sinne kein
Selbstzweck, sondern trigt dazu bei, dem Politischen neue Rdume zu eréffnen und
Themen zu politisieren. Butler zeigt dies anhand der Geschlechterpolitik auf: Die
feministische Bewegung greift erfolgreich die Rahmenbedingung unserer Gesell-
schaft an, dass den Frauen von Natur aus bestimmte Eigenschaften zukédmen. Diese
als natiirlich angesehene Ungleichheit von Méannern und Frauen zieht eine soziale
und politische Ungleichheit nach sich, die aber lange Zeit kaum Gegenstand der
politischen Auseinandersetzung war. Die Durchsetzung der Sichtweise, dass ,,gen-
der ein kulturelles Konstrukt ist und die geschlechtstypischen Eigenschaften und
Ungleichheiten anerzogen werden, konnte den Weg freimachen, um vermeintlich
Privates in die Ebene der Politik zu bringen. Jedoch liegen der Ungleichheit zwi-
schen Minnern und Frauen noch tiefsitzendere Rahmenbedingungen zugrunde.
Butler zeigt in ,,Gender Trouble* (1990) auf, dass das System der Zweigeschlecht-
lichkeit und die Aufteilung in ménnliche und weibliche K&rper von den feministi-
schen Theorien zumeist unangetastet geblieben waren. Es ist ihr Ziel, dass auch die-
ser Themenbereich Eingang in die Politik findet.

Fiir das Ausiiben von Kritik ist hilfreich, Erfahrungen und Ansichten anderer
Kulturen sowie von denjenigen Menschen einflieBen zu lassen, die von unseren ei-
genen Diskursen marginalisiert oder verworfen werden. Nur so ist es machbar, an
die Grenzen der eigenen Diskurse zu stolen und diese in ihren Grundbedingungen
zu hinterfragen (vgl. Kapitel 4.2.2). Die westliche feministische Argumentation bei-
spielsweise wird dadurch bereichert, dass das vermeintlich normale weibliche Ver-
halten in anderen Gesellschaften oder zu anderen Zeiten gar nicht als typisch weib-
lich angesehen wird. Butler und die ,,queer theory” nehmen jene Menschen in den
Blick, die durch ihr sexuelles Begehren (Homo-, Bi- und Asexualitit) oder durch
ihre ungewdhnlichen Korper (Inter- und Transsexualitit) in unserer Gesellschaft
ausgeschlossen werden. Die Existenz dieser Menschen bringt die vorherrschenden

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

420 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Diskurse in Erkldrungsnéte, was die genaue Definition von Ménnlichkeit und von
Weiblichkeit ist, und ermdglicht so kritische Einblicke in die Inkonsistenzen der
Diskurse.

,.Eine kritische Wirkungsweise jeder demokratischen Kultur besteht darin, diese Rahmen an-
zufechten, eine Reihe unvereinbarer und sich iiberschneidender Rahmen in den Blick kom-
men zu lassen, die Herausforderungen der kulturellen I“Jbersetzung anzunehmen, und beson-
ders solche Herausforderungen, die entstehen, weil wir selbst in niachster Ndhe zu denen le-
ben, deren Uberzeugungen und Werte unsere eigenen auf einer sehr grundsitzlichen Ebene in
Frage stellen.” (Butler 2005: 110)

Wird aus Butlers Perspektive ein Blick auf die Geschichte der Demokratie gewor-
fen, so zeigt sich die Demokratie als Regierungsform, die Butlers kritisches Ansin-
nen gut heilit und es auf vielfdltige Weise unterstiitzt: Seit der europdischen Aufkla-
rung wird Demokratie mit einer kritischen Haltung verbunden, die fundamentalisti-
sche und einseitige Legitimationen des Staates angreift. Demokrat_innen der Neu-
zeit hinterfragen das Universelle, indem sie hegemoniale Legitimationsstrategien
wie das Gottesgnadentum kritisieren. Die Mitglieder des Demos miissen in einer
Demokratie nicht mehr eine bestimmte, aufoktroyierte Wahrheit hinnehmen, son-
dern koénnen durch Wahlen mitbestimmen, welche politischen Grundsitze sich die
Gemeinschaft auferlegt. Diese regelméfigen Wahlen ermoglichen dabei durchaus
auch Meinungs — oder Machtwechsel, die eine neue Politik nach sich ziehen kon-
nen. Die demokratische Regierungsform befiirwortet eine Offentlichkeit, in der
Diskussionen gefiihrt werden kdnnen und Meinungsfreiheit gewéhrt wird. Meinun-
gen, die den hegemonialen oder mehrheitlichen Ansichten widersprechen, kénnen
in den politischen Prozess Eingang finden. Oppositionelle Parteien, Gruppen und
Individuen kdnnen am politischen Leben partizipieren und ihre Uberzeugungen 6f-
fentlich vertreten.

,,Wir werden das Entstehen und Verschwinden des Menschlichen an den Grenzen dessen, was
wir wissen konnen, horen konnen, sehen kdnnen, empfinden konnen, untersuchen miissen.
Dies wird uns vielleicht auf affektivem Wege veranlassen, die intellektuellen Projekte der
Kritik, des Infragestellens, des Verstehens der Schwierigkeiten und Erfordernisse kultureller
Ubersetzung und Nichtiibereinstimmung mit neuer Kraft zu beleben und ein Gefiihl fiir die
Offentlichkeit zu schaffen, in dem oppositionelle Stimmen nicht gefiirchtet sind, herunterge-
macht oder abgetan werden, sondern wegen der Anstiftung zu einer empfundenen Demokra-

tie geschitzt werden, die sie gelegentlich zustande bringen.* (ebd.: 178)

All diesen demokratischen Verfahren und Einstellungen liegen ein kritischer Im-
petus und das Misstrauen vor iiberzeitlichen Wahrheiten, die dem Demos aufge-
zwéngt werden, zugrunde. Dieser garantiert fiir Butler zwar nicht, dass in jeder

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE HINTERFRAGUNG DES UNIVERSELLEN | 421

Demokratie eine grundlegende Kritik des Universellen stattfindet, denn der Riick-
griff vieler Demokratietheorien auf ,,die Vernunft” stellt fiir Butler etwa ebenfalls
einen Essentialismus dar (vgl. Kapitel 3.2 und Butler 1995a: 38). Demokratie ist in
diesem Sinne nicht perfekt, aber sie ist jene Alternative, die noch am ehesten die
Moglichkeit liefert, die Kategorie des Universellen ,,in einen Schauplatz stindiger
politischer Anfechtung zu verwandeln.” (Butler 1995a: 39) Butlers Ziel ist es, diese
Méglichkeit als Haltung und als Uberzeugung zu leben:

,Das Bekenntnis zur radikalen Befragung bedeutet, dass es keinen Punkt gibt, an dem die
Politik die Einstellung der theoretischen Arbeit verlangt, denn dies wire ein Punkt, an dem
die Politik bestimmte Préamissen von der Befragung ausschlieen und aktiv das Dogmatische
als ihre eigene Moglichkeitsbedingung annehmen wiirde. Damit wiirde solch eine Politik ih-
ren kritischen Anspruch opfern und paradoxerweise zugleich auf ihrer Selbstlihmung als Be-

dingung ihres Fortschreitens beharren.” (Butler et al. 2013: 326)

Butler findet eine solche Haltung in der radikalen Demokratie, die in jener Hinsicht
radikal ist, dass sie zuldsst, dass sogar ihre eigenen Grundlagen und ihre zukiinftige
Entwicklung auf den Priifstand gestellt werden (diirfen).

5.3.2 Erweiterung von Normen durch Kritik an Ausschlissen

Butlers besonderes Anliegen ist, dass bei der Kritik und Hinterfragung des Univer-
sellen in den Blick genommen wird, wie sich die demokratische Gemeinschaft — der
Demos — bildet. ,,Welche Formen der Gemeinschaft wurden geschaffen, und im
Rahmen welcher Gewalttitigkeiten und Ausschliisse wurden sie geschaffen?*
(Butler 2002b: 8, vgl. Butler 2016: 12) Es steht auBer Frage fiir sie, dass jede Ge-
meinschaft ein konstitutives Aullen besitzt. Bestimmte Menschen werden abge-
wertet und dienen mit ihren (vermeintlichen) Eigenschaften als Kontrastfolie fiir die
Werte der Gemeinschaft. In jedem Demos wird in diesem Sinne eine Reihe von
Menschen nicht im gleichen Mafle als menschlich begriffen wie die als Subjekte
agierenden Mitglieder des Demos. Diesen Verworfenen werden der Subjektstatus,
Schutz und/oder Rechte verwehrt, und ihre Stimmen werden nicht als vollwertig
anerkannt. Nicht immer gehen die Ausschliisse mit direkter Gewalt, sondern oft-
mals auch sehr versteckt und subtil vor sich. Gerade die liberalen Demokratien ha-
ben den Anspruch, dass ihre Menschenrechte universal gelten und dass durch ihre
Beteiligungsformen alle Menschen des Demos mit einbezogen werden. Ubersehen
wird dabei zum Beispiel, dass im Namen der Vernunft all jenen die Stimme versagt
wird, die kein rationales Denken an den Tag legen (vgl. Kapitel 3.2).

Ein Beispiel fiir solche Verworfenen stellen die Fliichtlingsstrome dar, die von
Nordafrika iiber das Mittelmeer nach Europa fithren. Besonderes Aufsehen erregte

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

422 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

hierbei ein Fall, der gleich eine doppelte Verwerfung der Leben der Fliichtlinge
aufzeigte: Der Fall des Schiffes ,,Cap Anamur®, das Fliichtlinge aus Seenot ret-
**% Die erste Verwerfung ist die Ablehnung der Ubernahme von Verantwortung
fiir Menschen, die jenseits der eigenen Landesgrenzen in Not geraten. Die Staaten
der Europdischen Union unternehmen keine substanziellen Schritte (etwa die Mog-

tete.

lichkeit Asylantrdge auch auBlerhalb des Staatsgebiets zu stellen), um die Fliicht-
linge vor den lebensgefihrlichen Uberfahrten i{iber das Mittelmeer zu bewahren.
Diese Praxis ist international anerkannt, stellt nichtsdestotrotz eine Negierung des
Subjektstatus dar, solange bis es den Menschen gelingt europdisches Staatsgebiet zu
betreten. Internationales Aufsehen erregte der Fall der Cap Anamur nur deswegen,
weil der italienische Staat die Rettungsaktion als Beihilfe zu illegaler Einreise ver-
folgte und den Kapitén anklagte. Hier erfolgt die zweite Verwerfung. Die Fliicht-
linge werden als Subjekte betrachtet, denen zu helfen eine Straftat darstellt. Thnen
werden nicht nur jegliche staatlichen Schutzrechte aberkannt, indem sich die Staa-
ten als fiir nicht zustidndig erkldren. Es werden Helfer innen, die diese Menschen
als schiitzenswert betrachten, mit Haftstrafen bedroht.

Butler strebt an, dass die Ausschliisse so gering und gewaltlos wie moglich aus-
fallen. Sie will ein Bewusstsein fiir die Ausgrenzungen schaffen, indem sich die
demokratische Gemeinschaft immer wieder dariiber auseinander setzt, wer als
Mensch gilt und wie ihre Werte das Menschliche eingrenzen und normieren. Die
demokratische Kritik soll sich also mit dem eigenen Demos und seinen Normen be-
schéftigen, um herauszufinden, welche Menschen den eigenen Idealen und Ansprii-
chen nicht geniigen und daher nicht als vollwertige Subjekte gelten. Dies kann sich
zum einen auf Menschen innerhalb des Demos beziehen: So riickt heute in
Deutschland mehr und mehr die Lage alter, pflegebediirftiger Menschen ins politi-
sche Blickfeld. Es wird diskutiert, unter welchen Umstinden Menschen leben sol-
len, nachdem sie nicht mehr produktiv und vielleicht nicht mehr geistig zurech-
nungsfahig sind. Hierbei wird die zentrale Frage verhandelt, wo die Miindigkeit der

350 Das Rettungsschiff ,,Cap Anamur* der Organisation ,,Cap Anamur — Deutsche Notérzte
e.V.“ hatte im Mittelmeer 37 Fliichtlinge aufgenommen, deren Schlauchboot zu sinken
drohte. Erst nach wochenlangem Zustandigkeitsstreit konnten die Afrikaner innen das
Schiff verlassen und in Italien an Land gehen. Der damalige Vorsitzende der Hilfsorga-
nisation Elias Bierdel und der damalige Kapitén des Schiffes Stefan Schmidt wurden
darauthin in Italien der Beihilfe zur illegalen Einwanderung in einem besonders schwe-
ren Fall angeklagt, was eine mehrjéhrige Haftstrafe und hohe GeldbufBen zur Folge ge-
habt hitte. Der entsprechende Prozess endete erst knapp 5 Jahre spéter mit einem Frei-
spruch fiir beide Personen. Ein dhnlich gelagerter Fall, in dem tunesische Fischer
Fliichtlinge bargen, fiihrte in der ersten Instanz zu einer Gefangnisstrafe von 30 Mona-
ten wegen Schlepperei; ein Urteil, dass erst in zweiter Instanz aufgehoben wurde (vgl.
dpa 2009; Jakob 2011).

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERWEITERUNG VON NORMEN | 423

Biirger innen endet und wie lange die Selbstbestimmtheit aufrecht erhalten wird
und werden soll. Zum anderen muss sich eine demokratische Gemeinschaft auch
fragen, wie sie Menschen auBlerhalb des Demos behandelt. Gerade die Behandlung
der Fliichtlinge im Mittelmeer spiegelt Butlers Analyse wieder, dass die geteilte Ge-
fahrdung aller Menschen oftmals dazu fiihrt, dass bestimmte Leben einer noch gro-
Beren Gefdhrdung ausgesetzt werden, damit andere Leben weniger Risiken einge-
hen miissen. Dieser Vorgang geschieht oftmals in einem kulturellen Rahmen, bei
denen die ,,Verworfenen“ schon von vorneherein als verloren gelten und ihnen ihre
Menschlichkeit abgesprochen wird. Im Fall der Fliichtlinge bedeutet dies, dass sich
Europa Wohlstand und soziale Sicherheit dadurch erkauft, indem die Grenzen ab-
geschottet werden und die Fliichtlinge als Gefahr fiir die westlichen Gesellschaften
begriffen werden.

,»Sie werden als Bedrohung menschlichen Lebens in der gewohnten Form dargestellt und
nicht als lebendige Menschen, die Schutz vor illegitimer Staatsgewalt, vor Hunger oder Seu-
chen brauchen. Gehen solche Leben verloren, sind sie folglich nicht betrauerbar, denn in der
verdrehten Logik der Rationalisierung ihres Todes gilt ihr Verschwinden als notwendig, um
das Leben der ,Lebenden‘ zu schiitzen.” (Butler 2010: 36)

Mit diesen Erkenntnissen konnen Erweiterungen durchgefiihrt werden: Die Normen
der Gemeinschaft sollen so weit gedffnet und umformuliert werden, dass nach und
nach immer mehr Ausgeschlossene ein Leben fithren konnen, das als menschliches
Leben anerkannt ist, beschiitzt wird und ertragbar ist.*! ,,Welche Mittel miissen wir
denjenigen Menschen innerhalb der menschlichen Gemeinschaft zur Verfligung
stellen, die bislang nicht als Teil des erkennbar ,Menschlichen® betrachtet wurden?
Dies ist die Aufgabe einer radikalen demokratischen Theorie und Praxis, mit dem
Ziel, die Normen auszuweiten, um vormals gedchteten Gemeinschaften lebensfahi-
ges Leben zu ermoglichen. (Butler 2002b: 8, vgl. Butler 2000: 13; Distelhorst
2009: 111)

Radikaldemokratische Theorien und Politikmodelle sind stark dem Prozessge-
danken verbunden. Die Gemeinschaft wird als ein sich mit der Zeit verdnderndes
Konstrukt begriffen, in dem einerseits Strukturen fortbestehen kénnen und anderer-
seits neue Entwicklungen moglich sind. Beide Elemente miissen laut Butler neu ge-
dacht werden. Fortbestehende Strukturen (Institutionen, Normen etc.) miissen eine
stete Offenheit aufweisen, was das Hinterfragen des eigenen Fortbestands angeht.
Es muss zu jeder Zeit eine Debatte moglich sein, die auch die Existenz dieser Nor-

351 Leider widmet sich Butler nur am Rande dem Problem, wie notwendige Ausschliisse
von unrechtmdBigen Ausschliissen zu unterscheiden sind. Wie in Kapitel 4.2
dargestellt, legt sie die Normen der kritischen Anerkennung und der Gewaltlosigkeit als

MabBstab fiir eine solche Unterscheidung zugrunde.

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

424 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

men und Institutionen infrage stellt. Ahnliches gilt fiir neue Entwicklungen, die
ebenfalls nicht gegen Diskussionen abgeschottet werden diirfen. Neben dem ersten
Schritt, der auf der Erkenntnis der Grundlosigkeit jeder Ordnung aufbauenden,
prinzipiellen Offenheit, hat die radikaldemokratische Denkweise im zweiten Schritt
eine inhaltliche StoBrichtung: Moglichst wenige Menschen sollen von einem le-
bensfahigen Leben abgeschnitten sein. Hier errichtet Butler eine klare Hierarchie:
Normen, Institutionen und eine politische Praxis, die darauf ausgerichtet ist ausge-
grenzten Gruppen oder Individuen ein lebensfahiges Leben zu ermoglichen, werden
jenen vorgezogen, die diesem Ziel neutral gegeniiberstehen oder sogar ausschlie-
Bend wirken. Fiir Butler kdnnen die Demokratieformen und -theorien den zweiten
Schritt nur eingeschrinkt bewéltigen, wenn sie den ersten Schritt nicht gegangen
sind. Beispielsweise muss jede noch so offene und liberale Gesellschaft an dem
Anspruch scheitern, wenn der Geltungsbereich im ersten Schritt auf den Demos
oder alle Menschen in einem bestimmten Territorium begrenzt wurde, insbesondere
wenn diese Begrenzung einen unumstiirzlichen Grundpfeiler der Selbstdefinition
einer Gemeinschaft oder eines Staates darstellt.

Auf den ersten Blick scheint Butler mit ihrem Erweiterungsanspruch eher zu der
liberalen Tradition hin zu tendieren, einen universellen Begriff des Menschlichen
zu entwerfen. Doch wie Mouffe betont Butler, dass jede Konstruktion eines Univer-
sellen notwendigerweise ein Auflen nach sich zieht (vgl. Butler 2016: 12, 247, Ka-
pitel 3.8 und 5.2.5). Butler lehnt es daher entschieden ab, sich auf ein Bild des Men-
schlichen festzulegen. Die Gefahr von Ausschliissen empfindet Butler als viel zu
grof3, so dass vor allem die Bilder des Universellen hinterfragt werden sollten. So-
wohl Mouffe als auch Butler wollen die Konstruktion des Demos so gestalten, dass
der Demos auch immer wieder fiir weitere Gruppen gedffnet werden kann. Fiir
beide ist daher auf lange Sicht eine radikale, plurale Demokratie innerhalb eines
nationalen Rahmens unzureichend. Sie unterscheiden sich jedoch darin, dass
Mouffe einen solchen Rahmen als vorldufige Notwendigkeit eher als es Butler zu
akzeptieren bereit ist. Wiahrend Mouffe ausarbeitet, was die Spannung zwischen der
Erweiterung von Normen und den notwendigen Ausschliissen jedes Demos fiir die
demokratische Gesellschaft bedeutet, bleibt dieser Punkt bei Butler unterbelichtet.

Butler kommt mit ihrer Forderung nach Erweiterung der Normen dem demo-
kratischen Versprechen der Gleichheit nahe, wenngleich sie nicht auf diesen Begriff
zuriickgreift, sondern ihn problematisiert. Butler will ausgeschlossenen Gruppen
eher eine Anerkennung und Teilhabe ermdglichen, anstatt eine Gleichheit, welche
die bestehenden Unterschiede einebnet. Eine Assimilation oder eine Integration, bei
der die zu Integrierenden ihre Besonderheiten verlieren, ist nicht in ihrem Sinne
(vgl. Kapitel 4.2.2). Vor allem ist ihr wichtig, dass auch grundlegende Begriffe wie
Gleichheit die Moglichkeit der Hinterfragung und Inklusion bewahren: ,,Und eine
zukiinftige Wiedererarbeitung des Begriffs von Gleichheit wiirde darin liegen, auf
der Moglichkeit zu bestehen, daB3 wir noch nicht wissen, wer oder was sich auf

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERWEITERUNG VON NORMEN | 425

Gleichheit berufen konne, wo und wann die Gleichheitsdoktrin Anwendung finden
mag und dal} ihr Arbeitsfeld weder gegeben noch geschlossen ist.“ (Butler/Laclau
1998: 239)

Dasselbe gilt fiir die Formulierung von anderen universellen Begriffen, bei-
spielsweise fiir die Menschlichkeit, aber sogar das Universelle selbst. Butler kon-
statiert, dass in den Begriff des ,,Universellen* eingeschrieben ist, dass seine ak-
tuelle Definition stets noch unvollstindig ist, dass sie kritisiert und Uberarbeitet
werden muss.

,,Zu behaupten, dass das Universelle noch nicht artikuliert worden ist, bedeutet darauf zu be-
harren, daB das ,noch nicht’ dem Verstindnis des Universellen selber eigen ist: das, was
durch das Universelle ,unverwirklicht® bleibt, konstituiert es wesentlich. Das Universelle be-
ginnt seine Artikulation zu erfahren genau durch die Angriffe auf seine bestehende Ausfor-
mulierung, und diese Herausforderung geht von denen aus, die nicht von ihm umfaf3t sind, die
keine Berechtigung haben, den Ort des ,wer® einzunehmen, die aber nichtsdestoweniger ver-
langen, daf} das Universelle als solches sie einschlieBen miisse. Das Ausgeschlossene konsti-
tuiert in diesem Sinne die kontingente Grenze der Universalisierung. [Herv.i.O.]* (Butler
1997b: 42)

Diese Zukiinftigkeit und Unbestimmtheit zentraler Begriffe stellt einen weiteren
wichtigen Punkt fiir Butlers Demokratievorstellung dar und wird Inhalt des folgen-
den Kapitels sein.

5.3.3 Zukinftigkeit der Demokratie und Offenheit

Die Kritik an bestehenden Begriffen und Weltbildern zeigt das Wissen um das ei-
gene Nichtwissen auf und ruft Ungewissheit hervor. All jene, die die poststruktura-
listische Annahme der Grundlosigkeit teilen, konnen nicht mehr mit Sicherheit sa-
gen, dass bestimmte Werte oder Inhalte wahr und richtig sind. Sie miissen alle ihre
Begriffe in Anfiihrungszeichen setzen und jederzeit damit rechnen, dass sich diese
als unzureichend erweisen. Sie miissen darauf gefasst sein, dass die Inklusion von
Ausgeschlossenem ihre Normen nicht nur erweitert, sondern auch grundlegend ver-
dndern kann. Sie wissen, dass ihre eigenen AuBerungen von anderen ganz anders
interpretiert und weitergegeben werden konnen, als sie beabsichtigten. Doch Butler
will dies nicht als Anlass nehmen, um relativistisch oder nihilistisch zu denken. Sie
sieht in diesem Zustand eher einen positiven Effekt: Nur wenn die Ungewissheit
zugelassen wird, kann eine Offenheit fiir einen Begriff bewahrt werden — eine Of-
fenheit, die auch eine Neuartikulation und Neueinschreibung dieses Begriffes er-
laubt, statt ihn ein fiir alle Mal festzuschreiben. Nur so ist fiir Butler radikal-demo-
kratische Politik moglich.

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

426 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Fir die Umsetzung der oben genannten Aufgaben — Kritik sowie Inklu-
sion/Anerkennung — brauchen die Demokrat_innen mindestens fiinf verschiedene
Arten von Offenheit:

» Erstens die Offenheit und den Mut, sich an die Rénder des eigenen Diskurses zu
begeben, selbst wenn dies mitunter die Gefahr mit sich bringen kann, dass der
eigene Subjektstatus in Gefahr gerét.

e Zweitens, sich mithilfe anderer Kulturen auf neue Diskurse einzulassen und da-
mit das eigene Weltbild zu erweitern.

* Drittens, durch die Aufnahme solcher neuer Diskurse das eigene Weltbild nicht
nur zu erweitern, sondern unter Umstidnden auch radikal zu dndern.

+  Viertens die Gelassenheit auszuhalten, dass die eigenen AuBerungen von Ande-
ren auf deren Weise ausgelegt werden.

» Fiinftens die Bereitschaft eine ungewisse Zukunft zu wagen, die sich positiv
oder negativ entwickeln kann, die nicht festgeschrieben ist, sondern die erst
durch gemeinsame politische Auseinandersetzungen bestimmt wird.

Nur wenn die Meinungen und Annahmen der Demokrat_innen fiir Anderungen und
Weiterentwicklungen offen bleiben, wird verhindert, dass sogenannte ,,Wahrheiten
festgeschrieben werden, die dazu fiihren konnen, andere Menschen und ihre Le-
bensweisen zu unterdriicken. Dazu ist es notwendig, dass verschiedene kritische
Stimmen und verschiedene Diskurse den politischen Prozess mitgestalten. Butler
findet diese Offenheit in einer radikaldemokratischen Haltung. Als Kernbestandteil
der Demokratie gilt, dass erst durch die politischen Prozesse — offentliche Mei-
nungsbildung und Wahlen, deren Ergebnisse immer wieder auf den Priifstand ge-
stellt werden — zeitweilig festgelegt wird, welche politischen Entscheidungen gelten
sollen. Der Ausgang der Meinungsbildung und Wahlen kann eine Uberraschung
darstellen. Diese Unsicherheit muss ausgehalten werden. Die radikaldemokratische
Haltung geht iiber die liberale Haltung insofern hinaus, dass auch die grundlegen-
den Normen und Prozeduren mit einer solchen Offenheit behandelt werden und
ebenfalls zur Disposition stehen konnen. In liberalen Demokratien, so kritisiert
Butler, wird der grundlegende Konsens meist zu stark immunisiert und die zentra-
len Begriffe festgeschrieben (vgl. Kapitel 3.2). Erst die Bereitschaft, die bisherigen
Begriffe des Universellen selbst immer wieder zu iiberpriifen, ermdglicht es, die
Normen fiir die Verworfenen und Ausgeschlossenen zu erweitern.

,.Die Demokratie spricht nicht einstimmig, sie klingt dissonant, und das ist zwangslaufig so.
Sie ist kein vorhersagbarer Prozess, sie muss durchgemacht werden, wie eine Leidenschaft
durchgemacht werden muss. Es kann auch sein, dass das Leben selbst ausgeschlossen ist,
wenn der richtige Weg vorab beschlossen wird oder wenn wir verfligen, was fiir alle richtig

ist, ohne uns in die Gemeinschaft hineinzubegeben und das ,Richtige‘ inmitten der kulturellen

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUKUNFTIGKEIT UND OFFENHEIT | 427

Ubersetzung zu entdecken. Es mag sein, dass das, was ,richtig® ist und was ,gut* ist, darin be-
steht, offenzubleiben fiir die Spannungen, denen die grundlegendsten Kategorien, die wir
brauchen, ausgesetzt sind — sich klarzuwerden iiber die Unwissenheit im Kern dessen, was
wir wissen und was wir brauchen, und das Zeichen des Lebens — und dessen Aussichten — zu
erkennen.” (Butler 2009a: 359, vgl. Butler 2000c: 268)

Butler verlangt eine Haltung, die Demokratie als zukiinftig betrachtet, als einen
Prozess, der niemals zu einem Abschluss kommt und bei dem das Universelle nie
endgiiltig bestimmt werden kann. Sobald Demokratie (zum Beispiel in Form der
gegenwirtigen westlichen Demokratien) als erreicht betrachtet wird und der demo-
kratische Konsens als Endzustand festgeschrieben wird, so stellt dies nicht den Sieg
der Demokratie, sondern ihr Ende dar. In diesem Sinne spricht sich Butler auch ge-
gen Theorien aus, die einen bestimmten Idealzustand der Demokratie festlegen und
eine Teleologie bestimmen, welche die politische Praxis nur noch umzusetzen habe
(Butler 2000c: 268). In einer als realisiert empfundenen Demokratie kommen die
Auseinandersetzungen iiber die grundlegenden Normen und ihre Erweiterungen
zum Stillstand und es kann nur noch iiber die Umsetzung und Auslegungen des
Status quo gestritten werden. Auch hier wird deutlich, dass Butler radikale Demo-
kratie nicht allein als Herrschaftsform betrachtet: Demokratie zeigt sich nicht in ei-
nem Idealzustand, sondern in der demokratischen Praxis und in den eigenen Hal-
tungen und Handlungen. Fiir Butler steht fest, ,,dass sich die Praxis der Demokratie
nicht in partikularen Anliegen und legislativen Siegen erschdpft, und dass es fiir
diese Praxis wesentlich ist, permanent unverwirklichbar zu bleiben* (Butler et al.
2013: 332). Die Demokratie braucht als Voraussetzung Offenheit und Zukiinftig-
keit, um sich selbst zu erhalten.

Butler geht sogar soweit, dass sie die Offenheit auf die Normen der Demokratie
selbst anwendet. Wie schon in Kapitel 4.2 beschrieben, ist Butler keine Demokra-
tin, die an der Demokratie um ihrer selbst willen festhilt.

,,Demokratie stellt fiir mich ein bleibendes normatives Ziel dar, und es ist ein ,gutes* Ziel, ei-
nes, das ich verteidige. Aber seien wir uns nicht so sicher, da3 wir wissen, was deren Be-
stimmungen sind oder wann Demokratie erreicht ist. Denn wenn wir eine theoretisch vorge-
fafite Meinung von der Demokratie mitbringen, die wir nicht der demokratischen Auseinan-
dersetzung aussetzen wollen, dann ist unsere theoretisch vorgefafite Meinung entschieden un-
demokratisch.” (Butler in Lorey et al. 1995: 97)

Auch die Normen der Demokratie miissen fiir Butler als vorldufig gelten und immer
wieder liberpriift werden, ob sie gewahrleisten, dass das Leben auch fiir die Ausge-
schlossenen ein lebenswertes Leben ist. Die Demokratie begreift Butler als zukiinf-
tig und als nie endgiiltig erreicht: In den Auseinandersetzungen, was Demokratie ist
und welche Normen sie umsetzen sollte, kann sich Demokratie wandeln.

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

428 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

5.3.4 Pluralismus: Wettstreit statt Konsens

Die Gebote, die eigenen Grundsitze immer wieder kritisch zu hinterfragen und of-
fen fiir Neuartikulationen dieser Grundsitze zu sein,”” brauchen eine Regierungs-
und Gesellschaftsform, die diese Ansinnen unterstiitzt. Zudem benétigt jede Gesell-
schaft Verfahren, mit denen sie zu Grundséitzen und Normen gelangen beziehungs-
weise diese weiterentwickeln kann, selbst wenn diese als vorldufig gelten. Fiir But-
ler kommt dafiir nur ein demokratischer Wettkampf infrage:

»,Normen gegeneinander antreten zu lassen, ist deshalb entscheidend fiir die Vorstellung von
demokratischer Auseinandersetzung, die ich artikulieren mochte. [...] Auseinandersetzung ist
die Norm, jedoch nicht Auseinandersetzung um der Auseinandersetzung willen: sondern ganz
im Gegenteil zu dem Zweck, die Grenzen dessen, was als ein Mensch, als Liebe, als Trauer,

als Gemeinschaft gilt, zu erweitern. [Herv.i.O.]* (Butler in Lorey et al. 1995: 97)

Der demokratische Wettkampf fordert die Kritik, da in den Auseinandersetzungen
vielfiltige Meinungen einflieen konnen. Nur wenn es Bestrebungen gibt, die Aus-
geschlossenen ebenfalls zu Gehor zu bringen, werden die Auseinandersetzungen die
Beteiligten auch an die Rénder des Diskurses bringen — was die Vorbedingung da-
fiir ist, dass die Voraussetzungen und Grundlagen des Diskurses selbst hinterfragt
werden.

Ebenso wird durch die demokratischen Verfahren die Bereitschaft zur Verédnde-
rung unterstiitzt, denn da der Ausgang der Auseinandersetzungen nicht absehbar ist,
miissen sich die Beteiligten auf eine ungewisse Zukunft einlassen. Die Beteiligten
konnen ebenfalls nicht sicher sein, auf welche Weise ihre Aussagen von den Kon-
trahent_innen ausgelegt werden (vgl. Butler 2006: 140; Butler 2005: 110). Eine
Erweiterung von Normen findet in politischen Auseinandersetzungen statt, weil die
Normen miteinander konkurrieren und in diesem Wettstreit nicht nur nebeneinander

352 Eine wichtige Voraussetzung fiir den demokratischen Wettkampf bildet wiederum die
poststrukturalistische Einsicht, dass es keinen aufBlerdiskursiven Referenten gibt, der
,,eingeholt”, das heiBt vollig beschrieben werden kann. ,,[...] diese Uneinholbarkeit [be-
griindet] gerade die sprachliche Moglichkeit einer radikalen demokratischen Auseinan-
dersetzung, die der sprachlichen Bezeichnung kiinftige Reartikulationen er6ffnet.
(Butler 2006: 172) Das heifit, Verdnderungen in den Diskursen sind moglich und es
kann iiber Begriffe und Themen gestritten werden, solange eine Auseinandersetzung
nicht durch den Verweis auf auBerdiskursive Tatsachen abgebrochen wird. Da es nie
vollstindig mdglich sein wird, einen Begriff (in diesem Sinne auch eine Identitét) zu
fassen, kann tber die Inhalte jeder Identitét eine Diskussion gefiihrt werden und Neu-
formulierungen dieser Identitét sind denkbar (vgl. Butler 1997a: 264, 301-303).

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PLURALISMUS: WETTSTREIT STATT KONSENS | 429

stehen, sondern sich gegenseitig befruchten und verdandern. Da eine Demokratie re-
gelmifBige Abstimmungen, Wahlen und 6ffentliche Meinungsbildung vorsieht, also
immer wieder neu verhandelt wird, welche politischen Entscheidungen und welche
Normen die Grundlagen der Gesellschaft bilden, bleiben diese stets vorldufig und
werden nicht als iiberzeitliche Regeln formuliert. Butlers einzige Vorgaben sind,
dass Auseinandersetzungen die Grenzen fiir akzeptable Formen des Lebens erwei-
tern und Ausschliisse verringert werden sollen. Doch inhaltlich bleibt sie dazu vage,
denn ihr Entwurf sieht vor, dass die inhaltliche Diskussion den Diskursen und Ge-
meinschaften selbst vorbehalten sein muss. An dieser Stelle erscheint Butlers Ent-
wurf als unbefriedigend, weil inhaltsleer. Wie jedoch ausgefiihrt, geht es Butler
nicht um eine inhaltliche Festlegung, sondern um die Beschreibung einer Haltung.
Diese ist, was die politische Praxis angeht, erst einmal unbestimmt. So wie Rawls
seine Leser innen hinter den Schleier des Nichtwissens bittet, verlangt Butler in ei-
nem ersten Schritt eine Losldsung von politischen Inhalten und eingefahrenen
Dogmen, um in einem zweiten Schritt die Grenzen zu verschieben, die in der je-
weils konkreten Gesellschaft Menschen ausschlieen. Als {iberzeugte Pluralistin
muss Butler an diesem Punkt vage bleiben.

5.3.5 Anerkennung und Vergebung: Aushalten von Heterogenitat

Butlers Ethik macht deutlich, wie wichtig die Hinterfragung — vor allem auch von
einem selbst — ist. Zugleich zeigt sie auf, dass sich niemand bei dieser Hinterfra-
gung vollstindig verstehen und die eigenen Absichten, Wiinsche und Uberzeugun-
gen restlos durchschauen kann. Die Menschen um uns herum kdnnen dies ebenso
wenig. Auch ihnen ist versagt, ganz und gar die Kontrolle iiber die eigenen Hand-
lungen zu haben. Es gilt, diese Abhdngigkeiten von Anderen und die eigene be-
schrinkte Handlungsféhigkeit zu akzeptieren und dies als eigene Verantwortung
wahrzunehmen (Butler 2003: 94). Butler entwirft aus diesen Schlussfolgerungen
eine ethische Norm der Anerkennung und der Vergebung (vgl. Kapitel 4.2.4). Diese
Norm besagt, dass Anerkennung fiir die Lebensweisen der Anderen entwickelt
werden soll, denn das Leben geht iiber jeden unserer Erkldrungsversuche hinaus
(vgl. Butler 2003: 57). Butler fordert, Urteile {iber die Anderen nicht zu schnell zu
fassen, sondern diese auch einmal auszusetzen, um erkunden zu konnen, wer die
Anderen sind und in welcher Beziehung wir zu ihnen stehen. Dies verlangt nicht
weniger, als dass die Menschen aushalten, in einer Gesellschaft zu leben, in der
viele unterschiedliche Lebensweisen nebeneinander existieren und in der es dariiber
notwendigerweise Auseinandersetzungen iiber diese Lebensweisen gibt.

Die Abhéngigkeit von Anderen zeigt sich darin, dass niemand bestimmen kann,
wie die eigenen Worte und Handlungen im Diskurs weiter getragen werden — es
kann jeder und jedem passieren, dass die eigenen Aussagen mutwillig oder unbeab-

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

430 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

sichtigt falsch interpretiert und dann im Sinn verdndert wiedergegeben werden.
Butler will einen anderen Weg als die liberale Demokratie gehen, um mit dieser
Abhingigkeit umzugehen: Es soll nicht versucht werden, die Interpretationsmog-
lichkeiten innerhalb der Diskurse einzuschrinken, indem die Begriffe und AuBe-
rungen im Riickgriff auf vermeintliches ,,Vordiskursives” immunisiert werden.
Stattdessen betont Butler die Notwendigkeit von Ubersetzungsarbeit, die versucht,
zwischen verschiedenen Diskursen und Interpretationen zu vermitteln (vgl. Butler
2006: 140; Butler 2005: 110). Als Voraussetzung hierfiir ist jedoch eine spezifische
demokratische und pluralistische Geisteshaltung vonndten, die akzeptiert, dass es
verschiedene Sichtweisen auf die Welt und unterschiedliche Wertvorstellungen
gibt. Butler verlangt, ,,dafl jedes radikaldemokratische Selbstverstindnis mit der
Heterogenitdt menschlicher Werte zurechtkommen muf3 (Butler 2005: 110).

Butler fordert allerdings mehr als eine multikulturalistische Haltung, wie sie
bislang zumeist praktiziert wird. Diese geht von Subjekten und Gruppen aus, die
bereits als solche in einer Gesellschaft akzeptiert werden. Unbeachtet bleiben dabei
jene, die noch nicht den Subjekt- oder Gruppenstatus erreicht haben. ,,Der Multi-
kulturalismus neigt dazu, bereits konstituierte Gemeinschaften, schon konstituierte
Subjekte vorauszusetzen, wihrend es gerade um solche Gemeinschaften geht, die
noch nicht ganz als solche anerkannt sind, um Subjekte, die leben, aber noch nicht
als ,Leben‘ betrachtet werden.* (Butler 2010: 37) Diese Menschen leiden am meis-
ten unter der Tatsache, dass Prekaritdt — also der Grad an Geféahrdung, der durch die
Gesellschaft verstarkt oder vermindert wird — politisch ungleich verteilt wird (vgl.
Kapitel 4.2.5). Beginnt eine demokratische Politik erst bei den Subjekten und bei
vorliegenden Identitéten, werden all jene nur schwer an der Politik teilhaben kon-
nen, die den Anspruch Subjekt zu sein oder eine Identitdt zu haben, nicht erfiillen
konnen. Wie eine Politik von Gruppen ohne feste Identitdten aussehen soll, wird
sich im nichsten Kapitel zeigen.

5.3.6 Politik von Gruppen ohne festgefiigte Identitiaten

Butler zeigt in ,,Gender Trouble* auf, dass die feministische Politik der 1990er ei-
nen Haken hat: Die Grundlage der feministischen Forderungen — nédmlich dass die
Gruppe der Frauen spezifische Gemeinsamkeiten teilt, wie besondere Eigenschaften
oder eine bestimmte Behandlung durch die vorherrschenden patriarchalen Struktu-
ren — basiert auf einem bestimmten Bild beziehungsweise einer Vorstellung der
Identitét der Frau(en). Doch diese Identitét basiert unweigerlich auf einer Menge an
Ausschliissen. Im Falle der Identitdt der Frauen beispielsweise wurde innerhalb der
feministischen Szene thematisiert, dass die bisherige feministische Theorie eine
Identitat weiler, westlicher Mittelschichtsfrauen konstruiere und fiir die Probleme

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK VON GRUPPEN | 431

von armen, nicht-westlichen, nicht-christlichen Frauen keine angemessene Wahr-
nehmung hitte.

Die Existenz der Ausschliisse und der Konstruktionscharakter jeder Identitét
fiihren dazu, dass das Gegenteil von dem eintritt, was eine gemeinsame Identitét
verkorpern sollte. Eine Festlegung und Beschreibung von Identitéit hat iiblicher-
weise das Ziel, das Zusammengehorigkeitsgefiihl der Gruppe zu verstirken und
Identifizierungen zu ermdglichen. Jede Beschreibung allerdings wird eigene Aus-
schliisse produzieren und damit Verwerfungen nach sich ziehen.

,»Sobald irgendeine Anzahl von Beschreibungen angeboten wird, um den Gehalt einer Identi-
tat zu fiillen, ist das Ergebnis unweigerlich stérend. Derartige inkludierenden Beschreibungen
produzieren unbeabsichtigt neue Orte der Auseinandersetzung und eine Unmenge von Wider-
standen, Gegenerklarungen und Weigerungen, sich mit den Begriffen zu identifizieren.*
(Butler 1997a: 302, vgl. Butler 1995a: 51)

Der Riickgriff auf eine festgelegte Gruppenidentitit birgt Risiken in sich: Er fiihrt
zu Ausschliissen und zu erschwerter Teilhabe an der Politik solcher Gruppen. Da-
mit wird notwendigerweise auch ein beabsichtigter pluraler und demokratischer
Charakter dieser Gruppe schwerer realisierbar, da fiir die Mitgliedschaft in der
Gruppe Voraussetzungen bestehen, welche die Identifizierbarkeit begriinden. Eine
Festlegung ist aus diesem Grund immer restriktiv, weshalb sie Spannungen und
Konflikte innerhalb der Gruppe produziert und die Mdglichkeiten an interner Kritik
einengt. Moglicherweise wird damit genau das vermindert, was die Gruppenbildung
als Ziel hatte: leidenschaftliches politisches Engagement.

Diese Thesen Butlers lieen die Feminist innen der 1990er zunéichst ratlos zu-
riick: Wie kann iiberhaupt noch Politik gemacht werden, wenn politische Forderun-
gen nicht durch die besondere Identitét und die spezifischen Bediirfnisse der Frauen
gerechtfertigt werden konnen? Wie konnen Frauen eine politische Schlagkraft ge-
winnen, wenn sie sich nicht mehr als Gruppe und einander zugehorig begreifen?
Butlers Thesen lassen sich jedoch nicht allein auf die Frauenbewegung anwenden:
Auch andere Gruppen teilen das grundlegende Problem, dass ihre Identitdt eine
konstruierte ist, die Ausschliisse voraussetzt. Es stellen sich die obigen Fragen also
nicht nur fiir die feministische Bewegung. Sie gelten abgewandelt fiir alle politi-
schen Gruppen, die auf einer Identitdt aufbauen, ohne sich den daraus resultieren-

den Folgen zu stellen.””

353 Natiirlich gibt es auch Gruppen, die Ausschliisse ins Zentrum riicken (zum Beispiel
nationalistische Gruppierungen). Doch auch dort wird der Konstruktionscharakter oft
verdeckt, zum Beispiel indem die Mitgliedschaft {iber scheinbare Essenzen wie Ab-

stammung (Blut) oder Geburtsort (Boden) bestimmt wird.

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

432 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Trotz aller Problematisierungen und Kritik betont Butler mehrmals, dass sie
nicht darauf hinaus will, Identitdtskategorien als Basis fiir politische Kémpfe voll-
kommen fallen zu lassen (vgl. Butler 1997a: 24, 313; Butler 1995a: 48) und sie gar
nicht mehr benutzen zu diirfen. Bei der Verwendung dieser Kategorien sollten aber
immer zum einen die oben genannten Risiken mit bedacht werden und zum anderen
auch die Chancen einer Offnung der Identititskategorie beriicksichtigt werden.
,»Obwohl die politischen Diskurse, die die Identitdtskategorien mobilisieren, dazu
neigen, Identifikationen zugunsten eines politischen Ziels zu kultivieren, konnte es
sein daBl die Nachhaltigkeit von Desidentifizierung fiir die Neuartikulierung der
demokratischen Auseinandersetzung von ebenso entscheidender Bedeutung ist.
[Herv.i.O0.]“ (ebd.: 24)

Nicht nur Identifizierungen haben Vorteile, sondern auch Desidentifizierungen
konnen eine demokratische Auseinandersetzung bereichern. Die Kritik an und die
Dekonstruktion von allzu festen Identitétskonstruktionen kdnnen erstens dazu bei-
tragen, jene in den Blick zu nehmen, die von vorneherein aus der Identitétskon-
struktion herausfallen, weil sie bestimmte Voraussetzungen nicht erfiillen. Fiir
Butler soll gefragt werden: ,,Wer wird von welchem Gebrauch des Begriffs repra-
sentiert, und wer wird ausgeschlossen? [...] Welche Arten politischer Inhalte wer-
den von welchen iiblichen Verwendungen des Begriffs ermoglicht, und welche ge-
raten in den Hintergrund oder werden aus dem Blick entfernt? [Herv.i.O.]“ (ebd.:
312) Zweitens konnen Desidentifizierungen die Bildung von neuen Identitdtskons-
truktionen begiinstigen und fiir eine groBere Vielfalt und Heterogenitét in der Poli-
tik sorgen. Zuletzt besteht auch die Chance, durch die Auseinandersetzungen um
die Identitdt widerstindige Bewegungen zu mobilisieren und damit den Politisie-
rungsgrad zu verstirken. All das trage dazu bei, so Butler, politische Bewegungen
»lebendig® zu halten (vgl. Butler 2009a: 283).

Butler pléadiert dafiir, jede Konstruktion einer Identitdt bewusst als eine vorldu-
fige, hinterfragbare und wandelbare Identitét zu begreifen. Es gilt, um die Formulie-
rung einer solchen Identitét leidenschaftlich zu kdmpfen, sie zu problematisieren
und ihre weitere Entwicklung offen zu halten.

Wir miissen lernen, ,,[...] eine Kategorie anzufiihren und dementsprechend eine Identitét
vorldufig zu stiften und die Kategorie gleichzeitig als einen Ort der dauernden politischen
Auseinandersetzung zu 6ffnen. Da3 der Begriff fragwiirdig ist, bedeutet nicht, da3 wir ihn
nicht gebrauchen diirfen, aber die Notwendigkeit ihn zu verwenden, bedeutet auch wiederum
nicht, da wir nicht andauernd die Ausschliisse befragen miissen, mit denen er vorgeht, und
wir haben dies genau deshalb zu tun, damit wir lernen, wie die Kontingenz des politischen
Signifikanten in einer Kultur demokratischer Auseinandersetzung zu leben ist.“ (Butler
1997a: 302f.)

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK VON GRUPPEN | 433

Fiir die politische Praxis bedeutet dies, dass Gruppen Politik (selbst dann) betreiben
sollten, wenn ihre Identitdt noch nicht eindeutig feststeht oder wenn sie wider-
spriichlich ist. Zudem plddiert Butler dafiir, Biindnisse zu schmieden, die iiber
Identitdtsgrenzen hinaus gehen. Hier muss kritisiert werden, dass Butler die Ant-
wort schuldig bleibt, wie solche Biindnisse eine Schlagkraft entfalten sollen. Wie
soll sie vor allem mit der Schlagkraft konkurrieren, die Gruppen entwickeln, die
sich auf klare Identitdten berufen und die Hinterfragung ablehnen? Der Erfolg po-
pulistischer Parteien und der erfolgreiche Riickgriff auf einfache Gruppenzugehd-
rigkeiten (Geschlecht, Rasse, Nationalitit) wirft die Frage auf, ob der hehre An-
spruch Butlers nicht mit politischer Schlagkraft bezahlt wird. In diesem Fall wire
Butlers Standpunkt weniger politisch als moralisch motiviert. Dies passt jedoch
gleich in zweifacher Hinsicht zu den Erkenntnissen der vorherigen Kapitel:

Erstens liegt der Schwerpunkt in Butlers Theorie auf jenen Menschen, die noch
nicht als Gruppe oder als Subjekte anerkannt sind. ,,Es ist ein Teil des Problems des
heutigen politischen Lebens, dass nicht jeder als Subjekt gilt.” (Butler 2010: 37) In
diesem Randbereich sind Ethik, Moral und Politik nur schwer trennbar, da hier
existenzielle Fragen verhandelt werden. Zweitens ist Butler nicht an der Konstruk-
tion einer bestimmten politischen Ordnung interessiert. Sie verlangt von den Men-
schen vor allem eine verdnderte Haltung, die sie fiir ethisch geboten hilt und des-
halb nicht nach pragmatischen Gesichtspunkten verhandelt werden kann. Probleme
wie die Durchschlagskraft und Umsetzbarkeit miissen dann in dem durch die beiden
obigen Punkte vorgegebenen Rahmen mdglichst zielfithrend ausgestaltet werden.
Dies schliefit jedoch nicht aus, eine schlagkréftige Biindnispolitik zu etablieren.
Voriibergehende Identitidten konnen genutzt werden und sogar universelle Rechte
sind moglich, solange diese offen fiir Verdnderungen bleiben und der unvermeidli-
che Ausschlusscharakter beleuchtet wird.

5.4 ZUSAMMENFASSUNG: DER POSTSTRUKTURALISTISCHE
HOMO DEMOCRATICUS

Bei den Demokratiekonzeptionen von Derrida, Butler, Laclau und Mouffe fllt zu-
néchst negativ ins Auge, dass kaum Vorschldge zur praktischen Umsetzung von
Demokratie gemacht werden. Es lassen sich kaum Anregungen fiir bestimmte de-
mokratische Institutionen finden und es werden so gut wie keine Entscheidungen
zwischen verschiedenen Spielarten der Demokratie getroffen. Beispielsweise blei-
ben Fragen nach représentativer oder direkter Demokratie, nach Verhéltniswahl
oder Mehrheitswahl oder nach prisidentiellem oder parlamentarischem System un-
beantwortet. Am ehesten bieten hier Laclau und Mouffe Anregungen: Mouffe
einerseits, weil sie sich zu einigen politischen Institutionen duflert (zum Beispiel zu

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

434 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Parteien oder dem Konzept der Staatsbiirgerschaft, vgl. Kapitel 5.2.4), Laclau
andererseits, da er in seinen Texten immer mit aufzeigen will, welche politischen
Strategien eine erfolgreiche linke Politik verfolgen konnte.

Diese Vagheit kostet Derrida, Butler, Laclau und Mouffe viel von ihrer Schlag-
kraft, da von der politischen Theorie oftmals praktische Handlungsanleitungen ge-
wiinscht werden: ,,Genauso mdgen die ethischen Reflexionen der Dekonstruktion
fiir sonntégliche Symposien taugen, bieten aber keine Konzepte fiir die Konflikte
des alltdglichen moralischen und politischen Handelns.” (KrauB3 2001: 14, vgl.
Jorke 2004: 182; ders. 2006: 259; Simon 2008: 170) Derrida und Butler miissen
sich den Vorwurf gefallen lassen, dass ihre Schriften zur Demokratie eher fiir ein
philosophisches und akademisches Publikum geschrieben sind und ihre Ideen wenn
dann erst in einer Ubersetzungsarbeit durch andere einer breiteren Masse zuging-
lich sind.*** Von ihrem Schreib- und Denkstil konnen sich durchaus viele Menschen
ausgeschlossen fiihlen, die es eigentlich zu gewinnen gélte. Die praktische Politik
droht damit eher von anderen Theorien gestaltet zu werden, die eingdngiger und
konkreter sind und die sich nicht scheuen, Handlungsvorschldge in die politische
Diskussion einzubringen. Allerdings kann nicht per se behauptet werden, dass ab-
strakte und komplizierte Theorien keine Relevanz fiir den Alltag haben. Laclau und
Mouffe beispielsweise schafften es trotz Laclaus sehr theoretischer Texte, dass ihre
Ideen in Siidamerika Verbreitung fanden (vgl. Miiller 2015; Schoepp 2015) und
Butlers ,,Gender Trouble* hat mit seiner Dekonstruktion der Geschlechter nachhal-
tige Wirkungen erreicht.

Das Defizit der Unbestimmtheit nehmen Derrida, Butler, Laclau und Mouffe
aus Uberzeugung in Kauf: Jede genauere AuBerung zur demokratischen Praxis, so
die Befiirchtung, wiirde die Demokratie schon wieder fixieren. Sie wére insofern
undemokratisch, weil eine theoretische Festlegung nicht der demokratischen Dis-
kussion und Auseinandersetzung zur Verfiigung stehen wiirde. Das Credo der Post-
strukturalist_innen ist, so viel wie moglich offen zu halten und erst in den jeweili-
gen demokratischen Gemeinschaften durch Diskussion, Kritik und politische Pro-
zesse Entscheidungen (vorldufig) festzulegen.

Die Poststrukturalist_innen verbleiben in einer Metacbene der demokratischen
Theorie: Sie beleuchten die Vorraussetzungen und Grundlagen von Demokratie,
nicht jedoch die konkrete Ausgestaltung dieser. Die poststrukturalistischen Uberle-
gungen beschreiben dabei nicht ,,eine Form von Regierung oder der sozialen Orga-
nisation* (Derrida 2014: 73), etwa in Form einer prozeduralistischen Demokratie-
theorie. Stattdessen wird analysiert, welche Uberzeugungen und welche inneren
Einstellungen die Mitglieder des Demos mitbringen sollten, weil diese fiir die Wei-
terentwicklung der Demokratie notwendig sind. Die radikale und kommende De-

354 Die jiingsten Monografien von Butler und Mouffe weisen allerdings einen einfacheren

und verstiandlicheren Schreibstil auf.

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER POSTSTRUKTURALISTISCHE HOMO DEMOCRATICUS | 435

mokratie stellt sich als Lebensweise, ethische Haltung, ,,mode of being*“ (Norval
2001: 589) und als Versprechen dar. Sie ist mehr eine Ethik als eine Staatsform.

,Die von mir bezeugte und als Aufgabe {ibernommene Verantwortung fiir die kommende
Demokratie, das Kommende der Demokratie hétte demnach zuerst die Form einer performa-
tiven Selbst-Verpflichtung anzunehmen (und nicht, was im Politischen viel niher liegt, der
Schaffung bestimmter Institutionen, der Ausarbeitung gerechter Gesetze oder des Kampfes

fiir diese oder gegen jene politische Sache).” (Klass 2007: 255)

Was Derrida, Butler, Laclau und Mouffe im Grunde beschreiben, ist das Modell ei-
ner (Staats-)Bﬁrgerschaft355 beziehungsweise eines ,,homo democraticus“**® und der
Grundhaltungen, die er sie mitbringen sollte. Thr Menschenbild baut darauf auf,
dass Menschen grundsétzlich verwoben mit anderen sind, dass sie verletzlich, aus-
gesetzt sind, mit unvollstindigen und durchbrochenen Identitdten. Der hier formu-
lierte Anspruch ist nicht, wie von Kritiker innen moniert, apolitisch oder relativis-
tisch, sondern durch das Bewusstsein der Heterogenitidt der Menschen ,,grundde-
mokratisch® (vgl. Welsch 1993: 182f.). Anstatt amoralische oder unmoralische
Formen der Gesellschaft zu unterstiitzen, nehmen sie indirekt den Tugenddiskurs
wieder auf, indem sie eine Haltung der Menschen ins Zentrum stellen (vgl. Miinkler
1992). Damit formulieren Butler, Derrida, Laclau und Mouffe sehr anspruchsvolle
Voraussetzungen: Sie verlangen reflektierte, in ihrer eigenen Personlichkeitsent-
wicklung fortgeschrittene und bestindig an sich arbeitende Menschen. Die Kern-
eigenschaften der Biirger innen ihrer Demokratien miissen stets neu bestitigt, er-
lernt und/oder errungen werden. Freiheit kommt niemandem von selbst zu, die Of-
fenheit fiir die Anderen muss aufrecht erhalten werden, das Bewusstsein fiir die
Kontingenz von Werten und Institutionen muss in der Debatte gehalten werden und
alle gesellschaftlichen Setzungen konnen jederzeit infrage gestellt werden.

Doch galt es nicht gerade als Errungenschaft der liberalen Demokratietheorien,
dass ihre Biirger innen nur einen rationalen Verstand und Eigeninteressen mitbrin-
gen miissen und ansonsten keine weiteren Voraussetzungen brauchen? Machen hier
die Poststrukturalist innen den demokratischen Prozess zu abhéngig von den Tu-
genden ihrer Biirger _innen, wie es Habermas an kommunitaristischen Theorien kri-

355 Wobei eher von Biirgerschaft geredet werden sollte, beziehen sie doch ihre Aussagen
nicht nur auf Staaten.

356 Diesen Ausdruck verdanke ich Sven-Uwe Schmitz und seiner Arbeit zu den Tugenden,
welche verschiedene Denker der Ideengeschichte als Voraussetzung fiir die Demokratie
aufstellen (Schmitz 2000). Der Begriff scheint mir auch in diesem Kontext sehr pas-
send, zeigen doch die poststrukturalistischen Uberlegungen zur Demokratie auf, welche
Voraussetzungen fiir die Weiterentwicklung Demokratie forderlich, notwendig oder

kontraproduktiv sind.

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

436 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

tisiert (vgl. Habermas 1992: 18)? Da es Derrida, Butler, Laclau und Mouffe um eine
Verbesserung der realen Demokratien hin zu einer radikalen und kommenden De-
mokratie geht, ist es nur verstdndlich, dass sie auch eine Weiterentwicklung der
ethischen Grundhaltung der demokratischen Gemeinschaften ins Auge fassen und
entsprechende Anspriiche aufstellen. Zu kritisieren ist allerdings, dass die behan-
delten Theorien nicht deutlich machen, welche der geforderten Eigenschaften und
Einstellungen wichtiger und weniger wichtiger sind. Das erfordert eine Weiterent-
wicklung ihrer Ansétze im Rahmen der jeweiligen Gesellschaften.

Offen bleibt in den Theorien Derridas, Butlers, Laclaus und Mouffes iiberdies,
welche Motivation die Biirger innen haben sollten, diese anspruchsvollen Tugen-
den zu erlernen.

,[-..] what will compel these groups to act democratically? What will guarantee or impel
their legitimacy? In the absence of this answers to these questions, it is difficult to interpret
Moulffes ,logic of equivalence® as anything other than voluntarism. She appears satisfied that
social movements and protest groups will by themselves discover and practice democratic ci-

tizenship, in spite of evidence [...] to the contrary.” (Kapoor 2002: 473)

Laclaus und Mouffes Texte scheinen sogar eine gegensdtzliche Motivation zu be-
schreiben, ndmlich dass jede Identitdt und jeder Diskurs vom Wunsch beseelt ist,
die eigene ,,Objektivitdt zu schlieBen und widerstreitende Meinungen zu unterdrii-
cken (vgl. Kapitel 5.2.1). Doch selbst wenn diese These von Mouffe fallen gelassen
wird, bleibt offen, weshalb politische Akteur innen die poststrukturalistischen An-
sichten zu Kontingenz anerkennen und basierend auf ihnen Pluralismus und Offen-
heit leben sollten. Gruppen, die bereits eine hegemoniale Stellung erreicht haben,
konnen durchaus die Motivation haben, ihre Macht nicht durch demokratische Pro-
zesse zu beschrinken, sondern sie sogar weiter auszubauen. Sie miissen zwar mit
der Gefahr leben, dass ihre Hegemonie dekonstruiert wird, aber diese Gefahr be-
steht in einer radikalen Demokratie genauso. Gruppen und Individuen ohne eine
solche Macht konnten zwar dank ihres Bewusstseins fiir die Kontingenz der Macht-
verhiltnisse motiviert sein, sich fiir eine Anderung derselben einzusetzen. Ebenso
konnten sie aber, mangels Griinden fiir das Richtige, in Passivitit verfallen.

,,For their version of radical democracy, political argument itself must increase in importance,
since political argument is what actually constructs social relations and thus political reality.
However, fiir them this argument is necessarily deprived of decidability even as it becomes a
more and more crucial component of political action. Obviously, Laclau’s and Mouffe’s em-
bracing of this epistemological groundlessness can be easily be understood as pointing to-
wards an impossibility of social and political action, or what used to be called quietism.*
(Smith 1991: 104)

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER POSTSTRUKTURALISTISCHE HOMO DEMOCRATICUS | 437

Gerade bei Mouffe scheint sich ein Widerspruch in ihrer Theorie aufzutun: Einer-
seits fordert sie ein Kontingenzbewusstsein der demokratischen Akteur innen, und
dass diese aufgrund ihrer Unsicherheit auch andere Lebensentwiirfe respektieren
und tolerieren k6nnen. Andererseits wiinscht sie sich Leidenschaften in der Politik,
dass ndmlich die verschiedenen Gruppen sich mit Verve von anderen Ago-
nist_innen abgrenzen. Mouffe zieht die Motivation hier aus der gemeinschaftlichen
Identitdt, deren Leidenschaften durch die agonistische Gegnerschaft entstehen.
Wenn auch die Abgrenzungen dekonstruiert werden (sollen), wie kénnen dann lei-
denschaftliche Uberzeugungen entwickelt werden?

Es gibt drei mogliche Motivationen, welche die Individuen von einer zukiinfti-
gen und radikalen Demokratie tiberzeugen konnten: Erstens ihre Einsichtsféhigkeit
in die Grundlosigkeit und die Vorteile, die aus ihrer Akzeptanz erwachsen. Da aber
Derrida, Butler, Laclau und Mouffe die Betonung der Rationalitdt in anderen Theo-
rien als unzureichend zuriickweisen, weil sie Ausschliisse der Irrationalitdt nach
sich zieht, ist dies zwar eine mogliche und nachvollziehbare, aber keine befriedi-
gende Motivationsgrundlage.

Zweitens kann die Motivation sich auch aus Diskursen, das heif3t aus Traditio-
nen speisen. Gerade die poststrukturalistischen Theorien betonen die Eingebunden-
heit in die herrschenden Diskurse und die Schwierigkeiten, ihnen nicht zu folgen.
Die Existenz des demokratischen Diskurses und seine hegemoniale Stellung min-
destens in den westlichen Demokratien bringen aus dieser Sichtweise von vornhe-
rein Motivationen mit, sich mit der Demokratie zu identifizieren und die vorherr-
schenden Verhaltensweisen zu performieren. Die poststrukturalistischen Theorien
machen deutlich, wie wichtig es ist, diese Traditionen zu erhalten und zu fordern.
Die Schwachstelle hierbei ist, dass diese Motivation bereits eine demokratische
Kultur voraussetzt. ,,[...] antifoundationalist theories of democracy are circular in
that they either posit or simply take for granted precisely those moral and political
norms of citizens‘ equality, freedom, and democratic legitimacy for the justification
of which are dubbed ,foundationalist® models were developed in the first place.
(Benhabib 1996a: 71) Gesellschaften, die keine demokratische Basis oder Vergan-
genheit haben, scheint der Weg zur Demokratie iiber die Tradition verschlossen.
,,The problem is, that, if these facts [Pluralismus in der Gesellschaft, Anm.d.Verf.]
did not exist, as in deeply ,sedimented‘, organic or totalitarian societies, we have no
recourse to foundational arguments justifying pluralism as intrinsically good.*
(Townshend 2004: 281)

Sowohl die poststrukturalistischen Theorien als auch die radikale und kom-
mende Demokratie richten sich nicht an diejenigen, die bereits von den jetzigen
Hegemonien profitieren. Sie richten sich an jene, deren lebbares Leben auf dem
Spiel steht, die sich Gewalt ausgesetzt sehen, die sich ungleich oder ungerecht be-
handelt oder in ihrer Freiheit eingeschriankt fiihlen. Diesen Menschen geben die
poststrukturalistische Theorie und die Dekonstruktion Moglichkeiten der Kritik an

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

438 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

die Hand, dass die vorherrschenden Machtstrukturen so nicht hingenommen werden
miissen. Sie beinhalten Versprechen, die wohl die stiarkste Motivation fiir die radi-
kale und kommende Demokratie darstellen: die der Gleichheit, Freiheit, Gerechtig-
keit und Partizipation. Das ,,doppelte Versprechen®, das der Gleichheit und der
Partizipation, ,,verleiht dem Demokratiebegriff seine immense Wirkmaéchtigkeit,
macht seine nahezu unbegrenzte Attraktivitét aus® (Jorke 2006: 255). Gerade weil
diese Versprechen als leere Signifikanten mit vielfdltigen Inhalten gefiillt werden
konnen, sind sie fiir die unterschiedlichsten Identifikationen anschlussfahig. Diese
Offenheit, die sich auch auf noch nicht existente und noch nicht mal gedachte Poli-
tik erstreckt, macht die hier vorgestellten Demokratiekonzept zu Utopien im besten
Sinne.

Die Hauptkritik der Poststrukturalist innen an bisherigen Demokratietheorien
bezog sich auf die Griindungen des Demos und die damit einhergehenden Essentia-
lismen und Ausschliisse. Angesichts ihrer Kritik stellte sich die Fragen, wie eine
demokratische Gemeinschaft ohne einen festen Konsens auskommen kann (vgl. In-
gram 2001: 135; Hartmann 2012: 143). Wenn alle Grundlagen immer infrage ste-
hen, kann sich eine Gemeinschaft dann {iberhaupt noch als Gemeinschaft begreifen
oder zersplittert sie nicht zwangsldufig in immer kleinere Einheiten? Fiir Butler,
Derrida, Laclau und Mouffe ist diese Zersplitterung nicht zwangslaufig gegeben.
Sie lehnen die destruktive Sicht auf Kritik ab. Eine Hinterfragung birgt gleichsam
die Gefahr der Zertrimmerung von Werten und Ordnungen, sie kann jedoch auch
deren Bewihrung und damit Starkung bedeuten. Der Anspruch, bestimmte Berei-
che, Institutionen oder Setzungen nicht zu hinterfragen, ist eine politische Immuni-
sierungstechnik. Diese kann fatale Folgen haben, wenn Gruppen den Eindruck be-
kommen, nur mit Gewalt eine Verdnderung erreichen zu kdnnen, da eine politische
Auseinandersetzung nicht moglich ist, wie vor allem Mouffe ausfiihrlich beschreibt.
Gerade die Verhinderung von Kritik kann daher die beschworene Zersplitterung
hervorrufen. Es hat sich gezeigt, dass Derrida, Butler, Laclau und Mouffe auf unter-
schiedliche Weise Wert darauf legen Rahmenbedingungen zu schaffen, in denen
Kontroversen ausgetragen werden konnen und inklusivere Gemeinschaften entste-
hen.

Thre Entwiirfe kommen dabei nicht ohne einen Konsens aus, er soll jedoch auf
einer viel abstrakteren Ebene stattfinden. Der Konsens, den sie voraussetzen, sind
ihre eigenen poststrukturalistischen Grundlagen. Sie verlangen von den Menschen
in einer radikalen Demokratie ein Bekenntnis zur Grundlosigkeit der eigenen Ge-
sellschaft, eine Offenheit fiir Verdnderungen, eine grundsétzliche Hinwendung zum
Anderen und die Anerkennung der Prinzipien von Freiheit und Gleichheit. Das Ent-
scheidende ist, dass sie einen anderen Umgang mit Normen vorschlagen, da sie eine
andere Vorstellung davon haben, wie Normen wirken sollten. Wéhrend Normen in
anderen normativen Theorien im Kern bestimmt sind und dann in der Ausfithrung
angepasst werden, halten Derrida, Butler, Laclau und Mouffe bereits den Kern ihrer

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER POSTSTRUKTURALISTISCHE HOMO DEMOCRATICUS | 439

Normen unbestimmt. Sie plddieren also nicht fiir einen Normverzicht, sondern fiir
eine Offenheit der Normen. Insbesondere Laclau und Mouffe machen deutlich, dass
man den Demos, um eine radikal demokratische Gesellschaft zu schaffen, auf lee-
ren Signifikanten aufbauen muss. Das Bekenntnis zu Freiheit und Gleichheit bein-
haltet noch keine Festlegung, was ,,Freiheit* und ,,Gleichheit” bedeuten sollen. Der-
ridas ,,Ideen* beziehungsweise ,,Versprechen* der Gerechtigkeit und der Gast-
freundschaft lassen eine Vielzahl an konkreten Umsetzungsversuchen zu. Auch die
Offenheit fiir Verdnderungen oder die Grundlosigkeit der eigenen Griindung legen
noch keine inhaltliche StoBrichtung fest. Selbst die Hinwendung zum Anderen ist
nicht mehr als ein Rahmen, dessen konkrete Ausformung unbestimmt bleibt. Den-
noch bieten diese Rahmen eine strikte Ablehnung der jeweils oppositionellen Be-
grifflichkeiten (Unfreiheit, Ungleichheit, Essentialismus, Abwendung von Anderen
etc.). Sie fithren also nicht in ein ,,anything goes®.

Diese Fragen betreffen nicht nur die gesellschaftliche Ebene. Ein weiterer Vor-
wurf, der insbesondere gegen Butler und Derrida erhoben wurde, bezieht sich auf
die poststrukturalistische Sichtweise auf Identitdten. Es wird die Frage gestellt, wie
ein Demos gebildet werden kann, wenn Subjekte und Identititen aufgelost werden.
Nicht nur Feminist innen konstatieren, dass die Gruppenbildung den Rekurs auf
ecine gemeinsame Identitit bendtigt.””’
Zusammenschluss ist ein politischer Kampf schwer denkbar. Wie also kann eine
demokratische und pluralistische Politik ohne feste und eindeutige Identitdten
funktionieren? Diese Fragen beruhen abermals auf einer Lesart, die den Poststruk-
turalist_innen nicht wirklich gerecht wird. Im Poststrukturalismus werden Identité-

Ohne Gruppenidentititen und ohne

ten und Subjekte nicht vollig verworfen. Die behandelten Theoretiker innen gehen
nach wie vor von Identitétspolitiken aus. Sie stellen sie sogar mehr ins Zentrum, da
sie auch die Bildung dieser Identitdten innerhalb der politischen Prozesse mit be-
riicksichtigen und die durch Identitétspolitiken stattfindenden Kategorisierungen
problematisieren. Der entscheidende Unterschied zu bisherigen Vorstellungen von
Identitéten ist, dass sich Poststrukturalist innen gegen die Fixierung von Identititen
mithilfe von Essentialismen oder die Moglichkeit eindeutiger, definierbarer Identi-
titen aussprechen. Sie gehen von Identititen aus, die sich wandeln, anpassen und
widerspriichliche Elemente in sich vereinen. Sowohl Butler als auch Laclau und
Mouffe bieten Mdglichkeiten an, politisch mit wandelbaren und uneinheitlichen
Identitdten umzugehen. Butler stellt die Vorteile heraus, die der Verzicht auf feste
Identitdten mit sich bringt und zeigt die Mdoglichkeiten von Biindnissen auf. Bei
Laclau und Mouffe spielen Identitdtspolitiken sogar eine entscheidendere Rolle als
in liberalen Theorien, da ihr Politikbegriff auf den Konflikten zu Antagonist innen
bzw. Agonist_innen beruht. Dafiir sind essentialistische Identitdten jedoch nicht

357 Vgl. Flax 1992: 446; McNay 1998: 222; Lemke/T6ns 1998.

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

440 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

notig. Identitét entsteht bei ihnen durch Abgrenzung von Anderen und nicht durch
einen Riickgriff auf ein bestimmtes Sein.

Der Umgang der hier untersuchten Autor innen mit Identitdten ist davon ge-
pragt, nicht auf das autonome Subjekt mit vorgingigen Interessen zu pochen. Sie
sehen in Subjekten eine grundsétzliche Abhéngigkeit von, Verletzlichkeit durch und
Verwobenheit mit Anderen. Wenn sie auch weit davon entfernt sind den ,,Tod des
Subjekts* zu beschwdren, so stlirzen sie es doch von dem Sockel, auf den es viele
liberale Demokratietheorien gehoben haben. Im Lichte poststrukturalistischer De-
mokratietheorien erscheinen die Biirger innen, die eigentlich den Souverén stellen
sollen, als Menschen, die in ihnen vorgédngigen Diskursen verstrickt sind, sich selbst
nicht transparent sind, Widerspriiche in sich tragen, mit Briichen in ihren Biogra-
phien ringen und um ihre Freiheit kimpfen miissen.

Dennoch stellen sie in ihren Demokratiekonzeptionen den Menschen in den
Mittelpunkt. Sie machen deutlich, wie sehr Demokratie als Lebensweise funktionie-
ren muss. Demokratie soll als Praxis eingeilibt werden und nicht als Staatsform be-
griffen werden, die eine wasserdichte Begriindung, ausgefeilte Entscheidungspro-
zesse und respektgebietende Institutionen aufweist. Zwar bieten die Poststruktura-
list_innen keine Antwort darauf, wie die Demokratie als Regierungsform entworfen
werden soll. Dies ist fiir sie einer der entscheidenden Prozesse, den jede konkrete
Gesellschaft eigens und kontrovers diskutieren muss. Aber die hier aufgestellten
Theorien zeigen auf, dass sich gerade private, ethische oder moralische Diskurse als
hochst politisch erweisen und dort die Grundlagen fiir das Scheitern oder Funktio-
nieren einer Demokratie gelegt werden.

13.02.2026, 03:07:23. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839437919-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

