
6 Drei zentrale Fallrekonstruktionen 227

lizei die Verantwortung zu, für einen respektvollen Umgang zu sorgen. Darüber hinaus

spricht er sich für einen Dialog zwischen Polizei und Nichtpolizei aus und betont dies-

bezüglich die Vorteile einer möglichen interkulturellen Öffnung der Polizei.

Insgesamt kann mit dem Material aufgezeigt werden, dass Niran in sehr riskanten

Verhältnissen aufwächst. Dass er davon spricht, bislang relativ wenig von Diskriminie-

rungenmitbekommenzuhaben,kanndamit zusammenhängen,dass er gelernthat, sich

vor ihnen zu schützen. Diesbezüglich schützt er sich sowohl vor rechter und rassisti-

scher Gewalt als auch vor Racial Profiling und Polizeigewalt. Ferner hat er gelernt, sich

zuwehren.Dies zeigt sich sowohl in der Art undWeise,wie er sich zu alltäglichen diskri-

minierenden Adressierungen positioniert, als auch in der Art undWeise,wie ermit Aus-

nahmesituationen umgeht, bspw., wenn er auf offener Straße Gewalt erlebt oder wenn

er von der Polizei festgenommen wird.

6.3 Manoush: Otheringerfahrungen zwischen Unterwerfung
und Handlungsfähigkeit

Ich lernte Manoush in einer Jugendeinrichtung kennen, in der ich mehrere Gruppen-

diskussionen durchgeführt habe. Manoush ist zum damaligen Zeitpunkt 26 Jahre alt

und macht eine Ausbildung zur Erzieherin. Am Ende der Gruppendiskussion teilte ich

den Teilnehmer*innen mit, dass sie im Anschluss noch die Möglichkeit haben, mit mir

ein biografisch-narratives Interview zu führen. Manoush willigte sofort ein, woraufhin

wir Telefonnummern ausgetauscht haben. Ein paar Wochen später fand das Interview

statt.Manoush ludmich viaWhatsApp in die Einrichtung ein, in der sie ihre Ausbildung

macht. Zum Zeitpunkt des Interviews waren keine Adressat*innen in der Einrichtung

und wir konnten ungestört miteinander reden. Manoush bot mir einen Platz auf dem

Sofa und eine Tasse Kaffee an, was das Setting sehr angenehm gestaltete. Vor und nach

dem Interview unterhielten wir uns über den Stadtteil und die Einrichtung, in der sie

ihre Ausbildungmacht, sowie über die Einrichtung, in der die Gruppendiskussion statt-

gefunden hat. Darüber hinaus zeigte sie mir ein paar Videos auf ihrem Handy und gab

mir Empfehlungen für rassismuskritische Stand-up-Comedy.

6.3.1 Methodische Erwähnungen

Manoushs Redeanteil in der Gruppendiskussion war etwas geringer als der der ande-

ren Teilnehmer*innen. Im biografisch-narrativen Interview findet sie im Gegenzug zur

Gruppendiskussion Gelegenheit, ihre allgemeinen Erfahrungenmit Othering, vor allem

im Bildungsbereich, aber auch im Privatleben, vertieft darzustellen. Auffallend ist, dass

Manoush auf mein Nachfragen im Einzelinterview hin viel detaillierter von ihrer Ge-

walterfahrung infolge eines Polizeieinsatzes (s.u.) erzählt, allerdings ihre Erfahrungmit

einer Kontrollsituation im Kontext von Racial Profiling gar nicht mehr thematisiert.

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025 - am 14.02.2026, 05:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

6.3.2 Kurzporträt Manoush

Manoush hat die deutsche und die iranische Staatsbürger*innenschaft und lebt seit ih-

rem ersten Lebensjahr in Deutschland. Sie ist gemeinsam mit ihren Eltern und ihren

zwei Brüdern in einer norddeutschen Mittelstadt aufgewachsen. Manoush beschreibt,

dass es für die ganze Familie, vor allem aber für die Eltern zunächst schwierig war, sich

in Deutschland zurechtzufinden, was mit unzureichenden Sprachkenntnissen und den

nicht anerkannten Bildungs- bzw. Berufsabschlüssen der Eltern zusammenhing.Da ihr

Vater weder im Iran noch in Deutschland einer regelmäßigen Erwerbstätigkeit nachge-

hen konnte, war ihre Mutter laut Manoushs Erzählung einer Mehrfachbelastung ausge-

setzt,da sie sichneben ihrerErwerbstätigkeitundderErziehungundBildungderKinder

noch um denHaushalt und um ihren Ehemann kümmernmusste.Manoush bezeichnet

diese Belastung als »Überforderung« (Manoush 55). Ihre Mutter, die als Krankenpflege-

rin gearbeitet hat, ist mittlerweile in Frührente, ihr Vater ist bereits verstorben.

6.3.3 Die Präsenz von Otheringerfahrungen (Schubladenmetapher)

Manoush erzählt von ihren vielfältigen Erfahrungen mit Othering und findet dafür fol-

gendeMetapher: »Duwirst immer in so ne Schublade gesteckt« (Manoush 109).Das Bild

der Schublade, auf das im weiteren Verlauf der Fallrekonstruktion noch öfter verwiesen

wird, kann alsMetapher für eine Unterwerfung verstandenwerden,mit der gleichzeitig

der pauschalisierende Charakter derselben betont wird. Die passivische Formulierung

unterstreicht dieses Verhältnis. In Manoushs Erzählung, dies wird weiter unten noch

deutlich, sind Otheringerfahrungen überwiegend von kulturrassistischen intersektio-

nalen Adressierungen bestimmt. Sie verwendet in der Gruppendiskussion und im Ein-

zelinterview insgesamt zweimal das Wort Rassismus – hier abgewandelt als Alltagsras-

sismus:

»Wie gesagt, es war so nen, teilweise so nen Alltagsrassismus. So (wird gelacht gespro-

chen) nen unterschwelliger Alltagsrassismus einfach. Irgendwie () ja, in jeder Lebens-

lage. Ne.« (Manoush 186ff.)

Die Formulierung »in jeder Lebenslage« erinnert daran, dass sie im vorherigen Zitat er-

klärt, von anderen »immer« in eine »Schublade« »gesteckt« zu werden. Beide Aussa-

gen legen es mithin nahe, dass sie konstant Otheringerfahrungen macht. Dass sie den

Alltagsrassismus als »unterschwellig« bezeichnet bzw. dass sie überhaupt nur zweimal

von Rassismus spricht, kann mit verschiedenen Gründen zusammenhängen. EineThe-

se diesbezüglich ist, dass sie vor dem Hintergrund, von einer weißen deutschen Person

interviewt zu werden, vorsichtig ist, Rassismus anzusprechen, weil sie weiß, dass in

Deutschland nicht offen über Rassismus gesprochen werden kann. Eine weitere These

ist, dass sie Rassismus nur mit seiner extremen und mitunter gewalttätigen Form in

Verbindung bringt. Auch dies wäre tendenziell nicht ungewöhnlich (vgl. Leiprecht 2016,

226ff.) undhängt auchdamit zusammen,dass das SprechenüberRassismus inDeutsch-

land insgesamt sehr schwierig ist (vgl.Mecheril,Melter 2011, 14). An einer anderen Stelle

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025 - am 14.02.2026, 05:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Drei zentrale Fallrekonstruktionen 229

berichtet Manoush, ohne dies so zu benennen, von ihren Erfahrungen mit kulturellem

Rassismus:

»Das war halt immer schwierig, weil vor allem, ich weiß noch, es gab halt nie wirklich

Verständnis dafür. Für mich und meine Kultur. Es war halt immer, ja, ›du gehörst nicht

zu uns‹.« (Manoush 61ff.)

Auch dieses Zitat geht ähnlich wie oben mit einer Zeitangabe (»immer«) einher, mit der

beschrieben wird, wann diese Form des Rassismus erlebt wird. Mit dem Temporalad-

verb »nie« wird diese Zeitangabe noch verstärkt. Das fehlende Verständnis der Mehr-

heitsgesellschaft für Manoushs »Kultur« hat zur Folge, dass sie einen gesellschaftlichen

Ausschluss erlebt, dermit Othering einhergeht,was sie durch das binäre Gegensatzpaar

»du« und »uns« verdeutlicht. Der Begriff »Kultur« kann hier imKontext einer natio-eth-

no-kulturellen Zugehörigkeitsordnung (vgl. Mecheril 2003) als Fremd- und zugleich als

Selbstbezeichnung verstanden werden. Manoushs Umgang mit diesem Verhältnis wird

weiter unten noch genauer diskutiert. Dass sie in dieser Sequenz »mich« betont aus-

spricht und vor »Kultur« platziert, impliziert, dass sie ihrer Person mehr Relevanz zu-

schreibt als demgesellschaftlichenVerhältnis, in dem sie sich zurechtfindenmuss. Auch

hierauf wird später noch eingegangen. Im FolgendenwerdenManoushs Otheringerfah-

rungen im biografischen Verlauf genauer dargestellt. In den darauffolgenden Kapiteln

werden diese Erfahrungen auch in einen Kontext mit Handlungsfähigkeit und Wider-

stand gebracht.

6.3.4 Otheringerfahrungen in der Kindheit

Die Erfahrungen, die Manoushmit Othering gemacht hat, stellt sie anhand verschiede-

nerSituationen in ihrerKindheit und Jugenddar.SiebeginntdieseDarstellungmit ihren

Erfahrungen in einer evangelischen Kita. Dies ist zugleich die Eröffnungssequenz des

Interviews, da sie gleich nach der Erzählaufforderung und nach einer kurzen Beschrei-

bung ihrer Familie (siehe Kapitel 6.3.2) davon erzählt, wie präsent das Christentum in

ihrer Bildungsbiografie ist:

»Und ähm ich war in einer evangelischen Kita, da [wurde] viel nochmal irgendwie auf-

gegriffen und so, was überhaupt das Christentum angeht, und viele viele Tagesrituale

mitgemacht und die ganzen Feste mitgemacht, obwohl du selber eigentlich gar keine

Ahnunghattest und ähm.Na ja, es ist schon relativ viel eingeweihtworden.« (Manoush

28–32)

Aufgrund der Betonung der christlichen Ausrichtung der Kita lassen sichmit diesemZi-

tat auchHypothesenaufstellen,wieManoushdiese christlicheErziehungerlebt. ImHin-

blickauf ihreAussage,es sei viel »nochmal aufgegriffen«worden,kannvermutetwerden,

dass ihr bisheriges Wissen vom Christentum in der Kitazeit nochmals wiederholt und

gefestigtwird.Auffallenddabei ist, dass sie dieEinleitungundden letztenSatz imPassiv

formuliert.Diesbezüglichkannvermutetwerden,dassdieseDarstellungauchmit ihrem

damaligenGefühl in Verbindung steht, das ebenfalls als passiv bezeichnet werden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025 - am 14.02.2026, 05:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

Dieskannzudemaufgrunddessenvermutetwerden,dass siedieRituale zwarmitmacht,

sich dabei aber aufgrund von Ahnungslosigkeit nicht handlungsfähig fühlt. Im abschlie-

ßenden Satz, der die Sequenz rahmt bzw. bilanziert, wird das Wort »eingeweiht« ver-

wendet. Obwohl sich dieses zweifelsohne mit der christlichen Weihe assoziieren lässt,

muss vor dem Hintergrund von Manoushs religiöser Bildung gesagt werden, dass die

Weihe in der evangelischen Kirche eigentlich keine elementare Rolle spielt. Gleichwohl

hätte Manoush an dieser Stelle auch ein neutraleres Verb wie bspw. einführen verwen-

den können, um zu betonen, inwiefern ihre frühe Bildung vomChristentumgeprägt ist.

Interpretativ kann hier die These aufgestellt werden, dass sie mit der Verwendung des

Wortes unbewusst betont, wie christlich sie die Zeit in der Kita empfand. Grundlegend

markiert dasWort einweihen vor allem ein Initiationsritual, bei dem eine Person oder Sa-

che einer übergeordneten Struktur zugeordnet wird. Aus einer subjektivierungstheore-

tisch informierten Perspektive kann eine Einweihung also als eine Anrufung verstanden

werden (vgl. bspw. Butler 2016 [1997]). DaManoush in der Sequenz aber nicht nur davon

spricht, dass sie einmalig (wie etwa bei einer Taufe) in die evangelischeWelt eingeführt

wurde, sondern vieleRitualemitgemacht hat,wirddeutlich,dass hier eine »lange[] Kette

vonAnrufungen« (ebd., 81) wirkmächtigwar,mit der versuchtwurde,Manoushs religiö-

se Zugehörigkeit zu »sedimentieren und [zu] festigen« (ebd.).

VordemHintergrundvonManoushsgesamtenOtheringerfahrungensinddieErfah-

rungen, die sie in der Kita macht, besonders aufschlussreich, da sie später im Interview

verdeutlicht, dass sie die BestrebungenderKita und anderer Bildungseinrichtungen, sie

christlich zu erziehen, als eine Art Zwangsbildung versteht: »So, die ist Muslimin, die

muss jetzt äh, das Christentum muss sie kennenlernen« (Manoush 83). Diese Aussage

bezieht sich auf ihre Zeit nach der Kita. In diesemKontext spricht sie erstmals im Inter-

view an, dass sie als Muslima adressiert und ihr aufgrund dessen vermittelt wird, dass

ihr das Christentum nahegebracht werden müsse. Sie vertieft dieses Verhältnis in der

folgenden Passage:

»Ähm (1) ja, damals war das immer echt schwierig. Es gab oft Elterngespräche, (lacht)

also relativ oft. AlsomeineMutter musste äh paarmal, musste halt echt immer da hin-

laufen. […] Weil von meiner Seite aus immer dieses, ich, is-, also es war nicht immer so

wirklich kompatibelmit dem,was imUnterricht halt äh gesagtwurde, gemachtwurde,

[…] obwohl es, äh, Philosophieunterricht gab,wurde ich immer trotzdemmit in denRe-

ligionsunterricht reingesteckt, obwohl die wussten, dass ich ja ganz andere, ja, ne ganz

andere Religion hatte.« (Manoush 70–78)

Durch die Hervorhebung der Häufigkeit der Elterngespräche und die Betonung der

Tatsache, dass ihre Mutter aufgrund von Problemen Manoushs oft zur Schule kommen

musste, zeigt sich, dass sich die Otheringerfahrungen im Kindesalter zuspitzen. Dies

hängt auch damit zusammen, dass nun das System Familie durch das System Schule

mit einem Problem konfrontiert wird, was hier das erste Mal thematisiert wird. Diese

Konfrontation ist im schulischenAlltagmeistensmit Problemstellungen verbunden.Die

Schule ruft die Eltern also in diesem Fall an, weil die Religionszugehörigkeit Manoushs

für das System Schule ein Problem darstellt. Weiter beschreibt sie ihre Fremdheits-

erfahrung, also wie sie das Othering wahrnimmt, indem sie darauf hinweist, dass sie

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025 - am 14.02.2026, 05:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Drei zentrale Fallrekonstruktionen 231

in ihrer Wahrnehmung nicht so gut zum Unterricht passt. Interessant dabei ist, dass

sie den Satz mit »von meiner Seite aus« einleitet. Dies erweckt den Eindruck, dass sie

sich selbst für die vermeintlich fehlende Kompatibilität verantwortlich macht, denn sie

hätte ebenso argumentieren können, dass das Angebot der Schule nicht zu ihrem Ver-

ständnis vonReligion oderKultur passt.Dies erfolgt allerdings darauffolgend, indemsie

problematisiert, dass sie trotz des Angebots eines Philosophieunterrichts denReligions-

unterricht besuchenmusste.Der Zwangscharakter, der oben bereits imZusammenhang

mit der Kita angeklungen ist, findet hier eine Verdeutlichung, indem sie sagt, in den

»Religionsunterricht reingesteckt« worden zu sein, was an die Schubladenmetapher

und die damit implizierte Unterwerfung erinnert.

Zusammenfassend kann im Hinblick auf dieses Kapitel festgehalten werden, dass

Manoush ihre erstenErfahrungenmitOthering inderKita verortet undhierbei vor allem

den religiösen Aspekt betont. Diese Form des Otherings spitzt sich in der Grundschul-

zeit deutlich zu und wird von Manoush als größeres Problem erlebt. Die Grundschule

erlebt sie als eine Institution, die sie erst als Muslima adressiert, danach versucht, sie

christlich zu erziehen, und ihr dann vermittelt, dass sie nicht mit dem christlichen Sys-

tem kompatibel sei. Insgesamt resümiert Manoush, dass ihre Kita- und Grundschulzeit

grundlegend von Otheringerfahrungen durchzogen ist (vgl. Manoush 26–210). Was in

Bezug auf ihre frühen Erfahrungenmit Othering ferner erwähnt werdenmuss, ist, dass

sie die deutsche Sprache erst in der Übergangszeit zwischen Kita und Grundschule voll-

ständig beherrscht. Erst zum Ende der Kitazeit findet sie laut ihrer Darstellung sozia-

len Anschluss in der Kitagruppe. Insgesamt erwähnt sie, dass es ihr während der Kita-

und Grundschulzeit schwergefallen ist, Freund*innen zu finden (vgl.Manoush 33f.). Ei-

ne richtige Freundschaft konnte erst entstehen, als sie gegen Ende der Grundschulzeit

die deutsche Sprache vollständig beherrscht und einMädchenmit bulgarischerMigrati-

onsgeschichte in die Klasse kommt.Manoush sagt, dies sei ihre erste »wahre« Freundin

gewesenund sie hätten sich »irgendwie gefunden« (Manoush 56–61).Bis zu diesemZeit-

punkt war sie die einzige Personmit Migrationsgeschichte in ihrer Klasse.

Durch die hier dargestellten Ausführungen kann gezeigt werden, welche Erfahrun-

gen Manoush mit Othering macht und wo sie den Beginn derselben verortet. Im weite-

ren Verlauf des Interviews wird deutlich, dassManoushmit zunehmendem Lebensalter

mehr Handlungsfähigkeit erlangt, was auch mit dem Beherrschen der deutschen Spra-

che einhergeht. Im Folgenden werden spätere Otheringerfahrungen thematisiert und

anhand dieser wird diskutiert, wie Manoush Handlungsfähigkeit erlangt.

6.3.5 Otheringerfahrungen im Jugendalter und Handlungsfähigkeit

In der späteren Schulzeit macht Manoush komplexere Otheringerfahrungen als zuvor.

ImZentrumstehennunnichtmehr allein die Bestrebungen der Schule,Manoush christ-

lich zu erziehen, sondern allgemeinere Erfahrungen, die sie mit den oben bereits er-

wähnten ethno-natio-kulturellen Zugehörigkeitsordnungen macht. Im Folgenden wird

vorgestellt, wie sich Manoush in ihrer Erzählung zu dieser Form des Otherings positio-

niert.Manoush spricht imEinzelintervieweineErfahrung an,die sie als Elfjährige in der

Schule macht und in der sie als »Iranerin« adressiert wird:

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025 - am 14.02.2026, 05:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

»Du wirst immer in so ne Schublade gesteckt. Als Zehnjährige. Als Elfjährige wirst du

in so ne Schublade gesteckt. Die anderen natürlich, die gehen vom selben aus, was die

Lehrer zu dir sagen. Äh, ja hier: ›Und wie schaut’s aus im Iran? Und ja hier, Atombom-

be. Und hier und da.‹ Machst du dir in dem Alter schon Gedanken? Überhaupt nicht.«

(Manoush 109–113)

Mit dieser Adressierung geht einher, dass sie als Expertin für den Iran herangezogen

wird und vor der ganzen Klasse Fragen zum umstrittenen Atomprogramm des Landes

beantworten muss. Dies bringt Manoush in die unangenehme Situation, dass sie sich

als Kind zu einem politischen Verhältnis positionierenmuss, zu dem sie sich offensicht-

lich nicht positionieren kann. Diesbezüglich muss auch erwähnt werden, dass der Dis-

kurs über das iranische Atomprogrammmeistens damit einhergeht, dass der Iran eine

potenzielle Bedrohung für den Westen darstellt.26 Neben der Schubladenmetapher, die

sich in Manoushs biografischer Erzählung als Sinnbild für Othering und Unterwerfung

wiederholt, erwähnt sie hier noch ein anderes Verhältnis, das bisher noch nicht thema-

tisiert wurde: die Bedeutung der hegemonialen Position des Lehrers imKlassenkontext.

Manoushmuss sich somit nicht nur vor dem Lehrer, sondern vor der ganzen Klasse, die

in ihrer Wahrnehmung die Auffassung des Lehrers affirmiert, zu diesem Diskurs po-

sitionieren.27 Manoush bewertet dieses Ereignis wie folgt: »Das war total krass, echt«

(Manoush 117). An einer anderen Stelle resümiert Manoush, dass sie häufig Otheringer-

fahrungenmit Lehrkräften gemacht hat (vgl. Manoush 61–65).

Aber auch außerhalb der Schule macht sie Erfahrungen mit Othering, die auf ihre

Herkunft bzw. auf ihre natio-ethno-kulturelle Zugehörigkeitskonstruktion rekurrieren.

In einer anderen Sequenz spricht Manoush über Otheringerfahrungen, die sie im Kon-

text von Zweierbeziehungenmacht:

»Auch, wenn du irgendwie, sag ich mal, nen Jungen kennengelernt hast oder so. ›Ach

ja die Iraner so und so. Ihr seid doch voll streng. Ihr steinigt Frauen.‹ Immer wieder die-

ses: ›Ihr steinigt Frauen, ihr müsst ein Kopftuch tragen. Frauen werden doch bei euch

geschlagen, ich hätte Angst vor deinen Brüdern.‹ (lacht) Das sind halt diese Klischees

(wird gelacht gesprochen).« (Manoush 330–334)

Manoush macht hier durch die Wiederholung des Personalpronomens »ihr« auf eine

pauschalisierende Zuschreibung aufmerksam, mit der sie von einem potenziellen Lie-

bespartner adressiertwird.Demnachwird sienichtmehr als Individuumangesprochen,

sondern alsMitglied der Gruppe der »Iraner«.Diese Adressierung geht ähnlichwie oben

26 Der deutschsprachige Blog STOP THE BOMB arbeitet schon seit Jahren zu diesem Thema (vgl.

STOP THE BOMB 2020). Eine kritische Auseinandersetzung damit, wie dieser eben angeführte

Westen diskursiv hergestellt wird, findet sich in Halls (2012a [1994]) einflussreichem Aufsatz Der

Westen und der Rest: Diskurs und Macht.

27 Von einem ähnlichen Vorfall berichtet Nadia Shehadeh (2019) in ihrem autobiografischen Essay

Gefährlich. Auch sie muss sich vor der Klasse zu den Adressierungen eines Lehrers positionieren.

Sie beschreibt dies wie folgt: »[A]ber auf einen Lehrer hörteman schließlich. Ich sowieso, denn ich

wollte mit meinem Migrationshintergrund gute Noten haben, und da gehörte die richtige Auf-

merksamkeitsperformance zum Standardrepertoire« (ebd., 124).

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025 - am 14.02.2026, 05:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Drei zentrale Fallrekonstruktionen 233

mit einem spezifischen Diskurs über den Iran einher. Diesem Diskurs zufolge werden

Frauen im Iran unterdrückt, was am Beispiel der Steinigung und anderer Formen von

Gewalt sowie am Tragen des Kopftuchs behauptet wird. Darüber hinaus bezieht sich

dieser Diskurs aber nicht nur auf Menschen, die im Iran leben, sondern auch auf Men-

schen, die bspw. inDeutschland leben,was dadurch verdeutlicht wird, dass der potenzi-

elle Liebespartner anspricht, er hätte Angst vor Manoushs Brüdern. Diese Aussage ver-

weist auf einen alltagsrassistischen Diskurs, derMädchen und junge FrauenmitMigra-

tionsgeschichte schnell in Verbindungmit einer vermeintlichen patriarchalen Ordnung

bringt.28 DassManoush diese Aussage imKonjunktivwiedergibt, kann einHinweis dar-

auf sein, dass es eventuell nicht zu einer Liebesbeziehung kam.Derartige Aussagen kön-

nenzurFolgehaben,dassFrauenwieManoushNachteile aufdemLiebesmarkt bzw.dem

spätkapitalistischen »Heiratsmarkt« (Illouz 2012, 101ff.) befürchtenbzw.dass sie sichder

Nachteile bewusstwerden,die sie auf ihmhaben.ManoushsLachenamSchlusskannda-

hingehend interpretiert werden, dass sie diese Form der Pauschalisierung (»Klischees«)

im Interview ins Lächerliche zieht.

Beidehier beschriebenenOtheringerfahrungengehenmitEinschränkungen fürMa-

noush einher. In der zuletzt beschriebenen Erfahrung wird deutlich, dass sich verschie-

dene diskursive Vorstellungen von Geschlechterverhältnissen, Religion und natio-eth-

no-kultureller Zugehörigkeit intersektional überkreuzen. Im Interview resümiert Ma-

noush, dass sie keine Lust mehr hat, sich zu solchen Zuschreibungen zu positionieren:

»Wieso musst du dich halt ständig dafür rechtfertigen? Kein, also einfach keine Lust

mehr […]. Nein, jetzt entsch-, äh jetzt übertreibt es nicht. […] Befass dich doch einfach

mal selber damit. So und verbring doch einfach Zeit mit uns und schau es dir doch ein-

fach mal an‹.« (Manoush 335–340)

Durchdie einleitende Frage artikuliert sie zumerstenMal im Interview,dass die Positio-

nierung,mit der sie adressiert wird, von ihr als Druck empfunden wird, sich rechtferti-

gen zumüssen.Durch die Antwort auf diese Fragemacht sie deutlich, dass sie sich nicht

mehr zu solchenDiskursen positionierenmöchte,was alsWiderstandspraxis aufgefasst

werden kann. Aus einer subjektivierungstheoretisch informierten Perspektive bedeutet

dies, dass Manoush hier die Kette der Normzitierung unterbricht, um nicht mehr der

Adressierung des Gegenübers zu entsprechen (vgl. Butler 2015 [1997], 95).Das abgehack-

te »entsch-« könnte »entschuldige dich«, aber auch »entspann dich« bedeuten. Vor al-

lem Letzteres wäre eher in Verbindung mit dem darauffolgenden Ausdruck »übertreibt

es nicht« zu bringen.Durch diesen RekursmachtManoush deutlich, dass es sich bei den

Adressierungen umÜbertreibungen handelt, wodurch diese gleichermaßen dekonstru-

iert werden. Die Bezeichnung »uns«, die hier sehr selbstbewusst wirkt, kann als wider-

ständige Gegenerzählung zur Zuschreibung »ihr« verstanden werden. Im Anschluss er-

mutigt sie die adressierenden Personen dazu, selbst an der Dekonstruktion zu arbeiten,

28 »Mädchen und junge Frauen [werden in diesemDiskurs; Anm.M. T.]] oft vorschnell als Opfer einer

patriarchal geprägten Kultur bzw. einer kulturell geprägten ungleichenGeschlechterordnung kon-

zeptionalisiert, welche durch Ehemänner, Väter, Brüder und andere männliche Verwandte durch-

gesetzt wird.« (Riegel 2010, 249)

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025 - am 14.02.2026, 05:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

indem sie sie einlädt, Zeit mit ihr und den Menschen, denen ebenfalls diese natio-eth-

no-kulturelle Zugehörigkeit zugeschriebenwird, zu verbringen. Im folgenden Zitat gibt

Manoush einen vertieften Einblick,wie sie sich selbst innerhalb solcher Fremdzuschrei-

bungen positioniert:

»Wobei ich selber finde, Kultur ist sowieso, Kultur, äh, heißt nicht gleich äh, die Nor-

men, dass du die aus deinem Land mitbringst. Das sind deine eigenen, finde ich. Das

kannst du ja selber definieren. Deine Kultur, die du selber auslebst.« (Manoush 67–69)

Manoush bringt hier einerseits die natio-ethno-kulturelle Zugehörigkeitskonstruktion

mit der nationalstaatlichen Herkunft undmit Normen in Verbindung, andererseits legt

sie aber dar, dass diese Zugehörigkeit selbst gestaltet werden kann und nicht zwangs-

läufig den Normen der konstruierten Herkunft unterworfen sein muss. Diesbezüglich

spricht sie davon, Kultur auszuleben. Ausleben ist in diesem Zusammenhang ein in-

teressanter Begriff, der dahingehend interpretiert werden kann, dass Manoush damit

meint, das Leben ohne Einschränkungen genießen zu können. Somit kann ihr Rekurs

auf die Redewendung bedeuten, dass sie ihre eigene natio-ethno-kulturelle Zugehörig-

keit ohne irgendwelche Einschränkungen bzw. ohne einschränkende kulturrassistische

Adressierungengenießenmöchte.SofernderBegriff »ausleben«aber jenseits diesesVer-

ständnisses gedeutet wird, weist er noch auf eine interessante örtliche und zeitliche Di-

mension hin. Während mit dem Präfix aus meistens eine Bewegung aus etwas heraus

beschrieben wird, kann mit dem Substantiv Leben eine zeitliche Episode, z.B. eine Le-

bensphase oder das ganze Leben, beschrieben werden. Vor diesem Hintergrund kann

Manoushs Aussage dahingehend interpretiert werden, dass sie sich aus den kulturras-

sistischen Adressierungen herausbewegt. Als Referenzrahmen kann das Leben bzw. die

Lebensgeschichte erachtet werden. Insgesamt kannManoushsDarstellung in Bezug auf

Handlungsfähigkeit undWiderstandalsUnterwanderungeinesdominantenVerhältnis-

ses bezeichnet werden, die vor allem durch Resignifizierung erfolgt. Demnach positio-

niert sichManoush zu demDiskurs,mit dem sie adressiert wird und der hier durch den

Begriff »Kultur« umschrieben wird, durch eine Aneignung und Umdeutung desselben.

In ihrerDarstellung präsentiert sie sich aufgrund der selbstbewussten Erzählung als wi-

derständig Handelnde. Im nächsten Abschnitt, der maßgeblich an diese Ausführungen

anschließt, wird diese Form der Handlungsfähigkeit noch ausführlicher diskutiert.

6.3.6 Handlungsfähigkeit als Prozess

Manoush stellt ihre Handlungsfähigkeit im Kontext von Othering prozesshaft dar. An-

hand der Darstellung ihres Umgangs mit Traditionen und Bräuchen kann dies veran-

schaulicht werden:

»Genau, ja, meine deutschen Freunde. Ja, du wirst schon so bisschen so wie die. Also

in dem Sinne, dass du halt äh, du hast dieselben Interessen. […] Ähm und einfach du

[…] kommst von deiner Art, von deiner Herkunft irgendwie bisschen weg. Also das war

jedenfalls bei mir so. Ich habmich nicht mehr für die iranischen Feiertage interessiert.

Ich hab mich nicht mal irgendwie für die Gebräuche interessiert. Also es war für mich

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025 - am 14.02.2026, 05:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Drei zentrale Fallrekonstruktionen 235

komplett weg damit. Weg damit. Ich gingmit zu ähm, inWeihnachtstagen war ich bei

Freunden dabei. […] Also es ist, war ich so ein bisschen das Iranische beiseitegelegt.«

(Manoush 254–264)

Manoush spricht hier über binäre natio-ethno-kulturelle Konstruktionen, die im Kon-

text vonmehrheitsgesellschaftlichemOthering entstehen können. Demnach beschreibt

sie einerseits ihre »deutschen Freunde«, die als Teil derMehrheitsgesellschaft aufgefasst

werden können, und andererseits sich selbst als nicht zur Mehrheitsgesellschaft zuge-

hörig. Im Gegenzug zu oben, wo sie solche Zugehörigkeitskonstruktionen als »Kultur«

beschreibt, verwendet sie in dieser Sequenz die Formulierungen »Herkunft« und »das

Iranische«. Ihre Darstellung, ein bisschen so zu werden wie die Mehrheitsgesellschaft,

erinnert an dominante Assimilationsdiskurse (vgl. kritischMecheril,CastroVarela 2010,

46ff.), allerdings wird durch die einschränkende Formulierung »ein bisschen« und da-

durch, dass sich dieses Werden vor allem auf die gemeinsamen Interessen beschränkt,

schnell deutlich, inwiefern sich Manoush gegen die Vereinnahmung durch solche Dis-

kurse wehrt. Gleichfalls beschreibt sie, dass sie sich zu einem bestimmten Zeitpunkt ih-

rer Biografie nicht mehr für die iranischen Feiertage und Bräuche interessiert und im

Gegenzug dazuWeihnachtenmit ihren deutschen Freund*innen gefeiert hat. Hier ent-

steht der Eindruck, dass nur binäre Optionen existieren, was aber gleichermaßen auch

wieder eingeschränktwird, indemManoush sagt, sie habe das »Iranische« nur »ein biss-

chen« beiseitegelegt.Manoush könnte das »Iranische« demnach einfachwieder aufneh-

men oder es eben nur noch ein bisschen aufnehmen oder es bspw. verfremdet aufneh-

men.29 Dies kann in einen Zusammenhangmit dem oben vorgestellten Umgangmit der

natio-ethno-kulturellen Zuschreibung »Kultur« gebracht werden. Manoush reflektiert

diesen in der folgenden Sequenz:

»[A]lso ich glaub, der beste Blick für mich war einfach, ich hab da so ne Art Erlösung

gefunden, indem ich auch, so bisschen die Mitte gefunden habe. So bisschen sagen

können: ›Okay, ein Stückchen davon, ein Stückchen davon.‹ Und ähm, war da halt auch

sehr überzeugt von meiner eigenen Meinung. Das hat mich auch dann ziemlich ge-

stärkt auch, dass ich einfach gesagt hab: ›Okay, ich form mir jetzt meine eigene Her-

kunft, ich form mir jetzt meine eigene Kultur […]‹.« (Manoush 263–271)

Das Aufbrechen der oben dargestellten Binarität wird in dieser Passage dadurch ver-

deutlicht, dass Manoush erklärt, sich in der »Mitte« zu positionieren, was bedeuten

könnte, dass sie sich zwischen den binären Subjektpositionen positioniert. Besonders

29 Ein ähnlicher Gedankengang findet sich auch in einemAufsatz Derridas, in dem er beschreibt, wie

in der (dekonstruktivistischen) Philosophiemitwissenschaftlichen Begrifflichkeiten umgegangen

werden kann. Demnachmuss ein Begriff nicht zwangsläufig für immer beiseitegelegtwerden: »Die

andereMöglichkeit […] bestünde […] darin, alle diese alten Begriffe […]wieWerkzeuge, die noch zu

etwas dienlich sein können, aufzubewahren und nur hier und da die Grenzen ihrer Brauchbarkeit

anzuzeigen.Mangesteht ihnen keinenWahrheitswert undkeine strengeBedeutungmehr zu,man

wäre sogar bereit, sie bei Gelegenheit aufzugeben, für den Fall, daß passendere Werkzeuge zur

Hand sind« (Derrida 1990, 124). Im Fall vonManoushwird gleich ersichtlich, wie dieses passendere

Werkzeug aussehen kann.

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025 - am 14.02.2026, 05:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

anschaulich wird dies, wenn sie beschreibt, dass sie gewissermaßen von jeder Zuge-

hörigkeitskonstruktion etwas aufgreift, was sie durch die Betonung ihrer »eigenen

Meinung« unterstreicht. Die Positionierung im Da-Zwischen entspricht einer hybriden

Subjektposition (vgl. etwa Bhabha 2011). Damit handelt Manoush widerständig, da sie

in ihrer Erzählung darstellt, wie sie sich den oben vorgestellten ethno-natio-kulturellen

Adressierungen performativ entzieht. Insgesamt geriert sie sich in der eben zitierten

Sequenz wieder selbstbewusst als handelndes Subjekt, was sie zum Ende des Zitats

verdeutlicht, indem sie beschreibt, dass sie ihre Identität konstruiert und nicht die ande-

ren. Sie verwendet für diese Konstruktion nicht die Kategorie »Identität«, sondern die

Begriffe »Kultur« und »Herkunft«. Sich eine Identität selbst zu konstruieren, kann als

resignifizierende Antwort auf die Adressierungen derMehrheitsgesellschaft verstanden

werden. Diese Resignifizierung erfolgt, indem die Adressierungen hybridisiert werden.

Diese Form der widerständigen Handlungsfähigkeit geht für Manoush mit Selbstwirk-

samkeit einher, was deutlich wird, wenn sie sagt, dass sie dadurch »gestärkt« wird und

vor allem »Erlösung« findet. Letztere Formulierung kann im religiösen Zusammenhang

mit der Befreiung vomBösen bzw. vomNegativen übersetzt werden.Diese Verwendung

betont abermals, inwiefern Manoush die Otheringerfahrungen, die sie gemacht hat,

als Belastungen wahrnimmt und inwiefern der von ihr gewählte Umgang damit als

Befreiung wahrgenommen wird.

Mit der dargestellten Erzählung kann an eine Fallrekonstruktion aus Christine

Riegels Jugendstudie angeschlossen werden, in der eine junge Frau ein »biografische[s]

Selbstbild [vertritt], ›von allem etwas‹ zu sein« (Riegel 2004, 223). Riegel schreibt in

Bezug auf die Interviewpartnerin: »In diesem – über diesen konkreten Fall hinaus ver-

allgemeinerbaren – Bedeutungs-Begründungszusammenhang und Möglichkeitsraum

können sich andere junge Frauen in vergleichbarer Lage wieder entdecken« (ebd.). Mit

Manoushs eben rekonstruierter Handlungsfähigkeit, in der sie ihre Mitte findet bzw. sich

ihre Stückchen nimmt, kann veranschaulicht werden, inwiefern sie von allem etwas ist.

Die gesamte Ausführung verdeutlicht, inwiefern Handlungsfähigkeit in Manoushs

biografischer Erzählung prozesshaft dargestellt wird. Grundsätzlich – und dies vor al-

lem imKontext der oben dargestelltenOtheringerfahrungen – scheintManoushmit zu-

nehmendemAlter auchmehrHandlungsfähigkeit zu erlangen.Die selbstbewusste Dar-

stellungdieserhybridenFormderHandlungsfähigkeit kannalswiderständigePraxis ge-

gendominante natio-ethno-kulturelle Adressierungen aufgefasstwerden. Im folgenden

Abschnitt wird eine neue Thematik eröffnet: Manoushs Otheringerfahrungen mit der

Polizei im Kontext von Racial Profiling.

6.3.7 Otheringerfahrungen mit der Polizei im Kontext von Racial Profiling

Manoush erzählt in der Gruppendiskussion von einer Polizeikontrolle, die sie im Alter

von 15 Jahren erlebt hat, und betont dabei, inwiefern sie diesbezüglich das Gefühl belas-

tet, als andere behandelt zu werden. Die Kontrolle ereignete sich an einem Bahnhof, als

sie mit einer Freundin, die keine Rassismuserfahrungen macht, einen Tagesausflug in

die nächstgelegene Großstadt macht:

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025 - am 14.02.2026, 05:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Drei zentrale Fallrekonstruktionen 237

»Und […] gerade am Bahnhof sind Polizei, die sind immer da. Und ahm, wie viel auch

kontrolliert wird. Und das hab ich auch ganz oftmitgekriegt, wie oft, wie krass die Aus-

länder kontrolliert werden. Wie krass. ICH wurde auch kontrolliert und das fand ein-

fach so krass, weil ich bin einfach, seitdem ich ein Jahr alt bin, lebe ich inDeutschland.«

(Manoush in GD3 298–302)

Manoush betont hier die Präsenz der Polizei am Bahnhof (»immer da«) und die Häufig-

keit der dortigen Kontrollen. Interessant dabei ist, dass sie die Beschreibung der Kon-

trollen im Passiv formuliert. Ihre Beschreibung vermittelt beim Lesen einen Eindruck

derObjektivität,waswiederum impliziert, dass diese Beobachtung in erster Linie nichts

mit ihr selbst zu tun hat. Dementsprechend ist auch zu verstehen, dass sie formuliert,

davon »mitgekriegt« zu haben, in welcher Häufigkeit und in welcher Intensität dort Ra-

cial Profiling erfolgt. Sie spricht aber nicht vonRacial Profiling, sonderndavon,dass »die

Ausländer« kontrolliert werden. Auch über die von der Polizei kontrollierten Personen

spricht sie imPassiv.Dabei ist allerdings nicht ersichtlich,wer genaumit demKonstrukt

»Ausländer« bezeichnet wird. Angenommen werden kann hier aber, dass es sich dabei

um Personen handelt, die Rassismuserfahrungen machen. Im Folgesatz kommt es zu

einemWendepunkt in der Erzählung, der Aufschluss über das Verhältnis und auch über

die Bezeichnung »Ausländer« gibt. Da Manoush durch die laute Aussprache des Perso-

nalpronomens »ICH« skandalisiert, dass auch sie kontrolliert wurde, kann davon ausge-

gangen werden, dass Manoush nicht der Auffassung ist, von der Mehrheitsgesellschaft

oder gar der Polizei als »Ausländerin« betrachtet zu werden.Wie oben bereits beschrie-

ben, artikuliert sie verschiedene Otheringerfahrungen und benennt dabei auch Alltags-

rassismus (siehe Kapitel 6.3.3). Vor dem Hintergrund ihrer anderen Otheringerfahrun-

gen kann nun interpretiert werden, dass die rassistische Situation am Bahnhof für Ma-

noush über das Maß des von ihr beschriebenen Alltagsrassismus hinausgeht. Demnach

skandalisiert sie nicht nur, dass sie kontrolliert, sondern dass sie darüber hinaus rassis-

tisch adressiert wird. Um dieses Verhältnis zu benennen, bedient sie sich der Konstruk-

tion »Ausländer«. Eine Zuspitzung erfährt diese Skandalisierung, indem sie betont, wie

lange sie schon in Deutschland lebt. Diesbezüglich charakterisiert sie die Kontrolle als

besonders »krass«. Die Problematik, die Manoush hier beschreibt, kann interpretativ in

dreiSchrittenverdeutlichtwerden: 1) Siepositioniert sichalsPerson,die i.d.R.nichtkon-

trolliert wird. Dies verdeutlicht sie, indem sie sagt, dass die anderen (»Ausländer«) kon-

trolliertwerden, jedochnicht sie selbst.Untermauertwirddiesdannnochdamit,dass sie

erklärt,wie lange sie schon inDeutschland lebt.Somit kanngemutmaßtwerden,dass sie

sich in diesemKontext als Nichtausländerinpositioniert. Diese Kategorie ist unabhängig

vom staatsbürgerlichen Status als das binäreGegenstück zur KategorieAusländer zu ver-

stehen. 2) Sie skandalisiert Racial Profiling an Bahnhöfen, ein Verhältnis, das sie schon

oft beobachten konnte. In ihrer Darstellung sind Personen, die der Kategorie »Auslän-

der« zuzuordnen sind, von dieser Praxis betroffen. Dies wiederum impliziert, dass sie

nicht von Racial Profiling betroffen ist bzw. bisher nicht betroffenwar. 3) Sie erlebt einen

Konflikt, als sie selbst von der Polizei kontrolliert wird, da sie sich, wie im ersten Schritt

beschrieben, nicht als Ausländerin positioniert.

Die Erzählung macht deutlich, inwiefern diese Kontrolle von ihr als Konflikt wahr-

genommen wird und inwiefern hier das Gewicht dieser Otheringerfahrung betont

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025 - am 14.02.2026, 05:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

wird. Auch vor dem Hintergrund ihrer bisher geschilderten Otheringerfahrungen, die

sie bspw. im Bildungsbereich oder im Privatleben macht, wird die Otheringerfahrung

mit der Polizei anders dargestellt, da sie mit einer anderen Skandalisierung einher-

geht. Dies könnte damit zusammenhängen, dass sie die Erfahrung mit der Polizei als

besonders belastend erlebt, weil ihr von der deutschen Polizei unterstellt wird, keine

deutsche Staatsbürgerin zu sein, obwohl sie sich so fühlt. Die ganze Kontrollsituation,

die sich hier im Rahmen von Racial Profiling abspielt, kann also vor dem Hintergrund

von Manoushs skandalisierender Erzählung als nationalstaatliche Diskriminierung be-

zeichnet werden (vgl. Melter 2015a, 7ff.; Melter 2017, 594; vgl. weiterführend für weitere

Umgangsformen in solchen Situationen Scherr, Breit 2020, 131ff.; vgl. weiterführend

zur Rolle der Nation in natio-ethno-kulturellen Zugehörigkeitsordnungen Yıldız 2009,

69). Zu berücksichtigen ist hier auch, welches Gewicht der polizeilichen Anrufung bzw.

Adressierung beigemessen werden muss, was im vierten Kapitel dieser Arbeit unter

Rückgriff auf das Gewaltmonopol verdeutlicht wurde (siehe Kapitel 4.1). Im Folgenden

geht Manoush detaillierter auf die Polizeikontrolle ein:

»So, äh und ich wurde ganz lautstark aufgefordert, meinen Ausweis vorzuzeigen, und

was ich da vorhabe, und ich wurde richtig, also ich wurde extrem abgefragt, ja ne: ›[…]

Wo wollen Sie hin? Woher kommen Sie? Wo wohnen Sie?‹ […] Und äh, ja, habe ich

mein Ausweis vorgezeigt. Keine Ahnung, so gefühlt viertel Stunde standen die dann,

da hatte ich noch keine deutsche Staatsangehörigkeit. So mit nem iranischen Reise-

pass standen die da und haben den richtig studiert. Und ich kammir vor nebenmeiner

deutschen Freundin so-. ›Hey, tut mir leid. (wird geflüstert gesprochen) Ist mir super

peinlich gerade, ich weiß nicht, was sie da gerademachen (wird geweint gesprochen).‹

Oh Gott und die haben mir nichts erklärt. Worum es ging, wieso die mich gefragt ha-

ben,was da dabei fürHintergründedahinterstecken.Nichts.Nichts. Also,wie fühlst du

dich dann?Wieso werde ich denn gerade von der Polizei in so ne Schublade gesteckt?«

(Manoush in GD3 302–317)

Aufgrund der beschriebenen Deutlichkeit (»ganz lautstark«), mit der sie aufgefordert

wird, sich auszuweisen, kann davon ausgegangen werden, dass die Aufforderung, die ja

ohnehin in einem öffentlichen Raum erfolgt, auch für andere zu vernehmen war. Somit

hat die Kontrolle auch eine Außenwirkung: Alle Personen, die im Moment der Kontrol-

le an Manoush vorbeigehen, können sehen, dass sie kontrolliert wird und dass sie von

der Polizei als potenzielle Verdächtige kriminalisiert wird.Weiter berichtet sie vom ver-

hörartigen Charakter der Kontrolle, die sie mit dem Adjektiv »extrem« umschreibt. Die

Dauer und die Intensität dieser Passkontrolle lassen darauf schließen, dass Manoushs

Otheringerfahrung hier noch eine Intensivierung erfährt. Die ganze Kontrolle wird von

ihr als unangenehm empfunden und sie macht deutlich, dass sie ihr vor allem vor ihrer

Freundin peinlich ist. Der Satz »Und ich kam mir vor neben meiner deutschen Freun-

din so-« bricht plötzlich ab und könnte eventuell mit »gedemütigt vor«30 oder »schlecht

30 Auch in der Studie von Suvi Keskinen et al. wird die Kontrolle in der Öffentlichkeit, bei der ande-

re Personen zusehen können, mit Demütigung in Verbindung gebracht (vgl. Keskinen et al. 2018,

74ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025 - am 14.02.2026, 05:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Drei zentrale Fallrekonstruktionen 239

vor« vervollständigt werden. An dieser Stelle ist auffallend, dass sie nochmals die na-

tionalstaatliche Positionierung der Freundin betont. Interpretativ könnte diese Auffäl-

ligkeit darin begründet sein, dass die Freundin ähnlich der Mehrheitsgesellschaft eher

selten oder gar nie von der Polizei kontrolliert wird. Und selbst wenn es zu einer Kon-

trolle kommen sollte, ist anzunehmen, dass die Polizei einen deutschen Pass nicht mi-

nutenlang begutachten muss. Darüber hinaus beschreibt Manoush das unangenehme

Gefühl einer Beschränkung ihrer Handlungsfähigkeit: Sie weiß während der Kontrolle

weder, wie die Kontrolle weiter ablaufen wird, noch warum sie überhaupt kontrolliert

wird. Sie skandalisiert diese Unterwerfung, indem sie kritisiert, dass ihr der Vorgang

währenddessennicht transparent gemachtwird.DerweinendeTonfall wie auch die rhe-

torischen Fragen am Ende der Passage verdeutlichen, wie sehr sie diese Intransparenz

belastet. Mit der abschließenden Frage bestätigt sie einerseits, dass sie die Erfahrung

macht, als andere behandelt zu werden, indem sie auf die oben vorgestellte Schubla-

denmetapher rekurriert, und andererseits problematisiert sie, dass sie diese Erfahrung

»gerade« mit der Polizei macht. Die Verwendung des Partikels »gerade« kann vor dem

Hintergrund der oben ausgeführten Interpretationen dahingehend verstandenwerden,

dass Manoush dadurch ihre Enttäuschung oder auch ihre Wut zum Ausdruck bringt,

dass sie nicht nur im Alltag, sondern nun auch noch von einer staatlichen Behörde dis-

kriminiert wird – und dies, obwohl sie sich selbst als Nichtausländerin positioniert.

Manoushs Erzählung verdeutlicht, wie unangenehm und belastend die Polizeikon-

trolle für sie ist. Einerseits hat die Kontrolle, mit der eine kriminalisierende Verdächti-

gung einhergeht, eine große Außenwirkung auf die Freundin wie auch auf andere Pas-

sant*innen (vgl. zur Außenwirkung bei Racial Profiling Basu 2016, 90f.; Keskinen et al.

2018, 74ff.). Andererseits wird aus der Erzählung ersichtlich, dass vor allemdie national-

staatliche Diskriminierung für Manoush eine große Belastung darstellt. Im Folgenden

wird eine andere ErfahrungManoushs dargestellt, die in einem Zusammenhangmit ei-

nem Polizeieinsatz steht und als Folge desselben betrachtet werden kann.

6.3.8 Gewalterfahrungen infolge von Polizeieinsatz

Manoush wird im Alter von fünfzehn Jahren infolge eines Ladendiebstahls, an dem sie

beteiligt ist, festgenommen und von der Polizei nach Hause gebracht. Der Kontakt mit

der Polizei läuft laut ihrer Erzählunggewaltfrei und sogar korrekt31 ab, jedochwird sie zu

Hausemit körperlicher Gewalt für denRegelverstoß bestraft. Im Folgendenwird sowohl

auf Manoushs Darstellung der Festnahme- und Gewalterfahrung eingegangen als auch

auf die Ängste, die sie diesbezüglich während der Festnahme und beim Verschanzen in

ihrem Zimmer entwickelt. Der Abschnitt beginnt mit einer Sequenz aus der Gruppen-

diskussion, in der sie davon erzählt, wie sie nach der Festnahme vor dem Haus, in dem

sich die familiäreWohnung befindet, im Polizeiauto sitzt und ihre Angst vor der Reakti-

on ihrer Brüder artikuliert:

»Ja, also ich hab denen eigentlich gesagt: ›Hey passtmal auf, es kann richtig eskalieren,

äh, ich habe Angst vor meinen Brüdern, also es kann sein, dass die mich auch schlagen

31 »Eigentlich waren die ganz cool« (Manoush in GD3 131).

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025 - am 14.02.2026, 05:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

werden und so. Äh, ich kann nicht hochgehen.‹ Und ähm, ne, es ist, die meinten halt,

die müssen halt Regeln befolgen. ›Wir müssen mit ihnen hochgehen, das ist nun mal

so‹.« (Manoush in GD3 132–136)

Manoush verwendet in ihrer Darstellung womöglich das Adverb »eigentlich«, um den

Gehalt ihrer Aussage zu betonen, dass es gleich zur Eskalation zwischen ihr und ihren

Brüdern kommen kann. Weiter betont sie, mit welcher Deutlichkeit sie der Polizei er-

klärt, dass sie aufgrund der befürchteten Gewalterfahrung Angst vor ihren Brüdern hat.

Am deutlichsten wird dies, als der Polizei gegenüber äußert, dass sie aufgrund dessen

nicht nach Hause (»hochgehen«) gehen kann. Sie macht deutlich, dass die Polizei unter

Berufung auf eine Manoush gegenüber nicht begründete Regel nicht auf ihren Wunsch

eingeht. Dass die Angst von Manoush keineswegs unbegründet ist, wird weiter unten

noch deutlich, doch zuvor wird eine Stelle aus dem Einzelinterview zitiert, an der sie

ihre Bitte an die Polizei detaillierter darstellt:

»[U]nd ähm, da habe ich sie echt äh, angebettelt, wirklich angebettelt, dass die mich

nicht nach Hause fahren, oder mich halt nur vor der Haustür raus lassen. […] Dass, äh,

bitte, ich hab einfach Schiss, dass ich irgendwie eine geklatscht kriege oder sonst was,

oder irgendwie meine Brüder. Ich hab richtig, na ja, ich hatte schon, in der Hinsicht

hatte ich super Angst vor meinen Brüdern gehabt.« (Manoush 435–441)

An dieser Stelle konkretisiert sie die Deutlichkeit, mit der sie die Polizei bittet, sie nicht

in die Wohnung zu begleiten. Mit der Formulierung des Anbettelns betont sie, in wel-

cher misslichen und bedürftigen Lage sie sich befunden hat. Zudem konkretisiert sie

ihre Angst vor dem Nachhausebringen. So lässt die Formulierung »irgendwie eine ge-

klatscht kriege oder sonst was« offen, ob sie von den Brüdern oder von anderenMitglie-

dern der Familie geschlagen oder in einer anderen Art undWeise Gewalt erfahren wird.

Gleichermaßen kristallisiert sich in der Passage auch heraus, welche Rolle die Brüder

bei dieser Angst spielen. An die Aussage »irgendwie eine geklatscht« schließt direkt die

Formulierung »oder irgendwie meine Brüder« an. »Irgendwie« kann hier dahingehend

interpretiert werden, dass unklar ist, inwiefern die Brüder Gewalt anwenden, sie aber

dennoch befürchtet, dass sie Gewalt anwendenwerden.Direkt imAnschluss schließt sie

die Erzählung mit der Betonung ihrer Angst (»super Angst«) vor den Brüdern ab. Spä-

testens hier drängen sich die Fragen auf, warum sie Gewalt befürchtet und welche Rol-

le dabei ihre Brüder spielen. Zur Annäherung an die erste Frage kann folgende Passage

herangezogen werden:

»Und da würden die [die Brüder; Anm. M. T.] super sauer werden. Alleine schon, nicht,

dass, weil ich das gemacht habe, aber alleine schon auch unserer Eltern gegenüber,

dass ich das gemacht hab. Deswegen, dass ich das denen angetan hab. Hähm, und

ähm und unser Gesicht quasi, dass das Gesicht der Familie verloren geht.« (Manoush

443–446)

Dieses Zitat zeigt, dass die Kombination aus Ladendiebstahl und Nachhausebringen

durch die Polizei sehr folgenreich ist, da dadurch lautManoushs Erzählung das Ansehen

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025 - am 14.02.2026, 05:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Drei zentrale Fallrekonstruktionen 241

der Familie in der Nachbarschaft Schaden zu nehmen droht. Dieser Sachverhalt kann

vor dem Hintergrund der Gruppendiskussion, in der intensiv über diesen Sachverhalt

gesprochen wird (vgl. GD3 221–256), interpretativ wie folgt beschrieben werden: Dass

die Polizei ein Kind nach Hause bringt, kann für Außenstehende (Nachbar*innen) mit

der Assoziation einhergehen, dass das Kind etwas angestellt, also gegen Regeln ver-

stoßen hat. Diesbezüglich existiert ein Diskurs, dass dies das Ansehen der Familie in

der Nachbarschaft existenziell bedroht, was Manoush mit der Metapher des Gesichts-

verlusts umschreibt. Mit diesem Diskurs geht der Diskurs einher, dass die Eltern das

Kind für den Regelverstoß mit körperlicher Gewalt bestrafen müssen. Beide Diskurse

werden in der Gruppendiskussion angesprochen, indem die Teilnehmerinnen darüber

übereinkommen, dass sich diejenigen Eltern, die sie kennen, diesen Diskursen ent-

sprechend verhalten und somit ihre Kinder i.d.R. auch schlagen würden, wenn sie von

der Polizei nach Hause gebracht werden.Manoush äußert diesbezüglich sogar, dass die

Kinder derart geschlagen werden, dass die Nachbarschaft sehen kann, dass das Kind

bestraft wurde: »Du MUSST irgendwas im Gesicht danach haben. Weißt du, irgendein

Schlag ins Gesicht kriegen, dass man das sieht, dass zumindest die Nachbarn sehen,

von wegen, ey, na« (Manoush in GD3 243ff.)? DassManoush das Verb »MUSST« hier laut

ausspricht, lässt verschiedene Interpretationen zu. Es kann zum einen als überspitzte

und ironische Kritik an diesem Verhältnis verstanden werden. Zum anderen wäre es

möglich, dass Manoush sich dem eben erwähnten Diskurs anschließt und Gewalt als

legitime Erziehungsmethode ansieht. Aus Forschungen zu häuslicher Gewalt ist dies-

bezüglich bekannt, dass es einen Zusammenhang zwischen gewalttätiger Erziehung

und Akzeptanz bei den betroffenen Kindern gibt. Erleben Kinder Gewalt, ist es mög-

lich, dass sie diese als adäquate oder sogar als einzige Methode kennenlernen, sich

durchzusetzen (vgl. Lamnek, Luedtke, Ottermann, Vogl 2012, 168f.). In Anbetracht des

gesamten Interviews und auch vor dem Hintergrund von Manoushs Skandalisierung

der Gewalterfahrung ist aber eher davon auszugehen, dass sie Gewalt in der Erziehung

verurteilt.

Insgesamt wird aus der hier dargestellten Schilderung Manoushs deutlich, dass sie

vor allem infolge der Kombination bzw.Überlappung von Ladendiebstahl undNachhau-

sebringen durch die Polizei gewaltvolle Konsequenzen befürchtet. Prinzipiell gewinnt

das beschriebene Verhältnis ähnlichwie die Kontrolle amBahnhof aufgrund der Außen-

wirkung eine besondere Brisanz. Denn nicht nur Manoush, ihre Familie und die Polizei

sind bei der Situation anwesend, sondern auch die Nachbar*innen als stille, aber mora-

lisierende Beobachtende. An dieser Stelle ist unklar, ob das Geschehen tatsächlich von

Nachbar*innen beobachtet wurde oder nicht, aber das ist vor einem disziplinargesell-

schaftlichen Hintergrund auch zweitrangig, denn der Blick der anderen ist prinzipiell

immer präsent, selbst wenn diese nicht anwesend sind (vgl. Foucault 2016 [1975], 251).

Relevant ist inManoushs gesamter Darstellung vor allem, dass sie sich bewusst ist, dass

sie bestraft werden könnte. Sie geht davon aus, dass sie einerseits für den Regelverstoß

undandererseits –hier könntedieGewalt so ausuferndsein,dassdieNachbarschaft dies

bspw. in Form von äußeren Verletzungen wahrnehmen kann – für den Ansehensverlust

der Familie bestraft wird. Interessant an der Erzählung ist, dass die Eltern vonManoush

als Betroffene, denen etwas angetan wird, und die Brüder als Wütende dargestellt wer-

den. Später geht Manoush darauf ein, dass ihr Verhalten (Ladendiebstahl, von der Poli-

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025 - am 14.02.2026, 05:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

zei nach Hause gebracht werden) vor allem für einen ihrer Brüder und für ihre Mutter

sehr schlimm gewesen seinmuss (vgl.Manoush 460f.). Aus dem Interview lässt sich der

weitere Verlauf der Situation rekonstruieren: So erzählt Manoush, dass sie die Polizei

nochmals auf die drohende Gewalt hingewiesen hat. Diese hat ihr daraufhin versichert,

dass sie einen Augenblick an der Haustür stehenbleiben würde, um eine Eskalation in

der Familie zu vermeiden (vgl. Manoush 455–459). Dieses Versprechen ist eingehalten

worden, allerdings konnte die Gewalterfahrung Manoushs dadurch nicht abgewendet

werden. Im Folgenden reflektiert sie diesen Vorgang:

»Aber natürlich würden die nichts vor der Polizei machen, ist doch klar. Natürlich war-

ten die erst mal ab, bis die gehen. Und äh, Situation würde, würde, wenn, dann über-

haupt danach eskalieren. Ähm und halt nicht dann sein Gesicht zu verlieren. Na? So.

Ja. Auf jeden Fall ähm (1), dann sind die ja halt auch gegangen. […] Also die haben gar

nicht darauf vertraut, was ich gesagt hab.« (Manoush 461–467)

Dass die familiäre Gewalterfahrung nicht im Beisein der Polizei erfolgt, umschreibt sie

mit »nichts […]machen«.Dieses »machen« kann zwar für Schlagen oder Anschreien ste-

hen, kann aber auch andere Formen der Eskalation umschreiben.32 Auch hier verwen-

det sie wieder die Metapher des Gesichtsverlusts, um zu verdeutlichen, dass die Familie

nicht ihr Ansehen verlieren will. Diesbezüglich soll aber das Ansehen nicht nur vor den

Nachbarn, sondern auch vor der Polizei geschützt werden. Hier kann davon ausgegan-

gen werden, dass das Ansehen doppelt bedroht wäre, würde es zu einer Eskalation im

Beisein der Polizei kommen. Da es während ihres Beiseins augenscheinlich nicht zu ei-

ner Eskalation kommt, verlässt die Polizei in Manoushs Erzählung dann das Haus. Ihre

Enttäuschung über das Verhalten der Polizei kommt im letzten Satz des Zitats zur Gel-

tung, indem sie artikuliert, dass die Polizei nicht auf sie gehört hat.

Weiter erzählt sie,wie esdann letztlich zurEskalationgekommen ist.AndieserStelle

kann nun auf die zweite Frage nach der Rolle der Brüder zurückgekommenwerden. Die

Sequenz beginnt in demMoment, in dem die Polizei das Haus verlässt:

»Und ähm, wie gesagt, da bin ich schnell in mein Zimmer gerannt und habemeine Tür

abgeschlossen. Sodass er hätte nicht reinkommen können […]. Aber ähm, (3) ja, bin

halt den ganzen Tag in meinem Zimmer gelegen. Dann am Tag danach hatte, (lacht)

mein Bruder hat mich schon, ja, er hat mich schon geschlagen.« (Manoush 472–482)

Hierwirderstmals angesprochen,dassManoushvon ihremBrudergeschlagenwird,was

gleichsam auch ihre Angst vor den Brüdern erklärt. Unklar ist allerdings, warum sie von

ihremBruder geschlagenwird und nicht etwa von den Eltern. Anzunehmen ist, dass der

Bruder hier stellvertretend für die Eltern handelt und körperliche Gewalt als Mittel der

Disziplinierung anwendet, um die familiäre Ordnung wiederherzustellen.

Um theoretisch zu ergründen, warum eine bedrohte familiäre Ordnung wiederge-

stellt werden muss, können einerseits Bourdieus Überlegungen zur männlichen Herr-

32 So beschreiben die Teilnehmerinnen der Gruppendiskussion, dass es auch möglich sei, dass ein

Gegenstand nach ihnen geworfen würde, bspw. ein Besenstiel oder Badeschlappen (vgl. GD3

253–258).

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025 - am 14.02.2026, 05:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Drei zentrale Fallrekonstruktionen 243

schaft (vgl.Bourdieu2017) undandererseitsKathrinAudehms,ChristophWulfs und Jörg

Zirfas’ familiensoziologische Ausführungen zu Ritualen in Familien herangezogen wer-

den (vgl. Audehm,Wulf, Zirfas 2007). ImAnschluss an Bourdieu kann die familiäre Ord-

nung als »symbolische Ordnung« (Bourdieu 2017, 63ff.; im Original mit Hervorhebung)

verstanden werden, die von einem patriarchalen Herrschaftssystem gerahmt wird (vgl.

ebd.,65f.).WirddieseOrdnungbedroht,könnenFamilienmitglieder –beiBourdieu sind

esMänner, gleichfalls könnten es aber auch nichtmännliche Personen sein –Gewalt an-

wenden,umdieOrdnung aufrechtzuerhalten bzw.wiederherzustellen (vgl. ebd., 92). Im

Anschluss an Audehm, Wulf und Zirfas könnte ein solches Handeln als Ritual bezeich-

netwerden,da sie darlegen,dass die familiäreOrdnungdurchRituale reproduziertwird

(vgl. Audehm,Wulf, Zirfas 2007, 424). Die Autor*innen sehen das Ritual als Interaktion,

aus der für alle Beteiligten ersichtlich wird, wer Autorität besitzt: »[D]enn im Vollzug

der rituellen Interaktionen werden die Konstruktionsprinzipien der kollektiven Autori-

täts- und Anerkennungsbeziehungen individuell inkorporiert. Die rituellen Identitäts-

zuschreibungen tragendenCharakter vonAppellenund verpflichtendie Teilnehmenden

zu einem angemessenen Verhalten« (ebd., 426). In Bezug aufManoush lässt sich nun sa-

gen, dass die Gewalterfahrung, von der sie erzählt, dahingehend als Ritual zu verstehen

ist, dass der Bruder durch die Anwendung von Gewalt seine Autorität demonstrieren

und im selben Zuge Manoush für ihr Verhalten bestrafen kann. Damit hat er zugleich

die bedrohte familiäre Ordnung wiederhergestellt. In Manoushs Erzählung findet die-

ses Ritual nicht nur im familiären Innenverhältnis, sondern auch im unmittelbaren Au-

ßenverhältnis statt, da die Nachbarschaftmiteinbezogenwird. So legtManoush in ihrer

Erzählung dar, dass vor allem das Ansehen ihrer Familie in der Nachbarschaft im Vor-

dergrund steht.

DassManoush in ihrer Erzählung in ihr Zimmer rennt und dort den ganzen Tag und

die ganze Nacht ausharrt, zeigt, wie dramatisch die Situation von ihr empfunden wird.

Dass sie ihr Zimmer erst am darauffolgenden Tag verlässt und dann von ihrem Bruder

geschlagen wird, spricht dafür, dass sie durch das Ausharren zwar handlungsfähig wird

und eine erste Eskalation abwenden kann, letztlich aber doch Gewalt erfahren muss.

DassManoush lacht, als sie vomÜbergriff erzählt, kann dahingehend interpretiert wer-

den, dass die Erzählung dieser Gewalterfahrung für sie mit Scham besetzt ist und sie

diese Schammit einem Lachen zu überspielen versucht. Eine andere Interpretation des

Lachens lässt hingegen den Schluss zu, dass sie durch das Lachen im Interview einen

humoristischen Abstand zur Tat ihres Bruders bekommt und diese damit auch retro-

spektiv diskreditieren kann. Dies kann auch so verstanden werden, dass sie im Inter-

view den Kontakt zum mehrheitsgesellschaftlich positionierten Interviewer sucht und

mit dem Lachen zum Ausdruck bringt, dass der Männlichkeitsentwurf des Bruders lä-

cherlich ist, da er nicht dem Bild einer akzeptierten Männlichkeit entspricht. Obwohl

beide Interpretationen spekulativ sind, lässt sich mit Blick auf die Sequenz hervorhe-

ben, dass Manoush durch die Angst, das darauffolgende Verschanzen in ihrem Zimmer

und die Gewalterfahrung größere Eingriffe in ihre körperliche Integrität erlebt hat.

Manoush erzählt im Interview weiter, dass sie sich während des Ausharrens in ih-

rem Zimmer überlegt hat, die Polizei von ihrem Zimmerfenster aus zurückrufen. Doch

letztlich entscheidet sie sich dagegen, eine Entscheidung, die sie wie folgt begründet:

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025 - am 14.02.2026, 05:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

»Das wollte ich echt machen, aber ich hatte dann echt Schiss davor, dass im Nachhin-

ein, wenn die das mitkriegen, also mein Bruder, dass es noch schlimmer wird, deshalb

hab ich das gelassen. Weil ich dachte: Was sollen die machen? Wenn jetzt mein Bru-

der irgendwie festgehalten wird oder sonst was, heißt es jetzt hier? NE? Ne, ich hab’s

komplett gelassen.« (Manoush 476–480)

Dass sie in Erwägung gezogen hat, die Polizei wieder zu involvieren, betont abermals

die Dramatik der Situation und vor allem ihre Angst vor der drohenden Gewalt. Dar-

über hinaus zeigt sich in ihrer Erzählung, dass sie davon ausgeht, dass die Polizei ihr in

dieser Sache gar nicht adäquat helfen kann, was mit der ersten Frage im Zitat verdeut-

licht wird. Denn so, wie oben beschrieben, geht sie davon aus, dass es in Anwesenheit

der Polizei zu keiner familiären Eskalation käme. Überdies muss festgehalten werden,

dass sie sich selbst dafür verantwortlich sieht, die Situation nicht nochweiter eskalieren

zu lassen. Dies bringt sie zum Ausdruck, indem sie problematisiert, was passieren wür-

de, wenn die Polizei ihren Bruder festnähme. Die zweite Frage (»heißt es jetzt hier?«),

die sie stellt, kann vor demHintergrund der oben geschilderten Bedrohung des familiä-

ren Ansehens interpretiert werden. So macht sie sich dahingehend Gedanken, was die

Nachbarn über die Familie denken würden, wenn nun auch noch ihr Bruder von der Po-

lizei festgenommenwürde.Die Frage könnte dann interpretativ folgendermaßenumge-

formuliert werden: Was wird jetzt über meine Familie gesprochen, nachdem auch noch

mein Bruder festgenommen wurde? Aufgrund solcher Erwägungen hat sie sich also da-

zu entschieden, die Situation nicht nochmehr eskalieren zu lassen.Dies stellt eine dop-

pelte Belastung für Manoush dar, da sie zusätzlich zu ihrer Angst vor der Gewalt auch

noch überlegen muss, wie sie einerseits ihren Bruder und andererseits das Ansehen ih-

rer Familie schützen kann.Aus Forschungen zu häuslicher Gewalt ist bekannt, »dass nur

ein geringer Anteil der tatsächlich verübten physischenÜbergriffe auf Kinder zur Anzei-

ge gelangt, z.B. weil die Opfer zu jung sind, um sich mitzuteilen, oder unter Druck ge-

setzt werden zu schweigen« (Lamnek, Luedtke, Ottermann, Vogl 2012, 147). Der Druck,

denManoush in Bezug auf das familiäre Ansehen verspürt, ist durch die Rekonstruktion

deutlich geworden.

Die Darstellung zeigt insgesamt, dass Manoush, obwohl sie in der von ihr geschil-

derten Situation nicht von Racial Profiling oder Polizeigewalt betroffen ist, eine Gewalt-

erfahrung macht, die als Gewalterfahrung infolge eines Polizeieinsatzes bezeichnet werden

kann. Die Gewalterfahrung kommt nur zustande, weil Manoush von der Polizei nach

Hause gebracht und weil dadurch das Ansehen der Familie bedroht wird. Um die fa-

miliäre Ordnung wiederherzustellen, bestraft Manoushs Bruder sie stellvertretend für

die ganze Familie, indem er sie schlägt. Weiter wird deutlich, dass Manoush, ebenfalls

zum Schutz der Familienordnung, nicht die Polizei ruft, um ihren Bruder zu schützen.

Aus Manoushs Schilderungen wird außerdem ersichtlich, wie die Angst vor der Gewalt

erlebt wird und dass sie von der Polizei keine angemessene Unterstützung bekommt.

Manoush erlebt in der hier ausgebreiteten Erzählung eine Doppelbelastung: Einerseits

fürchtet sie die Gewalt und erlebt diese dann auch, andererseits schützt sie aber ihren

Bruder, um das Ansehen der Familie nicht noch weiter zu schädigen.

Mit den Ausführungen dieses Kapitels kann grundlegend die Frage gestellt werden,

inwiefern die PolizeiMädchenwieManoush vor Gewalterfahrungen schützen kann.Die

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025 - am 14.02.2026, 05:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Drei zentrale Fallrekonstruktionen 245

größte Kritik äußert Manoush daran, dass die Polizei sie nach Hause bringt, obwohl sie

diese dezidiert über die bevorstehende Gewalt informiert. Dieser und weitere Punkte

werden im folgenden Kapitel dargestellt.

6.3.9 Kritik an Polizei

Manoush formuliert im Interview eine deutliche Kritik amVorgehen der Polizei, die vor

allem auf ihren eigenen Erfahrungen beruht. Auch die Skandalisierung der Polizeikon-

trolle amBahnhof, dieweiter oben dargestellt wurde (siehe Kapitel 6.3.7), kann als Kritik

verstanden werden. An dieser kritisiert sie vor allem, dass die Polizei ihr Vorgehen nicht

transparent gemacht hat. So wussteManoush in der Situation weder die Gründe für die

Kontrolle noch war ihr klar, wie die Situation weiter verlaufen würde. Dadurch wurde

ihre Handlungsfähigkeit von der Polizei beschränkt, was sie als sehr unangenehm dar-

stellt. Ein ähnliches Gefühl erlebt sie auch, als sie von der Polizei nach Hause gebracht

wird. Die folgende Kritik schließt an die obige Situation an, in der sie die Polizei gebe-

ten hat, sie nichtmit zur familiärenWohnung zu begleiten,umeineGewalterfahrung zu

verhindern. Sie betont den Zusammenhang vonGewalterfahrung und Polizeipraxis und

kritisiert diesbezüglich das polizeiliche Vorgehen:

»Aber nicht jetzt gleich hier ne, abnachHausemit euch. So. (2) Ich überlass euch eurem

eigenen Schicksal. Also das war ja ganz krass, das war ja, (1) das war ja scheiße. Das

hat mir nichts gebracht. Das war. Das hat mir das gebracht, dass ich eine reingehauen

bekommen hab.« (Manoush 512ff.)

In dieser Kritik wird das Nachhausebringen durch die Polizei problematisiert. Hierbei

wird vor allem deutlich, dass die Polizei die festgenommenen Jugendlichen ohne Schutz

vor etwaiger häuslicher Gewalt den Familien übergibt. Während Manoush die Proble-

matisierung in den ersten beiden Sätzen noch verallgemeinert (»euch«), bezieht sie die-

se in den Folgesätzen auf ihre eigene Situation. Aus der Zeitangabe »nicht jetzt gleich«

könnte abgeleitet werden, dass Manoush die kurze Zeit zwischen ihrer Festnahme und

derÜbergabebei der Familie kritisiert.DieOrtsangabe »hier« könnte einHinweis darauf

sein,dassManoush kritisiert,direkt vonder Polizei nachHause gebrachtworden zu sein.

Indem sie auf das »Schicksal« rekurriert,macht sie deutlich, dass sie der Auffassung ist,

dass sie bzw. andere Jugendliche keinen Einfluss darauf haben, ob sie in ihren Familien

aufgrund bspw. einer Übergabe durch die Polizei Gewalt erfahren oder nicht.Manoushs

Formulierung »Ich überlass euch eurem eigenen Schicksal« impliziert, dass die Polizei

auch anders handeln könnte. Hätte die Polizei anders gehandelt, wäre sie nicht ihrem

Schicksal überlassenworden, vielmehrwäre es gar nicht erst zur Eskalation gekommen.

Am Ende des Zitats bringt Manoush den Zusammenhang von Gewalterfahrung und Po-

lizeipraxis zum Ausdruck, wodurch die explizite Darstellung, dass ihr eine »reingehau-

en«wurde, als eine resümierende Bekräftigung des Zusammenhangs betrachtet werden

kann. Der letzte Satz kann demnach wie folgt verstanden werden: Weil die Polizei mich

nach Hause gebracht hat, wurde ich geschlagen.

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025 - am 14.02.2026, 05:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

Weiter kritisiert Manoush das bürokratische Vorgehen und die Empathielosigkeit

der Polizei. Das folgende Zitat schließt direkt an die obige Erzählung an, in der sie sich

gegen das Zurückrufen der Polizei entschieden hat:

»Und dann, gehst du halt zur Polizei und sagst so: ›Hier pass mal auf. Äh, das und das

ist passiert.‹ Äh, die ziehen dann deren offiziellen Scheiß dann durch, weißt du? Und

dann so nach der und dem Paragrafen und sonst was und da fehlt halt diese Empa-

thie. Da fehlt halt dieses Fingerspitzengefühl dafür. Deshalb hab ich’s auch gelassen.«

(Manoush 483–487)

Mit dieser fingierten Szene beschreibt Manoush, wie die Polizei ihrer Meinung nach

handelt, wenn jemand die Polizei ruft. Sie problematisiert dabei vor allem die bürokra-

tische Herangehensweise, indem sie auf »Paragrafen« rekurriert und das Vorgehen der

Polizei als »offiziellen Scheiß« bezeichnet.Weiter kritisiert sie das Fehlen von Empathie

und eines Fingerspitzengefühls. In der einschlägigen Forschung zumVerhältnis von Po-

lizei und Jugendlichen bzw. Jugendhilfe wird beschrieben, dass solche Diskurse im Feld

der Jugendhilfe nicht ungewöhnlich sind und dass vor allem vonseiten der Jugendhilfe

an die Polizei herangetragen wird, diese solle allgemein mehr Empathie zeigen und die

Komplexität der Fälle anerkennen (vgl. Turba 2018, 258).Das vonManoush beschriebene

»Fingerspitzengefühl« wird – gerade in Bezug auf häusliche Gewalt – in einer diesbe-

züglichen Studie als »Taktgefühl« (ebd., 4) bezeichnet. So ist auch in Manoushs Erzäh-

lung die Kritik am fehlenden Fingerspitzengefühl vor dem Hintergrund zu verstehen,

dass die Polizei in Anbetracht der drohenden Gewalt nicht adäquat gehandelt hat. Fin-

gerspitzengefühl oder auch Taktgefühl hätte die Polizei hier an den Tag gelegt, wenn sie

Manoushs Angst ernst genommen und sie vor der drohenden Gewalt beschützt hätte.

Diese kritische Sicht auf die Polizei, die sie hier im Interview artikuliert, wird von ihr

auch als Grund dafür angeführt, dass sie, als sie sich in ihrem Zimmer verschanzt hat,

um sich vor dem Bruder zu schützen, die Polizei nicht mehr zurückgerufen hat. Dies

wird durch den letzten Satz des Zitats sehr deutlich zum Ausdruck gebracht. Diese Kri-

tik ist aber auch anManoushs oben rekonstruierte Darstellung anschlussfähig, dass die

Polizei im Vorfeld nicht auf ihre Angst vor der drohenden Gewalt eingegangen ist. Dem-

nach konnte sich die Polizei nicht hinreichend inManoush einfühlen und hat der von ihr

artikulierten Angst ein bürokratisches Prinzip entgegengehalten, das vonManoush mit

Rekurs auf die Regeln der Polizei (»deren offiziellen Scheiß«) beschriebenwird. In dieser

Darstellung scheinen sich also Fingerspitzengefühl und Bürokratie diametral entgegenzu-

stehen.

Manoushs Kritik an der fehlenden Empathie der Polizei, die, wie oben dargelegt,

auch anDiskurse aus der Jugendhilfe anschlussfähig ist, verweist auf dieOrganisations-

struktur der Polizei. So ist aus kriminologischer Perspektive vollkommen klar, dass die

Polizei als bürokratisch organisierte Institution im weberschen Sinne (vgl. Weber 1972,

122–176) zu verstehen ist, also als eine Institution,die einerseits legitimeHerrschaft aus-

übt und andererseits einer strengen Regelgebundenheit unterliegt. Diese bürokratische

Organisation findet sich auch in ihrer Alltagskultur, also im Rahmen der Cop Culture,

wieder (vgl. ausführlichBehr 2006; 2008).Andieser Stelle kannnunkritisch gefragtwer-

den, warum in dieser strengen bürokratischen Organisation nicht auch mit einem ge-

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025 - am 14.02.2026, 05:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Drei zentrale Fallrekonstruktionen 247

wissen Fingerspitzengefühl gearbeitet werden kann. Ferner muss im Hinblick auf Ma-

noushs Gewalterfahrung prinzipiell gefragt werden, ob die Polizei korrekt vorgegangen

ist, da durch Manoushs Darlegung im Polizeiauto offensichtlich wurde, dass der Ver-

dacht einer Straftat (Körperverletzung) besteht. Kurzum kann also gefragt werden, ob

die Polizei hier ihrer Pflicht zur Gefahrenabwehr nachgekommen ist (vgl. dazu Turba

2008, 20033). Unabhängig davon, wie diese Frage beantwortet wird, lässt sich mit Blick

auf die Darstellung Manoushs zusammenfassen, dass sie der Auffassung ist, dass ihre

Gewalterfahrung durch ein anderes Vorgehen der Polizei hätte vermieden werden kön-

nen. An diesen Punkt lässt sich direkt anschließen, dennManoush äußert im Interview

auch Anregungen, wie die Arbeit der Polizei besser gestaltet werden könnte. Dabei ent-

wickelt sie Ideen, wie die oben beschriebene Praxis des Nachhausebringens umgangen

werden könnte, was im Folgeabschnitt vorgestellt wird.

6.3.10 Anregungen für eine pädagogische Ausgestaltung der polizeilichen Praxis

Basierend auf den Erfahrungen, die sie mit der Polizei im Zusammenhang mit dem

Nachhausebringen gemacht hat, äußert Manoush Anregungen, wie das Verhältnis

zwischen Jugendlichen und Polizei bspw. während Festnahmesituationen verbessert

werden könnte. So formuliert sie in der folgenden Sequenz eine Idee, wie sich die

Übergabe an die Eltern besser gestalten ließe:

»Oder vielleicht, dass man [mich] irgendwie so in ein Beratungshaus hingebracht hät-

te oder sonst was. Ich weiß nicht, oder dass man selber äh, dass man selber mit einem

noch geredet hätte und dann irgendwie nach ner Lösung gesucht hätte oder so.« (Ma-

noush 507–510)

Manoushs Idee, Jugendliche und im speziellen Fall sie selbst vor der Übergabe an die

Eltern in ein »Beratungshaus« zu bringen, kann im Kontext der Orts- und Zeitangabe

33 An dieser Stelle lohnt es sich, Hannu Turbas (2018) Studie heranzuziehen, in der das Verhältnis

zwischen Polizei und Kinderschutz genauer untersucht wird. Turba kommt zum Schluss, dass das,

was ich oben als Pflicht der Polizei beschrieben habe, relativ unspezifisch ist und dass in der Ausge-

staltung des Polizeialltags (bspw. bei der Abwehr von Körperverletzungsdelikten) gewisse Hand-

lungsspielräume auszumachen sind (vgl. ebd., 200): »Hinzu kommt eine vergleichsweise unspezi-

fische Gefahrenabwehrfunktion, bei der (gerade in Fällen, in denenMinderjährige involviert sind)

unterschiedliche Wertmaßstäbe zu berücksichtigen sind […]. Dabei ist davon auszugehen, dass

bezüglich konkreter Vorgehensweisen auf organisationaler Ebene Schwerpunkte im Rahmen be-

stimmter (Standard-)Routinen gesetzt werden« (ebd.). Als eine solche Routine kann bspw. das

Nachhausebringen und An-der-Tür-Warten der Polizei bezeichnet werden. Hier wurde schon aus-

reichend dargelegt, dass im Fall von Manoush vor allem Letzteres nicht wirksam war, um Gewalt

zu verhindern: »Aber natürlich würden die nichts vor der Polizei machen, ist doch klar« (Manoush

461f.; s.o.). Was diesbezüglich auch noch erwähnt werden muss, obwohl es von Manoush nicht di-

rekt angesprochen wird, ist, dass sie zum Zeitpunkt des Vorfalls noch ein Kind bzw. eine Jugendli-

che ist, was bedeutet, dass sie einem besonderen rechtlichen Schutz (Kinder- und Jugendschutz)

unterliegt. Hannu Turba betont hier mit Bezug auf die »in allen Bundesländern geltende Polizei-

dienstvorschrift (PDV) 382 zur ›Bearbeitung von Jugendsachen‹« (Turba 2018, 174), dass dort gere-

gelt ist, dass die Polizei das Jugendamt hinzuziehen muss, sofern eine Gefährdung im familiären

Umfeld zu erkennen ist (vgl. ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025 - am 14.02.2026, 05:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

»nicht jetzt gleich hier« betrachtet werden, die sie im Rahmen ihrer Bitte der Polizei ge-

genüber verwendet. So wäre es Manoush zufolge besser, wenn vor der Übergabe an die

Eltern noch ein professionelles Gespräch stattfinden würde. Es kann auch davon ausge-

gangen werden, dass sie der Auffassung ist, dass gar keine Übergabe an die Eltern statt-

finden muss. An Manoushs Wortschöpfung »Beratungshaus« fällt auf, dass sie offen-

sichtlich nicht vonWache, Revier oder Präsidium spricht. Daher kann vermutet werden,

dass sie an eine vom Polizeiapparat unabhängige Beratungseinrichtung denkt. Durch

ihre Formulierung,die Polizei solle die Jugendlichendorthin bringen,wird dieseVermu-

tung noch bestärkt. Gleichfalls könnte das Beratungshaus aber auch eine Einrichtung

der Polizei oder eine Einrichtung sein, in der Institutionen wie bspw. das Jugendamt

mit derPolizei kooperieren (vgl. ausführlich zurKooperation von Jugendhilfe undPolizei

Turba 2018; allgemeiner zu Polizei und Sozialer Arbeit Möller 2010). Unabhängig davon,

unterwelcher Trägerschaft dasBeratungshaus letztlich steht,kann festgehaltenwerden,

dass Manoushs Vorstellung einer Einrichtung entspricht, in der Jugendliche, sofern sie

infolge von Straftaten von der Polizei verhaftet werden, vor häuslicher Gewalt Schutz er-

halten. Manoushs Vorstellung, in diesem Beratungshaus würde mit den Jugendlichen

geredet und nach Lösungen gesucht, erinnert stark an die Vorstellung von (sozial)päd-

agogischenEinrichtungenbzw.an (sozial)pädagogischeVerhältnisse.Demnach schreibt

sie der Polizei imUmgangmit Jugendlichen, z.B. während einer Festnahme, auch einen

pädagogischen Auftrag zu bzw. sieht mit Blick auf die Begegnung zwischen Polizei und

Jugendlichen einen pädagogischen Handlungsbedarf:

»Dass einfach noch vonseiten der Polizei, dass einfach diese Straftat noch erklärt wird.

›Wieso tust du das?Wieso, zu was für nen Zweck?‹ Das wurde ja überhaupt alles äh gar

nicht gefragt, nichts. Wenn du da als Sechzehnjährige da stehst, hey, du wirst dann,

du bist in nem Alter, äh, so, das checkst du ja alles gar nicht. […] Deswegen brauchst

du dieses Gespräch einfach. Weil äh jetzt äh, in meinem Werdegang, na, also in der

Erzieherausbildung, äh, hast du viel mehr Verständnis dafür, und ichweiß ganz genau,

dass es sowas eher vielleicht sowas gebracht hätte, irgendwie jetzt hat’s irgendwiewie

gesagt. […] Wie oft hast du das selber von Freunden gehört, wenn die sowas gemacht

haben, dass dieNOCHMAL von der Polizei erwischtwurden oder sonstwas.« (Manoush

520–530)

Dieses Zitat verdeutlicht zusätzlich zur Idee des Beratungshauses, dass Manoush sich

ein pädagogischeres Vorgehen in der Polizeipraxis wünscht. Sie ist der Meinung, dass

Jugendliche wenig Reflexionsfähigkeit haben, woraus sie schließt, dass ein pädagogi-

sches Gespräch notwendig ist. Demzufolge soll die Polizeimit den Jugendlichen bespre-

chen,warumsie Straftatenbegangenhaben.Durchdie gemeinsameReflexionder Straf-

tat soll bei den Jugendlichen ein Lerneffekt entstehen. Hier rekurriert Manoush auf ih-

re Berufsausbildung zur Erzieherin, in der sie selbst zu reflektieren gelernt hat, und

stellt die Behauptung auf, dass dies effektiver sei als die gewöhnliche polizeiliche Her-

angehensweise. Sie bezieht sich dabei in erster Linie auf ihre eigene Erfahrung, schließt

aber von dieser auf die Allgemeinheit,wasmit dem »du«markiert wird, das hier ähnlich

wie man als generalisierendes Personalpronomen aufgefasst werden kann. So erachtet

sie insgesamt eine eher pädagogische Intervention als sinnvoller als eine nur strafen-

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025 - am 14.02.2026, 05:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Drei zentrale Fallrekonstruktionen 249

de. Zur Verdeutlichung dieser Auffassung führt sie Beispiele an, bei denen Jugendliche

zwar von der Polizei bestraft wurden, danach aber wieder straffällig wurden, weil keine

pädagogische Intervention stattfand. Besonders betont wird dies durch das laute Spre-

chen des Adverbs »NOCHMAL«, das entweder mit nochmals oder mit noch einmal gleich-

gesetzt werden kann. Dieser letzte Satz kann auch als Kritik an der Effektivität der ge-

wöhnlichen Polizeipraxis verstanden werden. Manoushs Anregung für eine pädagogi-

sche Ausgestaltung der Polizeipraxis hat somit zwei Vorteile: 1) eine Verbesserung der

Polizeipraxis zugunsten der Jugendlichen und 2) die Förderung der Reflexionsfähigkeit

der Jugendlichen.Dieswürde lautManoush dazu führen, dass insgesamtweniger Straf-

taten begangen würden, weil die Jugendlichen über ihre Taten reflektieren könnten und

somit nicht mehr straffällig würden. In Manoushs Vorstellung könnte eine solche päd-

agogische Intervention in einem Beratungshaus stattfinden, primär kommt dieser Ein-

richtung aber die Rolle zu, Kinder und Jugendliche vor Gewalterfahrungen infolge von

Polizeieinsätzen zu schützen.

Manoushs Überlegungen zu einer pädagogischeren Ausgestaltung der polizeilichen

Praxis lassen sich auch an einen Diskurs anschließen, der in der Jugendforschung im

Hinblick auf das Jugendstrafrecht als »Erziehungsaspekt« (DVJJ 1997, 5, zitiert in Turba

2018, 174) diskutiertwird.Auch ineiner für alleBundesländergeltendenDienstvorschrift

derPolizei ausdemJahr 1996wirddieMaximevertreten,dassPrävention –auchmitpäd-

agogischen Mitteln – der Repression vorzuziehen ist. So geht aus der Vorschrift bspw.

hervor, dass speziell ausgebildete Jugendsachbearbeiter*innen eingesetzt werden sollen

oder dass eine engere und verbindliche Kooperation von Polizei und Jugendamt erfol-

gen soll. Dieser letzte Punkt ist in der Dienstvorschrift auch ausdrücklich geregelt (vgl.

ausführlich Turba 2018, 174ff.). »Darüber hinaus finden sich in der Vorschrift Maßgaben

zur altersangemessenen ›Belehrung‹, Vernehmung und Untersuchung Minderjähriger,

durch die Belastungen derselben gering gehalten werden sollen« (ebd.).

Zusammenfassend kann in Bezug auf Manoushs Anregungen festgehalten werden,

dass sie konkrete Vorstellungen darüber hat, wie das Verhältnis zwischen Polizei und

Jugendlichen verbessert werden könnte. In ihrer Argumentation rekurriert sie auf die

pädagogischen Erfahrungen, die sie in ihrer Ausbildung gesammelt hat. Die Anregun-

gen, die sie artikuliert, zielen nicht nur auf eine methodische Verbesserung der Polizei-

praxis, sondern auch auf den gesamtgesellschaftlichen Kontext: Bei den Jugendlichen

setzt durch die pädagogische Reflexion ein Lerneffekt ein, wodurch sie weniger straffäl-

lig werden. Gesamtgesellschaftlich wären dann weniger Straftaten zu verzeichnen.

6.3.11 Resümee: Othering, Unterwerfung und Handlungsfähigkeit

Die Rekonstruktion des Falls von Manoush ermöglicht einen detaillierten und verallge-

meinerbaren Einblick, welche Erfahrungen eine Jugendliche mit Othering macht und

welche Handlungsfähigkeit sie diesbezüglich entwickelt. Neben den Erfahrungen im

Kontext von Racial Profiling kommen in der Fallrekonstruktion auch Diskriminierungs-

erfahrungen im Bildungsbereich und im Privatleben zur Sprache.

Zur Veranschaulichung ihrer Otheringerfahrungen verwendet Manoush an ver-

schiedenen Stellen die Metapher der Schublade, mit der sie verdeutlicht, inwiefern die

sie betreffenden Adressierungen der Mehrheitsgesellschaft einen pauschalisierenden

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025 - am 14.02.2026, 05:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

und unterwerfenden Charakter aufweisen. Die Adressierungen rekurrieren auf kultur-

rassistische Diskurse, wirken vor allem in ihrer Intersektionalität und verändern sich in

Abhängigkeit vonManoushs zunehmendemLebensalter. So zeigt sich, dass sie während

derKita- undGrundschulzeit vor allem religiöseOtheringerfahrungenmacht, bei denen

sie die Bestrebungen der Bildungseinrichtungen, sie christlich zu erziehen, als Zwang

problematisiert,während sie in derweiterführendenSchulzeit vielfältigere undkomple-

xere kulturrassistische Otheringerfahrungen macht, die sie als sehr belastend darstellt.

So muss sie sich bspw. auf Initiative eines Lehrers vor der ganzen Schulklasse zu einem

Diskurs über das iranische Atomprogramm oder vor einem potenziellen Liebespartner

zu einem Diskurs über Frauenunterdrückung im Iran positionieren. Manoush findet

mit zunehmendem Alter eine Möglichkeit, mit solchen Adressierungen umzugehen.

Diese kann aus einer subjektivierungstheoretisch informierten Perspektive auf Hand-

lungsfähigkeit und Widerstand als hybride Positionierung verstanden werden, mit der

sie die kulturrassistischen Adressierungen aufbricht, um dann selbstbewusst ihr eige-

nes hybrides Kulturverständnis zu präsentieren. Eine geschilderte Otheringerfahrung

mit der Polizei, die sie im Jugendalter im Kontext einer Kontrolle an einem Bahnhof

erlebt, empfindet sie aufgrund der Art und Weise der Durchführung, der damit ein-

hergehenden Außenwirkung und der nationalstaatlichen Diskriminierung als äußerst

belastend. Besonders unangenehm ist für sie dabei, von der Polizei festgehalten zu

werden, ohne zu wissen, weshalb dies der Fall ist. Im Alter von 15 Jahren macht sie eine

weitere Erfahrung mit der Polizei, in der sie zwar keine Gewalt durch die Polizei erlebt,

dafür aber durch ihren Bruder, der sie dafür sanktioniert, dass sie infolge eines Laden-

diebstahls von der Polizei nach Hause gebracht wird. In Manoushs Erzählung entsteht

vor allem aufgrund des Nachhausebringens der Effekt, dass durch die Außenwirkung,

die durch die Präsenz der Nachbarschaft gewährleistet wird, das Ansehen der Familie

Schaden zu nehmen droht.Umdieses Ansehen und infolgedessen die gesamte familiäre

Ordnung wiederherzustellen, erfolgt die Gewalthandlung des Bruders. Manoush legt

in ihrer Erzählung dezidiert die Ängste vor ihren Brüdern offen und beschreibt die

verzweifelten Versuche, die Polizei davon zu überzeugen, sie aufgrund der drohenden

Gewalt nicht nach Hause zu bringen. Deutlich wird durch die Darlegung, dass die

Gewalterfahrung in einem Zusammenhangmit dem Polizeieinsatz steht. Vor demHin-

tergrund ihrer Erfahrungen mit der Polizei stellt Manoush Überlegungen an, wie das

Verhältnis zwischen Polizei und Jugendlichen verbessert werden könnte. Sie spricht sich

diesbezüglich für eine pädagogischere Ausgestaltung der Polizeipraxis aus, die sowohl

für die Jugendlichen als auch für die Polizei mit vielen Vorteilen einhergehen würde.

Demnach müssten Straftaten gemeinsam mit den Jugendlichen reflektiert werden,

wodurch diese eine Einsicht entwickeln könnten. Auf der Grundlage ihrer Kritik an der

Praxis des Nachhausebringens entwirft sie die Vorstellung eines Beratungshauses, in

dem Jugendliche, denen infolge von Polizeieinsätzen häusliche Gewalt droht, geschützt

werden können, indem sie nicht direkt nach Hause gebracht werden, sondern erst in

der Einrichtung (sozial)pädagogisch betreut werden.

Anhand der gesamten Fallrekonstruktion kann subjektivierungstheoretisch infor-

miert nachgezeichnetwerden,dass undwieManoushOthering- undDiskriminierungs-

erfahrungen auf verschiedenen Ebenen macht und wie sie diesen begegnet. Deutlich

wird, wann und in welchen Kontexten diese Erfahrungen als besonders belastend erlebt

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025 - am 14.02.2026, 05:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Drei zentrale Fallrekonstruktionen 251

werden, zudem zeigt sich, inwiefern Handlungsfähigkeit erlangt werden kann und wo

die Handlungsfähigkeit an ihre Grenzen stößt. Besonders deutlich werden diese beiden

Punkte bei Manoushs Otheringerfahrungen mit der Polizei. Diesbezüglich bietet die

Falldarstellung einen vertieften Einblick, wie eine Polizeikontrolle erlebt werden kann

undwarumdas Othering im öffentlichen Raum als sehr belastend empfundenwird.Mit

Manoushs Ausführungen kann darüber hinaus aufgezeigt werden, inwiefern familiäre

Gewaltverhältnisse mit einem Polizeieinsatz in Verbindung stehen können und inwie-

fern die Polizei trotz mehrfacher Betonung der Betroffenen nicht in der Lage ist, die

Gewalt zu verhindern.

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025 - am 14.02.2026, 05:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839468043-025 - am 14.02.2026, 05:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

