6 Drei zentrale Fallrekonstruktionen

lizei die Verantwortung zu, fiir einen respektvollen Umgang zu sorgen. Dariiber hinaus
spricht er sich fir einen Dialog zwischen Polizei und Nichtpolizei aus und betont dies-
beziiglich die Vorteile einer méglichen interkulturellen Offnung der Polizei.

Insgesamt kann mit dem Material aufgezeigt werden, dass Niran in sehr riskanten
Verhiltnissen aufwichst. Dass er davon spricht, bislang relativ wenig von Diskriminie-
rungen mitbekommen zu haben, kann damit zusammenhingen, dass er gelernt hat, sich
vor ihnen zu schiitzen. Diesbeziiglich schiitzt er sich sowohl vor rechter und rassisti-
scher Gewalt als auch vor Racial Profiling und Polizeigewalt. Ferner hat er gelernt, sich
zuwehren. Dies zeigt sich sowohlin der Art und Weise, wie er sich zu alltiglichen diskri-
minierenden Adressierungen positioniert, als auch in der Art und Weise, wie er mit Aus-
nahmesituationen umgeht, bspw., wenn er auf offener Strafie Gewalt erlebt oder wenn
er von der Polizei festgenommen wird.

6.3 Manoush: Otheringerfahrungen zwischen Unterwerfung
und Handlungsfahigkeit

Ich lernte Manoush in einer Jugendeinrichtung kennen, in der ich mehrere Gruppen-
diskussionen durchgefithrt habe. Manoush ist zum damaligen Zeitpunkt 26 Jahre alt
und macht eine Ausbildung zur Erzieherin. Am Ende der Gruppendiskussion teilte ich
den Teilnehmer*innen mit, dass sie im Anschluss noch die Méglichkeit haben, mit mir
ein biografisch-narratives Interview zu fithren. Manoush willigte sofort ein, worauthin
wir Telefonnummern ausgetauscht haben. Ein paar Wochen spiter fand das Interview
statt. Manoush lud mich via WhatsApp in die Einrichtung ein, in der sie ihre Ausbildung
macht. Zum Zeitpunkt des Interviews waren keine Adressat*innen in der Einrichtung
und wir konnten ungestdrt miteinander reden. Manoush bot mir einen Platz auf dem
Sofa und eine Tasse Kaffee an, was das Setting sehr angenehm gestaltete. Vor und nach
dem Interview unterhielten wir uns iiber den Stadtteil und die Einrichtung, in der sie
ihre Ausbildung macht, sowie tiber die Einrichtung, in der die Gruppendiskussion statt-
gefunden hat. Dariiber hinaus zeigte sie mir ein paar Videos auf ihrem Handy und gab
mir Empfehlungen fir rassismuskritische Stand-up-Comedy.

6.3.1 Methodische Erwahnungen

Manoushs Redeanteil in der Gruppendiskussion war etwas geringer als der der ande-
ren Teilnehmer*innen. Im biografisch-narrativen Interview findet sie im Gegenzug zur
Gruppendiskussion Gelegenheit, ihre allgemeinen Erfahrungen mit Othering, vor allem
im Bildungsbereich, aber auch im Privatleben, vertieft darzustellen. Auffallend ist, dass
Manoush auf mein Nachfragen im Einzelinterview hin viel detaillierter von ihrer Ge-
walterfahrung infolge eines Polizeieinsatzes (s.u.) erzihlt, allerdings ihre Erfahrung mit
einer Kontrollsituation im Kontext von Racial Profiling gar nicht mehr thematisiert.

14.02.2026, 05:54:42. - [E—

227


https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt
6.3.2 Kurzportrat Manoush

Manoush hat die deutsche und die iranische Staatsbiirger*innenschaft und lebt seit ih-
rem ersten Lebensjahr in Deutschland. Sie ist gemeinsam mit ihren Eltern und ihren
zwei Briidern in einer norddeutschen Mittelstadt aufgewachsen. Manoush beschreibrt,
dass es fiir die ganze Familie, vor allem aber fiir die Eltern zunichst schwierig war, sich
in Deutschland zurechtzufinden, was mit unzureichenden Sprachkenntnissen und den
nicht anerkannten Bildungs- bzw. Berufsabschliissen der Eltern zusammenhing. Da ihr
Vater weder im Iran noch in Deutschland einer regelmifigen Erwerbstitigkeit nachge-
hen konnte, war ihre Mutter laut Manoushs Erzihlung einer Mehrfachbelastung ausge-
setzt, da sie sich neben ihrer Erwerbstitigkeit und der Erziehung und Bildung der Kinder
noch um den Haushalt und um ihren Ehemann kitmmern musste. Manoush bezeichnet
diese Belastung als »Uberforderung« (Manoush 55). Thre Mutter, die als Krankenpflege-
rin gearbeitet hat, ist mittlerweile in Frithrente, ihr Vater ist bereits verstorben.

6.3.3 Die Prasenz von Otheringerfahrungen (Schubladenmetapher)

Manoush erzahlt von ihren vielfiltigen Erfahrungen mit Othering und findet dafiir fol-
gende Metapher: »Du wirst immer in so ne Schublade gesteckt« (Manoush 109). Das Bild
der Schublade, auf das im weiteren Verlauf der Fallrekonstruktion noch éfter verwiesen
wird, kann als Metapher fiir eine Unterwerfung verstanden werden, mit der gleichzeitig
der pauschalisierende Charakter derselben betont wird. Die passivische Formulierung
unterstreicht dieses Verhiltnis. In Manoushs Erzihlung, dies wird weiter unten noch
deutlich, sind Otheringerfahrungen iiberwiegend von kulturrassistischen intersektio-
nalen Adressierungen bestimmt. Sie verwendet in der Gruppendiskussion und im Ein-
zelinterview insgesamt zweimal das Wort Rassismus — hier abgewandelt als Alltagsras-
sismus:

»Wie gesagt, es war so nen, teilweise so nen Alltagsrassismus. So (wird gelacht gespro-
chen) nen unterschwelliger Alltagsrassismus einfach. Irgendwie () ja, in jeder Lebens-
lage. Ne.« (Manoush 186ff.)

Die Formulierung »in jeder Lebenslage« erinnert daran, dass sie im vorherigen Zitat er-
klart, von anderen »immer« in eine »Schublade« »gesteckt« zu werden. Beide Aussa-
gen legen es mithin nahe, dass sie konstant Otheringerfahrungen macht. Dass sie den
Alltagsrassismus als »unterschwellig« bezeichnet bzw. dass sie iiberhaupt nur zweimal
von Rassismus spricht, kann mit verschiedenen Griinden zusammenhingen. Eine The-
se diesbeziiglich ist, dass sie vor dem Hintergrund, von einer weifSen deutschen Person
interviewt zu werden, vorsichtig ist, Rassismus anzusprechen, weil sie weif3, dass in
Deutschland nicht offen tiber Rassismus gesprochen werden kann. Eine weitere These
ist, dass sie Rassismus nur mit seiner extremen und mitunter gewalttitigen Form in
Verbindung bringt. Auch dies wire tendenziell nicht ungewdhnlich (vgl. Leiprecht 2016,
226ff.) und hingt auch damit zusammen, dass das Sprechen iiber Rassismus in Deutsch-
land insgesamt sehr schwierig ist (vgl. Mecheril, Melter 2011, 14). An einer anderen Stelle

14.02.2026, 05:54:42. - [E—



https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Drei zentrale Fallrekonstruktionen

berichtet Manoush, ohne dies so zu benennen, von ihren Erfahrungen mit kulturellem
Rassismus:

»Das war halt immer schwierig, weil vor allem, ich weif noch, es gab halt nie wirklich
Verstandnis dafiir. Fiir mich und meine Kultur. Es war halt immer, ja, »du gehorst nicht
zu uns<«.« (Manoush 61ff))

Auch dieses Zitat geht dhnlich wie oben mit einer Zeitangabe (»immer«) einher, mit der
beschrieben wird, wann diese Form des Rassismus erlebt wird. Mit dem Temporalad-
verb »nie« wird diese Zeitangabe noch verstirkt. Das fehlende Verstindnis der Mehr-
heitsgesellschaft fiir Manoushs »Kultur« hat zur Folge, dass sie einen gesellschaftlichen
Ausschluss erlebt, der mit Othering einhergeht, was sie durch das binire Gegensatzpaar
»du« und »uns« verdeutlicht. Der Begriff »Kultur« kann hier im Kontext einer natio-eth-
no-kulturellen Zugehéorigkeitsordnung (vgl. Mecheril 2003) als Fremd- und zugleich als
Selbstbezeichnung verstanden werden. Manoushs Umgang mit diesem Verhaltnis wird
weiter unten noch genauer diskutiert. Dass sie in dieser Sequenz »mich« betont aus-

spricht und vor »Kultur« platziert, impliziert, dass sie ihrer Person mehr Relevanz zu-
schreibt als dem gesellschaftlichen Verhaltnis, in dem sie sich zurechtfinden muss. Auch
hierauf wird spiter noch eingegangen. Im Folgenden werden Manoushs Otheringerfah-
rungen im biografischen Verlauf genauer dargestellt. In den darauffolgenden Kapiteln
werden diese Erfahrungen auch in einen Kontext mit Handlungsfihigkeit und Wider-
stand gebracht.

6.3.4 Otheringerfahrungen in der Kindheit

Die Erfahrungen, die Manoush mit Othering gemacht hat, stellt sie anhand verschiede-
ner Situationen in ihrer Kindheit und Jugend dar. Sie beginnt diese Darstellung mit ihren
Erfahrungen in einer evangelischen Kita. Dies ist zugleich die Er6ffnungssequenz des
Interviews, da sie gleich nach der Erzihlaufforderung und nach einer kurzen Beschrei-
bung ihrer Familie (siehe Kapitel 6.3.2) davon erzihlt, wie prasent das Christentum in
ihrer Bildungsbiografie ist:

»Und &hm ich war in einer evangelischen Kita, da [wurde] viel nochmal irgendwie auf-
gegriffen und so, was iberhaupt das Christentum angeht, und viele viele Tagesrituale
mitgemacht und die ganzen Feste mitgemacht, obwohl du selber eigentlich gar keine
Ahnung hattestund ahm. Naja, esist schonrelativ viel eingeweiht worden.« (Manoush
28-32)

Aufgrund der Betonung der christlichen Ausrichtung der Kita lassen sich mit diesem Zi-
tatauch Hypothesen aufstellen, wie Manoush diese christliche Erziehung erlebt. Im Hin-
blick aufihre Aussage, es seiviel »nochmal aufgegriffen« worden, kann vermutet werden,
dass ihr bisheriges Wissen vom Christentum in der Kitazeit nochmals wiederholt und
gefestigt wird. Auffallend dabei ist, dass sie die Einleitung und den letzten Satz im Passiv
formuliert. Diesbeziiglich kann vermutet werden, dass diese Darstellung auch mitihrem
damaligen Gefiihl in Verbindung steht, das ebenfalls als passiv bezeichnet werden kann.

14.02.2026, 05:54:42. - [E—

229


https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

Dieskann zudem aufgrund dessen vermutet werden, dass sie die Rituale zwar mitmacht,
sich dabei aber aufgrund von Ahnungslosigkeit nicht handlungsfihig fithlt. Im abschlie-
Renden Satz, der die Sequenz rahmt bzw. bilanziert, wird das Wort »eingeweiht« ver-
wendet. Obwohl sich dieses zweifelsohne mit der christlichen Weihe assoziieren lisst,
muss vor dem Hintergrund von Manoushs religioser Bildung gesagt werden, dass die
Weihe in der evangelischen Kirche eigentlich keine elementare Rolle spielt. Gleichwohl
hitte Manoush an dieser Stelle auch ein neutraleres Verb wie bspw. einfiihren verwen-
den kénnen, um zu betonen, inwiefern ihre frithe Bildung vom Christentum gepragt ist.
Interpretativ kann hier die These aufgestellt werden, dass sie mit der Verwendung des
Wortes unbewusst betont, wie christlich sie die Zeit in der Kita empfand. Grundlegend
markiert das Wort einweihen vor allem ein Initiationsritual, bei dem eine Person oder Sa-
che einer tibergeordneten Struktur zugeordnet wird. Aus einer subjektivierungstheore-
tisch informierten Perspektive kann eine Einweihung also als eine Anrufung verstanden
werden (vgl. bspw. Butler 2016 [1997]). Da Manoush in der Sequenz aber nicht nur davon
spricht, dass sie einmalig (wie etwa bei einer Taufe) in die evangelische Welt eingefiihrt
wurde, sondern viele Rituale mitgemacht hat, wird deutlich, dass hier eine »lange[] Kette
von Anrufungen« (ebd., 81) wirkmachtig war, mit der versucht wurde, Manoushs religio-
se Zugehorigkeit zu »sedimentieren und [zu] festigen« (ebd.).

Vor dem Hintergrund von Manoushs gesamten Otheringerfahrungen sind die Erfah-
rungen, die sie in der Kita macht, besonders aufschlussreich, da sie spiter im Interview
verdeutlicht, dass sie die Bestrebungen der Kita und anderer Bildungseinrichtungen, sie
christlich zu erziehen, als eine Art Zwangsbildung versteht: »So, die ist Muslimin, die
muss jetzt 3h, das Christentum muss sie kennenlernen« (Manoush 83). Diese Aussage
bezieht sich auf ihre Zeit nach der Kita. In diesem Kontext spricht sie erstmals im Inter-
view an, dass sie als Muslima adressiert und ihr aufgrund dessen vermittelt wird, dass
ihr das Christentum nahegebracht werden miisse. Sie vertieft dieses Verhiltnis in der
folgenden Passage:

»Ahm (1) ja, damals war das immer echt schwierig. Es gab oft Elterngesprache, (lacht)
also relativ oft. Also meine Mutter musste dh paarmal, musste halt echtimmer da hin-
laufen. [..] Weil von meiner Seite aus immer dieses, ich, is-, also es war nicht immer so
wirklich kompatibel mitdem, was im Unterricht halt 4h gesagt wurde, gemacht wurde,
[..] obwohles, dh, Philosophieunterricht gab, wurde ichimmer trotzdem mitin den Re-
ligionsunterricht reingesteckt, obwohl die wussten, dass ichja ganzandere, ja, ne ganz
andere Religion hatte.« (Manoush 70—78)

Durch die Hervorhebung der Hiufigkeit der Elterngespriche und die Betonung der
Tatsache, dass ihre Mutter aufgrund von Problemen Manoushs oft zur Schule kommen
musste, zeigt sich, dass sich die Otheringerfahrungen im Kindesalter zuspitzen. Dies
hingt auch damit zusammen, dass nun das System Familie durch das System Schule
mit einem Problem konfrontiert wird, was hier das erste Mal thematisiert wird. Diese
Konfrontation ist im schulischen Alltag meistens mit Problemstellungen verbunden. Die
Schule ruft die Eltern also in diesem Fall an, weil die Religionszugehorigkeit Manoushs
fiir das System Schule ein Problem darstellt. Weiter beschreibt sie ihre Fremdheits-
erfahrung, also wie sie das Othering wahrnimmt, indem sie darauf hinweist, dass sie

14.02.2026, 05:54:42. - [E—



https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Drei zentrale Fallrekonstruktionen

in ihrer Wahrnehmung nicht so gut zum Unterricht passt. Interessant dabei ist, dass
sie den Satz mit »von meiner Seite aus« einleitet. Dies erweckt den Eindruck, dass sie
sich selbst fiir die vermeintlich fehlende Kompatibilitit verantwortlich macht, denn sie
hitte ebenso argumentieren kénnen, dass das Angebot der Schule nicht zu ihrem Ver-
stindnis von Religion oder Kultur passt. Dies erfolgt allerdings darauffolgend, indem sie
problematisiert, dass sie trotz des Angebots eines Philosophieunterrichts den Religions-
unterricht besuchen musste. Der Zwangscharakter, der oben bereits im Zusammenhang
mit der Kita angeklungen ist, findet hier eine Verdeutlichung, indem sie sagt, in den
»Religionsunterricht reingesteckt« worden zu sein, was an die Schubladenmetapher
und die damit implizierte Unterwerfung erinnert.

Zusammenfassend kann im Hinblick auf dieses Kapitel festgehalten werden, dass
Manoush ihre ersten Erfahrungen mit Othering in der Kita verortet und hierbei vor allem
den religiosen Aspekt betont. Diese Form des Otherings spitzt sich in der Grundschul-
zeit deutlich zu und wird von Manoush als gréf3eres Problem erlebt. Die Grundschule
erlebt sie als eine Institution, die sie erst als Muslima adressiert, danach versucht, sie
christlich zu erziehen, und ihr dann vermittelt, dass sie nicht mit dem christlichen Sys-
tem kompatibel sei. Insgesamt resiimiert Manoush, dass ihre Kita- und Grundschulzeit
grundlegend von Otheringerfahrungen durchzogen ist (vgl. Manoush 26-210). Was in
Bezug aufihre frithen Erfahrungen mit Othering ferner erwihnt werden muss, ist, dass
sie die deutsche Sprache erst in der Ubergangszeit zwischen Kita und Grundschule voll-
stindig beherrscht. Erst zum Ende der Kitazeit findet sie laut ihrer Darstellung sozia-
len Anschluss in der Kitagruppe. Insgesamt erwihnt sie, dass es ihr wihrend der Kita-
und Grundschulzeit schwergefallen ist, Freund*innen zu finden (vgl. Manoush 33f.). Ei-
ne richtige Freundschaft konnte erst entstehen, als sie gegen Ende der Grundschulzeit
die deutsche Sprache vollstindig beherrscht und ein Midchen mit bulgarischer Migrati-
onsgeschichte in die Klasse kommt. Manoush sagt, dies sei ihre erste »wahre« Freundin
gewesen und sie hitten sich »irgendwie gefunden« (Manoush 56-61). Bis zu diesem Zeit-
punkt war sie die einzige Person mit Migrationsgeschichte in ihrer Klasse.

Durch die hier dargestellten Ausfithrungen kann gezeigt werden, welche Erfahrun-
gen Manoush mit Othering macht und wo sie den Beginn derselben verortet. Im weite-
ren Verlauf des Interviews wird deutlich, dass Manoush mit zunehmendem Lebensalter
mehr Handlungsfihigkeit erlangt, was auch mit dem Beherrschen der deutschen Spra-
che einhergeht. Im Folgenden werden spitere Otheringerfahrungen thematisiert und
anhand dieser wird diskutiert, wie Manoush Handlungsfihigkeit erlangt.

6.3.5 Otheringerfahrungen im Jugendalter und Handlungsfahigkeit

In der spiteren Schulzeit macht Manoush komplexere Otheringerfahrungen als zuvor.
Im Zentrum stehen nun nicht mehr allein die Bestrebungen der Schule, Manoush christ-
lich zu erziehen, sondern allgemeinere Erfahrungen, die sie mit den oben bereits er-
wihnten ethno-natio-kulturellen Zugehéorigkeitsordnungen macht. Im Folgenden wird
vorgestellt, wie sich Manoush in ihrer Erzihlung zu dieser Form des Otherings positio-
niert. Manoush spricht im Einzelinterview eine Erfahrung an, die sie als Elfjahrige in der
Schule macht und in der sie als »Iranerin« adressiert wird:

14.02.2026, 05:54:42. - [E—

231


https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

»Du wirst immer in so ne Schublade gesteckt. Als Zehnjahrige. Als Elfjahrige wirst du
in so ne Schublade gesteckt. Die anderen natiirlich, die gehen vom selben aus, was die
Lehrer zu dir sagen. Ah, ja hier:>Und wie schaut’s aus im Iran? Und ja hier, Atombom-
be. Und hier und da. Machst du dir in dem Alter schon Gedanken? Uberhaupt nicht.«
(Manoush 109-113)

Mit dieser Adressierung geht einher, dass sie als Expertin fiir den Iran herangezogen
wird und vor der ganzen Klasse Fragen zum umstrittenen Atomprogramm des Landes
beantworten muss. Dies bringt Manoush in die unangenehme Situation, dass sie sich
als Kind zu einem politischen Verhiltnis positionieren muss, zu dem sie sich offensicht-
lich nicht positionieren kann. Diesbeziiglich muss auch erwihnt werden, dass der Dis-
kurs iiber das iranische Atomprogramm meistens damit einhergeht, dass der Iran eine
potenzielle Bedrohung fiir den Westen darstellt.*® Neben der Schubladenmetapher, die
sich in Manoushs biografischer Erzihlung als Sinnbild fir Othering und Unterwerfung
wiederholt, erwihnt sie hier noch ein anderes Verhiltnis, das bisher noch nicht thema-
tisiert wurde: die Bedeutung der hegemonialen Position des Lehrers im Klassenkontext.
Manoush muss sich somit nicht nur vor dem Lehrer, sondern vor der ganzen Klasse, die
in ihrer Wahrnehmung die Auffassung des Lehrers affirmiert, zu diesem Diskurs po-
sitionieren.”” Manoush bewertet dieses Ereignis wie folgt: »Das war total krass, echt«
(Manoush 117). An einer anderen Stelle resiimiert Manoush, dass sie hiufig Otheringer-
fahrungen mit Lehrkriften gemacht hat (vgl. Manoush 61-65).

Aber auch auferhalb der Schule macht sie Erfahrungen mit Othering, die auf ihre
Herkunft bzw. auf ihre natio-ethno-kulturelle Zugehorigkeitskonstruktion rekurrieren.
In einer anderen Sequenz spricht Manoush iiber Otheringerfahrungen, die sie im Kon-
text von Zweierbeziehungen macht:

»Auch, wenn du irgendwie, sag ich mal, nen Jungen kennengelernt hast oder so.>Ach
jadie lranerso und so. Ihr seid doch voll streng. lhr steinigt Frauen.<Immer wieder die-
ses:>lhr steinigt Frauen, ihr miisst ein Kopftuch tragen. Frauen werden doch bei euch
geschlagen, ich hitte Angst vor deinen Briidern.< (lacht) Das sind halt diese Klischees
(wird gelacht gesprochen).« (Manoush 330—334)

Manoush macht hier durch die Wiederholung des Personalpronomens »ihr« auf eine
pauschalisierende Zuschreibung aufmerksam, mit der sie von einem potenziellen Lie-
bespartner adressiert wird. Demnach wird sie nicht mehr als Individuum angesprochen,
sondern als Mitglied der Gruppe der »Iraner«. Diese Adressierung geht dhnlich wie oben

26  Der deutschsprachige Blog STOP THE BOMB arbeitet schon seit Jahren zu diesem Thema (vgl.
STOP THE BOMB 2020). Eine kritische Auseinandersetzung damit, wie dieser eben angefiihrte
Westen diskursiv hergestellt wird, findet sich in Halls (2012a [1994]) einflussreichem Aufsatz Der
Westen und der Rest: Diskurs und Macht.

27 Von einem dhnlichen Vorfall berichtet Nadia Shehadeh (2019) in ihrem autobiografischen Essay
Gefahrlich. Auch sie muss sich vor der Klasse zu den Adressierungen eines Lehrers positionieren.
Sie beschreibt dies wie folgt: »[A]ber auf einen Lehrer hrte man schlielich. Ich sowieso, dennich
wollte mit meinem Migrationshintergrund gute Noten haben, und da gehorte die richtige Auf-
merksamkeitsperformance zum Standardrepertoire« (ebd., 124).

14.02.2026, 05:54:42. - [E—



https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Drei zentrale Fallrekonstruktionen

mit einem spezifischen Diskurs iiber den Iran einher. Diesem Diskurs zufolge werden
Frauen im Iran unterdriickt, was am Beispiel der Steinigung und anderer Formen von
Gewalt sowie am Tragen des Kopftuchs behauptet wird. Dariiber hinaus bezieht sich
dieser Diskurs aber nicht nur auf Menschen, die im Iran leben, sondern auch auf Men-
schen, die bspw. in Deutschland leben, was dadurch verdeutlicht wird, dass der potenzi-
elle Liebespartner anspricht, er hitte Angst vor Manoushs Briidern. Diese Aussage ver-
weist auf einen alltagsrassistischen Diskurs, der Middchen und junge Frauen mit Migra-
tionsgeschichte schnell in Verbindung mit einer vermeintlichen patriarchalen Ordnung
bringt.?® Dass Manoush diese Aussage im Konjunktiv wiedergibt, kann ein Hinweis dar-
aufsein, dass es eventuell nicht zu einer Liebesbeziehung kam. Derartige Aussagen kon-
nen zur Folge haben, dass Frauen wie Manoush Nachteile auf dem Liebesmarkt bzw. dem
spatkapitalistischen »Heiratsmarkt« (Illouz 2012, 101f.) beftirchten bzw. dass sie sich der
Nachteile bewusst werden, die sie aufihm haben. Manoushs Lachen am Schluss kann da-
hingehend interpretiert werden, dass sie diese Form der Pauschalisierung (»Klischees«)
im Interview ins Licherliche zieht.

Beide hier beschriebenen Otheringerfahrungen gehen mit Einschrinkungen fiir Ma-
noush einher. In der zuletzt beschriebenen Erfahrung wird deutlich, dass sich verschie-
dene diskursive Vorstellungen von Geschlechterverhiltnissen, Religion und natio-eth-
no-kultureller Zugehorigkeit intersektional iiberkreuzen. Im Interview resiimiert Ma-
noush, dass sie keine Lust mehr hat, sich zu solchen Zuschreibungen zu positionieren:

»Wieso musst du dich halt stindig dafiir rechtfertigen? Kein, also einfach keine Lust
mehr [..]. Nein, jetzt entsch-, dh jetzt libertreibt es nicht. [...] Befass dich doch einfach
mal selber damit. So und verbring doch einfach Zeit mit uns und schau es dir doch ein-
fach mal an«<« (Manoush 335—340)

Durch die einleitende Frage artikuliert sie zum ersten Mal im Interview, dass die Positio-
nierung, mit der sie adressiert wird, von ihr als Druck empfunden wird, sich rechtferti-
gen zu miissen. Durch die Antwort auf diese Frage macht sie deutlich, dass sie sich nicht
mehr zu solchen Diskursen positionieren mochte, was als Widerstandspraxis aufgefasst
werden kann. Aus einer subjektivierungstheoretisch informierten Perspektive bedeutet
dies, dass Manoush hier die Kette der Normzitierung unterbricht, um nicht mehr der
Adressierung des Gegeniibers zu entsprechen (vgl. Butler 2015 [1997], 95). Das abgehack-
te »entsch-« kénnte »entschuldige dich«, aber auch »entspann dich« bedeuten. Vor al-
lem Letzteres wire eher in Verbindung mit dem darauffolgenden Ausdruck »iibertreibt
es nicht« zu bringen. Durch diesen Rekurs macht Manoush deutlich, dass es sich bei den
Adressierungen um Ubertreibungen handelt, wodurch diese gleichermafien dekonstru-
iert werden. Die Bezeichnung »uns, die hier sehr selbstbewusst wirkt, kann als wider-
stindige Gegenerzihlung zur Zuschreibung »ihr« verstanden werden. Im Anschluss er-
mutigt sie die adressierenden Personen dazu, selbst an der Dekonstruktion zu arbeiten,

28 »Madchen undjunge Frauen [werden in diesem Diskurs; Anm. M. T.]] oft vorschnell als Opfer einer
patriarchal gepragten Kultur bzw. einer kulturell gepragten ungleichen Geschlechterordnung kon-
zeptionalisiert, welche durch Eheminner, Viter, Briider und andere miannliche Verwandte durch-
gesetzt wird.« (Riegel 2010, 249)

14.02.2026, 05:54:42. - [E—

233


https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

indem sie sie einlidt, Zeit mit ihr und den Menschen, denen ebenfalls diese natio-eth-
no-kulturelle Zugehorigkeit zugeschrieben wird, zu verbringen. Im folgenden Zitat gibt
Manoush einen vertieften Einblick, wie sie sich selbst innerhalb solcher Fremdzuschrei-
bungen positioniert:

»Wobei ich selber finde, Kultur ist sowieso, Kultur, dh, heif’t nicht gleich &h, die Nor-
men, dass du die aus deinem Land mitbringst. Das sind deine eigenen, finde ich. Das
kannst duja selber definieren. Deine Kultur, die du selber auslebst.« (Manoush 67—69)

Manoush bringt hier einerseits die natio-ethno-kulturelle Zugehdorigkeitskonstruktion
mit der nationalstaatlichen Herkunft und mit Normen in Verbindung, andererseits legt
sie aber dar, dass diese Zugehorigkeit selbst gestaltet werden kann und nicht zwangs-
laufig den Normen der konstruierten Herkunft unterworfen sein muss. Diesbeziiglich
spricht sie davon, Kultur auszuleben. Ausleben ist in diesem Zusammenhang ein in-
teressanter Begriff, der dahingehend interpretiert werden kann, dass Manoush damit
meint, das Leben ohne Einschrinkungen geniefien zu konnen. Somit kann ihr Rekurs
auf die Redewendung bedeuten, dass sie ihre eigene natio-ethno-kulturelle Zugehorig-
keit ohne irgendwelche Einschrankungen bzw. ohne einschrinkende kulturrassistische
Adressierungen genief3en mochte. Sofern der Begriff »ausleben« aberjenseits dieses Ver-
stindnisses gedeutet wird, weist er noch auf eine interessante drtliche und zeitliche Di-
mension hin. Wahrend mit dem Prifix aus meistens eine Bewegung aus etwas heraus
beschrieben wird, kann mit dem Substantiv Leben eine zeitliche Episode, z.B. eine Le-
bensphase oder das ganze Leben, beschrieben werden. Vor diesem Hintergrund kann
Manoushs Aussage dahingehend interpretiert werden, dass sie sich aus den kulturras-
sistischen Adressierungen herausbewegt. Als Referenzrahmen kann das Leben bzw. die
Lebensgeschichte erachtet werden. Insgesamt kann Manoushs Darstellung in Bezug auf
Handlungsfihigkeit und Widerstand als Unterwanderung eines dominanten Verhiltnis-
ses bezeichnet werden, die vor allem durch Resignifizierung erfolgt. Demnach positio-
niert sich Manoush zu dem Diskurs, mit dem sie adressiert wird und der hier durch den
Begrift »Kultur« umschrieben wird, durch eine Aneignung und Umdeutung desselben.
Inihrer Darstellung prisentiert sie sich aufgrund der selbstbewussten Erzihlung als wi-
derstindig Handelnde. Im nichsten Abschnitt, der maf3geblich an diese Ausfithrungen
anschliefit, wird diese Form der Handlungsfihigkeit noch ausfithrlicher diskutiert.

6.3.6 Handlungsfahigkeit als Prozess

Manoush stellt ihre Handlungsfihigkeit im Kontext von Othering prozesshaft dar. An-
hand der Darstellung ihres Umgangs mit Traditionen und Briuchen kann dies veran-
schaulicht werden:

»Genau, ja, meine deutschen Freunde. Ja, du wirst schon so bisschen so wie die. Also
in dem Sinne, dass du halt dh, du hast dieselben Interessen. [..] Ahm und einfach du
[..] kommstvon deiner Art, von deiner Herkunft irgendwie bisschen weg. Also das war
jedenfalls bei mir so. Ich hab mich nicht mehr fiir die iranischen Feiertage interessiert.
Ich hab mich nicht mal irgendwie fiir die Gebrduche interessiert. Also es war fiir mich

14.02.2026, 05:54:42. - [E—



https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Drei zentrale Fallrekonstruktionen

komplett weg damit. Weg damit. Ich ging mit zu &hm, in Weihnachtstagen war ich bei
Freunden dabei. [...] Also es ist, war ich so ein bisschen das Iranische beiseitegelegt.«
(Manoush 254—264)

Manoush spricht hier iiber binire natio-ethno-kulturelle Konstruktionen, die im Kon-
text von mehrheitsgesellschaftlichem Othering entstehen kénnen. Demnach beschreibt
sie einerseits ihre »deutschen Freunde, die als Teil der Mehrheitsgesellschaft aufgefasst
werden konnen, und andererseits sich selbst als nicht zur Mehrheitsgesellschaft zuge-
hérig. Im Gegenzug zu oben, wo sie solche Zugehorigkeitskonstruktionen als »Kultur«
beschreibt, verwendet sie in dieser Sequenz die Formulierungen »Herkunft« und »das
Iranische«. Ihre Darstellung, ein bisschen so zu werden wie die Mehrheitsgesellschaft,
erinnert an dominante Assimilationsdiskurse (vgl. kritisch Mecheril, Castro Varela 2010,
4611.), allerdings wird durch die einschrinkende Formulierung »ein bisschen« und da-
durch, dass sich dieses Werden vor allem auf die gemeinsamen Interessen beschrinkt,
schnell deutlich, inwiefern sich Manoush gegen die Vereinnahmung durch solche Dis-
kurse wehrt. Gleichfalls beschreibt sie, dass sie sich zu einem bestimmten Zeitpunkt ih-
rer Biografie nicht mehr fiir die iranischen Feiertage und Briuche interessiert und im
Gegenzug dazu Weihnachten mit ihren deutschen Freund*innen gefeiert hat. Hier ent-
steht der Eindruck, dass nur binire Optionen existieren, was aber gleichermaflen auch
wieder eingeschrinkt wird, indem Manoush sagt, sie habe das »Iranische« nur »ein biss-
chen« beiseitegelegt. Manoush konnte das »Iranische« demnach einfach wieder aufneh-
men oder es eben nur noch ein bisschen aufnehmen oder es bspw. verfremdet aufneh-
men.” Dies kann in einen Zusammenhang mit dem oben vorgestellten Umgang mit der
natio-ethno-kulturellen Zuschreibung »Kultur« gebracht werden. Manoush reflektiert
diesen in der folgenden Sequenz:

»[Allso ich glaub, der beste Blick fiir mich war einfach, ich hab da so ne Art Erl6sung
gefunden, indem ich auch, so bisschen die Mitte gefunden habe. So bisschen sagen
kénnen:>Okay, ein Stiickchen davon, ein Stiickchen davon.<Und ahm, war da halt auch
sehr liberzeugt von meiner eigenen Meinung. Das hat mich auch dann ziemlich ge-
starkt auch, dass ich einfach gesagt hab: >Okay, ich form mir jetzt meine eigene Her-
kunft, ich form mir jetzt meine eigene Kultur [..]J<« (Manoush 263—271)

Das Aufbrechen der oben dargestellten Binaritit wird in dieser Passage dadurch ver-
deutlicht, dass Manoush erklirt, sich in der »Mitte« zu positionieren, was bedeuten
konnte, dass sie sich zwischen den bindren Subjektpositionen positioniert. Besonders

29  Einihnlicher Gedankengang findet sich auch in einem Aufsatz Derridas, in dem er beschreibt, wie
in der (dekonstruktivistischen) Philosophie mit wissenschaftlichen Begrifflichkeiten umgegangen
werden kann. Demnach muss ein Begriff nicht zwangslaufig firimmer beiseitegelegt werden: »Die
andere Moglichkeit[..] bestiinde [..] darin, alle diese alten Begriffe [..] wie Werkzeuge, die noch zu
etwas dienlich sein kénnen, aufzubewahren und nur hier und da die Grenzen ihrer Brauchbarkeit
anzuzeigen. Man gestehtihnen keinen Wahrheitswert und keine strenge Bedeutung mehr zu, man
wire sogar bereit, sie bei Gelegenheit aufzugeben, fiir den Fall, daR passendere Werkzeuge zur
Hand sind« (Derrida1990,124). Im Fall von Manoush wird gleich ersichtlich, wie dieses passendere
Werkzeug aussehen kann.

14.02.2026, 05:54:42. - [E—

235


https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

anschaulich wird dies, wenn sie beschreibt, dass sie gewissermafen von jeder Zuge-
horigkeitskonstruktion etwas aufgreift, was sie durch die Betonung ihrer »eigenen
Meinung« unterstreicht. Die Positionierung im Da-Zwischen entspricht einer hybriden
Subjektposition (vgl. etwa Bhabha 2011). Damit handelt Manoush widerstindig, da sie
in ihrer Erzdhlung darstellt, wie sie sich den oben vorgestellten ethno-natio-kulturellen
Adressierungen performativ entzieht. Insgesamt geriert sie sich in der eben zitierten
Sequenz wieder selbstbewusst als handelndes Subjekt, was sie zum Ende des Zitats
verdeutlicht, indem sie beschreibt, dass sie ihre Identitit konstruiert und nicht die ande-
ren. Sie verwendet fiir diese Konstruktion nicht die Kategorie »Identitit«, sondern die
Begriffe »Kultur« und »Herkunft«. Sich eine Identitit selbst zu konstruieren, kann als
resignifizierende Antwort auf die Adressierungen der Mehrheitsgesellschaft verstanden
werden. Diese Resignifizierung erfolgt, indem die Adressierungen hybridisiert werden.
Diese Form der widerstindigen Handlungsfihigkeit geht fiir Manoush mit Selbstwirk-
sambkeit einher, was deutlich wird, wenn sie sagt, dass sie dadurch »gestarke« wird und
vor allem »Erlosung« findet. Letztere Formulierung kann im religiésen Zusammenhang
mit der Befreiung vom Bésen bzw. vom Negativen iibersetzt werden. Diese Verwendung
betont abermals, inwiefern Manoush die Otheringerfahrungen, die sie gemacht hat,
als Belastungen wahrnimmt und inwiefern der von ihr gewihlte Umgang damit als
Befreiung wahrgenommen wird.

Mit der dargestellten Erzihlung kann an eine Fallrekonstruktion aus Christine
Riegels Jugendstudie angeschlossen werden, in der eine junge Frau ein »biografische[s]
Selbstbild [vertritt], >von allem etwas< zu sein« (Riegel 2004, 223). Riegel schreibt in
Bezug auf die Interviewpartnerin: »In diesem — iiber diesen konkreten Fall hinaus ver-
allgemeinerbaren — Bedeutungs-Begriindungszusammenhang und Maglichkeitsraum
konnen sich andere junge Frauen in vergleichbarer Lage wieder entdecken« (ebd.). Mit
Manoushs eben rekonstruierter Handlungsfihigkeit, in der sie ihre Mitte findet bzw. sich
ihre Stiickchen nimmt, kann veranschaulicht werden, inwiefern sie von allem etwas ist.

Die gesamte Ausfithrung verdeutlicht, inwiefern Handlungsfihigkeit in Manoushs
biografischer Erzihlung prozesshaft dargestellt wird. Grundsitzlich — und dies vor al-
lem im Kontext der oben dargestellten Otheringerfahrungen — scheint Manoush mit zu-
nehmendem Alter auch mehr Handlungsfihigkeit zu erlangen. Die selbstbewusste Dar-
stellung dieser hybriden Form der Handlungsfihigkeitkann als widerstindige Praxis ge-
gen dominante natio-ethno-kulturelle Adressierungen aufgefasst werden. Im folgenden
Abschnitt wird eine neue Thematik eréffnet: Manoushs Otheringerfahrungen mit der
Polizei im Kontext von Racial Profiling.

6.3.7 Otheringerfahrungen mit der Polizei im Kontext von Racial Profiling

Manoush erzihlt in der Gruppendiskussion von einer Polizeikontrolle, die sie im Alter
von 15 Jahren erlebt hat, und betont dabei, inwiefern sie diesbeziiglich das Gefiihl belas-
tet, als andere behandelt zu werden. Die Kontrolle ereignete sich an einem Bahnhof, als
sie mit einer Freundin, die keine Rassismuserfahrungen macht, einen Tagesausflug in
die nichstgelegene Grofdstadt macht:

14.02.2026, 05:54:42. - [E—



https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Drei zentrale Fallrekonstruktionen

»Und [...] gerade am Bahnhof sind Polizei, die sind immer da. Und ahm, wie viel auch
kontrolliert wird. Und das hab ich auch ganz oft mitgekriegt, wie oft, wie krass die Aus-
lander kontrolliert werden. Wie krass. ICH wurde auch kontrolliert und das fand ein-
fach so krass, weil ich bin einfach, seitdem ich einJahralt bin, lebe ich in Deutschland.«
(Manoush in GD3 298-302)

Manoush betont hier die Prisenz der Polizei am Bahnhof (»immer da«) und die Hiufig-
keit der dortigen Kontrollen. Interessant dabei ist, dass sie die Beschreibung der Kon-
trollen im Passiv formuliert. Thre Beschreibung vermittelt beim Lesen einen Eindruck
der Objektivitit, was wiederum impliziert, dass diese Beobachtung in erster Linie nichts
mit ihr selbst zu tun hat. Dementsprechend ist auch zu verstehen, dass sie formuliert,
davon »mitgekriegt« zu haben, in welcher Hiufigkeit und in welcher Intensitit dort Ra-
cial Profiling erfolgt. Sie spricht aber nicht von Racial Profiling, sondern davon, dass »die
Auslander« kontrolliert werden. Auch iiber die von der Polizei kontrollierten Personen
spricht sie im Passiv. Dabei ist allerdings nicht ersichtlich, wer genau mit dem Konstrukt
»Auslinder« bezeichnet wird. Angenommen werden kann hier aber, dass es sich dabei
um Personen handelt, die Rassismuserfahrungen machen. Im Folgesatz kommt es zu
einem Wendepunkt in der Erzihlung, der Aufschluss tiber das Verhiltnis und auch iiber
die Bezeichnung »Auslinder« gibt. Da Manoush durch die laute Aussprache des Perso-
nalpronomens »ICH« skandalisiert, dass auch sie kontrolliert wurde, kann davon ausge-
gangen werden, dass Manoush nicht der Auffassung ist, von der Mehrheitsgesellschaft
oder gar der Polizei als »Auslinderin« betrachtet zu werden. Wie oben bereits beschrie-
ben, artikuliert sie verschiedene Otheringerfahrungen und benennt dabei auch Alltags-
rassismus (siehe Kapitel 6.3.3). Vor dem Hintergrund ihrer anderen Otheringerfahrun-
gen kann nun interpretiert werden, dass die rassistische Situation am Bahnhof fiir Ma-
noush iiber das Maf des von ihr beschriebenen Alltagsrassismus hinausgeht. Demnach
skandalisiert sie nicht nur, dass sie kontrolliert, sondern dass sie dariiber hinaus rassis-
tisch adressiert wird. Um dieses Verhiltnis zu benennen, bedient sie sich der Konstruk-
tion »Auslidnder«. Eine Zuspitzung erfihrt diese Skandalisierung, indem sie betont, wie
lange sie schon in Deutschland lebt. Diesbeziiglich charakterisiert sie die Kontrolle als
besonders »krass«. Die Problematik, die Manoush hier beschreibt, kann interpretativ in
drei Schritten verdeutlicht werden: 1) Sie positioniert sich als Person, diei.d.R. nicht kon-
trolliert wird. Dies verdeutlicht sie, indem sie sagt, dass die anderen (»Auslinder«) kon-
trolliert werden, jedoch nicht sie selbst. Untermauert wird dies dann noch damit, dass sie
erklirt, wielange sie schon in Deutschland lebt. Somit kann gemutmaft werden, dass sie
sich in diesem Kontext als Nichtausldnderin positioniert. Diese Kategorie ist unabhingig
vom staatsbiirgerlichen Status als das binire Gegenstiick zur Kategorie Auslinder zu ver-
stehen. 2) Sie skandalisiert Racial Profiling an Bahnhofen, ein Verhiltnis, das sie schon
oft beobachten konnte. In ihrer Darstellung sind Personen, die der Kategorie »Auslin-
der« zuzuordnen sind, von dieser Praxis betroffen. Dies wiederum impliziert, dass sie
nicht von Racial Profiling betroffen ist bzw. bisher nicht betroffen war. 3) Sie erlebt einen
Konflikt, als sie selbst von der Polizei kontrolliert wird, da sie sich, wie im ersten Schritt
beschrieben, nicht als Auslinderin positioniert.

Die Erzihlung macht deutlich, inwiefern diese Kontrolle von ihr als Konflikt wahr-
genommen wird und inwiefern hier das Gewicht dieser Otheringerfahrung betont

14.02.2026, 05:54:42. - [E—

237


https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

wird. Auch vor dem Hintergrund ihrer bisher geschilderten Otheringerfahrungen, die
sie bspw. im Bildungsbereich oder im Privatleben macht, wird die Otheringerfahrung
mit der Polizei anders dargestellt, da sie mit einer anderen Skandalisierung einher-
geht. Dies konnte damit zusammenhingen, dass sie die Erfahrung mit der Polizei als
besonders belastend erlebt, weil ihr von der deutschen Polizei unterstellt wird, keine
deutsche Staatsbiirgerin zu sein, obwohl sie sich so fithlt. Die ganze Kontrollsituation,
die sich hier im Rahmen von Racial Profiling abspielt, kann also vor dem Hintergrund
von Manoushs skandalisierender Erzdhlung als nationalstaatliche Diskriminierung be-
zeichnet werden (vgl. Melter 2015a, 7ff.; Melter 2017, 594; vgl. weiterfithrend fir weitere
Umgangsformen in solchen Situationen Scherr, Breit 2020, 131ff.; vgl. weiterfithrend
zur Rolle der Nation in natio-ethno-kulturellen Zugehdorigkeitsordnungen Yildiz 2009,
69). Zu berticksichtigen ist hier auch, welches Gewicht der polizeilichen Anrufung bzw.
Adressierung beigemessen werden muss, was im vierten Kapitel dieser Arbeit unter
Riickgriff auf das Gewaltmonopol verdeutlicht wurde (siehe Kapitel 4.1). Im Folgenden
geht Manoush detaillierter auf die Polizeikontrolle ein:

»S0, dh und ich wurde ganz lautstark aufgefordert, meinen Ausweis vorzuzeigen, und
was ich da vorhabe, und ich wurde richtig, also ich wurde extrem abgefragt, ja ne:>[...]
Wo wollen Sie hin? Woher kommen Sie? Wo wohnen Sie? [..] Und &h, ja, habe ich
mein Ausweis vorgezeigt. Keine Ahnung, so gefiihlt viertel Stunde standen die dann,
da hatte ich noch keine deutsche Staatsangehérigkeit. So mit nem iranischen Reise-
pass standen die da und haben den richtig studiert. Und ich kam mir vor neben meiner
deutschen Freundin so-. >Hey, tut mir leid. (wird gefliistert gesprochen) Ist mir super
peinlich gerade, ich weifd nicht, was sie da gerade machen (wird geweint gesprochen).«
Oh Gott und die haben mir nichts erklart. Worum es ging, wieso die mich gefragt ha-
ben, was da dabei fiir Hintergriinde dahinterstecken. Nichts. Nichts. Also, wie fithIst du
dich dann? Wieso werde ich denn gerade von der Polizei in so ne Schublade gesteckt?«
(Manoush in GD3 302—317)

Aufgrund der beschriebenen Deutlichkeit (»ganz lautstark«), mit der sie aufgefordert
wird, sich auszuweisen, kann davon ausgegangen werden, dass die Aufforderung, die ja
ohnehin in einem 6ffentlichen Raum erfolgt, auch fiir andere zu vernehmen war. Somit
hat die Kontrolle auch eine Aufenwirkung: Alle Personen, die im Moment der Kontrol-
le an Manoush vorbeigehen, kénnen sehen, dass sie kontrolliert wird und dass sie von
der Polizei als potenzielle Verdichtige kriminalisiert wird. Weiter berichtet sie vom ver-
horartigen Charakter der Kontrolle, die sie mit dem Adjektiv »extrem« umschreibt. Die
Dauer und die Intensitit dieser Passkontrolle lassen darauf schlieflen, dass Manoushs
Otheringerfahrung hier noch eine Intensivierung erfihrt. Die ganze Kontrolle wird von
ihr als unangenehm empfunden und sie macht deutlich, dass sie ihr vor allem vor ihrer
Freundin peinlich ist. Der Satz »Und ich kam mir vor neben meiner deutschen Freun-
din so-« bricht plétzlich ab und kénnte eventuell mit »gedemiitigt vor«*® oder »schlecht

30  Auch in der Studie von Suvi Keskinen et al. wird die Kontrolle in der Offentlichkeit, bei der ande-
re Personen zusehen kénnen, mit Demiitigung in Verbindung gebracht (vgl. Keskinen et al. 2018,
74ff).

14.02.2026, 05:54:42. - [E—



https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Drei zentrale Fallrekonstruktionen

vor« vervollstindigt werden. An dieser Stelle ist auffallend, dass sie nochmals die na-
tionalstaatliche Positionierung der Freundin betont. Interpretativ konnte diese Auffil-
ligkeit darin begriindet sein, dass die Freundin dhnlich der Mehrheitsgesellschaft eher
selten oder gar nie von der Polizei kontrolliert wird. Und selbst wenn es zu einer Kon-
trolle kommen sollte, ist anzunehmen, dass die Polizei einen deutschen Pass nicht mi-
nutenlang begutachten muss. Dariiber hinaus beschreibt Manoush das unangenehme
Gefiihl einer Beschrinkung ihrer Handlungsfihigkeit: Sie weify wihrend der Kontrolle
weder, wie die Kontrolle weiter ablaufen wird, noch warum sie tiberhaupt kontrolliert
wird. Sie skandalisiert diese Unterwerfung, indem sie kritisiert, dass ihr der Vorgang
wihrenddessen nicht transparent gemacht wird. Der weinende Tonfall wie auch die rhe-
torischen Fragen am Ende der Passage verdeutlichen, wie sehr sie diese Intransparenz
belastet. Mit der abschlieRenden Frage bestitigt sie einerseits, dass sie die Erfahrung
macht, als andere behandelt zu werden, indem sie auf die oben vorgestellte Schubla-
denmetapher rekurriert, und andererseits problematisiert sie, dass sie diese Erfahrung
»gerade« mit der Polizei macht. Die Verwendung des Partikels »gerade« kann vor dem
Hintergrund der oben ausgefithrten Interpretationen dahingehend verstanden werden,
dass Manoush dadurch ihre Enttduschung oder auch ihre Wut zum Ausdruck bringt,
dass sie nicht nur im Alltag, sondern nun auch noch von einer staatlichen Behérde dis-
kriminiert wird — und dies, obwohl sie sich selbst als Nichtauslinderin positioniert.

Manoushs Erzihlung verdeutlicht, wie unangenehm und belastend die Polizeikon-
trolle fiir sie ist. Einerseits hat die Kontrolle, mit der eine kriminalisierende Verdichti-
gung einhergeht, eine grofle AuRenwirkung auf die Freundin wie auch auf andere Pas-
sant*innen (vgl. zur Auflenwirkung bei Racial Profiling Basu 2016, 90f.; Keskinen et al.
2018, 74fF.). Andererseits wird aus der Erzihlung ersichtlich, dass vor allem die national-
staatliche Diskriminierung fiir Manoush eine groRe Belastung darstellt. Im Folgenden
wird eine andere Erfahrung Manoushs dargestellt, die in einem Zusammenhang mit ei-
nem Polizeieinsatz steht und als Folge desselben betrachtet werden kann.

6.3.8 Gewalterfahrungen infolge von Polizeieinsatz

Manoush wird im Alter von fiinfzehn Jahren infolge eines Ladendiebstahls, an dem sie
beteiligt ist, festgenommen und von der Polizei nach Hause gebracht. Der Kontakt mit
der Polizei lauft laut ihrer Erzahlung gewaltfrei und sogar korrekt® ab, jedoch wird sie zu
Hause mit korperlicher Gewalt fiir den Regelverstof3 bestraft. Im Folgenden wird sowohl
auf Manoushs Darstellung der Festnahme- und Gewalterfahrung eingegangen als auch
auf die Angste, die sie diesbeziiglich wihrend der Festnahme und beim Verschanzen in
ihrem Zimmer entwickelt. Der Abschnitt beginnt mit einer Sequenz aus der Gruppen-
diskussion, in der sie davon erzihlt, wie sie nach der Festnahme vor dem Haus, in dem
sich die familidre Wohnung befindet, im Polizeiauto sitzt und ihre Angst vor der Reakti-
on ihrer Briider artikuliert:

»]a, alsoich hab denen eigentlich gesagt:>Hey passt mal auf, es kann richtig eskalieren,
dh, ich habe Angst vor meinen Briidern, also es kann sein, dass die mich auch schlagen

31 »Eigentlich waren die ganz cool« (Manoush in GD3 131).

14.02.2026, 05:54:42. - [E—

239


https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

werden und so. Ah, ich kann nicht hochgehen.<Und 4hm, ne, es ist, die meinten halt,
die miissen halt Regeln befolgen. >Wir missen mit ihnen hochgehen, das ist nun mal
so«.« (Manoush in GD3 132-136)

Manoush verwendet in ihrer Darstellung woméglich das Adverb »eigentlich«, um den
Gehalt ihrer Aussage zu betonen, dass es gleich zur Eskalation zwischen ihr und ihren
Briiddern kommen kann. Weiter betont sie, mit welcher Deutlichkeit sie der Polizei er-
klart, dass sie aufgrund der befiirchteten Gewalterfahrung Angst vor ihren Briidern hat.
Am deutlichsten wird dies, als der Polizei gegeniiber dufert, dass sie aufgrund dessen
nicht nach Hause (»hochgehen«) gehen kann. Sie macht deutlich, dass die Polizei unter
Berufung auf eine Manoush gegeniiber nicht begriindete Regel nicht auf ihren Wunsch
eingeht. Dass die Angst von Manoush keineswegs unbegriindet ist, wird weiter unten
noch deutlich, doch zuvor wird eine Stelle aus dem Einzelinterview zitiert, an der sie
ihre Bitte an die Polizei detaillierter darstellt:

»[UInd 4hm, da habe ich sie echt 4h, angebettelt, wirklich angebettelt, dass die mich
nicht nach Hause fahren, oder mich halt nur vor der Haustiir raus lassen. [...] Dass, dh,
bitte, ich hab einfach Schiss, dass ich irgendwie eine geklatscht kriege oder sonst was,
oder irgendwie meine Briider. Ich hab richtig, na ja, ich hatte schon, in der Hinsicht
hatte ich super Angst vor meinen Briidern gehabt.« (Manoush 435—441)

An dieser Stelle konkretisiert sie die Deutlichkeit, mit der sie die Polizei bittet, sie nicht
in die Wohnung zu begleiten. Mit der Formulierung des Anbettelns betont sie, in wel-
cher misslichen und bedirftigen Lage sie sich befunden hat. Zudem konkretisiert sie
ihre Angst vor dem Nachhausebringen. So lisst die Formulierung »irgendwie eine ge-
klatscht kriege oder sonst was« offen, ob sie von den Briidern oder von anderen Mitglie-
dern der Familie geschlagen oder in einer anderen Art und Weise Gewalt erfahren wird.
Gleichermafen kristallisiert sich in der Passage auch heraus, welche Rolle die Briider
bei dieser Angst spielen. An die Aussage »irgendwie eine geklatscht« schlief3t direkt die
Formulierung »oder irgendwie meine Briider« an. »Irgendwie« kann hier dahingehend
interpretiert werden, dass unklar ist, inwiefern die Briider Gewalt anwenden, sie aber
dennoch befiirchtet, dass sie Gewalt anwenden werden. Direkt im Anschluss schlief3t sie
die Erzihlung mit der Betonung ihrer Angst (»super Angst«) vor den Briidern ab. Spi-
testens hier dringen sich die Fragen auf, warum sie Gewalt befiirchtet und welche Rol-
le dabei ihre Briider spielen. Zur Anniherung an die erste Frage kann folgende Passage
herangezogen werden:

»Und da wiirden die [die Briider; Anm. M. T.] super sauer werden. Alleine schon, nicht,
dass, weil ich das gemacht habe, aber alleine schon auch unserer Eltern gegeniiber,
dass ich das gemacht hab. Deswegen, dass ich das denen angetan hab. Hihm, und
dhm und unser Cesicht quasi, dass das Gesicht der Familie verloren geht.« (Manoush
443—446)

Dieses Zitat zeigt, dass die Kombination aus Ladendiebstahl und Nachhausebringen
durch die Polizei sehr folgenreich ist, da dadurch laut Manoushs Erzihlung das Ansehen

14.02.2026, 05:54:42. - [E—



https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Drei zentrale Fallrekonstruktionen

der Familie in der Nachbarschaft Schaden zu nehmen droht. Dieser Sachverhalt kann
vor dem Hintergrund der Gruppendiskussion, in der intensiv iiber diesen Sachverhalt
gesprochen wird (vgl. GD3 221-256), interpretativ wie folgt beschrieben werden: Dass
die Polizei ein Kind nach Hause bringt, kann fiir Aufenstehende (Nachbar*innen) mit
der Assoziation einhergehen, dass das Kind etwas angestellt, also gegen Regeln ver-
stofRen hat. Diesbeziiglich existiert ein Diskurs, dass dies das Ansehen der Familie in
der Nachbarschaft existenziell bedroht, was Manoush mit der Metapher des Gesichts-
verlusts umschreibt. Mit diesem Diskurs geht der Diskurs einher, dass die Eltern das
Kind fir den Regelversto’ mit korperlicher Gewalt bestrafen miissen. Beide Diskurse
werden in der Gruppendiskussion angesprochen, indem die Teilnehmerinnen dariiber
tibereinkommen, dass sich diejenigen Eltern, die sie kennen, diesen Diskursen ent-
sprechend verhalten und somit ihre Kinder i.d.R. auch schlagen wiirden, wenn sie von
der Polizei nach Hause gebracht werden. Manoush dufert diesbeziiglich sogar, dass die
Kinder derart geschlagen werden, dass die Nachbarschaft sehen kann, dass das Kind
bestraft wurde: »Du MUSST irgendwas im Gesicht danach haben. Weif3t du, irgendein
Schlag ins Gesicht kriegen, dass man das sieht, dass zumindest die Nachbarn sehen,
von wegen, ey, na« (Manoush in GD3 243ff.)? Dass Manoush das Verb »MUSST« hier laut
ausspricht, ldsst verschiedene Interpretationen zu. Es kann zum einen als iberspitzte
und ironische Kritik an diesem Verhiltnis verstanden werden. Zum anderen wire es
moglich, dass Manoush sich dem eben erwihnten Diskurs anschlief3t und Gewalt als
legitime Erziehungsmethode ansieht. Aus Forschungen zu hiuslicher Gewalt ist dies-
beziiglich bekannt, dass es einen Zusammenhang zwischen gewalttitiger Erziehung
und Akzeptanz bei den betroffenen Kindern gibt. Erleben Kinder Gewalt, ist es mog-
lich, dass sie diese als adidquate oder sogar als einzige Methode kennenlernen, sich
durchzusetzen (vgl. Lamnek, Luedtke, Ottermann, Vogl 2012, 168f.). In Anbetracht des
gesamten Interviews und auch vor dem Hintergrund von Manoushs Skandalisierung
der Gewalterfahrung ist aber eher davon auszugehen, dass sie Gewalt in der Erziehung
verurteilt.

Insgesamt wird aus der hier dargestellten Schilderung Manoushs deutlich, dass sie
vor allem infolge der Kombination bzw. Uberlappung von Ladendiebstahl und Nachhau-
sebringen durch die Polizei gewaltvolle Konsequenzen befiirchtet. Prinzipiell gewinnt
das beschriebene Verhiltnis dhnlich wie die Kontrolle am Bahnhof aufgrund der AuRen-
wirkung eine besondere Brisanz. Denn nicht nur Manoush, ihre Familie und die Polizei
sind bei der Situation anwesend, sondern auch die Nachbar*innen als stille, aber mora-
lisierende Beobachtende. An dieser Stelle ist unklar, ob das Geschehen tatsichlich von
Nachbar*innen beobachtet wurde oder nicht, aber das ist vor einem disziplinargesell-
schaftlichen Hintergrund auch zweitrangig, denn der Blick der anderen ist prinzipiell
immer prisent, selbst wenn diese nicht anwesend sind (vgl. Foucault 2016 [1975], 251).
Relevant ist in Manoushs gesamter Darstellung vor allem, dass sie sich bewusst ist, dass
sie bestraft werden konnte. Sie geht davon aus, dass sie einerseits fiir den Regelverstof}
und andererseits — hier konnte die Gewalt so ausufernd sein, dass die Nachbarschaft dies
bspw. in Form von dufleren Verletzungen wahrnehmen kann - fir den Ansehensverlust
der Familie bestraft wird. Interessant an der Erzihlung ist, dass die Eltern von Manoush
als Betroffene, denen etwas angetan wird, und die Briider als Wiitende dargestellt wer-
den. Spiter geht Manoush darauf ein, dass ihr Verhalten (Ladendiebstahl, von der Poli-

14.02.2026, 05:54:42. - [E—

241


https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

zei nach Hause gebracht werden) vor allem fiir einen ihrer Briider und fiir ihre Mutter
sehr schlimm gewesen sein muss (vgl. Manoush 460f.). Aus dem Interview lisst sich der
weitere Verlauf der Situation rekonstruieren: So erzihlt Manoush, dass sie die Polizei
nochmals auf die drohende Gewalt hingewiesen hat. Diese hat ihr daraufthin versichert,
dass sie einen Augenblick an der Haustiir stehenbleiben wiirde, um eine Eskalation in
der Familie zu vermeiden (vgl. Manoush 455-459). Dieses Versprechen ist eingehalten
worden, allerdings konnte die Gewalterfahrung Manoushs dadurch nicht abgewendet
werden. Im Folgenden reflektiert sie diesen Vorgang:

»Aber natirlich wiirden die nichts vor der Polizei machen, ist doch klar. Natiirlich war-
ten die erst mal ab, bis die gehen. Und &h, Situation wiirde, wiirde, wenn, dann (iber-
haupt danach eskalieren. Ahm und halt nicht dann sein Gesicht zu verlieren. Na? So.
Ja. Aufjeden Fall éhm (1), dann sind die ja halt auch gegangen. [...] Also die haben gar
nicht darauf vertraut, was ich gesagt hab.« (Manoush 461-467)

Dass die familidre Gewalterfahrung nicht im Beisein der Polizei erfolgt, umschreibt sie
mit »nichts [...] machenc. Dieses »machen« kann zwar fiir Schlagen oder Anschreien ste-
hen, kann aber auch andere Formen der Eskalation umschreiben.?* Auch hier verwen-
det sie wieder die Metapher des Gesichtsverlusts, um zu verdeutlichen, dass die Familie
nicht ihr Ansehen verlieren will. Diesbeziiglich soll aber das Ansehen nicht nur vor den
Nachbarn, sondern auch vor der Polizei geschiitzt werden. Hier kann davon ausgegan-
gen werden, dass das Ansehen doppelt bedroht wire, wiirde es zu einer Eskalation im
Beisein der Polizei kommen. Da es wihrend ihres Beiseins augenscheinlich nicht zu ei-
ner Eskalation kommt, verlisst die Polizei in Manoushs Erzihlung dann das Haus. Thre
Enttiuschung iiber das Verhalten der Polizei kommt im letzten Satz des Zitats zur Gel-
tung, indem sie artikuliert, dass die Polizei nicht auf sie gehort hat.

Weiter erzihlt sie, wie es dann letztlich zur Eskalation gekommen ist. An dieser Stelle
kann nun auf die zweite Frage nach der Rolle der Briider zuriickgekommen werden. Die
Sequenz beginnt in dem Moment, in dem die Polizei das Haus verlisst:

»Und ahm, wie gesagt, da bin ich schnell in mein Zimmer gerannt und habe meine Tir
abgeschlossen. Sodass er hatte nicht reinkommen kénnen [...]. Aber 4hm, (3) ja, bin
halt den ganzen Tag in meinem Zimmer gelegen. Dann am Tag danach hatte, (lacht)
mein Bruder hat mich schon, ja, er hat mich schon geschlagen.« (Manoush 472—482)

Hier wird erstmals angesprochen, dass Manoush von ihrem Bruder geschlagen wird, was
gleichsam auch ihre Angst vor den Briidern erklart. Unklar ist allerdings, warum sie von
ihrem Bruder geschlagen wird und nicht etwa von den Eltern. Anzunehmen ist, dass der
Bruder hier stellvertretend fiir die Eltern handelt und kérperliche Gewalt als Mittel der
Disziplinierung anwendet, um die familiire Ordnung wiederherzustellen.

Um theoretisch zu ergriinden, warum eine bedrohte familidre Ordnung wiederge-
stellt werden muss, kdnnen einerseits Bourdieus Uberlegungen zur minnlichen Herr-

32 So beschreiben die Teilnehmerinnen der Gruppendiskussion, dass es auch moglich sei, dass ein
Gegenstand nach ihnen geworfen wiirde, bspw. ein Besenstiel oder Badeschlappen (vgl. GD3
253—258).

14.02.2026, 05:54:42. - [E—



https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Drei zentrale Fallrekonstruktionen

schaft (vgl. Bourdieu 2017) und andererseits Kathrin Audehms, Christoph Wulfs und Jérg
Zirfas’ familiensoziologische Ausfithrungen zu Ritualen in Familien herangezogen wer-
den (vgl. Audehm, Wulf, Zirfas 2007). Im Anschluss an Bourdieu kann die familiire Ord-
nung als »symbolische Ordnung« (Bourdieu 2017, 63ff.; im Original mit Hervorhebung)
verstanden werden, die von einem patriarchalen Herrschaftssystem gerahmt wird (vgl.
ebd., 65f.). Wird diese Ordnung bedroht, kénnen Familienmitglieder — bei Bourdieu sind
es Minner, gleichfalls konnten es aber auch nicht minnliche Personen sein — Gewalt an-
wenden, um die Ordnung aufrechtzuerhalten bzw. wiederherzustellen (vgl. ebd., 92). Im
Anschluss an Audehm, Wulf und Zirfas kénnte ein solches Handeln als Ritual bezeich-
net werden, da sie darlegen, dass die familiire Ordnung durch Rituale reproduziert wird
(vgl. Audehm, Wulf, Zirfas 2007, 424). Die Autor*innen sehen das Ritual als Interaktion,
aus der fur alle Beteiligten ersichtlich wird, wer Autoritit besitzt: »[D]enn im Vollzug
der rituellen Interaktionen werden die Konstruktionsprinzipien der kollektiven Autori-
tits- und Anerkennungsbeziehungen individuell inkorporiert. Die rituellen Identitits-
zuschreibungen tragen den Charakter von Appellen und verpflichten die Teilnehmenden
zu einem angemessenen Verhalten« (ebd., 426). In Bezug auf Manoush lisst sich nun sa-
gen, dass die Gewalterfahrung, von der sie erzihlt, dahingehend als Ritual zu verstehen
ist, dass der Bruder durch die Anwendung von Gewalt seine Autoritit demonstrieren
und im selben Zuge Manoush fiir ihr Verhalten bestrafen kann. Damit hat er zugleich
die bedrohte familidre Ordnung wiederhergestellt. In Manoushs Erzihlung findet die-
ses Ritual nicht nur im familiiren Innenverhiltnis, sondern auch im unmittelbaren Au-
Renverhiltnis statt, da die Nachbarschaft miteinbezogen wird. So legt Manoush in ihrer
Erzihlung dar, dass vor allem das Ansehen ihrer Familie in der Nachbarschaft im Vor-
dergrund steht.

Dass Manoush in ihrer Erzihlung in ihr Zimmer rennt und dort den ganzen Tag und
die ganze Nacht ausharrt, zeigt, wie dramatisch die Situation von ihr empfunden wird.
Dass sie ihr Zimmer erst am darauffolgenden Tag verlasst und dann von ihrem Bruder
geschlagen wird, spricht dafiir, dass sie durch das Ausharren zwar handlungsfihig wird
und eine erste Eskalation abwenden kann, letztlich aber doch Gewalt erfahren muss.
Dass Manoush lacht, als sie vom Ubergriff erzihlt, kann dahingehend interpretiert wer-
den, dass die Erzihlung dieser Gewalterfahrung fiir sie mit Scham besetzt ist und sie
diese Scham mit einem Lachen zu iiberspielen versucht. Eine andere Interpretation des
Lachens lisst hingegen den Schluss zu, dass sie durch das Lachen im Interview einen
humoristischen Abstand zur Tat ihres Bruders bekommt und diese damit auch retro-
spektiv diskreditieren kann. Dies kann auch so verstanden werden, dass sie im Inter-
view den Kontakt zum mehrheitsgesellschaftlich positionierten Interviewer sucht und
mit dem Lachen zum Ausdruck bringt, dass der Minnlichkeitsentwurf des Bruders li-
cherlich ist, da er nicht dem Bild einer akzeptierten Minnlichkeit entspricht. Obwohl
beide Interpretationen spekulativ sind, ldsst sich mit Blick auf die Sequenz hervorhe-
ben, dass Manoush durch die Angst, das darauffolgende Verschanzen in ihrem Zimmer
und die Gewalterfahrung grofiere Eingriffe in ihre korperliche Integritit erlebt hat.

Manoush erzihlt im Interview weiter, dass sie sich wihrend des Ausharrens in ih-
rem Zimmer iiberlegt hat, die Polizei von ihrem Zimmerfenster aus zuriickrufen. Doch
letztlich entscheidet sie sich dagegen, eine Entscheidung, die sie wie folgt begriindet:

14.02.2026, 05:54:42. - [E—

243


https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

244

Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

»Das wollte ich echt machen, aber ich hatte dann echt Schiss davor, dass im Nachhin-
ein, wenn die das mitkriegen, also mein Bruder, dass es noch schlimmer wird, deshalb
hab ich das gelassen. Weil ich dachte: Was sollen die machen? Wenn jetzt mein Bru-
der irgendwie festgehalten wird oder sonst was, heifdt es jetzt hier? NE? Ne, ich hab’s
komplett gelassen.« (Manoush 476—480)

Dass sie in Erwigung gezogen hat, die Polizei wieder zu involvieren, betont abermals
die Dramatik der Situation und vor allem ihre Angst vor der drohenden Gewalt. Dar-
tiber hinaus zeigt sich in ihrer Erzihlung, dass sie davon ausgeht, dass die Polizei ihr in
dieser Sache gar nicht adiquat helfen kann, was mit der ersten Frage im Zitat verdeut-
licht wird. Denn so, wie oben beschrieben, geht sie davon aus, dass es in Anwesenheit
der Polizei zu keiner familidren Eskalation kime. Uberdies muss festgehalten werden,
dass sie sich selbst dafiir verantwortlich sieht, die Situation nicht noch weiter eskalieren
zu lassen. Dies bringt sie zum Ausdruck, indem sie problematisiert, was passieren wiir-
de, wenn die Polizei ihren Bruder festnihme. Die zweite Frage (»heif3t es jetzt hier?«),
die sie stellt, kann vor dem Hintergrund der oben geschilderten Bedrohung des familia-
ren Ansehens interpretiert werden. So macht sie sich dahingehend Gedanken, was die
Nachbarn iiber die Familie denken wiirden, wenn nun auch noch ihr Bruder von der Po-
lizei festgenommen wiirde. Die Frage konnte dann interpretativ folgendermafien umge-
formuliert werden: Was wird jetzt iiber meine Familie gesprochen, nachdem auch noch
mein Bruder festgenommen wurde? Aufgrund solcher Erwigungen hat sie sich also da-
zu entschieden, die Situation nicht noch mehr eskalieren zu lassen. Dies stellt eine dop-
pelte Belastung fiir Manoush dar, da sie zusitzlich zu ihrer Angst vor der Gewalt auch
noch iiberlegen muss, wie sie einerseits ihren Bruder und andererseits das Ansehen ih-
rer Familie schiitzen kann. Aus Forschungen zu hiuslicher Gewalt ist bekannt, »dass nur
ein geringer Anteil der tatsichlich veriibten physischen Ubergriffe auf Kinder zur Anzei-
ge gelangt, z.B. weil die Opfer zu jung sind, um sich mitzuteilen, oder unter Druck ge-
setzt werden zu schweigen« (Lamnek, Luedtke, Ottermann, Vogl 2012, 147). Der Druck,
den Manoush in Bezug auf das familidre Ansehen verspiirt, ist durch die Rekonstruktion
deutlich geworden.

Die Darstellung zeigt insgesamt, dass Manoush, obwohl sie in der von ihr geschil-
derten Situation nicht von Racial Profiling oder Polizeigewalt betroffen ist, eine Gewalt-
erfahrung macht, die als Gewalterfahrung infolge eines Polizeieinsatzes bezeichnet werden
kann. Die Gewalterfahrung kommt nur zustande, weil Manoush von der Polizei nach
Hause gebracht und weil dadurch das Ansehen der Familie bedroht wird. Um die fa-
miliire Ordnung wiederherzustellen, bestraft Manoushs Bruder sie stellvertretend fiir
die ganze Familie, indem er sie schligt. Weiter wird deutlich, dass Manoush, ebenfalls
zum Schutz der Familienordnung, nicht die Polizei ruft, um ihren Bruder zu schiitzen.
Aus Manoushs Schilderungen wird aufierdem ersichtlich, wie die Angst vor der Gewalt
erlebt wird und dass sie von der Polizei keine angemessene Unterstiitzung bekommt.
Manoush erlebt in der hier ausgebreiteten Erzihlung eine Doppelbelastung: Einerseits
fiirchtet sie die Gewalt und erlebt diese dann auch, andererseits schiitzt sie aber ihren
Bruder, um das Ansehen der Familie nicht noch weiter zu schidigen.

Mit den Ausfithrungen dieses Kapitels kann grundlegend die Frage gestellt werden,
inwiefern die Polizei Mddchen wie Manoush vor Gewalterfahrungen schiitzen kann. Die

14.02.2026, 05:54:42. - [E—



https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Drei zentrale Fallrekonstruktionen

grofite Kritik dullert Manoush daran, dass die Polizei sie nach Hause bringt, obwohl sie
diese dezidiert iiber die bevorstehende Gewalt informiert. Dieser und weitere Punkte
werden im folgenden Kapitel dargestellt.

6.3.9 Kritik an Polizei

Manoush formuliert im Interview eine deutliche Kritik am Vorgehen der Polizei, die vor
allem aufihren eigenen Erfahrungen beruht. Auch die Skandalisierung der Polizeikon-
trolle am Bahnhof, die weiter oben dargestellt wurde (siehe Kapitel 6.3.7), kann als Kritik
verstanden werden. An dieser kritisiert sie vor allem, dass die Polizei ihr Vorgehen nicht
transparent gemacht hat. So wusste Manoush in der Situation weder die Griinde fiir die
Kontrolle noch war ihr klar, wie die Situation weiter verlaufen wiirde. Dadurch wurde
ihre Handlungsfihigkeit von der Polizei beschrankt, was sie als sehr unangenehm dar-
stellt. Ein dhnliches Gefiihl erlebt sie auch, als sie von der Polizei nach Hause gebracht
wird. Die folgende Kritik schlief3t an die obige Situation an, in der sie die Polizei gebe-
ten hat, sie nicht mit zur familidaren Wohnung zu begleiten, um eine Gewalterfahrung zu
verhindern. Sie betont den Zusammenhang von Gewalterfahrung und Polizeipraxis und
kritisiert diesbeziiglich das polizeiliche Vorgehen:

»Aber nichtjetzt gleich hier ne, ab nach Hause miteuch. So. (2) Ich tiberlass euch eurem
eigenen Schicksal. Also das war ja ganz krass, das war ja, (1) das war ja scheifde. Das
hat mir nichts gebracht. Das war. Das hat mir das gebracht, dass ich eine reingehauen
bekommen hab.« (Manoush 512ff)

In dieser Kritik wird das Nachhausebringen durch die Polizei problematisiert. Hierbei
wird vor allem deutlich, dass die Polizei die festgenommenen Jugendlichen ohne Schutz
vor etwaiger hiuslicher Gewalt den Familien itbergibt. Wihrend Manoush die Proble-
matisierung in den ersten beiden Sitzen noch verallgemeinert (reuch«), bezieht sie die-
se in den Folgesitzen auf ihre eigene Situation. Aus der Zeitangabe »nicht jetzt gleich«
konnte abgeleitet werden, dass Manoush die kurze Zeit zwischen ihrer Festnahme und
der Ubergabe bei der Familie kritisiert. Die Ortsangabe »hier«kénnte ein Hinweis darauf
sein, dass Manoush kritisiert, direkt von der Polizei nach Hause gebracht worden zu sein.
Indem sie auf das »Schicksal« rekurriert, macht sie deutlich, dass sie der Auffassung ist,
dass sie bzw. andere Jugendliche keinen Einfluss darauf haben, ob sie in ihren Familien
aufgrund bspw. einer Ubergabe durch die Polizei Gewalt erfahren oder nicht. Manoushs
Formulierung »Ich tiberlass euch eurem eigenen Schicksal« impliziert, dass die Polizei
auch anders handeln kénnte. Hitte die Polizei anders gehandelt, wire sie nicht ihrem
Schicksal iiberlassen worden, vielmehr wire es gar nicht erst zur Eskalation gekommen.
Am Ende des Zitats bringt Manoush den Zusammenhang von Gewalterfahrung und Po-
lizeipraxis zum Ausdruck, wodurch die explizite Darstellung, dass ihr eine »reingehau-
en«wurde, als eine resiimierende Bekriftigung des Zusammenhangs betrachtet werden
kann. Der letzte Satz kann demnach wie folgt verstanden werden: Weil die Polizei mich
nach Hause gebracht hat, wurde ich geschlagen.

14.02.2026, 05:54:42. - [E—

245


https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246  Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

Weiter kritisiert Manoush das biirokratische Vorgehen und die Empathielosigkeit
der Polizei. Das folgende Zitat schliefRt direkt an die obige Erzdhlung an, in der sie sich
gegen das Zuriickrufen der Polizei entschieden hat:

»Und dann, gehst du halt zur Polizei und sagst so: >Hier pass mal auf. Ah, das und das
ist passiert.< Ah, die ziehen dann deren offiziellen Schei® dann durch, weifdt du? Und
dann so nach der und dem Paragrafen und sonst was und da fehlt halt diese Empa-
thie. Da fehlt halt dieses Fingerspitzengefiihl dafiir. Deshalb hab ich’s auch gelassen.«
(Manoush 483-487)

Mit dieser fingierten Szene beschreibt Manoush, wie die Polizei ihrer Meinung nach
handelt, wenn jemand die Polizei ruft. Sie problematisiert dabei vor allem die biirokra-
tische Herangehensweise, indem sie auf »Paragrafen« rekurriert und das Vorgehen der
Polizei als »offiziellen Scheif3« bezeichnet. Weiter kritisiert sie das Fehlen von Empathie
und eines Fingerspitzengefiihls. In der einschligigen Forschung zum Verhiltnis von Po-
lizei und Jugendlichen bzw. Jugendhilfe wird beschrieben, dass solche Diskurse im Feld
der Jugendhilfe nicht ungewdhnlich sind und dass vor allem vonseiten der Jugendhilfe
an die Polizei herangetragen wird, diese solle allgemein mehr Empathie zeigen und die
Komplexitit der Fille anerkennen (vgl. Turba 2018, 258). Das von Manoush beschriebene
»Fingerspitzengefiithl« wird — gerade in Bezug auf hiusliche Gewalt - in einer diesbe-
ziiglichen Studie als »Taktgefiihl« (ebd., 4) bezeichnet. So ist auch in Manoushs Erzih-
lung die Kritik am fehlenden Fingerspitzengefiihl vor dem Hintergrund zu verstehen,
dass die Polizei in Anbetracht der drohenden Gewalt nicht adiquat gehandelt hat. Fin-
gerspitzengefithl oder auch Taktgefiihl hitte die Polizei hier an den Tag gelegt, wenn sie
Manoushs Angst ernst genommen und sie vor der drohenden Gewalt beschiitzt hitte.
Diese kritische Sicht auf die Polizei, die sie hier im Interview artikuliert, wird von ihr
auch als Grund dafir angefiihrt, dass sie, als sie sich in ihrem Zimmer verschanzt hat,
um sich vor dem Bruder zu schiitzen, die Polizei nicht mehr zuriickgerufen hat. Dies
wird durch den letzten Satz des Zitats sehr deutlich zum Ausdruck gebracht. Diese Kri-
tik ist aber auch an Manoushs oben rekonstruierte Darstellung anschlussfihig, dass die
Polizei im Vorfeld nicht auf ihre Angst vor der drohenden Gewalt eingegangen ist. Dem-
nach konnte sich die Polizei nicht hinreichend in Manoush einfiihlen und hat der von ihr
artikulierten Angst ein biirokratisches Prinzip entgegengehalten, das von Manoush mit
Rekurs auf die Regeln der Polizei (»deren offiziellen Scheif3«) beschrieben wird. In dieser
Darstellung scheinen sich also Fingerspitzengefiihl und Biirokratie diametral entgegenzu-
stehen.

Manoushs Kritik an der fehlenden Empathie der Polizei, die, wie oben dargelegt,
auch an Diskurse aus der Jugendhilfe anschlussfihig ist, verweist auf die Organisations-
struktur der Polizei. So ist aus kriminologischer Perspektive vollkommen klar, dass die
Polizei als bitrokratisch organisierte Institution im weberschen Sinne (vgl. Weber 1972,
122-176) zu verstehen ist, also als eine Institution, die einerseits legitime Herrschaft aus-
ibt und andererseits einer strengen Regelgebundenheit unterliegt. Diese biirokratische
Organisation findet sich auch in ihrer Alltagskultur, also im Rahmen der Cop Culture,
wieder (vgl. ausfithrlich Behr 2006; 2008). An dieser Stelle kann nun kritisch gefragt wer-
den, warum in dieser strengen biirokratischen Organisation nicht auch mit einem ge-

14.02.2026, 05:54:42. - [E—



https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Drei zentrale Fallrekonstruktionen

wissen Fingerspitzengefiihl gearbeitet werden kann. Ferner muss im Hinblick auf Ma-
noushs Gewalterfahrung prinzipiell gefragt werden, ob die Polizei korrekt vorgegangen
ist, da durch Manoushs Darlegung im Polizeiauto offensichtlich wurde, dass der Ver-
dacht einer Straftat (Kérperverletzung) besteht. Kurzum kann also gefragt werden, ob
die Polizei hier ihrer Pflicht zur Gefahrenabwehr nachgekommen ist (vgl. dazu Turba
2008, 200%). Unabhingig davon, wie diese Frage beantwortet wird, lasst sich mit Blick
auf die Darstellung Manoushs zusammenfassen, dass sie der Auffassung ist, dass ihre
Gewalterfahrung durch ein anderes Vorgehen der Polizei hitte vermieden werden kon-
nen. An diesen Punkt lisst sich direkt anschliefRen, denn Manoush duflert im Interview
auch Anregungen, wie die Arbeit der Polizei besser gestaltet werden konnte. Dabei ent-
wickelt sie Ideen, wie die oben beschriebene Praxis des Nachhausebringens umgangen
werden konnte, was im Folgeabschnitt vorgestellt wird.

6.3.10 Anregungen fiir eine padagogische Ausgestaltung der polizeilichen Praxis

Basierend auf den Erfahrungen, die sie mit der Polizei im Zusammenhang mit dem
Nachhausebringen gemacht hat, duflert Manoush Anregungen, wie das Verhiltnis
zwischen Jugendlichen und Polizei bspw. wihrend Festnahmesituationen verbessert
werden konnte. So formuliert sie in der folgenden Sequenz eine Idee, wie sich die
Ubergabe an die Eltern besser gestalten lief3e:

»Oder vielleicht, dass man [mich] irgendwie so in ein Beratungshaus hingebracht hit-
te oder sonst was. Ich weifd nicht, oder dass man selber dh, dass man selber mit einem
noch geredet hitte und dann irgendwie nach ner Losung gesucht hitte oder so.« (Ma-
noush 507-510)

Manoushs Idee, Jugendliche und im speziellen Fall sie selbst vor der Ubergabe an die
Eltern in ein »Beratungshaus« zu bringen, kann im Kontext der Orts- und Zeitangabe

33  An dieser Stelle lohnt es sich, Hannu Turbas (2018) Studie heranzuziehen, in der das Verhiltnis
zwischen Polizei und Kinderschutz genauer untersucht wird. Turba kommt zum Schluss, dass das,
was ich oben als Pflicht der Polizei beschrieben habe, relativ unspezifisch ist und dass in der Ausge-
staltung des Polizeialltags (bspw. bei der Abwehr von Kérperverletzungsdelikten) gewisse Hand-
lungsspielraume auszumachen sind (vgl. ebd., 200): »Hinzu kommt eine vergleichsweise unspezi-
fische Gefahrenabwehrfunktion, bei der (gerade in Fillen, in denen Minderjahrige involviert sind)
unterschiedliche Wertmafistibe zu bericksichtigen sind [..]. Dabei ist davon auszugehen, dass
beziiglich konkreter Vorgehensweisen auf organisationaler Ebene Schwerpunkte im Rahmen be-
stimmter (Standard-)Routinen gesetzt werden« (ebd.). Als eine solche Routine kann bspw. das
Nachhausebringen und An-der-Tiir-Warten der Polizei bezeichnet werden. Hier wurde schon aus-
reichend dargelegt, dass im Fall von Manoush vor allem Letzteres nicht wirksam war, um Gewalt
zu verhindern: »Aber natiirlich wiirden die nichts vor der Polizei machen, ist doch klar« (Manoush
461f.; s.0.). Was diesbeziiglich auch noch erwahnt werden muss, obwohl es von Manoush nicht di-
rekt angesprochen wird, ist, dass sie zum Zeitpunkt des Vorfalls noch ein Kind bzw. eine Jugendli-
che ist, was bedeutet, dass sie einem besonderen rechtlichen Schutz (Kinder- und Jugendschutz)
unterliegt. Hannu Turba betont hier mit Bezug auf die »in allen Bundesldndern geltende Polizei-
dienstvorschrift (PDV) 382 zur>Bearbeitung von Jugendsachen« (Turba 2018, 174), dass dort gere-
geltist, dass die Polizei das Jugendamt hinzuziehen muss, sofern eine Gefihrdung im familiaren
Umfeld zu erkennen ist (vgl. ebd.).

14.02.2026, 05:54:42. - [E—

247


https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

»nicht jetzt gleich hier« betrachtet werden, die sie im Rahmen ihrer Bitte der Polizei ge-
geniiber verwendet. So wire es Manoush zufolge besser, wenn vor der Ubergabe an die
Eltern noch ein professionelles Gesprich stattfinden witrde. Es kann auch davon ausge-
gangen werden, dass sie der Auffassung ist, dass gar keine Ubergabe an die Eltern statt-
finden muss. An Manoushs Wortschopfung »Beratungshaus« fillt auf, dass sie offen-
sichtlich nicht von Wache, Revier oder Prisidium spricht. Daher kann vermutet werden,
dass sie an eine vom Polizeiapparat unabhingige Beratungseinrichtung denkt. Durch
ihre Formulierung, die Polizei solle die Jugendlichen dorthin bringen, wird diese Vermu-
tung noch bestirkt. Gleichfalls konnte das Beratungshaus aber auch eine Einrichtung
der Polizei oder eine Einrichtung sein, in der Institutionen wie bspw. das Jugendamt
mit der Polizei kooperieren (vgl. ausfithrlich zur Kooperation von Jugendhilfe und Polizei
Turba 2018; allgemeiner zu Polizei und Sozialer Arbeit Moller 2010). Unabhingig davon,
unter welcher Trigerschaft das Beratungshaus letztlich steht, kann festgehalten werden,
dass Manoushs Vorstellung einer Einrichtung entspricht, in der Jugendliche, sofern sie
infolge von Straftaten von der Polizei verhaftet werden, vor hiuslicher Gewalt Schutz er-
halten. Manoushs Vorstellung, in diesem Beratungshaus wiirde mit den Jugendlichen
geredet und nach Losungen gesucht, erinnert stark an die Vorstellung von (sozial)pad-
agogischen Einrichtungen bzw. an (sozial)pidagogische Verhiltnisse. Demnach schreibt
sie der Polizei im Umgang mit Jugendlichen, z.B. wihrend einer Festnahme, auch einen
pidagogischen Auftrag zu bzw. sieht mit Blick auf die Begegnung zwischen Polizei und
Jugendlichen einen pidagogischen Handlungsbedarf:

»Dass einfach noch vonseiten der Polizei, dass einfach diese Straftat noch erklart wird.
>Wieso tust du das? Wieso, zu was fiir nen Zweck?« Das wurde ja tiberhaupt alles ah gar
nicht gefragt, nichts. Wenn du da als Sechzehnjihrige da stehst, hey, du wirst dann,
du bist in nem Alter, &h, so, das checkst du ja alles gar nicht. [..] Deswegen brauchst
du dieses Gesprach einfach. Weil dh jetzt 4h, in meinem Werdegang, na, also in der
Erzieherausbildung, dh, hast duviel mehr Verstindnis dafir, und ich weif ganz genau,
dass essowas ehervielleicht so was gebracht hitte, irgendwie jetzt hat's irgendwie wie
gesagt. [...] Wie oft hast du das selber von Freunden gehort, wenn die sowas gemacht
haben, dass die NOCHMAL von der Polizei erwischt wurden oder sonst was.« (Manoush
520-530)

Dieses Zitat verdeutlicht zusitzlich zur Idee des Beratungshauses, dass Manoush sich
ein pidagogischeres Vorgehen in der Polizeipraxis wiinscht. Sie ist der Meinung, dass
Jugendliche wenig Reflexionsfihigkeit haben, woraus sie schlieit, dass ein padagogi-
sches Gesprich notwendig ist. Demzufolge soll die Polizei mit den Jugendlichen bespre-
chen, warum sie Straftaten begangen haben. Durch die gemeinsame Reflexion der Straf-
tat soll bei den Jugendlichen ein Lerneffekt entstehen. Hier rekurriert Manoush auf ih-
re Berufsausbildung zur Erzieherin, in der sie selbst zu reflektieren gelernt hat, und
stellt die Behauptung auf, dass dies effektiver sei als die gewdhnliche polizeiliche Her-
angehensweise. Sie bezieht sich dabei in erster Linie auf ihre eigene Erfahrung, schlief3t
abervon dieser auf die Allgemeinheit, was mit dem »du« markiert wird, das hier 2hnlich
wie man als generalisierendes Personalpronomen aufgefasst werden kann. So erachtet
sie insgesamt eine eher pidagogische Intervention als sinnvoller als eine nur strafen-

14.02.2026, 05:54:42. - [E—



https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Drei zentrale Fallrekonstruktionen

de. Zur Verdeutlichung dieser Auffassung fithrt sie Beispiele an, bei denen Jugendliche
zwar von der Polizei bestraft wurden, danach aber wieder straffillig wurden, weil keine
pidagogische Intervention stattfand. Besonders betont wird dies durch das laute Spre-
chen des Adverbs »NOCHMAL«, das entweder mit nochmals oder mit noch einmal gleich-
gesetzt werden kann. Dieser letzte Satz kann auch als Kritik an der Effektivitit der ge-
wohnlichen Polizeipraxis verstanden werden. Manoushs Anregung fiir eine pidagogi-
sche Ausgestaltung der Polizeipraxis hat somit zwei Vorteile: 1) eine Verbesserung der
Polizeipraxis zugunsten der Jugendlichen und 2) die Forderung der Reflexionsfihigkeit
der Jugendlichen. Dies wiirde laut Manoush dazu fithren, dass insgesamt weniger Straf-
taten begangen wiirden, weil die Jugendlichen iiber ihre Taten reflektieren kénnten und
somit nicht mehr straffillig wiirden. In Manoushs Vorstellung kénnte eine solche pad-
agogische Intervention in einem Beratungshaus stattfinden, primir kommt dieser Ein-
richtung aber die Rolle zu, Kinder und Jugendliche vor Gewalterfahrungen infolge von
Polizeieinsitzen zu schiitzen.

Manoushs Uberlegungen zu einer pidagogischeren Ausgestaltung der polizeilichen
Praxis lassen sich auch an einen Diskurs anschlief3en, der in der Jugendforschung im
Hinblick auf das Jugendstrafrecht als »Erziehungsaspekt« (DV]] 1997, 5, zitiert in Turba
2018,174) diskutiert wird. Auch in einer fiir alle Bundeslinder geltenden Dienstvorschrift
der Polizei aus dem Jahr 1996 wird die Maxime vertreten, dass Privention — auch mit pid-
agogischen Mitteln — der Repression vorzuziehen ist. So geht aus der Vorschrift bspw.
hervor, dass speziell ausgebildete Jugendsachbearbeiter*innen eingesetzt werden sollen
oder dass eine engere und verbindliche Kooperation von Polizei und Jugendamt erfol-
gen soll. Dieser letzte Punkt ist in der Dienstvorschrift auch ausdriicklich geregelt (vgl.
ausfithrlich Turba 2018, 174fF.). »Dariiber hinaus finden sich in der Vorschrift Mafigaben
zur altersangemessenen >Belehrung, Vernehmung und Untersuchung Minderjihriger,
durch die Belastungen derselben gering gehalten werden sollen« (ebd.).

Zusammenfassend kann in Bezug auf Manoushs Anregungen festgehalten werden,
dass sie konkrete Vorstellungen dariiber hat, wie das Verhiltnis zwischen Polizei und
Jugendlichen verbessert werden konnte. In ihrer Argumentation rekurriert sie auf die
pidagogischen Erfahrungen, die sie in ihrer Ausbildung gesammelt hat. Die Anregun-
gen, die sie artikuliert, zielen nicht nur auf eine methodische Verbesserung der Polizei-
praxis, sondern auch auf den gesamtgesellschaftlichen Kontext: Bei den Jugendlichen
setzt durch die pidagogische Reflexion ein Lerneftekt ein, wodurch sie weniger straffil-
lig werden. Gesamtgesellschaftlich wiren dann weniger Straftaten zu verzeichnen.

6.3.11 Resiimee: Othering, Unterwerfung und Handlungsfahigkeit

Die Rekonstruktion des Falls von Manoush ermdglicht einen detaillierten und verallge-
meinerbaren Einblick, welche Erfahrungen eine Jugendliche mit Othering macht und
welche Handlungsfihigkeit sie diesbeziiglich entwickelt. Neben den Erfahrungen im
Kontext von Racial Profiling kommen in der Fallrekonstruktion auch Diskriminierungs-
erfahrungen im Bildungsbereich und im Privatleben zur Sprache.

Zur Veranschaulichung ihrer Otheringerfahrungen verwendet Manoush an ver-
schiedenen Stellen die Metapher der Schublade, mit der sie verdeutlicht, inwiefern die
sie betreffenden Adressierungen der Mehrheitsgesellschaft einen pauschalisierenden

14.02.2026, 05:54:42. - [E—

249


https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

und unterwerfenden Charakter aufweisen. Die Adressierungen rekurrieren auf kultur-
rassistische Diskurse, wirken vor allem in ihrer Intersektionalitit und verindern sich in
Abhingigkeit von Manoushs zunehmendem Lebensalter. So zeigt sich, dass sie wihrend
der Kita- und Grundschulzeit vor allem religidse Otheringerfahrungen macht, bei denen
sie die Bestrebungen der Bildungseinrichtungen, sie christlich zu erziehen, als Zwang
problematisiert, wihrend sie in der weiterfithrenden Schulzeit vielfiltigere und komple-
xere kulturrassistische Otheringerfahrungen macht, die sie als sehr belastend darstellt.
So muss sie sich bspw. auf Initiative eines Lehrers vor der ganzen Schulklasse zu einem
Diskurs iiber das iranische Atomprogramm oder vor einem potenziellen Liebespartner
zu einem Diskurs iiber Frauenunterdriickung im Iran positionieren. Manoush findet
mit zunehmendem Alter eine Mdglichkeit, mit solchen Adressierungen umzugehen.
Diese kann aus einer subjektivierungstheoretisch informierten Perspektive auf Hand-
lungsfihigkeit und Widerstand als hybride Positionierung verstanden werden, mit der
sie die kulturrassistischen Adressierungen aufbricht, um dann selbstbewusst ihr eige-
nes hybrides Kulturverstindnis zu prisentieren. Eine geschilderte Otheringerfahrung
mit der Polizei, die sie im Jugendalter im Kontext einer Kontrolle an einem Bahnhof
erlebt, empfindet sie aufgrund der Art und Weise der Durchfithrung, der damit ein-
hergehenden Auflenwirkung und der nationalstaatlichen Diskriminierung als duf3erst
belastend. Besonders unangenehm ist fiir sie dabei, von der Polizei festgehalten zu
werden, ohne zu wissen, weshalb dies der Fall ist. Im Alter von 15 Jahren macht sie eine
weitere Erfahrung mit der Polizei, in der sie zwar keine Gewalt durch die Polizei erlebt,
dafiir aber durch ihren Bruder, der sie dafiir sanktioniert, dass sie infolge eines Laden-
diebstahls von der Polizei nach Hause gebracht wird. In Manoushs Erzihlung entsteht
vor allem aufgrund des Nachhausebringens der Effekt, dass durch die Aulenwirkung,
die durch die Prisenz der Nachbarschaft gewihrleistet wird, das Ansehen der Familie
Schaden zu nehmen droht. Um dieses Ansehen und infolgedessen die gesamte familidre
Ordnung wiederherzustellen, erfolgt die Gewalthandlung des Bruders. Manoush legt
in ihrer Erzihlung dezidiert die Angste vor ihren Briidern offen und beschreibt die
verzweifelten Versuche, die Polizei davon zu iiberzeugen, sie aufgrund der drohenden
Gewalt nicht nach Hause zu bringen. Deutlich wird durch die Darlegung, dass die
Gewalterfahrung in einem Zusammenhang mit dem Polizeieinsatz steht. Vor dem Hin-
tergrund ihrer Erfahrungen mit der Polizei stellt Manoush Uberlegungen an, wie das
Verhaltnis zwischen Polizei und Jugendlichen verbessert werden konnte. Sie spricht sich
diesbeziiglich fir eine pidagogischere Ausgestaltung der Polizeipraxis aus, die sowohl
fir die Jugendlichen als auch fiir die Polizei mit vielen Vorteilen einhergehen wiirde.
Demnach missten Straftaten gemeinsam mit den Jugendlichen reflektiert werden,
wodurch diese eine Einsicht entwickeln kénnten. Auf der Grundlage ihrer Kritik an der
Praxis des Nachhausebringens entwirft sie die Vorstellung eines Beratungshauses, in
dem Jugendliche, denen infolge von Polizeieinsitzen hiusliche Gewalt droht, geschiitzt
werden kénnen, indem sie nicht direkt nach Hause gebracht werden, sondern erst in
der Einrichtung (sozial)pidagogisch betreut werden.

Anhand der gesamten Fallrekonstruktion kann subjektivierungstheoretisch infor-
miert nachgezeichnet werden, dass und wie Manoush Othering- und Diskriminierungs-
erfahrungen auf verschiedenen Ebenen macht und wie sie diesen begegnet. Deutlich
wird, wann und in welchen Kontexten diese Erfahrungen als besonders belastend erlebt

14.02.2026, 05:54:42. - [E—



https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Drei zentrale Fallrekonstruktionen

werden, zudem zeigt sich, inwiefern Handlungsfihigkeit erlangt werden kann und wo
die Handlungsfihigkeit an ihre Grenzen st63t. Besonders deutlich werden diese beiden
Punkte bei Manoushs Otheringerfahrungen mit der Polizei. Diesbeziiglich bietet die
Falldarstellung einen vertieften Einblick, wie eine Polizeikontrolle erlebt werden kann
und warum das Othering im 6ffentlichen Raum als sehr belastend empfunden wird. Mit
Manoushs Ausfithrungen kann dariiber hinaus aufgezeigt werden, inwiefern familiire
Gewaltverhiltnisse mit einem Polizeieinsatz in Verbindung stehen kénnen und inwie-
fern die Polizei trotz mehrfacher Betonung der Betroffenen nicht in der Lage ist, die
Gewalt zu verhindern.

14.02.2026, 05:54:42. - [E—

251


https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839468043-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

