
III. Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich1

Sich selbst Vergleichen im Kontext

des 12. Jahrhunderts

Lena Gumpert

Direkt zu Beginn seines um 1134 geschriebenen Briefs an einen ›Freund‹, auch

bekannt als Historia calamitatum2, präsentiert Petrus Abaelard (1079 – 1142)

seine Haltung zum Vergleichen:

»Menschliche Gefühle zu erregen oder zu besänftigen, gelingt häufig besser

mit Beispielen alsmitWorten. Daher habe ich beschlossen, unserem langen

Gesprächunter vier Augen einen Trostbrief anden Freund in der Ferne folgen

zu lassen, in dem ich über die Schicksalsschläge, welche ich erlebt habe, be-

richte. Auf diese Weise werden Dir Deine eigenen Prüfungen im Vergleich

[in comparatione] mit meinen ganz nichtig oder zumindest unbedeutend

vorkommen, und Du wirst sie leichter ertragen.«3

1 Für die Diskussion dieses Kapitels danke ich der Forschungswerkstatt von Franz-Josef

Arlinghaus, insbesondere Katharina Hoß, Simon Siemianowski, Karima Lanius und

Franz-Josef Arlinghaus. Darüber hinaus möchte ich mich ebenso für Hinweise bei Ma-

rie Lemser, Rebecca Moltmann, Christine Peters, Malika Mansouri und Walter Erhart

bedanken.

2 Zur Entstehung der Historia calamitatum und ihrem Zusammenhang zu den übrigen

Briefen von Heloise und Abaelard, siehe Peter von Moos: Abaelard, Heloise und ihr

Paraklet: ein Kloster nach Maß. Zugleich eine Streitschrift gegen die ewige Wieder-

kehr hermeneutischer Naivität, in: Peter von Moos/Gert Melville (Hg.), Gesammelte

Schriften zumMittelalter Bd. 1: Abaelard undHeloise (Geschichte, Forschung undWis-

senschaft 14), Münster 2005, S. 233-301.

3 Dag Nicolaus Hasse (Hg./Übers.): Abaelards »Historia calamitatum«. Text – Überset-

zung – literaturwissenschaftliche Modellanalysen, Berlin/New York 2002, S. 2-101, Zi-

tat S. 3. Für die lateinische Edition siehe: The Letter Collection of Peter Abelard andHe-

loise, edited with a revised translation by David Luscombe after the translation by Bet-

ty Radice, Oxford 2013, S. 2: »Sepe humanos affectus aut prouocant aut mitigant am-

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Lena Gumpert

Abaelard gibt hier eine Intention an, die seinem Schreiben zugrunde liegt: Es

soll trösten.Wie genau dieser Trost erreicht werden soll, wird auch klar: durch

das Vergleichen. Grundlage dieses Vergleichens sind Beispiele (»exempla«),

denen Abaelard zuschreibt, sowohl für Aufregung als auch für Ruhe sorgen zu

können. Seine Überlegungen bleiben jedoch nicht beim Beispiel stehen. Das

Exemplum allein nämlich ist für ihn nicht ausreichend, denn erst im Verglei-

chen (»in comparatione«) des eigenen mit dem vorgeführten Schicksal ist es

möglich, sich selbst zu erfassen – denn das eigene Leid ist im Vergleich zu

Abaelards Schicksal das leichtere. Abaelard weist hier also nicht nur auf die

tröstende Kraft des Vergleichens hin, er macht auch deutlich, dass ein au-

tobiographisches Dokument zum Vergleichen einlädt – zumindest innerhalb

desselben Standes.4 Einerseits erscheint Abaelards gesamte Historia calamita-

tum somit in einen vergleichenden Kontext gerückt, denn die Frage, wessen

Schicksal (»calamitatum«, »temptationes«) nun das Schwerere ist, bleibt wäh-

rend des gesamten Textes gegenwärtig, da sie der Erzählung vorangestellt ist

– sei es nun ein Aufhänger oder mehr. Andererseits wirft es ein grundsätz-

liches Licht auf die Idee, das eigene Leben oder die eigenen Erfahrungen zu

vergleichen.

Genau diese Möglichkeit nutzt Abaelard auch für sich selbst, und dabei

vergleicht er sich nichtmit irgendwem, sondernmit demKirchenvater Hiero-

nymus. Er beschreibt eine Situation, in der er sich Anfeindungen ausgesetzt

sieht, und er setzt sich in Beziehung zu dieser wohlbekannten Person: »Es

war mir ein beträchtlicher Trost, daß ich mir die ungerechte Erniedrigung

eines so großen Mannes ins Gedächtnis rufen konnte«.5 Auf der Ebene seiner

Erzählung macht er demzufolge deutlich, dass auch für ihn die Vergegen-

wärtigung eines fremden Schicksals – eines bedeutenden Mannes – trösten

plius exempla quam uerba. Vnde post nonnullam sermonis ad presentem habiti con-

solationem, de ipsis calamitatum mearum experimentis consolatoriam ad absentem

scribere decreui, ut in comparatione mearum tuas aut nullas aut modicas temptatio-

nes recognoscas et tolerabilius feras.«

4 Dass Abaelards ›Freund‹ – ob fiktional oder nicht – als demselben Stand angehö-

rig konstruiert wird, wird dadurch deutlich, dass Abaelard mehrmals erwähnt, der

›Freund‹ sei bei Ereignissen ebenfalls anwesend gewesen. Vgl. The Letter Collection

of Peter Abelard and Heloise (Anm. 3), S. 15, 23, 29, 119.

5 D.N. Hasse (Hg./Übers.): Abaelards ›Historia calamitatum‹ (Anm. 3), S. 85. »Cum hanc,

inquam, in tantum uirum detractionis iniuriam admentem reducerem, nonmodicam

hinc consolationem carpebam […]«. The Letter Collection of Peter Abelard and Heloise

(Anm. 3), S. 102.

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich 119

konnte. In einem zweiten Schritt aber wird deutlich, dass Abaelard eine Ver-

bindung zwischen sich und Hieronymus herzustellen versucht. Wie genau

solche Verbindungen – Relationierungen – in autobiographischen Texten des

12. Jahrhunderts hergestellt und gestaltet wurden, darum soll es in diesem

Kapitel gehen.

Auf der Grundlage neuerer Überlegungen zum autobiographischen

Schreiben, verbunden mit einem soziologischen Zugang zur vormodernen

Individualität, möchte ich die Praxis des Sich-selbst-Vergleichens im 12.

Jahrhundert betrachten. Dabei werde ich diese Praxis auf Grundlage der

theoretischen Überlegungen als eine der möglichen Praktiken, sich selbst zu

relationieren, verstehen. Darüber hinaus möchte ich dafür plädieren, den

Zusammenhang dieser Praxis des Selbstvergleichens in zweierlei Hinsicht zu

berücksichtigen: Zum einen ist es notwendig, genau denjenigen historischen

Kontext zu betrachten, in dem das Sich-selbst-Vergleichen in Erscheinung

tritt – sei es die Textumgebung, seien es die jeweils zugrundeliegenden

gesellschaftlichen Normen und Ordnungen oder die Text- und Schreibtra-

ditionen. Andererseits ist es wenig zielführend, andere Praktiken, sich zu

relationieren, außer Acht zu lassen – vielmehr bietet sich dabei stets die

Möglichkeit, verschiedene Varianten des Sich-Relationierens in Beziehung

zu setzen und voneinander abzugrenzen.

In diesem Kapitel sollen deshalb neben dem Vergleichen und seiner

Sonderform des Abgleichens auch das Analogisieren und das Erzählen von

Beziehungen als Praktiken des Relationierens vorgestellt werden. Dabei soll

der Frage nachgegangen werden,wann autobiographisches Schreiben auf das

Vergleichen rekurrierte. MeineThese ist, dass das Selbstvergleichen in Texten

des 12. Jahrhunderts nur eine von mehreren möglichen (Relationierungs-)

Praktiken war. Ich vermute, dass immer dann verglichen wurde, wenn es

darum ging, eine Differenz auszustellen oder zu nutzen.

Als Quellengrundlage für diese Untersuchung dienen drei autobiographi-

sche Texte des 12. Jahrhunderts, die alle aus einem kirchlichen Kontext stam-

men: die Historia calamitatum von Petrus Abaelard, die Monodiae des Guibert

von Nogent und De rebus a se gestis von Gerald von Wales. Die Quellen wer-

de ich ausschnitthaft im Hinblick auf beispielhafte Relationierungspraktiken

untersuchen; zu diesem Zweck beginne ich mit einigen theoretischen Über-

legungen zu Praktiken der Selbstrelationierung. Die Möglichkeit, sich mit-

hilfe von Analogien zu relationieren, werde ich am Beispiel Abaelards zei-

gen. Für Guibert werde ich besonders auf die Möglichkeit hinweisen, auf-

bauend auf zeitgenössische Beziehungsvorstellungen – in diesem Fall der

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Lena Gumpert

Meister*innen-Schüler*innen-Beziehung – Relationierungen erzählend ein-

zuführen. Ein Exkurs über Gerald von Wales dient dem Nachweis, dass es

durchaus nicht immer eindeutig ist, wann und ob eine Vergleichsoperation

überhaupt vorliegt.6

Die Individualität und die Praxis des Vergleichens

Das autobiographische Schreiben im 12. Jahrhundert fand vor dem Hin-

tergrund einer vormodernen Ausprägung von Individualität statt. In einer

(segmentär-)stratifikatorischen Gesellschaft wie der des 12. Jahrhunderts

wird Individualität durch die Inklusion in die Gesellschaft gegeben.7 Nur

über Zuordnung zu Schichten oder Ständen kann erkannt werden, wie eine

Person zu behandeln ist.8 Als Inklusionsregulativ dienen dabei Familien

und Haushalte, und eben von dieser Inklusion hängt die Individualität ab.9

Dabei ist es unumgänglich, dass ein Individuum eindeutig zugeordnet wird,

etwa nicht zwei Haushalten angehören kann.10 Übergänge und Wechsel sind

möglich, müssen aber deutlich markiert werden – so beispielsweise der

Eintritt in eine klösterliche Gemeinschaft.11

6 Um sie zugänglicher zu machen, zitiere ich die Quellen im Fließtext jeweils in einer

modernen Übersetzung; zum erweiterten Verständnis ist der lateinische Ausschnitt

jeweils in der dazugehörigen Fußnote zu finden. Bei der Historia calamitatum habe ich

mich dazu entschlossen, auf diem.E. zugänglichste deutscheÜbersetzung vonDagNi-

kolaus Hasse zuzugreifen. Darüber hinaus liegen noch zwei Übersetzungen vor: Eber-

hard Brost (Hg./Übers.): Abaelard. Die Leidensgeschichte und der Briefwechsel mit

Heloisa, Heidelberg 41979. Hans-Wolfgang Krautz (Hg./Übers.): Abaelard. Der Brief-

wechsel mit Heloisa, bibliographisch ergänzte Ausgabe, Stuttgart 2016.

7 Niklas Luhmann: Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zurWissenssoziologie

der modernen Gesellschaft. Bd. 3, Frankfurt a.M. 1993, S. 156. Eine ausführlichere Ein-

führung in die Inklusionsindividualität bietet das Kapitel I.

8 Ebd., S. 156.

9 Ebd., S. 156-157.

10 Ebd., S. 160.

11 In klösterlicher Gemeinschaft war es auch möglich, außerhalb von Haushalten zu le-

ben. Das Leben als Mönch oder Nonne scheint eines der wenigen von Haushalten un-

abhängigen Leben zu sein, das möglich war. Giancarlo Corsi: Inklusion/Exklusion, in:

Claudio Baraldi/Giancarlo Corsi/Elena Esposito (Hg.), GLU. Glossar zu Niklas Luh-

manns Theorie sozialer Systeme, Frankfurt a.M. 82015, S. 78-82, hier S. 79.

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich 121

Eine herausragende Eigenschaft des vormodernen Individuums ist, dass

es als einfache, unteilbare Einheit gedacht wird.12 Die vormoderne Individua-

lisierung ist also nicht zu denken als eine Folge der Besonderheit arbiträrer

Merkmale.13 Es ist folglich kaum sinnvoll, in vormodernen Quellen Seman-

tiken der Einzigartigkeit zu suchen. Wichtig dagegen für die vormoderne

Selbstkonstruktion ist eine eindeutige Positionierung in der Gesellschaft oder

zumindest die Forderung danach.14 Dies bedeutet nicht, dass eine neue Posi-

tionierung in einem autobiographischen Text jeweils erst ›erschrieben‹ wer-

denmusste, es konnte auch um eine Festigung der Position gehen. Eine dieser

Möglichkeiten, eine solch feste Positionierung zu erreichen, wäre es demnach

gewesen, nachvollziehbar zu erzählen, dass man wurde, was man eigentlich

schon immer war. Dabei muss der Weg nicht unbedingt als unvermeidbar

dargestellt werden, aber die Unsicherheit einer möglichen ›Doppelmitglied-

schaft‹ – also einer dadurch nicht eindeutigen Individualität – musste ver-

mieden werden. Eine andere Möglichkeit wäre es, die eigene Relationierung

zu einer Person hervorzuheben, die über eine eindeutige (und möglichst zen-

trale) Position verfügt. Eine solche Relationierung kann entweder mit Bezug

auf zeitgenössische Personen erfolgen (wie bei Guibert von Nogent und An-

selm von Canterbury) oder mit Bezug auf eine historische Person (wie bei

Abaelard und Hieronymus).

Aussagen über das Andere oder den*die Andere können dabei stets als

Aussagen über das Selbst gelesen werden: »Ein Ich sagt sich, spricht sich,

schreibt sich über das Andere, über Gott und Welt.«15 Es handelt sich um ei-

nen fremdreferenziellen Beschreibungsmodus,16 dessen Verbreitung sich bis

ins 17. Jahrhundert erstreckte: »In dieser Frage herrscht im 17. Jahrhundert

12 N. Luhmann: Gesellschaftsstruktur und Semantik Bd. 3 (Anm. 7), S. 175-176. Ein Indivi-

duummuss also nicht ›nachträglich‹ individualisiert werden. Es ist durch die Inklusion

in die Gesellschaft individualisiert.

13 Ebd., S. 174.

14 Franz-Josef Arlinghaus: Petrus Abaelardus als Kronzeuge der ›Individualität‹ im

12. Jahrhundert? Einige Fragen, in: Christoph Dartmann/Thomas Scharff/Christoph

Friedrich Weber (Hg.), Zwischen Pragmatik und Performanz. Dimensionen mittelal-

terlicher Schriftkultur (Utrecht Studies in Medieval Literacy 18), Turnhout 2011, S. 165-

197.

15 Eva Kormann: Heterologe Subjektivität. Zur historischen Varianz von Autobiographie

und Subjektivität, in: Mererid Puw Davies/Beth Linklater/Gisela Shaw (Hg.), Auto-

biography by Women in German, Oxford/Bern/Brüssel 2000, S. 87-104, Zitat S. 89.

16 F.-J. Arlinghaus: Petrus Abaelardus als Kronzeuge der Individualität im 12. Jahrhun-

dert? (Anm. 14).

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Lena Gumpert

noch die Meinung, das Individuum sei durch Beziehung auf andere zu be-

stimmen, vor allem durch seinen Geburtsstand, aber auch durch geographi-

sche Lokalisierung, durch Angabe seiner Nation, seiner Familie oder auch

durch Hinweise auf Gefolgschafts- und Loyalitätsbindungen seiner Familie

– alles Angaben, die das Individuum als stabil und als zuverlässig charakte-

risieren konnten.«17

Der Versuch einer Ich-Erzählung in der Vormoderne war von Beginn an

der Gefahr ausgesetzt, als superbia – hier im Besonderen als Eigenlob – ver-

standen zu werden.18 Eine spezielle Gefahr bestand dann, wenn die eigenen

Eigenschaften betont werden sollten. Deshalb ist ein möglicher Weg, das ei-

gene Besser-Sein als besonderes Schlecht-Sein vorzustellen, um so Demut zu

zeigen. Dabei ging es aber nicht darum, sich als besonders einzigartig oder

anders darzustellen, sondern darum, besser in derselben Hinsicht zu sein.

Die Generalisierbarkeit dessen, was dabei vorgeführt wurde, war hier weiter-

hin zentral, wobei hier die Möglichkeit bestand, besonders nah am jeweiligen

Ideal zu sein oder die jeweiligen Normen überzuerfüllen.19 Die eigene Ein-

zigartigkeit hingegen war – so Luhmann – in der Vormoderne weder kom-

munizierbar noch von besonderem Interesse.20

Grundlegend, umdas (Sich-selbst-)Vergleichen in der Vormoderne zu ver-

stehen, sind (Beziehungs-)Analogien und Ähnlichkeiten. Unter Vergleichen

ist ein Vorgang zu verstehen, bei dem mindestens zwei comparata anhand ei-

ner Vergleichshinsicht (tertium comparationis) verglichen werden; es ist eine

vielseitige, historisch und auch sozial wandelbare Praxis.21 Beim Vergleichen

17 N. Luhmann: Gesellschaftsstruktur und Semantik Bd. 3 (Anm. 7), S. 178.

18 Sonja Glauch/Katharina Philipowski: Vorarbeiten zur Literaturgeschichte und Sys-

tematik vormodernen Ich-Erzählens, in: Sonja Glauch/Katharina Philipowski (Hg.),

Von sich selbst erzählen.HistorischeDimensionendes Ich-Erzählens,Heidelberg 2017,

S. 1-61.

19 Dazu N. Luhmann: Gesellschaftsstruktur und Semantik Bd. 3 (Anm. 7), S. 182.

20 »Die Individualität ist dem Individuum [in der primär stratifikatorisch differenzierten

Gesellschaft] immer schon gegeben, sie ist nicht etwas, was man durch Einzigartig-

keitsbeweise erst erringen müßte oder auch nur könnte. Man kann seine eigene Ein-

zigartigkeit – oder auch nur: daß man anders ist als die anderen – nicht kommunizie-

ren, denn allein dadurch schon würde man sich mit den anderen vergleichen.« Ebd.,

S. 182.

21 Angelika Epple/Walter Erhart: Die Welt beobachten. Praktiken des Vergleichens, in:

Angelika Epple/Walter Erhart (Hg.), Die Welt beobachten. Praktiken des Verglei-

chens, Frankfurt a.M. 2015, S. 7-31, hier S. 17. Zum Unterschied vom Vergleich und Ver-

gleichen siehe S. 10f.

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich 123

wird ein Verhältnis von Differenz und Gleichheit – oder besser: Ähnlichkeit

– ausgehandelt,22 wobei bestimmte Eigenschaften der comparata hervorge-

hoben werden.23 Unter einem Selbstvergleichen ist ein Vergleichsvorgang zu

verstehen, bei dem mindestens eines der comparatamit dem*der ausführen-

den Akteur*in zu identifizieren ist.

Um zu klären, was eine Analogie ist, sei zunächst auf die Definition von

Hartmut von Sass hingewiesen, der die analogia proportionalitatis und die ana-

logia attributionis unterscheidet. Die analogia proportionalitatis wird folgender-

maßen definiert: »Zwei relata (a,b) verhalten sich zueinander wie zwei an-

dere relata (b,c) [a:b ≈ c:d].«24 Die davon abgegrenzte analogia attributionis be-

inhaltet die Ähnlichkeit der relata bezogen auf mindestens eine Eigenschaft.25

Wenn ich in diesem Kapitel ›Analogie‹ nutze, beziehe ich mich auf die Defi-

nition, die von Sass mit analogia proportionalitatis benannt hat. Bettina Heintz

folgend gehe ich davon aus, dass es sich bei der Analogie nicht um eine Son-

derform des Vergleichs handelt, sondern um eine davon zu unterscheidende

Kategorie, die im Gegensatz zum Vergleichen kein Interesse an Unterschie-

den hat, sondern stärker nach Verbindungen sucht.26

Die Ähnlichkeit gehörte – so Michel Foucault – bis Ende des 16. Jahrhun-

derts als ein fester Bestandteil zumWissen.27 Er stellt vier Ähnlichkeiten vor,

die besonders grundlegend gewesen seien – convenientia, aemulatio, Analogie

und Sympathie.Während es bei der convenientia besonders umNachbarschaft

(als Bedingung und Folge von Ähnlichkeit) geht,28 konturiert er die aemulatio

22 Ebd., S. 13.

23 Ebd., S. 18.

24 Hartmut vonSass: Vergleiche(n). Ein hermeneutischer Rund- undSinkflug, in: Andreas

Mauz/Hartmut von Sass (Hg.), Hermeneutik des Vergleichs. Strukturen, Anwendun-

gen und Grenzen komparativer Verfahren (Interpretation Interdisziplinär 8), Würz-

burg 2011, S. 25-47, hier S. 29. Die Formel in eckigen Klammern ist aus dem Original

übernommen und keine Einfügung der Autorin dieses Kapitels.

25 Ebd.

26 Bettina Heintz: »Wir leben im Zeitalter der Vergleichung.« Perspektiven einer Sozio-

logie des Vergleichs, in: Zeitschrift für Soziologie 45/5 (2016), S. 305-323, hier S. 309.

27 »Bis zum Ende des sechzehnten Jahrhunderts hat die Ähnlichkeit im Denken (savoir)

der abendländischen Kultur eine tragende Rolle gespielt. Sie hat zu einem großen Teil

die Exegese und Interpretation der Texte geleitet, das Spiel der Symbole organisiert,

die Erkenntnis der sichtbaren und unsichtbaren Dinge gestattet und die Kunst ihrer

Repräsentation bestimmt.« Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäolo-

gie der Humanwissenschaften, Frankfurt a.M. 1974, S. 46.

28 Ebd., S. 47-48.

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Lena Gumpert

als eine berührungslose Ähnlichkeit, die über die Welt verteilt ist.29 Dagegen

wird die Sympathie von Foucault als die grundlegendste Form beschrieben

und steht imGegensatz zur Antipathie –beide geben den anderen Ähnlichkei-

ten Raum.30 Alle Ähnlichkeiten verweisen aufeinander, sie sind jeweils durch

eine spezifische andere Form der Ähnlichkeit zu erkennen. Die Analogie al-

lein sei schon eine Überlagerung von convenientia und aemulatio und sei auf-

grund der ihr zugrundliegenden Ähnlichkeit der Verhältnisse sehr mächtig.31

Ausgehend von einem Punkt könnten also unendlich viele Verwandtschaften

hergestellt werden und da die Analogie auch umgedreht gültig sei, erhalte die

Analogie ein »universales Anwendungsfeld«.32

Im Zusammenhang mit dem Vergleichen wird schnell deutlich, warum

die Frage nach der Stellung von Ähnlichkeit besonders in der Vormoderne

eine wichtige Rolle spielt. Für einen Vergleichsvorgang braucht der*die Ak-

teur*in mindestens eine Gleichheitsannahme zwischen den comparata. Eine

solche Gleichheitsannahme wird durch die ›die Welt durchlaufende‹ Ähnlich-

keit bereits erfüllt und bedarf wenig Aufwand. Die für die Inklusionsindivi-

dualität zentralen Relationierungen im autobiographischen Schreiben spielen

sich somit vor einem Hintergrund ab, in dem die Relationierungen immer

schon anerkannt sind und geschützt werden.

Petrus Abaelard

Petrus Abaelard (1079 – 1142) kann neben Bernhard von Clairvaux als eine der

berühmtesten Figuren des 12. Jahrhunderts bezeichnet werden – und wohl

auch einer der berüchtigtsten. Im Jahr 1079 wurde er in Le Pallet bei Nan-

tes als ältester Sohn einer ritterlichen Familie geboren.33 Er entschied sich

jedoch gegen die ritterliche Lebensweise und widmete sich seinem Studium,

das zwischen 1093 und 1102 bei Roscelin von Compiègne und Wilhelm von

Champeaux stattfand. In den folgenden drei Jahren war Abaelard Magister

29 Ebd., S. 48-50.

30 Ebd., S. 53-56.

31 Ebd., S. 51.

32 Ebd.

33 Für die hier aufgeführten biographischen Informationen vgl. Michael Thomas Clan-

chy: Abaelard. Ein mittelalterliches Leben, Darmstadt 2000. Und vgl. die Kurzbiogra-

phie F.-J. Arlinghaus: Petrus Abaelardus als Kronzeuge der Individualität im 12. Jahr-

hundert? (Anm.14), S. 175-177.

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich 125

in Melun und Corbeil und zog sich dann für drei Jahre in seinen Heimat-

ort zurück. Wieder in Paris forderte er 1108 seinen Lehrer Wilhelm zu ei-

ner Disputation heraus, bei der es um den Universalienstreit ging und bei

der Wilhelm unterlag. 1117 nahm er sich zum Ziel, Heloise, die Nichte von

Fulbert, des Kanonikers von Notre-Dame, zu verführen, so beschreibt er es

zumindest in seiner Historia calamitatum.34 Es gelang ihm, Wohnung bei Ful-

bert zu nehmen und Heloise zu unterrichten. Dem Onkel wurde die folgende

Affäre erst bewusst, als Heloise bereits schwanger war. Abaelard brachte sie

daraufhin zu seiner Familie, wo sie einen Sohn zur Welt brachte. Für eine

Aussöhnung forderte Fulbert eine Heirat; in seiner Historia calamitatum gibt

Abaelard eine lange Rede von ihr wieder,mit der sie (angeblich) dieser Ehewi-

dersprach.35 Abaelard stimmte der Ehe zu, allerdings musste sie geheim blei-

ben, da sie sonst seinem Ruf als Gelehrter entgegengestanden hätte. Heloise

brachte Abaelard ins Kloster Argenteuil, was der Onkel als Hintergehen der

Vereinbarung verstanden habe. Seine Rache war es, Abaelard überfallen und

kastrieren zu lassen. Abaelard suchte nun Zuflucht im Kloster Saint-Denis,

während er Heloise zwang, in das Kloster Argenteuil einzutreten.

Doch die Konflikte in seinem Leben nahmen nicht ab. Bereits 1109 lehrte

er wieder und arbeitete über die Trinitätslehre. Diese Schrift, die sogenann-

te Theologia ›Summi Boni‹, wurde auf der Synode von Soissons verurteilt. Zu

Beginn der 1120er Jahre gründete er eine Einsiedelei, die er Paraklet nannte

und die er später Heloise zur Verfügung stellte, als sie als Priorin mit ihren

Nonnen aus dem Kloster Argenteuil vertrieben wurde. Ende der 1120er Jahre

wurde er Abt in einem bretonischen Kloster, aber kehrte 1133 nach Paris zu-

rück. Hier unterrichtete er u.a. Johannes von Salisbury, Arnold von Brescia

und Otto von Freising. 1140 wurde Abaelard, nachdem es ihm auf der Synode

von Sens nicht gelang, sich zu verteidigen, vom Papst zum ewigen Schweigen

verdammt. Abaelard konnte beim Abt von Cluny, Petrus Venerabilis, Zuflucht

finden. Dort starb er am 21. April 1142.

Die Historia calamitatum ist schon häufig als Zeugnis für (vormoderne)

Individualität betrachtet worden,36 da sie auf den ersten Blick einen unge-

34 The Letter Collection of Peter Abelard and Heloise (Anm. 3), S. 26-29.

35 Ebd., S. 34-43.

36 Vergleiche beispielsweise: F.-J. Arlinghaus: Petrus Abaelardus als Kronzeuge der Indi-

vidualität im 12. Jahrhundert? (Anm.14). Georg Misch: Geschichte der Autobiographie

in 4 Bänden, Bd. 2: DasMittelalter, Frankfurt a.M. 1955. Colin Morris: The Discovery of

the Individual. 1050 – 1200 (Medieval Academy Reprints for Teaching 19), Toronto/Buf-

falo/London 1987 [Erstausgabe 1972].

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Lena Gumpert

wöhnlich offenen und ausführlichen Blick auf ein mittelalterliches Leben und

dessen Beschreibung zu bieten scheint. Dabei darf jedoch nicht übersehen

werden, dass die Geschichte zunächst einmal lediglich Teil einer Gründungs-

geschichte für das Kloster Paraklet gewesen zu sein scheint.37 Aus diesem

Grund ist dieHistoria calamitatum als Brief I auch nicht aus der übrigen Brief-

sammlungwegzudenken,welche die Briefe von Abaelard undHeloise umfasst

und durch die die von Abaelard verfasste Klosterregel abgeschlossen wird. Bei

der Leidensgeschichte – und auch der Briefsammlung insgesamt – handelt

es sich um ein literarisch durchgestaltetes Werk,38 das auch einen Selbstent-

wurf birgt.39 DieHistoria calamitatum erzählt von Abaelards Leben bis in seine

Zeit als Abt des Klosters Sankt Gildas zu Rhuys.40 Dabei wird immer wieder

herausgestellt, unter wie vielen Intrigen und Nachstellungen Abaelard zu lei-

den hatte. Insgesamt ist es aber eine Erzählung, die von Hochmut zu Demut

führt. So ist es möglich, gleichzeitig einen (noch) hochmütigen Protagonis-

ten und einen (schon) demütigen Erzähler im Text zu finden, wodurch die

conversio auf Textebene immer wieder vorgeführt wird.

Wie bereits zu Beginn dieses Kapitels erwähnt, führt Abaelard Hierony-

mus an, um Trost für sich selbst zu erreichen, ebenso wie er sein eigenes Bei-

spiel zum Trost anbietet. Das Vergleichen wird von ihm selbst als Möglichkeit

angeführt, um Trost aus dem Betrachten eines analogen Falles zu gewinnen.

Auch seiner eigenen tröstenden Erwähnung vonHieronymus, der auch Unge-

rechtigkeit und Verleumdung ertragen musste, war vermutlich ein Vergleich

vorausgegangen – auch wenn es schwierig ist, den Vergleichsvorgang selbst

zu belegen. In einem zweiten Beispiel aber zieht Abaelard den Vergleich ex-

plizit, wenn er noch einmal seine Ähnlichkeit mit der als Kirchenvater her-

ausragend positionierten Figur des Hieronymus anführt.

Im Laufe seiner Erzählung nach seiner Kastration und seinem Eintritt in

ein Kloster gründete Abaelard eine Einsiedelei, sah sich aber auch hier An-

feindungen ausgesetzt. So begründet er seine Entscheidung, die Wahl zum

Abt eines bretonischen Klosters anzunehmen: »So hat mich die Niedertracht

37 P. v. Moos: Abaelard, Heloise und ihr Paraklet (Anm. 2), S. 246-254.

38 Ebd., S. 241.

39 F.-J. Arlinghaus: Petrus Abaelardus als Kronzeuge der Individualität im 12. Jahrhun-

dert? (Anm.14), S. 183-184.

40 Er wurde 1128 zum Abt des Klosters gewählt und floh 1133 nach Sankt Gildas. In die-

se Zeitspanne fällt ungefähr auch die Gründung des eigenständigen Nonnenklosters

Paraklet.

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich 127

der Franken nach Westen ins Exil geschickt, wie einst Hieronymus die Nie-

dertracht der Römer nach Osten.«41 Bereits der Aufbau des Satzes, der den

Neid (»inuidia«) gewissermaßen vor die Klammer zieht, macht die Paralle-

lisierung, die dieser Analogie zugrunde liegt, deutlich: Beide Männer sind

Neid ausgesetzt, Abaelard erfährt diesen durch die Franken (»Francorum«),

Hieronymus durch die Römer (»Romanum«). Der Ausgang ist ebenso parallel

zu sehen, beide werden vertrieben (»expulit«), jeweils in eine geographische

Richtung (»ad Occidentem«, »ad Orientem«). Dabei erhält die Ausführung

über die beiden geographischen Angaben eine Art Symmetrie.

Zu beachten ist, dass die beiden Schlüsselwörter invidia und expellere nur

einmal in der Formulierung vorkommen und somit jeweils für Abaelard und

Hieronymus gleichermaßen gelten.Hier wird also eineÜbereinstimmung des

Vorgangs vorgeführt, auch wenn sich der Ausgang geographisch mit West

undOst unterscheidet.Dieser Unterschiedwird hier jedochweder ausgeführt

noch analysiert. Viel stärker wird durch den Aufbau also die Gemeinsamkeit

betont: Das Verhältnis von Abaelard zu den Franken ist gleich dem Verhältnis

von Hieronymus zu den Römern. Abaelard und Hieronymus werden hier zu

Objekten desselben Subjekt-Prädikat-Paares (›der Neid vertreibt‹), wobei die

Spezifikationen (›Franken und Westen‹ vs. ›Römer und Osten‹) jeweils nur

erläuternd angefügt sind. Die Analogie, wie sie Abaelard hier formuliert hat,

zeigt also ganz eindeutig die Gleichheit der Verhältnisse a:b und c:d:

 

[Abaelard:Franken ≈ Hieronymus:Römer].

 

Das Verhältnis Abaelard-Hieronymus wird dabei zwar nicht als differenzlos

dargestellt – schließlich wird der eine nach Osten, der andere nach Westen

vertrieben – aber es erfolgt keine Bewertung oder Betonung dieser Differenz

durch einen Vergleich. Viel stärker wird erneut auf die Ähnlichkeit der Ver-

hältnisse hingewiesen.

Durch die Nutzung dieser Analogie, die ihn mit dem Kirchenvater und

Heiligen gleichstellt, gelingt es Abaelard demzufolge, das eigene Schicksal in

die christliche Heilsgeschichte einzuordnen42 und sich in eine göttliche Ord-

41 »[S]icqueme Francorum inuidia adOccidentem sicut IheronimumRomanorumexpulit

ad Orientem.« The Letter Collection of Peter Abelard and Heloise (Anm. 3), S. 94f.

42 Auf die Verzahnung der Gegenwart mit der heilsgeschichtlichen Zeit im Mittelalter

weisen auch Miriam Czock und Anja Rathmann-Lutz hin: »[I]m mittelalterlichen Den-

ken ist die eigene Gegenwart mit biblischen Denkfiguren typologisch verzahnt und

somit die weltliche mit der offenbarten, heilsgeschichtlichen Zeit verbunden.« Miri-

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Lena Gumpert

nung, in ›Gott und die Welt‹ hineinzuschreiben. An diesem Quellenzitat wird

auch deutlich, welche Macht eine solche Analogie beinhaltet und entfalten

kann.43 Sie ist nicht nur besonders mächtig, sondern auch naheliegend: Das

›Erinnern‹ an eine Analogie, das ›Aufzeigen‹ typologischer Ähnlichkeiten und

die Evokation analogischer Bezüge rekurriert auf eine kulturelle »Denkge-

wohnheit«44. Nicht nur aufgrund dieser Denkgrundlagen ist nicht ohne Wei-

teres davon auszugehen, dass die Analogie in Verbindung mit dem Verglei-

chen steht – dass ein Vergleichen etwa der Analogie vorausgehen würde.

Foucault selbst hat das »Gewimmel der Ähnlichkeiten«45 angeführt, die als

eine flächendeckende Bezugnahme und zeichenhafte Verwobenheit aller Ge-

genstände innerhalb einer kosmischen und göttlichen Ordnung zu verstehen

ist. Die vorgeführte Verbindung von Abaelard und Hieronymus kann somit

schon fast als zeichenhafte Überblendung gelesen werden. An dieser Stel-

le wird eben nicht nur eine Entscheidung eingeordnet und legitimiert, die

Gleichheit Abaelards mit einer so wichtigen Figur (in einem Aspekt) vorge-

führt, sondern damit auch eine Relationierung aufgezeigt. Der Figur des Hie-

ronymus kommt nicht nur eine besondere Stellung innerhalb der christlichen

Welt zu, als Kirchenvater steht er auch in einer besonderen Nähe zu Gott. Die

in der Analogie maßgebliche Gleichartigkeit lässt hier die Differenz (der eine

geht durch die Franken vertrieben nach Westen, der andere durch die Römer

nach Osten) in den Hintergrund treten; statt eine Operation des Vergleichens

zu vollziehen, hat die Ordnung der Ähnlichkeiten die Übereinstimmung be-

reitgestellt – sie vorab bereits behauptet und erwiesen. Die Praxis des Ana-

logisierens lässt Abaelards Relationierung mit Hieronymus deshalb lediglich

als ein Mittel erscheinen, sich selbst in dieser Ordnung von Ähnlichkeiten ge-

nauer zu positionieren: in einer noch größeren Nähe zu Gott.

Darüber hinaus beinhaltete das Aufzeigen solcher Analogien mit christli-

chen Persönlichkeiten und Autoritäten eine eminent gesellschaftliche Dimen-

amCzock/Anja Rathmann-Lutz: ZeitenWelten – auf der Suche nach denVorstellungen

von Zeit imMittelalter. Eine Einleitung, in: Miriam Czock/Anja Rathmann-Lutz (Hg.),

ZeitenWelten. Zur Verschränkung von Weltdeutung und Zeitwahrnehmung 750-1350,

Köln/Weimar/Wien 2016, S. 9-26, hier S. 17.

43 Eine ausführliche Auseinandersetzungmit Analogien in vormodernen autobiographi-

schen Texten bietet auch Franz-Josef Arlinghaus im Kapitel II.

44 Zum Begriff ›Denkgewohnheit‹ vgl. Gerhart von Graevenitz: Mythos. Zur Geschichte

einer Denkgewohnheit, Stuttgart 1987, S. XVI-XXIII.

45 M. Foucault: Die Ordnung der Dinge (Anm. 27), S. 56.

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich 129

sion. Denn die Analogie kann auch umgedreht werden:46 Somit ist nicht nur

das Verhältnis von Abaelard zu den Franken dem von Hieronymus zu den Rö-

mern ähnlich, sondern auch das von Hieronymus zu den Römern dem von

Abaelard zu den Franken. Hier gibt es also keine zeitliche oder historische

Einschränkung – zumindest auf struktureller Ebene der Analogie nicht. Aber

auch im sonstigen Kontext finden sich keine Hinweise auf eine Temporali-

tät der Analogie oder der Protagonisten. Hieronymus scheint für Abaelard als

Ziel einer Relationierung zur Verfügung zu stehen, ohne dass der zeitliche

Abstand diskutiert werden muss. Die Verhältnisse des Hieronymus können

hier nicht nur als denen des später geborenen Abaelard ähnlich angesehen

werden, die historische Distanz spielt in beide Richtungen keine erwähnens-

werte Rolle.47 Für Abaelard ist es nicht notwendig, für Analogien oder auch

Vergleiche – wie das nächste Beispiel zeigen wird – den zeitlichen Rahmen

der Relationierungsvorgänge zu erwähnen oder aufmögliche Schwierigkeiten

beimVergleichen einzugehen, die aufgrund von viel (oder wenig) vergangener

Zeit vorhanden sein könnten. Dass aber zeitliche Dimensionen für Abaelard

durchaus eine Rolle spielen konnten, zeigt sich an Stellen, an denen er sie für

sein eigenes Leben anwendet.48

46 Ebd., S. 51.

47 Auf ihrer ›Suche nach den Vorstellungen von Zeit imMittelalter‹ nutzen Miriam Czock

und Anja Rathmann-Lutz das Konzept der ›breiten Gegenwart‹ nachHans-Ulrich Gum-

brecht, M. Czock/A. Rathmann-Lutz: ZeitenWelten – auf der Suche nach den Vorstel-

lungen von Zeit imMittelalter (Anm. 42). Zusammenfassend formulieren sie: »Als ver-

schachtelte Zeitschichten, die sich an- und überlagern, aufbrechen und gegeneinan-

der verschieben, lassen sich Zeitkonzepte des frühen und hohen Mittelalters also am

besten beschreiben.« Ebd., S. 26. Auch hier scheinen sich verschachtelte Zeitschichten

finden lassen, durch die Analogie wird es jedoch möglich, Zeit nicht thematisieren zu

müssen.

48 Als Beispiel möchte ich dieses Zitat anführen, in dem sich Abaelard mit seinem ›frü-

heren‹ Hochmut auseinandersetzt: »Sed quoniam prosperitas stultos semper inflat, et

mundana tranquillitas uigorem eneruat animi et per carnales illecebras facile resoluit,

cum iam me solum in mundo superesse philosophum estimarem, nec ullam ulterius

inquietationem formidarem, frena libidini cepi laxare, qui antea uixeram continentis-

sime. Et quo amplius in philosophia uel sacra lectione profeceram, amplius a philoso-

phis et diuinis immunditia uite recedebam.« The Letter Collection of Peter Abelard and

Heloise (Anm. 3), S. 22. (»Aber der Erfolgmacht törichte Leute immer hochmütig.Welt-

liches Zufriedenheitsgefühl schwächt die Kraft des Geistes und kann sie durch sexuel-

le Verlockungen leicht untergraben. Und da ichmir schon einbildete, der einzige noch

existierende Philosoph auf der Welt zu sein, und keine Erschütterungen mehr fürch-

tete, begann ich, die Zügel der sexuellen Lust lascher zu führen – bislang hatte ich äu-

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Lena Gumpert

Im Rahmen einer Inklusionsindividualität bedeutet die Herstellung ei-

ner Relationierung zu einer anderen – vielleicht sogar wichtigen – Person,

dass die eigene Position dadurch jeweils ›erschrieben‹, gefestigt oder verän-

dert werden kann.Dabei ist die Perspektive des Verhältnisses zur Gesellschaft

zentral, denn durch den fremdreferenziellen Beschreibungsmodus der Inklu-

sionsindividualität ist diese Relation von besonderer Bedeutung.

Die verschiedenen Beispiele, die sich bereits in der Historia calamitatum

finden lassen, machen deutlich, dass für Abaelard das Denken in Exempeln,

Analogien, Parallelsetzungen und Vergleichen charakteristisch und nahelie-

gendwar. Ein weiteres Beispiel ist der im 12. Jahrhundert verehrte Origenes,49

den Abaelard zur Legitimierung einer Entscheidung nutzt: Abaelard erläu-

tert, er habe sich ebenso wie »Origines, der größte christliche Philosoph«50

(»summonChristianorum philosophorumOrigenem«) dazu entschieden, sei-

ne Schüler*innen zur ›wahren Philosophie‹ (»uere philosophie«) zu führen –

im christlichen Sinne ist hiermit die Theologie gemeint.51 Origenes wird dar-

über hinaus Adressat einer Relationierung, bei der deutlich wird, dass für

Analogien und Vergleiche zwar eine Funktionsähnlichkeit festgestellt werden

kann, Vergleichen allerdings in einem Punkt als leistungsfähiger erscheint:

im Umgang mit Differenz.

ßerst enthaltsam gelebt. Meine Leistungen auf den Gebieten der Philosophie und der

Theologie waren beträchtlich; umso größer war die Diskrepanz, die sich zwischen mir

und den Philosophen und Theologen angesichts meines schmutzigen Lebenswandels

auftat.« D.N. Hasse (Hg./Übers.): Abaelards ›Historia calamitatum‹ (Anm. 3), S. 17.)

49 Origenes war zwar bereits zu seinen Lebzeiten nicht unumstritten, doch erfuhr seine

Verbreitung im 12. Jahrhundert eine Blütezeit. Somachte sich beispielsweise Bernhard

von Clairvaux seine Grundideen zu Eigen. Hermann Josef Sieben: Art. Origines, in: Le-

xikon des Mittelalters, Band 6, Stuttgart [1997-]1999, Sp. 1455-1456.

50 D.N. Hasse (Hg./Übers.): Abaelards ›Historia calamitatum‹ (Anm. 3), S. 43.

51 »[S]ed de his quasi hamumquendam fabricaui quo illos philosophico sapore inescatos

ad uere philosophie lectionem attraherem, sicut et summum Christianorum philoso-

phorum Origenem consueuisse Hystoria meminit ecclesiastica«, The Letter Collection

of Peter Abelard and Heloise (Anm. 3), S. 52. (»Ich habe sie auch nicht ganz aufgege-

ben, sondern aus ihnen einen Köder geformt, um diejenigen, die sich durch philoso-

phischen Duft anlocken ließen, zur Lektüre der wahren Philosophie zu bringen. Orige-

nes, der größte christliche Philosoph, hat es ähnlich gemacht, wie in der ›Kirchenge-

schichte‹ berichtet wird.« D.N. Hasse (Hg./Übers.): Abaelards ›Historia calamitatum‹

(Anm. 3), S. 43.) Das Lob »summum Christianorum philosophorum Origenem« findet

sich häufiger in den Briefen und der Regel, die auch zum Korpus gehört, siehe The

Letter Collection of Peter Abelard and Heloise (Anm. 3), S. 53, Fn. 116.

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich 131

Grundlage des sich anschließenden Vergleichens ist eine weitere Gemein-

samkeit der beiden Männer, die darin besteht, dass sie beide kastriert wur-

den. Auch lange nach seiner Kastration, so berichtet Abaelard, sei ihm nach-

gesagt worden, er habe die Nähe zu Heloise und ihren Nonnen gesucht, nicht

um sie zu unterstützen beziehungsweise für sie zu predigen, sondern aus

Sinneslust. Er sucht nicht nur Trost in demWissen, dass Ähnliches auch Hie-

ronymus vorgeworfen wurde, sondern stellt dagegen auch heraus, dass Eu-

nuchen ›schon immer‹ als am geeignetsten für die Betreuung von Frauen ge-

sehen wurden.

»SolcheMenschen [Eunuchen] haben immer schonbei ehrbarenundanstän-

digen Frauen besonders viel Ansehen und Vertrauen genossen, weil bei ih-

nen der Verdacht unmoralischer Absichten denkbar fern lag. Um ihn völlig

auszuräumen, hat Origines, der größte Philosoph der Christen, selbst Hand

an sich gelegt, da er mit der religiösen Unterweisung auch von Frauen be-

schäftigtwar,wie das sechste Buchder ›Kirchengeschichte‹ berichtet. Ichwar

allerdings derMeinung, daßmir die göttliche Barmherzigkeit in diesem Fall

gewogener war als ihm. Origines hat, wie man meint, wenig überlegt ge-

handelt und daher eine beträchtliche Schuld auf sich geladen. Bei mir war

es eine fremde Schuld, welche die Handlung ausführte, mit der Folge, daß

ich für ganz ähnliche Aufgabenwie die des Origines frei gemacht wurde. Au-

ßerdem war die Strafe weniger schlimm, da sie schnell und überraschend

vollzogen wurde, mitten im Tiefschlaf, so daß ich beinahe keinen Schmerz

spürte, als sie Hand anmich legten. Dafür, daß ich damals vielleicht weniger

an der Wunde zu leiden hatte, muß ich jetzt umso länger das üble Gerede

über mich ertragen: Der Niedergang meines Ansehens quält mich mehr als

der körperliche Verlust […]«.52

52 D.N. Hasse (Hg./Übers.): Abaelards ›Historia calamitatum‹ (Anm. 3), S. 85-87. »Tales

quippe semper apud uerecundas et honestas feminas tanto amplius dignitatis et fa-

miliaritatis adepti sunt quanto longius ab hac absistebant suspitione. Ad quam qui-

dem penitus remouendam maximum illum Christianorum philosophum Origenem,

cummulierumquoque sancte doctrine intenderet, sibi ipsimanus intulisse Ecclesiastice

Historie liber sextus continet.[…] Putabam tamen in hoc mihi magis quam illi diuinam

misericordiam propitiam fuisse, ut quod ille minus prouide creditur egisse atque inde

nonmodicumcrimen incurrisse, id aliena culpa inmeageret ut ad simile opusme liber-

um prepararet, ac tanto minore pena quanto breuiore ac subita ut, oppressus sompno

cum mihi manus inicerent, nichil pene fere sentirem. Sed quod tunc forte minus per-

tuli ex uulnere, nunc ex detractione diutius plector; et plus ex detrimento fame quam

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Lena Gumpert

Hier wird also nicht nur auf die Gemeinsamkeit der Kastration hingewie-

sen, sondern es wird auch verglichen. Die comparata sind Vorgang und Folgen

der Kastration bei Origenes (also comparatum A) und Vorgang und Folgen der

Kastration bei Abaelard (also comparatum B). Das tertium comparationis ist die

Barmherzigkeit Gottes (»diviniammisericordiam«/divinia misericordia). Dabei

handelt es sich bei diesem Vergleichen um einen mehrstufigen Vergleich, bei

dem das tertium comparationis mehrere Unterkriterien erhält, für die jeweils

Vergleiche vollzogen werden: Wie viel Schuld jeweils bei den ›Erleidenden‹

selbst lag (mit dem tertium Schuld); zu welchem Ergebnis der Vorgang geführt

hat (mit dem tertium Nutzen); wie qualvoll der Vorgang war (mit dem terti-

um Qual); welche Folgen für Ansehen und Ehre der Vorgang hatte (mit dem

tertium Ehre).

Das Ergebnis dieses mehrstufigen Vergleiches ist eindeutig und auch zu

Beginn bereits klar: Abaelard wurde in größeremMaße göttliche Barmherzig-

keit zuteil, denn der Ablauf seiner Kastration wird hier als Zeichen göttlicher

Gnade vorgeführt. Dass dieser Vergleich von großer Bedeutung für Abaelard

war, ist daran erkennbar, dass er die Thematik im fünften Brief noch einmal

aufnimmt.53

Bei diesem komplexen Vergleichsvorgang wird deutlich, dass Abaelard –

indem er sich vergleicht – nicht nur die Relationierung exponiert und sich

über eine mit Origenes geteilte Eigenschaft an diesen und damit an Gott

gleichsam ›heranschreibt‹, sondern Origenes sogar übertreffen kann. Somit

erreicht er einerseits eine größere Nähe zu Gott. Andererseits dient dieser

Vergleich zusammen mit dem Kontext auch der Einordnung seiner zunächst

als schamvoll und ehrverletzend beschriebenen Kastration.54 Die nicht mehr

gegebene Unversehrtheit seines Körpers wird von Abaelard während seiner

Beschreibung des Ablaufs als Gefahr für sein Heil beschrieben.55 Durch den

ex corporis crucior diminutione.« The Letter Collection of Peter Abelard and Heloise

(Anm. 3), S. 104, Kursivsetzung im Original.

53 Ebd., S. 203.

54 Ebd., S. 44-47.

55 Nec me etiam parum confundebat quod, secundum occidentem legis litteram, tanta

sit apud Deum eunuchorum abhominatio ut homines, amputatis uel attritis testicu-

lis eunuchizati, intrare ecclesiam tanquam olentes et immundi prohibeantur«. Ebd.,

S. 46. (»Auch beunruhigte es mich sehr, daß Eunuchen nach dem tötenden Buchsta-

ben des Gesetzes bei Gott auf große Abscheu stoßen: Wer durch abgeschnittene oder

zerstörte Hoden Eunuch geworden ist, darf wie ein stinkender oder unreiner Mensch

die Kirche nicht mehr betreten.« D.N. Hasse (Hg./Übers.): Abaelards ›Historia calami-

tatum‹ (Anm. 3), S. 39.)

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich 133

Vergleich mit Origenes gelingt es ihm aber, den Vorgang in die christliche

Heilsgeschichte einzuschreiben, indem er auf die traditionelle Verwendung

von Eunuchen zur Betreuung von Frauen hinweist und mit der Ausführung,

die das besonders hohe Maß an Barmherzigkeit bezeugt, das Gott ihm zuteil-

werden lässt. Es gelingt ihm hier also die zunächst als negativ beschriebene

Kastration positiv umzudeuten.

Diese Umdeutung findet nicht nur in diesem Vergleich statt, sondern bie-

tet dem Vorgang einen Hintergrund, denn auch in die von Hochmut zu De-

mut führende Erzählung ist diese Umdeutung eingebaut: Hier wird Abaelard

durch Gott von der Wollust befreit.56 Aber ebenso wird in diesem Vergleich

sehr kleinschrittig, eben über mehrere Ebenen und tertia deutlich gemacht,

dass Abaelard für diesen Vorgang und seine Folgen nicht Scham zu empfin-

den hat, da sich hier – auch in den einzelnen Schritten – Gottes besondere

Barmherzigkeit ihm gegenüber gezeigt hat. Von nicht zu unterschätzender

Bedeutung ist es, dass es sich eben um ›den größten der christlichen Philoso-

phen,Origenes‹ handelt, den Abaelard hier imHinblick auf das übergreifende

tertium comparationis übertrifft. Hier findet eine Positionierung innerhalb des

gesellschaftlichen und heilsgeschichtlichen Gefüges statt. Indem er mehrstu-

fig vergleicht und somit verschiedene Dimensionen der erlittenen Kastration

durchläuft, gelingt es Abaelard, zu zeigen, dass Gott ihm mehr Barmherzig-

keit zukommen ließ als der Autorität Origenes. Dieses Vergleichen geht al-

so über das Aufzeigen einer Relation, über Ähnlichkeit und Analogie hinaus.

Beim Vergleichen wird nicht nur Ähnlichkeit, sondern auch Differenz aufge-

zeigt und produktiv verarbeitet. Hierdurch wird es überhaupt erst möglich

für Abaelard, Origenes zu übertrumpfen.

Das Vergleichen umfasst in diesem autobiographischen Text demnach

mehr als die Vorführung einer Relation und die Praxis des Analogisierens.

Durch die Profilierung nicht nur der Ähnlichkeit, sondern auch der Differenz

können zugleich mehrere Vergleichshinsichten variiert und mobilisiert wer-

den. Analogie und Vergleich sind demnach zwei unterschiedliche Formen au-

56 Hierzu F.-J. Arlinghaus: Petrus Abaelardus als Kronzeuge der Individualität im 12.

Jahrhundert? (Anm.14), S. 185-186. »Cum igitur totus in superbia atque luxuria labo-

rarem, utriusque morbi remedium diuina mihi gratia licet nolenti cotulit.« The Let-

ter Collection of Peter Abelard and Heloise (Anm. 3), S. 22. (»Ich war an Hochmut und

Wollust schwer erkrankt und daher verabreichtemir die göttliche Gnade eineMedizin

gegen beide Krankheiten, obwohl ich das nicht wollte: zuerst gegen die Wollust, spä-

ter gegen den Hochmut.« D.N. Hasse (Hg./Übers.): Abaelards ›Historia calamitatum‹

(Anm. 3), S. 17.)

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Lena Gumpert

tobiographischer Relationierung, wobei dem Sich-Selbst-Vergleichen in die-

sem Fall ein weitaus größerer Spielraum zukommt: die Möglichkeit, sich –

abhängig vom tertium – als gut oder noch besser (hier in Bezug auf die Barm-

herzigkeit Gottes) oder in größerer Nähe zu Gott darzustellen oder diese Po-

sitionierung durch das Vergleichen erst performativ zu vollziehen.

Guibert von Nogent

Die Möglichkeiten, sich zu relationieren, sind mit dem Vergleichen bezie-

hungsweise dem Analogisieren noch nicht erschöpft, wie sich in einem wei-

teren autobiographischen Text des 12. Jahrhunderts zeigt: Guiberts von No-

gent (um 1055 – um 1125) auf Mittellateinisch verfasster Text, der unter ande-

rem als De Vita Sua Sive Monodiarum Libri Tres – oder auchMonodiae – bekannt

ist.57 Guibert von Nogent, vermutlich um 1055 in oder nahe Clermont-en-

Beauvaisis geboren,58 hat diesen Text als Abt des Klosters Nogent-sous-Coucy

nahe Laon geschrieben. In seinenMonodiae beschreibt er, wie er als Halbwai-

se mit einer sehr gottgefälligen Mutter aufwuchs und von einem strengen

Grammaticus unterrichtet wurde. Ebenso berichtet er davon, bereits vor sei-

ner Geburt von seinem Vater für ein Leben als Kleriker versprochen worden

zu sein, wobei dies im Verlauf des Textes in Frage gestellt wird und von Gui-

bert ›neu‹ entschieden werden muss. Ab ungefähr 1068 war er Mönch in der

Abtei Staint-Germer-de-Fly. Mit etwa 50 Jahren wurde er zum Abt des Mari-

enklosters Nogent-sous-Coucy gewählt. Um 1124/1125 ist Guibert gestorben.

Guiberts Monodiae enthalten zunächst eine Erzählung seines Lebens bis

zur Abtwahl, die durchsetzt ist von thematisch passenden Erzählungen ex-

empelhaften Charakters. Darauf folgen Abschnitte zumKloster Nogent-sous-

Coucy und seiner Äbte sowie zu den Bischöfen von Laon und dem Aufstand in

dieser Stadt, neben einigen kleineren Passagen über Guibert selbst nach sei-

nerWahl zumAbt. Die nicht direkt lebensbeschreibenden Abschnitte des Tex-

tes sind ebenfalls wichtige Bestandteile für den autobiographischen Schreib-

modus des Textes, den Guibert von Nogent selbst in einem anderen Werk als

57 Eine deutsche Übersetzung des Textes liegt vor von Elmar Wilhelm, Guibert von No-

gent: Die Autobiografie. hg. und eingel. von Walter Berschin, übers. und kom. von

Elmar Wilhelm (Bibliothek der Mittellateinischen Literatur 10), Stuttgart 2012.

58 Für die biographischen Angaben siehe Walter Berschin: Einleitung, in: Guibert von

Nogent: Die Autobiografie (Anm. 57), S. IX-XIX.

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich 135

Monodiae bzw. libri monodiarum bezeichnet.59 Der Text nutzt eine auf Augus-

tinus zurückgehende Betonung der Unmittelbarkeit des Ichs zu Gott,60 um

die Sündhaftigkeit von Guiberts Existenz zu erzählen. Der Text wechselt zwi-

schen Bericht und Deutung und ist mit seiner Ausrichtung auf Guiberts Ein-

setzung zum Abt von Nogent auf die Konstruktion einer spezifischen Wirk-

lichkeit hin zu lesen.61

Als wichtiges Grundmuster der Erzählung kann dabei die Notwendigkeit

gesehen werden, dass Guibert sich auf dem Weg zum – echten – Mönchtum

immer wieder explizit dafür entscheiden muss. So wurde er zwar bereits vor

seiner Geburt vor Gott für ein kirchliches Leben bestimmt, aber diese – nicht

von ihm selbst getroffene – Entscheidung wird zunächst in Frage gestellt und

muss durch ihn persönlich bestätigt werden. Auch nachdem er das strenge

Leben als Mönch gewählt hat, bedarf es immer wieder Entscheidungen. Das

passt sehr gut in die theologische Diskussion des 12. Jahrhunderts, welche

die Bedeutung des eigenen Willens für die Ausführung religiöser Handlun-

gen betonte.62 Die Entscheidungen muss er treffen, um ein besserer Mönch

zu werden und um dem Ideal der Frömmigkeit zu entsprechen, welches am

Anfang des Textes ausgegeben wird.63 Typisch für den Text sind in diesem

59 Zur Bezeichnung siehe ebd., S. IX. Sowohl die französische als auch die deutsche Über-

setzung wurden als ›Autobiographie‹ veröffentlicht, was auf die besondere Anzie-

hungskraft dieser Bezeichnung hinweist. Vgl. Guibert de Nogent: Autobiographie.

Introducion, édition et traduction par Edmond-René Labande (Classique de l’histoire

de France au moyen age), Paris 1981. Bei dieser lateinisch-deutschen Doppeledition

handelt es sich um die gültige Textausgabe für den lateinischen Text, wenn auch El-

mar Wilhelm darauf hinweist, dass sie nicht problemlos ist, Elmar Wilhelm: Anmer-

kungen des Übersetzers, in: Guibert vonNogent: Die Autobiografie (Anm. 57), S. XX-

XXIV, hier S. XX-XXI. Vgl. auch Christian Kiening: Regimen corpusculi oder Die Körper

und Zeichen des Guibert de Nogent, in: Jan-Dirk Müller/Horst Wenzel (Hg.), Mittel-

alter. Neue Wege durch einen alten Kontinent, Stuttgart/Leipzig 1999, S. 63-80, hier

S. 66.

60 Ebd., S. 67.

61 Ebd.

62 John vanEngen: The Twelfth Century: Reading, Reason, and Revolt in a World of

Custom, in: Thomas F. X. Noble/John van Engen (Hg.), European Transformations.

The Long Twelfth Century (Notre Dame Conferences inMedieval Studies), Notre Dame

2012, S. 17-44, hier S. 35.

63 »Ich sündige also beständig und kehre, während ich sündige, doch immer wieder zu

Dir [Gott] zurück; ich fliehe vor der Frömmigkeit oder verlasse sie; wenn ich dann zu

ihr zurückeile, wird sie ihr Wesen verlieren?« Guibert von Nogent: Die Autobiografie

(Anm. 57), S. 4. »Semper ergo peccans et inter peccandum semper ad te rediens, an pii

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Lena Gumpert

Zusammenhang auch die verschiedenen Vorbilder, die Guibert auf mehreren

Ebenen für sich anführt. Direkt zu Beginn wird deutlich, dass für das auto-

biographische Schreiben selbst Augustinus und dessen Confessiones als Muster

dienten. Auch Guiberts Mutter erscheint immer wieder als Ideal einer christ-

lich-frommen, also gottgefälligen Lebensführung, die Guibert in der Diffe-

renz zu seiner eigenen ›Schlechtigkeit‹ als Vorbild anführt.64

Auch andere Personen werden in eine ähnliche Relation zu dem autobio-

graphischen Ich gesetzt, etwa Anselm von Canterbury, den Guibert als Meis-

terfigur einführt.Während Guibert seine Grundausbildung durch einen nicht

benannten Grammaticus erhalten hat,65 beschreibt er einen Unterricht ganz

anderer Qualität, den er durch Anselm erfuhr. Nach seinem Eintritt ins Klos-

ter, für den sich Guibert noch als Jugendlicher entschied, beschreibt er, wie

er auf Abwege geriet. So habe er sich mit erotischer Dichtung beschäftigt

und mit dieser, die er teilweise selbst verfasste, Lob und Anerkennung ge-

sucht.66 In dieser Lebensphase, so erläutert er, wandte er sich auf Anraten

seiner Lehrer der Schrift zu – was auch den Umgang mit den Schriften kirch-

licher Autoritäten bedeutete. Besonderen Anreiz habe er hier durch Anselm

von Canterbury erhalten:

»Ich war noch ganz Kind, unvollkommen vom Lebensalter her und von der

geistigen Entwicklung; doch nahm er sich vor, mich in großer Anstrengung

zu lehren, wie ich mein inneres Leben führen sollte, wie ich die Gesetze der

Vernunft für die Lenkungmeines jungenKörpers anwenden sollte. […] Er ließ

mich so großzügig an seiner Bildung teilhaben und bemühte sich mit sol-

chem Eifer darum, dass es schien, ich sei der einzige und einzigartige Grund

seiner häufigen Besuche.«67

fugax, piumve deserens, cum ad pietatem recurrero, perdet pietas quod est et, etiam

offensione multiplici obruta, invenietur insolens?« Guibert de Nogent: Autobiogra-

phie (Anm. 59), S. 4.

64 Vgl. beispielhaft Guibert vonNogent: Die Autobiografie (Anm. 57), S. 7, 9, 11, 26f, 40f,

44, 49, 50, 61f., 72, 82.

65 Ebd., S. 14-23. Laut Jay Rubenstein erwähnt Guibert den Namen seines Lehrers Solo-

mon in De virginitate. Jay Rubenstein: Guibert of Nogent. Portrait of a Medieval Mind,

New York/London 2002, S. 18.

66 Guibert von Nogent: Die Autobiografie (Anm. 57), S. 66-68.

67 Ebd., S. 69. »Qui cum in prioratu praelibati coenobii adhuc ageret, suae me cognitio-

ni ascivit et omnino puerulum, et in summa et etatis et sensus teneritudine positum,

qualiter interioremmeumhominemagerem, qualiter super regimine corpusculi ratio-

nis jura consulerem, multa me docere intentione proposuit. Qui ante abbatiam, et in

abbatia positus, cum ad Flaviacense, in quo eram, monasterium familiarem religionis

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich 137

Dabei erhält Guibert Unterweisung in die Unterteilung des Geistes und in die

Unterscheidung zwischen dem ›Willen‹ und dem ›Verlangen‹.

»Allerdings steht fest, dass er [Anselm] diese Einsichten nicht aus sich hatte,

sondern aus gewissen Handbüchern, die diese Dinge aber nicht so deutlich

behandelten. Danach begann ich selbst, seine Überlegungen mit ähnlichen

Kommentaren nachzuahmen, so gut ich konnte, und die Heiligen Schrif-

ten mit großem Scharfsinn daraufhin zu durchsuchen, was im anthropolo-

gischen Sinn mit diesen Gedanken übereinstimmte.«68

Anselm wird hier als Meister präsentiert, Guibert als sein Schüler. Die Meis-

ter*in-Schüler*in-Beziehung im mittelalterlichen Europa war nicht nur ge-

prägt von der Vermittlung inhaltlichen Wissens, sondern auch – und auch

nicht davon trennbar – von einem Wissen, das die Lebensführung und den

eigenen Körper69 betraf. Denn die Befähigung zu einem tugendhaften Le-

ben machte den*die Schüler*in erst bereit und fähig, göttliche Weisheit zu

empfangen.70 In den Beziehungen war es wichtig, dass die Meister*innen

wiederum Schüler*innen vorangegangener Meister*innen waren – eine tra-

dierte Meinung oder Einsicht konnte genau durch diese Überlieferung an Au-

torität gewinnen.71 In dieser Beziehung verband Schüler*in und Meister*in

et doctrinae suae gratia haberet adventum, adeo sedule mihi eruditionis indulgebat

beneficia, tanta ad id elaborabat instantia, ut unica ac singularis sui ad nos adventus

et frequentationis ego viderer solus esse causa.« Guibert de Nogent: Autobiographie

(Anm. 59), S. 140.

68 Guibert von Nogent: Die Autobiografie (Anm. 57), S. 69-70. » Super quo sensu cum

quaedam evangelica capitula mihi disseruisset, cum primum quidem quid inter velle

et affici distaret luculentissime aperuisset, quae tamen non ex se, sed ex quibusdam

contiguis voluminibus, at minus patenter quidem ista tractantibus eum habuisse con-

staret, coepi postmodum et ego ejus sensa commentis, prout poteram, similibus ae-

mulari et ubique scripturarum, si quid istis moraliter arrideret sensibus, multa animi

acrimonia perscrutari.« Guibert de Nogent: Autobiographie (Anm. 59), S. 140.

69 Zu Guiberts Körperlichkeit vgl. C. Kiening: Regimen corpusculi (Anm. 59).

70 Zur mittelalterlichen Meister*in-Schüler*in-Beziehung vgl. Sita Steckel: Kulturen des

Lehrens im Früh- undHochmittelalter. Autorität,Wissenskonzepte undNetzwerke von

Gelehrten (Norm und Struktur 39), Köln/Weimar/Wien 2011. Sita Steckel: Von der

Schule des Herrn zur Schule des Antichrist. Grundformen und Umbrüche der Meister-

Schüler-Beziehung im westeuropäischen Mittelalter vor und nach 1100, in: Jeong-hee

Lee-Kalisch/Almut-Barbara Renger (Hg.), Meister und Schüler – Master and Discip-

le. Tradition, Transfer, Transformation (Studies of East Asian Art History 3), Kromsdorf

2016, S. 325-338. Zum Körper des Schülers, S. 330.

71 Ebd., S. 331.

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Lena Gumpert

traditionell nicht nur eine enge Beziehung, weil ein tugendhaftes Leben ei-

ne notwendige Bedingung für das angestrebte Leben war, sondern der*die

Meister*in erschien vielmehr als Imitationsideal für den*die Schüler*in.72 Im

12. Jahrhundert, so Sita Steckel, habe sich diese Beziehung bzw. das Konzept

dieser Beziehung jedoch verändert und die Meister*innen wurden langsam

kritisierbar.73

Guibert führt an dieser Stelle vor, wie Anselm von Canterbury als sein

Meister fungiert. Diese Beziehung muss von Guibert erst herbeigeschrieben

werden, denn Anselm ist nicht sein einzig möglicher und auch nicht sein na-

heliegendster Meister, da das Zusammenleben eigentlich eine Voraussetzung

für die Meister*in-Schüler*in-Beziehung ist.74 Demnach wäre etwa sein Abt

als Meister naheliegender gewesen. Guibert gelingt es hier jedoch, durch Be-

schreibung der Beziehung und das Aufrufen bekannter Konzepte, die sehr

enge Relation zu Anselm von Canterbury darzulegen – ohne einen expliziten

Vergleich durchführen zu müssen.

Zunächst führt Guibert an, dass er eines Meisters bedurfte und auch noch

offen für eine solche Einflussnahme war, da er noch nicht entwickelt war –

eben nochwie ein Kind (»puerulum«). Anselmwollte ihn nun eine angemesse-

ne Lebensführung lehren – innerlich (»interiorem«) und äußerlich (»regimine

corpusculi«). Beide Teilbereiche der Lebensführung werden durch eine Kon-

struktion zusammengehalten (»qualiter … qualiter«), die gleichzeitig Unter-

schied und Zusammengehörigkeit deutlich macht.Wenn Guibert darauf hin-

weist, wie ›großzügig‹ Anselm ihn an seiner Bildung teilhaben lässt, macht er

nicht nur deutlich, wie breit das vermittelte Wissen gewesen sein mag, er be-

tont auch die Beziehung, die dem Lehren zugrunde liegt. Die Beziehung wird

sogar noch stärker hervorgehoben, wenn Guibert vermutet, er selbst wäre der

ausschlaggebende Grund für Anselms Besuche im Kloster gewesen.Hier wird

eine geradezu exklusive Beziehung vorgeführt, die Guibert vor allen anderen

Mönchen des Klosters auszeichnet, denn er spielt auf die Vermutung an, dass

er der einzige Grund für Anselms Besuch sei. Guibert wird hier über seine ex-

klusive (und damit enge) Beziehung zu Anselm in Relation, Ähnlichkeit und

Differenz zur Gruppe der Mönche bestimmt; dadurch gewinnt nicht nur die

72 »Der[*die] Schüler[*in] hatte [im Frühmittelalter] zur seiner[*ihrer] Perfektionierung

das Vorbild des[*r] Meister[*in] zu imitieren und seine[*ihre] Lehre zu verinnerlichen.«

Ebd., S. 330.

73 Ebd., besonders S. 331.

74 Ebd., S. 330.

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich 139

Relation zumMeister eine andere Qualität, Guibert selbst erhält einen Vorzug

und positioniert sich an der Spitze einer bestimmten Gruppe.

An dieser Stelle macht Guibert aber auch klar, dass Anselm als Vorbild

für ihn diente, denn er übernimmt seine Art der Schriftauslegung. Hier wird

also auch ein wichtiger Punkt auf demWeg zum perfekten Mönchsein bezie-

hungsweise Guiberts Befähigung zu einem Abt – und damit selbst zu einem

Meister – zu werden markiert. Interessanterweise findet diese Art der Vor-

bildübernahme – oder auch Imitation – nicht direkt nach Guiberts Eintritt

ins Kloster statt. Besondere Relevanz bekommt diese Tatsache, wenn sie ei-

ner Schilderung gegenübergestellt wird, die in unmittelbarer Nähe im Text

zu finden ist: Guibert erzählt, wie seine Mutter, die lange den Wunsch hegte,

ins Kloster zu gehen, dort ankommt und wie unmittelbar darauf eine imitatio

folgt.75

»Sie kam also in das erwähnte Kloster, wo sie einer alten Frau im klöster-

lichen Gewand begegnete; da diese den Eindruck größter Frömmigkeit

erweckte, unterwarf sie sich ihr wie ein Schüler seinem Lehrer und zwang

sie, mit ihr zusammenzuleben. Sie zwang sie, sage ich; denn sie hatte mit

größtem Eifer dieses gemeinschaftliche Leben ausgewählt, nachdem sie

den Charakter dieser Frau geprüft hatte. Daher begann sie Schritt für Schritt

die Strenge der älteren Frau nachzuahmen, […] Sie bekannte fast täglich von

neuem ihre früheren Sünden, weil sie wusste, dass dies der Beginn allen

Gutes sei; immer beschäftigte sich ihr Geist mit der Prüfung ihrer früheren

Handlungen; […] immer prüfte sie es vor dem Richterstuhl ihrer Vernunft

und brachte es dann zur Kenntnis eines Priesters, vielmehr durch diesen zur

Kenntnis Gottes. […] Die sieben Bußpsalmen hatte sie von der erwähnten

alten Frau nicht durch Sehen, sondern durch Hören gelernt, die Psalmen,

die siemit solchemWohlempfinden, um es so auszudrücken, Tag undNacht

wiederkäute, dass ihr Lied, erfüllt von Seufzen und Stöhnen, immer, mein

Gott, lieblich in Deinen Ohren klang.«76

75 Zur imitatio siehe auch das Kapitel I, S. 27f. und die Überlegungen von Simon Siemia-

nowksi im Kapitel IV, S. 180.

76 Guibert vonNogent: Die Autobiografie (Anm. 57), S. 52-53. »Ad coenobium ergo illud

veniens, anum quandam in sanctimoniali habitu reperit quam, quia plurimam reli-

gionis speciem prae se ferebat, ad sibi cohabitandum, discipulari quadam exhibita ei

subjectione coegit ; coegit, inquam, cum ipsa ambientissime, expertis ejus moribus,

sodalitium tale collegerit. Coepit itaque pedetentim antiquioris illius feminae rigo-

rem imitari, victus parsimoniam sequi, pauperrima obsonia amplecti, consuetudinarii

stratus mollia fulcra rejicere, linteolo et stramine frumentario contenta dormire. Et

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Lena Gumpert

Wie bereits beschrieben, wird Guiberts Mutter als äußerst fromm – im Sinne

von gottgefällig – eingeführt, und dies wird besonders in Hinsicht auf ihren

Stand betont. Guibert erzählt, dass sie sich schon lange gewünscht hat, ins

Kloster zu gehen und dies schließlich umsetzte, als er zwölf Jahre alt war. Auf

ihre Ankunft im Kloster folgt unmittelbar eine imitatio, denn sie wählt eine al-

te Frau, die einen frommen Eindruck macht, und lebt mit ihr zusammen, um

sie in ihrer frommen Lebensweise nachzuahmen (»imitari«). Guibert gelingt

es, hervorzuheben, dass seine Mutter sich bewusst entscheidet, zu imitieren

und auch die zu Imitierende genau auswählt. Er führt aus, wie seine Mutter

ihr Vorbild auf körperlicher und liturgischer Ebene nachahmte. Schlussend-

lich ist seine Mutter in der Lage so zu beten, dass der Priester, dem sie ihre

Sünden beichtete, zu einem unwichtigen Mittelsmann wird, denn seine Mut-

ter erreicht fast eine unmittelbare Verbindung zu Gott.

Hier kann sich Guibert also als Sohn einer Frau darstellen, die sehr nah

an Gott ist und sehr fromm lebt. Er kann damit allerdings auch eine Möglich-

keit vorführen, im Kloster anzukommen und die Lebensart zu übernehmen:

durch Imitation eines*r Meister*in. Die imitatio ist ein prominenter mittel-

alterlicher Weg, ähnlich zu werden. Dieser Weg wird ihm durch seine Mut-

ter zwar vorgeführt, er selbst geht ihn jedoch nicht. Seinen Meister findet er

erst später, nachdem er bereits Mönch war, aber die Lebensweise noch nicht

richtig angenommen hatte. Diese beiden Szenen, also die Schilderung der

Ankunft der Mutter und die oben geschilderte Nachfolge Anselms, werden

cum multa adhuc niteret specie, nullumque praetenderet vetustatis indicium, ad hoc

ipsa contendere, ut rugis anilibus ad cernuos defluxisse putaretur annos. Defluentia

ergo crinium, quae foemineis potissimum solent ornatibus inservire, crebro forcipe

succiduntur, pulla vestis et amplitudine insolita displicans, innumeris resarcitionibus

segmentata, prodebat, cum nativi coloris palliolo, et sutulari pertusuris incorrigibili-

bus terebrato, quoniam interius erat, cui sub tam inglorio apparatu placere gestibat.

Confessio igitur veterumpeccatorum, quoniam ipsamdidicerat initiumbonorum, quo-

tidie pene nova cum fieret, semper animus ejusdem exactione praeteritorum suorum

actuum versabatur, quid virgo ineunte sub aevo, quid virita, quid vidua studio jampos-

sibiliore peregerit, cogitaverit, dixerit semper rationis examinare thronum, et ad sacer-

dotis, imo ad Dei per ipsum cognitionem examinata deducere. Inde cum tantis vide-

res foeminamorare stridoribus, tanta spiritus anxietate tabescere, ut inter operandum

cum dirissimis vix ullo modo cessarent deprecatoria verba singultibus. Septem poeni-

tentiales psalmos sub praefata anu, non videndo sed audiendo, didicerat, quos tam sa-

porose, ut sic dixerim, diebus ac noctibus ruminabat, ut nunquam suspiriis, nunquam

gemitibus in auribus tuis, Deus, suavissime resonans cantilena illa careret.« Guibert

de Nogent: Autobiographie (Anm. 59), S. 102-104.

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich 141

verbunden durch die Erzählung seiner eigenen Ankunft im Kloster, bei der er

jedoch noch nicht in den Orden eintritt und der keine unmittelbare Imitati-

on folgt.77 Guibert fügt diese unterschiedlichen Wege also hintereinander in

seiner Erzählung ein, vergleicht allerdings nicht. Ob hier ein Vergleichen der

Wege angemessen ist, bleibt dem*r Rezipient*in78 überlassen – so scheint es.

Die Parallelisierung zweier Erzählungen, zweier Wege und Szenen der imita-

tio lässt sich also durchaus als Vergleichsangebot lesen – besonders vor dem

Hintergrund der Bedeutung, die der Imitation als Praxis des Ähnlichwerdens

zukam.

Während es bei den beiden angeführten Beispielen darum ging, sich in

sozialen Gefügen (Kloster, Familie) zu positionieren oder diese für eine Po-

sitionierung zu nutzen, geht es im nächsten Beispiel darum, sich während

seiner Kindheit von Spielkamerad*innen abzugrenzen und seine Zugehörig-

keit zum Mönchtum zu zeigen – allerdings aus Zwang, nicht aus freien Stü-

cken. In seiner Kindheit und während des Unterrichts, den Guibert durch

den Grammaticus erfahren habe, habe er eine besondere Strenge erfahren –

gerade im Vergleich zu seinen Altersgenossen.

»[E]s schien, [der Grammaticus] verlange von mir nicht so sehr das Betra-

gen eines Klerikers als vielmehr das eines Mönches. Denn während meine

Altersgenossen nach Belieben überall umherzogen und ihnen die Zügel lo-

cker gelassen wurden wie es die Umstände ihres Alters erforderten, saß ich

da, im geistlichen Gewand und betrachtete die Scharen der spielenden Kin-

der wie ein abgerichtetes Tier.«79

In diesem kurzen Abschnitt finden miteinander verwoben zwei Abgleichun-

gen statt: einerseits das Betragen von Mönchen und Klerikern und anderer-

77 Guibert von Nogent: Die Autobiografie (Anm. 57), S. 54-55. Guibert de Nogent: Au-

tobiographie (Anm. 59), S. 108-110.

78 Esmacht sicherlich einenUnterschied, auswelcher Zeit die Rezipient*innen stammen.

79 Guibert von Nogent: Die Autobiografie (Anm. 57), S. 18. »Sub se igitur constitutum

tanta puritateme docuit, ab insolentiis, quae/innasci primaevitati illi solent, tanta sin-

ceritate cohibuit, ut me penitus a communibus ludis arceret, absque suo commeatu

nusquam abire permitteret, non cibum praeter domi sumere, non cujuspiam munus,

nisi licentia a se data, suscipere, nihil non temperanter, non in verbo, non in respectu,

non opere, agere, ut non clericatum, quin potius monachatum ame videretur exigere.

Nam cum aequevi mei passim ad libitum vagarentur, et eis debitae secundum tempus

facultatis frena paterent, ego, ab hujusmodi per sedulas coercitiones inhibitus, cle-

ricaliter infulatus sedebam, et cuneos ludentium quasi peritum animal spectabam.«

Guibert de Nogent: Autobiographie (Anm. 59), S. 30.

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Lena Gumpert

seits das von Kindern. Ein Abgleichen ist hier zu verstehen als eine spezielle

Art von Vergleichen, bei dem nur auf die Differenz eines der comparata fokus-

siert wird.

Dabei ordnet sich Guibert einem Ideal zu: Sein Betragen hat das eines

Mönches zu sein und er darf sich nicht seinem Alter angemessen verhalten.

Hier wird also auf Ideale undNormen verwiesen, die demVerhalten vonMön-

chen, Klerikern und Kindern zugrunde lagen.

Das Verhalten von Mönchen und Klerikern wird hier voneinander unter-

schieden, wobei sich Guibert der Gruppe der Mönche zuzuordnen hat. Das

führt zu einem weiteren Abgleich, bei dem es um Guibert und seine Alters-

genoss*innen geht, bezogen auf die Einschränkungen, die der Grammaticus

ihm auferlegt. So durfte Guibert nichtmit Gleichaltrigen spielen, ohne die Er-

laubnis seines Lehrers nirgendwo hingehen, nicht außerhalb des Hauses es-

sen oder Geschenke annehmen. Außerdem sollte Guibert sein Verhalten kon-

trollieren und nicht unbeherrscht sprechen, schauen oder handeln.80 Guibert

wird hier in Differenz zu den ›freien‹ Gleichaltrigen bestimmt; er wird mit

ihnen abgeglichen. Dabei ist zunächst eine Ähnlichkeit vorhanden, nämlich

dasselbe Alter, auf diese baut die Differenzierung auf. Gleichzeitig findet sich

hier eine Verschränkungmit der Zukunft, denn Guibert wird eben bereits wie

ein Mönch, der er werden wird, vorgeführt und abgehalten von den Aktivitä-

ten, die dieser Zukunft nicht angemessen wären. Im selben Schritt wird eine

weitere mögliche Zukunft verhandelt – als Kleriker.

Eine Zukunft als Kleriker ist in seiner Erzählung von seiner Familie vor-

geplant, scheitert jedoch, wie er berichtet.81 Er wird hier also nicht nur vor-

geführt als Kind mit kirchlicher Zukunft – im Gegensatz zu den Gleichalt-

rigen –, sondern auch als Mönch im Gegensatz zum Kleriker. Beides wird

dabei miteinander verwoben und jeweils über das ›Betragen‹ für die Außen-

welt sichtbar und im Text berichtbar. Im selben Zug wird auch darauf hin-

gewiesen, dass bei Guibert selbst noch keine Erkenntnis eingesetzt hat, in

dieses ›geistliche Gewand‹ (»clericaliter infulatus«82) zu gehören, denn es ist

der strenge Grammaticus, der ihm diese Einschränkungen auferlegt.83 Gui-

80 Von diesen Regelungen berichtet Guibert direkt vor der oben zitierten Stelle. Guibert

von Nogent: Die Autobiografie (Anm. 57), S. 17-18.

81 Ebd., S. 24-27.

82 ›Infulatus‹, deutsch ›Inful‹, bezieht sich auf eine spezielle Art vonmeistwollener Binde,

die meist von hochrangigen Angehörigen der katholischen Kirche getragen wurde.

83 Kurz vor seiner Übersiedlung in ein Kloster geht es noch einmal um eine unangemes-

sene Freizeitbeschäftigung, die er dann allerdings – nicht mehr unter der Aufsicht des

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich 143

bert handelt hier also (noch) nicht nach eigenem Willen, wie es für ihn bzw.

den werdendenMönch richtig und angemessen gewesen wäre: Er verhält sich

noch wie ein ›abgerichtetes Tier‹. Hier wird also – hintergründig – auch noch

mit einem Idealverhalten abgeglichen und vielleicht auch mit dem zukünfti-

gen Guibert, der den Weg zum perfekten Mönchsein weiter vorangeschritten

ist. Eigentlich wird Guibert seinem Wesen nach hier bereits als Mönch vor-

geführt, nur der Wille beziehungsweise die Entscheidung fehlt noch. Somit

wird in diesem kurzen Abschnitt Guibert in Differenz beschrieben und für

diese Beschreibung benötigt er ein Abgleichen mit Idealen und Normen.

Exkurs: Gerald von Wales

Die Verbindung zwischen Kindheit, Spielen und (späterem) geistlichen Stand

wird in einem weiteren autobiographischen Text des (langen) 12. Jahrhun-

derts aufgenommen. Gerald von Wales (1146 – 1223) wurde im Pembrokeshire

als Sohn normannisch-walisischer Eltern geboren. Er studierte in Paris. Sei-

ne höchste kirchliche Position war die des Erzdiakons von Brecon, während

sein Versuch, Bischof von Sankt David zu werden, scheiterte. Sein Werk um-

fasst autobiographisches als auch topographisches und historiographisches

Schreiben.84 Sein autobiographischer Text De rebus a se gestis ist in der dritten

Person geschrieben85 und gibt vor, eine Lobrede auf einen großen Mann zu

sein, wie gerade im Prolog deutlich gemacht wird.86 Gerald beginnt seine Er-

zählung mit einer Beschreibung seiner Jugend. Nachdem er feststellt, wo er

geboren wurde und dass er von einer ›edlen Familie‹ stammt (»ingenuis na-

Grammaticus – ausführen wird. Vgl.Guibert von Nogent: Die Autobiografie (Anm.

57), S. 54-55.

84 Vgl. Michael Richter: Art. Gerald of Wales, in: Robert E. Bjork (Hg.), The Oxford Dic-

tionary of the Middle Ages, Vol. 2, Oxford 2010, S. 700.

85 Bezüglich der Frage, warum ein Text im Mittelalter nicht einfach in der ersten Person

geschrieben werden konnte und welche Strategien deswegen entwickelt wurden, vgl.

S. Glauch/K. Philipowski: Vorarbeiten zur Literaturgeschichte undSystematik vormo-

dernen Ich-Erzählens (Anm. 18).

86 Vgl. den Prolog desWerks, Harold Edgeworth Butler (Hg./Übers.): The Autobiography

of Gerald of Wales, Woodbridge 2005 [Nachdruck der ersten Auflage London 1937],

S. 33f. Hier (S. 33) bezieht Gerald sich auf eine Tradition der griechischen Antike »to

commend the deeds of famous men to the memory of after-generations« und bringt

dies mit Imitation zusammen.

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Lena Gumpert

talibus prosapiam duxit«), die er auf mütterlicher Seite auf walisischen Adel

zurückführt,87 fährt er fort:

»[Gerald]was the youngest of four brothers, lawfully bornof the samewomb;

and when the other three, preluding the pursuits of manhood in their child-

ish play, were tracing or building, in sand and dust, now towns, now palaces,

he himself, in like prophetic play, was ever busy with all his might in design-

ing churches or buildingmonasteries. Andhis father,whooften sawhim thus

engaged, after much pondering, not unmixed with wonder, being moved by

this omen, resolvedwithwise forethought to set him to study letters and the

liberal arts, and would oft in approving jest call him ›his Bishop‹.«88

In diesem Abschnitt wird Geralds Kinderspiel deutlich von dem der Brüder

unterschieden.DemSpielenwird dabei direkt einHinweis auf das Zukünftige

mitgegeben und gleichzeitig eben dieses Zukünftige in die Gegenwart geholt

–wie der Übersetzer auch in seiner etwas freien Übersetzung betont, wenn er

auf die kommende »manhood« der Jungen hinweist.89 Gerald wird von sei-

nem Vater sogar als ›sein‹ Bischof (»suum episcopum«) charakterisiert. Ge-

rald baute kleine Kirchen (»ecclesias«) und Klöster (»monasteria«), während

87 Ebd., S. 35: »Giraldus was born in South Wales on the sea-coast of Dyfed, not far from

the chief town of Pembroke, in the Castle of Manorbier. He came of noble lineage;

for his mother was Angharad, daughter of Nest, the famous child of Rhys ap Tewdwr,

Prince of South Wales, and his faster was her lawful husband, the noble William de

Barri.« »Giraldus itaque de Kambria oriundus et australi ejusdem parte, maritimisque

Demetiæ finibus, non procul ab oppido principali de Penbroc, castello sc. deMainarpir,

ingenuis natalibus prosapiam duxit. Ex matre namque Angarath, filia Nestæ, nobilis

filiæ Resi principis Sudwalliæ, sc. filii Theodori, viro egregio Willelmo de Barri matri-

monialiter copulata, processit.« John Sherren Brewer/James Francis Dimock/George

Frederic Warner (Hg.): Giraldi Cambrensis Opera. Vol. I, London 1966 [Nachdruck der

ersten Auflage London 1861], S. 21.

88 Ebd., S. 35. »Qui cum ex fratribus quatuor germanis pariter et uterinis natu minor exis-

teret, tribus aliis nunc castra nunc oppida nunc palatia puerilibus, ut solet hæc ætas,

præludiis in sabulo vel pulvere protrahentibus construentibus, modulo suo, solus hic

simili præludio semper ecclesias eligere etmonasteria construere tota intentione sata-

gebat. Quod dum pater ejus sæpius intuendo cum admiratione considerasset, ductus

ad hoc quasi prognostico quodam, ipsum literis et liberalibus disciplinis applicandum

præsaga mente decrevit; eumque ludendo et applaudendo suum episcopum voca-

re consuevit.« J. S. Brewer/J. F. Dimock/G. F. Warner (Hg.):, Giraldi Cambrensis Ope-

ra Vol. I (Anm. 87), S. 21-22.

89 Nach meinen Recherchen liegt keine deutsche Übersetzung des Textes vor und auch

keine neuere englische.

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich 145

seine Brüder Festungen (»castra«) und Paläste (»palatia«) errichteten. Der Va-

ter schließt sein Urteil tatsächlich aus der Beobachtung des Spielens, die als

vorausschauend gekennzeichnet und eingeordnet wird.

Gerald wird hier zunächst als anderen ähnlich vorgestellt, als Teil einer

Familie, als Bruder seiner Brüder, auch als spielendes Kind. Daraufhin wird

er in Differenz zu denen charakterisiert, die ihm vorher noch ähnlich oder

gleich waren, eben seinen Brüdern. Dabei ist es dann sein Vater, der – in

gleicher Relation zu seinen anderen Söhnen stehend – zumindest für Gerald

eine andere Charakterisierung und einen anderen Weg findet. Hier wird also

auf vorgegebene Relationen aufgebaut, um eine Differenzierung zu gewin-

nen. Der Kontrast der Brüder wird sehr deutlich gezeigt, jedoch ohne direkt

zu vergleichen.Gerald wird deutlich als zukünftigesMitglied der Kirche iden-

tifiziert.90

In der Tat könnte ich diskutieren, ob hier ein indirekter Vergleich vorliegt

oder die gezeigte Relationierung als eine Aufforderung zum Vergleichen zu

bewerten ist. Das comparatum A ›Gerald‹ und das comparatum B ›Geralds Brü-

der‹ sind deutlich zu erkennen; aber was wäre dann das tertium comparationis?

Eine Möglichkeit ist, dass hier tatsächlich kein tertium comparationis vor-

liegt. Die Kohäsion wird sowohl durch ›räumliche‹ Nähe im Text erreicht als

auch über die inhärente Ähnlichkeit, die daher kommt, dass die comparata

Vollbrüder sind. Hier kann also gefragt werden, ob Nebeneinanderstellungen

(oder Gegenüberstellungen) letztendlich zum Vergleichen führen.91 Eine an-

dereMöglichkeit ist, dass vielleicht »ut solet hæc ætas« hier als etwas fungiert,

das einem tertium comparationis nahekommt. Dann wäre das tertium ›im sel-

ben Alter/im Lebensstadium sein‹ und somit ›sich dem Alter/Lebensstadium

entsprechend verhalten‹. Beim Vergleichen von Gerald und seinen Brüdern

wäre das entsprechende Ergebnis dann vielleicht nur ›Differenz‹ – wie be-

reits gezeigt wurde. Allerdings gibt es hier noch eine weitere Ebene. Durch

Geralds Charakterisierung als zukünftiger Bischof gewinnt das Vergleichen

eine temporale Ebene: Gerald und seine Brüder werden nicht nur als Kinder

verglichen, auch ihre Zukunft wird nebeneinandergestellt. Wird jedoch der

Kontext des autobiographischen Textes mit betrachtet, wird deutlich, dass

hier vorgeführt wird, was Gerald von seinen Brüdern unterscheidet: seine Be-

rufung zum Bischof. Diese Berufung kann hier somit als tertium comparationis

90 Wobei Gerald eben kein Bischofsamt übernehmen wird.

91 Gemeint mit Nebeneinanderstellung bzw. Gegenüberstellung ist, was im Englischen

mit ›juxtaposition‹ bezeichnet wird.

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Lena Gumpert

gelesen werden. Gerade im Gegensatz zum gerade eben vorgeführten Bei-

spiel von Guibert von Nogent wird deutlich, welche Bedeutung dieser Beru-

fung hier zugemessen wird. Während Guibert durch Zwang seine Berufung

nicht finden kann, sondern sich später dafür entscheiden muss, ist sie bei

Gerald bereits vorhanden – wie sich deutlich an seinem Spielverhalten zeigt.

Der spätere Lebensweg wird hier – fast wie göttliche Berufung – vorgeführt

und durch den Vater bestätigt. Bei Guibert wiederum ist es eine Vaterfigur,

die den Zwang ausübt, jedoch ist es für Guibert nicht der richtige Zeitpunkt

für seine Entscheidung.

Ob hier nun ein Vergleichen zu finden ist oder nicht, ist jedoch nicht aus-

schlaggebend, denn Gerald gelingt es hier – mit oder ohne – sehr deutlich,

den Unterschied zu seinen (ähnlichen) Brüdern zu verdeutlichen. Die Diffe-

renz zwischen Gerald und seinen Brüdern muss nicht unbedingt durch einen

Vergleich vorgeführt werden, weil hier bereits deutlich voneinander zu un-

terscheidende Charakterisierungen für die comparata gewählt wurden. Damit

wird auf das Wissen rekurriert, dass Ritter und Bischöfe so verschieden sind,

dass eine Differenz hier nicht mehr vorgeführt werden muss. Dieses Beispiel

scheint somit einen Hinweis darauf zu geben, dass ein ausführlich ausformu-

lierter Vergleich auf Textebene besonders dann unumgänglich war, wenn es

darum ging, mit unsicheren oder komplexen Differenzen umzugehen. Wäh-

rend der wertvolle Differenzgewinn von Abaelard gegenüber Origenes ohne

direktes Vergleichen nur schwer darstellbar gewesen wäre, ist die Differenz

bei Gerald und seinen Brüden mit Rückgriff auf Ordnungsvorstellungen be-

reits ausgehandelt. Ein Vergleichen ist somit möglich, aber nicht notwendig.

Zusammenfassende Bemerkungen

Wie dieses Kapitel zeigt, besitzt das Vergleichen in autobiographischen Tex-

ten des 12. Jahrhunderts eine wichtige Funktion. Allerdings ist es bei weitem

nicht die einzige Praxis des Relationierens, die genutzt wurde: Das Selbstver-

gleichen ist eine Praxis, die nicht unumgänglich ist. Aus diesem Grund ist es

so wichtig, sie und ihre Potentiale im Zusammenhang anderer Praktiken des

Relationierens zu betrachten.

In diesem Kapitel wurden einige der Möglichkeiten, sich zu relationieren,

an Beispielen vorgestellt. Dies bedeutet nicht, dass es nicht weitere geben

würde. So wäre beispielsweise noch nach der Rolle von Exempeln zu fragen.

Für die vorgestellten Möglichkeiten sind jedoch bereits einige Aussagen über

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich 147

die jeweiligen Potentiale im Hinblick auf den Umgang mit Ähnlichkeit und

Differenz für das autobiographische Schreiben des 12. Jahrhunderts möglich.

Die Möglichkeit des Analogisierens, wie ich sie anhand von Petrus Abael-

ard und seinerNutzung vonHieronymus vorführen konnte, ergab imExtrem-

fall so etwas wie eine ›zeitlose‹ Gleichsetzung, wenigstens jedoch wurde hier

eine starke Verbindung aufgebaut. Dadurch, dass die Verhältnisse als analog

herausgestellt wurden, wird die Ähnlichkeit auf eine breitere Basis gestellt.

Grundsätzlich wird bei dieser Praxis besonders die Ähnlichkeit betont, Diffe-

renz findet hier kaum einen sprachlichen Ausdruck.

Bei Guibert von Nogent konnte ich zeigen, dass auch durch nicht mehr als

Erzählen eine Relationierung hergestellt werden kann. Indem er sich und An-

selm von Canterbury in einer Meister*innen-Schüler*innen-Beziehung dar-

stellt, kann er eine sehr nahe Verbindung aufbauen. Dabei ist es ihm mög-

lich, eine durchaus komplexe Relation vorzuführen und dies in den größeren

Erzählverlauf seinerMonodiae auf demWeg zum perfekten Mönchtum einzu-

bauen. Hier wird zwar mit den Möglichkeiten einer Imitation gespielt, aber

die Frage nach Ähnlichkeit und Differenz spielt bei der vorgeführten Erzäh-

lung zunächst keine Rolle, auch wenn die Nähe zum Meister natürlich auf

(größer werdende) Ähnlichkeit hindeutet.

Die Möglichkeit, sich (mehrstufig) zu vergleichen, konnte ich wiederum

bei Abaelard vorführen. Nachdem er die Gemeinsamkeit mit Origenes auf-

wendig eingeführt hat, beginnt er die Unterschiede vorzuführen, dabei aber

weist er aufgrund der gewählten tertia jedoch immerwieder auf Ähnlichkeiten

hin. Das Vergleichen hier ist somit fast als ein Spiel mit Differenz und Ähn-

lichkeit zu beschreiben. Das Selbstvergleichen scheint auch dann einsetzbar

zu sein, wenn Autor*innen eine Aussage in Richtung Ähnlichkeit oder Diffe-

renz lenken wollen. Dabei kann das Vergleichen gut eingesetzt werden, um

mit Differenz (und Ähnlichkeit) umzugehen – also etwa um Differenz zu ne-

gieren, sie herauszustellen oder auf komplexeWeise zu beobachten. Abaelard

nutzt in diesem Beispiel das Vergleichen, um sein eigenes Besser-Sein zu de-

monstrieren.

Anhand von Guibert konnte ich die Möglichkeit, sich abzugleichen, vor-

führen. Bei dieser Sonderform des Vergleichens wird deutlich auf Differenz

– oder genauer: diverse Differenzen – hingewiesen. Guibert setzt sowohl sich

von Kindern, die nicht das Ziel haben, Mönch zu werden, als auch Mönche

von Klerikern ab. Dabei weist er aber auch auf eine Differenz von sich selbst

zum im Schreiben ausgegebenen Ziel hin. Guibert nutzt all diese Differenzbe-

obachtungen, um seinen eigenen Lebensweg zum perfekten Mönchsein vor-

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Lena Gumpert

zuführen und vorzuzeichnen. Ähnlichkeit wird hier eher hintergründig dis-

kutiert und dient eher als notwendige Voraussetzung für Differenzbeobach-

tungen.

Gerade im Hinblick auf den Umgang mit Differenz (als besonders pro-

minent beim Vergleichen) und Ähnlichkeit (als besonders prominent beim

Analogisieren) konnten hier verschiedene Möglichkeiten des Relationierens

vorgeführt werden, mit je unterschiedlichen Potentialen und Funktionen auf

Textebene.

In Hinblick auf die Funktionsweise der vormodernen Inklusionsindivi-

dualität erscheinen alle hier vorgestellten Möglichkeiten, sich zu relationie-

ren, als geeignet für die Selbstverortung. Dabei sind die Vorgänge und ihre

Ergebnisse jedoch nicht deckungsgleich. Das Analogisieren wirkt zunächst

geradezu wie dasMusterbeispiel für die Anforderungen und Angebote der In-

klusionsindividualität, da sie gleich auf mehreren Ebenen das ›Hineinschrei-

ben‹ durch Ähnlichkeiten ermöglicht.

Die Möglichkeit, sich zu vergleichen, scheint aufgrund des Spiels von Dif-

ferenz und Ähnlichkeit als der etwas komplexere Vorgang. Hier stellt sich da-

her zunächst die Frage: Warum sollte ein*e Akteur*in sich überhaupt ver-

gleichen? Könnte doch die Differenz, die in diesem Vorgang immer mitbeob-

achtet wird, dem gewünschten Aufrufen von Ähnlichkeiten sogar widerspre-

chen. Doch die hier analysierten Beispiele zeigen, dass eine solche Differenz

unter den richtigen Umständen durchaus auch für die Erzählung der eige-

nen Inklusion genutzt werden konnte – etwa um die eigene Überlegenheit

unter Ähnlichen zu zeigen. Ein*e Akteurin, der*die die eigene Überlegenheit

gegenüber Standesgenoss*innen vorführt, kann weiter Ähnlichkeit betonen,

etabliert jedoch gleichzeitig eine Hierarchie zu ihren Gunsten. Dabei gerät

sie schnell in die Gefahr, als hochmütig verstanden zu werden, weshalb ein

solcher Vorgang häufig mit einer Demutsgeste einhergeht. Alternativ kann

auf eine Instanz verwiesen werden, die als Autorität den Verdacht des Hoch-

muts oder Eigenlobs zerstreut – in diesem Sinne kann etwa Abaelards Hin-

weis auf Gottes Barmherzigkeit gelesen werden. Ebenso kann generalisierend

auf Normen und Werte verwiesen werden.

Somit macht die Feststellung, dass im autobiographischen Schreiben des

12. Jahrhunderts Vergleichen eingesetzt wurde, sichtbar, dass zu vereinfa-

chende Vorstellungen von vormoderner Individualität nicht angebracht sind.

Hier kann schnell deutlich gemacht werden, dass es um mehr ging, als sich

allgemeinen Exempeln anzugleichen, sondern dass auch in einer Erzählung

der eigenen gesellschaftlichen Inklusion Differenzen für die Positionierung

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich 149

innerhalb der eigenen Gruppe und der Ausstellung des eigenen, spezifischen

Inklusionsweges genutzt werden konnten.

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

