I1I. Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich’
Sich selbst Vergleichen im Kontext
des 12. Jahrhunderts

Lena Gumpert

Direkt zu Beginn seines um 1134 geschriebenen Briefs an einen >Freunds, auch
bekannt als Historia calamitatum?®, prisentiert Petrus Abaelard (1079 — 1142)
seine Haltung zum Vergleichen:

»Menschliche Gefiihle zu erregen oder zu besédnftigen, gelingt haufig besser
mit Beispielen als mit Worten. Daher habe ich beschlossen, unserem langen
Gesprach untervier Augen einen Trostbriefan den Freund in der Ferne folgen
zu lassen, in dem ich iber die Schicksalsschlage, welche ich erlebt habe, be-
richte. Auf diese Weise werden Dir Deine eigenen Priifungen im Vergleich
[in comparatione] mit meinen ganz nichtig oder zumindest unbedeutend
vorkommen, und Du wirst sie leichter ertragen.<

1 Fur die Diskussion dieses Kapitels danke ich der Forschungswerkstatt von Franz-Josef
Arlinghaus, insbesondere Katharina Hof3, Simon Siemianowski, Karima Lanius und
Franz-Josef Arlinghaus. Dartiber hinaus méchte ich mich ebenso fiir Hinweise bei Ma-
rie Lemser, Rebecca Moltmann, Christine Peters, Malika Mansouri und Walter Erhart
bedanken.

2 Zur Entstehung der Historia calamitatum und ihrem Zusammenhang zu den tbrigen
Briefen von Heloise und Abaelard, siehe Peter von Moos: Abaelard, Heloise und ihr
Paraklet: ein Kloster nach Mafd. Zugleich eine Streitschrift gegen die ewige Wieder-
kehr hermeneutischer Naivitit, in: Peter von Moos/Gert MELVILLE (Hg.), Gesammelte
Schriften zum Mittelalter Bd. 1: Abaelard und Heloise (Geschichte, Forschung und Wis-
senschaft14), Miinster 2005, S. 233-301.

3 Dag Nicolaus HAssE (Hg./Ubers.): Abaelards »Historia calamitatume«. Text — Uberset-
zung — literaturwissenschaftliche Modellanalysen, Berlin/New York 2002, S. 2-101, Zi-
tatS. 3. Fur die lateinische Edition siehe: The Letter Collection of Peter Abelard and He-
loise, edited with a revised translation by David LuscoMBE after the translation by Bet-
ty Radice, Oxford 2013, S. 2: »Sepe humanos affectus aut prouocant aut mitigant am-

https://dol.org/10:14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. Access



https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8

Lena Gumpert

Abaelard gibt hier eine Intention an, die seinem Schreiben zugrunde liegt: Es
soll trésten. Wie genau dieser Trost erreicht werden soll, wird auch klar: durch
das Vergleichen. Grundlage dieses Vergleichens sind Beispiele (»exempla«),
denen Abaelard zuschreibt, sowohl fiir Aufregung als auch fiir Ruhe sorgen zu
kénnen. Seine Uberlegungen bleiben jedoch nicht beim Beispiel stehen. Das
Exemplum allein nidmlich ist fiir ihn nicht ausreichend, denn erst im Verglei-
chen (»in comparatione«) des eigenen mit dem vorgefiithrten Schicksal ist es
moglich, sich selbst zu erfassen — denn das eigene Leid ist im Vergleich zu
Abaelards Schicksal das leichtere. Abaelard weist hier also nicht nur auf die
trostende Kraft des Vergleichens hin, er macht auch deutlich, dass ein au-
tobiographisches Dokument zum Vergleichen einlddt — zumindest innerhalb
desselben Standes.* Einerseits erscheint Abaelards gesamte Historia calamita-
tum somit in einen vergleichenden Kontext geriickt, denn die Frage, wessen
Schicksal (»calamitatum«, »temptationes«) nun das Schwerere ist, bleibt wih-
rend des gesamten Textes gegenwirtig, da sie der Erzihlung vorangestellt ist
— sei es nun ein Aufhinger oder mehr. Andererseits wirft es ein grundsitz-
liches Licht auf die Idee, das eigene Leben oder die eigenen Erfahrungen zu
vergleichen.

Genau diese Moglichkeit nutzt Abaelard auch fir sich selbst, und dabei
vergleicht er sich nicht mit irgendwem, sondern mit dem Kirchenvater Hiero-
nymus. Er beschreibt eine Situation, in der er sich Anfeindungen ausgesetzt
sieht, und er setzt sich in Beziehung zu dieser wohlbekannten Person: »Es
war mir ein betrichtlicher Trost, daf ich mir die ungerechte Erniedrigung
eines so groffen Mannes ins Gedichtnis rufen konnte«.® Auf der Ebene seiner
Erzihlung macht er demzufolge deutlich, dass auch fiir ihn die Vergegen-
wartigung eines fremden Schicksals — eines bedeutenden Mannes - trsten

plius exempla quam uerba. Vnde post nonnullam sermonis ad presentem habiti con-
solationem, de ipsis calamitatum mearum experimentis consolatoriam ad absentem
scribere decreui, ut in comparatione mearum tuas aut nullas aut modicas temptatio-
nes recognoscas et tolerabilius feras.«

4 Dass Abaelards >Freund< — ob fiktional oder nicht — als demselben Stand angeho-
rig konstruiert wird, wird dadurch deutlich, dass Abaelard mehrmals erwihnt, der
>Freund« sei bei Ereignissen ebenfalls anwesend gewesen. Vgl. The Letter Collection
of Peter Abelard and Heloise (Anm. 3), S.15, 23, 29, 119.

5 D.N. HassE (Hg./Ubers.): Abaelards >Historia calamitatum<(Anm. 3), S. 85. »Cum hanc,
inquam, in tantum uirum detractionis iniuriam ad mentem reducerem, non modicam
hinc consolationem carpebam [..]«. The Letter Collection of Peter Abelard and Heloise
(Anm. 3), S.102.

https://dol.org/10:14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. Access



https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich

konnte. In einem zweiten Schritt aber wird deutlich, dass Abaelard eine Ver-
bindung zwischen sich und Hieronymus herzustellen versucht. Wie genau
solche Verbindungen - Relationierungen - in autobiographischen Texten des
12. Jahrhunderts hergestellt und gestaltet wurden, darum soll es in diesem
Kapitel gehen.

Auf der Grundlage neuerer Uberlegungen zum autobiographischen
Schreiben, verbunden mit einem soziologischen Zugang zur vormodernen
Individualitit, méchte ich die Praxis des Sich-selbst-Vergleichens im 12.
Jahrhundert betrachten. Dabei werde ich diese Praxis auf Grundlage der
theoretischen Uberlegungen als eine der méglichen Praktiken, sich selbst zu
relationieren, verstehen. Dariiber hinaus mochte ich dafiir plidieren, den
Zusammenhang dieser Praxis des Selbstvergleichens in zweierlei Hinsicht zu
beriicksichtigen: Zum einen ist es notwendig, genau denjenigen historischen
Kontext zu betrachten, in dem das Sich-selbst-Vergleichen in Erscheinung
tritt — sei es die Textumgebung, seien es die jeweils zugrundeliegenden
gesellschaftlichen Normen und Ordnungen oder die Text- und Schreibtra-
ditionen. Andererseits ist es wenig zielfithrend, andere Praktiken, sich zu
relationieren, aufler Acht zu lassen - vielmehr bietet sich dabei stets die
Moglichkeit, verschiedene Varianten des Sich-Relationierens in Beziehung
zu setzen und voneinander abzugrenzen.

In diesem Kapitel sollen deshalb neben dem Vergleichen und seiner
Sonderform des Abgleichens auch das Analogisieren und das Erzidhlen von
Beziehungen als Praktiken des Relationierens vorgestellt werden. Dabei soll
der Frage nachgegangen werden, wann autobiographisches Schreiben auf das
Vergleichen rekurrierte. Meine These ist, dass das Selbstvergleichen in Texten
des 12. Jahrhunderts nur eine von mehreren moglichen (Relationierungs-)
Praktiken war. Ich vermute, dass immer dann verglichen wurde, wenn es
darum ging, eine Differenz auszustellen oder zu nutzen.

Als Quellengrundlage fiir diese Untersuchung dienen drei autobiographi-
sche Texte des 12. Jahrhunderts, die alle aus einem kirchlichen Kontext stam-
men: die Historia calamitatum von Petrus Abaelard, die Monodiae des Guibert
von Nogent und De rebus a se gestis von Gerald von Wales. Die Quellen wer-
de ich ausschnitthaft im Hinblick auf beispielhafte Relationierungspraktiken
untersuchen; zu diesem Zweck beginne ich mit einigen theoretischen Uber-
legungen zu Praktiken der Selbstrelationierung. Die Méglichkeit, sich mit-
hilfe von Analogien zu relationieren, werde ich am Beispiel Abaelards zei-
gen. Fir Guibert werde ich besonders auf die Mdéglichkeit hinweisen, auf-
bauend auf zeitgenossische Beziehungsvorstellungen — in diesem Fall der

https://dol.org/10:14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. Access



https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Lena Gumpert

Meister*innen-Schiiler*innen-Beziehung — Relationierungen erzihlend ein-
zufithren. Ein Exkurs iiber Gerald von Wales dient dem Nachweis, dass es
durchaus nicht immer eindeutig ist, wann und ob eine Vergleichsoperation
itberhaupt vorliegt.®

Die Individualitat und die Praxis des Vergleichens

Das autobiographische Schreiben im 12. Jahrhundert fand vor dem Hin-
tergrund einer vormodernen Ausprigung von Individualitit statt. In einer
(segmentir-)stratifikatorischen Gesellschaft wie der des 12. Jahrhunderts
wird Individualitit durch die Inklusion in die Gesellschaft gegeben.” Nur
iiber Zuordnung zu Schichten oder Stinden kann erkannt werden, wie eine
Person zu behandeln ist.®> Als Inklusionsregulativ dienen dabei Familien
und Haushalte, und eben von dieser Inklusion hingt die Individualitit ab.’
Dabei ist es unumginglich, dass ein Individuum eindeutig zugeordnet wird,
etwa nicht zwei Haushalten angehéren kann.”® Uberginge und Wechsel sind
moglich, miissen aber deutlich markiert werden - so beispielsweise der
Eintritt in eine klosterliche Gemeinschaft.”

6 Um sie zuganglicher zu machen, zitiere ich die Quellen im Flieftext jeweils in einer
modernen Ubersetzung; zum erweiterten Verstindnis ist der lateinische Ausschnitt
jeweils in der dazugehorigen Fuinote zu finden. Bei der Historia calamitatum habe ich
mich dazu entschlossen, auf die m.E. zuginglichste deutsche Ubersetzung von Dag Ni-
kolaus Hasse zuzugreifen. Dariiber hinaus liegen noch zwei Ubersetzungen vor: Eber-
hard BrosT (Hg./Ubers.): Abaelard. Die Leidensgeschichte und der Briefwechsel mit
Heloisa, Heidelberg 1979. Hans-Wolfgang KrauTz (Hg./Ubers.): Abaelard. Der Brief-
wechsel mit Heloisa, bibliographisch ergianzte Ausgabe, Stuttgart 2016.

7 Niklas LUHMANN: Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie
der modernen Gesellschaft. Bd. 3, Frankfurt a.M. 1993, S.156. Eine ausfiihrlichere Ein-
fithrung in die Inklusionsindividualitit bietet das Kapitel I.

8 Ebd., S.156.

9 Ebd., S.156-157.

10 Ebd., S.160.

1 In klosterlicher Gemeinschaft war es auch moglich, aufierhalb von Haushalten zu le-
ben. Das Leben als Ménch oder Nonne scheint eines der wenigen von Haushalten un-
abhéngigen Leben zu sein, das moglich war. Giancarlo Corsi: Inklusion/Exklusion, in:
Claudio BArRALDI/Giancarlo Corsi/Elena EsposiTo (Hg.), GLU. Glossar zu Niklas Luh-
manns Theorie sozialer Systeme, Frankfurt a.M. 82015, S. 78-82, hier S. 79.

https://dol.org/10:14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. Access



https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich

Eine herausragende Eigenschaft des vormodernen Individuums ist, dass
es als einfache, unteilbare Einheit gedacht wird.”” Die vormoderne Individua-
lisierung ist also nicht zu denken als eine Folge der Besonderheit arbitrirer
Merkmale.? Es ist folglich kaum sinnvoll, in vormodernen Quellen Seman-
tiken der Einzigartigkeit zu suchen. Wichtig dagegen fir die vormoderne
Selbstkonstruktion ist eine eindeutige Positionierung in der Gesellschaft oder
zumindest die Forderung danach." Dies bedeutet nicht, dass eine neue Posi-
tionierung in einem autobiographischen Text jeweils erst »erschrieben< wer-
den musste, es konnte auch um eine Festigung der Position gehen. Eine dieser
Maéglichkeiten, eine solch feste Positionierung zu erreichen, wire es demnach
gewesen, nachvollziehbar zu erzihlen, dass man wurde, was man eigentlich
schon immer war. Dabei muss der Weg nicht unbedingt als unvermeidbar
dargestellt werden, aber die Unsicherheit einer méglichen >Doppelmitglied-
schaft« — also einer dadurch nicht eindeutigen Individualitit — musste ver-
mieden werden. Eine andere Moglichkeit wire es, die eigene Relationierung
zu einer Person hervorzuheben, die iiber eine eindeutige (und moglichst zen-
trale) Position verfiigt. Eine solche Relationierung kann entweder mit Bezug
auf zeitgendssische Personen erfolgen (wie bei Guibert von Nogent und An-
selm von Canterbury) oder mit Bezug auf eine historische Person (wie bei
Abaelard und Hieronymus).

Aussagen iiber das Andere oder den*die Andere konnen dabei stets als
Aussagen iiber das Selbst gelesen werden: »Ein Ich sagt sich, spricht sich,
schreibt sich iiber das Andere, iiber Gott und Welt.«*> Es handelt sich um ei-
nen fremdreferenziellen Beschreibungsmodus,'® dessen Verbreitung sich bis
ins 17. Jahrhundert erstreckte: »In dieser Frage herrscht im 17. Jahrhundert

12 N.LUHMANN: Gesellschaftsstruktur und Semantik Bd. 3 (Anm. 7), S. 175-176. Ein Indivi-
duum muss also nicht>nachtraglich<individualisiert werden. Es ist durch die Inklusion
in die Gesellschaft individualisiert.

13 Ebd., S.174.

14 Franz-Josef ARLINGHAUS: Petrus Abaelardus als Kronzeuge der >Individualititc im
12. Jahrhundert? Einige Fragen, in: Christoph DARTMANN/Thomas SCHARFF/Christoph
Friedrich WEBER (Hg.), Zwischen Pragmatik und Performanz. Dimensionen mittelal-
terlicher Schriftkultur (Utrecht Studies in Medieval Literacy 18), Turnhout 2011, S.165-
197.

15 Eva KORMANN: Heterologe Subjektivitat. Zur historischen Varianz von Autobiographie
und Subjektivitat, in: Mererid Puw DAvIEs/Beth LINKLATER/Gisela SHAW (Hg.), Auto-
biography by Women in German, Oxford/Bern/Brussel 2000, S. 87-104, Zitat S. 89.

16  F-J. ARLINGHAUS: Petrus Abaelardus als Kronzeuge der Individualitit im 12. Jahrhun-
dert? (Anm. 14).

https://dol.org/10:14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. Access

2


https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Lena Gumpert

noch die Meinung, das Individuum sei durch Beziehung auf andere zu be-
stimmen, vor allem durch seinen Geburtsstand, aber auch durch geographi-
sche Lokalisierung, durch Angabe seiner Nation, seiner Familie oder auch
durch Hinweise auf Gefolgschafts- und Loyalititsbindungen seiner Familie
— alles Angaben, die das Individuum als stabil und als zuverlissig charakte-
risieren konnten.«’

Der Versuch einer Ich-Erzihlung in der Vormoderne war von Beginn an
der Gefahr ausgesetzt, als superbia — hier im Besonderen als Eigenlob - ver-
standen zu werden.’® Eine spezielle Gefahr bestand dann, wenn die eigenen
Eigenschaften betont werden sollten. Deshalb ist ein méglicher Weg, das ei-
gene Besser-Sein als besonderes Schlecht-Sein vorzustellen, um so Demut zu
zeigen. Dabei ging es aber nicht darum, sich als besonders einzigartig oder
anders darzustellen, sondern darum, besser in derselben Hinsicht zu sein.
Die Generalisierbarkeit dessen, was dabei vorgefiihrt wurde, war hier weiter-
hin zentral, wobei hier die Méglichkeit bestand, besonders nah am jeweiligen
Ideal zu sein oder die jeweiligen Normen tberzuerfillen.” Die eigene Ein-
zigartigkeit hingegen war — so Luhmann - in der Vormoderne weder kom-
munizierbar noch von besonderem Interesse.*®

Grundlegend, um das (Sich-selbst-)Vergleichen in der Vormoderne zu ver-
stehen, sind (Beziehungs-)Analogien und Ahnlichkeiten. Unter Vergleichen
ist ein Vorgang zu verstehen, bei dem mindestens zwei comparata anhand ei-
ner Vergleichshinsicht (tertium comparationis) verglichen werden; es ist eine
vielseitige, historisch und auch sozial wandelbare Praxis.” Beim Vergleichen

17 N.LUHMANN: Gesellschaftsstruktur und Semantik Bd. 3 (Anm. 7), S.178.

18  Sonja GLAuUCH/Katharina PHILIPOWSKI: Vorarbeiten zur Literaturgeschichte und Sys-
tematik vormodernen Ich-Erzdhlens, in: Sonja GLAUCH/Katharina PHILIPOWSKI (Hg.),
Vonsich selbsterzihlen. Historische Dimensionen des Ich-Erzahlens, Heidelberg 2017,
S.1-61.

19 Dazu N. LUHMANN: Gesellschaftsstruktur und Semantik Bd. 3 (Anm. 7), S.182.

20 »DieIndividualitat ist dem Individuum [in der primdr stratifikatorisch differenzierten
Gesellschaft] immer schon gegeben, sie ist nicht etwas, was man durch Einzigartig-
keitsbeweise erst erringen mif3te oder auch nur kénnte. Man kann seine eigene Ein-
zigartigkeit — oder auch nur: dafs man anders ist als die anderen — nicht kommunizie-
ren, denn allein dadurch schon wiirde man sich mit den anderen vergleichen.« Ebd.,
S.182.

21 Angelika EppLE/Walter ERHART: Die Welt beobachten. Praktiken des Vergleichens, in:
Angelika EppLE/Walter ERHART (Hg.), Die Welt beobachten. Praktiken des Verglei-
chens, Frankfurt a.M. 2015, S. 7-31, hier S.17. Zum Unterschied vom Vergleich und Ver-
gleichen siehe S.10f.

https://dol.org/10:14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. Access



https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich

wird ein Verhiltnis von Differenz und Gleichheit — oder besser: Ahnlichkeit
— ausgehandelt,” wobei bestimmte Eigenschaften der comparata hervorge-
hoben werden.” Unter einem Selbstvergleichen ist ein Vergleichsvorgang zu
verstehen, bei dem mindestens eines der comparata mit dem*der ausfithren-
den Akteur*in zu identifizieren ist.

Um zu kliren, was eine Analogie ist, sei zunichst auf die Definition von
Hartmut von Sass hingewiesen, der die analogia proportionalitatis und die ana-
logia attributionis unterscheidet. Die analogia proportionalitatis wird folgender-
maflen definiert: »Zwei relata (a,b) verhalten sich zueinander wie zwei an-
dere relata (b,c) [a:b = c:d].«** Die davon abgegrenzte analogia attributionis be-
inhaltet die Ahnlichkeit der relata bezogen auf mindestens eine Eigenschaft.?
Wenn ich in diesem Kapitel >Analogie« nutze, beziehe ich mich auf die Defi-
nition, die von Sass mit analogia proportionalitatis benannt hat. Bettina Heintz
folgend gehe ich davon aus, dass es sich bei der Analogie nicht um eine Son-
derform des Vergleichs handelt, sondern um eine davon zu unterscheidende
Kategorie, die im Gegensatz zum Vergleichen kein Interesse an Unterschie-
den hat, sondern stirker nach Verbindungen sucht.?®

Die Ahnlichkeit gehérte — so Michel Foucault — bis Ende des 16. Jahrhun-
derts als ein fester Bestandteil zum Wissen.?” Er stellt vier Ahnlichkeiten vor,
die besonders grundlegend gewesen seien — convenientia, aemulatio, Analogie
und Sympathie. Wihrend es bei der convenientia besonders um Nachbarschaft
(als Bedingung und Folge von Ahnlichkeit) geht,?® konturiert er die aemulatio

22 Ebd,S.13.

23 Ebd, S.18.

24  HartmutvonSAss: Vergleiche(n). Ein hermeneutischer Rund- und Sinkflug, in: Andreas
Mauz/Hartmut von SAss (Hg.), Hermeneutik des Vergleichs. Strukturen, Anwendun-
gen und Grenzen komparativer Verfahren (Interpretation Interdisziplindr 8), Wiirz-
burg 2011, S. 25-47, hier S. 29. Die Formel in eckigen Klammern ist aus dem Original
(ibernommen und keine Einfligung der Autorin dieses Kapitels.

25  Ebd.

26  Bettina HEINTZ: »Wir leben im Zeitalter der Vergleichung.« Perspektiven einer Sozio-
logie des Vergleichs, in: Zeitschrift fir Soziologie 45/5 (2016), S. 305-323, hier S.309.

27  »Bis zum Ende des sechzehnten Jahrhunderts hat die Ahnlichkeit im Denken (savoir)
der abendldndischen Kultur eine tragende Rolle gespielt. Sie hat zu einem grofRen Teil
die Exegese und Interpretation der Texte geleitet, das Spiel der Symbole organisiert,
die Erkenntnis der sichtbaren und unsichtbaren Dinge gestattet und die Kunst ihrer
Reprasentation bestimmt.« Michel FoucauLT: Die Ordnung der Dinge. Eine Archéolo-
gie der Humanwissenschaften, Frankfurt a.M. 1974, S. 46.

28 Ebd., S. 47-48.

https://dol.org/10:14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. Access



https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Lena Gumpert

als eine berithrungslose Ahnlichkeit, die iiber die Welt verteilt ist.*® Dagegen
wird die Sympathie von Foucault als die grundlegendste Form beschrieben
und steht im Gegensatz zur Antipathie — beide geben den anderen Ahnlichkei-
ten Raum.* Alle Ahnlichkeiten verweisen aufeinander, sie sind jeweils durch
eine spezifische andere Form der Ahnlichkeit zu erkennen. Die Analogie al-
lein sei schon eine Uberlagerung von convenientia und aemulatio und sei auf-
grund der ihr zugrundliegenden Ahnlichkeit der Verhiltnisse sehr michtig.”
Ausgehend von einem Punkt kdnnten also unendlich viele Verwandtschaften
hergestellt werden und da die Analogie auch umgedreht giiltig sei, erhalte die
Analogie ein »universales Anwendungsfeld«.>*

Im Zusammenhang mit dem Vergleichen wird schnell deutlich, warum
die Frage nach der Stellung von Ahnlichkeit besonders in der Vormoderne
eine wichtige Rolle spielt. Fiir einen Vergleichsvorgang braucht der*die Ak-
teur*in mindestens eine Gleichheitsannahme zwischen den comparata. Eine
solche Gleichheitsannahme wird durch die >die Welt durchlaufende« Ahnlich-
keit bereits erfiillt und bedarf wenig Aufwand. Die fiir die Inklusionsindivi-
dualitit zentralen Relationierungen im autobiographischen Schreiben spielen
sich somit vor einem Hintergrund ab, in dem die Relationierungen immer
schon anerkannt sind und geschiitzt werden.

Petrus Abaelard

Petrus Abaelard (1079 — 1142) kann neben Bernhard von Clairvaux als eine der
berithmtesten Figuren des 12. Jahrhunderts bezeichnet werden — und wohl
auch einer der bertichtigtsten. Im Jahr 1079 wurde er in Le Pallet bei Nan-
tes als iltester Sohn einer ritterlichen Familie geboren.® Er entschied sich
jedoch gegen die ritterliche Lebensweise und widmete sich seinem Studium,
das zwischen 1093 und 1102 bei Roscelin von Compiégne und Wilhelm von
Champeaux stattfand. In den folgenden drei Jahren war Abaelard Magister

29  Ebd, S.48-50.

30 Ebd, S.53-56.

31 Ebd., S.51.

32 Ebd.

33 Fur die hier aufgefiihrten biographischen Informationen vgl. Michael Thomas CLAN-

CHY: Abaelard. Ein mittelalterliches Leben, Darmstadt 2000. Und vgl. die Kurzbiogra-
phie F-J. ARLINGHAUS: Petrus Abaelardus als Kronzeuge der Individualitat im 12. Jahr-
hundert? (Anm.14), S.175-177.

https://dol.org/10:14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. Access



https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich

in Melun und Corbeil und zog sich dann fiir drei Jahre in seinen Heimat-
ort zuriick. Wieder in Paris forderte er 1108 seinen Lehrer Wilhelm zu ei-
ner Disputation heraus, bei der es um den Universalienstreit ging und bei
der Wilhelm unterlag. 1117 nahm er sich zum Ziel, Heloise, die Nichte von
Fulbert, des Kanonikers von Notre-Dame, zu verfithren, so beschreibt er es
zumindest in seiner Historia calamitatum.** Es gelang ihm, Wohnung bei Ful-
bert zu nehmen und Heloise zu unterrichten. Dem Onkel wurde die folgende
Affire erst bewusst, als Heloise bereits schwanger war. Abaelard brachte sie
daraufhin zu seiner Familie, wo sie einen Sohn zur Welt brachte. Fiir eine
Aussdhnung forderte Fulbert eine Heirat; in seiner Historia calamitatum gibt
Abaelard eine lange Rede von ihr wieder, mit der sie (angeblich) dieser Ehe wi-
dersprach.’ Abaelard stimmte der Ehe zu, allerdings musste sie geheim blei-
ben, da sie sonst seinem Ruf als Gelehrter entgegengestanden hitte. Heloise
brachte Abaelard ins Kloster Argenteuil, was der Onkel als Hintergehen der
Vereinbarung verstanden habe. Seine Rache war es, Abaelard iiberfallen und
kastrieren zu lassen. Abaelard suchte nun Zuflucht im Kloster Saint-Denis,
wihrend er Heloise zwang, in das Kloster Argenteuil einzutreten.

Doch die Konflikte in seinem Leben nahmen nicht ab. Bereits 1109 lehrte
er wieder und arbeitete iiber die Trinititslehre. Diese Schrift, die sogenann-
te Theologia sSummi Bonic, wurde auf der Synode von Soissons verurteilt. Zu
Beginn der 1120er Jahre griindete er eine Einsiedelei, die er Paraklet nannte
und die er spiter Heloise zur Verfiigung stellte, als sie als Priorin mit ihren
Nonnen aus dem Kloster Argenteuil vertrieben wurde. Ende der 1120er Jahre
wurde er Abt in einem bretonischen Kloster, aber kehrte 1133 nach Paris zu-
riick. Hier unterrichtete er u.a. Johannes von Salisbury, Arnold von Brescia
und Otto von Freising. 1140 wurde Abaelard, nachdem es ihm auf der Synode
von Sens nicht gelang, sich zu verteidigen, vom Papst zum ewigen Schweigen
verdammt. Abaelard konnte beim Abt von Cluny, Petrus Venerabilis, Zuflucht
finden. Dort starb er am 21. April 1142.

Die Historia calamitatum ist schon hiufig als Zeugnis fir (vormoderne)
Individualitit betrachtet worden,*® da sie auf den ersten Blick einen unge-

34  The Letter Collection of Peter Abelard and Heloise (Anm. 3), S. 26-29.
35 Ebd.,S.34-43.
36  Vergleiche beispielsweise: F.-J. ARLINGHAUS: Petrus Abaelardus als Kronzeuge der Indi-

vidualitdtim12.Jahrhundert? (Anm.14). Georg MiscH: Geschichte der Autobiographie
in 4 Banden, Bd. 2: Das Mittelalter, Frankfurt a.M.1955. Colin MoRRIs: The Discovery of
the Individual. 1050 —1200 (Medieval Academy Reprints for Teaching19), Toronto/Buf-
falo/London 1987 [Erstausgabe 1972].

https://dol.org/10:14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. Access



https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Lena Gumpert

wohnlich offenen und ausfithrlichen Blick auf ein mittelalterliches Leben und
dessen Beschreibung zu bieten scheint. Dabei darf jedoch nicht ibersehen
werden, dass die Geschichte zunichst einmal lediglich Teil einer Griindungs-
geschichte fir das Kloster Paraklet gewesen zu sein scheint.’” Aus diesem
Grund ist die Historia calamitatum als Brief I auch nicht aus der iibrigen Brief-
sammlung wegzudenken, welche die Briefe von Abaelard und Heloise umfasst
und durch die die von Abaelard verfasste Klosterregel abgeschlossen wird. Bei
der Leidensgeschichte — und auch der Briefsammlung insgesamt — handelt
es sich um ein literarisch durchgestaltetes Werk,*® das auch einen Selbstent-
wurf birgt.*® Die Historia calamitatum erzihlt von Abaelards Leben bis in seine
Zeit als Abt des Klosters Sankt Gildas zu Rhuys.*® Dabei wird immer wieder
herausgestellt, unter wie vielen Intrigen und Nachstellungen Abaelard zu lei-
den hatte. Insgesamt ist es aber eine Erzdhlung, die von Hochmut zu Demut
fihrt. So ist es moglich, gleichzeitig einen (noch) hochmiitigen Protagonis-
ten und einen (schon) demiitigen Erzihler im Text zu finden, wodurch die
conversio auf Textebene immer wieder vorgefithrt wird.

Wie bereits zu Beginn dieses Kapitels erwahnt, fithrt Abaelard Hierony-
mus an, um Trost fiir sich selbst zu erreichen, ebenso wie er sein eigenes Bei-
spiel zum Trost anbietet. Das Vergleichen wird von ihm selbst als Méglichkeit
angefithrt, um Trost aus dem Betrachten eines analogen Falles zu gewinnen.
Auch seiner eigenen tréstenden Erwihnung von Hieronymus, der auch Unge-
rechtigkeit und Verleumdung ertragen musste, war vermutlich ein Vergleich
vorausgegangen — auch wenn es schwierig ist, den Vergleichsvorgang selbst
zu belegen. In einem zweiten Beispiel aber zieht Abaelard den Vergleich ex-
plizit, wenn er noch einmal seine Ahnlichkeit mit der als Kirchenvater her-
ausragend positionierten Figur des Hieronymus anfiihrt.

Im Laufe seiner Erzihlung nach seiner Kastration und seinem Eintritt in
ein Kloster griindete Abaelard eine Einsiedelei, sah sich aber auch hier An-
feindungen ausgesetzt. So begriindet er seine Entscheidung, die Wahl zum
Abt eines bretonischen Klosters anzunehmen: »So hat mich die Niedertracht

37 P v.Moos: Abaelard, Heloise und ihr Paraklet (Anm. 2), S. 246-254.

38 Ebd.,S. 241

39  F-). ARLINGHAUS: Petrus Abaelardus als Kronzeuge der Individualitit im 12. Jahrhun-
dert? (Anm.14), S.183-184.

40  Er wurde 1128 zum Abt des Klosters gewahlt und floh 1133 nach Sankt Gildas. In die-
se Zeitspanne fallt ungefihr auch die Griindung des eigenstandigen Nonnenklosters
Paraklet.

https://dol.org/10:14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. Access



https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich

der Franken nach Westen ins Exil geschickt, wie einst Hieronymus die Nie-
dertracht der Rdmer nach Osten.«* Bereits der Aufbau des Satzes, der den
Neid (»inuidia«) gewissermafien vor die Klammer zieht, macht die Paralle-
lisierung, die dieser Analogie zugrunde liegt, deutlich: Beide Minner sind
Neid ausgesetzt, Abaelard erfihrt diesen durch die Franken (»Francorum),
Hieronymus durch die Rémer (»Romanumc«). Der Ausgang ist ebenso parallel
zu sehen, beide werden vertrieben (»expulit«), jeweils in eine geographische
Richtung (»ad Occidentems, »ad Orientem«). Dabei erhilt die Ausfithrung
iiber die beiden geographischen Angaben eine Art Symmetrie.

Zu beachten ist, dass die beiden Schliisselworter invidia und expellere nur
einmal in der Formulierung vorkommen und somit jeweils fiir Abaelard und
Hieronymus gleichermafien gelten. Hier wird also eine Ubereinstimmung des
Vorgangs vorgefithrt, auch wenn sich der Ausgang geographisch mit West
und Ost unterscheidet. Dieser Unterschied wird hier jedoch weder ausgefiihrt
noch analysiert. Viel stirker wird durch den Aufbau also die Gemeinsamkeit
betont: Das Verhaltnis von Abaelard zu den Franken ist gleich dem Verhiltnis
von Hieronymus zu den Rémern. Abaelard und Hieronymus werden hier zu
Objekten desselben Subjekt-Pridikat-Paares (>der Neid vertreibtq), wobei die
Spezifikationen (-Franken und Westen« vs. >Romer und Osten<) jeweils nur
erliuternd angefiigt sind. Die Analogie, wie sie Abaelard hier formuliert hat,
zeigt also ganz eindeutig die Gleichheit der Verhiltnisse a:b und c:d:

[Abaelard:Franken = Hieronymus:Romer].

Das Verhiltnis Abaelard-Hieronymus wird dabei zwar nicht als differenzlos
dargestellt — schlieflich wird der eine nach Osten, der andere nach Westen
vertrieben — aber es erfolgt keine Bewertung oder Betonung dieser Differenz
durch einen Vergleich. Viel stirker wird erneut auf die Ahnlichkeit der Ver-
hiltnisse hingewiesen.

Durch die Nutzung dieser Analogie, die ihn mit dem Kirchenvater und
Heiligen gleichstellt, gelingt es Abaelard demzufolge, das eigene Schicksal in
die christliche Heilsgeschichte einzuordnen** und sich in eine géttliche Ord-

41 »[Slicque me Francorum inuidia ad Occidentem sicut lheronimum Romanorum expulit
ad Orientem.« The Letter Collection of Peter Abelard and Heloise (Anm. 3), S. 94f.

42 Auf die Verzahnung der Gegenwart mit der heilsgeschichtlichen Zeit im Mittelalter
weisen auch Miriam Czock und Anja Rathmann-Lutz hin: »[IJm mittelalterlichen Den-
ken ist die eigene Gegenwart mit biblischen Denkfiguren typologisch verzahnt und
somit die weltliche mit der offenbarten, heilsgeschichtlichen Zeit verbunden.« Miri-

https://dol.org/10:14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. Access

127


https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Lena Gumpert

nung, in >Gott und die Welt< hineinzuschreiben. An diesem Quellenzitat wird
auch deutlich, welche Macht eine solche Analogie beinhaltet und entfalten
kann.* Sie ist nicht nur besonders michtig, sondern auch naheliegend: Das
>Erinnern< an eine Analogie, das »Aufzeigen« typologischer Ahnlichkeiten und
die Evokation analogischer Beziige rekurriert auf eine kulturelle »Denkge-
wohnheit«*. Nicht nur aufgrund dieser Denkgrundlagen ist nicht ohne Wei-
teres davon auszugehen, dass die Analogie in Verbindung mit dem Verglei-
chen steht — dass ein Vergleichen etwa der Analogie vorausgehen wiirde.

Foucault selbst hat das »Gewimmel der Ahnlichkeiten«* angefiihrt, die als
eine flichendeckende Bezugnahme und zeichenhafte Verwobenheit aller Ge-
genstinde innerhalb einer kosmischen und géttlichen Ordnung zu verstehen
ist. Die vorgefithrte Verbindung von Abaelard und Hieronymus kann somit
schon fast als zeichenhafte Uberblendung gelesen werden. An dieser Stel-
le wird eben nicht nur eine Entscheidung eingeordnet und legitimiert, die
Gleichheit Abaelards mit einer so wichtigen Figur (in einem Aspekt) vorge-
fihrt, sondern damit auch eine Relationierung aufgezeigt. Der Figur des Hie-
ronymus kommt nicht nur eine besondere Stellung innerhalb der christlichen
Welt zu, als Kirchenvater steht er auch in einer besonderen Nihe zu Gott. Die
in der Analogie maflgebliche Gleichartigkeit lisst hier die Differenz (der eine
geht durch die Franken vertrieben nach Westen, der andere durch die Romer
nach Osten) in den Hintergrund treten; statt eine Operation des Vergleichens
zu vollziehen, hat die Ordnung der Ahnlichkeiten die Ubereinstimmung be-
reitgestellt — sie vorab bereits behauptet und erwiesen. Die Praxis des Ana-
logisierens lisst Abaelards Relationierung mit Hieronymus deshalb lediglich
als ein Mittel erscheinen, sich selbst in dieser Ordnung von Ahnlichkeiten ge-
nauer zu positionieren: in einer noch gréfieren Nihe zu Gott.

Dariiber hinaus beinhaltete das Aufzeigen solcher Analogien mit christli-
chen Persénlichkeiten und Autorititen eine eminent gesellschaftliche Dimen-

am Czock/Anja RATHMANN-LUTZ: ZeitenWelten —auf der Suche nach den Vorstellungen
von Zeit im Mittelalter. Eine Einleitung, in: Miriam Czock/Anja RATHMANN-LUTZ (Hg.),
ZeitenWelten. Zur Verschrinkung von Weltdeutung und Zeitwahrnehmung 750-1350,
KéIn/Weimar/Wien 2016, S. 9-26, hier S.17.

43 Eineausfithrliche Auseinandersetzung mit Analogien in vormodernen autobiographi-
schen Texten bietet auch Franz-Josef Arlinghaus im Kapitel Il.

44 Zum Begriff -Denkgewohnheit< vgl. Cerhart von GRAEVENITZ: Mythos. Zur Geschichte
einer Denkgewohnheit, Stuttgart 1987, S. XVI-XXIII.

45 M. FoucaulT: Die Ordnung der Dinge (Anm. 27), S. 56.

https://dol.org/10:14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. Access



https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich

sion. Denn die Analogie kann auch umgedreht werden:* Somit ist nicht nur
das Verhiltnis von Abaelard zu den Franken dem von Hieronymus zu den R6-
mern dhnlich, sondern auch das von Hieronymus zu den Rémern dem von
Abaelard zu den Franken. Hier gibt es also keine zeitliche oder historische
Einschrinkung — zumindest auf struktureller Ebene der Analogie nicht. Aber
auch im sonstigen Kontext finden sich keine Hinweise auf eine Temporali-
tit der Analogie oder der Protagonisten. Hieronymus scheint fiir Abaelard als
Ziel einer Relationierung zur Verfiigung zu stehen, ohne dass der zeitliche
Abstand diskutiert werden muss. Die Verhiltnisse des Hieronymus kénnen
hier nicht nur als denen des spiter geborenen Abaelard dhnlich angesehen
werden, die historische Distanz spielt in beide Richtungen keine erwihnens-
werte Rolle.*’ Fiir Abaelard ist es nicht notwendig, fiir Analogien oder auch
Vergleiche — wie das nichste Beispiel zeigen wird - den zeitlichen Rahmen
der Relationierungsvorginge zu erwihnen oder auf mogliche Schwierigkeiten
beim Vergleichen einzugehen, die aufgrund von viel (oder wenig) vergangener
Zeit vorhanden sein konnten. Dass aber zeitliche Dimensionen fiir Abaelard
durchaus eine Rolle spielen konnten, zeigt sich an Stellen, an denen er sie fir
sein eigenes Leben anwendet.*®

46  Ebd.,S.s1.

47  Aufihrer>Suche nach den Vorstellungen von Zeit im Mittelalter« nutzen Miriam Czock
und Anja Rathmann-Lutz das Konzept der>breiten Gegenwart<nach Hans-Ulrich Gum-
brecht, M. Czock/A. RATHMANN-LUTZ: ZeitenWelten — auf der Suche nach den Vorstel-
lungen von Zeit im Mittelalter (Anm. 42). Zusammenfassend formulieren sie: »Als ver-
schachtelte Zeitschichten, die sich an- und iiberlagern, aufbrechen und gegeneinan-
der verschieben, lassen sich Zeitkonzepte des frithen und hohen Mittelalters also am
besten beschreiben.« Ebd., S. 26. Auch hier scheinen sich verschachtelte Zeitschichten
finden lassen, durch die Analogie wird es jedoch maéglich, Zeit nicht thematisieren zu
miissen.

48  Als Beispiel mochte ich dieses Zitat anfithren, in dem sich Abaelard mit seinem »frii-
heren<Hochmut auseinandersetzt: »Sed quoniam prosperitas stultos semper inflat, et
mundana tranquillitas uigorem eneruat animi et per carnales illecebras facile resoluit,
cum iam me solum in mundo superesse philosophum estimarem, nec ullam ulterius
inquietationem formidarem, frena libidini cepi laxare, qui antea uixeram continentis-
sime. Et quo amplius in philosophia uel sacra lectione profeceram, amplius a philoso-
phis et diuinisimmunditia uite recedebam.« The Letter Collection of Peter Abelard and
Heloise (Anm. 3), S. 22. (»Aber der Erfolg macht térichte Leute immer hochmiitig. Welt-
liches Zufriedenheitsgefithl schwacht die Kraft des Geistes und kann sie durch sexuel-
le Verlockungen leicht untergraben. Und da ich mir schon einbildete, der einzige noch
existierende Philosoph auf der Welt zu sein, und keine Erschiitterungen mehr fiirch-
tete, begann ich, die Zligel der sexuellen Lust lascher zu fithren — bislang hatte ich du-

https://dol.org/10:14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. Access

129


https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Lena Gumpert

Im Rahmen einer Inklusionsindividualitit bedeutet die Herstellung ei-
ner Relationierung zu einer anderen - vielleicht sogar wichtigen — Person,
dass die eigene Position dadurch jeweils rerschriebens, gefestigt oder verin-
dert werden kann. Dabei ist die Perspektive des Verhiltnisses zur Gesellschaft
zentral, denn durch den fremdreferenziellen Beschreibungsmodus der Inklu-
sionsindividualitit ist diese Relation von besonderer Bedeutung.

Die verschiedenen Beispiele, die sich bereits in der Historia calamitatum
finden lassen, machen deutlich, dass fiir Abaelard das Denken in Exempeln,
Analogien, Parallelsetzungen und Vergleichen charakteristisch und nahelie-
gend war. Ein weiteres Beispiel ist der im 12. Jahrhundert verehrte Origenes,*
den Abaelard zur Legitimierung einer Entscheidung nutzt: Abaelard erliu-
tert, er habe sich ebenso wie »Origines, der gréfte christliche Philosoph«*®
(»summon Christianorum philosophorum Origenem«) dazu entschieden, sei-
ne Schiiller*innen zur >wahren Philosophie« (»uere philosophie«) zu fithren —
im christlichen Sinne ist hiermit die Theologie gemeint.” Origenes wird dar-
tiber hinaus Adressat einer Relationierung, bei der deutlich wird, dass fiir
Analogien und Vergleiche zwar eine Funktionsahnlichkeit festgestellt werden
kann, Vergleichen allerdings in einem Punkt als leistungsfihiger erscheint:
im Umgang mit Differenz.

Rerst enthaltsam gelebt. Meine Leistungen auf den Gebieten der Philosophie und der
Theologie waren betrachtlich; umso grofier war die Diskrepanz, die sich zwischen mir
und den Philosophen und Theologen angesichts meines schmutzigen Lebenswandels
auftat.« D.N. HassEe (Hg./Ubers.): Abaelards >Historia calamitatum« (Anm. 3), S.17.)

49  Origenes war zwar bereits zu seinen Lebzeiten nicht unumstritten, doch erfuhr seine
Verbreitung im12.Jahrhundert eine Bliitezeit. So machte sich beispielsweise Bernhard
von Clairvaux seine Grundideen zu Eigen. Hermann Josef SIEBEN: Art. Origines, in: Le-
xikon des Mittelalters, Band 6, Stuttgart [1997-11999, Sp. 1455-1456.

50 D.N.HassE (Hg./Ubers.): Abaelards >Historia calamitatum«< (Anm. 3), S. 43.

51 »[S]ed de his quasi hamum quendam fabricaui quo illos philosophico sapore inescatos
ad uere philosophie lectionem attraherem, sicut et summum Christianorum philoso-
phorum Origenem consueuisse Hystoria meminit ecclesiastica«, The Letter Collection
of Peter Abelard and Heloise (Anm. 3), S. 52. (»Ich habe sie auch nicht ganz aufgege-
ben, sondern aus ihnen einen Koder geformt, um diejenigen, die sich durch philoso-
phischen Duft anlocken lief3en, zur Lektiire der wahren Philosophie zu bringen. Orige-
nes, der grofite christliche Philosoph, hat es dhnlich gemacht, wie in der >Kirchenge-
schichte« berichtet wird.« D.N. Hasse (Hg./Ubers.): Abaelards >Historia calamitatum<
(Anm. 3), S. 43.) Das Lob »summum Christianorum philosophorum Origenem« findet
sich haufiger in den Briefen und der Regel, die auch zum Korpus gehért, siehe The
Letter Collection of Peter Abelard and Heloise (Anm. 3), S. 53, Fn. 116.

https://dol.org/10:14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. Access



https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich

Grundlage des sich anschlieRenden Vergleichens ist eine weitere Gemein-

samkeit der beiden Minner, die darin besteht, dass sie beide kastriert wur-

den. Auch lange nach seiner Kastration, so berichtet Abaelard, sei ihm nach-

gesagt worden, er habe die Nihe zu Heloise und ihren Nonnen gesucht, nicht

um sie zu unterstiitzen beziehungsweise fir sie zu predigen, sondern aus

Sinneslust. Er sucht nicht nur Trost in dem Wissen, dass Ahnliches auch Hie-

ronymus vorgeworfen wurde, sondern stellt dagegen auch heraus, dass Eu-

nuchen >schon immer« als am geeignetsten fiir die Betreuung von Frauen ge-

sehen wurden.

»Solche Menschen [Eunuchen] habenimmerschon bei ehrbaren und anstan-
digen Frauen besonders viel Ansehen und Vertrauen genossen, weil bei ih-
nen der Verdacht unmoralischer Absichten denkbar fern lag. Um ihn véllig
auszurdumen, hat Origines, der gréfite Philosoph der Christen, selbst Hand
an sich gelegt, da er mit der religiésen Unterweisung auch von Frauen be-
schaftigt war, wie das sechste Buch dersKirchengeschichte<berichtet. Ich war
allerdings der Meinung, dafs mir die gottliche Barmherzigkeitin diesem Fall
gewogener war als ihm. Origines hat, wie man meint, wenig Uberlegt ge-
handelt und daher eine betrichtliche Schuld auf sich geladen. Bei mir war
es eine fremde Schuld, welche die Handlung ausfiihrte, mit der Folge, da
ich fiir ganz dhnliche Aufgaben wie die des Origines frei gemacht wurde. Au-
Rerdem war die Strafe weniger schlimm, da sie schnell und tiberraschend
vollzogen wurde, mitten im Tiefschlaf, so daf ich beinahe keinen Schmerz
splirte, als sie Hand an mich legten. Dafiir, dafd ich damals vielleicht weniger
an der Wunde zu leiden hatte, mufd ich jetzt umso langer das iible Gerede
ber mich ertragen: Der Niedergang meines Ansehens qualt mich mehr als
der kérperliche Verlust [..]«.*

52

D.N. HASSE (Hg./Ubers.): Abaelards >Historia calamitatum< (Anm. 3), S. 85-87. »Tales
quippe semper apud uerecundas et honestas feminas tanto amplius dignitatis et fa-
miliaritatis adepti sunt quanto longius ab hac absistebant suspitione. Ad quam qui-
dem penitus remouendam maximum illum Christianorum philosophum Origenem,
cum mulierum quoque sancte doctrine intenderet, sibi ipsi manus intulisse Ecclesiastice
Historie liber sextus continet.[..] Putabam tamen in hoc mihi magis quam illi diuinam
misericordiam propitiam fuisse, ut quod ille minus prouide creditur egisse atque inde
non modicum crimen incurrisse, id aliena culpa in me ageret ut ad simile opus me liber-
um prepararet, ac tanto minore pena quanto breuiore ac subita ut, oppressus sompno
cum mihi manus inicerent, nichil pene fere sentirem. Sed quod tunc forte minus per-
tuli ex uulnere, nunc ex detractione diutius plector; et plus ex detrimento fame quam

https://dol.org/10:14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. Access



https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Lena Gumpert

Hier wird also nicht nur auf die Gemeinsamkeit der Kastration hingewie-
sen, sondern es wird auch verglichen. Die comparata sind Vorgang und Folgen
der Kastration bei Origenes (also comparatum A) und Vorgang und Folgen der
Kastration bei Abaelard (also comparatum B). Das tertium comparationis ist die
Barmbherzigkeit Gottes (»diviniam misericordiam«/divinia misericordia). Dabei
handelt es sich bei diesem Vergleichen um einen mehrstufigen Vergleich, bei
dem das tertium comparationis mehrere Unterkriterien erhilt, fir die jeweils
Vergleiche vollzogen werden: Wie viel Schuld jeweils bei den >Erleidenden<
selbst lag (mit dem tertium Schuld); zu welchem Ergebnis der Vorgang gefiihrt
hat (mit dem fertium Nutzen); wie qualvoll der Vorgang war (mit dem terti-
um Qual); welche Folgen fir Ansehen und Ehre der Vorgang hatte (mit dem
tertium Ehre).

Das Ergebnis dieses mehrstufigen Vergleiches ist eindeutig und auch zu
Beginn bereits klar: Abaelard wurde in grofierem Mafie gottliche Barmherzig-
keit zuteil, denn der Ablauf seiner Kastration wird hier als Zeichen gottlicher
Gnade vorgefithrt. Dass dieser Vergleich von grofRer Bedeutung fiir Abaelard
war, ist daran erkennbar, dass er die Thematik im fiinften Brief noch einmal
aufnimmt.”

Bei diesem komplexen Vergleichsvorgang wird deutlich, dass Abaelard -
indem er sich vergleicht — nicht nur die Relationierung exponiert und sich
iber eine mit Origenes geteilte Eigenschaft an diesen und damit an Gott
gleichsam >heranschreibtc, sondern Origenes sogar iibertreffen kann. Somit
erreicht er einerseits eine groflere Nihe zu Gott. Andererseits dient dieser
Vergleich zusammen mit dem Kontext auch der Einordnung seiner zunichst
als schamvoll und ehrverletzend beschriebenen Kastration.>* Die nicht mehr
gegebene Unversehrtheit seines Korpers wird von Abaelard wihrend seiner
Beschreibung des Ablaufs als Gefahr fiir sein Heil beschrieben.*® Durch den

ex corporis crucior diminutione.« The Letter Collection of Peter Abelard and Heloise
(Anm. 3), S.104, Kursivsetzung im Original.

53 Ebd,S.203.

54 Ebd,S. 44-47.

55  Nec me etiam parum confundebat quod, secundum occidentem legis litteram, tanta
sit apud Deum eunuchorum abhominatio ut homines, amputatis uel attritis testicu-
lis eunuchizati, intrare ecclesiam tanquam olentes et immundi prohibeantur«. Ebd.,
S. 46. (»Auch beunruhigte es mich sehr, dafl Eunuchen nach dem tétenden Buchsta-
ben des Gesetzes bei Gott auf grofle Abscheu stofien: Wer durch abgeschnittene oder
zerstorte Hoden Eunuch geworden ist, darf wie ein stinkender oder unreiner Mensch
die Kirche nicht mehr betreten.« D.N. Hasse (Hg./Ubers.): Abaelards >Historia calami-
tatum< (Anm. 3), S.39.)

https://dol.org/10:14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. Access



https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich

Vergleich mit Origenes gelingt es ihm aber, den Vorgang in die christliche
Heilsgeschichte einzuschreiben, indem er auf die traditionelle Verwendung
von Eunuchen zur Betreuung von Frauen hinweist und mit der Ausfithrung,
die das besonders hohe MaR an Barmherzigkeit bezeugt, das Gott ihm zuteil-
werden lasst. Es gelingt ihm hier also die zunichst als negativ beschriebene
Kastration positiv umzudeuten.

Diese Umdeutung findet nicht nur in diesem Vergleich statt, sondern bie-
tet dem Vorgang einen Hintergrund, denn auch in die von Hochmut zu De-
mut fithrende Erzahlung ist diese Umdeutung eingebaut: Hier wird Abaelard
durch Gott von der Wollust befreit.”® Aber ebenso wird in diesem Vergleich
sehr kleinschrittig, eben iiber mehrere Ebenen und tertia deutlich gemacht,
dass Abaelard fir diesen Vorgang und seine Folgen nicht Scham zu empfin-
den hat, da sich hier — auch in den einzelnen Schritten — Gottes besondere
Barmbherzigkeit ihm gegeniiber gezeigt hat. Von nicht zu unterschitzender
Bedeutung ist es, dass es sich eben um >den gréften der christlichen Philoso-
phen, Origenes<handelt, den Abaelard hier im Hinblick auf das iibergreifende
tertium comparationis ibertrifft. Hier findet eine Positionierung innerhalb des
gesellschaftlichen und heilsgeschichtlichen Geftiges statt. Indem er mehrstu-
fig vergleicht und somit verschiedene Dimensionen der erlittenen Kastration
durchliuft, gelingt es Abaelard, zu zeigen, dass Gott ihm mehr Barmherzig-
keit zukommen lief3 als der Autoritit Origenes. Dieses Vergleichen geht al-
so itber das Aufzeigen einer Relation, iiber Ahnlichkeit und Analogie hinaus.
Beim Vergleichen wird nicht nur Ahnlichkeit, sondern auch Differenz aufge-
zeigt und produktiv verarbeitet. Hierdurch wird es itberhaupt erst moglich
fiir Abaelard, Origenes zu iibertrumpfen.

Das Vergleichen umfasst in diesem autobiographischen Text demnach
mehr als die Vorfithrung einer Relation und die Praxis des Analogisierens.
Durch die Profilierung nicht nur der Ahnlichkeit, sondern auch der Differenz
kénnen zugleich mehrere Vergleichshinsichten variiert und mobilisiert wer-
den. Analogie und Vergleich sind demnach zwei unterschiedliche Formen au-

56  Hierzu F-J. ARLINGHAUS: Petrus Abaelardus als Kronzeuge der Individualitit im 12.
Jahrhundert? (Anm.14), S.185-186. »Cum igitur totus in superbia atque luxuria labo-
rarem, utriusque morbi remedium diuina mihi gratia licet nolenti cotulit.« The Let-
ter Collection of Peter Abelard and Heloise (Anm. 3), S. 22. (»Ich war an Hochmut und
Wollust schwer erkrankt und daher verabreichte mir die géttliche Gnade eine Medizin
gegen beide Krankheiten, obwohl ich das nicht wollte: zuerst gegen die Wollust, spa-
ter gegen den Hochmut.« D.N. Hasse (Hg./Ubers.): Abaelards >Historia calamitatum«
(Anm. 3),S.17)

https://dol.org/10:14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. Access

133


https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Lena Gumpert

tobiographischer Relationierung, wobei dem Sich-Selbst-Vergleichen in die-
sem Fall ein weitaus grofierer Spielraum zukommt: die Moglichkeit, sich -
abhingig vom fertium — als gut oder noch besser (hier in Bezug auf die Barm-
herzigkeit Gottes) oder in grofRerer Nahe zu Gott darzustellen oder diese Po-
sitionierung durch das Vergleichen erst performativ zu vollziehen.

Guibert von Nogent

Die Moglichkeiten, sich zu relationieren, sind mit dem Vergleichen bezie-
hungsweise dem Analogisieren noch nicht erschopft, wie sich in einem wei-
teren autobiographischen Text des 12. Jahrhunderts zeigt: Guiberts von No-
gent (um 1055 — um 1125) auf Mittellateinisch verfasster Text, der unter ande-
rem als De Vita Sua Sive Monodiarum Libri Tres — oder auch Monodiae — bekannt
ist.”” Guibert von Nogent, vermutlich um 1055 in oder nahe Clermont-en-
Beauvaisis geboren,*® hat diesen Text als Abt des Klosters Nogent-sous-Coucy
nahe Laon geschrieben. In seinen Monodiae beschreibt er, wie er als Halbwai-
se mit einer sehr gottgefilligen Mutter aufwuchs und von einem strengen
Grammaticus unterrichtet wurde. Ebenso berichtet er davon, bereits vor sei-
ner Geburt von seinem Vater fir ein Leben als Kleriker versprochen worden
zu sein, wobei dies im Verlauf des Textes in Frage gestellt wird und von Gui-
bert sneu« entschieden werden muss. Ab ungefihr 1068 war er Monch in der
Abtei Staint-Germer-de-Fly. Mit etwa 50 Jahren wurde er zum Abt des Mari-
enklosters Nogent-sous-Coucy gewihlt. Um 1124/1125 ist Guibert gestorben.
Guiberts Monodiae enthalten zunichst eine Erzihlung seines Lebens bis
zur Abtwahl, die durchsetzt ist von thematisch passenden Erzihlungen ex-
empelhaften Charakters. Darauf folgen Abschnitte zum Kloster Nogent-sous-
Coucy und seiner Abte sowie zu den Bischéfen von Laon und dem Aufstand in
dieser Stadt, neben einigen kleineren Passagen iiber Guibert selbst nach sei-
ner Wahl zum Abt. Die nicht direkt lebensbeschreibenden Abschnitte des Tex-
tes sind ebenfalls wichtige Bestandteile fiir den autobiographischen Schreib-
modus des Textes, den Guibert von Nogent selbst in einem anderen Werk als

57 Eine deutsche Ubersetzung des Textes liegt vor von Elmar Wilhelm, GuIBERT vON No-
GENT: Die Autobiografie. hg. und eingel. von Walter Berschin, iibers. und kom. von
Elmar Wilhelm (Bibliothek der Mittellateinischen Literatur 10), Stuttgart 2012.

58  Fur die biographischen Angaben siehe Walter BERSCHIN: Einleitung, in: GUIBERT VON
NocGeNT: Die Autobiografie (Anm. 57), S. IX-XIX.

https://dol.org/10:14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. Access



https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich

Monodiae bzw. libri monodiarum bezeichnet.”® Der Text nutzt eine auf Augus-
tinus zuriickgehende Betonung der Unmittelbarkeit des Ichs zu Gott,*® um
die Siindhaftigkeit von Guiberts Existenz zu erzihlen. Der Text wechselt zwi-
schen Bericht und Deutung und ist mit seiner Ausrichtung auf Guiberts Ein-
setzung zum Abt von Nogent auf die Konstruktion einer spezifischen Wirk-
lichkeit hin zu lesen.®

Als wichtiges Grundmuster der Erzahlung kann dabei die Notwendigkeit
gesehen werden, dass Guibert sich auf dem Weg zum - echten - Ménchtum
immer wieder explizit dafiir entscheiden muss. So wurde er zwar bereits vor
seiner Geburt vor Gott fiir ein kirchliches Leben bestimmt, aber diese — nicht
von ihm selbst getroffene — Entscheidung wird zunichst in Frage gestellt und
muss durch ihn persénlich bestitigt werden. Auch nachdem er das strenge
Leben als Monch gewihlt hat, bedarf es immer wieder Entscheidungen. Das
passt sehr gut in die theologische Diskussion des 12. Jahrhunderts, welche
die Bedeutung des eigenen Willens fir die Ausfithrung religiéser Handlun-
gen betonte.®* Die Entscheidungen muss er treffen, um ein besserer Ménch
zu werden und um dem Ideal der Frommigkeit zu entsprechen, welches am
Anfang des Textes ausgegeben wird.® Typisch fiir den Text sind in diesem

59  ZurBezeichnungsiehe ebd., S. IX. Sowohl die franzésische als auch die deutsche Uber-
setzung wurden als >Autobiographie« veroffentlicht, was auf die besondere Anzie-
hungskraft dieser Bezeichnung hinweist. Vgl. GUIBERT DE NOGENT: Autobiographie.
Introducion, édition et traduction par Edmond-René LABANDE (Classique de I'histoire
de France au moyen age), Paris 1981. Bei dieser lateinisch-deutschen Doppeledition
handelt es sich um die giiltige Textausgabe fiir den lateinischen Text, wenn auch El-
mar Wilhelm darauf hinweist, dass sie nicht problemlos ist, Elmar WILHELM: Anmer-
kungen des Ubersetzers, in: GUIBERT VON NOGENT: Die Autobiografie (Anm. 57), S. XX-
XXV, hier S. XX-XXI. Vgl. auch Christian KIENING: Regimen corpusculi oder Die Korper
und Zeichen des Guibert de Nogent, in: Jan-Dirk MULLER/Horst WENZEL (Hg.), Mittel-
alter. Neue Wege durch einen alten Kontinent, Stuttgart/Leipzig 1999, S. 63-80, hier

S. 66.
60 Ebd,S. 67.
61  Ebd.

62  John vanENGEN: The Twelfth Century: Reading, Reason, and Revolt in a World of
Custom, in: Thomas F. X. NoBLE/John van ENGEN (Hg.), European Transformations.
The Long Twelfth Century (Notre Dame Conferences in Medieval Studies), Notre Dame
2012, S.17-44, hier S. 35.

63 »lch stindige also bestindig und kehre, wahrend ich siindige, doch immer wieder zu
Dir [Gott] zuriick; ich fliehe vor der Frommigkeit oder verlasse sie; wenn ich dann zu
ihr zuriickeile, wird sie ihr Wesen verlieren?« GUIBERT VON NOGENT: Die Autobiografie
(Anm. 57), S. 4. »Semper ergo peccans et inter peccandum semper ad te rediens, an pii

https://dol.org/10:14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. Access

135


https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Lena Gumpert

Zusammenhang auch die verschiedenen Vorbilder, die Guibert auf mehreren
Ebenen fir sich anfiihrt. Direkt zu Beginn wird deutlich, dass fiir das auto-
biographische Schreiben selbst Augustinus und dessen Confessiones als Muster
dienten. Auch Guiberts Mutter erscheint immer wieder als Ideal einer christ-
lich-frommen, also gottgefilligen Lebensfithrung, die Guibert in der Diffe-
renz zu seiner eigenen >Schlechtigkeit« als Vorbild anfiihrt.

Auch andere Personen werden in eine dhnliche Relation zu dem autobio-
graphischen Ich gesetzt, etwa Anselm von Canterbury, den Guibert als Meis-
terfigur einfithrt. Wahrend Guibert seine Grundausbildung durch einen nicht
benannten Grammaticus erhalten hat,® beschreibt er einen Unterricht ganz
anderer Qualitit, den er durch Anselm erfuhr. Nach seinem Eintritt ins Klos-
ter, fir den sich Guibert noch als Jugendlicher entschied, beschreibt er, wie
er auf Abwege geriet. So habe er sich mit erotischer Dichtung beschiftigt
und mit dieser, die er teilweise selbst verfasste, Lob und Anerkennung ge-
sucht.® In dieser Lebensphase, so erliutert er, wandte er sich auf Anraten
seiner Lehrer der Schrift zu — was auch den Umgang mit den Schriften kirch-
licher Autorititen bedeutete. Besonderen Anreiz habe er hier durch Anselm
von Canterbury erhalten:

»lch war noch ganz Kind, unvollkommen vom Lebensalter her und von der
geistigen Entwicklung; doch nahm er sich vor, mich in grofler Anstrengung
zu lehren, wie ich mein inneres Leben fiihren sollte, wie ich die Gesetze der
Vernunft fiirdie Lenkung meinesjungen Kérpers anwenden sollte. [...] Er lief
mich so grofziigig an seiner Bildung teilhaben und bemiihte sich mit sol-
chem Eifer darum, dass es schien, ich sei der einzige und einzigartige Grund
seiner haufigen Besuche.«*’

fugax, piumve deserens, cum ad pietatem recurrero, perdet pietas quod est et, etiam
offensione multiplici obruta, invenietur insolens?« GUIBERT DE NOGENT: Autobiogra-
phie (Anm. 59), S. 4.

64 Vgl beispielhaft GuIBERT vVON NOGENT: Die Autobiografie (Anm.57), S. 7,9, 11, 26f, 40f,
44, 49, 50, 61f., 72, 82.

65 Ebd., S.14-23. Laut Jay Rubenstein erwdhnt Guibert den Namen seines Lehrers Solo-
mon in De virginitate. Jay RUBENSTEIN: Guibert of Nogent. Portrait of a Medieval Mind,
New York/London 2002, S.18.

66  GUIBERT VON NOGENT: Die Autobiografie (Anm. 57), S. 66-68.

67 Ebd., S.69.»Qui cum in prioratu praelibati coenobii adhuc ageret, suae me cognitio-
ni ascivit et omnino puerulum, et in summa et etatis et sensus teneritudine positum,
qualiter interiorem meum hominem agerem, qualiter super regimine corpusculi ratio-
nis jura consulerem, multa me docere intentione proposuit. Qui ante abbatiam, et in
abbatia positus, cum ad Flaviacense, in quo eram, monasterium familiarem religionis

https://dol.org/10:14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. Access



https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich

Dabei erhilt Guibert Unterweisung in die Unterteilung des Geistes und in die

Unterscheidung zwischen dem >Willen< und dem >Verlangens.

»Allerdings steht fest, dass er [Anselm] diese Einsichten nicht aus sich hatte,
sondern aus gewissen Handbiichern, die diese Dinge aber nicht so deutlich
behandelten. Danach begann ich selbst, seine Uberlegungen mit dhnlichen
Kommentaren nachzuahmen, so gut ich konnte, und die Heiligen Schrif-
ten mit grofdem Scharfsinn daraufhin zu durchsuchen, was im anthropolo-
gischen Sinn mit diesen Gedanken tibereinstimmte.«®

Anselm wird hier als Meister prisentiert, Guibert als sein Schiiler. Die Meis-

ter*in-Schiiler*in-Beziehung im mittelalterlichen Europa war nicht nur ge-

pragt von der Vermittlung inhaltlichen Wissens, sondern auch — und auch

nicht davon trennbar — von einem Wissen, das die Lebensfithrung und den
eigenen Kérper® betraf. Denn die Befihigung zu einem tugendhaften Le-
ben machte den*die Schiiler*in erst bereit und fihig, gottliche Weisheit zu
empfangen.” In den Beziehungen war es wichtig, dass die Meister*innen

wiederum Schiiler*innen vorangegangener Meister*innen waren — eine tra-

dierte Meinung oder Einsicht konnte genau durch diese Uberlieferung an Au-

toritit gewinnen.” In dieser Beziehung verband Schiiler*in und Meister*in

68

69
70

71

et doctrinae suae gratia haberet adventum, adeo sedule mihi eruditionis indulgebat
beneficia, tanta ad id elaborabat instantia, ut unica ac singularis sui ad nos adventus
et frequentationis ego viderer solus esse causa.« GUIBERT DE NOGENT: Autobiographie
(Anm. 59), S.140.

GUIBERT VON NOGENT: Die Autobiografie (Anm. 57), S. 69-70. » Super quo sensu cum
quaedam evangelica capitula mihi disseruisset, cum primum quidem quid inter velle
et affici distaret luculentissime aperuisset, quae tamen non ex se, sed ex quibusdam
contiguis voluminibus, at minus patenter quidem ista tractantibus eum habuisse con-
staret, coepi postmodum et ego ejus sensa commentis, prout poteram, similibus ae-
mulari et ubique scripturarum, si quid istis moraliter arrideret sensibus, multa animi
acrimonia perscrutari.« GUIBERT DE NOGENT: Autobiographie (Anm. 59), S.140.

Zu Guiberts Korperlichkeit vgl. C. KIENING: Regimen corpusculi (Anm. 59).

Zur mittelalterlichen Meister*in-Schiller*in-Beziehung vgl. Sita STECKEL: Kulturen des
Lehrens im Frith- und Hochmittelalter. Autoritat, Wissenskonzepte und Netzwerke von
Gelehrten (Norm und Struktur 39), Kéln/Weimar/Wien 2011. Sita STECKEL: Von der
Schule des Herrn zur Schule des Antichrist. Grundformen und Umbriche der Meister-
Schiiler-Beziehung im westeuropdischen Mittelalter vor und nach 1100, in: Jeong-hee
LeEe-KaLIscH/Almut-Barbara RENGER (Hg.), Meister und Schiler — Master and Discip-
le. Tradition, Transfer, Transformation (Studies of East Asian Art History 3), Kromsdorf
2016, S. 325-338. Zum Korper des Schiilers, S. 330.

Ebd., S.331.

https://dol.org/10:14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. Access

137


https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Lena Gumpert

traditionell nicht nur eine enge Beziehung, weil ein tugendhaftes Leben ei-
ne notwendige Bedingung fiir das angestrebte Leben war, sondern der*die
Meister*in erschien vielmehr als Imitationsideal fiir den*die Schiiler*in.” Im
12. Jahrhundert, so Sita Steckel, habe sich diese Beziehung bzw. das Konzept
dieser Beziehung jedoch verindert und die Meister*innen wurden langsam
kritisierbar.”

Guibert fithrt an dieser Stelle vor, wie Anselm von Canterbury als sein
Meister fungiert. Diese Beziehung muss von Guibert erst herbeigeschrieben
werden, denn Anselm ist nicht sein einzig méglicher und auch nicht sein na-
heliegendster Meister, da das Zusammenleben eigentlich eine Voraussetzung
firr die Meister*in-Schiiler*in-Beziehung ist.”* Demnach wire etwa sein Abt
als Meister naheliegender gewesen. Guibert gelingt es hier jedoch, durch Be-
schreibung der Beziehung und das Aufrufen bekannter Konzepte, die sehr
enge Relation zu Anselm von Canterbury darzulegen — ohne einen expliziten
Vergleich durchfithren zu miissen.

Zunichst fithrt Guibert an, dass er eines Meisters bedurfte und auch noch
offen fiir eine solche Einflussnahme war, da er noch nicht entwickelt war —
eben noch wie ein Kind (»puerulum«). Anselm wollte ihn nun eine angemesse-
ne Lebensfithrung lehren - innerlich (»interiorem«) und duferlich (»regimine
corpusculi«). Beide Teilbereiche der Lebensfithrung werden durch eine Kon-
struktion zusammengehalten (»qualiter ... qualiter«), die gleichzeitig Unter-
schied und Zusammengehoérigkeit deutlich macht. Wenn Guibert darauf hin-
weist, wie »grofziigig« Anselm ihn an seiner Bildung teilhaben lisst, macht er
nicht nur deutlich, wie breit das vermittelte Wissen gewesen sein mag, er be-
tont auch die Beziehung, die dem Lehren zugrunde liegt. Die Beziehung wird
sogar noch stirker hervorgehoben, wenn Guibert vermutet, er selbst wire der
ausschlaggebende Grund fiir Anselms Besuche im Kloster gewesen. Hier wird
eine geradezu exklusive Beziehung vorgefiihrt, die Guibert vor allen anderen
Monchen des Klosters auszeichnet, denn er spielt auf die Vermutung an, dass
er der einzige Grund fuir Anselms Besuch sei. Guibert wird hier tiber seine ex-
klusive (und damit enge) Beziehung zu Anselm in Relation, Ahnlichkeit und
Differenz zur Gruppe der Monche bestimmt; dadurch gewinnt nicht nur die

72 »Der[*die] Schiiler[*in] hatte [im Friihmittelalter] zur seiner[*ihrer] Perfektionierung
das Vorbild des[*r] Meister[*in] zu imitieren und seine[*ihre] Lehre zu verinnerlichen.«
Ebd., S.330.

73 Ebd., besondersS. 331.

74  Ebd., S.330.

https://dol.org/10:14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. Access



https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich

Relation zum Meister eine andere Qualitit, Guibert selbst erhilt einen Vorzug
und positioniert sich an der Spitze einer bestimmten Gruppe.

An dieser Stelle macht Guibert aber auch klar, dass Anselm als Vorbild
fiir ihn diente, denn er itbernimmt seine Art der Schriftauslegung. Hier wird
also auch ein wichtiger Punkt auf dem Weg zum perfekten Monchsein bezie-
hungsweise Guiberts Befihigung zu einem Abt — und damit selbst zu einem
Meister — zu werden markiert. Interessanterweise findet diese Art der Vor-
bilditbernahme — oder auch Imitation — nicht direkt nach Guiberts Eintritt
ins Kloster statt. Besondere Relevanz bekommt diese Tatsache, wenn sie ei-
ner Schilderung gegeniibergestellt wird, die in unmittelbarer Nihe im Text
zu finden ist: Guibert erzihlt, wie seine Mutter, die lange den Wunsch hegte,
ins Kloster zu gehen, dort ankommt und wie unmittelbar darauf eine imitatio
folgt.”

»Sie kam also in das erwihnte Kloster, wo sie einer alten Frau im kloster-
lichen Gewand begegnete; da diese den Eindruck grofiter Frommigkeit
erweckte, unterwarf sie sich ihr wie ein Schiiler seinem Lehrer und zwang
sie, mit ihr zusammenzuleben. Sie zwang sie, sage ich; denn sie hatte mit
groftem Eifer dieses gemeinschaftliche Leben ausgewihlt, nachdem sie
den Charakter dieser Frau gepriift hatte. Daher begann sie Schritt fiir Schritt
die Strenge der alteren Frau nachzuahmen, [...] Sie bekannte fast taglich von
neuem ihre friiheren Siinden, weil sie wusste, dass dies der Beginn allen
Gutes sei; immer beschéftigte sich ihr Geist mit der Priifung ihrer fritheren
Handlungen; [..] immer priifte sie es vor dem Richterstuhl ihrer Vernunft
und brachte es dann zur Kenntnis eines Priesters, vielmehr durch diesen zur
Kenntnis Gottes. [..] Die sieben Bufdpsalmen hatte sie von der erwdhnten
alten Frau nicht durch Sehen, sondern durch Héren gelernt, die Psalmen,
die sie mit solchem Wohlempfinden, um es so auszudriicken, Tag und Nacht
wiederkiute, dass ihr Lied, erfiillt von Seufzen und Stéhnen, immer, mein
Gott, lieblich in Deinen Ohren klang.«’

75  Zur imitatio siehe auch das Kapitel I, S. 27f. und die Uberlegungen von Simon Siemia-
nowksi im Kapitel 1V, S.180.

76  GUIBERT VON NOGENT: Die Autobiografie (Anm. 57), S. 52-53. »Ad coenobium ergo illud
veniens, anum quandam in sanctimoniali habitu reperit quam, quia plurimam reli-
gionis speciem prae se ferebat, ad sibi cohabitandum, discipulari quadam exhibita ei
subjectione coegit ; coegit, inquam, cum ipsa ambientissime, expertis ejus moribus,
sodalitium tale collegerit. Coepit itaque pedetentim antiquioris illius feminae rigo-
rem imitari, victus parsimoniam sequi, pauperrima obsonia amplecti, consuetudinarii
stratus mollia fulcra rejicere, linteolo et stramine frumentario contenta dormire. Et

https://dol.org/10:14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. Access



https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Lena Gumpert

Wie bereits beschrieben, wird Guiberts Mutter als dufSerst fromm - im Sinne
von gottgefillig — eingefithrt, und dies wird besonders in Hinsicht auf ihren
Stand betont. Guibert erzihlt, dass sie sich schon lange gewiinscht hat, ins
Kloster zu gehen und dies schliefSlich umsetzte, als er zwélf Jahre alt war. Auf
ihre Ankunft im Kloster folgt unmittelbar eine imitatio, denn sie wahlt eine al-
te Frau, die einen frommen Eindruck macht, und lebt mit ihr zusammen, um
sie in ihrer frommen Lebensweise nachzuahmen (»imitari«). Guibert gelingt
es, hervorzuheben, dass seine Mutter sich bewusst entscheidet, zu imitieren
und auch die zu Imitierende genau auswahlt. Er fithrt aus, wie seine Mutter
ihr Vorbild auf kérperlicher und liturgischer Ebene nachahmte. Schlussend-
lich ist seine Mutter in der Lage so zu beten, dass der Priester, dem sie ihre
Siinden beichtete, zu einem unwichtigen Mittelsmann wird, denn seine Mut-
ter erreicht fast eine unmittelbare Verbindung zu Gott.

Hier kann sich Guibert also als Sohn einer Frau darstellen, die sehr nah
an Gott ist und sehr fromm lebt. Er kann damit allerdings auch eine Moglich-
keit vorfithren, im Kloster anzukommen und die Lebensart zu itbernehmen:
durch Imitation eines*r Meister*in. Die imitatio ist ein prominenter mittel-
alterlicher Weg, dhnlich zu werden. Dieser Weg wird ihm durch seine Mut-
ter zwar vorgefiihrt, er selbst geht ihn jedoch nicht. Seinen Meister findet er
erst spiter, nachdem er bereits Ménch war, aber die Lebensweise noch nicht
richtig angenommen hatte. Diese beiden Szenen, also die Schilderung der
Ankunft der Mutter und die oben geschilderte Nachfolge Anselms, werden

cum multa adhuc niteret specie, nullumque praetenderet vetustatis indicium, ad hoc
ipsa contendere, ut rugis anilibus ad cernuos defluxisse putaretur annos. Defluentia
ergo crinium, quae foemineis potissimum solent ornatibus inservire, crebro forcipe
succiduntur, pulla vestis et amplitudine insolita displicans, innumeris resarcitionibus
segmentata, prodebat, cum nativi coloris palliolo, et sutulari pertusuris incorrigibili-
bus terebrato, quoniam interius erat, cui sub tam inglorio apparatu placere gestibat.
Confessio igitur veterum peccatorum, quoniam ipsam didicerat initium bonorum, quo-
tidie pene nova cum fieret, semper animus ejusdem exactione praeteritorum suorum
actuum versabatur, quid virgo ineunte sub aevo, quid virita, quid vidua studio jam pos-
sibiliore peregerit, cogitaverit, dixerit semper rationis examinare thronum, et ad sacer-
dotis, imo ad Dei per ipsum cognitionem examinata deducere. Inde cum tantis vide-
res foeminam orare stridoribus, tanta spiritus anxietate tabescere, utinter operandum
cum dirissimis vix ullo modo cessarent deprecatoria verba singultibus. Septem poeni-
tentiales psalmos sub praefata anu, non videndo sed audiendo, didicerat, quos tam sa-
porose, ut sic dixerim, diebus ac noctibus ruminabat, ut nunquam suspiriis, nunquam
gemitibus in auribus tuis, Deus, suavissime resonans cantilena illa careret.« GUIBERT
DE NOGENT: Autobiographie (Anm. 59), S.102-104.

https://dol.org/10:14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. Access



https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich

verbunden durch die Erzihlung seiner eigenen Ankunft im Kloster, bei der er
jedoch noch nicht in den Orden eintritt und der keine unmittelbare Imitati-
on folgt.” Guibert fiigt diese unterschiedlichen Wege also hintereinander in
seiner Erzihlung ein, vergleicht allerdings nicht. Ob hier ein Vergleichen der
Wege angemessen ist, bleibt dem*r Rezipient*in”® {iberlassen — so scheint es.
Die Parallelisierung zweier Erzihlungen, zweier Wege und Szenen der imita-
tio ldsst sich also durchaus als Vergleichsangebot lesen — besonders vor dem
Hintergrund der Bedeutung, die der Imitation als Praxis des Ahnlichwerdens
zukam.

Wihrend es bei den beiden angefithrten Beispielen darum ging, sich in
sozialen Gefiigen (Kloster, Familie) zu positionieren oder diese fiir eine Po-
sitionierung zu nutzen, geht es im nichsten Beispiel darum, sich wihrend
seiner Kindheit von Spielkamerad“innen abzugrenzen und seine Zugehorig-
keit zum Moénchtum zu zeigen — allerdings aus Zwang, nicht aus freien Stii-
cken. In seiner Kindheit und wihrend des Unterrichts, den Guibert durch
den Grammaticus erfahren habe, habe er eine besondere Strenge erfahren —
gerade im Vergleich zu seinen Altersgenossen.

»[E]s schien, [der Grammaticus] verlange von mir nicht so sehr das Betra-
gen eines Klerikers als vielmehr das eines Monches. Denn wiahrend meine
Altersgenossen nach Belieben iiberall umherzogen und ihnen die Ziigel lo-
cker gelassen wurden wie es die Umstande ihres Alters erforderten, safd ich
da, im geistlichen Gewand und betrachtete die Scharen der spielenden Kin-
der wie ein abgerichtetes Tier.«®

In diesem kurzen Abschnitt finden miteinander verwoben zwei Abgleichun-
gen statt: einerseits das Betragen von Monchen und Klerikern und anderer-

77 GUIBERT VON NOGENT: Die Autobiografie (Anm. 57), S. 54-55. GUIBERT DE NOGENT: Au-
tobiographie (Anm. 59), S.108-110.

78  Esmachtsicherlich einen Unterschied, aus welcher Zeit die Rezipient*innen stammen.

79  GUIBERT VON NOGENT: Die Autobiografie (Anm. 57), S.18. »Sub se igitur constitutum
tanta puritate me docuit, ab insolentiis, quae/innasci primaevitatiilli solent, tanta sin-
ceritate cohibuit, ut me penitus a communibus ludis arceret, absque suo commeatu
nusquam abire permitteret, non cibum praeter domi sumere, non cujuspiam munus,
nisi licentia a se data, suscipere, nihil non temperanter, non in verbo, non in respectu,
non opere, agere, ut non clericatum, quin potius monachatum a me videretur exigere.
Nam cum aequevi mei passim ad libitum vagarentur, et eis debitae secundum tempus
facultatis frena paterent, ego, ab hujusmodi per sedulas coercitiones inhibitus, cle-
ricaliter infulatus sedebam, et cuneos ludentium quasi peritum animal spectabam.«
GuIBERT DE NOGENT: Autobiographie (Anm. 59), S. 30.

https://dol.org/10:14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. Access

141


https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Lena Gumpert

seits das von Kindern. Ein Abgleichen ist hier zu verstehen als eine spezielle
Art von Vergleichen, bei dem nur auf die Differenz eines der comparata fokus-
siert wird.

Dabei ordnet sich Guibert einem Ideal zu: Sein Betragen hat das eines
Monches zu sein und er darf sich nicht seinem Alter angemessen verhalten.
Hier wird also auf Ideale und Normen verwiesen, die dem Verhalten von Mén-
chen, Klerikern und Kindern zugrunde lagen.

Das Verhalten von Monchen und Klerikern wird hier voneinander unter-
schieden, wobei sich Guibert der Gruppe der Monche zuzuordnen hat. Das
fithrt zu einem weiteren Abgleich, bei dem es um Guibert und seine Alters-
genoss*innen geht, bezogen auf die Einschrinkungen, die der Grammaticus
ihm auferlegt. So durfte Guibert nicht mit Gleichaltrigen spielen, ohne die Er-
laubnis seines Lehrers nirgendwo hingehen, nicht aufierhalb des Hauses es-
sen oder Geschenke annehmen. Aufierdem sollte Guibert sein Verhalten kon-
trollieren und nicht unbeherrscht sprechen, schauen oder handeln.®® Guibert
wird hier in Differenz zu den >freien«< Gleichaltrigen bestimmt; er wird mit
ihnen abgeglichen. Dabei ist zunichst eine Ahnlichkeit vorhanden, nimlich
dasselbe Alter, auf diese baut die Differenzierung auf. Gleichzeitig findet sich
hier eine Verschrinkung mit der Zukunft, denn Guibert wird eben bereits wie
ein Moénch, der er werden wird, vorgefithrt und abgehalten von den Aktiviti-
ten, die dieser Zukunft nicht angemessen wiren. Im selben Schritt wird eine
weitere mogliche Zukunft verhandelt — als Kleriker.

Eine Zukunft als Kleriker ist in seiner Erzihlung von seiner Familie vor-
geplant, scheitert jedoch, wie er berichtet.® Er wird hier also nicht nur vor-
gefithrt als Kind mit kirchlicher Zukunft - im Gegensatz zu den Gleichalt-
rigen —, sondern auch als Moénch im Gegensatz zum Kleriker. Beides wird
dabei miteinander verwoben und jeweils iiber das >Betragen« fiir die AuRen-
welt sichtbar und im Text berichtbar. Im selben Zug wird auch darauf hin-
gewiesen, dass bei Guibert selbst noch keine Erkenntnis eingesetzt hat, in
dieses »>geistliche Gewand« (»clericaliter infulatus«®?) zu gehéren, denn es ist
der strenge Grammaticus, der ihm diese Einschrinkungen auferlegt.® Gui-

80 Von diesen Regelungen berichtet Guibert direkt vor der oben zitierten Stelle. GUIBERT
VON NOGENT: Die Autobiografie (Anm. 57), S.17-18.

81  Ebd.,S.24-27.

82 Infulatus, deutschsinful, beziehtsich auf eine spezielle Art von meist wollener Binde,
die meist von hochrangigen Angehdorigen der katholischen Kirche getragen wurde.

83  Kurz vor seiner Ubersiedlung in ein Kloster geht es noch einmal um eine unangemes-
sene Freizeitbeschaftigung, die er dann allerdings —nicht mehr unter der Aufsicht des

https://dol.org/10:14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. Access



https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich

bert handelt hier also (noch) nicht nach eigenem Willen, wie es fiir ihn bzw.
den werdenden Monch richtig und angemessen gewesen wire: Er verhilt sich
noch wie ein »abgerichtetes Tier<. Hier wird also — hintergriindig — auch noch
mit einem Idealverhalten abgeglichen und vielleicht auch mit dem zukiinfti-
gen Guibert, der den Weg zum perfekten Monchsein weiter vorangeschritten
ist. Eigentlich wird Guibert seinem Wesen nach hier bereits als Ménch vor-
gefithrt, nur der Wille beziehungsweise die Entscheidung fehlt noch. Somit
wird in diesem kurzen Abschnitt Guibert in Differenz beschrieben und fiir
diese Beschreibung bendtigt er ein Abgleichen mit Idealen und Normen.

Exkurs: Gerald von Wales

Die Verbindung zwischen Kindheit, Spielen und (spiterem) geistlichen Stand
wird in einem weiteren autobiographischen Text des (langen) 12. Jahrhun-
derts aufgenommen. Gerald von Wales (1146 — 1223) wurde im Pembrokeshire
als Sohn normannisch-walisischer Eltern geboren. Er studierte in Paris. Sei-
ne hoéchste kirchliche Position war die des Erzdiakons von Brecon, wihrend
sein Versuch, Bischof von Sankt David zu werden, scheiterte. Sein Werk um-
fasst autobiographisches als auch topographisches und historiographisches
Schreiben.®* Sein autobiographischer Text De rebus a se gestis ist in der dritten
Person geschrieben® und gibt vor, eine Lobrede auf einen groflen Mann zu
sein, wie gerade im Prolog deutlich gemacht wird.*® Gerald beginnt seine Er-
zihlung mit einer Beschreibung seiner Jugend. Nachdem er feststellt, wo er
geboren wurde und dass er von einer edlen Familie« stammt (»ingenuis na-

Grammaticus — ausfithren wird. Vgl.GUIBERT VON NOGENT: Die Autobiografie (Anm.
57), S. 54-55.

84  Vgl. Michael RICHTER: Art. Gerald of Wales, in: Robert E. BJork (Hg.), The Oxford Dic-
tionary of the Middle Ages, Vol. 2, Oxford 2010, S. 700.

85  Beziiglich der Frage, warum ein Text im Mittelalter nicht einfach in der ersten Person
geschrieben werden konnte und welche Strategien deswegen entwickelt wurden, vgl.
S.GLAUCH/K. PHILIPOWSKI: Vorarbeiten zur Literaturgeschichte und Systematik vormo-
dernen Ich-Erzihlens (Anm. 18).

86  Vgl.den Prolog des Werks, Harold Edgeworth BUuTLER (Hg./Ubers.): The Autobiography
of Gerald of Wales, Woodbridge 2005 [Nachdruck der ersten Auflage London 1937],
S.33f. Hier (S.33) bezieht Gerald sich auf eine Tradition der griechischen Antike »to
commend the deeds of famous men to the memory of after-generations« und bringt
dies mit Imitation zusammen.

https://dol.org/10:14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. Access

143


https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

144 Lena Gumpert

talibus prosapiam duxit«), die er auf miitterlicher Seite auf walisischen Adel

zuriickfithre,® fihre er fort:

»[Gerald] was the youngest of four brothers, lawfully born of the same womb;
and when the other three, preluding the pursuits of manhood in their child-
ish play, were tracing or building, in sand and dust, now towns, now palaces,
he himself, in like prophetic play, was ever busy with all his might in design-
ing churches or building monasteries. And his father, who often saw him thus
engaged, after much pondering, not unmixed with wonder, being moved by
this omen, resolved with wise forethought to set him to study letters and the
liberal arts, and would oft in approving jest call him >his Bishop«.«®

In diesem Abschnitt wird Geralds Kinderspiel deutlich von dem der Briider
unterschieden. Dem Spielen wird dabei direkt ein Hinweis auf das Zukiinftige

mitgegeben und gleichzeitig eben dieses Zukiinftige in die Gegenwart geholt

- wie der Ubersetzer auch in seiner etwas freien Ubersetzung betont, wenn er

auf die kommende »manhood« der Jungen hinweist.®® Gerald wird von sei-

nem Vater sogar als >sein< Bischof (»suum episcopum«) charakterisiert. Ge-

rald baute kleine Kirchen (»ecclesias«) und Kldster (»monasteria«), wihrend

87

88

89

Ebd., S.35: »Giraldus was born in South Wales on the sea-coast of Dyfed, not far from
the chief town of Pembroke, in the Castle of Manorbier. He came of noble lineage;
for his mother was Angharad, daughter of Nest, the famous child of Rhys ap Tewdwr,
Prince of South Wales, and his faster was her lawful husband, the noble William de
Barri.«»Giraldus itaque de Kambria oriundus et australi ejusdem parte, maritimisque
Demetiz finibus, non procul ab oppido principali de Penbroc, castello sc. de Mainarpir,
ingenuis natalibus prosapiam duxit. Ex matre namque Angarath, filia Nestz, nobilis
filiee Resi principis Sudwallize, sc. filii Theodori, viro egregio Willelmo de Barri matri-
monialiter copulata, processit.« John Sherren BREWER/James Francis Dimock/George
Frederic WARNER (Hg.): Giraldi Cambrensis Opera. Vol. |, London 1966 [Nachdruck der
ersten Auflage London 1861], S. 21.

Ebd., S. 35.»Qui cum ex fratribus quatuor germanis pariter et uterinis natu minor exis-
teret, tribus aliis nunc castra nunc oppida nunc palatia puerilibus, ut solet heec =tas,
preeludiis in sabulo vel pulvere protrahentibus construentibus, modulo suo, solus hic
simili preeludio semper ecclesias eligere et monasteria construere tota intentione sata-
gebat. Quod dum pater ejus sepius intuendo cum admiratione considerasset, ductus
ad hoc quasi prognostico quodam, ipsum literis et liberalibus disciplinis applicandum
praesaga mente decrevit; eumque ludendo et applaudendo suum episcopum voca-
re consuevit.« ). S. BREWER/). F. DIMOCK/C. F. WARNER (Hg.):, Giraldi Cambrensis Ope-
raVol.| (Anm. 87), S. 21-22.

Nach meinen Recherchen liegt keine deutsche Ubersetzung des Textes vor und auch
keine neuere englische.

https://dol.org/10:14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. Access



https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich

seine Briider Festungen (»castra«) und Paliste (»palatia«) errichteten. Der Va-
ter schliefdt sein Urteil tatsichlich aus der Beobachtung des Spielens, die als
vorausschauend gekennzeichnet und eingeordnet wird.

Gerald wird hier zunichst als anderen dhnlich vorgestellt, als Teil einer
Familie, als Bruder seiner Briider, auch als spielendes Kind. Daraufhin wird
er in Differenz zu denen charakterisiert, die ihm vorher noch dhnlich oder
gleich waren, eben seinen Briidern. Dabei ist es dann sein Vater, der — in
gleicher Relation zu seinen anderen S6hnen stehend - zumindest fiir Gerald
eine andere Charakterisierung und einen anderen Weg findet. Hier wird also
auf vorgegebene Relationen aufgebaut, um eine Differenzierung zu gewin-
nen. Der Kontrast der Briider wird sehr deutlich gezeigt, jedoch ohne direkt
zuvergleichen. Gerald wird deutlich als zukiinftiges Mitglied der Kirche iden-
tifiziert.”®

In der Tat konnte ich diskutieren, ob hier ein indirekter Vergleich vorliegt
oder die gezeigte Relationierung als eine Aufforderung zum Vergleichen zu
bewerten ist. Das comparatum A >Gerald« und das comparatum B >Geralds Brii-
der«sind deutlich zu erkennen; aber was wire dann das tertium comparationis?

Eine Moglichkeit ist, dass hier tatsichlich kein tertium comparationis vor-
liegt. Die Kohision wird sowohl durch >riumliche« Nihe im Text erreicht als
auch iiber die inhirente Ahnlichkeit, die daher kommt, dass die comparata
Vollbriider sind. Hier kann also gefragt werden, ob Nebeneinanderstellungen
(oder Gegeniiberstellungen) letztendlich zum Vergleichen fithren.”* Eine an-
dere Moglichkeit ist, dass vielleicht »ut solet heaec @tas« hier als etwas fungiert,
das einem tertium comparationis nahekommt. Dann wire das tertium >im sel-
ben Alter/im Lebensstadium seinc< und somit >sich dem Alter/Lebensstadium
entsprechend verhalten<. Beim Vergleichen von Gerald und seinen Briidern
wire das entsprechende Ergebnis dann vielleicht nur >Differenz« — wie be-
reits gezeigt wurde. Allerdings gibt es hier noch eine weitere Ebene. Durch
Geralds Charakterisierung als zukiinftiger Bischof gewinnt das Vergleichen
eine temporale Ebene: Gerald und seine Briider werden nicht nur als Kinder
verglichen, auch ihre Zukunft wird nebeneinandergestellt. Wird jedoch der
Kontext des autobiographischen Textes mit betrachtet, wird deutlich, dass
hier vorgefithrt wird, was Gerald von seinen Briidern unterscheidet: seine Be-
rufung zum Bischof. Diese Berufung kann hier somit als tertium comparationis

90 Wobei Gerald eben kein Bischofsamt iibernehmen wird.
91 Gemeint mit Nebeneinanderstellung bzw. Gegeniiberstellung ist, was im Englischen
mit>juxtaposition< bezeichnet wird.

https://dol.org/10:14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. Access

145


https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Lena Gumpert

gelesen werden. Gerade im Gegensatz zum gerade eben vorgefithrten Bei-
spiel von Guibert von Nogent wird deutlich, welche Bedeutung dieser Beru-
fung hier zugemessen wird. Wahrend Guibert durch Zwang seine Berufung
nicht finden kann, sondern sich spiter dafiir entscheiden muss, ist sie bei
Gerald bereits vorhanden — wie sich deutlich an seinem Spielverhalten zeigt.
Der spitere Lebensweg wird hier — fast wie gottliche Berufung - vorgefiihrt
und durch den Vater bestitigt. Bei Guibert wiederum ist es eine Vaterfigur,
die den Zwang ausiibt, jedoch ist es fiir Guibert nicht der richtige Zeitpunkt
fiir seine Entscheidung.

Ob hier nun ein Vergleichen zu finden ist oder nicht, ist jedoch nicht aus-
schlaggebend, denn Gerald gelingt es hier — mit oder ohne — sehr deutlich,
den Unterschied zu seinen (ihnlichen) Briidern zu verdeutlichen. Die Diffe-
renz zwischen Gerald und seinen Briidern muss nicht unbedingt durch einen
Vergleich vorgefithrt werden, weil hier bereits deutlich voneinander zu un-
terscheidende Charakterisierungen fiir die comparata gewahlt wurden. Damit
wird auf das Wissen rekurriert, dass Ritter und Bischéfe so verschieden sind,
dass eine Differenz hier nicht mehr vorgefithrt werden muss. Dieses Beispiel
scheint somit einen Hinweis darauf zu geben, dass ein ausfithrlich ausformu-
lierter Vergleich auf Textebene besonders dann unumginglich war, wenn es
darum ging, mit unsicheren oder komplexen Differenzen umzugehen. Wih-
rend der wertvolle Differenzgewinn von Abaelard gegeniiber Origenes ohne
direktes Vergleichen nur schwer darstellbar gewesen wire, ist die Differenz
bei Gerald und seinen Briidden mit Rickgriff auf Ordnungsvorstellungen be-
reits ausgehandelt. Ein Vergleichen ist somit méglich, aber nicht notwendig.

Zusammenfassende Bemerkungen

Wie dieses Kapitel zeigt, besitzt das Vergleichen in autobiographischen Tex-
ten des 12. Jahrhunderts eine wichtige Funktion. Allerdings ist es bei weitem
nicht die einzige Praxis des Relationierens, die genutzt wurde: Das Selbstver-
gleichen ist eine Praxis, die nicht unumginglich ist. Aus diesem Grund ist es
so wichtig, sie und ihre Potentiale im Zusammenhang anderer Praktiken des
Relationierens zu betrachten.

In diesem Kapitel wurden einige der Moglichkeiten, sich zu relationieren,
an Beispielen vorgestellt. Dies bedeutet nicht, dass es nicht weitere geben
wiirde. So wire beispielsweise noch nach der Rolle von Exempeln zu fragen.
Fir die vorgestellten Moglichkeiten sind jedoch bereits einige Aussagen iiber

https://dol.org/10:14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. Access



https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich

die jeweiligen Potentiale im Hinblick auf den Umgang mit Ahnlichkeit und
Differenz fiir das autobiographische Schreiben des 12. Jahrhunderts moglich.

Die Moglichkeit des Analogisierens, wie ich sie anhand von Petrus Abael-
ard und seiner Nutzung von Hieronymus vorfithren konnte, ergab im Extrem-
fall so etwas wie eine »>zeitlose« Gleichsetzung, wenigstens jedoch wurde hier
eine starke Verbindung aufgebaut. Dadurch, dass die Verhiltnisse als analog
herausgestellt wurden, wird die Ahnlichkeit auf eine breitere Basis gestellt.
Grundsitzlich wird bei dieser Praxis besonders die Ahnlichkeit betont, Diffe-
renz findet hier kaum einen sprachlichen Ausdruck.

Bei Guibert von Nogent konnte ich zeigen, dass auch durch nicht mehr als
Erzihlen eine Relationierung hergestellt werden kann. Indem er sich und An-
selm von Canterbury in einer Meister*innen-Schiiler*innen-Beziehung dar-
stellt, kann er eine sehr nahe Verbindung aufbauen. Dabei ist es ihm mog-
lich, eine durchaus komplexe Relation vorzufithren und dies in den gréf3eren
Erzihlverlauf seiner Monodiae auf dem Weg zum perfekten Monchtum einzu-
bauen. Hier wird zwar mit den Méglichkeiten einer Imitation gespielt, aber
die Frage nach Ahnlichkeit und Differenz spielt bei der vorgefithrten Erzih-
lung zunichst keine Rolle, auch wenn die Nihe zum Meister natiirlich auf
(groRer werdende) Ahnlichkeit hindeutet.

Die Moglichkeit, sich (mehrstufig) zu vergleichen, konnte ich wiederum
bei Abaelard vorfithren. Nachdem er die Gemeinsamkeit mit Origenes auf-
wendig eingefiihrt hat, beginnt er die Unterschiede vorzufithren, dabei aber
weist er aufgrund der gewihlten tertia jedoch immer wieder auf Ahnlichkeiten
hin. Das Vergleichen hier ist somit fast als ein Spiel mit Differenz und Ahn-
lichkeit zu beschreiben. Das Selbstvergleichen scheint auch dann einsetzbar
zu sein, wenn Autor*innen eine Aussage in Richtung Ahnlichkeit oder Diffe-
renz lenken wollen. Dabei kann das Vergleichen gut eingesetzt werden, um
mit Differenz (und Ahnlichkeit) umzugehen - also etwa um Differenz zu ne-
gieren, sie herauszustellen oder auf komplexe Weise zu beobachten. Abaelard
nutzt in diesem Beispiel das Vergleichen, um sein eigenes Besser-Sein zu de-
monstrieren.

Anhand von Guibert konnte ich die Méglichkeit, sich abzugleichen, vor-
fithren. Bei dieser Sonderform des Vergleichens wird deutlich auf Differenz
— oder genauer: diverse Differenzen — hingewiesen. Guibert setzt sowohl sich
von Kindern, die nicht das Ziel haben, Ménch zu werden, als auch Ménche
von Klerikern ab. Dabei weist er aber auch auf eine Differenz von sich selbst
zum im Schreiben ausgegebenen Ziel hin. Guibert nutzt all diese Differenzbe-
obachtungen, um seinen eigenen Lebensweg zum perfekten Ménchsein vor-

https://dol.org/10:14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. Access

147


https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Lena Gumpert

zufithren und vorzuzeichnen. Ahnlichkeit wird hier eher hintergriindig dis-
kutiert und dient eher als notwendige Voraussetzung fir Differenzbeobach-
tungen.

Gerade im Hinblick auf den Umgang mit Differenz (als besonders pro-
minent beim Vergleichen) und Ahnlichkeit (als besonders prominent beim
Analogisieren) konnten hier verschiedene Moglichkeiten des Relationierens
vorgefithrt werden, mit je unterschiedlichen Potentialen und Funktionen auf
Textebene.

In Hinblick auf die Funktionsweise der vormodernen Inklusionsindivi-
dualitit erscheinen alle hier vorgestellten Méglichkeiten, sich zu relationie-
ren, als geeignet fiir die Selbstverortung. Dabei sind die Vorginge und ihre
Ergebnisse jedoch nicht deckungsgleich. Das Analogisieren wirkt zunichst
geradezu wie das Musterbeispiel fiir die Anforderungen und Angebote der In-
klusionsindividualitit, da sie gleich auf mehreren Ebenen das >Hineinschrei-
ben« durch Ahnlichkeiten erméglicht.

Die Moglichkeit, sich zu vergleichen, scheint aufgrund des Spiels von Dif-
ferenz und Ahnlichkeit als der etwas komplexere Vorgang. Hier stellt sich da-
her zunichst die Frage: Warum sollte ein*e Akteur*in sich tiberhaupt ver-
gleichen? Konnte doch die Differenz, die in diesem Vorgang immer mitbeob-
achtet wird, dem gewiinschten Aufrufen von Ahnlichkeiten sogar widerspre-
chen. Doch die hier analysierten Beispiele zeigen, dass eine solche Differenz
unter den richtigen Umstinden durchaus auch fiir die Erzdhlung der eige-
nen Inklusion genutzt werden konnte — etwa um die eigene Uberlegenheit
unter Ahnlichen zu zeigen. Ein*e Akteurin, der*die die eigene Uberlegenheit
gegeniiber Standesgenoss*innen vorfithrt, kann weiter Ahnlichkeit betonen,
etabliert jedoch gleichzeitig eine Hierarchie zu ihren Gunsten. Dabei gerit
sie schnell in die Gefahr, als hochmiitig verstanden zu werden, weshalb ein
solcher Vorgang hiufig mit einer Demutsgeste einhergeht. Alternativ kann
auf eine Instanz verwiesen werden, die als Autoritit den Verdacht des Hoch-
muts oder Eigenlobs zerstreut — in diesem Sinne kann etwa Abaelards Hin-
weis auf Gottes Barmherzigkeit gelesen werden. Ebenso kann generalisierend
auf Normen und Werte verwiesen werden.

Somit macht die Feststellung, dass im autobiographischen Schreiben des
12. Jahrhunderts Vergleichen eingesetzt wurde, sichtbar, dass zu vereinfa-
chende Vorstellungen von vormoderner Individualitit nicht angebracht sind.
Hier kann schnell deutlich gemacht werden, dass es um mehr ging, als sich
allgemeinen Exempeln anzugleichen, sondern dass auch in einer Erzihlung
der eigenen gesellschaftlichen Inklusion Differenzen fiir die Positionierung

https://dol.org/10:14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. Access



https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ich und Hieronymus, Hieronymus und ich 149

innerhalb der eigenen Gruppe und der Ausstellung des eigenen, spezifischen
Inklusionsweges genutzt werden konnten.

https://dol.org/10:14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:40:59. Access



https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839452004-004 - am 13.02.2026, 09:



https://doi.org/10.14361/9783839452004-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

