B. Paul Ricceur — Unterwegs: im Zu-erkennen-
Gegebenen, auf der Suche nach dem Selbst
und auf den Wegen der Anerkennung in die
sLichtungc der Gabe

I. Erkenntnis als Weg und Umweg

1) Paul Ricceur gibt zu erkennen

Im Werk Paul Ricceurs laft sich ein Weg verfolgen, der von den Fragen
nach dem Erkennen und Verstehen ausgehend iiber eine intensive Aus-
einandersetzung mit dem Begriff des Selbst neben anderen Fragestel-
lungen schlieflich auch die Thematik der Gabe in den Blick nimmt.
Dieser Denkweg soll als erster Leitfaden dafiir dienen, um herauszuar-
beiten, welche Wechselwirkungen die Denkfigur der Gabe mit den Fra-
gen nach dem Selbst und der Erkenntnis bzw. dem Einander-zu-erken-
nen-Geben eingehen kann, auf welche Weise sie eine Losung oder
Zuspitzung dieser Fragestellungen bieten kann und wie sich aus ihr ein
Zugang zur Idee des Einander-zu-erkennen-Gebens entwickeln laf3t.
Um diese Fragestellungen bei Ricceur zu verfolgen, werde ich
einen Schwerpunkt auf die Analyse seines Werkes » Wege der Anerken-
nung«' legen, wo die Denkfigur der Gabe am Ende eines Weges auf-
taucht, der vom Erkennen als Identifizieren iiber die Selbstreflexion
und die Ausweitung auf eine Dimension des Miteinanders bis zur Idee
einer wechselseitigen Anerkennung fiihrt. Fiir Jean Greisch ist dieser
Weg, der den gesamten Denkweg Ricceurs noch einmal in sich abbildet,
durch drei Etappen der Gebung gekennzeichnet: »Le symbole donne a
penser«; »Le texte se donne a lire«; »Le soi se donne a reconnaitre »soi-
méme comme un autre«.? Die Frage nach dem menschlichen oder per-

' Paul Ricoeur: Wege der Anerkennung. Erkennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein.
Ubers. von Ulrike Bokelmann und Barbara Herber-Scharer, Frankfurt a. M. 2006. [Zitiert
als: WdA]

? Jean Greisch: Qui sommes nous? Chemins phénoménologiques vers 'homme, Lou-
vain, Paris u.a. 2009. S. 304.

77

https:/idol. - am 16.01.2026, 08:43:3.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

sonalen Selbst, auf die dieser Weg zulduft, bildet fiir Ricceur eine so
entscheidende Motivation seines gesamten Denkens, daf sie sich von
vornherein nicht scharf von der Frage nach dem Erkennen und ebenso
wenig von der Auseinandersetzung mit der Gabe abgrenzen laf3t.

Ganz im Sinne Ricceurs, fiir den der Umweg ein wesentliches Ele-
ment des Philosophierens bildet, werde ich iiber die » Wege der An-
erkennung« hinaus ebenfalls Umwege durch seine weiteren Werke
und einige der darin untersuchten philosophischen Konzeptionen ein-
schlagen, die dazu dienen sollen, die betrachteten Fragestellungen zu
vertiefen und die Fokussierung auf die Thematik der Anerkennung auf-
zubrechen, die in diesem Zusammenhang nicht im Zentrum der Be-
trachtungen stehen soll. Ricceurs Philosophieren ist unterwegs durch
das hindurch, was uns in Symbolen, Texten, Erzihlungen und Uberlie-
ferungen zu erkennen gegeben ist. Es ist auf der Suche nach dem Selbst
in der Spannung zwischen Identitit und Alteritit und verfolgt Wege der
Anerkennung, die sich in den >Lichtungen< des Gabegeschehens immer
wieder neu eréffnen und motivieren.

1.1) Der Blick durch den Text auf die Welt

Paul Ricceur gibt uns in seinem Werk ein Instrumentarium fiir ein Er-
kennen, das durch das Verstehen von Texten hindurch einen Blick in
uns selbst hinein und auf die Welt erméglichen soll. Seine phanomeno-
logische Hermeneutik zielt darauf ab, die spezifisch menschliche und
individuelle Erfahrung des In-der-Welt-Seins mit den kollektiv geteil-
ten und tradierten Texten und Quellen in Verbindung zu setzen, die
versuchen, unserem Erkennen und Erfahren gerecht zu werden, sie zu
ordnen und zu systematisieren, zu erzdhlen oder auf den Begriff zu
bringen. Er mochte zu erkennen geben, wie wir mit dem uns Gegebe-
nen — der Phianomenalitit — und dem Fundus des Zu-erkennen-Gege-
benen — den Texten und Kontexten der kulturellen Uberlieferung — so
umgehen konnen, daf beide Gabenc in eine produktive Wechselbezie-
hung treten. Erst in ihrer Vermittlung kann ein gangbarer Weg zu einer
moglichst umfassenden, aber niemals totalen Erkenntnis beschritten
werden. Zudem entfaltet sich in diesem Wechselspiel, das sich nicht in
einem punktuellen Austausch erschopft, sondern sich zeitlich erstreckt
und geschichtlich entwickelt, unsere Identitit. Das hei8t auch, daf es
bei Ricceur von vornherein in einem doppelten Sinne darum geht, ein-

78

https:/idol. - am 16,01:2026, 08:43:35.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erkenntnis als Weg und Umweg

ander zu erkennen zu geben: einerseits in dem Sinne wie und was wir
einander im Raume eines Miteinanders zu erkennen geben und tiber die
Zeit hinweg weitergeben; andererseits in dem Sinne, dal wir uns mit
jedem Akt des Zu-erkennen-Gebens immer schon gegenseitig unser
jeweiliges Selbst, unsere individuelle und kollektive Identitit zu er-
kennen geben.

Jeder Text — also auch jeder Text Ricceurs — fungiert dabei als ein
optisches Instrument und zwar, wie es Marcel Proust am Ende seiner
»Recherche du temps perdu« ausdriickt, als ein »Vergroferungsglas«,
durch das es dem Leser gelingen soll, »in sich selbst zu lesen«.? Glei-
chermaflen betont Ricceur aber, dafl er ebenso entscheidend als ein In-
strumentarium fiir den Blick auf die dieses Selbst umgebende Welt und
Wirklichkeit dient bzw. auf ihre Moglichkeiten im Entwurf einer »Qua-
si-Welt der Texte«. [Vom Text 84]* Der wesentliche »Frontenwechsel
der nachheideggerschen Hermeneutik im Verhaltnis zur romanti-
schen, besteht fiir Ricceur darin, »weniger die Absicht des Autors hin-
ter dem Text wiedergeben« zu wollen, als vielmehr »den Vorgang [zu]
explizieren ..., durch den ein Text eine Welt gleichsam vor sich ausbrei-
tet«. [ZuE [ 127]° Insbesondere in der Interpretation literarischer Texte
geht es darum, »daf3 das, was in einem Text interpretiert wird, der Vor-
schlag einer Welt ist, in der ich wohnen und meine eigensten Moglich-
keiten entwerfen konnte«. [Ebd.] Diese Welt, bildet den Raum, in dem
sich das Selbst verorten und entfalten kann — allerdings niemals allein:
Die Lebenswelt ist fiir Ricceur wesentlich eine Welt der Gemeinschaft,
der Interaktion und des Miteinanders in der kulturellen und politischen
Praxis. So entwickelt er insbesondere in seinen spateren Schriften eine
praktische Philosophie, die sich explizit als Ethik versteht, im Sinne
einer teleologischen Ausrichtung auf das gute Leben, als eine Philo-
sophie der Moral, im Sinne der gemeinschaftlichen Artikulation der

3 Marcel Proust: Die wiedergefundene Zeit. Auf der Suche nach der verlorenen Zeit,
Bd. 7. Ubers. von Eva Rechel-Mertens, Frankfurt a. M. 2004. S. 505. [Zitiert als: Proust]
Ricceur zitiert diese Passage in »Zeit und Erzihlung« im Zusammenhang mit der Kon-
zeption des »wiedergefundenen Eindrucks«, die im Hinblick auf die reconnaissance als
Wiedererkennen auch in diesem Kontext noch einmal eine Rolle spielen wird. Paul
Riceeur: Zeit und Erzithlung. Bd. Il: Zeit und literarische Erziihlung Ubers. von Rainer
Rochlitz, Miinchen 1989. [Zitiert als: ZuE 1] S. 255.

4 Paul Ricceur: Vom Text zur Person. Hermeneutische Aufsitze (1970-1999). Ubers. u.
hrsg. von Peter Welsen, Hamburg 2005. [Zitiert als: Vom Text]

5 Paul Riceeur: Zeit und Erzihlung. Bd. I: Zeit und historische Erzdhlung. Ubers. von
R. Rochlitz, Miinchen 1988. [Zitiert als: ZuE I]

79

https:/idol. - am 16.01.2026, 08:43:3.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricoeur — Unterwegs

Normen dieser Ethik, sowie als politische Philosophie, im Sinne der
Untersuchung der Gesellschaft als Raum fiir die Suche nach Gerechtig-
keit.6

Die Ausrichtung auf ethische und praktische Fragestellungen pragt
Ricceurs philosophisches Selbstverstindnis auf allen Etappen seines
Denkweges. Es gibt fiir ihn einen direkten Weg vom Text zur Handlung
- »du texte a l'action«.” In diesem Sinne ist auch sein eigenes Philoso-
phieren und Schreiben auf dem Weg zum Handeln. Seine Texte sind
stets als solche zu lesen, die die Grenzen des Textes iiberschreiten. Thre
Aufgabe erfiillt sich darin, Méglichkeiten zum gerechten Handeln und
guten Leben zu erkennen zu geben, ob es nun um die Betrachtungen
von Erkennen und Verstehen, um die Frage nach dem personalen Selbst
oder aber schlieBlich um das Nachdenken iiber die Gabe geht. Texte
lassen sich daher in gewisser Weise als »Gaben< von Méglichkeiten ver-
stehen bzw. als >Freigabe« der Aussicht auf Méglichkeiten, die ohne den
Blick durch den Text verborgen bleiben wiirden. Vor dem Heraustreten
aus dem Text steht jedoch der Durchgang durch den Text, also durch das
bereits Zu-erkennen-Gegebene. Gerade die Freilegung offener Mog-
lichkeiten des Handelns und Denkens kann ganz wesentlich dadurch
erfolgen, daf8 wir uns mit der Geschichte der bereits verwirklichten
Maéglichkeiten und ihrer offenen Potentialititen beschiftigen, und zwar
eben wesentlich im Umgang mit Texten und anderen Formen der Mit-
teilungen und Uberlieferungen.

Ricceurs Bezug auf das bereits vor ihm und von anderen Gedachte
ist nicht einfach ein reiner Eklektizismus oder ein methodischer Kunst-
griff, sondern impliziert bereits zwei Kerngedanken seiner Philosophie:
den Gedanken, daf3 die Dialektik des Selben und des Anderen als pro-
duktives Grundprinzip im Hintergrund allen Verstehens und Handelns
steht, und das daraus erwachsende Verstiandnis der Geschichte und Tra-
dition als Quelle offener Entwicklungsméglichkeiten. Auch das sver-
gangene« Selbe wird nicht auf seine Selbigkeit festgelegt, sondern bleibt
offen dafiir, als Anderes es selbst zu werden. Um diese Spannung zwi-
schen Selbigkeit und Andersheit offen zu halten, reicht es nicht, fertige

¢ Diese Entwicklung zeigt sich beispielsweise in: Paul Ricceur: Das Selbst als ein Ande-
rer. Ubers. von Jean Greisch, Miinchen 1996. [Zitiert als: SaA], sowie in: Ders.: Le Juste,
Paris 1995.

7 So trigt eine der Sammlungen der fritheren hermeneutischen Texte Ricceurs den Titel:
Du texte a l'action. Essais d’herméneutique 11, Paris 1986.

80

https:/idol. - am 16.01.2026, 08:43:3.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erkenntnis als Weg und Umweg

Interpretationen anzubieten oder ein in sich selbst geschlossenes Sy-
stem der Erkenntnis aufzuzeigen. Vielmehr geht es Ricceur darum, auf
die Aporien im bisher Gedachten und in der Geschichte der Philosophie
hinzuweisen, um die wesentlichen philosophischen Fragestellungen
und existenziellen Fragen des Menschseins freizulegen, die in ihrem
Kern letztendlich aporetisch bleiben miissen. Genau diese offenen Fra-
gen namlich bleiben auch offene Méglichkeiten des Denkens im bereits
Gedachten, von denen aus immer wieder weiter gedacht und gehandelt
werden kann. Die Freilegung von Aporien »verdammen — wie das bei
den unnachgiebigsten Aporien stets der Fall ist — nicht die Philosophie,
die sie entdeckt. Ganz im Gegenteil: Sie miissen ihr zugute gehalten
werdenc, so Riceeur in »Das Selbst als ein Anderer«. [SaA 121]

Dort, wo die Aporetik am dringendsten wird, stellt Ricceur Ver-
kniipfungen zwischen verschiedenen Denkweisen her, die zeitliche
Grenzen der Philosophiegeschichte, thematische Grenzen und Gat-
tungsgrenzen iiberschreiten. Dieses ZusammenschlieBen verschiedener
Positionen im diskursinternen Dialog, der sich wiederum auf einen Dia-
log mit seinen Lesern hin offnet, soll als Angebot dafiir dienen, die
Ganzheit eines Denkzusammenhangs méglichst umfassend zu rekon-
struieren, analog zur Ganzheit der Erzihlstrukturen, die fiir Ricceurs
Denken eine zentrales Modell bildet. Angeboten wird eine Ganzheit,
die dennoch nicht hermetisch geschlossen und als Totalitat beansprucht
wird, sondern sich auf eine Fortsetzung des Denkens 6ffnet. Ricceurs
»Zusammendenken« unterschiedlicher Ansétze ist immer ein lebendi-
ges, gemeinsames Denkgeschehen, in dem wir iiber die Grenzen der
Zeit hinweg >zusammen denken<. Auch zwischen den Texten wird also
in diesem Sinne ein >Einander-zu-erkennen-Gebenc« praktiziert, wie es
sich auch in dieser Arbeit zwischen den Texten Ricceurs, Derridas und
Marions entfalten soll.

In Abgrenzung gegen den Begriff der »Umwelt« definiert Ricceur
den Begriff der »Welt« in »Zeit und Erzdhlung« als »die Gesamtheit der
Referenzen ..., die durch alle Arten von deskriptiven oder dichterischen
Texten zuginglich gemacht werden, die ich gelesen, gedeutet und ge-
liebt« bzw. wohl auch die ich selbst erzihlt habe.® [ZuE I 126] Die Welt

8 Diese Definition des »Begriffs des Horizontes und der Welt« nimmt Ricceur hier in
Abgrenzung von einer »bloBen Umwelt« vor. [ZuE I 126] Er beruft sich auf den in der
5. Studie von »Die lebendige Metapher« herausgearbeiteten Zusammenhang von »Me-

81

https:/idol. - am 16.01.2026, 08:43:3.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

ist also nicht einfach das Textiuf8ere®, sondern das, was fiir mich iiber-
haupt erst dadurch entsteht, daf in Texten verschiedene Denkmodelle
iiber zeitliche Distanzen hinweg an mich weitergegeben werden kon-
nen, damit sich dann im Fenster dieser Texte fiir mich ein Ausblick auf
die Welt erdffnet. Hier zeigt sich deutlich, wie wesentlich der phino-
menologische Anspruch Ricceurs stets von einer hermeneutischen
Denkweise durchtrinkt ist, die weitaus mehr als nur eine Methodik
zur Dechiffrierung von Textmaterial bietet, um davon ausgehend eine
Phinomenologie zu entwickeln. Die Hermeneutik, das Verstehen und
die Frage nach dem Selbst als Frage: »Wie ist ein Seiendes beschaffen,
dessen Sein sich durch das Verstehen auszeichnet?« bilden eine eigene
philosophische Problematik im Versuch einer Vermittlung zwischen
Leben und Bedeutung. [HuS 15]' In »Existenz und Hermeneutik«
spricht Ricceur davon, daf8 es fiir diese Verkniipfung notwendig sei,
»in der Phinomenologie die Struktur zu suchen, in der wir das herme-
neutische Problem orten, oder ... die junge Pflanze, auf die wir den
hermeneutischen SchoBling aufpfropfen kénnen«. [HuS 14] Ricceurs
eigentliches philosophisches Problem ist also das Verstehen, das wieder-
um nur dann erfolgreich sein kann, wenn es sich selbst als ein inten-
tionales Verstehen von Welt versteht. Es ist die Riickbindung an eine
solche intentionale Beziehung, die wiederum die phanomenologische
Methode als Grundstock dieses Verstehens einfordert. Die Bewegung
der émoyn soll hierbei allerdings die vorgegebenen Kontexte, die bereits
beschrittenen und beschriebenen Zugénge >zu den Sachen selbst¢ nicht
ausblenden.

Die Welt, die ich als meine Welt erkennen kann, wird fiir Ricoeur
nicht einfach unmittelbar erlebt oder ist meinem Bewuftsein von vor-
herein gegeben oder aus ihm selbst heraus konstituiert, sondern sie
entsteht als ein Zusammenhang all dessen, was ich »gelesen< habe, in
Zeichen, Texten und Spuren, die wiederum die notwendigen sprach-
lichen und semantischen Triger eines Verstehens bilden, das tiberhaupt
erst in der Lage ist, den Zusammenhang und die Ganzheit einer Welt
herzustellen. Das heif3t also, daB8 ich mich von vornherein im Zusam-

tapher und Referenz«. (Paul Ricceur: Die lebendige Metapher. Ubers. von R. Rochlitz,
Miinchen 1986. S. 209-252)

% Die Frage nach den Rindern des Textes und dem >Textéuferen« wird in der Ausein-
andersetzung mit Derrida noch einmal eine wichtige Rolle spielen. Siehe Abschnitt C.

0 Paul Ricceur: Hermeneutik und Strukturalismus. Der Konflikt der Interpretationen L.
Ubers. von Johannes Riitsche, Miinchen 1973. [Zitiert als: HuS]

82

https:/idol. - am 16,01:2026, 08:43:35.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erkenntnis als VWeg und Umweg

menhang dessen bewege, was mir zu erkennen gegeben wird, was an
mich weitergegeben wurde, und daf$ ich nicht von einem neutralen An-
fangspunkt aus selbst zu erkennen beginne — weder die Gegebenheit der
Welt, in der ich lebe, noch mich selbst. Auch ich bin mir in gewisser
Weise bereits zu erkennen gegeben, bevor der Weg meiner eigenen Er-
kenntnis beginnt.

1.2) Texte entgegennehmen und weitergeben —
der hermeneutische Bogen

Die Lektiire eines Textes durchschreitet die Distanz zwischen dem Pro-
zef des Schreibens und der Rezeption des Textes vom Moment dieser
Rezeption her in die Richtung der Entstehung und Uberlieferung des
Textes ebenso wie vom Text her zur Situation des Lesenden. Einerseits
werden das gelesene literarische Werk oder die philosophische Konzep-
tion aus der historischen und individuellen Situation des Denkenden
heraus neu erhellt und quasi durch den Lichtspalt der Geschichte be-
trachtet, der sich zwischen dem Geschriebenen und dem Lesenden auf-
tut. Andererseits wird aus diesem Blick {iber die Distanz zum Akt des
Schreibens hinweg, aber auch im Lichte der iiberlieferten Gedanken, die
aktuelle Situation des Lesers neu beleuchtet und gerade durch die Di-
stanznahme und die Erméglichung der Einnahme einer anderen Per-
spektive anders verstindlich. Eine solche Distanz, wie sie hier zwischen
»Zu-erkennen-Geben< und Entgegennehmen wesentlich ist, wird fiir
Ricceur auch im Modell der Gabe eine entscheidende Rolle spielen.

Der Leser macht sich »zum Zeitgenossen des Textes«, durchschrei-
tet die Distanz ohne sie einfach aufzuheben, versucht, sich seinen Sinn
anzueignen und in sich aufzunehmen, »[w]enn dieser ihm zuerst fremd
war, macht er ihn sich zu eigen«. [HuS 27] Dabei liegt fiir Ricceur »in
jeder Hermeneutik, ob ausdriicklich oder nicht, das Bemiihen um ein
erweitertes Selbstverstindnis auf dem Umweg iiber das Verstehen des
andern«. [Ebd.] In den Texten, in denen Ricceur Ende der 1960er, An-
fang der 1970er Jahre seine eigene Konzeption einer Hermeneutik ent-
wickelt, die in der Konfrontation mit dem linguistic turn und der struk-
turalistischen Philosophie verschiedene Modifizierungen erfahrt,
betont er kontinuierlich, da8 dieser Aspekt der Aneignung iiber alle
Veranderungen hinweg erhalten bleibt: »Es gibt keine authentische In-
terpretation, die sich nicht in einer Form der Aneignung [dt. im Origi-

83

https:/idol. - am 16.01.2026, 08:43:3.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

nal] vollendet«. [Vom Text 129] In der Aneignung wird etwas Fremdes
zum Eigenen, so wie eine Gabe, die ich entgegennehme, mein Eigentum
wird. Die Aneignung impliziert hierbei eine Verianderung des Eigenen,
insofern »die Interpretation eines Textes sich in der Selbstdeutung eines
Subjekts vollendet, daf8 sich von da an besser versteht, anders versteht
oder iiberhaupt erst zu verstehen beginnt«. [Vom Text 99] Ahnlich wie
also durch Gaben oder Geschenke Eigentum akkumuliert werden kann,
wird hier die Sphire meiner Eigenheit bereichert. Diese Bereicherung
besteht jedoch in einer Vertiefung des Selbstverstindnisses: Ich werde
durch diese Aneignung nicht mehr, aber ich verstehe mich besser und
werde daher vielleicht mehr ich selbst.

Michel Philibert beschreibt in seinem Aufsatz »The philosophical
method of Paul Ricceur«'! diesen indirekt als einen Autor, der jeden
Text, der ihm als Grundlage zur Entwicklung seiner Gedanken dient,
bereits wie eine Gabe oder ein Geschenk dankbar in Empfang nimmt:
»Whenever he quotes a philosopher ... he expresses admiration and
acknowledges what he learns from him«.'2 Der Lernprozef kann auch
aus einer kritischen Auseinandersetzung heraus erfolgen, bei der jedoch
Ricceur zunachst stets darauf bedacht ist, dem Denken des jeweils An-
deren gerecht zu werden: »and Ricceur again will in any case give due
credit to the authors, even for those things he finds in them that they
could not see themselves«." Philibert leitet diese Haltung aus der
christlichen Priagung Ricceurs ab. Ricceurs Haltung als Leser — seine
Verbeugung vor den iiberlieferten Gedanken Anderer — 18t sich durch-
aus als ein Vorverweis auf seine positive Wertung der Dankbarkeit im
Kontext der Thematik der Gabe verstehen, die auch als eine Dank-
barkeit fiir das Werk des Anderen nicht notwendig als eine einfache
okonomische Riickgabe verstanden werden muf3.'

Texte sind Gaben, die sich zur Weitergabe iiber den Verlauf der
Zeit hinweg eignen und sich so keinesfalls in der Gegengabe eines Emp-
fangers erschépfen — ebenso wenig wie in der einfachen Widergabe. In
ihnen wird das individuelle Erleben und Erinnern zu einem kollektiven

" Michel Philibert: The philosophical method of Paul Ricceur. In: Charles E. Reagan
(Hg.): Studies in the Philosophy of Paul Ricceur, Athens 1979. S. 134-139.

12 Ebd,, S. 136.

¥ Ebd., S. 137.

1 Ricceurs Begriff der Dankbarkeit wird im folgenden noch niher erldutert werden. Die
Dankbarkeit gegeniiber dem Werk des Anderen wird auch bei Derrida noch einmal eine
wichtige Rolle spielen.

84

https:/idol. - am 16.01.2026, 08:43:3.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erkenntnis als Weg und Umweg

Gedichtnis und zu einer Kette der Interpretationen erweitert. Der Be-
griff der Aneignung verweist fiir Ricceur einerseits auf das » Ankamp-
fen gegen den Abstand hinsichtlich des Sinns selbst« und »gegen die
kulturelle Distanz«, andererseits auf den »gegenwirtigen« Charakter
der Interpretation«, die den Text wie bei der Auffithrung eines Musik-
stiickes in der Gegenwart lebendig macht, ohne jedoch seine Riickbin-
dung an die Zeit vor dieser Vergegenwirtigung und seinen Ausblick auf
eine mogliche Zukunft dabei auszublenden. [Vom Text 99£.] Die Ver-
gegenwirtigung bildet die Bedingung fiir die » Verschmelzung der Text-
interpretation mit der Selbstinterpretation«. [Vom Text 100] Da Ricceur
hierbei zudem die Geschichtlichkeit und Traditionalitdt beriicksichtigt,
die sowohl die Uberlieferungen der interpretierten Texte, als auch die
bereits iiberlieferten Interpretationen meint, versteht er es als Aufgabe
einer »Theorie der Hermeneutik ... diese Interpretationen im Sinne
von Aneignung durch die Reihe der Interpretanten zu vermitteln, die
zur Arbeit des Textes an sich selbst gehéren«. [Vom Text 108]'
»Aufgabe der Hermeneutik« ist es fiir Ricceur in Bezug auf das
Erzihlen, »die Gesamtheit der Vorginge zu rekonstruieren, durch die
ein Werk sich von dem undurchsichtigen Hintergrund des Lebens,
Handelns und Leidens abhebt, um von einem Autor an einen Leser
weitergegeben zu werden, der es aufnimmt und dadurch sein Handeln
verindert.« [ZuE I 88] Die Hermeneutik bewegt sich hierbei an den
Réindern des Textes entlang, mit dem Anspruch, diese Rinder deutlich
nachzuzeichnen, die ihn im Kontext des Geschriebenen und Gelebten
als eine Ganzheit abgrenzen, ohne ihn einfach aus diesem Kontext her-
auszureiflen oder hermetisch abzuschliefen. Stets muf ein Grenziiber-
gang offen bleiben, der es dem Leser erméglicht, in den Text einzutre-
ten, aus ihm herauszublicken, ihn aber auch wieder zu verlassen. Diese
Grenzen des Werkes, die erst die Arbeit der Hermeneutik sichtbar

15 Dieser Gedanke ist eingebettet in das Geschichtsverstandnis Ricceurs, das er 1955 in
»Geschichte und Wahrheit« folgendermaBen beschreibt: »Ich brauche die Geschichte,
um aus meiner privaten Subjektivitdt herauszutreten und um in mir und iiber mir das
Menschsein zu verspiiren«. Diese Idee verbindet Ricceur mit einem spezifischen Begriff
einer »menschlichen Wahrheit«:»Die Geschichte der Menschen wird immer mehr zu
einer umfassenden Erklirung werden, in der jede Zivilisation ihre Wahrnehmung der
Welt in der Auseinandersetzung mit allen anderen entwickelt.« Die Reihe der Interpre-
tanten a8t sich zudem als Entsprechung zur Einbettung in die Kette der Generationen-
folge verstehen, die er als eine wesentliche Dimension des Selbst begreift. (Paul Ricceur:
Geschichte und Wahrheit. Ubers. von Romain Leik, Miinchen 1974. S. 55 und S. 293).

85

https:/idol. - am 16.01.2026, 08:43:3.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

macht, bilden zugleich die Bedingung der Méglichkeit einer >Weiter-
gebbarkeit des Werkes, die wiederum die Fortsetzung der Interpreta-
tionen ermoglicht. Impliziert dies wiederum, daf etwas, das weiterge-
geben werden kann, ein begrenzter, als solcher erkennbarer und quasi
handhabbarer Gegenstand sein muf8? Mit der Frage nach einer Objekti-
vierbarkeit von Erfahrungen, Erlebtem und Erinnerten, stellt sich fiir
Ricceur auch die Frage, inwiefern sich die phanomenologische Herme-
neutik tiberhaupt als eine Theorie der Erkenntnis formulieren lat.1
Fiir Ricceur bildet Heideggers direkter Weg der Verbindung eines
hermeneutischen und eines phanomenologischen Ansatzes' eine »On-

16 Wilhelm Diltheys Versuch, »im Zeitalter der positivistischen Philosophie eine den
Naturwissenschaften vergleichbare Giiltigkeit« fiir die Geisteswissenschaften zu etablie-
ren, sprengt fiir Ricceur aus verschiedenen Griinden »den Rahmen einer bloBen Erkennt-
nistheorie«, in der zunichst die Erkenntnis der Geschichte analog zur Erkenntnis der
Natur betrachtet und systematisiert werden soll und die einen moglichen Zugang zu
den erkennbaren Gegenstinden der Weitergabe als Tradition und Uberlieferung bilden
kénnte. [HuS 13] Einerseits wird »das hermeneutische Problem ... zu einem psycho-
logischen«, sofern der Schritt vom Verstehen eines Textes zur Beziehung »zu einem
fremden psychischen Leben« erfolgt, sofern also nicht mehr eine Schrift, sondern ein
konkreter, leibhaftiger Anderer zum Gegeniiber oder aber zum >Gegenstand« meines
Verstehens wird. [Ebd.] Andererseits erdffnet sich »das Paradox der Geschichtlichkeit ...:
Wie kann ein geschichtliches Wesen geschichtlich die Geschichte verstehen?«. [Ebd.]
Ricceur stellt hieran anschliefend den Anspruch einer Verkniipfung von »Existenz und
Hermeneutik« [HuS 11-37], der sich aus der Frage nach dem Verhiltnis von Leben und
Bedeutung oder Objektivierung des Lebens ergibt. Ricceur iibernimmt von Dilthey den
Begriff des Lebenszusammenhangs, der auch in seinem weiteren Nachdenken iiber nar-
rative Identitit und Selbst eine wichtige Rolle spielen wird. Den Trager der Verkniipfung
mit der Existenz soll die » Verflechtung der Hermeneutik mit der Phianomenologie« [HuS
14] bilden, der es wiederum zufllt, den »Hintergrund des Lebens, Handelns und Lei-
dens« [s.0.] zu beleuchten, von dem sich der Text abhebt.

V7 Eine Verbindung zwischen Hermeneutik und Phinomenologie wird von Heidegger in
»Sein und Zeit« skizziert, in dem kleinen aber duBerst signifikanten Abschnitt (§63)
iiber »[d]ie fiir eine Interpretation des Seinssinnes der Sorge gewonnene hermeneutische
Situation und de[n] methodische[n] Charakter der existenzialen Analytik iiberhaupt«.
Dieser Einschub einer neuerlichen methodologischen Reflexion findet sich auf dem
Scheitelpunkt der Daseinsanalytik, der sich in der Frage nach dem Ganzseinkonnen des
Daseins und in seiner Sorgestruktur und Zeitlichkeit abzeichnet. Von dort aus wird dann
die Untersuchungsrichtung umgekehrt — sollte doch iiber das Uneigentliche das Eigent-
liche erfaBt werden, wird nun von diesem Eigentlichen her wieder nach dem Uneigentli-
chen und der vulgiren Zeitauffassung gefragt. Heidegger fordert den Sprung in den
hermeneutischen Zirkel hinein, ohne genauer zu explizieren, wie ein solcher Sprung
erfolgen soll und ob er innerhalb einer letztlich doch linear strukturierten Schrift erfol-
gen kann. (Martin Heidegger: Sein und Zeit, Tiibingen 2001. [Zitiert als: SuZ]).

86

https:/idol. - am 16.01.2026, 08:43:3.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erkenntnis als Weg und Umweg

tologie des Verstehens«, welche die Frage nach den Bedingungen des
Verstehens fiir ein erkennendes Subjekt in eine Frage umkehrt, die sich
auf dieses Subjekt bzw. auf das Dasein richtet: »Wie ist ein Seiendes
beschaffen, dessen Sein sich durch das Verstehen auszeichnet?« [S.0.]
Auch Ricceur schlieBt sich dieser Zielsetzung eines letztlich ontologi-
schen Zugangs zum Verstehenden explizit an. Allerdings weist er dar-
auf hin, dal Heidegger »die Problematik der hermeneutischen Metho-
de« dabei vollkommen ausblendet und »das Verstehen nicht mehr als
einen Modus der Erkenntnis ..., sondern als einen Modus des Seins«
bestimmt. [HuS 14] Ricceur entscheidet sich demgegeniiber fiir »einen
windungsreicheren und miithsameren Wegg, fiir einen Umweg also,
und damit fiir eine indirekte Ontologie. [HuS 15] In der Ausrichtung
auf eine ontologische Ebene soll der erkenntnistheoretische Anspruch,
der die historischen Entwicklungsstufen der hermeneutischen Theorie
und Praxis prigt, in seinen jeweiligen Modifizierungen nicht aus-
geblendet werden. Eine Grundfrage, deren verschiedene Aspekte sich
in Ricceurs Werken wiederfinden lassen, lautet daher:

»Was geschieht mit einer Erkenntnistheorie der Interpretation, die aus einer
Reflexion iiber die Exegese, iiber die Methodik der Geschichte, iiber die Psy-
choanalyse, iiber die Phanomenologie der Religion usw. hervorgeht, wenn sie
mit einer Ontologie des Verstehens konfrontiert, von ihr angetrieben und,
wenn man es so ausdriicken darf, von ihr angezogen wird?«. [Ebd.]

Um dabei herausarbeiten zu kénnen, wie die Umwendung von einer
Erkenntnistheorie der Interpretation auf die Ontologie des Verstehens
erfolgt, gilt es fiir Ricceur zu vermeiden, »das Problem auf irgendeine
erkenntnistheoretische Art zu stellen« und darauf zu beharren, »die
Hermeneutik sei eine Methode«, und zwar auf die gleiche Art und auf
der gleichen Ebene wie die Methode des naturwissenschaftlichen Er-
klarens. [HuS 16]

»Wer das Verstehen nur im Rahmen einer Methodologie erfassen will, der
bleibt in den Voraussetzungen der objektiven Erkenntnis und in den Vorur-
teilen der kantischen Erkenntniskritik befangen. Darum muff man den Bann-
kreis der Subjekt-Objekt-Problematik entschlossen verlassen und das Sein
selbst in den Mittelpunkt der Frage stellen.« [Ebd.]

Es gilt, nicht der »Versuchung« zu erliegen, »die Wahrheit, die im Ver-
stehen angezielt wird, von der Methode zu trennen«. [HuS 20] Die ver-
folgte Methode muf schrittweise durchsichtig gemacht werden (dies
gilt auch in Ricceurs eigener Methodenreflexion), um dem Leser einen

87

https:/idol. - am 16.01.2026, 08:43:3.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

moglichst genauen Zugang zum Verstehen des Textes anzubieten, wo-
bei sich dieses Verstehen dann keinesfalls in einem Erkennen der Me-
thode erschopfen darf.

Ricceur stellt die Hermeneutik hier vor die von Husserl und Hei-
degger abgeleitete Aufgabe, »jenen Punkt zu erreichen, an dem das ge-
schichtliche Seiende mit dem Ganzen des Seins verflochten ist in einer
Beziehung, die einen urspriinglicheren Charakter hat als jedes nur er-
kenntniskritisch gesetzte Subjekt-Objekt-Verhiltnis«. [HuS 16] Dieses
Bekenntnis gegen die Erkenntnistheorie und das Subjekt-Objekt-Para-
digma und fiir eine Art von Urspriinglichkeit, die vor deren Ursprungs-
denken ansetzt, scheint Ricceur hier bis auf die Vorstellung, diese Wen-
dung des Denkens in einem Punkt zu erreichen, mit dem friihen
Derrida zu verbinden, der dabei ebenfalls zunichst auf die Wurzeln des
phanomenologischen Denkens zuriickgreift.'® Vielleicht verliert sich
die Klarheit dieses Bekenntnisses und der bei aller Indirektheit dennoch
deutlichen ontologischen Ausrichtung auf Ricceurs Denkweg zum Teil
in den Prozessen der zunichst wesentlich hermeneutischen Arbeit und
in den Windungen des Umwegs. Dennoch bleibt der Anspruch einer
mehr als erkenntnistheoretischen Durchdringung eines verstehenden,
handelnden, geschichtlich seienden Selbst im Zusammenhang einer Le-
benswelt, wie sie Husserl thematisiert, stets deutlich spiirbar.

Zunehmend ist Ricceur allerdings daran gelegen, zwischen dem
Erkliren als Paradigma nicht nur der Naturwissenschaften, sondern
auch der Linguistik und analytischen Philosophie, und dem Verstehen,
zwischen denen Dilthey eine so scharfe Trennung vornimmt, zu ver-
mitteln. Er mochte einen »hermeneutischen Bogen« iiber beide Denk-
weisen spannen. [Vom Text 103] Die individuelle Aneignung der Inter-
pretation durch den Leser bleibt dabei der letzte Briickenpfeiler, der
allerdings keineswegs »die Bedeutung des Textes ... der Macht des Sub-
jekts, das ihn interpretiert«, unterwerfen soll, da dieses doch erst aus der

18 Diese Parallelen lassen sich insbesondere in Derridas Auseinandersetzung mit Husserl
verfolgen in: Jacques Derrida: Die Stimme und das Phinomen. Einfiihrung in das Pro-
blem des Zeichens in der Phianomenologie Husserls. Ubers. von H.-D. Gondek, Frankfurt
a.M. 2003. Ubrigens konstatiert Ricceur in diesem Zusammenhang deckungsgleich mit
Derrida, »daB der friihe Husserl« — und zwar »von den Logischen Untersuchungen bis zu
den Cartesianischen Meditationen«, also genau in dem Bereich, mit dem sich » Die Stim-
me und das Phinomen« auseinandersetzt — »lediglich einen Idealismus neuer Art kon-
struiert hat«. [HuS 17] Derridas Husserl-Interpretation wird im Abschnitt C genauer
betrachtet werden.

88

https:/idol. - am 16.01.2026, 08:43:3.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erkenntnis als Weg und Umweg

Arbeit der Interpretation heraus die Fihigkeit empfangt, sich selbst als
Subjekt zu erkennen — es wird sich selbst erst in dieser Arbeit der Inter-
pretation, indem es durch die weitergegebenen Texte und Zeugnisse
hindurchblickt, zu erkennen gegeben. [Vom Text 132] Auch in der Ver-
mittlung zwischen einem hierbei rein textimmanent aufgefaSten Erkla-
ren, orientiert an strukturalistischen Modellen, und einem Verstehen,
das das >Fenster« des Textes 6ffnet, zeichnet sich Ricceurs Anerkennung
der Notwendigkeit ab, den Text wieder verlassen, iiberschreiten und das
aus ihm Gelernte und Erkannte in der eigenen Lebenswelt umsetzen zu
konnen. Jede Interpretation ist fiir Ricceur der Anfang eines Weges,
denn »interpretieren< heilt den Denkweg einschlagen, der vom Text
eroffnet wird, sich zum Anfang [orient] des Textes hin auf den Weg
machen«. [Vom Text 104]

In diesem Sinne werde ich nun den Denkweg einschlagen, der sich
in »Wege der Anerkennung« erdffnet — zum Anfang dieses Textes hin
und den Text selbst als einen Anfang, eine Orientierung begreifend.
Dabei soll Ricceurs Dreischritt vom Erkennen iiber das Wiedererkennen
zum Anerkanntsein nachvollzogen und zugleich ein anderer Dreischritt
darin freigelegt werden: von der Erkenntnis iiber die Selbsterkenntnis
und die Frage nach der Identitit zum Anfang einer Theorie der Gabe,
die auch und insbesondere darin bestehen kann, daf wir einander zu
erkennen geben.

2) Die Wege der »reconnaissance« beschreiten —
vom Erkennen als Identifizieren zum
(An)Erkennen des Selbst

2.1) Der Begriff der »reconnaissance« — Stolpern und Aufbruch, Bruch
und Ganzheit

Ricceurs letztes grofles Werk »Wege der Anerkennung« 1alt sich als
eine komprimierte und bei aller Dichte dennoch klare Synthese zentra-
ler Etappen seines gesamten Denkweges lesen. Die Zeit, das Erzihlen,
das Handeln, Erinnern und Versprechen, die Bildung und Zuschreibung
individueller und kollektiver Identititen, die interpersonalen und inter-
kulturellen Verhaltnisse zwischen Selbst und Anderen, die zuvor in
anderen Kontexten ausfiihrlich und in sorgsamen hermeneutischen
Analysen beleuchtet wurden, werden nun durch das Brennglas eines

89

https:/idol. - am 16.01.2026, 08:43:3.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

einzelnen Begriffes betrachtet. Dieser Begriff mufs offen genug und zu-
gleich vielschichtig und dicht genug sein, um die dafiir notige Fokussie-
rung und die notige Brennweite zu erzielen. Ricceurs Ausgangspunkt
ist »ein Gefiihl der Verbliiffung angesichts des semantischen Status des
Wortes reconnaissance im philosophischen Diskurs«. [WdA 15] Er ge-
steht, auf den Wegen seiner Lektiiren und Arbeiten in eine Liicke ge-
stolpert zu sein, die sich in der Dichte der philosophischen Tradition und
der Beherrschung der Begriffe auftut, mit denen philosophiert wird.
Schlieflich sind die Worte sreconnaissance< oder >reconnaitre« und dazu
entsprechend auch das Wortfeld, das sich mit dem >Erkennens, ;Wieder-
erkennen, >Anerkennen« er6ffnet, im Diskurs der Philosophiegeschich-
te in ebenso grofer Haufigkeit wie Heterogenitit anzutreffen — eine
dhnliche, Heterogenitit und Vielseitigkeit, wie sie auch dem multi-
dimensionalen und hybriden Begriffsfeld von Geben und Gabe zuzu-
schreiben ist. Dennoch bleiben diese Worte fiir Ricceur im Hinblick auf
eine klare philosophische Einordnung unterbestimmt.

Es ist wichtig festzuhalten, daf3 der franzésische Ausdruck recon-
naissance nicht einfach mit dem deutschen Begriff Anerkennung dek-
kungsgleich ist und daher auch die sozialphilosophische Diskussion
iiber die Thematik der Anerkennung ausgehend von Hegel, die in
Deutschland ausfiihrliche Betrachtungen iiber diesen Begriff hervor-
gebracht hat, nur eine Wegstrecke der Untersuchungen der reconnais-
sance bildet, die Ricceur mit anderen semantischen Aspekten in Verbin-
dung setzt." Ricceur warnt »vor der heute sehr haufigen Reduktion«
des Begriffs auf die » Anerkennung der Unterschiede zwischen Indivi-
duen in Diskriminierungssituationenc, die in seinen Untersuchungen
»erst zum SchluB«, und zwar in Verbindung mit der Thematik der Ga-
be, zur Sprache kommen wird. [WdA 307] Diese Bedeutungsebene er-
hilt also durchaus eine exponierte Stellung, verlangt aber zunachst eine
weitere Ausdifferenzierung der Frage nach den Unterschieden und
Identititen, die auch in der interpersonalen Anerkennung voraus-
zusetzten sind. Dem Anerkennen geht hier notwendig ein Erkennen
voraus, das aber bereits schrittweise aus einer rein erkenntnistheoreti-

1 So liegt mit Axel Honneths »Kampf um Anerkennung« durchaus ein >anerkanntesc
Werk vor, da den Begriff » Anerkennunge« im Titel trigt, wahrend Ricceur einen Mangel
solcher Werke konstatiert. (Axel Honneth: Kampf um Anerkennung. Zur moralischen
Grammatik sozialer Konflikte Frankfurt a. M. 2003. [Zitiert als: Honneth])

90

https:/idol. - am 16,01:2026, 08:43:35.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erkenntnis als Weg und Umweg

schen Dimension herausgeldst wird und sich auf ein Zu-erkennen-Ge-
ben hin erweitern 1afit.

Hinter Ricceurs Verbliiffung iiber die »erstaunliche Liicke« zwi-
schen den Bedeutungsdimensionen der reconnaissance, die der Koha-
renz widerspricht, mit der »das Wort reconnaissance im Worterbuch als
eine einzige lexikalische Einheit erscheint« [WdA 19], steht das Stau-
nen, mit dem (seit Platon) die Philosophie beginnt. »Dieses anfingliche
Staunen, so Ricceur, »weicht nach und nach einer Art Bewunderung
fiir die Differenzierungsmacht, die in der Sprache am Werk ist«. [WdA
16] Diese Bewunderung, diese Anerkennung der Dynamik und des
Sinnpotentials der Sprache, die hier das erste Erstaunen ablosen, sind
auch in frithere Werke Ricceurs zuriickzuverfolgen, als Grundiiberzeu-
gungen, die sein Denken, seinen Umgang mit literarischen Werken und
seine Theorie iiber das Neugestaltungsvermogen der lebendigen Meta-
pher® bestimmen. Zugleich benennt Ricceur an dieser Stelle auch wo-
gegen sich die Anerkennung der Differenzierungsmacht und der
Spannweite der Polysemie richtet: Die Dynamik der Sprache wirkt
»entgegen der Eindeutigkeitserwartung, die das tiefste Motiv der Kunst
des Benennens ist«. [Ebd.] Solchen Eindeutigkeitserwartungen wird
sich auch der Begriff der Gabe in unseren Untersuchungen immer wie-
der entziehen, vielleicht bereits in Analogie dazu, wie sich die Praxis der
Gabe einer Festlegung auf einen eindeutigen Preis entzieht. Die »Ver-
zdgerungseffekte« [ebd.] im Versuch, eine kohirente Definition zu bil-
den, und die Macht der Differenzierung schreiben sich in der Sprache
von Anfang an in die »Frage der Identitit« [WdA 17] ein, die die erste
Bestimmung der reconnaissance als Identifizieren aufwirft. Diese Dif-
ferenzierungsmacht erinnert hier iiberraschend deutlich an Derridas
différance, die ebenfalls eine Temporalisierung und Verzogerung bildet,
welche sich wiederum (wie noch zu zeigen ist) in der Fortsetzung seines
Denkwegs in den Verzégerungseffekten zwischen Geben und Erwidern
spiegeln wird. Ricoeurs Anliegen beschrankt sich allerdings nicht allein
auf ein Erkennen und Anerkennen der Polysemie und Differenzfihig-
keit der Sprache, sondern es gilt, Regeln oder Regelmafigkeiten in der
Pluralitit der Bedeutungen nachzuweisen, ohne sich auf eine Eindeutig-
keit des Benennens zu beschrinken, um »auf halbem Weg zwischen

# Die »lebendige Metapher« dient dazu, »Neues — noch Ungesagtes, Unerhortes — zur
Sprache« zu bringen, insofern in ihr »der Widerstand der Worte nach ihrem gewdhnli-
chen Gebrauch« stets spiirbar bleibt. [ZuE 17]

91

https:/idol. - am 16.01.2026, 08:43:3.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

Homonymie und Eindeutigkeit« das anfangliche Staunen zu erhalten.
[Ebd.] Dieser Anspruch a3t sich auch auf den philosophischen Umgang
mit den Polysemien in der Thematik der Gabe iibertragen. Die Koha-
renz wird bei Ricceur nicht dadurch hergestellt, ein festes Theorie-
gebiude zu erbauen, sondern durch die Kontinuitit der Verfolgung
eines Weges, der beschritten wird, eingebunden in das Wegenetz des
bereits Gedachten.?! Was fiir Ricceur die philosophische Arbeit aus-
zeichnet, ist nicht allein der Versuch, Begriffe zu ordnen, zu kategori-
sieren, zu definieren oder ihren Gebrauch aufzuzeigen und zu regulie-
ren, sondern es ist das Auftauchen der Probleme innerhalb dieser Arbeit
der Regulation, das Stellen von Fragen, das Aufzeigen der Liicken, iiber
die man in der Sprache und im Denken und zwischen der Alltagsspra-
che und dem philosophischen Diskurs stolpert. Der Einbruch neuer
Denkereignisse gehort in die Kontinuitit philosophischer Denkwege
mit all ihren Differenzierungen und Querverbindungen hinein. Auch
die mit der Gabe und der Gegebenheit verkniipften Begriffe scheinen
Liicken, Schwellen oder Stolpersteine zu bilden, die auf diese Weise das
philosophische Fragen herausfordern.

Ein Modell der Integration von Diskontinuitdten und Dissonanzen
in eine Kontinuitdt und Konsonanz entwickelt Ricceur zuvor in »Zeit
und Erzihlung«: dort, wo das spekulative Denken an seine Grenzen
stoft, soll es die Narration erméglichen, der menschlichen Zeiterfah-
rung in ihrer Ambivalenz zwischen einer Erfahrung der Dissonanz -
der Unterbrechungen und Ereignisse — und der Konsonanz — der Kon-
tinuitdt und der Zusammenhinge — gerecht zu werden. Die Ganzheit
und Geschlossenheit der erzahlten Geschichte, die laut Aristoteles eine
in sich differierende Einheit bildet, welche »Anfang, Mitte und Ende
besitzt«??, muf iiberraschende Ereignisse und Wendungen in sich inte-
grieren, um die xa9apots der Rezipienten hervorzubringen. Hergestellt
wird eine »dissonante Konsonanz«. [ZuE 1 71] Wesentlich ist dabei, daf3
die »Zufille, die den Verlauf der Handlung aus seiner primiren Ord-
nung reiflen, »wie absichtlich« erscheinen, damit sich im Ganzen doch

2 Der franzosische Titel »Parcours de la reconnaissance« wahrt die Ambivalenz zwi-
schen Singular und Plural des Weges oder der Wege. Zudem laBt sich »parcours« auch
als eine zu iiberwindende Strecke oder Distanz verstehen, vielleicht sogar als eine Art
Hindernisparcours iiber die Liicken in der Wegstrecke des Denkens hinweg. Auch im
Titel seines Buches laBt Ricceur die Arbeit der Polysemie wirken.

2 Aristoteles: Poetik. Ubers. v. M. Fuhrmann, Stuttgart 1982. 50 b 26. Ricceur iibertragt
hier die Ordnung der Tragédie bei Aristoteles auf die Erzihlung.

92

https:/idol. - am 16.01.2026, 08:43:3.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erkenntnis als Weg und Umweg

wieder eine konsistente Ordnung der mocnotg ergibt. [ZuE 173] Ziel ist
es, die drohende Sinnlosigkeit des Lebens in einen Sinnhorizont zu in-
tegrieren bzw. durch den Akt der Komposition selbst eine sinnvolle
Ordnung zu konstituieren.

Es zeigt sich schnell, dafd das, was Ricceur in einer ersten erzih-
lerischen Wendung als Zufall und Uberraschung eines Erstaunens iiber
einen freien Platz im Regal der philosophischen Bibliothek und im Raster
des Denkens inszeniert — die Tatsache, daf3 gerade die reconnaissance
untersucht wird - bereits eine Notwendigkeit in der Ordnung und
Ganzheit des damit beginnenden Denkweges bildet. Denn letztlich geht
es nicht nur zwischen den drei Bereichen der reconnaissance, durch die
Ricceur seine Untersuchung strukturiert, sondern auch innerhalb dieser
Bereiche genau darum, mit >Liicken, Abstinden, Differenzen umzuge-
hen, die zugleich den notwendigen Raum eréffnen, um in geregelte
Beziehungen treten zu kénnen — auch in die Beziehung der Gabe. Wird
die reconnaissance als Identifizieren betrachtet, so geht es dabei um die
Differenzierung von Wahrem und Falschem und um das Wiedererken-
nen iiber die Veranderungen und den Abstand der Zeit hinweg. Geht es
um die reconnaissance de soi, also darum, sich selbst zu erkennen, so
gilt es iiber verschiedene Briiche hinweg eine in sich geschlossene Iden-
titit herzustellen. In der reconnaissance mutuelle, also der wechselsei-
tigen Anerkennung, steht schlieflich die Frage im Mittelpunkt, wie mit
dem Abstand zwischen dem Selbst und den Anderen umzugehen ist.
Eine Antwortmoglichkeit bildet dabei das Modell der Gabe, das eben-
falls einen Abstand zwischen Gebendem und Empfinger und seine
Uberbriickung voraussetzt. Dies gilt schon in einem ganz plastischen
Sinne in dem Moment, in dem beide ihre Hinde ausstrecken, um den
Akt der Gabe zu vollziehen, die gegebene Sache von Hand zu Hand zu
reichen, und es gilt ebenso dann, wenn wir einander zu erkennen geben.

Es ist fir Ricceur wesentlich, daf8 die drei dargestellten Haupt-
bedeutungslinien der reconnaissance einander nicht aufheben, sondern
erst als ein zusammenhingender »Weg der Identitit« [WdA 309] voll-
stindig werden, der mit einem Weg der Alteritit ebenso vernetzt ist wie
mit dem Weg der Uberkreuzungen von Anerkennen und Verkennen.
Bei der Verfolgung dieser Wege stellt sich zudem eine Frage, die auf die
phinomenologische Prigung Ricceurs verweist: die Frage, »um den
Preis welcher gedanklichen Revolution innerhalb eines transzendenta-
len Problemansatzes die »Sachen selbst¢ ins Blickfeld kommen, ... und
mit ihnen die Person«, nachdem zunichst die Frage nach dem Erkennen

93

https:/idol. - am 16.01.2026, 08:43:3.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

davon abstrahiert, was erkannt wird. [WdA 42] Zu zahlen ist der Preis
einer Philosophie, die »stets Versuch bleiben« [WdA 84] muf, nicht
totalisierbar ist und sich an der Vielheit, der Veranderlichkeit, der Zeit-
lichkeit und Verginglichkeit des Erkannten abarbeitet, dabei aber in der
Auseinandersetzung mit dem bereits Erkannten zu erkennen geben
kann, welches weitere Potential darin zu entfalten ist. Sie ist fiir
Ricceur im besten Sinne sinchoative, also anfinglich, und bringt die
Maglichkeit neuer Anfinge aus sich hervor. Analog dazu soll auch die
Ethik zunichst einmal nur den Anspruch »kontextueller, potentieller
oder inchoativer Universalien« stellen, um in der »Kunst des Ge-
sprachs« und »im Konflikt der Uberzeugungen« den Anderen eine Ga-
be bzw. ein Angebot zu geben. [SaA 350£.] Auf der Basis »einer gegen-
seitigen Anerkennung auf der Ebene der Annehmbarkeit, das heif3t der
Annahme einer moglichen Wahrheit, bleibt die Hoffnung auf einen
»moglichen Konsens«. [Ebd.] Ebenso bleibt fiir Ricceur im philosophi-
schen Austausch die Hoffnung auf die Einheit eines Sinns, wenn dieser
Sinn als ein Angebot offeriert wird, ausgerichtet auf die Annehmbarkeit
durch einen Anderen — hier den Leser des Werkes —, und wenn dieser
Andere bereit ist, selbst eine reconnaissance zu vollziehen: eine eigene
Erkenntnisleistung und eine Anerkennung dessen, was ihm in diesem
Werk zu erkennen gegeben wird und was daran gegeniiber dem ihm
selbst bereits eigenen Denken differiert.

Der Unterschied, der fiir Ricceur einen Schliissel oder die Peripetie
bildet, die die Ganzheit eines in sich differierenden Sinns der reconnais-
sance zu denken erméglicht, ist der Umschlag vom »aktivischen Ge-
brauch des Verbes reconnaitre«, in dem sich der Anspruch einer »Herr-
schaft des Denkens iiber den Sinn ausdriickt«, in den »passivischen
Gebrauch«, der »das Verlangen nach dem étre reconnu, dem Aner-
kanntwerden« zum Ausdruck bringt. [Ebd.] Stets zeigt sich Ricceur auf
seinem gesamten Denkweg bemiiht, gegen eine Herrschaft iiber den
Sinn den Anspruch einer Herrschaft des Sinns zu verteidigen. So sind
die »Passivititserfahrungen« [SaA 383] gegeniiber der eigenen Leib-
lichkeit, gegeniiber dem realen, mir duferlichen Anderen und gegen-
iiber der Stimme meines Gewissens Erfahrungen der Grenzen meines
Herrschaftsbereichs.? Ebenso zentral ist jedoch auch die Initiative, die
ergriffen werden kann und von der aus immer wieder ein anderer An-

¥ Diese Passivitiitserfahrungen werden im Abschnitt B ILII noch einmal detailliert un-
tersucht.

94

https:/idol. - am 16.01.2026, 08:43:3.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erkenntnis als Weg und Umweg

fang moglich wird. Generell ist dabei »die Sprache«, deren Betrachtung
auch den Zugang zu den » Wege[n] der Anerkennung« bildet, fiir Ricceur
»eine der wesentlichen Vermittlungen fiir das Handeln, oder genauer
gesagt fiir die Eingriffe, durch die der Handelnde die Initiative ergreift,
um so im Lauf der Dinge einen neuen Anfang zu setzen«. [ZuE III
374]* Diese Vermittlung der Sprache macht »aus der Initiative eine
verniinftige (sensée) Handlung«, aufgenommen in die »Region des
Sinns (sens)«. [ZuE III 375] Im sprachlichen Zu-erkennen-Geben wird
also Sinn gegeben bzw. ergibt sich Sinn. In einer Nihe zum Verspre-
chen, das fiir Ricceur an verschiedenen Punkten eine wichtige Rolle
spielt, »macht mich jede Sprechinitiative ... verantwortlich fiir das,
was ich sage« und diesem Sagen entsprechend auch tue. [Ebd.] Diese
Verantwortung verweist aber wiederum auf meine Passivitit, mein
Aufgefordertsein und damit auf die Initiative des Anderen: »zuerst setzt
ein anderer auf mich«. [WdA 173]

Auf den » Wege[n] der Anerkennung« eroffnet sich gerade im Zwi-
schenraum, den der Bruch mit dem aktivischen und der Sprung zu
einem passivischen Verstindnis der reconnaissance aufreiflt, und in
den Bedeutungsliicken im Herrschaftsanspruch der Identifikationen
eine Perspektive auf eine Identitdt zwischen Aktivitat und Passivitit,
zwischen Erkennen und Anerkanntsein, zwischen dem Selbst und dem
Anderen. Dabei kann die Gabe, die iiber die Bedeutung der reconnais-
sance als Dankbarkeit und iiber das Zu-erkennen-Geben an die ver-
schiedenen Wegstrecken der reconnaissance anzukniipfen ist, als eine
Art Scharnier zwischen verschiedenen Differenzen, insbesondere zwi-
schen Aktiv und Passiv sowie zwischen dem Selbst und dem Anderen
betrachtet werden.

2.2) Zwischen connaissance und reconnaissance, zwischen
Identifizieren und Identitdt

Die Erkenntnis, die (re)connaissance, wird zunichst als Identifizieren
betrachten, das zugleich immer schon eine Differenzierung, eine Unter-
scheidung des Selben vom Anderen mit sich bringt. Schon Platon er-
lautert im Dialog »Sophistes«, »dafl die Polaritit des Selben und des

% Paul Ricceur: Zeit und Erzihlung Bd. III: Die erziihlte Zeit. Ubers. von Andreas Knop,
Miinchen 1991. [Zitiert als: ZuE III]

95

https:/idol. - am 16.01.2026, 08:43:3.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

Anderen mit der Dialektik des Seins verschrinkt ist, da das Selbe zu-
gleich >im Verhiltnis zu sich< und »im Verhiltnis zu etwas anderemc
definiert werden muf3«. [WdA 46]% Platons Theorie der Teilhabe ist
fiir Ricceur eine » Antwort auf Parmenides’” Verbot ..., einem Subjekt-
Selbes ein Epitheton-Anderes zuzuordnen, kurz: iberhaupt eine Pri-
dikation vorzunehmen«. [WdA 47] Dieser kurze Riickgriff auf Platon
verbindet sich fiir Ricceur mit einer »Mahnung« an eine »Epoche, in der
das Subjekt Herr iiber den Sinn ist«. [WdA 48] Eine solche Herrschaft
des Subjekts sei im antiken Denken noch nicht vorgegeben.

»Und wir diirfen wohl fragen, ob sich in den Falten dieser wiedergefundenen
Erinnerung nicht die Maglichkeit verbirgt, mit einer zweiten Wende auf die
kopernikanische zu antworten und auf seiten der »Sachen selbst« die Quelle
zur Entwicklung einer Philosophie der reconnaissance zu suchen, die sich der
Vormundschaft der Erkenntnistheorie nach und nach entzieht«. [WdA 48]

Indirekt heiflt dies wiederum auch, daf8 sich mit der Suche nach einem
Ubergang von der Theorie der Erkenntnis zur Philosophie der recon-
naissance, der hier in einer phanomenologischen Wende zu den Sachen
selbst verortet wird, auch die Frage nach dem Selbst verindert. Aus dem
Subjekt, das erkennt, wird ein Selbst, das zugleich erkennt und aner-
kennt, aber eben auch danach verlangt, erkannt und anerkannt, identi-
fiziert, unterschieden und als es selbst wie eine Gabe angenommen zu
werden.

Paradigmatisch fiir das Denken der reconnaissance als Identifizie-
ren, steht fiir Ricceur besonders Descartes, der in seinem »Discours de
la méthode« zugleich als erster Denker eine Theorie und Analyse des
Urteilens und Erkennens »mit einem Bruch beginnt«. [WdA 49] Es
handelt sich dabei genau um jenen Bruch zwischen der allgemeinen
Sprache des Lexikons und dem philosophischen Fragen, den Ricceur
fiir jede Philosophie voraussetzt, da Descartes »mit einer von Literatur
und Gedachtnis geprigten intellektuellen Erziehung« bricht, »mit den
sprachlichen Quellen also, auf die der Lexikograph nicht nur in seinen
Zitaten, sondern auch in seinem Definitionskorpus zuriickgreift«.
[WdA 49f.] Dieser Bruch wird einerseits in die » Fabel« seiner Lehrjah-
re« [ebd.], also in die Kontinuitit seiner Biographie integriert, anderer-
seits in die Konsistenz der entwickelten Methodik. [Ebd.] Die Ver-

= Vgl. Platon: Sophistes. In: Ders.: Jubiliumsausgabe simtlicher Werke. Ubers. von Ru-
dolf Rufener, Bd. 5, Ziirich und Miinchen 1974. S. 125-221. Hier 255 c-e.

96

https:/idol. - am 16.01.2026, 08:43:3.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erkenntnis als Weg und Umweg

schriankung zwischen der Geschichte des Schreibenden und der Ab-
straktheit und dem Allgemeinheitsanspruch des Ich-Sagens in der phi-
losophischen Reflexion, insbesondere in den » Meditationes«%, verweist
bereits auf eine mégliche Uberkreuzung zwischen der Sicherheit des
Cogito, welche das Subjekt in die Lage versetzen soll, eine Herrschaft
iiber den Sinn auszuiiben, und den Vorgaben und Prigungen der Bio-
graphie, die sich diesem Herrschaftsanspruch bis zu einem gewissen
Grade entziehen. Denn auch wenn der Philosophierende in der Lage ist,
mit diesen Vorgaben zu brechen und sie abzuweisen, so kann er sich
doch nicht selbst von vornherein voraussetzungslos machen. Womit er
brechen kann, was er zuriickweist, und daf es schon etwas gibt, das
diese Reduktion verlangt, um zu einem Nullpunkt zu gelangen, von
dem aus ein sicheres methodisches Erkennen erfolgen kann, liegt nie-
mals vollstandig innerhalb seines Herrschaftsbereichs.

Die Initiative des Denkenden bleibt jedoch méglich als Verweige-
rung der Annahme weitergegebenen Wissens ohne eine eigene Uber-
priifung, und zwar in der Vorschrift »niemals irgendeine Sache als wahr
zu nehmen [recevoir], die ich nicht evidentermaflen als solche erkenne
[connaitre]«.? Interessant ist auch im Hinblick auf die spiter folgenden
Betrachtungen zur Gabe und zu ihrem Empfangen und Entgegenneh-
men, dafl Ricceur das Verb recevoir als besonders stark und aktivisch
charakterisiert. Sicherlich wird es rein grammatikalisch hier in der ak-
tiven Form verwendet, dennoch konnte man leicht eine prinzipielle Pas-
sivitit der Annahme unterstellen. Gemeint ist hier eher ein Zugriff auf
die Dinge oder ein Ergreifen der Gegenstinde oder eben die Verweige-
rung dieser Aktivitdten. Es liegt also nicht die Vorstellung eines Be-
wuBtseins zu Grunde, das passiv Eindriicke, Sinnesdaten oder einstro-
mende Reize in sich aufnehmen wiirde wie ein Schwamm oder wie ein
Gefa3. Auch das Empfangen setzt eine Initiative voraus, als miisse der
Empfanger seine Hand nach dem ihm Gegebenen ausstrecken und es
ergreifen. Dieses Empfangen verlangt in jedem Fall eine Entscheidung,
denn es kann auch verweigert werden. Die Verweigerung der Annahme
einer Sache, Erkenntnis oder Behauptung als Wahrheit, die also zu-

% René Descartes: Meditationen iiber die Grundlagen der Philosophie. Mit den samtli-
chen Einwiinden und Erwiderungen. Zum erstenmal vollst. iibers. und hrsg. von Arthur
Buchenau, unverind. Nachdruck der 1. Aufl. von 1915 mit neuer Vorbemerkung, Ham-
burg 1994. [Zitiert als: Meditationes]

77 René Descartes: Discours de la méthode / Bericht iiber die Methode. Franzosisch /
Deutsch. Ubers. von H. Ostwald, Stuttgart 2001. 11, 7. [Vgl. WdA 51]

97

https:/idol. - am 16.01.2026, 08:43:3.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

gleich eine verweigerte Identifikation und Anerkennung bedeutet, ist
Voraussetzung des Zugangs zum positiven Wissen, zur Wahrheit.

Ricceur betont, daf8 wiederum die Forderung der Sicherheit und die
GewifSheitsbehauptung der Erkenntnis, die auch in den » Meditationes«
wiederkehrt, als eine Art Abwehrreaktion iiberall dort erscheint, wo
»sich die Schwiche des menschlichen Verstandes zeigt, die zur stindi-
gen Furcht vor dem Irrtum verdichtet« wird. [WdA 51] Die reconnais-
sance tritt als »die Bestatigung des Erkennens [connaitre]« [ebd.] auf
den Plan, nachdem dieses Erkennen durch die Erfahrung der Ungewif3-
heit hindurchgegangen ist. Der Zweifel, den Descartes zur Methode
macht, verweist »auf ein iiberwundenes Zégern«. [Ebd.] Es scheint, als
wiirde hier fiir Ricceur aus der Not einer echten Ungewissheit, die erst
einmal die individuelle Entwicklung des Denkenden betrifft, die Tugend
einer Methode gemacht. Die Strukturierung und Ordnung der metho-
dischen Vorschriften dient einer Bekriftigung der »Herrschaft des Den-
kens«. [WdA 52] Notwendig wird diese Bekriftigung aber erst dadurch,
daf3 diese Herrschaft bereits ins Wanken gerit. Im Gegenzug zur Furcht
vor dem Irrtum wird die Suche nach der Wahrheit zur »Sokratische[n]
zetesis«, also einer »von intellektuellem Mut geprigte Suche«.? [Ebd.]
Es eroffnet sich dabei, so wie Ricceur Descartes’ Denkbewegung dar-
stellt, eine Spannung zwischen der Verausgabung und Entiuflerung
jeder >Vorgabe« der vorgefertigten Erkenntnisse, die aber zugleich neu
erworben werden soll, um die Herrschaft und den Besitzanspruch der
eigenen Erkenntnisleistung abzusichern.

Die Tatsache, dall »das einzige Gegeniiber des >Fiir-wahr-Neh-
mens« die Idee« bildet, also keine >Sache selbst, ist fiir Ricceur der ei-
gentliche Grund dafiir, warum im Denken Descartes noch keine klare
Differenzierung zwischen der Erkenntnis als connaissance und der re-
connaissance vorgenommen werden kann. [Ebd.] So bleibt »die Art der
vorgestellten Dinge« in ihrem »unterschiedlichen Verhiltnis zur Ver-
anderung« irrelevant fiir »ihre Klarheit und Deutlichkeit sowie ihre
Stellung in der Rangordnung vom Einfachen zum Komplexen, die die
einzigen Kriterien zur Beurteilung sicherer Erkenntnis bilden sollen.
[WdA 52 £.] Mit dem Verweis auf die Dinge und ihre Verinderlichkeit
nimmt Ricceur hier bereits die phinomenologische Blickrichtung und

% Ricceur bezieht sich mit der Betonung des Charakters der Suche auf den vollstindigen
Titel Descartes”: »Discours de la méthode pour bien conduire sa raison et chercher la
vérité dans les sciences«.

98

https:/idol. - am 16.01.2026, 08:43:3.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erkenntnis als Weg und Umweg

den Ubergang zur Temporalisierung vorweg, auf die es ankommen
wird, sobald die reconnaissance nicht mehr rein erkenntnistheoretisch
mit dem Identifizieren identifiziert werden soll. Was in einem phino-
menologischen Denken zu erkennen gegeben und als Erkenntnis ange-
nommen werden soll, ist eben nicht mehr nur eine Idee, im Sinne eines
an Descartes anschliefenden Rationalismus, sondern die Sache selbst.
Insofern der Begriff der Gabe eine Zwischenstellung zwischen der Be-
zeichnung fiir die gegebene Sache und der Abstraktion einer Idee oder
eines Oberbegriffs fiir das Gabegeschehen als Austauschbeziehung in
der terniren Struktur von Geber, Empfinger und gegebener Sache ein-
nimmt, konnte er auch als Vermittlung zwischen einer nicht-phianome-
nologischen und einer phanomenologischen Perspektive von Interesse
sein. Er wird sich tatsichlich bei Derrida und Marion genau in dieser
Hinsicht als Gegenstand einer Debatte iiber die Grenzen der Phino-
menologie erweisen.

Bei Descartes wird fiir Ricceur ein Ubergang zwischen der aktiven
geistigen Initiative des Erfassens oder Ergreifens eines Gegenstandes
und einer Annahme ermoglicht, die das Erkannte auch als wahr aner-
kennt. Aus dieser Form des Annehmens als wahr 138t sich laut Ricceur
ein spezielles »Subjekt des reconnaitre« ableiten, das wiederum den
Ubergang zu einem Selbst eréffnet, welches danach verlangt, anerkannt
zu werden. Es handelt sich hierbei um ein Subjekt, »das zwar nicht auf
die Person mit dem Namen Descartes zu beschrinken, aber dennoch ein
exemplarisch zu nennendes Ich ist, das namlich, das die erste Wahrheit
bezeugt« — bezeugt und nicht beweist —, die Wahrheit seiner eigenen
Existenz. [WdA 57] Implizit vorauszusetzen ist hier wohl fiir Ricceur
aus einer modernen, existenzphilosophisch gefarbten und ein wenig
psychologisierenden Perspektive, dal die Furcht zu irren und die Not-
wendigkeit der Bezeugung dieser GewifSheit neben dem Streben nach
Wahrheit und Erkenntnis, das Descartes selbst zu seiner Motivation
erklart®, auch auf ein urspriingliches Bediirfnis zuriickgehen kinnten,
in der eigenen Existenz bestitigt zu werden.

Aus der Veroffentlichungspraxis der »Meditationes«, denen
Descartes » Einwinde und Antworten«« beifiigt ergibt sich fiir Ricceur
zudem »ein Subjekt, das seinen Leser einbezieht« und seinen Text fiir
»ein >gemeinsames Philosophieren«« 6ffnet. [Ebd.] Man kénnte noch

¥ Dieser Wille zur Wahrheit als Motivation Descartes’ wird bei Marion eine entschei-
dende Rolle spielen. Siehe Abschnitt D. LIl 1.1 meiner Arbeit.

99

https:/idol. - am 16.01.2026, 08:43:3.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

einen Schritt weitergehen und darauf hinweisen, dal damit bereits eine
Offnung auf den Anderen erfolgt®® und da8 sich in diesem gemein-
samen Philosophieren und in der Rezeption des Textes mit seinen Ein-
winden und Antworten die Prozesse des Erkennens, des Unterschei-
dens und Urteilens bestindig und iiber die Zeit hinweg wiederholen.
So wird auch das Wechselspiel zwischen dem Zégern, einem ganz ex-
pliziten Bezweifeln des in diesem Text Zu-erkennen-Gegebenen und
der neuerlichen Vergewisserung der Erkenntnis fortgesetzt, wobei der
Ausgang offen ist. Jeder Leser hat fiir sich zu entscheiden, ob die Lek-
tiire fiir ihn mit einem offenen Zweifel oder mit einer reconnaissance
endet. Er entscheidet also dariiber, was er von dem, was ihm zu erken-
nen gegeben ist, als wahr annimmt. Auch wenn Descartes bemiiht ist,
alle Einwinde zuriickzuweisen, scheint er, indem er diese tiberhaupt in
sein Werk einbezieht, durchaus anzuerkennen, daf} es immer weitere
Einwinde geben kinnte, die immer neue Vergewisserungen einfordern.
In diesem fortgesetzten Prozef8 wiirde dann auch die exemplarische Be-
zeugung der Existenz wiederholt.

Wird also eine bestimmte Rolle und Funktion des Subjekts weiter-
gegeben, indem die Geschichte eines Denkweges erzihlt, aber auch der
Giiltigkeitsanspruch einer allgemeinen Theorie und Methodik vermit-
telt wird? Dieses Subjekt scheint fiir Ricceur zwischen der realen Person
des Autors Descartes und der absolut reduzierten Figur des Ego zu
changieren, welche im Vollzug des Cogito als letzte GewiSheit tibrig-
bleibt, auf der jede weitere Erkenntnis aufbauen soll. Auf der einen
Seite steht der Ich-Erzihler, der die Einbriiche des Zweifels und der
Furcht vor dem Irrtum in seiner Erzahlung in die Initiative seines Han-
delns, seines Bruchs mit allem bisher Angenommenen, und in einen
Aufbruch zur mutigen Suche nach der Wahrheit umwandelt und so in
die Kontinuitit seiner Geschichte integriert. Verschrinkt ist dieser Ich-
Erzahler mit dem geschichtslosen Ego, das diese Briiche in die Kon-
sistenz und Ordnung einer Methodik iiberfiihrt.

»Zwischen der Autobiographie, die nicht der Philosophie angehért, und der
numerischen Einheit des transzendentalen Bewuftseins nach Kant gibt es also
Raum fiir ein Subjekt, das fiir den Irrtum und infolgedessen fiir das »als wahr
nehmenc verantwortlich ist.« [Ebd.]

% Jean-Luc Marion mochte anders als Ricceur diese Offnung auf Alteritiat ohne Bezug
auf die Einwinde und Antworten und die Rezeption durch den Leser innerhalb des Ar-
gumentationsganges nachweisen. Siche hierzu Abschnitt D. ILII 2.1 meiner Arbeit.

100

https:/idol. - am 16.01.2026, 08:43:3.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erkenntnis als Weg und Umweg

Ist dieses verantwortliche Subjekt ein Empfiinger von Wahrheit, durch
den diese zugleich erst hindurchgehen und mit der Methodik des Zwei-
fels iiberpriift werden muf, um als wahr wahrnehmbar zu sein und
»Sinn zu ergeben<? Es besteht hier zunachst lediglich eine Verantwor-
tung des Subjekts gegeniiber sich selbst und seinem eigenen Erkennen,
die dennoch vielleicht als erste Méglichkeit eines Ubergangs in die
Struktur des Aufgefordertseins zu einer Antwort betrachtet werden
konnte. Die Antwort des Subjekts auf das, was ihm zu erkennen ge-
geben ist, besteht im Versuch einer Beherrschung des Irrtums und in
der Entscheidung dariiber, was als wahr angenommen und anerkannt
wird. Da aber diese Herrschaft so vehement verteidigt, bestitigt und
abgesichert werden muf, zeigt sich fiir Ricceur bereits etwas Anderes,
der Herrschaft Entzogenes, das diese Abwehrhaltung erfordert.

2.3) Grenzerfahrungen des Wiedererkennens und Uberkreuzungen
zwischen Aktivitit und Passivitit

Um nun von der connaissance zu einer »Philosophie der reconnais-
sance« weiterzudenken, die nicht vom Subjekt ausgehend, sondern erst
»a parte obiecti« entwickelt werden kann [WdA 59], muf insbesondere
das Verkennen anders gedacht werden: aus dem Irrtum, der das Zégern
auf dem Weg der Erkenntnis bedingt, muB sich »die Maglichkeit der
méconnaissance« entwickeln, als »eine existenzielle, innerweltlich
Form, deren Sinn sich nicht im Irrtum [méprise], einer abstrakten Art
von Beunruhigung erschépft, da er nicht wie die méconnaissance Per-
sonen, sondern Dinge betrifft«. [Ebd.] Das Erkennen stoft als Identifi-
zieren an seine Grenzen, wo es sich auf den anderen Menschen richtet,
der sich im Verlauf der Zeit dramatisch verindern kann und der wieder-
um danach verlangt, erkannt und anerkannt zu werden. Damit mufl
auch eine andere Art des Annehmens gedacht werden, die sich nicht
mehr im aktiven Zugriff einer geistigen Initiative erfiillen kann, da sie
sich in einer Passivitit gegeniiber dem Anderen befindet, welcher An-
erkennung fordert und sich auch selbst aktiv zu erkennen geben kann.
Die Beriicksichtigung dieser Passivitit wird allerdings in Ricceurs Ver-
standnis der Annahme und des Empfangens auch im Hinblick auf die
Gabe stets mit einem Moment der Aktivitdt und der Entscheidung ver-
bunden bleiben.

Einen wichtigen Schritt zur passiveren Wendung des Annehmens

101

https:/idol. - am 16.01.2026, 08:43:3.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

von Gegebenem bildet der Ubergang in die phinomenologische Per-
spektive. In der Intentionalitdt ist bei Husserl mit angelegt, daf8 es
immer eine Riickseite des betrachteten Gegenstandes gibt, eine »Uber-
schreitung der Intention in der Intention selbst«*' von einem anderen
Horizont her. Damit ist, so Lévinas, die Subjekt-Objekt-Beziehung, so-
fern sie die vollstindige Gegenwart und Erfassung des Objekts in der
Erkenntnis des Subjekts meint, aufgebrochen.

»Die Idee einer notwendigen Implikation, die vom Subjekt, das sich auf das
Objekt richtet, in iiberhaupt keiner Weise wahrgenommen werden kann; die
erst nachtriglich in der Reflexion entdeckt wird; die also nicht in der Gegen-
wart hervortritt, die also ohne mein Wissen geschieht — setzt dem Ideal der
Vorstellung und der Herrschaft des Subjekts ein Ende ... «*

Die Aktivitat der Sinngebung ist gebunden an eine Passivitit gegeniiber
der gegebenen Lebenswelt und dem gegeniiber, was jenseits meines
Wissenshorizontes liegt. Von dieser Horizontstruktur aus ist dann wie-
derum die Struktur »der Situation des Subjekts und des Subjekts in der
Situation« zu denken. [WdA 86] Ricceur schlieBt sich Lévinas’ Uber-
zeugung an, daf} es nicht einen Mangel, sondern gerade eine besondere
Qualitdt in Husserls Konzeption darstellt, eine Spannung zwischen
einer transzendental gedachten Sinngebung und dem In-der-Welt-Sein
zu erhalten. Fiir Lévinas ist »[d]iese Gleichzeitigkeit von Freiheit [der
Intentionalitit] und Zugehérigkeit [zur Welt], ohne daf einer der Ter-
mini geopfert wiirde, ... vielleicht die Sinngebung selbst, der Akt einen
Sinn zu verleihen, der durch das Sein insgesamt hindurchgeht und es
tragt«.?® Es ergibt sich ein hin und her »zwischen dem Gebenden und
dem Gegebenen« in dem sich der Subjekt-Objekt-Gegensatz auflost*:

»Die Welt ist nicht nur konstituiert, sondern auch konstituierend. Das Subjekt
ist nicht mehr bloRes Subjekt, das Objekt ist nicht mehr bloRes Objekt. Das
Phianomen ist zugleich das, was sich zeigt, und das, was zeigt, das Sein und der
Zugang zum Sein«.*

3 Emmanuel Lévinas: Der Untergang der Vorstellung. In: Ders.: Die Spur des Anderen.
Untersuchungen zur Phinomenologie und Sozialphilosophie. Ubers. von W. N. Krewani,
Freiburg, Miinchen 1999. S. 120-139. Hier S. 129.

2 Ebd., S. 131.

* Ebd,, S. 134.

* Ebd.

% Ebd.

102

https:/idol. - am 16.01.2026, 08:43:3.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erkenntnis als Weg und Umweg

Lévinas fiihrt dies letztlich zu einer Konsequenz, die sich in dhnlicher
Form bei Marion wiederfinden wird, »daf jeglicher Gegenstand das
Bewufitsein, durch das er erstrahlt und eben dadurch erscheint, ruft
und gewissermaflen hervorbringt«.36 Das Subjekt scheint hier zuneh-
mend zu einem Empfinger von Gegebenem zu werden, der durch des-
sen Erscheinen erst hervorgerufen wird.

Die erste Unterscheidung zwischen connaissance und reconnais-
sance zeigt sich fiir Ricceur nun also in Erfahrungen des In-der-Welt-
Seins, die den zu belegenden Unterschied eben nicht vom Subjekt her,
sondern aus den Sachen selbst aufzeigen und »die Vielfalt der Seins-
weisen, in denen die Dinge der Welt auftreten« [WdA 88] beriicksichti-
gen sollen, insbesondere in ihrem spezifischen Verhiltnis zur Zeit:
»Was an der Veranderlichkeit der Dinge kann im Extremfall dazu fiih-
ren, daf sie unkenntlich werden?«. [WdA 89] Eine erste Problematik
des Wiedererkennens besteht schon im Hinblick auf die verschiedenen
Ansichten eines Gegenstandes, besonders plastisch in Husserls Beispiel
des Wiirfels, dessen Wahrnehmung uns nie von allen Seiten zugleich
gegeben ist. Das Identifizieren aller Ansichten mit demselben Gegen-
stand setzt unser » Vertrauen in die Bestindigkeit der Dinge«*” voraus —
unser Vertrauen darauf, dafl im Verlauf des Perspektivwechsels, der
notwendig ist, um den Wiirfel von allen Seiten zu sehen, dieser mit sich
selbst identisch geblieben ist. [WdA 90] Dabei ist dhnlich wie in
Descartes Argumentation zunachst ein »Zogern« [ebd.] zu iiberwinden,
zumal, wenn ich um den Gegenstand herumgehe, um so verschiedene
Horizonte zur Deckung zu bringen, Zeit vergeht. Damit ihm die voll-
stindige Wahrnehmung eines identifizierbaren Gegenstandes gegeben

* Ebd., S. 136.

¥ Ricceur bezieht sich hier auf Merleau-Pontys » Phianomenologie der Wahrnehmunge,
wo von einem »Urglauben« oder einer »Urmeinung« die Rede ist, durch die zunachst
»das Wahrgenommene diesseits jeden Zweifels wie auch jeden Beweises« angenommen
wird. Zwar wird nachtriglich jedes Ding durch ein anderes ersetzbar, »doch zumindest ist
uns gewil3, daB es Dinge gibt, d.h. eine Welt.« Es geht hier also nicht nur um ein Ver-
trauen iiber die Zeit hinweg, sondern auch um das Grundvertrauen in die Gegebenheit
von Welt, die allerdings nicht die Summe aller Dinge bildet, »sondern das unerschopf-
liche Reservoir, aus dem alle Dinge entnommen sind«. In der »Ubernahme des Faktums
der Zeitlichkeit und des Faktums der Welt« besteht dann das »Vertrauen in die Kraft der
Reflexion, die ein Erkennen durch den Verlauf der Zeit hindurch sichern kann. (Mau-
rice Merleau-Ponty: Phinomenologie der Wahrnehmung. Ubers. von Rudolf Boehm,
Berlin 1966. S. 395f.)

103

https:/idol. - am 16.01.2026, 08:43:3.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

ist, muf der Wahrnehmende seinerseits einen Vertrauensvorschuf8 im
Hinblick auf diese Identifizierbarkeit geben.

Noch problematischer wird die Situation, wenn die betrachteten
Gegenstande selbst einer »Dialektik von Auftauchen, Verschwinden
und Wiederauftauchen« unterworfen sind, insbesondere beim »Kom-
men und Gehen von Lebewesen«.’® [WdA 90f.] Damit kommt die » Ab-
wesenheit« ins Spiel, die zu einer »Bedrohung« wird, wenn sie auf den
unumkehrbaren »Verlust von Menschen« verweist, auf den »Schatten
des Todes« und die »unertrigliche Angst vor dem Nie-wieder«. [WdA
91] Hierbei besteht ein deutlicher Unterschied, zwischen den ganz all-
taglichen Objekten — Ricceur nennt beispielsweise den Hausschliissel —,
die uns manchmal aus dem Blickfeld geraten, scheinbar verschwinden,
aber doch mit einer gewissen Sicherheit irgendwann, irgendwo wieder
auftauchen und gefunden werden und damit unser Vertrauen in die
verldssliche Identitit der Dinge mit sich selbst letztlich bekriftigen.
Wenn jedoch die verstrichene Zeitspanne lang genug war, um eine
deutliche Verinderung des wahrgenommenen Gegenstandes hervor-
zubringen, kann dieses Vertrauen auch hier ins Wanken geraten.

Im Wiedererkennen von Personen, die im Verlauf der Zeit gealtert
sind, wird aus der alltiglichen Erfahrung eine »Grenzerfahrung des
Wiedererkennens von Unkenntlichgewordenem« [WdA 96], deren »er-
greifende Dimension« [WdA 92] Ricceur in einem literarischen Werk
jenseits der Grenzen des philosophischen Diskurses aufzeigt.* In der
Liicke zwischen den philosophischen Definitionen erhilt hier also die
Erzihlung eine vermittelnde Funktion. Ricceur richtet den Blick auf
die Schlu3passagen von Marcel Prousts » Auf der Suche nach der ver-

3 Auch Jean-Luc Marion bezieht sich darauf, da die Unsichtbarkeit der drei jeweils
verdeckten Seiten des Wiirfels von vornherein eine Apprasentation des Gesamtgegen-
standes notwendig macht, die dann im Erkennen des alter ego besonders relevant wird.
Hier ist bereits ein Ubergang vom Erkennen gegenstindlicher Phainomene zum Erken-
nen von Personen angelegt, wie ihn Ricceur nun vollzieht. Marion verweist ebenfalls auf
den zeitlichen Vollzug der Wahrnehmung, ebenso wie auf die geschichtliche Konstituti-
on des jeweiligen Gegenstandes. (Vgl. Jean-Luc Marion: De surcroit. Etudes sur les phé-
nomeénes saturés, Paris 2001. S. 125-129).

% Jean Greisch macht auf die Moglichkeit aufmerksam, daB die Schwierigkeit des Wie-
dererkennens einer Person sich nicht nur aus dem Altern, sondern auch aus dem Erstau-
nen iiber eine vollzogene Transformation ergeben kann, die sich in gesteigerter Form in
der Emmaus-Geschichte wiederfindet, in der das Wiederkennen und Sich-zu-erkennen-
Geben eine wesentliche Rolle spielt. (Vgl. Jean Greisch: Qui sommes nous? Chemins
phénomeénologiques vers "'homme, a.a. 0. S. 310).

104

https:/idol. - am 16.01.2026, 08:43:3.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erkenntnis als Weg und Umweg

lorenen Zeit«. Der Erzdhler begegnet dort noch einmal den Personen,
die in der vollzogenen Erzihlung auftauchten und die nun, gezeichnet
durch ihr Alter, kaum wiederzuerkennen als »greisenhafte Hampel-
mianner« [Proust 343] erscheinen. Beschrieben wird zugleich der Ent-
schluf des Ich-Erzihlers zu erzihlen und der Beginn seines Erzihlpro-
zesses, der doch bereits im eindrucksvollen Bogen der sieben Binde des
Werkes durchlaufen wurde, an dessen Ende sich der Leser hier befindet.
Hier wird also ein Kreis geschlossen, allerdings mit der paradoxen Im-
plikation, in dieser SchlieBung gleichzeitig einen Anfang zu erdffnen,
zumal sich die Stimme des Erzahlers auch in einer expliziten Adressie-
rung an den Leser auf dessen Lektiire hin 6ffnet: Das literarische Werk
ist offen fiir die Weitergabe an den Anderen und schlieft mit der Dar-
stellung des Beginns der generativen >Gabe« dieses Werkes, das etwas zu
erkennen gibt — die Tiefendimension der im Erzahlen durchmessenen
Zeit - und das eine ganz eigene Art der >Sinngebung« vollzieht, indem
der Erzahler den Menschen, denen er hier wiederbegegnet oder die be-
reits durch den Tod einem Wiedererkennen vollstindig entzogen sind,
»einen Platz in der Zeit« zuschreiben méchte. [Proust 528]*

Das spezielle zirkuldre Modell der »Recherche, die an ihrem Ende
ihren eigenen Anfang eréffnet und sich zugleich an den Leser >weiter-
gibt, wird bei Ricceur durch das Ineinandergreifen zweier zirkularer
Strukturen erginzt, die sich zwischen dem Erzihlen und der Rezeption
durch den Leser entfalten: der hermeneutische Zirkel und der Zirkel der
ptunotg. Die uunotg vermittelt zwischen der Praxis handelnder Men-
schen, ihrer Nachahmung im literarischen Werk, die zugleich eine
schopferische, neu gestaltende Tatigkeit ist und der Rezeption durch
ein Publikum, das wiederum aus handelnden Menschen besteht, die in
der Rezeption die Kette der Interpretationen fortsetzen und neue Hand-
lungsméglichkeiten entdecken. Die Struktur, die sich im mimetischen
Zirkel eroffnet, entspricht in ihrer Offenheit nicht dem geschlossenen
Kreis einer Beweisfiihrung, die am Ende zu ihrer ersten These zuriick-
kehrt und damit zur Aktivitit des erkennenden Subjekts, das sich quasi
selbst das Erkannte zu erkennen gibt — so wie wir bei Kant »von den
Dingen nur das a priori erkennen, was wir selbst in sie legen«. [KdrV

4 Ich mochte auf die von Ricceur hier naher untersuchte SchluBpassage der »Recherche«
am Ende meiner Untersuchungen, im Abschnitt E., noch einmal genauer zuriickkom-
men.

105

https:/idol. - am 16.01.2026, 08:43:3.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

B XVIII]* Das Gewicht wird stirker auf den Vollzug und Nachvollzug
der Kreisbewegung durch den Lesenden, also durch den Rezipienten als
Empfinger, verlagert. In diesem Nachvollzug wird nicht einfach eine
»weitergebbare« Erkenntnis (als wahr) angenommen. Die Passivitit des
Empfangens und die Aktivitit, in der diese Bewegung nachvollzogen
und iiber die Grenzen des Textes hinaus iiberschritten wird, greifen
ineinander, dhnlich wie in den Verschrankungen von Aktivitit und Pas-
sivitit bei Merleau-Ponty. Nur in diesem Ineinandergreifen ist es mog-
lich, in sich selbst zu lesen — sich zu rezipieren, zu empfangen — und sich
dabei zugleich aktiv als Selbst zu vollziehen und so die Geschichte des
eigenen Lebens weiterzuschreiben und seine Erzihlung immer wieder
neu zu beginnen. Diese Uberkreuzung von Aktivitit und Passivitit,
welche die Prozesse des Erkennens und Wiedererkennens im Inein-
andergreifen von mimetischem und hermeneutischen Zirkel sowie in
der Verbindung von Hermeneutik und Phanomenologie kennzeichnet,
ist bei Ricoeur eine grundlegende Voraussetzung fiir den Zugang zum
Selbst: Das Selbst vollzieht eine aktiven Sinngebung und eine sprach-
liche Selbstsetzung des Ich-Sagens, und es ist zugleich passiv gegentiber
der Gegebenheit der Lebenswelt, des Eigenleibes, der Geschichte und
der zu erkennen gegebenen Sinnzusammenhinge. Ausgehend von die-
ser Voraussetzung soll nun nachverfolgt werden, inwiefern das Erken-
nen fiir Ricceur immer schon ein Erkennen des Selbst ist und wie dieses
Selbst sich selbst gegeben und zu erkennen gegeben und zugleich in der
Lage ist, aktiv und initiativ zu geben und zu erkennen zu geben.

' Als einen solchen geschlossenen »Kreis der Vorstellung« beschreibt Ricceur die Argu-
mentation Kants in der Vorrede zur zweiten Auflage der »Kritik der reinen Vernunfts,
wo Kant den Begriff der Vorstellung einfiihrt, um ihn dann fiir die Stimmigkeit der
vollzogenen Argumentation nachtriglich notwendig erscheinen zu lassen. [Vgl. WdA
80-84]

106

https:/idol. - am 16,01:2026, 08:43:35.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1 Paul Ricoeur gibt zu erkennen
	1.1 Der Blick durch den Text auf die Welt
	1.2 Texte entgegennehmen und weitergeben - der hermeneutische Bogen

	2 Die Wege der »reconnaissance« beschreiten - vom Erkennen als Identifizieren zum (An)Erkennen des Selbst
	2.1 Der Begriff der »reconnaissance« - Stolpern und Aufbruch, Bruch und Ganzheit
	2.2 Zwischen connaissance und reconnaissance, zwischen Identifizieren und Identität
	2.3 Grenzerfahrungen des Wiedererkennens und Überkreuzungen zwischen Aktivität und Passivität


