
B. Paul Ricoeur - Unterwegs: im Zu-erkennen- 
Gegebenen, auf der Suche nach dem Selbst 
und auf den Wegen der Anerkennung in die 
>Lichtung< der Gabe

I. Erkenntnis als Weg und Umweg

1) Paul Ricoeur gibt zu erkennen

Im Werk Paul Ricoeurs läßt sich ein Weg verfolgen, der von den Fragen 
nach dem Erkennen und Verstehen ausgehend über eine intensive Aus­
einandersetzung mit dem Begriff des Selbst neben anderen Fragestel­
lungen schließlich auch die Thematik der Gabe in den Blick nimmt. 
Dieser Denkweg soll als erster Leitfaden dafür dienen, um herauszuar­
beiten, welche Wechselwirkungen die Denkfigur der Gabe mit den Fra­
gen nach dem Selbst und der Erkenntnis bzw. dem Einander-zu-erken- 
nen-Geben eingehen kann, auf welche Weise sie eine Lösung oder 
Zuspitzung dieser Fragestellungen bieten kann und wie sich aus ihr ein 
Zugang zur Idee des Einander-zu-erkennen-Gebens entwickeln läßt.

Um diese Fragestellungen bei Ricoeur zu verfolgen, werde ich 
einen Schwerpunkt auf die Analyse seines Werkes »Wege der Anerken­
nung«1 legen, wo die Denkfigur der Gabe am Ende eines Weges auf­
taucht, der vom Erkennen als Identifizieren über die Selbstreflexion 
und die Ausweitung auf eine Dimension des Miteinanders bis zur Idee 
einer wechselseitigen Anerkennung führt. Für fean Greisch ist dieser 
Weg, der den gesamten Denkweg Ricoeurs noch einmal in sich abbildet, 
durch drei Etappen der Gebung gekennzeichnet: »Le Symbole donne ä 
penser«; »Le texte se donne ä lire«; »Le soi se donne ä reconnaitre >soi- 
meme comme un autre<«.2 Die Frage nach dem menschlichen oder per­

1 Paul Ricoeur: Wege der Anerkennung. Erkennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein. 
Übers, von Ulrike Bokelmann und Barbara Herber-Schärer, Frankfurt a. M. 2006. [Zitiert 
als: WdA]
2 Jean Greisch: Qui sommes nous? Chemins phenomenologiques vers l'homme, Lou- 
vain, Paris u.a. 2009. S. 304.

77

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

sonalen Selbst, auf die dieser Weg zuläuft, bildet für Ricoeur eine so 
entscheidende Motivation seines gesamten Denkens, daß sie sich von 
vornherein nicht scharf von der Frage nach dem Erkennen und ebenso 
wenig von der Auseinandersetzung mit der Gabe abgrenzen läßt.

Ganz im Sinne Ricoeurs, für den der Umweg ein wesentliches Ele­
ment des Philosophierens bildet, werde ich über die »Wege der An­
erkennung« hinaus ebenfalls Umwege durch seine weiteren Werke 
und einige der darin untersuchten philosophischen Konzeptionen ein­
schlagen, die dazu dienen sollen, die betrachteten Fragestellungen zu 
vertiefen und die Fokussierung auf die Thematik der Anerkennung auf­
zubrechen, die in diesem Zusammenhang nicht im Zentrum der Be­
trachtungen stehen soll. Ricoeurs Philosophieren ist unterwegs durch 
das hindurch, was uns in Symbolen, Texten, Erzählungen und Überlie­
ferungen zu erkennen gegeben ist. Es ist auf der Suche nach dem Selbst 
in der Spannung zwischen Identität und Alterität und verfolgt Wege der 
Anerkennung, die sich in den >Lichtungen< des Gabegeschehens immer 
wieder neu eröffnen und motivieren.

1.1) Der Blick durch den Text auf die Welt

Paul Ricoeur gibt uns in seinem Werk ein Instrumentarium für ein Er­
kennen, das durch das Verstehen von Texten hindurch einen Blick in 
uns selbst hinein und auf die Welt ermöglichen soll. Seine phänomeno­
logische Hermeneutik zielt darauf ab, die spezifisch menschliche und 
individuelle Erfahrung des In-der-Welt-Seins mit den kollektiv geteil­
ten und tradierten Texten und Quellen in Verbindung zu setzen, die 
versuchen, unserem Erkennen und Erfahren gerecht zu werden, sie zu 
ordnen und zu systematisieren, zu erzählen oder auf den Begriff zu 
bringen. Er möchte zu erkennen geben, wie wir mit dem uns Gegebe­
nen - der Phänomenalität - und dem Fundus des Zu-erkennen-Gege- 
benen - den Texten und Kontexten der kulturellen Überlieferung - so 
umgehen können, daß beide >Gaben< in eine produktive Wechselbezie­
hung treten. Erst in ihrer Vermittlung kann ein gangbarer Weg zu einer 
möglichst umfassenden, aber niemals totalen Erkenntnis beschritten 
werden. Zudem entfaltet sich in diesem Wechselspiel, das sich nicht in 
einem punktuellen Austausch erschöpft, sondern sich zeitlich erstreckt 
und geschichtlich entwickelt, unsere Identität. Das heißt auch, daß es 
bei Ricoeur von vornherein in einem doppelten Sinne darum geht, ein­

78

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erkenntnis als Weg und Umweg

ander zu erkennen zu geben: einerseits in dem Sinne wie und was wir 
einander im Raume eines Miteinanders zu erkennen geben und über die 
Zeit hinweg weitergeben; andererseits in dem Sinne, daß wir uns mit 
jedem Akt des Zu-erkennen-Gebens immer schon gegenseitig unser 
jeweiliges Selbst, unsere individuelle und kollektive Identität zu er­
kennen geben.

Jeder Text - also auch jeder Text Ricoeurs - fungiert dabei als ein 
optisches Instrument und zwar, wie es Marcel Proust am Ende seiner 
»Recherche du temps perdu« ausdrückt, als ein »Vergrößerungsglas«, 
durch das es dem Leser gelingen soll, »in sich selbst zu lesen«.3 Glei­
chermaßen betont Ricoeur aber, daß er ebenso entscheidend als ein In­
strumentarium für den Blick auf die dieses Selbst umgebende Welt und 
Wirklichkeit dient bzw. auf ihre Möglichkeiten im Entwurf einer »Qua­
si-Welt der Texte«. [Vom Text 84]4 Der wesentliche »Frontenwechsel 
der nachheideggerschen Hermeneutik im Verhältnis zur romanti­
schen«, besteht für Ricoeur darin, »weniger die Absicht des Autors hin­
ter dem Text wiedergeben« zu wollen, als vielmehr »den Vorgang [zu] 
explizieren ..., durch den ein Text eine Welt gleichsam vor sich ausbrei­
tet«. [ZuE 1127]5 Insbesondere in der Interpretation literarischer Texte 
geht es darum, »daß das, was in einem Text interpretiert wird, der Vor­
schlag einer Welt ist, in der ich wohnen und meine eigensten Möglich­
keiten entwerfen könnte«. [Ebd.] Diese Welt, bildet den Raum, in dem 
sich das Selbst verorten und entfalten kann - allerdings niemals allein: 
Die Lebenswelt ist für Ricoeur wesentlich eine Welt der Gemeinschaft, 
der Interaktion und des Miteinanders in der kulturellen und politischen 
Praxis. So entwickelt er insbesondere in seinen späteren Schriften eine 
praktische Philosophie, die sich explizit als Ethik versteht, im Sinne 
einer teleologischen Ausrichtung auf das gute Leben, als eine Philo­
sophie der Moral, im Sinne der gemeinschaftlichen Artikulation der

3 Marcel Proust: Die wiedergefundene Zeit. Auf der Suche nach der verlorenen Zeit, 
Bd. 7. Übers, von Eva Rechel-Mertens, Frankfurt a. M. 2004. S. 505. [Zitiert als: Proust] 
Ricoeur zitiert diese Passage in »Zeit und Erzählung« im Zusammenhang mit der Kon­
zeption des »wiedergefundenen Eindrucks«, die im Hinblick auf die reconnaissance als 
Wiedererkennen auch in diesem Kontext noch einmal eine Rolle spielen wird. Paul 
Ricoeur: Zeit und Erzählung. Bd. II: Zeit und literarische Erzählung. Übers, von Rainer 
Rochlitz, München 1989. [Zitiert als: ZuE II] S. 255.
4 Paul Ricoeur: Vom Text zur Person. Hermeneutische Aufsätze (1970-1999). Übers, u. 
hrsg. von Peter Welsen, Hamburg 2005. [Zitiert als: Vom Text]
5 Paul Ricoeur: Zeit und Erzählung. Bd. 1: Zeit und historische Erzählung. Übers, von 
R. Rochlitz, München 1988. [Zitiert als: ZuE I]

79

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

Normen dieser Ethik, sowie als politische Philosophie, im Sinne der 
Untersuchung der Gesellschaft als Raum für die Suche nach Gerechtig­
keit.6

Die Ausrichtung auf ethische und praktische Fragestellungen prägt 
Ricoeurs philosophisches Selbstverständnis auf allen Etappen seines 
Denkweges. Es gibt für ihn einen direkten Weg vom Text zur Handlung 
- »du texte ä l'action«.7 In diesem Sinne ist auch sein eigenes Philoso­
phieren und Schreiben auf dem Weg zum Handeln. Seine Texte sind 
stets als solche zu lesen, die die Grenzen des Textes überschreiten. Ihre 
Aufgabe erfüllt sich darin, Möglichkeiten zum gerechten Handeln und 
guten Leben zu erkennen zu geben, ob es nun um die Betrachtungen 
von Erkennen und Verstehen, um die Frage nach dem personalen Selbst 
oder aber schließlich um das Nachdenken über die Gabe geht. Texte 
lassen sich daher in gewisser Weise als >Gaben< von Möglichkeiten ver­
stehen bzw. als >Freigabe< der Aussicht auf Möglichkeiten, die ohne den 
Blick durch den Text verborgen bleiben würden. Vor dem Heraustreten 
aus dem Text steht jedoch der Durchgang durch den Text, also durch das 
bereits Zu-erkennen-Gegebene. Gerade die Freilegung offener Mög­
lichkeiten des Handelns und Denkens kann ganz wesentlich dadurch 
erfolgen, daß wir uns mit der Geschichte der bereits verwirklichten 
Möglichkeiten und ihrer offenen Potentialitäten beschäftigen, und zwar 
eben wesentlich im Umgang mit Texten und anderen Formen der Mit­
teilungen und Überlieferungen.

Ricceurs Bezug auf das bereits vor ihm und von anderen Gedachte 
ist nicht einfach ein reiner Eklektizismus oder ein methodischer Kunst­
griff, sondern impliziert bereits zwei Kerngedanken seiner Philosophie: 
den Gedanken, daß die Dialektik des Selben und des Anderen als pro­
duktives Grundprinzip im Hintergrund allen Verstehens und Handelns 
steht, und das daraus erwachsende Verständnis der Geschichte und Tra­
dition als Quelle offener Entwicklungsmöglichkeiten. Auch das >ver- 
gangene< Selbe wird nicht auf seine Selbigkeit festgelegt, sondern bleibt 
offen dafür, als Anderes es selbst zu werden. Um diese Spannung zwi­
schen Selbigkeit und Andersheit offen zu halten, reicht es nicht, fertige 

6 Diese Entwicklung zeigt sich beispielsweise in: Paul Ricoeur: Das Selbst als ein Ande­
rer. Übers, von Jean Greisch, München 1996. [Zitiert als: SaA], sowie in: Ders.: Le Juste, 
Paris 1995.
7 So trägt eine der Sammlungen der früheren hermeneutischen Texte Ricoeurs den Titel: 
Du texte ä l'action. Essais d'hermeneutique II, Paris 1986.

80

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erkenntnis als Weg und Umweg

Interpretationen anzubieten oder ein in sich selbst geschlossenes Sy­
stem der Erkenntnis aufzuzeigen. Vielmehr geht es Ricoeur darum, auf 
die Aporien im bisher Gedachten und in der Geschichte der Philosophie 
hinzuweisen, um die wesentlichen philosophischen Fragestellungen 
und existenziellen Fragen des Menschseins freizulegen, die in ihrem 
Kern letztendlich aporetisch bleiben müssen. Genau diese offenen Fra­
gen nämlich bleiben auch offene Möglichkeiten des Denkens im bereits 
Gedachten, von denen aus immer wieder weiter gedacht und gehandelt 
werden kann. Die Freilegung von Aporien »verdammen - wie das bei 
den unnachgiebigsten Aporien stets der Fall ist - nicht die Philosophie, 
die sie entdeckt. Ganz im Gegenteil: Sie müssen ihr zugute gehalten 
werden«, so Ricoeur in »Das Selbst als ein Anderer«. [SaA 121]

Dort, wo die Aporetik am drängendsten wird, stellt Ricoeur Ver­
knüpfungen zwischen verschiedenen Denkweisen her, die zeitliche 
Grenzen der Philosophiegeschichte, thematische Grenzen und Gat­
tungsgrenzen überschreiten. Dieses Zusammenschließen verschiedener 
Positionen im diskursinternen Dialog, der sich wiederum auf einen Dia­
log mit seinen Lesern hin öffnet, soll als Angebot dafür dienen, die 
Ganzheit eines Denkzusammenhangs möglichst umfassend zu rekon­
struieren, analog zur Ganzheit der Erzählstrukturen, die für Ricoeurs 
Denken eine zentrales Modell bildet. Angeboten wird eine Ganzheit, 
die dennoch nicht hermetisch geschlossen und als Totalität beansprucht 
wird, sondern sich auf eine Fortsetzung des Denkens öffnet. Ricoeurs 
>Zusammendenken< unterschiedlicher Ansätze ist immer ein lebendi­
ges, gemeinsames Denkgeschehen, in dem wir über die Grenzen der 
Zeit hinweg zusammen denkem. Auch zwischen den Texten wird also 
in diesem Sinne ein >Einander-zu-erkennen-Geben< praktiziert, wie es 
sich auch in dieser Arbeit zwischen den Texten Ricoeurs, Derridas und 
Marions entfalten soll.

In Abgrenzung gegen den Begriff der »Umwelt« definiert Ricoeur 
den Begriff der »Welt« in »Zeit und Erzählung« als »die Gesamtheit der 
Referenzen ..., die durch alle Arten von deskriptiven oder dichterischen 
Texten zugänglich gemacht werden, die ich gelesen, gedeutet und ge­
liebt« bzw. wohl auch die ich selbst erzählt habe.8 [ZuE 1126] Die Welt 

8 Diese Definition des »Begriffs des Horizontes und der Welt« nimmt Ricoeur hier in 
Abgrenzung von einer »bloßen Umwelt« vor. [ZuE I 126] Er beruft sich auf den in der 
5. Studie von »Die lebendige Metapher« herausgearbeiteten Zusammenhang von »Me­

81

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

ist also nicht einfach das Textäußere9, sondern das, was für mich über­
haupt erst dadurch entsteht, daß in Texten verschiedene Denkmodelle 
über zeitliche Distanzen hinweg an mich weitergegeben werden kön­
nen, damit sich dann im Fenster dieser Texte für mich ein Ausblick auf 
die Welt eröffnet. Hier zeigt sich deutlich, wie wesentlich der phäno­
menologische Anspruch Ricoeurs stets von einer hermeneutischen 
Denkweise durchtränkt ist, die weitaus mehr als nur eine Methodik 
zur Dechiffrierung von Textmaterial bietet, um davon ausgehend eine 
Phänomenologie zu entwickeln. Die Hermeneutik, das Verstehen und 
die Frage nach dem Selbst als Frage: »Wie ist ein Seiendes beschaffen, 
dessen Sein sich durch das Verstehen auszeichnet?« bilden eine eigene 
philosophische Problematik im Versuch einer Vermittlung zwischen 
Leben und Bedeutung. [HuS 15]10 In »Existenz und Hermeneutik« 
spricht Ricoeur davon, daß es für diese Verknüpfung notwendig sei, 
»in der Phänomenologie die Struktur zu suchen, in der wir das herme­
neutische Problem orten, oder ... die junge Pflanze, auf die wir den 
hermeneutischen Schößling aufpfropfen können«. [HuS 14] Ricoeurs 
eigentliches philosophisches Problem ist also das Verstehen, das wieder­
um nur dann erfolgreich sein kann, wenn es sich selbst als ein inten­
tionales Verstehen von Welt versteht. Es ist die Rückbindung an eine 
solche intentionale Beziehung, die wiederum die phänomenologische 
Methode als Grundstock dieses Verstehens einfordert. Die Bewegung 
der soll hierbei allerdings die vorgegebenen Kontexte, die bereits 
beschrittenen und beschriebenen Zugänge >zu den Sachen selbst< nicht 
ausblenden.

Die Welt, die ich als meine Welt erkennen kann, wird für Ricoeur 
nicht einfach unmittelbar erlebt oder ist meinem Bewußtsein von vor- 
herein gegeben oder aus ihm selbst heraus konstituiert, sondern sie 
entsteht als ein Zusammenhang all dessen, was ich >gelesen< habe, in 
Zeichen, Texten und Spuren, die wiederum die notwendigen sprach­
lichen und semantischen Träger eines Verstehens bilden, das überhaupt 
erst in der Lage ist, den Zusammenhang und die Ganzheit einer Welt 
herzustellen. Das heißt also, daß ich mich von vornherein im Zusam­

tapher und Referenz«. (Paul Ricoeur: Die lebendige Metapher. Übers, von R. Rochlitz, 
München 1986. S. 209-252)
9 Die Frage nach den Rändern des Textes und dem >Textäußeren< wird in der Ausein­
andersetzung mit Derrida noch einmal eine wichtige Rolle spielen. Siehe Abschnitt C.
10 Paul Ricoeur: Hermeneutik und Strukturalismus. Der Konflikt der Interpretationen I. 
Übers, von Johannes Rütsche, München 1973. [Zitiert als: HuS]

82

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erkenntnis als Weg und Umweg

menhang dessen bewege, was mir zu erkennen gegeben wird, was an 
mich weitergegeben wurde, und daß ich nicht von einem neutralen An­
fangspunkt aus selbst zu erkennen beginne - weder die Gegebenheit der 
Welt, in der ich lebe, noch mich selbst. Auch ich bin mir in gewisser 
Weise bereits zu erkennen gegeben, bevor der Weg meiner eigenen Er­
kenntnis beginnt.

1.2) Texte entgegennehmen und weitergeben -
der hermeneutische Bogen

Die Lektüre eines Textes durchschreitet die Distanz zwischen dem Pro­
zeß des Schreibens und der Rezeption des Textes vom Moment dieser 
Rezeption her in die Richtung der Entstehung und Überlieferung des 
Textes ebenso wie vom Text her zur Situation des Lesenden. Einerseits 
werden das gelesene literarische Werk oder die philosophische Konzep­
tion aus der historischen und individuellen Situation des Denkenden 
heraus neu erhellt und quasi durch den Lichtspalt der Geschichte be­
trachtet, der sich zwischen dem Geschriebenen und dem Lesenden auf­
tut. Andererseits wird aus diesem Blick über die Distanz zum Akt des 
Schreibens hinweg, aber auch im Lichte der überlieferten Gedanken, die 
aktuelle Situation des Lesers neu beleuchtet und gerade durch die Di- 
stanznahme und die Ermöglichung der Einnahme einer anderen Per­
spektive anders verständlich. Eine solche Distanz, wie sie hier zwischen 
>Zu-erkennen-Geben< und Entgegennehmen wesentlich ist, wird für 
Ricoeur auch im Modell der Gabe eine entscheidende Rolle spielen.

Der Leser macht sich »zum Zeitgenossen des Textes«, durchschrei­
tet die Distanz ohne sie einfach aufzuheben, versucht, sich seinen Sinn 
anzueignen und in sich aufzunehmen, »[w]enn dieser ihm zuerst fremd 
war, macht er ihn sich zu eigen«. [HuS 27] Dabei liegt für Ricoeur »in 
jeder Hermeneutik, ob ausdrücklich oder nicht, das Bemühen um ein 
erweitertes Selbstverständnis auf dem Umweg über das Verstehen des 
andern«. [Ebd.] In den Texten, in denen Ricoeur Ende der 1960er, An­
fang der 1970er Jahre seine eigene Konzeption einer Hermeneutik ent­
wickelt, die in der Konfrontation mit dem linguistic turn und der struk­
turalistischen Philosophie verschiedene Modifizierungen erfährt, 
betont er kontinuierlich, daß dieser Aspekt der Aneignung über alle 
Veränderungen hinweg erhalten bleibt: »Es gibt keine authentische In­
terpretation, die sich nicht in einer Form der Aneignung [dt. im Origi­

83

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

nal] vollendet«. [Vom Text 129] In der Aneignung wird etwas Fremdes 
zum Eigenen, so wie eine Gabe, die ich entgegennehme, mein Eigentum 
wird. Die Aneignung impliziert hierbei eine Veränderung des Eigenen, 
insofern »die Interpretation eines Textes sich in der Selbstdeutung eines 
Subjekts vollendet, daß sich von da an besser versteht, anders versteht 
oder überhaupt erst zu verstehen beginnt«. [Vom Text 99] Ähnlich wie 
also durch Gaben oder Geschenke Eigentum akkumuliert werden kann, 
wird hier die Sphäre meiner Eigenheit bereichert. Diese Bereicherung 
besteht jedoch in einer Vertiefung des Selbstverständnisses: Ich werde 
durch diese Aneignung nicht mehr, aber ich verstehe mich besser und 
werde daher vielleicht mehr ich selbst.

Michel Philibert beschreibt in seinem Aufsatz »The philosophical 
method of Paul Ricoeur«n diesen indirekt als einen Autor, der jeden 
Text, der ihm als Grundlage zur Entwicklung seiner Gedanken dient, 
bereits wie eine Gabe oder ein Geschenk dankbar in Empfang nimmt: 
»Whenever he quotes a philosopher ... he expresses admiration and 
acknowledges what he learns from him«.11 12 Der Lernprozeß kann auch 
aus einer kritischen Auseinandersetzung heraus erfolgen, bei der jedoch 
Ricoeur zunächst stets darauf bedacht ist, dem Denken des jeweils An­
deren gerecht zu werden: »and Ricoeur again will in any case give due 
credit to the authors, even for those things he finds in them that they 
could not see themselves«.13 Philibert leitet diese Haltung aus der 
christlichen Prägung Ricoeurs ab. Ricoeurs Haltung als Leser - seine 
Verbeugung vor den überlieferten Gedanken Anderer - läßt sich durch­
aus als ein Vorverweis auf seine positive Wertung der Dankbarkeit im 
Kontext der Thematik der Gabe verstehen, die auch als eine Dank­
barkeit für das Werk des Anderen nicht notwendig als eine einfache 
ökonomische Rückgabe verstanden werden muß.14

Texte sind Gaben, die sich zur Weitergabe über den Verlauf der 
Zeit hinweg eignen und sich so keinesfalls in der Gegengabe eines Emp­
fängers erschöpfen - ebenso wenig wie in der einfachen Widergabe. In 
ihnen wird das individuelle Erleben und Erinnern zu einem kollektiven 

11 Michel Philibert: The philosophical method of Paul Ricoeur. In: Charles E. Reagan 
(Hg.): Studies in the Philosophy of Paul Ricoeur, Athens 1979. S. 134-139.
12 Ebd., S. 136.
13 Ebd., S. 137.
14 Ricoeurs Begriff der Dankbarkeit wird im folgenden noch näher erläutert werden. Die 
Dankbarkeit gegenüber dem Werk des Anderen wird auch bei Derrida noch einmal eine 
wichtige Rolle spielen.

84

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erkenntnis als Weg und Umweg

Gedächtnis und zu einer Kette der Interpretationen erweitert. Der Be­
griff der Aneignung verweist für Ricoeur einerseits auf das »Ankämp­
fen gegen den Abstand hinsichtlich des Sinns selbst« und »gegen die 
kulturelle Distanz«, andererseits auf den »gegenwärtigem Charakter 
der Interpretation«, die den Text wie bei der Aufführung eines Musik­
stückes in der Gegenwart lebendig macht, ohne jedoch seine Rückbin­
dung an die Zeit vor dieser Vergegenwärtigung und seinen Ausblick auf 
eine mögliche Zukunft dabei auszublenden. [Vom Text 99 f.] Die Ver­
gegenwärtigung bildet die Bedingung für die »Verschmelzung der Text­
interpretation mit der Selbstinterpretation«. [Vom Text 100] Da Ricoeur 
hierbei zudem die Geschichtlichkeit und Traditionalität berücksichtigt, 
die sowohl die Überlieferungen der interpretierten Texte, als auch die 
bereits überlieferten Interpretationen meint, versteht er es als Aufgabe 
einer »Theorie der Hermeneutik ... diese Interpretationen im Sinne 
von Aneignung durch die Reihe der Interpretanten zu vermitteln, die 
zur Arbeit des Textes an sich selbst gehören«. [Vom Text 108]15

»Aufgabe der Hermeneutik« ist es für Ricoeur in Bezug auf das 
Erzählen, »die Gesamtheit der Vorgänge zu rekonstruieren, durch die 
ein Werk sich von dem undurchsichtigen Hintergrund des Lebens, 
Handelns und Leidens abhebt, um von einem Autor an einen Leser 
weitergegeben zu werden, der es auf nimmt und dadurch sein Handeln 
verändert.« [ZuE I 88] Die Hermeneutik bewegt sich hierbei an den 
Rändern des Textes entlang, mit dem Anspruch, diese Ränder deutlich 
nachzuzeichnen, die ihn im Kontext des Geschriebenen und Gelebten 
als eine Ganzheit abgrenzen, ohne ihn einfach aus diesem Kontext her­
auszureißen oder hermetisch abzuschließen. Stets muß ein Grenzüber­
gang offen bleiben, der es dem Leser ermöglicht, in den Text einzutre­
ten, aus ihm herauszublicken, ihn aber auch wieder zu verlassen. Diese 
Grenzen des Werkes, die erst die Arbeit der Hermeneutik sichtbar 

15 Dieser Gedanke ist eingebettet in das Geschichtsverständnis Ricoeurs, das er 1955 in 
»Geschichte und Wahrheit« folgendermaßen beschreibt: »Ich brauche die Geschichte, 
um aus meiner privaten Subjektivität herauszutreten und um in mir und über mir das 
Menschsein zu verspüren«. Diese Idee verbindet Ricoeur mit einem spezifischen Begriff 
einer »menschlichen Wahrheit«:»Die Geschichte der Menschen wird immer mehr zu 
einer umfassenden Erklärung werden, in der jede Zivilisation ihre Wahrnehmung der 
Welt in der Auseinandersetzung mit allen anderen entwickelt.« Die Reihe der Interpre­
tanten läßt sich zudem als Entsprechung zur Einbettung in die Kette der Generationen­
folge verstehen, die er als eine wesentliche Dimension des Selbst begreift. (Paul Ricoeur: 
Geschichte und Wahrheit. Übers, von Romain Leik, München 1974. S. 55 und S. 293).

85

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

macht, bilden zugleich die Bedingung der Möglichkeit einer >Weiter- 
gebbarkeit< des Werkes, die wiederum die Fortsetzung der Interpreta­
tionen ermöglicht. Impliziert dies wiederum, daß etwas, das weiterge­
geben werden kann, ein begrenzter, als solcher erkennbarer und quasi 
handhabbarer Gegenstand sein muß? Mit der Frage nach einer Objekti- 
vierbarkeit von Erfahrungen, Erlebtem und Erinnerten, stellt sich für 
Ricoeur auch die Frage, inwiefern sich die phänomenologische Herme­
neutik überhaupt als eine Theorie der Erkenntnis formulieren läßt.16

Für Ricoeur bildet Heideggers direkter Weg der Verbindung eines 
hermeneutischen und eines phänomenologischen Ansatzes17 eine »On­

16 Wilhelm Diltheys Versuch, »im Zeitalter der positivistischen Philosophie eine den 
Naturwissenschaften vergleichbare Gültigkeit« für die Geisteswissenschaften zu etablie­
ren, sprengt für Ricoeur aus verschiedenen Gründen »den Rahmen einer bloßen Erkennt­
nistheorie«, in der zunächst die Erkenntnis der Geschichte analog zur Erkenntnis der 
Natur betrachtet und systematisiert werden soll und die einen möglichen Zugang zu 
den erkennbaren Gegenständen der Weitergabe als Tradition und Überlieferung bilden 
könnte. [HuS 13] Einerseits wird »das hermeneutische Problem ... zu einem psycho­
logischen«, sofern der Schritt vom Verstehen eines Textes zur Beziehung »zu einem 
fremden psychischen Leben« erfolgt, sofern also nicht mehr eine Schrift, sondern ein 
konkreter, leibhaftiger Anderer zum Gegenüber oder aber zum >Gegenstand< meines 
Verstehens wird. [Ebd.] Andererseits eröffnet sich »das Paradox der Geschichtlichkeit ...: 
Wie kann ein geschichtliches Wesen geschichtlich die Geschichte verstehen?«. [Ebd.] 
Ricoeur stellt hieran anschließend den Anspruch einer Verknüpfung von »Existenz und 
Hermeneutik« [HuS 11-37], der sich aus der Frage nach dem Verhältnis von Leben und 
Bedeutung oder Objektivierung des Lebens ergibt. Ricoeur übernimmt von Dilthey den 
Begriff des Lebenszusammenhangs, der auch in seinem weiteren Nachdenken über nar­
rative Identität und Selbst eine wichtige Rolle spielen wird. Den Träger der Verknüpfung 
mit der Existenz soll die »Verflechtung der Hermeneutik mit der Phänomenologie« [HuS 
14] bilden, der es wiederum zufällt, den »Hintergrund des Lebens, Handelns und Lei­
dens« [s. o.] zu beleuchten, von dem sich der Text abhebt.
17 Eine Verbindung zwischen Hermeneutik und Phänomenologie wird von Heidegger in 
»Sein und Zeit« skizziert, in dem kleinen aber äußerst signifikanten Abschnitt (§63) 
über »[d]ie für eine Interpretation des Seinssinnes der Sorge gewonnene hermeneutische 
Situation und de[n] methodische[n] Charakter der existenzialen Analytik überhaupt«. 
Dieser Einschub einer neuerlichen methodologischen Reflexion findet sich auf dem 
Scheitelpunkt der Daseinsanalytik, der sich in der Frage nach dem Ganzseinkönnen des 
Daseins und in seiner Sorgestruktur und Zeitlichkeit abzeichnet. Von dort aus wird dann 
die Untersuchungsrichtung umgekehrt - sollte doch über das Uneigentliche das Eigent­
liche erfaßt werden, wird nun von diesem Eigentlichen her wieder nach dem Uneigentli­
chen und der vulgären Zeitauffassung gefragt. Heidegger fordert den Sprung in den 
hermeneutischen Zirkel hinein, ohne genauer zu explizieren, wie ein solcher Sprung 
erfolgen soll und ob er innerhalb einer letztlich doch linear strukturierten Schrift erfol­
gen kann. (Martin Heidegger: Sein und Zeit, Tübingen 2001. [Zitiert als: SuZ]).

86

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erkenntnis als Weg und Umweg

tologie des Verstehens«, welche die Frage nach den Bedingungen des 
Verstehens für ein erkennendes Subjekt in eine Frage umkehrt, die sich 
auf dieses Subjekt bzw. auf das Dasein richtet: »Wie ist ein Seiendes 
beschaffen, dessen Sein sich durch das Verstehen auszeichnet?« [S.o.] 
Auch Ricoeur schließt sich dieser Zielsetzung eines letztlich ontologi­
schen Zugangs zum Verstehenden explizit an. Allerdings weist er dar­
auf hin, daß Heidegger »die Problematik der hermeneutischen Metho­
de« dabei vollkommen ausblendet und »das Verstehen nicht mehr als 
einen Modus der Erkenntnis ..., sondern als einen Modus des Seins« 
bestimmt. [HuS 14] Ricoeur entscheidet sich demgegenüber für »einen 
windungsreicheren und mühsameren Weg«, für einen Umweg also, 
und damit für eine indirekte Ontologie. [HuS 15] In der Ausrichtung 
auf eine ontologische Ebene soll der erkenntnistheoretische Anspruch, 
der die historischen Entwicklungsstufen der hermeneutischen Theorie 
und Praxis prägt, in seinen jeweiligen Modifizierungen nicht aus­
geblendet werden. Eine Grundfrage, deren verschiedene Aspekte sich 
in Ricoeurs Werken wiederfinden lassen, lautet daher:

»Was geschieht mit einer Erkenntnistheorie der Interpretation, die aus einer 
Reflexion über die Exegese, über die Methodik der Geschichte, über die Psy­
choanalyse, über die Phänomenologie der Religion usw. hervorgeht, wenn sie 
mit einer Ontologie des Verstehens konfrontiert, von ihr angetrieben und, 
wenn man es so ausdrücken darf, von ihr angezogen wird?«. [Ebd.]

Um dabei herausarbeiten zu können, wie die Umwendung von einer 
Erkenntnistheorie der Interpretation auf die Ontologie des Verstehens 
erfolgt, gilt es für Ricoeur zu vermeiden, »das Problem auf irgendeine 
erkenntnistheoretische Art zu stellen« und darauf zu beharren, »die 
Hermeneutik sei eine Methode«, und zwar auf die gleiche Art und auf 
der gleichen Ebene wie die Methode des naturwissenschaftlichen Er­
klärens. [HuS 16]

»Wer das Verstehen nur im Rahmen einer Methodologie erfassen will, der 
bleibt in den Voraussetzungen der objektiven Erkenntnis und in den Vorur­
teilen der kantischen Erkenntniskritik befangen. Darum muß man den Bann­
kreis der Subjekt-Objekt-Problematik entschlossen verlassen und das Sein 
selbst in den Mittelpunkt der Frage stellen.« [Ebd.]

Es gilt, nicht der »Versuchung« zu erliegen, »die Wahrheit, die im Ver­
stehen angezielt wird, von der Methode zu trennen«. [HuS 20] Die ver­
folgte Methode muß schrittweise durchsichtig gemacht werden (dies 
gilt auch in Ricoeurs eigener Methodenreflexion), um dem Leser einen 

87

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

möglichst genauen Zugang zum Verstehen des Textes anzubieten, wo­
bei sich dieses Verstehen dann keinesfalls in einem Erkennen der Me­
thode erschöpfen darf.

Ricoeur stellt die Hermeneutik hier vor die von Husserl und Hei­
degger abgeleitete Aufgabe, »jenen Punkt zu erreichen, an dem das ge­
schichtliche Seiende mit dem Ganzen des Seins verflochten ist in einer 
Beziehung, die einen ursprünglicheren Charakter hat als jedes nur er­
kenntniskritisch gesetzte Subjekt-Objekt-Verhältnis«. [HuS 16] Dieses 
Bekenntnis gegen die Erkenntnistheorie und das Subjekt-Objekt-Para­
digma und für eine Art von Ursprünglichkeit, die vor deren Ursprungs­
denken ansetzt, scheint Ricoeur hier bis auf die Vorstellung, diese Wen­
dung des Denkens in einem Punkt zu erreichen, mit dem frühen 
Derrida zu verbinden, der dabei ebenfalls zunächst auf die Wurzeln des 
phänomenologischen Denkens zurückgreift.18 Vielleicht verliert sich 
die Klarheit dieses Bekenntnisses und der bei aller Indirektheit dennoch 
deutlichen ontologischen Ausrichtung auf Ricoeurs Denkweg zum Teil 
in den Prozessen der zunächst wesentlich hermeneutischen Arbeit und 
in den Windungen des Umwegs. Dennoch bleibt der Anspruch einer 
mehr als erkenntnistheoretischen Durchdringung eines verstehenden, 
handelnden, geschichtlich seienden Selbst im Zusammenhang einer Le­
benswelt, wie sie Husserl thematisiert, stets deutlich spürbar.

Zunehmend ist Ricoeur allerdings daran gelegen, zwischen dem 
Erklären als Paradigma nicht nur der Naturwissenschaften, sondern 
auch der Linguistik und analytischen Philosophie, und dem Verstehen, 
zwischen denen Dilthey eine so scharfe Trennung vornimmt, zu ver­
mitteln. Er möchte einen »hermeneutischen Bogen« über beide Denk­
weisen spannen. [Vom Text 103] Die individuelle Aneignung der Inter­
pretation durch den Leser bleibt dabei der letzte Brückenpfeiler, der 
allerdings keineswegs »die Bedeutung des Textes ... der Macht des Sub­
jekts, das ihn interpretiert«, unterwerfen soll, da dieses doch erst aus der 

18 Diese Parallelen lassen sich insbesondere in Derridas Auseinandersetzung mit Husserl 
verfolgen in: Jacques Derrida: Die Stimme und das Phänomen. Einführung in das Pro­
blem des Zeichens in der Phänomenologie Husserls. Übers, von H.-D. Gondek, Frankfurt 
a.M. 2003. Übrigens konstatiert Ricoeur in diesem Zusammenhang deckungsgleich mit 
Derrida, »daß der frühe Husserl« - und zwar »von den Logischen Untersuchungen bis zu 
den Cartesianischen Meditationen«, also genau in dem Bereich, mit dem sich »Die Stim­
me und das Phänomen« auseinandersetzt - »lediglich einen Idealismus neuer Art kon­
struiert hat«. [HuS 17] Derridas Husserl-Interpretation wird im Abschnitt C genauer 
betrachtet werden.

88

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erkenntnis als Weg und Umweg

Arbeit der Interpretation heraus die Fähigkeit empfängt, sich selbst als 
Subjekt zu erkennen - es wird sich selbst erst in dieser Arbeit der Inter­
pretation, indem es durch die weitergegebenen Texte und Zeugnisse 
hindurchblickt, zu erkennen gegeben. [Vom Text 132] Auch in der Ver­
mittlung zwischen einem hierbei rein textimmanent aufgefaßten Erklä­
ren, orientiert an strukturalistischen Modellen, und einem Verstehen, 
das das >Fenster< des Textes öffnet, zeichnet sich Ricoeurs Anerkennung 
der Notwendigkeit ab, den Text wieder verlassen, überschreiten und das 
aus ihm Gelernte und Erkannte in der eigenen Lebenswelt umsetzen zu 
können. Jede Interpretation ist für Ricoeur der Anfang eines Weges, 
denn »>interpretieren< heißt den Denkweg einschlagen, der vom Text 
eröffnet wird, sich zum Anfang [orient] des Textes hin auf den Weg 
machen«. [Vom Text 104]

In diesem Sinne werde ich nun den Denkweg einschlagen, der sich 
in »Wege der Anerkennung« eröffnet - zum Anfang dieses Textes hin 
und den Text selbst als einen Anfang, eine Orientierung begreifend. 
Dabei soll Ricoeurs Dreischritt vom Erkennen über das Wiedererkennen 
zum Anerkanntsein nachvollzogen und zugleich ein anderer Dreischritt 
darin freigelegt werden: von der Erkenntnis über die Selbsterkenntnis 
und die Frage nach der Identität zum Anfang einer Theorie der Gabe, 
die auch und insbesondere darin bestehen kann, daß wir einander zu 
erkennen geben.

2) Die Wege der »reconnaissance« beschreiten - 
vom Erkennen als Identifizieren zum 
(An)Erkennen des Selbst

2.1) Der Begriff der »reconnaissance« - Stolpern und Aufbruch, Bruch 
und Ganzheit

Ricoeurs letztes großes Werk »Wege der Anerkennung« läßt sich als 
eine komprimierte und bei aller Dichte dennoch klare Synthese zentra­
ler Etappen seines gesamten Denkweges lesen. Die Zeit, das Erzählen, 
das Handeln, Erinnern und Versprechen, die Bildung und Zuschreibung 
individueller und kollektiver Identitäten, die interpersonalen und inter­
kulturellen Verhältnisse zwischen Selbst und Anderen, die zuvor in 
anderen Kontexten ausführlich und in sorgsamen hermeneutischen 
Analysen beleuchtet wurden, werden nun durch das Brennglas eines 

89

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

einzelnen Begriffes betrachtet. Dieser Begriff muß offen genug und zu­
gleich vielschichtig und dicht genug sein, um die dafür nötige Fokussie­
rung und die nötige Brennweite zu erzielen. Ricoeurs Ausgangspunkt 
ist »ein Gefühl der Verblüffung angesichts des semantischen Status des 
Wortes reconnaissance im philosophischen Diskurs«. [WdA 15] Er ge­
steht, auf den Wegen seiner Lektüren und Arbeiten in eine Lücke ge­
stolpert zu sein, die sich in der Dichte der philosophischen Tradition und 
der Beherrschung der Begriffe auftut, mit denen philosophiert wird. 
Schließlich sind die Worte >reconnaissance< oder >reconnaitre< und dazu 
entsprechend auch das Wortfeld, das sich mit dem >Erkennen<, >Wieder- 
erkennem, >Anerkennen< eröffnet, im Diskurs der Philosophiegeschich­
te in ebenso großer Häufigkeit wie Heterogenität anzutreffen - eine 
ähnliche, Heterogenität und Vielseitigkeit, wie sie auch dem multi­
dimensionalen und hybriden Begriffsfeld von Geben und Gabe zuzu­
schreiben ist. Dennoch bleiben diese Worte für Ricoeur im Hinblick auf 
eine klare philosophische Einordnung unterbestimmt.

Es ist wichtig festzuhalten, daß der französische Ausdruck recon­
naissance nicht einfach mit dem deutschen Begriff Anerkennung dek- 
kungsgleich ist und daher auch die sozialphilosophische Diskussion 
über die Thematik der Anerkennung ausgehend von Hegel, die in 
Deutschland ausführliche Betrachtungen über diesen Begriff hervor­
gebracht hat, nur eine Wegstrecke der Untersuchungen der reconnais­
sance bildet, die Ricoeur mit anderen semantischen Aspekten in Verbin­
dung setzt.19 Ricoeur warnt »vor der heute sehr häufigen Reduktion« 
des Begriffs auf die »Anerkennung der Unterschiede zwischen Indivi­
duen in Diskriminierungssituationen«, die in seinen Untersuchungen 
»erst zum Schluß«, und zwar in Verbindung mit der Thematik der Ga­
be, zur Sprache kommen wird. [WdA 307] Diese Bedeutungsebene er­
hält also durchaus eine exponierte Stellung, verlangt aber zunächst eine 
weitere Ausdifferenzierung der Frage nach den Unterschieden und 
Identitäten, die auch in der interpersonalen Anerkennung voraus­
zusetzten sind. Dem Anerkennen geht hier notwendig ein Erkennen 
voraus, das aber bereits schrittweise aus einer rein erkenntnistheoreti- 

19 So liegt mit Axel Honneths »Kampf um Anerkennung« durchaus ein >anerkanntes< 
Werk vor, daß den Begriff »Anerkennung« im Titel trägt, während Ricoeur einen Mangel 
solcher Werke konstatiert. (Axel Honneth: Kampf um Anerkennung. Zur moralischen 
Grammatik sozialer Konflikte Frankfurt a.M. 2003. [Zitiert als: Honneth])

90

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erkenntnis als Weg und Umweg

sehen Dimension herausgelöst wird und sich auf ein Zu-erkennen-Ge- 
ben hin erweitern läßt.

Hinter Ricoeurs Verblüffung über die »erstaunliche Lücke« zwi­
schen den Bedeutungsdimensionen der reconnaissance, die der Kohä­
renz widerspricht, mit der »das Wort reconnaissance im Wörterbuch als 
eine einzige lexikalische Einheit erscheint« [WdA 19], steht das Stau­
nen, mit dem (seit Platon) die Philosophie beginnt. »Dieses anfängliche 
Staunen«, so Ricoeur, »weicht nach und nach einer Art Bewunderung 
für die Differenzierungsmacht, die in der Sprache am Werk ist«. [WdA 
16] Diese Bewunderung, diese Anerkennung der Dynamik und des 
Sinnpotentials der Sprache, die hier das erste Erstaunen ablösen, sind 
auch in frühere Werke Ricoeurs zurückzuverfolgen, als Grundüberzeu­
gungen, die sein Denken, seinen Umgang mit literarischen Werken und 
seine Theorie über das Neugestaltungsvermögen der lebendigen Meta­
pher20 bestimmen. Zugleich benennt Ricoeur an dieser Stelle auch wo­
gegen sich die Anerkennung der Differenzierungsmacht und der 
Spannweite der Polysemie richtet: Die Dynamik der Sprache wirkt 
»entgegen der Eindeutigkeitserwartung, die das tiefste Motiv der Kunst 
des Benennens ist«. [Ebd.] Solchen Eindeutigkeitserwartungen wird 
sich auch der Begriff der Gabe in unseren Untersuchungen immer wie­
der entziehen, vielleicht bereits in Analogie dazu, wie sich die Praxis der 
Gabe einer Festlegung auf einen eindeutigen Preis entzieht. Die »Ver­
zögerungseffekte« [ebd.] im Versuch, eine kohärente Definition zu bil­
den, und die Macht der Differenzierung schreiben sich in der Sprache 
von Anfang an in die »Frage der Identität« [WdA 17] ein, die die erste 
Bestimmung der reconnaissance als Identifizieren aufwirft. Diese Dif­
ferenzierungsmacht erinnert hier überraschend deutlich an Derridas 
differance, die ebenfalls eine Temporalisierung und Verzögerung bildet, 
welche sich wiederum (wie noch zu zeigen ist) in der Fortsetzung seines 
Denkwegs in den Verzögerungseffekten zwischen Geben und Erwidern 
spiegeln wird. Ricoeurs Anliegen beschränkt sich allerdings nicht allein 
auf ein Erkennen und Anerkennen der Polysemie und Differenzfähig­
keit der Sprache, sondern es gilt, Regeln oder Regelmäßigkeiten in der 
Pluralität der Bedeutungen nachzuweisen, ohne sich auf eine Eindeutig­
keit des Benennens zu beschränken, um »auf halbem Weg zwischen

20 Die »lebendige Metapher« dient dazu, »Neues - noch Ungesagtes, Unerhörtes - zur 
Sprache« zu bringen, insofern in ihr »der Widerstand der Worte nach ihrem gewöhnli­
chen Gebrauch« stets spürbar bleibt. [ZuE I 7]

91

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricceur - Unterwegs

Homonymie und Eindeutigkeit« das anfängliche Staunen zu erhalten. 
[Ebd.] Dieser Anspruch läßt sich auch auf den philosophischen Umgang 
mit den Polysemien in der Thematik der Gabe übertragen. Die Kohä­
renz wird bei Ricoeur nicht dadurch hergestellt, ein festes Theorie­
gebäude zu erbauen, sondern durch die Kontinuität der Verfolgung 
eines Weges, der beschritten wird, eingebunden in das Wegenetz des 
bereits Gedachten.21 Was für Ricoeur die philosophische Arbeit aus­
zeichnet, ist nicht allein der Versuch, Begriffe zu ordnen, zu kategori­
sieren, zu definieren oder ihren Gebrauch aufzuzeigen und zu regulie­
ren, sondern es ist das Auftauchen der Probleme innerhalb dieser Arbeit 
der Regulation, das Stellen von Fragen, das Aufzeigen der Lücken, über 
die man in der Sprache und im Denken und zwischen der Alltagsspra­
che und dem philosophischen Diskurs stolpert. Der Einbruch neuer 
Denkereignisse gehört in die Kontinuität philosophischer Denkwege 
mit all ihren Differenzierungen und Querverbindungen hinein. Auch 
die mit der Gabe und der Gegebenheit verknüpften Begriffe scheinen 
Lücken, Schwellen oder Stolpersteine zu bilden, die auf diese Weise das 
philosophische Fragen herausfordern.

Ein Modell der Integration von Diskontinuitäten und Dissonanzen 
in eine Kontinuität und Konsonanz entwickelt Ricoeur zuvor in »Zeit 
und Erzählung«: dort, wo das spekulative Denken an seine Grenzen 
stößt, soll es die Narration ermöglichen, der menschlichen Zeiterfah­
rung in ihrer Ambivalenz zwischen einer Erfahrung der Dissonanz - 
der Unterbrechungen und Ereignisse - und der Konsonanz - der Kon­
tinuität und der Zusammenhänge - gerecht zu werden. Die Ganzheit 
und Geschlossenheit der erzählten Geschichte, die laut Aristoteles eine 
in sich differierende Einheit bildet, welche »Anfang, Mitte und Ende 
besitzt«22, muß überraschende Ereignisse und Wendungen in sich inte­
grieren, um die xd&apcjtt; der Rezipienten hervorzubringen. Hergestellt 
wird eine »dissonante Konsonanz«. [ZuE I 71] Wesentlich ist dabei, daß 
die »Zufälle«, die den Verlauf der Handlung aus seiner primären Ord­
nung reißen, »wie absichtlich« erscheinen, damit sich im Ganzen doch 

21 Der französische Titel »Parcours de la reconnaissance« wahrt die Ambivalenz zwi­
schen Singular und Plural des Weges oder der Wege. Zudem läßt sich »parcours« auch 
als eine zu überwindende Strecke oder Distanz verstehen, vielleicht sogar als eine Art 
Hindernisparcours über die Lücken in der Wegstrecke des Denkens hinweg. Auch im 
Titel seines Buches läßt Ricoeur die Arbeit der Polysemie wirken.
22 Aristoteles: Poetik. Übers, v. M. Fuhrmann, Stuttgart 1982. 50 b 26. Ricoeur überträgt 
hier die Ordnung der Tragödie bei Aristoteles auf die Erzählung.

92

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erkenntnis als Weg und Umweg

wieder eine konsistente Ordnung der nolqcrK; ergibt. [ZuE I 73] Ziel ist 
es, die drohende Sinnlosigkeit des Lebens in einen Sinnhorizont zu in­
tegrieren bzw. durch den Akt der Komposition selbst eine sinnvolle 
Ordnung zu konstituieren.

Es zeigt sich schnell, daß das, was Ricoeur in einer ersten erzäh­
lerischen Wendung als Zufall und Überraschung eines Erstaunens über 
einen freien Platz im Regal der philosophischen Bibliothek und im Raster 
des Denkens inszeniert - die Tatsache, daß gerade die reconnaissance 
untersucht wird - bereits eine Notwendigkeit in der Ordnung und 
Ganzheit des damit beginnenden Denkweges bildet. Denn letztlich geht 
es nicht nur zwischen den drei Bereichen der reconnaissance, durch die 
Ricoeur seine Untersuchung strukturiert, sondern auch innerhalb dieser 
Bereiche genau darum, mit >Lücken<, Abständen, Differenzen umzuge­
hen, die zugleich den notwendigen Raum eröffnen, um in geregelte 
Beziehungen treten zu können - auch in die Beziehung der Gabe. Wird 
die reconnaissance als Identifizieren betrachtet, so geht es dabei um die 
Differenzierung von Wahrem und Falschem und um das Wiedererken­
nen über die Veränderungen und den Abstand der Zeit hinweg. Geht es 
um die reconnaissance de soi, also darum, sich selbst zu erkennen, so 
gilt es über verschiedene Brüche hinweg eine in sich geschlossene Iden­
tität herzustellen. In der reconnaissance mutuelle, also der wechselsei­
tigen Anerkennung, steht schließlich die Frage im Mittelpunkt, wie mit 
dem Abstand zwischen dem Selbst und den Anderen umzugehen ist. 
Eine Antwortmöglichkeit bildet dabei das Modell der Gabe, das eben­
falls einen Abstand zwischen Gebendem und Empfänger und seine 
Überbrückung voraussetzt. Dies gilt schon in einem ganz plastischen 
Sinne in dem Moment, in dem beide ihre Hände ausstrecken, um den 
Akt der Gabe zu vollziehen, die gegebene Sache von Hand zu Hand zu 
reichen, und es gilt ebenso dann, wenn wir einander zu erkennen geben.

Es ist für Ricoeur wesentlich, daß die drei dargestellten Haupt­
bedeutungslinien der reconnaissance einander nicht aufheben, sondern 
erst als ein zusammenhängender »Weg der Identität« [WdA 309] voll­
ständig werden, der mit einem Weg der Alterität ebenso vernetzt ist wie 
mit dem Weg der Überkreuzungen von Anerkennen und Verkennen. 
Bei der Verfolgung dieser Wege stellt sich zudem eine Frage, die auf die 
phänomenologische Prägung Ricoeurs verweist: die Frage, »um den 
Preis welcher gedanklichen Revolution innerhalb eines transzendenta­
len Problemansatzes die >Sachen selbst< ins Blickfeld kommen, ... und 
mit ihnen die Person«, nachdem zunächst die Frage nach dem Erkennen 

93

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

davon abstrahiert, was erkannt wird. [WdA 42] Zu zahlen ist der Preis 
einer Philosophie, die »stets Versuch bleiben« [WdA 84] muß, nicht 
totalisierbar ist und sich an der Vielheit, der Veränderlichkeit, der Zeit­
lichkeit und Vergänglichkeit des Erkannten abarbeitet, dabei aber in der 
Auseinandersetzung mit dem bereits Erkannten zu erkennen geben 
kann, welches weitere Potential darin zu entfalten ist. Sie ist für 
Ricoeur im besten Sinne >inchoativ<, also anfänglich, und bringt die 
Möglichkeit neuer Anfänge aus sich hervor. Analog dazu soll auch die 
Ethik zunächst einmal nur den Anspruch »kontextueller, potentieller 
oder inchoativer Universalien« stellen, um in der »Kunst des Ge­
sprächs« und »im Konflikt der Überzeugungen« den Anderen eine Ga­
be bzw. ein Angebot zu geben. [SaA 350 f.] Auf der Basis »einer gegen­
seitigen Anerkennung auf der Ebene der Annehmbarkeit, das heißt der 
Annahme einer möglichen Wahrheit«, bleibt die Hoffnung auf einen 
»möglichen Konsens«. [Ebd.] Ebenso bleibt für Ricoeur im philosophi­
schen Austausch die Hoffnung auf die Einheit eines Sinns, wenn dieser 
Sinn als ein Angebot offeriert wird, ausgerichtet auf die Annehmbarkeit 
durch einen Anderen - hier den Leser des Werkes -, und wenn dieser 
Andere bereit ist, selbst eine reconnaissance zu vollziehen: eine eigene 
Erkenntnisleistung und eine Anerkennung dessen, was ihm in diesem 
Werk zu erkennen gegeben wird und was daran gegenüber dem ihm 
selbst bereits eigenen Denken differiert.

Der Unterschied, der für Ricoeur einen Schlüssel oder die Peripetie 
bildet, die die Ganzheit eines in sich differierenden Sinns der reconnais­
sance zu denken ermöglicht, ist der Umschlag vom »aktivischen Ge­
brauch des Verbes reconnaitre«, in dem sich der Anspruch einer »Herr­
schaft des Denkens über den Sinn ausdrückt«, in den »passivischen 
Gebrauch«, der »das Verlangen nach dem etre reconnu, dem Aner­
kanntwerden« zum Ausdruck bringt. [Ebd.] Stets zeigt sich Ricoeur auf 
seinem gesamten Denkweg bemüht, gegen eine Herrschaft über den 
Sinn den Anspruch einer Herrschaft des Sinns zu verteidigen. So sind 
die »Passivitätserfahrungen« [SaA 383] gegenüber der eigenen Leib­
lichkeit, gegenüber dem realen, mir äußerlichen Anderen und gegen­
über der Stimme meines Gewissens Erfahrungen der Grenzen meines 
Herrschaftsbereichs.23 Ebenso zentral ist jedoch auch die Initiative, die 
ergriffen werden kann und von der aus immer wieder ein anderer An­

23 Diese Passivitätserfahrungen werden im Abschnitt B II.II noch einmal detailliert un­
tersucht.

94

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erkenntnis als Weg und Umweg

fang möglich wird. Generell ist dabei »die Sprache«, deren Betrachtung 
auch den Zugang zu den » Wege[n] der Anerkennung« bildet, für Ricoeur 
»eine der wesentlichen Vermittlungen für das Handeln, oder genauer 
gesagt für die Eingriffe, durch die der Handelnde die Initiative ergreift, 
um so im Lauf der Dinge einen neuen Anfang zu setzen«. [ZuE III 
374]24 Diese Vermittlung der Sprache macht »aus der Initiative eine 
vernünftige (sensee) Handlung«, aufgenommen in die »Region des 
Sinns (sens)«. [ZuE III 375] Im sprachlichen Zu-erkennen-Geben wird 
also Sinn gegeben bzw. ergibt sich Sinn. In einer Nähe zum Verspre­
chen, das für Ricoeur an verschiedenen Punkten eine wichtige Rolle 
spielt, »macht mich jede Sprechinitiative ... verantwortlich für das, 
was ich sage« und diesem Sagen entsprechend auch tue. [Ebd.] Diese 
Verantwortung verweist aber wiederum auf meine Passivität, mein 
Aufgefordertsein und damit auf die Initiative des Anderen: »zuerst setzt 
ein anderer auf mich«. [WdA 173]

Auf den »Wegefn] der Anerkennung« eröffnet sich gerade im Zwi­
schenraum, den der Bruch mit dem aktivischen und der Sprung zu 
einem passivischen Verständnis der reconnaissance aufreißt, und in 
den Bedeutungslücken im Herrschaftsanspruch der Identifikationen 
eine Perspektive auf eine Identität zwischen Aktivität und Passivität, 
zwischen Erkennen und Anerkanntsein, zwischen dem Selbst und dem 
Anderen. Dabei kann die Gabe, die über die Bedeutung der reconnais­
sance als Dankbarkeit und über das Zu-erkennen-Geben an die ver­
schiedenen Wegstrecken der reconnaissance anzuknüpfen ist, als eine 
Art Scharnier zwischen verschiedenen Differenzen, insbesondere zwi­
schen Aktiv und Passiv sowie zwischen dem Selbst und dem Anderen 
betrachtet werden.

2.2j Zwischen connaissance und reconnaissance, zwischen 
Identifizieren und Identität

Die Erkenntnis, die (re)connaissance, wird zunächst als Identifizieren 
betrachten, das zugleich immer schon eine Differenzierung, eine Unter­
scheidung des Selben vom Anderen mit sich bringt. Schon Platon er­
läutert im Dialog »Sophistes«, »daß die Polarität des Selben und des 

24 Paul Ricoeur: Zeit und Erzählung Bd. III: Die erzählte Zeit. Übers, von Andreas Knop, 
München 1991. [Zitiert als: ZuE III]

95

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

Anderen mit der Dialektik des Seins verschränkt ist, da das Selbe zu­
gleich >im Verhältnis zu sich< und >im Verhältnis zu etwas anderem< 
definiert werden muß«. [WdA 46]25 Platons Theorie der Teilhabe ist 
für Ricoeur eine »Antwort auf Parmenides' Verboteinem Subjekt- 
Selbes ein Epitheton-Anderes zuzuordnen, kurz: überhaupt eine Prä­
dikation vorzunehmen«. [WdA 47] Dieser kurze Rückgriff auf Platon 
verbindet sich für Ricoeur mit einer »Mahnung« an eine »Epoche, in der 
das Subjekt Herr über den Sinn ist«. [WdA 48] Eine solche Herrschaft 
des Subjekts sei im antiken Denken noch nicht vorgegeben.

»Und wir dürfen wohl fragen, ob sich in den Falten dieser wiedergefundenen 
Erinnerung nicht die Möglichkeit verbirgt, mit einer zweiten Wende auf die 
kopernikanische zu antworten und auf Seiten der >Sachen selbst< die Quelle 
zur Entwicklung einer Philosophie der reconnaissance zu suchen, die sich der 
Vormundschaft der Erkenntnistheorie nach und nach entzieht«. [WdA 48]

Indirekt heißt dies wiederum auch, daß sich mit der Suche nach einem 
Übergang von der Theorie der Erkenntnis zur Philosophie der recon­
naissance, der hier in einer phänomenologischen Wende zu den Sachen 
selbst verortet wird, auch die Frage nach dem Selbst verändert. Aus dem 
Subjekt, das erkennt, wird ein Selbst, das zugleich erkennt und aner­
kennt, aber eben auch danach verlangt, erkannt und anerkannt, identi­
fiziert, unterschieden und als es selbst wie eine Gabe angenommen zu 
werden.

Paradigmatisch für das Denken der reconnaissance als Identifizie­
ren, steht für Ricoeur besonders Descartes, der in seinem »Discours de 
la methode« zugleich als erster Denker eine Theorie und Analyse des 
Urteilens und Erkennens »mit einem Bruch beginnt«. [WdA 49] Es 
handelt sich dabei genau um jenen Bruch zwischen der allgemeinen 
Sprache des Lexikons und dem philosophischen Fragen, den Ricoeur 
für jede Philosophie voraussetzt, da Descartes »mit einer von Literatur 
und Gedächtnis geprägten intellektuellen Erziehung« bricht, »mit den 
sprachlichen Quellen also, auf die der Lexikograph nicht nur in seinen 
Zitaten, sondern auch in seinem Definitionskorpus zurückgreift«. 
[WdA 49 f.] Dieser Bruch wird einerseits in die »>Fabel< seiner Lehrjah­
re« [ebd.], also in die Kontinuität seiner Biographie integriert, anderer­
seits in die Konsistenz der entwickelten Methodik. [Ebd.] Die Ver­

25 Vgl. Platon: Sophistes. In: Ders.: Jubiläumsausgabe sämtlicher Werke. Übers, von Ru­
dolf Rufener, Bd. 5, Zürich und München 1974. S. 125-221. Hier 255 c-e.

96

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erkenntnis als Weg und Umweg

schränkung zwischen der Geschichte des Schreibenden und der Ab­
straktheit und dem Allgemeinheitsanspruch des Ich-Sagens in der phi­
losophischen Reflexion, insbesondere in den »Meditationes«26, verweist 
bereits auf eine mögliche Überkreuzung zwischen der Sicherheit des 
Cogito, welche das Subjekt in die Lage versetzen soll, eine Herrschaft 
über den Sinn auszuüben, und den Vorgaben und Prägungen der Bio­
graphie, die sich diesem Herrschaftsanspruch bis zu einem gewissen 
Grade entziehen. Denn auch wenn der Philosophierende in der Lage ist, 
mit diesen Vorgaben zu brechen und sie abzuweisen, so kann er sich 
doch nicht selbst von vornherein voraussetzungslos machen. Womit er 
brechen kann, was er zurückweist, und daß es schon etwas gibt, das 
diese Reduktion verlangt, um zu einem Nullpunkt zu gelangen, von 
dem aus ein sicheres methodisches Erkennen erfolgen kann, liegt nie­
mals vollständig innerhalb seines Herrschaftsbereichs.

Die Initiative des Denkenden bleibt jedoch möglich als Verweige­
rung der Annahme weitergegebenen Wissens ohne eine eigene Über­
prüfung, und zwar in der Vorschrift »niemals irgendeine Sache als wahr 
zu nehmen [recevoir], die ich nicht evidentermaßen als solche erkenne 
[connaitre]«.27 Interessant ist auch im Hinblick auf die später folgenden 
Betrachtungen zur Gabe und zu ihrem Empfangen und Entgegenneh­
men, daß Ricoeur das Verb recevoir als besonders stark und aktivisch 
charakterisiert. Sicherlich wird es rein grammatikalisch hier in der ak­
tiven Form verwendet, dennoch könnte man leicht eine prinzipielle Pas­
sivität der Annahme unterstellen. Gemeint ist hier eher ein Zugriff auf 
die Dinge oder ein Ergreifen der Gegenstände oder eben die Verweige­
rung dieser Aktivitäten. Es liegt also nicht die Vorstellung eines Be­
wußtseins zu Grunde, das passiv Eindrücke, Sinnesdaten oder einströ­
mende Reize in sich aufnehmen würde wie ein Schwamm oder wie ein 
Gefäß. Auch das Empfangen setzt eine Initiative voraus, als müsse der 
Empfänger seine Hand nach dem ihm Gegebenen ausstrecken und es 
ergreifen. Dieses Empfangen verlangt in jedem Fall eine Entscheidung, 
denn es kann auch verweigert werden. Die Verweigerung der Annahme 
einer Sache, Erkenntnis oder Behauptung als Wahrheit, die also zu­

26 Rene Descartes: Meditationen über die Grundlagen der Philosophie. Mit den sämtli­
chen Einwänden und Erwiderungen. Zum erstenmal vollst, übers, und hrsg. von Arthur 
Buchenau, unveränd. Nachdruck der 1. Aufl. von 1915 mit neuer Vorbemerkung, Ham­
burg 1994. [Zitiert als: Meditationes]
27 Rene Descartes: Discours de la methode / Bericht über die Methode. Französisch / 
Deutsch. Übers, von H. Ostwald, Stuttgart 2001. II, 7. [Vgl. WdA 51]

97

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

gleich eine verweigerte Identifikation und Anerkennung bedeutet, ist 
Voraussetzung des Zugangs zum positiven Wissen, zur Wahrheit.

Ricoeur betont, daß wiederum die Forderung der Sicherheit und die 
Gewißheitsbehauptung der Erkenntnis, die auch in den »Meditationes« 
wiederkehrt, als eine Art Abwehrreaktion überall dort erscheint, wo 
»sich die Schwäche des menschlichen Verstandes zeigt, die zur ständi­
gen Furcht vor dem Irrtum verdichtet« wird. [WdA 51] Die reconnais- 
sance tritt als »die Bestätigung des Erkennens [connaitre]« [ebd.] auf 
den Plan, nachdem dieses Erkennen durch die Erfahrung der Ungewiß­
heit hindurchgegangen ist. Der Zweifel, den Descartes zur Methode 
macht, verweist »auf ein überwundenes Zögern«. [Ebd.] Es scheint, als 
würde hier für Ricoeur aus der Not einer echten Ungewissheit, die erst 
einmal die individuelle Entwicklung des Denkenden betrifft, die Tugend 
einer Methode gemacht. Die Strukturierung und Ordnung der metho­
dischen Vorschriften dient einer Bekräftigung der »Herrschaft des Den­
kens«. [WdA 52] Notwendig wird diese Bekräftigung aber erst dadurch, 
daß diese Herrschaft bereits ins Wanken gerät. Im Gegenzug zur Furcht 
vor dem Irrtum wird die Suche nach der Wahrheit zur »Sokratische[n] 
zetesis«, also einer »von intellektuellem Mut geprägte Suche«.28 [Ebd.] 
Es eröffnet sich dabei, so wie Ricoeur Descartes' Denkbewegung dar- 
stellt, eine Spannung zwischen der Verausgabung und Entäußerung 
jeder >Vorgabe< der vorgefertigten Erkenntnisse, die aber zugleich neu 
erworben werden soll, um die Herrschaft und den Besitzanspruch der 
eigenen Erkenntnisleistung abzusichern.

Die Tatsache, daß »das einzige Gegenüber des >Für-wahr-Neh- 
mens< die Idee« bildet, also keine >Sache selbst<, ist für Ricoeur der ei­
gentliche Grund dafür, warum im Denken Descartes noch keine klare 
Differenzierung zwischen der Erkenntnis als connaissance und der re- 
connaissance vorgenommen werden kann. [Ebd.] So bleibt »die Art der 
vorgestellten Dinge« in ihrem »unterschiedlichen Verhältnis zur Ver­
änderung« irrelevant für »ihre Klarheit und Deutlichkeit sowie ihre 
Stellung in der Rangordnung vom Einfachen zum Komplexen«, die die 
einzigen Kriterien zur Beurteilung sicherer Erkenntnis bilden sollen. 
[WdA 52 f.] Mit dem Verweis auf die Dinge und ihre Veränderlichkeit 
nimmt Ricoeur hier bereits die phänomenologische Blickrichtung und 

28 Ricoeur bezieht sich mit der Betonung des Charakters der Suche auf den vollständigen 
Titel Descartes': »Discours de la methode pour bien conduire sa raison et chercher la 
verite dans les Sciences«.

98

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erkenntnis als Weg und Umweg

den Übergang zur Temporalisierung vorweg, auf die es ankommen 
wird, sobald die reconnaissance nicht mehr rein erkenntnistheoretisch 
mit dem Identifizieren identifiziert werden soll. Was in einem phäno­
menologischen Denken zu erkennen gegeben und als Erkenntnis ange­
nommen werden soll, ist eben nicht mehr nur eine Idee, im Sinne eines 
an Descartes anschließenden Rationalismus, sondern die Sache selbst. 
Insofern der Begriff der Gabe eine Zwischenstellung zwischen der Be­
zeichnung für die gegebene Sache und der Abstraktion einer Idee oder 
eines Oberbegriffs für das Gabegeschehen als Austauschbeziehung in 
der ternären Struktur von Geber, Empfänger und gegebener Sache ein­
nimmt, könnte er auch als Vermittlung zwischen einer nicht-phänome­
nologischen und einer phänomenologischen Perspektive von Interesse 
sein. Er wird sich tatsächlich bei Derrida und Marion genau in dieser 
Hinsicht als Gegenstand einer Debatte über die Grenzen der Phäno­
menologie erweisen.

Bei Descartes wird für Ricoeur ein Übergang zwischen der aktiven 
geistigen Initiative des Erfassens oder Ergreifens eines Gegenstandes 
und einer Annahme ermöglicht, die das Erkannte auch als wahr aner­
kennt. Aus dieser Form des Annehmens als wahr läßt sich laut Ricoeur 
ein spezielles »Subjekt des reconnaitre« ableiten, das wiederum den 
Übergang zu einem Selbst eröffnet, welches danach verlangt, anerkannt 
zu werden. Es handelt sich hierbei um ein Subjekt, »das zwar nicht auf 
die Person mit dem Namen Descartes zu beschränken, aber dennoch ein 
exemplarisch zu nennendes Ich ist, das nämlich, das die erste Wahrheit 
bezeugt« - bezeugt und nicht beweist -, die Wahrheit seiner eigenen 
Existenz. [WdA 57] Implizit vorauszusetzen ist hier wohl für Ricoeur 
aus einer modernen, existenzphilosophisch gefärbten und ein wenig 
psychologisierenden Perspektive, daß die Furcht zu irren und die Not­
wendigkeit der Bezeugung dieser Gewißheit neben dem Streben nach 
Wahrheit und Erkenntnis, das Descartes selbst zu seiner Motivation 
erklärt29, auch auf ein ursprüngliches Bedürfnis zurückgehen könnten, 
in der eigenen Existenz bestätigt zu werden.

Aus der Veröffentlichungspraxis der »Meditationes«, denen 
Descartes »>Einwände und Antwortern« beifügt ergibt sich für Ricoeur 
zudem »ein Subjekt, das seinen Leser einbezieht« und seinen Text für 
»ein gemeinsames Philosophierem« öffnet. [Ebd.] Man könnte noch 

29 Dieser Wille zur Wahrheit als Motivation Descartes' wird bei Marion eine entschei­
dende Rolle spielen. Siehe Abschnitt D. I.III 1.1 meiner Arbeit.

99

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

einen Schritt weitergehen und darauf hinweisen, daß damit bereits eine 
Öffnung auf den Anderen erfolgt30 und daß sich in diesem gemein­
samen Philosophieren und in der Rezeption des Textes mit seinen Ein­
wänden und Antworten die Prozesse des Erkennens, des Unterschei­
dens und Urteilens beständig und über die Zeit hinweg wiederholen. 
So wird auch das Wechselspiel zwischen dem Zögern, einem ganz ex­
pliziten Bezweifeln des in diesem Text Zu-erkennen-Gegebenen und 
der neuerlichen Vergewisserung der Erkenntnis fortgesetzt, wobei der 
Ausgang offen ist. Jeder Leser hat für sich zu entscheiden, ob die Lek­
türe für ihn mit einem offenen Zweifel oder mit einer reconnaissance 
endet. Er entscheidet also darüber, was er von dem, was ihm zu erken­
nen gegeben ist, als wahr annimmt. Auch wenn Descartes bemüht ist, 
alle Einwände zurückzuweisen, scheint er, indem er diese überhaupt in 
sein Werk einbezieht, durchaus anzuerkennen, daß es immer weitere 
Einwände geben könnte, die immer neue Vergewisserungen einfordern. 
In diesem fortgesetzten Prozeß würde dann auch die exemplarische Be­
zeugung der Existenz wiederholt.

Wird also eine bestimmte Rolle und Funktion des Subjekts weiter­
gegeben, indem die Geschichte eines Denkweges erzählt, aber auch der 
Gültigkeitsanspruch einer allgemeinen Theorie und Methodik vermit­
telt wird? Dieses Subjekt scheint für Ricoeur zwischen der realen Person 
des Autors Descartes und der absolut reduzierten Figur des Ego zu 
changieren, welche im Vollzug des Cogito als letzte Gewißheit übrig­
bleibt, auf der jede weitere Erkenntnis aufbauen soll. Auf der einen 
Seite steht der Ich-Erzähler, der die Einbrüche des Zweifels und der 
Furcht vor dem Irrtum in seiner Erzählung in die Initiative seines Han­
delns, seines Bruchs mit allem bisher Angenommenen, und in einen 
Aufbruch zur mutigen Suche nach der Wahrheit umwandelt und so in 
die Kontinuität seiner Geschichte integriert. Verschränkt ist dieser Ich- 
Erzähler mit dem geschichtslosen Ego, das diese Brüche in die Kon­
sistenz und Ordnung einer Methodik überführt.

»Zwischen der Autobiographie, die nicht der Philosophie angehört, und der 
numerischen Einheit des transzendentalen Bewußtseins nach Kant gibt es also 
Raum für ein Subjekt, das für den Irrtum und infolgedessen für das >als wahr 
nehmem verantwortlich ist.« [Ebd.]

30 Jean-Luc Marion möchte anders als Ricoeur diese Öffnung auf Alterität ohne Bezug 
auf die Einwände und Antworten und die Rezeption durch den Leser innerhalb des Ar­
gumentationsganges nachweisen. Siehe hierzu Abschnitt D. II.II 2.1 meiner Arbeit.

100

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erkenntnis als Weg und Umweg

Ist dieses verantwortliche Subjekt ein Empfänger von Wahrheit, durch 
den diese zugleich erst hindurchgehen und mit der Methodik des Zwei­
fels überprüft werden muß, um als wahr wahrnehmbar zu sein und 
>Sinn zu ergeben< ? Es besteht hier zunächst lediglich eine Verantwor­
tung des Subjekts gegenüber sich selbst und seinem eigenen Erkennen, 
die dennoch vielleicht als erste Möglichkeit eines Übergangs in die 
Struktur des Aufgefordertseins zu einer Antwort betrachtet werden 
könnte. Die Antwort des Subjekts auf das, was ihm zu erkennen ge­
geben ist, besteht im Versuch einer Beherrschung des Irrtums und in 
der Entscheidung darüber, was als wahr angenommen und anerkannt 
wird. Da aber diese Herrschaft so vehement verteidigt, bestätigt und 
abgesichert werden muß, zeigt sich für Ricoeur bereits etwas Anderes, 
der Herrschaft Entzogenes, das diese Abwehrhaltung erfordert.

2.3) Grenzerfahrungen des Wiedererkennens und Überkreuzungen 
zwischen Aktivität und Passivität

Um nun von der connaissance zu einer »Philosophie der reconnais- 
sance« weiterzudenken, die nicht vom Subjekt ausgehend, sondern erst 
»a parte obiecti« entwickelt werden kann [WdA 59], muß insbesondere 
das Verkennen anders gedacht werden: aus dem Irrtum, der das Zögern 
auf dem Weg der Erkenntnis bedingt, muß sich »die Möglichkeit der 
meconnaissance« entwickeln, als »eine existenzielle, innerweltlich 
Form, deren Sinn sich nicht im Irrtum [meprise], einer abstrakten Art 
von Beunruhigung erschöpft, da er nicht wie die meconnaissance Per­
sonen, sondern Dinge betrifft«. [Ebd.] Das Erkennen stößt als Identifi­
zieren an seine Grenzen, wo es sich auf den anderen Menschen richtet, 
der sich im Verlauf der Zeit dramatisch verändern kann und der wieder­
um danach verlangt, erkannt und anerkannt zu werden. Damit muß 
auch eine andere Art des Annehmens gedacht werden, die sich nicht 
mehr im aktiven Zugriff einer geistigen Initiative erfüllen kann, da sie 
sich in einer Passivität gegenüber dem Anderen befindet, welcher An­
erkennung fordert und sich auch selbst aktiv zu erkennen geben kann. 
Die Berücksichtigung dieser Passivität wird allerdings in Ricoeurs Ver­
ständnis der Annahme und des Empfangens auch im Hinblick auf die 
Gabe stets mit einem Moment der Aktivität und der Entscheidung ver­
bunden bleiben.

Einen wichtigen Schritt zur passiveren Wendung des Annehmens 

101

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

von Gegebenem bildet der Übergang in die phänomenologische Per­
spektive. In der Intentionalität ist bei Husserl mit angelegt, daß es 
immer eine Rückseite des betrachteten Gegenstandes gibt, eine »Über­
schreitung der Intention in der Intention selbst«31 von einem anderen 
Horizont her. Damit ist, so Levinas, die Subjekt-Objekt-Beziehung, so­
fern sie die vollständige Gegenwart und Erfassung des Objekts in der 
Erkenntnis des Subjekts meint, aufgebrochen.

»Die Idee einer notwendigen Implikation, die vom Subjekt, das sich auf das 
Objekt richtet, in überhaupt keiner Weise wahrgenommen werden kann; die 
erst nachträglich in der Reflexion entdeckt wird; die also nicht in der Gegen­
wart hervortritt, die also ohne mein Wissen geschieht - setzt dem Ideal der 
Vorstellung und der Herrschaft des Subjekts ein Ende ,..«32

Die Aktivität der Sinngebung ist gebunden an eine Passivität gegenüber 
der gegebenen Lebenswelt und dem gegenüber, was jenseits meines 
Wissenshorizontes liegt. Von dieser Horizontstruktur aus ist dann wie­
derum die Struktur »der Situation des Subjekts und des Subjekts in der 
Situation« zu denken. [WdA 86] Ricoeur schließt sich Levinas' Über­
zeugung an, daß es nicht einen Mangel, sondern gerade eine besondere 
Qualität in Husserls Konzeption darstellt, eine Spannung zwischen 
einer transzendental gedachten Sinngebung und dem In-der-Welt-Sein 
zu erhalten. Für Levinas ist »[d]iese Gleichzeitigkeit von Freiheit [der 
Intentionalität] und Zugehörigkeit [zur Welt], ohne daß einer der Ter­
mini geopfert würde, ... vielleicht die Sinngebung selbst, der Akt einen 
Sinn zu verleihen, der durch das Sein insgesamt hindurchgeht und es 
trägt«.33 Es ergibt sich ein hin und her »zwischen dem Gebenden und 
dem Gegebenen« in dem sich der Subjekt-Objekt-Gegensatz auflöst34:

»Die Welt ist nicht nur konstituiert, sondern auch konstituierend. Das Subjekt 
ist nicht mehr bloßes Subjekt, das Objekt ist nicht mehr bloßes Objekt. Das 
Phänomen ist zugleich das, was sich zeigt, und das, was zeigt, das Sein und der 
Zugang zum Sein«.35

31 Emmanuel Levinas: Der Untergang der Vorstellung. In: Ders.: Die Spur des Anderen. 
Untersuchungen zur Phänomenologie und Sozialphilosophie. Übers, von W. N. Krewani, 
Freiburg, München 1999. S. 120-139. Hier S. 129.
32 Ebd., S. 131.
33 Ebd., S. 134.
34 Ebd.
35 Ebd.

102

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erkenntnis als Weg und Umweg

Levinas führt dies letztlich zu einer Konsequenz, die sich in ähnlicher 
Form bei Marion wiederfinden wird, »daß jeglicher Gegenstand das 
Bewußtsein, durch das er erstrahlt und eben dadurch erscheint, ruft 
und gewissermaßen hervorbringt«.36 Das Subjekt scheint hier zuneh­
mend zu einem Empfänger von Gegebenem zu werden, der durch des­
sen Erscheinen erst hervorgerufen wird.

Die erste Unterscheidung zwischen connaissance und reconnais- 
sance zeigt sich für Ricoeur nun also in Erfahrungen des In-der-Welt- 
Seins, die den zu belegenden Unterschied eben nicht vom Subjekt her, 
sondern aus den Sachen selbst aufzeigen und »die Vielfalt der Seins­
weisen, in denen die Dinge der Welt auftreten« [WdA 88] berücksichti­
gen sollen, insbesondere in ihrem spezifischen Verhältnis zur Zeit: 
»Was an der Veränderlichkeit der Dinge kann im Extremfall dazu füh­
ren, daß sie unkenntlich werden?«. [WdA 89] Eine erste Problematik 
des Wiedererkennens besteht schon im Hinblick auf die verschiedenen 
Ansichten eines Gegenstandes, besonders plastisch in Husserls Beispiel 
des Würfels, dessen Wahrnehmung uns nie von allen Seiten zugleich 
gegeben ist. Das Identifizieren aller Ansichten mit demselben Gegen­
stand setzt unser »Vertrauen in die Beständigkeit der Dinge«37 voraus - 
unser Vertrauen darauf, daß im Verlauf des Perspektivwechsels, der 
notwendig ist, um den Würfel von allen Seiten zu sehen, dieser mit sich 
selbst identisch geblieben ist. [WdA 90] Dabei ist ähnlich wie in 
Descartes Argumentation zunächst ein »Zögern« [ebd.] zu überwinden, 
zumal, wenn ich um den Gegenstand herumgehe, um so verschiedene 
Horizonte zur Deckung zu bringen, Zeit vergeht. Damit ihm die voll­
ständige Wahrnehmung eines identifizierbaren Gegenstandes gegeben 

36 Ebd., S. 136.
37 Ricoeur bezieht sich hier auf Merleau-Pontys »Phänomenologie der Wahrnehmung«, 
wo von einem »Urglauben« oder einer »Urmeinung« die Rede ist, durch die zunächst 
»das Wahrgenommene diesseits jeden Zweifels wie auch jeden Beweises« angenommen 
wird. Zwar wird nachträglich jedes Ding durch ein anderes ersetzbar, »doch zumindest ist 
uns gewiß, daß es Dinge gibt, d.h. eine Welt.« Es geht hier also nicht nur um ein Ver­
trauen über die Zeit hinweg, sondern auch um das Grundvertrauen in die Gegebenheit 
von Welt, die allerdings nicht die Summe aller Dinge bildet, »sondern das unerschöpf­
liche Reservoir, aus dem alle Dinge entnommen sind«. In der »Übernahme des Faktums 
der Zeitlichkeit und des Faktums der Welt« besteht dann das »Vertrauen in die Kraft der 
Reflexion«, die ein Erkennen durch den Verlauf der Zeit hindurch sichern kann. (Mau­
rice Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung. Übers, von Rudolf Boehm, 
Berlin 1966. S. 395 f.)

103

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

ist, muß der Wahrnehmende seinerseits einen Vertrauensvorschuß im 
Hinblick auf diese Identifizierbarkeit geben.

Noch problematischer wird die Situation, wenn die betrachteten 
Gegenstände selbst einer »Dialektik von Auftauchen, Verschwinden 
und Wiederauftauchen« unterworfen sind, insbesondere beim »Kom­
men und Gehen von Lebewesen«.38 [WdA 90 f.] Damit kommt die »Ab­
wesenheit« ins Spiel, die zu einer »Bedrohung« wird, wenn sie auf den 
unumkehrbaren »Verlust von Menschen« verweist, auf den »Schatten 
des Todes« und die »unerträgliche Angst vor dem Nie-wieder«. [WdA 
91] Hierbei besteht ein deutlicher Unterschied, zwischen den ganz all­
täglichen Objekten - Ricoeur nennt beispielsweise den Hausschlüssel -, 
die uns manchmal aus dem Blickfeld geraten, scheinbar verschwinden, 
aber doch mit einer gewissen Sicherheit irgendwann, irgendwo wieder 
auftauchen und gefunden werden und damit unser Vertrauen in die 
verlässliche Identität der Dinge mit sich selbst letztlich bekräftigen. 
Wenn jedoch die verstrichene Zeitspanne lang genug war, um eine 
deutliche Veränderung des wahrgenommenen Gegenstandes hervor­
zubringen, kann dieses Vertrauen auch hier ins Wanken geraten.

Im Wiedererkennen von Personen, die im Verlauf der Zeit gealtert 
sind, wird aus der alltäglichen Erfahrung eine »Grenzerfahrung des 
Wiedererkennens von Unkenntlichgewordenem« [WdA 96], deren »er­
greifende Dimension« [WdA 92] Ricoeur in einem literarischen Werk 
jenseits der Grenzen des philosophischen Diskurses aufzeigt.39 In der 
Lücke zwischen den philosophischen Definitionen erhält hier also die 
Erzählung eine vermittelnde Funktion. Ricoeur richtet den Blick auf 
die Schlußpassagen von Marcel Prousts »Auf der Suche nach der ver­

38 Auch Jean-Luc Marion bezieht sich darauf, daß die Unsichtbarkeit der drei jeweils 
verdeckten Seiten des Würfels von vornherein eine Appräsentation des Gesamtgegen­
standes notwendig macht, die dann im Erkennen des alter ego besonders relevant wird. 
Hier ist bereits ein Übergang vom Erkennen gegenständlicher Phänomene zum Erken­
nen von Personen angelegt, wie ihn Ricoeur nun vollzieht. Marion verweist ebenfalls auf 
den zeitlichen Vollzug der Wahrnehmung, ebenso wie auf die geschichtliche Konstituti­
on des jeweiligen Gegenstandes. (Vgl. Jean-Luc Marion: De surcroit. ttudes sur les phe- 
nomenes satures, Paris 2001. S. 125-129).
39 Jean Greisch macht auf die Möglichkeit aufmerksam, daß die Schwierigkeit des Wie­
dererkennens einer Person sich nicht nur aus dem Altern, sondern auch aus dem Erstau­
nen über eine vollzogene Transformation ergeben kann, die sich in gesteigerter Form in 
der Emmaus-Geschichte wiederfindet, in der das Wiederkennen und Sich-zu-erkennen- 
Geben eine wesentliche Rolle spielt. (Vgl. Jean Greisch: Qui sommes nous? Chemins 
phenomenologiques vers l'homme, a.a.O. S. 310).

104

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erkenntnis als Weg und Umweg

lorenen Zeit«. Der Erzähler begegnet dort noch einmal den Personen, 
die in der vollzogenen Erzählung auftauchten und die nun, gezeichnet 
durch ihr Alter, kaum wiederzuerkennen als »greisenhafte Hampel­
männer« [Proust 343] erscheinen. Beschrieben wird zugleich der Ent­
schluß des Ich-Erzählers zu erzählen und der Beginn seines Erzählpro­
zesses, der doch bereits im eindrucksvollen Bogen der sieben Bände des 
Werkes durchlaufen wurde, an dessen Ende sich der Leser hier befindet. 
Hier wird also ein Kreis geschlossen, allerdings mit der paradoxen Im­
plikation, in dieser Schließung gleichzeitig einen Anfang zu eröffnen, 
zumal sich die Stimme des Erzählers auch in einer expliziten Adressie­
rung an den Leser auf dessen Lektüre hin öffnet: Das literarische Werk 
ist offen für die Weitergabe an den Anderen und schließt mit der Dar­
stellung des Beginns der generativen >Gabe< dieses Werkes, das etwas zu 
erkennen gibt - die Tiefendimension der im Erzählen durchmessenen 
Zeit - und das eine ganz eigene Art der >Sinngebung< vollzieht, indem 
der Erzähler den Menschen, denen er hier wiederbegegnet oder die be­
reits durch den Tod einem Wiedererkennen vollständig entzogen sind, 
»einen Platz in der Zeit« zuschreiben möchte. [Proust 528]40

Das spezielle zirkuläre Modell der »Recherche«, die an ihrem Ende 
ihren eigenen Anfang eröffnet und sich zugleich an den Leser >weiter- 
gibt<, wird bei Ricoeur durch das Ineinandergreifen zweier zirkulärer 
Strukturen ergänzt, die sich zwischen dem Erzählen und der Rezeption 
durch den Leser entfalten: der hermeneutische Zirkel und der Zirkel der 
pdpMpjLG- Die vermittelt zwischen der Praxis handelnder Men­
schen, ihrer Nachahmung im literarischen Werk, die zugleich eine 
schöpferische, neu gestaltende Tätigkeit ist und der Rezeption durch 
ein Publikum, das wiederum aus handelnden Menschen besteht, die in 
der Rezeption die Kette der Interpretationen fortsetzen und neue Hand­
lungsmöglichkeiten entdecken. Die Struktur, die sich im mimetischen 
Zirkel eröffnet, entspricht in ihrer Offenheit nicht dem geschlossenen 
Kreis einer Beweisführung, die am Ende zu ihrer ersten These zurück­
kehrt und damit zur Aktivität des erkennenden Subjekts, das sich quasi 
selbst das Erkannte zu erkennen gibt - so wie wir bei Kant »von den 
Dingen nur das a priori erkennen, was wir selbst in sie legen«. [KdrV 

40 Ich möchte auf die von Ricoeur hier näher untersuchte Schlußpassage der »Recherche« 
am Ende meiner Untersuchungen, im Abschnitt E., noch einmal genauer zurückkom­
men.

105

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricceur - Unterwegs

B XVIII]41 Das Gewicht wird stärker auf den Vollzug und Nachvollzug 
der Kreisbewegung durch den Lesenden, also durch den Rezipienten als 
Empfänger, verlagert. In diesem Nachvollzug wird nicht einfach eine 
>weitergebbare< Erkenntnis (als wahr) angenommen. Die Passivität des 
Empfangens und die Aktivität, in der diese Bewegung nachvollzogen 
und über die Grenzen des Textes hinaus überschritten wird, greifen 
ineinander, ähnlich wie in den Verschränkungen von Aktivität und Pas­
sivität bei Merleau-Ponty. Nur in diesem Ineinandergreifen ist es mög­
lich, in sich selbst zu lesen - sich zu rezipieren, zu empfangen - und sich 
dabei zugleich aktiv als Selbst zu vollziehen und so die Geschichte des 
eigenen Lebens weiterzuschreiben und seine Erzählung immer wieder 
neu zu beginnen. Diese Überkreuzung von Aktivität und Passivität, 
welche die Prozesse des Erkennens und Wiedererkennens im Inein­
andergreifen von mimetischem und hermeneutischen Zirkel sowie in 
der Verbindung von Hermeneutik und Phänomenologie kennzeichnet, 
ist bei Ricoeur eine grundlegende Voraussetzung für den Zugang zum 
Selbst: Das Selbst vollzieht eine aktiven Sinngebung und eine sprach­
liche Selbstsetzung des Ich-Sagens, und es ist zugleich passiv gegenüber 
der Gegebenheit der Lebenswelt, des Eigenleibes, der Geschichte und 
der zu erkennen gegebenen Sinnzusammenhänge. Ausgehend von die­
ser Voraussetzung soll nun nachverfolgt werden, inwiefern das Erken­
nen für Ricoeur immer schon ein Erkennen des Selbst ist und wie dieses 
Selbst sich selbst gegeben und zu erkennen gegeben und zugleich in der 
Lage ist, aktiv und initiativ zu geben und zu erkennen zu geben.

41 Als einen solchen geschlossenen »Kreis der Vorstellung« beschreibt Ricoeur die Argu­
mentation Kants in der Vorrede zur zweiten Auflage der »Kritik der reinen Vernunft«, 
wo Kant den Begriff der Vorstellung einführt, um ihn dann für die Stimmigkeit der 
vollzogenen Argumentation nachträglich notwendig erscheinen zu lassen. [Vgl. WdA 
80-84]

106

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1 Paul Ricoeur gibt zu erkennen
	1.1 Der Blick durch den Text auf die Welt
	1.2 Texte entgegennehmen und weitergeben - der hermeneutische Bogen

	2 Die Wege der »reconnaissance« beschreiten - vom Erkennen als Identifizieren zum (An)Erkennen des Selbst
	2.1 Der Begriff der »reconnaissance« - Stolpern und Aufbruch, Bruch und Ganzheit
	2.2 Zwischen connaissance und reconnaissance, zwischen Identifizieren und Identität
	2.3 Grenzerfahrungen des Wiedererkennens und Überkreuzungen zwischen Aktivität und Passivität


