
Rezensionen 615

kommen. Die Diasporaliteratur ist ein solches Beispiel.
Sie fordert die Starre der ethnischen und kulturellen
Repräsentation der Herkunft heraus und verfällt nicht
dem Essentialismus oder dem Drang nach Authenti-
zität. Im Gegenteil, sie hinterfragt den Diskurs der do-
minanten Kräfte in der Aufnahmegesellschaft. Feridun
Zaimoğlu, um einen der von Mandel zitierten Autoren
zu nennen, geht sogar einen Schritt weiter: Er statuiert
ein Exempel, wie der Sprachgebrauch der Mehrheits-
gesellschaft verändert werden kann und ad absurdum
geführt wird, um so das antagonistische Minderheitenbe-
wusstsein auszudrücken. Fraglich bleibt, ob diese neue
Form der transnationalen Identitäten die hegemoniale
Repräsentation wirklich ins Wanken bringen kann. Denn
gleichzeitig beobachtet Mandel eine Ethnisierung und
Stigmatisierung der türkischen Kulturelite. Filmprojekte
und Bücher sollen von den Anderen, von den Problemen
der Türken erzählen. Diese Erwartungen der Mehrheits-
gesellschaft werden auch mit der strategischen Ausrich-
tung der Kulturförderung gesteuert.

Der kurze Buchüberblick zeigt, Mandels Vorhaben
ist immens. Die theoretischen und ethnographischen An-
haltspunkte eröffnen eine Vielfalt, welche, so befürch-
tet man, der Oberflächlichkeit und Unübersichtlichkeit
zum Opfer fallen könnten. Zuweilen läuft Mandel denn
auch Gefahr, die Beschreibungen der deutschen Ge-
sellschaft zu wenig differenziert, hingegen ethnisierend
und auch essentialistisch vorzunehmen. Dennoch muss
der Autorin zugestanden werden, dass ihr der Spagat
zwischen genauer, dichter Beschreibung und theore-
tisch-analytischer Distanz gelingt.

Virginia Suter-Reich

Mathieu, Nicole-Claude (éd.) : Une maison sans
fille est une maison morte. La personne et le genre en so-
ciétés matrilinéaires et/ou uxorilocales. Paris : Éditions
de la Maison des sciences de l’homme, 2007. 503 pp.
ISBN 978-2-7351-1129-9. Prix : € 36.00

Dans ce gros opus de cinq cents pages, les auteurs
s’interrogent sur la manière dont la notion de personne
est modelée (ou non) par son inscription dans un
contexte très particulier : celui de sociétés qui possèdent
une règle de filiation matrilinéaire et une norme de
résidence matrilocale ou uxorilocale.

Quatorze sociétés sont ainsi étudiées au cours des
quatorze chapitres qui ponctuent l’ouvrage et se succè-
dent comme autant de moments ethnographiques très
divers et singuliers. Ces quatorze “nano-monographies”
(pour pasticher le titre très “sokalien” d’un récent ar-
ticle d’Eduardo Viveiros de Castro) sont classiquement
regroupées par aires culturelles. L’Amérique du Nord
d’abord, avec les Hopi (Alice Schlegel) et les Na-
vajo (Maureen Trudelle Schwarz), puis du sud, avec
les Wayuu ou Guajiro (Michel Perrin), les Huaorani
(Laura Rival), les Matsiguenga (France-Marie Renard-
Casevitz) et les Shipibo-Conibo (Françoise Morin et
Bernard Saladin d’Anglure). Le sous-continent indien
ensuite avec deux études, l’une sur les Tulu (Marine Car-
rin), l’autre sur les Muduvar (Martine Gestin). L’Océan

indien et l’Indonésie ne sont pas en reste avec les Nga-
zidja (Sophy Blanchy), les Minangkabau (Ok-Kyung
Pak) et les Ngada (Susanne Schröter). C’est le “monde
chinois”, comme l’appelle ce volume, qui conclura cette
traversée transcontinentale, avec deux études sur Taiwan
– sur les Puyuma (Josiane Cauquelin) et les Kavalan
(Pi-chen Liu) – et une sur la Chine, les Nazé, plus
connu sous l’ethnonyme Na (Naiqun Weng). On remar-
quera par contre et l’on regrettera parfois que l’Afrique,
l’Australie et surtout l’Europe soient absentes du recueil.

Pour homogénéiser quelque peu la diversité voire
la réelle disparité de ces contributions, celles-ci sont
rigoureusement encadrées.

En amont d’abord, par une très belle introduction
d’une cinquantaine de pages de Nicole-Claude Mathieu,
laquelle pose les pièces du débat et les questions du
rapport que les notions de genre et de personne peuvent
entretenir avec les règles de filiation et de résidence
(mais aussi avec le chamanisme, les catégories linguis-
tiques, les rituels d’excision, etc.). En aval, ensuite, par
une fine analyse et un conséquent effort de recontex-
tualisation de ces essais dans un cadre plus général,
celui des études de parenté, par lesquels Martine Gestin
conclut ce volume. Cette dernière auteure ouvrira alors
à nouveaux frais une question autour d’une formulation
Lévi-Straussienne déjà ancienne mais qui fait toujours
débat, celle de “l’échange des femmes”. L’ouvrage, en-
fin, est augmenté d’un court glossaire précisant l’usage
de certains termes utilisés en anthropologie de la pa-
renté.

À propos de ce dernier, on regrettera pourtant une
certaine imprécision dans les définitions données pour
des notions essentielles au propos de l’ouvrage puis-
qu’elles apparaissent dans son titre même : celles de
“matrilocalité” et “d’uxorilocalité” en la circonstance.
Les auteurs distinguent ainsi dans le glossaire donné en
appendice au texte entre résidence uxorilocale (“auprès
des parents de l’épouse”) et matrilocale (“auprès de
la mère de l’épouse”). L’expression patri-uxorilocale
désignant à son tour, selon eux, le cas convers où le
couple résiderait “auprès du père de l’épouse”. Mais
trop de précision nuit parfois à l’utilité de la précision,
et s’il existe une règle selon laquelle les époux doivent
aller vivre auprès de la mère de l’épouse, alors cela
signifie logiquement que le mari de cette dernière a fait
de même : il est allé vivre avec sa femme. Autrement dit,
vivre “avec la mère de l’épouse” (matrilocal) équivaut à
“vivre avec les parents de l’épouse” (uxorilocal). Dans
le même ordre d’idée, une résidence “patri-uxorilocale”
qui signifierait que le couple va vivre auprès du père
de l’épouse est un nonsense. Si un homme va habiter
avec sa femme au foyer du père de celle-ci, et que ce
dernier a fait de même en allant rejoindre sa femme au
foyer du père de cette dernière, alors cela signifie que
le jeune couple habitera la maison natale de la mère de
l’épouse (qui était la maison natale de la grand-mère ma-
ternelle, de l’arrière-grand-mère maternelle, etc.). Bref,
cela veut dire que ce couple va résider dans la lignée
utérine de l’épouse et donc qu’il adopte une résidence
matrilocale ou uxorilocale. En pratique, ces deux termes,

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-615 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:33:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-615


616 Rezensionen

“matrilocale” et “uxorilocale”, doivent être tenus pour
de quasi-synonymes et l’expression patri-uxorilocale est
définitivement à bannir.

Un tel flottement dans les usages de ces concepts
résidentiels est de toute façon assez courant. L’on remar-
quera ainsi que les anthropologues distinguent souvent
dans leurs écrits entre “matrilocal”, désignant le fait
d’aller vivre chez les parents de l’épouse, et “uxorilocal”
pour signifier celui d’aller s’installer au domicile de la
femme (uxor) elle-même. Or, là aussi, un tel distinguo
est trompeur et aller vivre chez l’épouse (uxorilocal)
revient à dire soit que l’on va vivre au domicile des
parents de l’épouse (matrilocal), soit que l’on va vivre
dans un nouveau domicile ce qui équivaut de facto à une
résidence néolocale. Rappelons enfin, pour conclure sur
ces notions, que, selon une autre définition “classique”,
la résidence est dite “matrilocale” quand le couple réside
chez les parents de la femme et “uxorilocale” quand il
réside chez ou près des parents de la femme, mais ce
en l’absence d’une règle de succession matrilocale bien
déterminée. C’est ainsi que ces termes furent définis
par exemple par G. P. Murdock dans son “Ethnographic
Atlas”, travail auquel les auteurs de ce livre se réfèrent à
maintes reprises: “Matrilocal, i.e., normal residence with
or near the female matrilineal kinsmen of the wife . . .
Uxorilocal. Equivalent to ‘matrilocal’ but confined to
instances where the wife’s matrikin are not aggregated in
matrilocal and matrilineal kin groups” (G. P. Murdock,
“Ethnogaphic Atlas: A Summary”, Ethnology 6.1967:
156; voir “Codes” pp. 154–169).

Mais laissons de côté ces questions de définition,
d’une importance toute relative, pour en revenir au
corps de l’ouvrage. Si celui-ci se donne donc pour objet
d’étudier l’impact sur la notion de personne et sur le
concept de genre d’une orientation très “gynocentrée”
des institutions que se sont données certaines sociétés,
en posant l’exigence d’un cadre à la fois matrilinéaire
et matri- ou uxorilocale, ses auteurs (notamment N.-C.
Mathieu dans sa préface) se défendent pourtant, avec
conviction et force arguments, de lier un tel complexe
“matrilinéaire/matrilocale” à l’idée ancienne de matriar-
cat.

On voit en revanche poindre l’idée – elle est posée
explicitement et constitue la toile de fond du volume –
selon laquelle ce que A. R. Radcliffe-Brown aurait
appelé un “faisceau de droit et devoirs” qui détermine
l’appartenance au groupe de filiation et la résidence, s’il
est plus orienté vers l’univers féminin pourrait avoir
pour corollaire l’émergence d’un pouvoir politique et
social plus éminent des femmes.

Il convient alors de signaler que ce recueil fait
suite à un précédent travail de N.-C. Mathieu ([dir.],
L’arraisonnement des femmes. Essais en anthropologie
des sexes. Paris 1985) et qu’il se comprend et s’apprécie
bien mieux à partir de ce dernier. Dans ce texte plus
ancien, en effet, elle évoquait la question converse : celle
de l’identité de sexe et de genre dans des sociétés très
marquées par une accentuation agnatique des institu-
tions, par un complexe patrilinéaire et patri- ou virilocal.
Or, cette auteure remarquait alors que dans ces sociétés

très “viricentrées”, il semblait que “la maternité . . . sert
moins à mettre au monde des enfants des deux sexes
qu’à produire biologiquement la socialité des hommes”
(2).

Si N.-C. Mathieu écrivait naguère que, dans ces so-
ciétés patrilinéaires et patrilocales, le statut des femmes
est celui d’un “sujet quasi biologique”, alors il n’est
guère étonnant qu’elle ait voulu tester avec ce nouveau
volume une hypothèse qui en est le corollaire immédiat,
à savoir : est-ce que dans ces cadres institutionnels plus
sensibles à l’importance des agents féminins, les femmes
sont d’emblée constituées en tant que sujet “pleinement
social-humain” (3) ? Autrement dit, est-ce que dans ces
sociétés où la résidence et la filiation laissent la part
belle aux hommes, les femmes sont reléguées du côté
de la nature, là où dans celle où ces deux institutions
accordent une place de choix aux femmes, elles accèdent
finalement au monde de la culture ?

En pratique, cette hypothèse qui traverse de part en
part les questionnements des auteur(e)s de cet ouvrage
ne sera toutefois pas toujours explorée jusqu’au bout,
ni poussée à son terme. Ce, en raison de la diversité
des centres d’intérêts des participants à ce volume, bien
entendu, mais aussi dans la mesure où ce sera surtout
le critère de l’uxorilocalité qui sera retenu ici comme
déterminant en dernière instance puisque plusieurs so-
ciétés étudiées (par exemple les Puyuma de Taiwan,
ou encore les Shipibo-Conibo d’Amazonie péruvienne)
sont en réalité cognatiques (elles ne reconnaissent que la
parentèle comme mode d’affiliation d’Ego à un groupe
de parents) et non pas matrilinéaires.

Mais finalement ce relâchement subreptice du cadre
hypothétique de départ est plutôt le bienvenu. Il ajoute
en effet à ce volume un surcroı̂t de diversité et donc
d’intérêt chez le lecteur désireux de comprendre les mo-
dalités de construction du genre et de la personne dans
des sociétés – qu’elles soient ou non matrilinéaires –
qui apparaissent globalement moins marquées par la
domination des institutions et du pouvoir masculins que
ne le sont celles qu’on nous présente en principe dans
des recueils collectifs et comparatifs organisés autour
d’une aire géographique particulière par exemple.

À ce titre, cet ouvrage se donne comme une alter-
native crédible, actualisée et plutôt réussie au classique
“Matrilineal kinship” de David M. Schneider et Kath-
leen Gough ([éds.] 1961), ce qui, il me semble, n’est
déjà pas un mince exploit. Laurent Barry

McLeod, Hugh: The Religious Crisis of the 1960s.
Oxford: Oxford University Press, 2007. 290 pp. ISBN
978-0-19-929825-9. Price: £ 45.00

This is not the first book by Hugh McLeod, Professor
of Church History in the Department of Theology at Bir-
mingham from 1973 to 2004 (http://www.historycultures.
bham.ac.uk/staff/mcleod.shtml), about the violent, rad-
ical, drastic, and profound changes in Christianity in
modern times. He has published among others, “Class
and Religion in the Late Victorian City” (1974), “Reli-
gion and the People of Western Europe 1789–1970”

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-615 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:33:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-615

