
Verantwortung in der Wissenschaft

I.

Der Allgemeine Studentenausschuß ist im vorigen Seme­
ster an den Senat der Universität herangetreten mit der 
Bitte, es möchten sich im Rahmen des Studium generale 
einige Professoren aus verschiedenen Fakultäten bereit 
erklären, in einer Ringvorlesung über das Thema "Verant­
wortung in der Wissenschaft" zu sprechen. Der akademi­
sche Senat hat diese Bitte an uns weitergeleitet; und ich 
darf wohl sagen, daß wir alle ihr gern entsprechen.
Das Thema "Verantwortung in der Wissenschaft" ist sehr 
umfassend und geht in die Tiefe. Aber gerade weil es sehr 
umfassend ist, ist wohl nicht sofort und auch nicht ohne 
weiteres deutlich, woran bei dieser Rede zu denken ist. In 
mehrfachem Sinne läßt sich von einer Verantwortung in 
der Wissenschaft sprechen, und ich weiß nicht, woran Sie 
vornehmlich dabei gedacht haben. In dieser Lage habe ich 
nun versucht, dem Thema einen bestimmten und guten 
Sinn abzugewinnen. Ich kann nicht erwarten, daß ich 
durchaus richtig erraten habe, was Sie bei der gestellten 
Frage bewegt hat, aber ich hoffe, daß das, was ich dazu sa­
gen werde, wenn es auch bei weitem nicht erschöpfend 
sein wird, so doch einschlägig ist und an gewissen tiefge­
legenen Aspekten der Frage nicht vorübergeht.
Wenn von einer Verantwortung in der Wissenschaft die 
Rede ist, so ist natürlich die erste Frage die, wer sich da 
und vor wem er sich verantworten soll. Wer jemanden zur 

177

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177 - am 30.01.2026, 15:15:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verantwortung zieht, stellt ihn zur Rede; und wer sich ver­
antwortet, legt Rechenschaft ab, und die Frage ist nun 
eben die, wen wir in meinen gegenwärtigen Ausführungen 
ins Auge fassen wollen als den, der zur Rede stellt und als 
den, der zur Rede gestellt wird. Durch eine Entscheidung 
in dieser Hinsicht geben wir dem Thema allererst einen 
bestimmten und freilich dann auch eingegrenzten Sinn.
Ich begrenze nun also das Thema und schlage vor, darüber 
zu sprechen, 1) welche Verantwortung der Jünger der Wis­
senschaft vor der Wissenschaft selber hat und 2) darüber, 
ob es eine Instanz gibt, die mit Fug und Recht die Wissen­
schaft selber zur Rede stellt und zur Verantwortung ziehen 
kann. Ich gebe damit also der Rede von der Verantwor­
tung der Wissenschaft den Sinn, daß sie meint 1) die Ver­
antwortung des Jüngers der Wissenschaft vor dieser Wis­
senschaft selbst und 2) die Verantwortung der Wissen­
schaft selbst vor einer Instanz, deren Natur wir im Au­
genblick noch offen lassen können. Ich behaupte keines­
wegs, daß diese meine Auffassung des Themas die einzig 
mögliche ist; wohl aber glaube ich, daß es diejenige Auf­
fassung ist, der man nachgegangen sein muß, wenn man 
andere mögliche Auffassungen desselben, auf die ich in 
meinen beiden Vorträgen nicht eingehen werde, mit eini­
ger Bestimmtheit diskutieren will.
Nun muß ich wohl zunächst sagen, was ich unter einem 
Jünger der Wissenschaft verstehe. Ich habe dieses Wort, 
das ein wenig altertümlich und feierlich wirkt, dennoch 
nicht ohne Bedacht gewählt. Ich verstehe darunter zu­
nächst denjenigen, der sich - es sei nun für einige Zeit oder 
auch für sein ganzes Leben und sozusagen berufsmäßig - 
der Wissenschaft widmet. Ein Jünger der Wissenschaft ist 
der Möglichkeit nach nicht nur der Professor, sondern 
auch der Student. Und wenn wir auch im Sprachgebrauch 
aus guten Gründen unterscheiden zwischen Dozenten und 

178

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177 - am 30.01.2026, 15:15:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Studenten, so dürfen wir das Wort Student doch auch so 
verstehen, daß auch der Dozent ein Student ist und das 
heißt dann eben ein Jünger der Wissenschaft. Jünger der 
Wissenschaft wird man nicht durch die Immatrikulation, 
auch nicht etwa durch den Entschluß, das Wissenschaft- 
Treiben zu seinem Beruf zu machen, und man kann es 
auch nicht werden durch die Ernennung zum Professor. 
Man kann es auf keine äußerliche Weise werden; ja man 
kann es sogar in einem gewissen Sinne nicht einmal auf 
irgendeine innerliche Weise werden, z. B. eben nicht 
durch den Entschluß, sich der Wissenschaft zu widmen. 
Ein Jünger ist man nur, solange man einen Meister hat; 
und ein Jünger der Wissenschaft kann man nur sein, wenn 
die Wissenschaft selber der Meister ist, dessen Jünger der 
Jünger der Wissenschaft ist oder sein will. Solange ein 
Jünger wirklich ein Jünger ist, solange ist der Meister in 
einem gewissen eingeschränkten, aber doch ganz echten 
Sinne das Gewissen des Jüngers. Sicherlich ist er das nur, 
wie ich schon sagte, in einem eingeschränkten Sinn, denn 
der Meister ist natürlich nicht schlechthin, d. h. nicht in 
allem und jedem das Gewissen des Jüngers; wohl aber ist 
er es in allem, was die Dinge betrifft, in denen der Meister 
Meister ist; und insofern ist dann der Meister auch, wie ich 
gleichfalls schon sagte, in einem echten Sinne das Gewis­
sen des Jüngers. Ein Jünger der Wissenschaft ist also nur 
derjenige, von dem gilt, daß die Wissenschaft selber sein 
Meister und in einem eingeschränkten Sinne sein Gewis­
sen ist. Es ist selbstverständlich oder ich will vorsichtiger 
sagen, es scheint mir ganz selbstverständlich zu sein, daß 
die Wissenschaft nicht das ist und sein kann, was wir je­
mandes Gewissen nennen. Wohl aber kann sie, wie man 
dann ja auch sagt, das wissenschaftliche Gewissen jeman­
des sein; und wenn man gewiß auch nicht das Gewissen 
schlechthin und dieses wissenschaftliche Gewissen mit­

179

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177 - am 30.01.2026, 15:15:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einander verwechseln oder wohl gar identifizieren darf, so 
möchte ich doch nachdrücklich Ihre Aufmerksamkeit dar­
auf hinlenken, daß es nicht zufällig ist, sondern sehr tief­
gelegenen Wurzeln entspringt, wenn unsere Sprache von 
dem sogenannten wissenschaftlichen Gewissen als eben 
einem Gewissen spricht.
Das wissenschaftliche Gewissen ist in der Tat eine Art von 
Gewissen; und daß es dies nur in einem eingeschränkten 
Sinne ist, hebt nicht auf, daß es in ganz echter und eigent­
licher Weise ein Gewissen ist. Erst wenn man dies gesehen 
hat, kann man sagen, was die Rede von einem Jünger der 
Wissenschaft eigentlich meint. Sie meint nicht einfach nur 
einen Menschen, der sich der Wissenschaft widmet, son­
dern einen solchen, der ein wissenschaftliches Gewissen 
hat, oder - dasselbe anders ausgedrückt - einen solchen, für 
den die Wissenschaft selber in seinem wissenschaftlichen 
Tun und Treiben die Rolle des Gewissens spielt. Sie se­
hen: es geht mit der Rede von einem Jünger der Wissen­
schaft, wie überhaupt mit den gewachsenen Worten unse­
rer Sprache; sie hat einen eigenen Sinn, an dem wir uns 
nicht vergreifen dürfen und dem wir auch in unserem 
Meinen und Denken unterstehen und Rechenschaft schul­
dig sind, wenn wir uns einer solchen Rede bedienen. Denn 
entweder gibt es überhaupt keinen Jünger der Wissen­
schaft; und dann müßten wir auf dieses Wort, obgleich es 
doch überliefert ist, unbedingt verzichten; oder es ist mög­
lich, daß die Wissenschaft selber eine Art von Gewissen 
sein kann für diejenigen, die Wissenschaft treiben, seien es 
nun Professoren oder Studenten. Es ist daher eine etwas 
dornige Frage, wie man ein Jünger der Wissenschaft wird. 
Die rechte, aber schwer zu befolgende Anweisung wäre 
die: schaffe Dir ein wissenschaftliches Gewissen an. Al­
lein wie macht man das? Denn von einem Gewissen 
scheint doch zu gelten, daß man es sich nicht eigentlich 

180

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177 - am 30.01.2026, 15:15:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anschaffen kann, sondern entweder hat oder nicht hat. 
Man kann es ausbilden und schärfen, wie man sagt; aber 
solches Ausbilden setzt immer schon voraus, daß man es 
irgendwie und gleichsam im Keime hat.
Jedoch bevor man hoffen kann dieses Dilemma aufzulösen 
oder vielmehr zu begreifen, wie es möglich ist, daß sich 
dieses Dilemma dem, der sich in der rechten Weise auf 
wissenschaftliches Arbeiten einläßt, von selber auflöst, ist 
natürlich die Frage vordringlich, was denn die Wissen­
schaft selber ist und als was sie zu denken ist, wenn sinn­
voll möglich sein soll zu denken, daß sie das Gewissen des 
Jüngers der Wissenschaft ist. Was für eine Art von Ding 
haben wir denn im Auge, wenn wir so einfach von "der" 
Wissenschaft sprechen und z. B. sagen, Wissenschaft und 
Kunst seien zwei verschiedene Dinge?
Der Gedanke der Wissenschaft ist der Gedanke eines ge­
wissen Maßes, einer gewissen Norm, an der gemessen sich 
ein Wissen als ein wissenschaftliches Wissen ausweist. Ob 
ein Wissen ein wissenschaftliches Wissen ist, hängt davon 
ab, ob es sich in wissenschaftlicher Weise rechtfertigen 
läßt; und das Bewußtsein der Wissenschaft ist das Be­
wußtsein dieser Weise der Rechtfertigung eines Wissens 
als eines wissenschaftlichen. Im Hinblick darauf möchte 
ich sagen, die Wissenschaft sei eine Idee. Ich führe damit 
ein Wort ein, das philosophisch vorbelastet ist; doch bitte 
ich Sie hier, es naiv zu nehmen und es in keinem anderen 
Sinne zu verstehen, als in dem, der sich aus meinen Aus­
führungen von selbst ergibt. Die Wissenschaft, so sagte 
ich, ist eine Idee, d. h. wenn man von der Idee der Wissen­
schaft spricht, so darf man diesen Ausdruck nicht so hö­
ren, als sei die Wissenschaft ein gewisses Ding, von dem 
wir uns eine Vorstellung oder eben auch eine sogenannte 
Idee bilden, so daß man unterscheiden könnte und müßte 
zwischen der Wissenschaft selber und unserer Idee von 

181

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177 - am 30.01.2026, 15:15:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihr. Vielmehr ist die Wissenschaft selber eine Idee und das 
heißt, sie existiert nur als Idee. Und daher existiert sie al­
lerdings nur in der Brust des Jüngers der Wissenschaft. Es 
ist daher nicht möglich, daß einer die Wissenschaft be­
treibt, ohne zu wissen, daß er es tut, d. h. ohne sein Tun 
einem Maß zu unterstellen, das in ihm lebendig ist und das 
auch nur in ihm lebendig sein kann. Da die Wissenschaft 
nur als Idee der Wissenschaft Existenz hat, ist jede Ver­
antwortung oder Rechenschaftsablegung vor ihr eine Art 
von Gewissenserforschung, nämlich ein Messen eines 
vermeintlich Gewußten an einem Maß, das nur in der ei­
genen Brust lebendig sein kann. Man kann sagen, die Wis­
senschaft existiere nur als unser Projekt von ihr. Insofern 
ist sie allerdings etwas Subjektives. Aber diese Subjektivi­
tät der Wissenschaft hat einen höchst eigentümlichen 
Charakter, auf dem es beruht, daß sie zugleich die Bedin­
gung der Möglichkeit eines allgemeingültigen und in die­
sem Sinne objektiven Wissens ist. Das Projekt nämlich, 
als welches allein freilich Wissenschaft existiert, ist nie­
mals bloß ein Projekt, bei dem man fragen könnte, ob es 
denn auch ein mögliches, d. h. ein realisierbares Projekt 
ist. Kein Mensch würde imstande sein, sich den Gedanken 
der Wissenschaft auszudenken, wenn er nicht entdeckte, 
daß es ein Wissen gibt, das in einer eigentümlichen Weise 
fähig ist, gerechtfertigt zu werden.
Die Idee der Wissenschaft entspringt in eben dem Au­
genblick, in dem im Hinblick auf solches Wissen der Ge­
danke auftaucht, es zu vermehren, so weit das möglich ist. 
Es ist hier der Ort, der Bedeutung zu gedenken, die die 
Mathematik für den Ursprung der Idee der Wissenschaft 
historisch gehabt hat und noch heute in dem Leben des 
einzelnen Jüngers der Wissenschaft spielen kann und in 
der Tat auch oft spielt. Die Mathematik ist das klassische 
Beispiel einer Wissenschaft, und sie wird das - wenigstens 

182

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177 - am 30.01.2026, 15:15:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist dies meine Meinung - immer auch bleiben. Allerdings 
ist diese Behauptung mißverständlich, und ich will sofort, 
wenn auch nur mit wenigen Andeutungen, dem Mißver­
stehen vorbeugen.
Ich will keineswegs sagen, daß nur die Mathematik und 
nur die mit der Mathematik mehr oder minder verschwi­
sterten Wissenschaften eigentliche Wissenschaften sind. 
Zwar war noch Kant dieser Meinung. Aber mit dem Auf­
kommen der historischen Wissenschaften, die man 
manchmal auch Kultur- oder Geisteswissenschaften nennt, 
im 19. Jahrhundert hat sich ein fruchtbarer und geistvoll 
geführter Streit entsponnen darüber, ob nicht auch diesen 
der Titel einer Wissenschaft in gleich echter, ursprüngli­
cher Weise zukomme, obwohl ihre Absicht und Methode 
sich radikal von der der Mathematik und der mit der Ma­
thematik verschwisterten Wissenschaften unterscheidet. 
Der Streit hat auch auf die Verfassung der meisten deut­
schen Universitäten eingewirkt. Die Trennung einer philo­
sophischen Fakultät von einer mathematisch-naturwissen­
schaftlichen geht auf ihn zurück. Doch ich erwähne dies 
hier lediglich, um darauf hinzuweisen, wie ich meine Be­
merkung, die Mathematik sei das klassische Beispiel einer 
Wissenschaft, nicht verstanden wissen möchte. Ich will 
damit lediglich sagen, daß die Idee von so etwas wie ei­
nem wissenschaftlichen Wissen am ehesten und auch am 
eindringlichsten aufgeht im Hinblick auf mathematische 
Einsichten. Wer diese Idee einmal gefaßt hat, kann und 
darf sich offenhalten für die Möglichkeit eines wissen­
schaftlichen Wissens von anderer Art als es das der Ma­
thematik ist. Er kann sich offen halten für den Gedanken, 
daß die Weise, in der sich die Mathematik als Wissen­
schaft zuwege bringt, so relativ durchsichtig und in hohem 
Maße einprägsam sie auch ist, doch nur eine mögliche 
Weise neben anderen darstellt. Aber dies hindert nicht, 

183

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177 - am 30.01.2026, 15:15:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


daß in demjenigen, der nicht irgendwann einmal im Hin­
blick auf einfache mathematische Einsichten eine Ahnung 
verspürt hat von dem, was wissenschaftliches Wissen 
überhaupt ist und sein kann, schwerlich auch die Idee der 
Wissenschaft so ganz lebendig sein kann.
Ich gebe, um mich deutlich zu machen, ein Beispiel eines 
ganz simplen wissenschaftlichen Wissens aus der Theorie 
der Relationen, die wohl ein Hauptstück der Logik ist. 
Wenn X der Sohn von Y ist, so ist Y der Vater oder die 
Mutter von X. Das ist eine Einsicht. Das weiß man; zwar 
weiß man offensichtlich sehr wenig, wenn man dies weiß; 
aber man weiß es in der Tat. Man meint nicht bloß, es sei 
so. Wenn uns jemand sagte, er sei der Meinung, und sogar 
felsenfest davon überzeugt, daß Y der Vater oder die 
Mutter von X ist, wenn X der Sohn von Y ist, so würden 
wir lächeln und ihn darauf aufmerksam machen, daß er 
nicht richtig spricht und gleichsam viel zu wenig sagt, 
wenn er sagt, er sei davon überzeugt. Sein Überzeugtsein 
ist hier gleichsam schon unendlich überholt durch das 
Wissen. Man stößt hier auf etwas, was man sich selber sa­
gen kann, wenn man sich in entsprechender Weise fragt. 
Daß es so etwas überhaupt gibt, das ist das Erstaunliche, 
das um nichts gemindert wird durch die Geringfügigkeit 
des also Gewußten. Die Wissenschaft ist deshalb, obgleich 
sie nur als Idee oder nur als Projekt existiert, wesentlich 
zugleich doch mehr als ein bloßes Projekt, nach dessen 
Realisierbarkeit man fragen könnte. In solchen Einsichten 
erweist sich Wissenschaft als wirklich und deshalb als 
möglich. Die Frage wie solches möglich ist, braucht uns 
hier nicht zu beschäftigen. Die Tatsache der Möglichkeit 
genügt für unseren Zweck. Es öffnet sich von solchen an 
sich ganz bescheidenen Einsichten ein unbestimmter Aus­
blick auf eine Gesamtheit solchen Wissens, das ausgeht 
von Einsichten oder mindestens doch von etwas, das in 

184

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177 - am 30.01.2026, 15:15:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


redlicher Weise für eine Einsicht gehalten wird. Und eben 
dieser unbestimmt und tief erregende Ausblick ist die Idee 
der Wissenschaft.
Jede Wissenschaft beginnt mit irgendwelchen endgültigen 
oder vorläufigen und revidierbaren Einsichten, und jede 
hat mindestens ein Rudiment von Methode, worunter ich 
hier nichts weiter verstehe als einen gewissen Inbegriff 
mehr oder minder fixierter und mehr oder minder ein­
leuchtender Forderungen, denen ein Wissen genügen muß, 
um ein wissenschaftliches Wissen zu sein. Die Idee der 
Wissenschaft ist das Projekt, einen anfänglich immer nur 
äußerst bescheidenen Umkreis eines wissenschaftlich Ge­
wußten ins Unendliche zu erweitern.
Von hier aus versteht man erst, was wissenschaftliche 
Probleme sind. Überhaupt würde man, meine ich, gut tun, 
von Problemen nur dann zu sprechen, wenn man wissen­
schaftliche Probleme meint. Probleme sind nicht einfach 
Fragen, die der Mensch aufwirft, mögen diese Fragen an 
sich auch noch so verständlich scheinen. Probleme ent­
springen nur aus einem wissenschaftlichen Gange heraus. 
Wo kein Bewußtsein vorhanden ist von Forderungen, de­
nen ein Wissen genügen muß, um ein wissenschaftliches 
Wissen zu sein, gibt es auch keine Probleme. Probleme 
sind etwas, zu deren Wesen gehört, daß der Jünger der 
Wissenschaft sie sich macht. Nicht der Mensch macht sich 
Probleme; ihn wandeln vielmehr Fragen an, deren Natur 
man sehr verkennen würde, wollte man sagen, der Mensch 
mache sie sich. Probleme gibt es nur für den Jünger der 
Wissenschaft, weil sie ein gewisses Methoden-Bewußtsein 
voraussetzen. Sie sind Verlegenheiten, in die man über­
haupt nur hineingeraten kann, wenn man ein wissen­
schaftliches Gewissen hat. In einem Problem nimmt sich 
der Jünger der Wissenschaft selber gleichsam beim Wort. 
Ein Problem ist unausweichbar, so sagt man allerdings 

185

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177 - am 30.01.2026, 15:15:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ganz richtig; aber man muß dies Richtige doch noch erst 
richtig verstehen. Denn ein Problem ist nur so lange un­
ausweichbar, als sich der Jünger der Wissenschaft kein 
Ausweichen gestattet; freilich wäre er auch kein Jünger 
der Wissenschaft, wenn er es sich gestattete. Erscheint ein 
Problem nicht auflösbar, so weiß man nicht, ob es an ei­
nem selbst oder an der Methode liegt. Die jeweilige Ge­
stalt, in der die Wissenschaft als Idee existiert, ist wesent­
lich nichts, was ein für alle Mal festgelegt und ein für alle 
Mal erkennbar wäre. Sie ist ein Maß, das als geschichtlich 
wandelbar gedacht werden kann, ohne daß es dadurch den 
Charakter eines echten Maßes verlöre. Die Physik des 
Aristoteles und die moderne Physik unterscheiden sich 
gewiß radikal, und wir haben gute Gründe, die letzte der 
ersten vorzuziehen. Aber ich für mein Teil würde kein 
Verständnis dafür haben, wenn jemand der Aristotelischen 
Physik den Titel einer Wissenschaft verweigerte. Denn 
Aristoteles hat ein wissenschaftliches Gewissen; er weiß 
sich einem Maße unterworfen, oder, dasselbe anders aus­
gedrückt: er erweist sich als belebt von einer Idee der Wis­
senschaft. Diese seine Idee der Wissenschaft, von der ge­
rade er ein sehr entwickeltes Bewußtsein gehabt hat, 
zwingt ihn vor Probleme; und man würde ihm gewiß tief 
unrecht tun, wollte man sagen, er pflege ihnen auszuwei­
chen.
Weil Probleme wesentlich etwas Gemachtes sind, und 
weil ihre bloße Möglichkeit ein mehr oder minder entwik- 
keltes, mehr oder minder bestimmtes wissenschaftliches 
Gewissen voraussetzt, läßt sich die so genannte Bedeutung 
und Tragweite eines Problems nur schwer abschätzen. 
Zwar gibt es hier so etwas wie einen gewissen wissen­
schaftlichen Takt, ein gewisses Gefühl, aber im allgemei­
nen wird man gut daran tun, sich die Maxime zu machen, 
jedes einigermaßen deutlich stellbare Problem auch dann 

186

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177 - am 30.01.2026, 15:15:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für bedeutend zu halten, wenn man nicht sieht, worin seine 
Bedeutung liegt. Mir scheint es auf jeden Fall ein leidlich 
sicheres Zeichen mangelnden Berufes für die Wissenschaft 
zu sein, wenn einer nicht imstande ist, irgendein Problem, 
das sich aus einem bestimmten wissenschaftlichen Gange 
heraus stellt, für so wichtig zu nehmen, als hinge sein Le­
ben davon ab, obgleich dabei völlig klar ist, daß sein Le­
ben nicht im mindesten in Gefahr steht. Lassen Sie mich 
Ihnen, was ich meine, mit Worten sagen, die Hegel in sei­
nen Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie über 
das Studium der Platonischen Werke gesagt hat. Zwar 
spricht er da von der Philosophie und insbesondere von 
der Philosophie Platos, aber was er da sagt, gilt von dem 
Wissenschaft-Treiben überhaupt. Es heißt da: "Die ange­
nehmen Einleitungen (der Platonischen Dialoge) verspre­
chen, auf einem blumigen Pfade in die Philosophie ... ein­
zuführen. Das geht bald aus. Siehe, da kommen dann als 
das Höchste die Untersuchungen über das Eine und Viele 
Sein und Nichts. So war’s nicht gemeint; und man geht 
still davon weg ... Man wundert sich, daß Plato darin die 
Erkenntnis sucht. Es gehört zum Studium der Dialoge 
Platos ein interesseloser, gleichgültiger Geist."1
Es liegt ein tiefes Geheimnis darin, daß die Wissenschaft 
in der Tat, wie Hegel hier speziell von dem Studium Pla­
tos sagt, einen interesselosen und gleichgültigen Geist for­
dert. Hinter der Wissenschaft liegt ein Entschluß, und das 
zu diesem Entschluß Treibende ist verborgen. Formal ge­
sagt, ist es der Entschluß, den Umkreis des wissenschaft­
lich Wißbaren so weit es geht zu erweitern. Und wie weit 
das geht, weiß man nicht. Das wissenschaftlich Wißbare 
ist aber in einem gewissen Sinne, den ich schon deutlich 

1 G. W. F. Hegel, Sämtliche Werke, hrsg. von H. Glöckner, XVIII. Band, 
Stuttgart 1928, S. 228 (Hrsg.).

187

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177 - am 30.01.2026, 15:15:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu machen versucht habe, dasjenige, was der Mensch sich 
selber sagen kann. Dieser Entschluß ist nicht aus dem 
blauen Himmel heruntergeholt. Denn es gibt in der Tat 
einiges, und sei es auch noch so weniges, was der Mensch 
sich selber sagen kann. Wenn wir von der Vernunft spre­
chen und wenn die Philosophie von dem lumen naturale, 
dem natürlichen Licht der Vernunft spricht, so steht dieses 
Vermögen, sich selber auf passend gestellte Fragen ant­
worten zu können, im Blick, und das wissenschaftlich 
Wißbare ist das vernünftig Wißbare, ist so der Inbegriff 
dessen, was sich der Mensch in dem gedachten Sinne sel­
ber sagen kann. Der Entschluß zur Wissenschaft ist so der 
Entschluß zu einem in gewissem Sinne autonomen Verhal­
ten. Autonomie heißt Selbstgesetzgebung. Die Idee der 
Wissenschaft ist das Gesetz, an das sich der Jünger der 
Wissenschaft bindet. Der Jünger der Wissenschaft ist ein 
Abstraktum; denn kein Jünger der Wissenschaft ist weiter 
nichts als eben dies. Aber es definiert dieses Abstraktum, 
daß es derjenige ist, der sich mit freiem Entschluß an die 
Idee der Wissenschaft bindet. Es drängt sich mir ein selt­
sames Bild auf für das Geschehen dieses freien Entschlie- 
ßens. Freilich ist es nur ein Bild, und jeder Vergleich hinkt 
bekanntlich ein wenig. Es ist so, wie wenn der Mensch 
sich eines Tages von der Erde aufgerichtet hätte mit dem 
Entschluß, sich fürderhin nur mit Hilfe seiner beiden 
Beine zu bewegen. Als ob er sich das Gesetz gegeben und 
auferlegt hätte, fürderhin nur aufrecht zu gehen. Als ob er 
sich die Idee, aufrecht zu gehen, zu seinem Gewissen ge­
macht hätte. Die Idee des aufrechten Ganges ist gleichfalls 
teils eine Art von Projekt, teils auch eine Wirklichkeit; 
denn wenn wir uns einmal mit Freiheit und nur Verglei­
chens wegen einen solchen Entschluß zu ständigem Auf­
rechtgehen denken wollen, so wäre doch wohl zu sagen, 
daß kein Mensch imstande gewesen wäre, sich diesen Ent­

188

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177 - am 30.01.2026, 15:15:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schluß auszudenken, hätte er sich nicht irgendwann einmal 
und unversehens tatsächlich als auf seinen beiden Füßen 
stehend betroffen.
Ich schöpfe aus diesem Vergleich - doch selbstverständlich 
nicht nur aus ihm - den Mut zu einer Feststellung, die ge­
wagt und auch ein wenig dunkel zu sein scheint. Das Wis­
senschaft-Treiben ist kein rein natürliches Tun. Es ist et­
was Künstliches. Mit dieser Künstlichkeit ist nicht ge­
meint, daß es etwas Unnatürliches im Sinne eines Gekün­
stelten wäre, und auch nicht, daß es ein Übernatürliches 
ist, vielmehr ist zunächst nur das Negative gemeint, daß es 
nicht, oder doch nicht rein, etwas Natürliches ist. Herder 
hat in seinen Ideen zu einer Philosophie der Geschichte 
der Menschheit gewagt, von der Vernunft als dem künstli­
chen Geschlechts-Charakter der Menschheit zu sprechen, 
und wenn ich sage, Wissenschaft-Treiben sei nicht etwas 
rein Natürliches und also etwas Künstliches, so brauche 
ich dieses Wort "künstlich”, wenn ich recht sehe, in dem­
selben Sinne wie Herder.2 Bei dem Wissenschaft-Treiben 
ist Freiheit im Spiel, und Freiheit ist nichts Natürliches. 
Wer zum Beispiel behauptet, Freiheit sei die Natur des 
Menschen, spricht - gleichgültig, ob es nun so ist oder 
nicht - auf jeden Fall einen an sich verfänglichen Satz aus, 
weil er als Natur ausspricht, was an und für sich das Ge­
genteil von Natur ist.
Daß Wissenschaft-Treiben nichts Natürliches ist, stellt 
sich darin vor Augen, daß das wissenschaftliche Fragen 
nicht so unmittelbar aus dem so genannten Leben ent­
springt wie etwa ein Fluß aus seiner Quelle fließt, wie z. 
B. die Frage, ob mir mein Gegenüber schaden will, unmit­
telbar aus dem Leben fließt. Dem Anfang des wissen­

2 Herders Sämmtliche Werke, hrsg. von B. Suphan, 13. Band, Berlin 1887, S.
355 (Hrsg.).

189

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177 - am 30.01.2026, 15:15:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schaftlichen Fragens liegt voraus eine Art von Brechung 
oder Hemmung des natürlichen Fragens. Natürliche Fra­
gen sind dadurch gekennzeichnet, daß sie unmittelbar aus 
dem Leben dessen, den sie anwandeln, aufsteigen. Deshalb 
sind sie niemals Fragen, bei denen der Mensch uninteres­
siert oder gleichgültig wäre. Aber die Brechung dieses 
unmittelbaren Interessiert- und Bedrängtseins ist gerade 
und seltsamerweise eine Vorbedingung, die erfüllt sein 
muß, wenn wissenschaftliches Fragen auch nur soll anfan­
gen können. Man kann dies dahin ausdrücken, daß dem 
Anfang der Wissenschaft als eine Bedingung seiner vor­
ausliegt eine gewisse Abkehr vom Leben. Die Wissen­
schaft hat insofern essentiell etwas Lebensfernes, und der 
Jünger der Wissenschaft sollte nicht in Schreck geraten, 
wenn ihm gelegentlich die Lebensferne seiner Wissen­
schaft zum Vorwurf gemacht wird. Freilich liegt in dieser 
Lebensferne etwas sehr Seltsames, Beunruhigendes und 
im entschiedensten Sinne Problematisches, und ich glaube, 
daß niemand diese Beunruhigung lebhafter empfinden 
kann als der Jünger der Wissenschaft selber. Man kann das 
Problem, das darin liegt, nur schwer fassen, und man sollte 
an keinem Punkte weniger voreilig und ungeduldig sein 
als an diesem. Wenn auch die Wissenschaft nichts rein 
Natürliches ist, so scheint sie mir doch ebensowenig, ja, 
noch viel weniger etwas in irgendeinem Sinne Übernatür­
liches zu sein. Wenn man nach einem Worte sucht, das 
dieses Doppelte, das Nicht-Natürliche und das Nicht- 
Übernatürliche ausdrückt, so kann einem wohl nichts 
Treffenderes, aber freilich auch nichts Problematischeres 
einfallen als zu sagen: sie sei etwas Menschliches, etwas 
spezifisch Menschliches. Doch weil sie nichts Übernatür­
liches ist, weil sie nicht sozusagen aus der blauen Luft zu 
uns herunterkommt, so wird man doch wohl annehmen 
müssen, daß sie irgendeinen Zusammenhang mit dem Le­

190

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177 - am 30.01.2026, 15:15:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ben hat, - wenn man auch, dies möchte ich noch einmal 
wiederholen, an keinem Punkte weniger naseweise sein 
sollte als mit den Fragen dieses Zusammenhanges der es­
sentiell lebensfernen Wissenschaft mit dem Leben. Wis­
senschaftliche Fragen oder Probleme sind - ich habe es 
schon betont - nicht Lebens-, sind nicht Fragen, die un­
willkürlich aufsteigen und deren wir uns nicht mit Willkür 
entschlagen können. Wissenschaftliche Fragen sind viel­
mehr essentiell gemachte Fragen. Aber freilich, da sie we­
der gekünstelte noch übernatürlich eingegebene Fragen 
sind, so wird man ja wohl annehmen müssen, daß irgend­
ein Zusammenhang besteht zwischen den Fragen, die uns 
das Leben aufdrängt und diesen Fragen, die der Mensch 
als Jünger der Wissenschaft sich selber stellt. Die Lebens­
ferne, die Uninteressiertheit und Gleichgültigkeit des Jün­
gers der Wissenschaft ist zwar alles andere als ein bloßes 
Vordergrunds-Phänomen. Sie ist nichts Vorgeschobenes 
und gleichsam Geheucheltes, um auf einem indirekten 
Wege und in schlauerer Weise dort anzukommen, wonach 
die Lebensfragen greifen. Man pflegt an diesem Punkte 
auf die Nützlichkeit der Wissenschaft oder doch vieler 
Wissenschaften hinzuweisen. Darauf möchte ich in ande­
rem Zusammenhänge noch, aber nicht schon hier, kurz 
eingehen. Aber so viel dürfte auch ohne weiteres deutlich 
sein und ist ja auch dem Bewußtsein der Menschen von 
heute ganz gegenwärtig, daß die nicht zu bestreitende 
Nützlichkeit mancher Wissenschaften eine zweischneidige 
Tatsache ist.
Ich möchte noch auf etwas anderem Wege den künstlichen 
Charakter des Wissenschaft-Treibens ein wenig ins Licht 
setzen. Das Bemühen um ein Verständnis des Hervorgangs 
der Wissenschaft aus dem Leben ist alt. Ich erinnere bei­
spielsweise nur an die berühmten Darlegungen des Aristo­
teles darüber in dem ersten Buche seiner Metaphysik, die 

191

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177 - am 30.01.2026, 15:15:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit der Behauptung oder Feststellung beginnen, daß alle 
Menschen von Natur (qnxjet) ein Verlangen nach Wissen 
haben. Ich kann und will hier nicht die tiefen und schönen 
Ausführungen des Aristoteles mitteilen und kommentie­
ren. Ich will auch nicht gegen sie polemisieren. Ich nehme 
den Satz aus dem Zusammenhang, den er bei Aristoteles 
einleitet, heraus, um ihn kurz, rein für sich, zu betrachten. 
Niemand wird ableugnen wollen, daß es alltäglich vor­
kommt, daß wir Menschen irgend etwas wissen wollen. 
Da will jemand wissen, wie jemand heißt, wer jemand ist, 
wohin er sein Werkzeug verlegt hat, was für einen Beruf 
er ergreifen soll, wie er am besten das lecke Dach seines 
Hauses abdichten soll, oder wie er sich am besten aus ei­
ner schlimmen Situation befreit. Solches Wissenwollen 
kommt in der Tat ständig vor. Wir kennen den Hervorgang 
solchen Wissenwollens aus dem Leben aus eigener Erfah­
rung, d. h. wir verstehen uns in ihm und daher verstehen 
wir es selber. Vieles wollen wir auch in dieser Weise wis­
sen, weil wir anderen helfen wollen. Irgend etwas wissen 
wollen, um anderen zu helfen, ist zwar vielleicht ein weni­
ger häufiges, aber deshalb nicht minder aus dem Leben 
entspringendes verständliches und natürliches Vorkomm­
nis. Keine dieser Fragen aber, wofür Beispiele sich noch 
leicht vermehren ließen, sind wissenschaftliche Fragen. Es 
ist uns zwar heute geläufig, daß die Wissenschaft gele­
gentlich behilflich sein kann, einige dieser Fragen aber 
keineswegs alle, in der gewünschten Weise zu beantwor­
ten. Doch daraus den Schluß zu ziehen, daß die Wissen­
schaft erfunden worden sei, um solche Hilfe zu leisten, ist 
zum mindesten voreilig und nach meiner Meinung kurz­
sichtig. Es ist zwar gewiß nicht zufällig, und es ist wahr, 
daß wir auf einsichtig Gewußtes getrost uns im alltägli­
chen Handeln verlassen können; aber die Meinung, darin 
allein läge der Grund der Schätzung und Würde des ein­

192

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177 - am 30.01.2026, 15:15:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sichtig und wissenschaftlich Gewußten, ist, ich kann nur 
wiederholen, zum mindesten voreilig. Daß alle Menschen 
von Natur nach Wissen verlangen, ist, wenn man darunter 
wissenschaftliches Wissen versteht, nicht einfach nur 
falsch, sondern etwas in sich Widersprechendes.
Kennzeichen des natürlichen Wissenwollens ist, daß man 
etwas Bestimmtes wissen will, das das Ziel darstellt, mit 
dessen Erreichung das Wissenwollen so unversehens er­
lischt, wie es entsprungen ist. Das natürliche Wissenwol­
len ist seiner Natur nach begrenzt, und so alltäglich das 
Vorkommnis ist, daß der Mensch irgend etwas Bestimm­
tes wissen möchte, so alltäglich ist doch nicht minder, daß 
er irgend etwas Bestimmtes ausdrücklich nicht wissen 
möchte. Im Gegensatz dazu kann man - freilich ein wenig 
zugespitzt, aber doch mit nur scheinbarer Paradoxie - sa­
gen, daß der Jünger der Wissenschaft in dem Sinne nichts 
Bestimmtes wissen will, daß er im Prinzip alles wissen­
schaftlich Wißbare wissen will. Allerdings darf man dieser 
letzten Feststellung nicht mit oberflächlicher Dialektik zu 
Leibe rücken wollen. Wenn man darauf bestehen will, daß 
alles wissenschaftlich Wißbare auch etwas Bestimmtes ist, 
so müßte ich freilich meine Unterscheidung zurückziehen. 
Doch für das Verständnis der freilich etwas schwierigen 
Sache hätte man damit keinen Beitrag geleistet. Man hätte 
nur ein für die Charakterisierung des fraglichen Unter­
schieds nützliches Hilfsmittel sich selber aus der Hand ge­
schlagen. Wissenschaft bringt sich nicht in den Gang aus 
einem im voraus ins Auge gefaßten Ziele. Sie tut das so 
wenig, wie sich - wenn Sie mir noch einmal gestatten 
wollen, auf diesen Vergleich zurückzugreifen - der Ent­
schluß, aufrecht zu gehen herschreibt aus einem im voraus 
ins Auge gefaßten Ziele, das mit Hilfe des aufrechten 
Ganges erreicht werden sollte. Wer sich der Wissenschaft 
verschreibt, nimmt mit einer gewissen Willkür eine Hal­

193

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177 - am 30.01.2026, 15:15:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tung ein. Und wenn man die Fragen, die sich uns aus dem 
Leben aufdrängen, nicht loswerden kann, auch wenn man 
noch so gern möchte, so ist nichts einfacher als wissen­
schaftliche Probleme loszuwerden. Man braucht zu diesem 
Zwecke nur darauf zu verzichten, sich auf sie einzulassen. 
Was ich hier in den Blick rücken möchte, mit Mitteln, die 
vielleicht ein wenig zugespitzt sind, könnte ich auch an 
der Figur des Faust bei Goethe erläutern. Ich weiß nicht, 
ob sich ein Jünger der Wissenschaft je in diesem Faust 
Goethes wiedererkannt hat. Was die Auffassung des We­
sens eines Jüngers der Wissenschaft, die ich hier deutlich 
zu machen versuche, betrifft, so will ich nur gestehen, daß 
mir dieser Faust das genaue Gegenstück eines Jüngers der 
Wissenschaft zu sein scheint. Faust will etwas sehr Be­
stimmtes wissen; sagen wir kurz, er möchte wissen, was 
die Welt im Innersten zusammenhält. Für ihn ist das ein 
natürliches Wissenwollen. Er ist so, daß er das wissen 
will. Goethe zeichnet ihn so. Da er dieses Bestimmte wis­
sen will, ist ihm begreiflicherweise am Ende jeder Weg 
recht, um zu seinem Ziele zu gelangen. Ich polemisiere 
damit nicht gegen Goethe; denn dieser selbst ist es ja, der 
seinen Faust sich der Magie und am Ende gar dem Teufel 
übergeben läßt. Der Jünger der Wissenschaft übergibt sich 
weder der Magie noch dem Teufel, und nicht etwa deswe­
gen nicht, weil er als Mensch solchen Versuchungen ent­
hoben wäre. Der Jünger der Wissenschaft ist, ich betonte 
es ja schon, ein Abstraktum. Aber es definiert dieses Ab­
straktum, daß er sich seiner Wissenschaft und weder der 
Magie noch dem Teufel übergibt. Es ist zwar wahr, daß er 
sich, eben weil er sich seiner Wissenschaft übergibt und 
indem er das tut, auch nicht Gott übergibt. Es wäre auch 
sozusagen sehr schade, wenn das der Fall wäre. Denn dann 
wäre Gott ja die Wissenschaft. Das schiene mir denn doch 
weniger ein blasphemischer als ein lächerlicher Gedanke 

194

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177 - am 30.01.2026, 15:15:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu sein. Die Wissenschaft ist nicht das Gewissen des Jün­
gers der Wissenschaft, sondern nur sein wissenschaftliches 
Gewissen, und wer dies letzte für eine Zirkel-Definition 
halten würde, von dem würde ich vermuten, daß er sich 
noch nicht sehr intensiv mit gewissen logischen Proble­
men befaßt hat. Das wissenschaftliche Gewissen ist eben 
diejenige Sorte von Gewissen, die einem solchen Abstrak­
tum, wie es der Jünger der Wissenschaft ist, sinnvoll zuzu­
schreiben möglich ist.
Daß die Wissenschaft etwas irgendwie Künstliches ist, 
kommt auch darin zum Vorschein, daß zwar nur die näch­
ste, aber doch unvermeidbare Antwort auf die Frage, 
warum der Jünger der Wissenschaft eigentlich die Wissen­
schaft betreibe, die ist, daß er sie ihrer selbst wegen be­
treibt, d. h. daß er sie betreibt, um sie zu betreiben. Natür­
lich fällt beim Hören dieser Antwort wohl jedem von Ih­
nen (und so auch mir selbst) die bekannte Rede von dem 
l'art pour l'art ein, und er bedenkt mit Schrecken, daß sol­
ches l'art pour l'art doch wohl nicht nur als etwas Schlech­
tes gilt, sondern in der Tat und im letzten Grunde auch 
wohl etwas Schlechtes und Nichtiges sein dürfte. Doch 
gemach. Mit dem Bedenken gegen das Wissenschaft-Trei­
ben um des Wissenschaft-Treibens willen steht es ähnlich 
wie mit dem Bedenken gegen den Satz von einer essentiel­
len Lebensferne der Wissenschaft. Beide Sätze und beide 
Bedenken entspringen ja auch derselben Wurzel. Ich 
möchte wohl wissen, was der gedachte erste Mensch, der 
sich aufrichtete, zu seinen Mitmenschen oder vielleicht 
auch Mitaffen gesagt hat, als die ihn fragten, warum er 
denn partout aufrecht gehen wolle. Auch er konnte doch 
vermutlich als nächste Antwort keine andere hervorbrin­
gen als die, daß er aufrecht gehe, um aufrecht zu gehen, 
und vielleicht noch die, daß er es tue, weil es so schön 
geht. Gewiß ist das nun nur die nächste Antwort. Aber ich 

195

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177 - am 30.01.2026, 15:15:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


glaube, daß man sich leicht vermißt, wenn man sie durch 
eine zweite und weniger anstößige Antwort ersetzen will. 
Vor allem meine ich, daß man zunächst einmal auf dieser 
ersten Antwort insistieren muß, wenn man sich nicht von 
vorn herein den Weg verbauen will zu einer zweiten nicht 
anstößigen Antwort. Der Sinn der Wissenschaft und des 
Wissenschaft-Treibens liegt allerdings gewiß nicht darin, 
daß es gelegentlich so schön geht. Das ist schon deshalb 
nicht so, weil es weit öfter bis zur Verzweiflung wenig 
schön geht. Daß die Berufung auf die Nützlichkeit man­
cher, ja, vieler wissenschaftlicher Einsichten eine zwei­
schneidige Ausflucht ist, habe ich schon erwähnt. Doch 
meine ich, daß eine zweite und schon erheblich mehr be­
friedigende Antwort nicht so schwer zu greifen ist. Frei­
lich glaube ich nicht, daß sie schon die letzte mögliche 
Antwort darstellt, wenn sie vielleicht auch mit ihr in einem 
geheimen Zusammenhang stehen dürfte.
Um hier zum Sehen zu kommen, müssen wir kurz beden­
ken, was Einsicht und echtes wissenschaftliches Wissen 
charakterisiert. Einsichtig Gewußtes hat, wie man richtig 
sagt, etwas Zwingendes. Freilich ist es nicht leicht, das 
Richtige an dieser richtigen Rede von Einsicht zu durch­
schauen; denn dieser Zwang kann selbstverständlich als 
ein äußerer nicht einmal gedacht werden. Aber er ist nicht 
einmal das, was man mit einigem Sinn einen inneren 
Zwang nennen könnte. So wahr es ist, daß eine Einsicht 
zwingend ist, so wahr ist auch in einem seltsamen Zu­
gleich, daß sie den, den sie zwingt, ihr gegenüber frei 
macht. Die Zustimmung zu einer zwingenden Einsicht ist 
ihrem Wesen nach freie Zustimmung, so daß sie nur als 
freie Zustimmung ist, was sie ist. Ein einsichtig Gewußtes 
ist daher etwas, dem im Prinzip jedermann zustimmt, und 
es ist das so sehr, daß man den hier auftretenden Gedan­
ken eines "Jedermann” gar nicht denken und fassen könn­

196

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177 - am 30.01.2026, 15:15:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


te, wenn es nicht so etwas wie Einsicht gäbe. Denn dieses 
"Jedermann" meint schlechthin jedermann; Kant würde 
sagen "jedes Vemunftwesen, beliebig welches"; und es 
meint nicht jedermann aus einer vorher fixierten Menge, 
zum Beispiel also nicht jeden Menschen. Einsichtig Ge­
wußtes und frei zustimmende Wesen sind keines ohne das 
andere zu denken, und wenn ein einsichtig Gewußtes 
allerdings jemandes Gewußtes ist und also insofern relativ 
ist auf einen Wissenden, so muß man sagen, daß das ein­
sichtig Gewußte in dem Sinne zwingend ist, als es den, der 
es weiß, als einen wahrhaft Wissenden und nicht bloß 
Meinenden allererst hervorbringt. Das einsichtig Gewußte 
kann sich sozusagen die Relativität auf den, den es aller­
erst hervorbringt, gefallen lassen. Es verliert durch sie 
nichts von seiner Unbedingtheit.
Wenn nun die Idee der Wissenschaft die Idee eines auf 
Einsicht gegründeten Wissens ist, so darf man sagen, daß 
der Jünger der Wissenschaft auf die Hervorbringung von 
Übereinstimmung unter den Menschen gerichtet ist. Doch 
würde man die Natur des hier zu denkenden Gerichtetseins 
gröblich mißverstehen, wenn man meinte, die Hervorbrin­
gung solcher Übereinstimmung könne als eine bewußt in 
Angriff genommene Aufgabe gedacht werden. Was der 
Jünger der Wissenschaft im Auge haben muß, ist die Er­
zeugung eines wissenschaftlich Gewußten und nicht die 
Hervorbringung allgemeiner Übereinstimmung. Nur ist 
das Verhältnis eben dies, daß in eben dem Maße, in dem 
es ihm gelingt, ein wissenschaftlich Gewußtes hervorzu­
bringen, es ihm auch, gleichsam unversehens, gelingt, an 
der Hervorbringung allgemeinen Überzeugtseins zu wir­
ken. Das ist eben das offenbare Geheimnis des Wissen­
schaft-Treibens um des Wissenschaft-Treibens willen; 
denn nur in dem Maße, in dem man Wissenschaft um der 
Wissenschaft willen treibt, stiftet man die Chance, etwas 

197

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177 - am 30.01.2026, 15:15:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hervorzubringen, das sittlich, und gerade sittlich, gerecht­
fertigt ist.
Wollte man darauf direkt ausgehen, so würde man unmit­
telbar etwas anderes tun als man tun will, wenn man Wis­
senschaft treibt; denn natürlich gibt es so etwas wie ein 
direktes Ausgehen auf die Hervorbringung allgemeiner 
Überzeugung. Wer irgendwelche Meinungen hat, die er 
für richtig und gut begründet hält, wird natürlich, wenn er 
sie außerdem auch noch für allgemein wichtig und bedeut­
sam erachtet, bestrebt sein, auch andere von der Richtig­
keit seiner Überzeugung zu überzeugen. Das ist das Na­
türlichste von der Welt und ganz gewiß nichts Schlechtes. 
Doch das ist einfach etwas anderes als Wissenschaft trei­
ben. Wäre es nicht etwas anderes, so würde man gar nicht 
imstande sein, einen Unterschied zu machen zwischen 
wissenschaftlicher Darlegung und Rhetorik, welch letzte ja 
weiter nichts ist als die Kunst, andere durch Rede von dem 
zu überzeugen, wovon man sie überzeugen möchte. Doch 
Wissenschaft strebt nicht nach Meinungen, und in Folge 
dessen auch nicht nach der Begründung von Meinungen. 
Sie strebt nach Wissen. Und Wissen und Meinungen sind 
nicht dasselbe. Damit setzt man nicht den Wert oder die 
Lebensbedeutung des Meinens herab, sondern man statu­
iert einfach einen Unterschied, den nicht zu sehen, ein Zei­
chen geistiger Blindheit ist. Es gibt wahre und falsche 
Meinungen. Doch das ist eben ein Grunderlebnis dessen, 
dem eine Ahnung aufgeht von dem, was Wissenschaft ist, 
daß auch eine wahre Meinung nicht deshalb schon, weil 
sie eine wahre ist, ein Wissen ist. Wer das Bedürfnis fühlt, 
sich darüber gleichsam noch den Star stechen zu lassen, 
den kann man, wie in so vielen Dingen, die die Wissen­
schaft betreffen, auf das Studium der Dialoge Platos hin­
weisen. Denn Plato oder auch Sokrates-Plato sind doch 
nun einmal die Männer gewesen, die sich bewußt und 

198

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177 - am 30.01.2026, 15:15:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


grundsätzlich zum ersten Male der paradoxen Einsicht 
geöffnet haben, daß Wissen (eniOTf||ir|) und wahre Mei­
nung (aXriOfig 86£a) nicht dasselbe sind. Die Wissen­
schaft heißt nicht umsonst Wissenschaft, und es definiert 
Wissenschaft als Wissenschaft, daß sie auch dort, wo sie 
tatsächlich nur zu einem Meinen und vielleicht dann 
wahren Meinen kommt, doch nicht das Bewußtsein ver­
liert ihres eigentlichen Anliegens, nämlich des Hindurch­
dringens zu einem Wissen, das das menschliche Meinen 
nicht beseitigt sondern sozusagen überholt. Um das richtig 
aufzufassen, darf man freilich nie vergessen, daß der Jün­
ger der Wissenschaft ein Abstraktum ist und daß die Wis­
senschaft selber zuerst und vielleicht auch zuletzt nur als 
Idee existiert. So wahr mir zu sein scheint, daß Wissen­
schaft und Meinen miteinander unverträglich sind, so of­
fensichtlich ist auf der anderen Seite, daß der Mensch ein 
meinendes Wesen ist. Daß beides zutrifft, scheint mir ein 
Zeichen dafür, daß menschliche Existenz sich in Geheim­
nissen bewegt. Es würde mir töricht vermessen erscheinen, 
wenn ich in diesem Vortrag auch nur versuchen wollte, 
mehr darüber zu sagen. Über alle so ergreifend tief ge­
hende Unterschiede der einzelnen Wissenschaften hinweg 
meine ich auf jeden Fall, daß eine Wissenschaft, die sich 
grundsätzlich dem entzieht, ein Wissen hervorbringen zu 
wollen, das in dem erörterten Sinne zwingend ist, sich als 
Wissenschaft preisgibt, und wenn das richtig sein sollte, so 
darf ich sagen: die zweite Antwort auf die Frage, warum 
der Mensch sich der Wissenschaft widmet, und also auf 
die Frage nach dem Sinn der Wissenschaft ist wohl die: 
daß in dem Maße, wie wissenschaftliches Wissen wirklich 
wird, eine unsichtbare Gemeinschaft frei zustimmender 
Vernunftwesen Wirklichkeit gewinnt.
Allein, da ich hier die Aufgabe habe, als Vertreter der 
Philosophie zu sprechen, kann ich wohl, selbst wenn ich 

199

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177 - am 30.01.2026, 15:15:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


es wollte, bei der Behandlung des Themas "Verantwortung 
in der Wissenschaft" die Frage nicht umgehen, ob Philoso­
phie eine Wissenschaft ist. Wenn sie eine Wissenschaft ist, 
muß ja von der Verantwortung in der Philosophie eben das 
gelten, was ich bisher schon allgemein gesagt habe.
Ist also die Philosophie eine Wissenschaft? Ich erschrecke 
bei dieser Frage, weil ich zu lebhaft das Gewicht derselben 
empfinde. Auch bitte ich Sie, das ziemlich Selbstverständ­
liche realisieren zu wollen, daß ich in diesem Vortrag 
nicht einmal versuchen kann, sie mit derjenigen Gründ­
lichkeit zu erörtern, die ihr angemessen wäre. Dennoch 
kann eines und sogar ganz Wichtiges ohne weiteres ausge­
sprochen und verstanden werden. Die Frage nämlich, ob 
Philosophie eine Wissenschaft ist, oder vielmehr genauer 
die Frage, ob Philosophie eine sinnvoll mögliche Wissen­
schaft ist, ist zwar gewiß eine ganz andere Frage als die, 
ob irgendjemand der Meinung ist, es sei sinnvoll möglich, 
Philosophie als Wissenschaft zu betreiben. Dennoch be­
steht zwischen diesen beiden Fragen ein innerer Zusam­
menhang, den man nicht übersehen darf, wenn man nicht 
das Salz der ersten Frage wegspülen will. Denn mit diesen 
Fragen sieht man sich unversehens auf einen Punkt ge­
stellt, wo Theorie und Praxis, ja Sache und Person ihre 
sonst ja leidlich festen Konturen verlieren. Wenn ein Phi­
losoph der Meinung ist, die Philosophie sei eine Wissen­
schaft, so philosophiert er anders, als wenn er der Mei­
nung wäre, sie sei keine Wissenschaft. Philosophieren ist 
wesentlich ein gerichtetes Tun; wer anfängt zu philoso­
phieren, setzt sich nicht einfach in Bewegung sondern 
setzt sich notwendig in einer bestimmten Richtung in Be­
wegung. Wer als Philosoph der Meinung ist, die Philoso­
phie sei eine Wissenschaft, bewegt sich von Anfang an in 
einer anderen Richtung als derjenige, der diese Meinung 
nicht teilt. Kurz gesagt: als Philosoph der Meinung sein,

200

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177 - am 30.01.2026, 15:15:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Philosophie sei eine Wissenschaft, ist gleichbedeutend 
mit dem Entschluß, denkerisch in einer gewissen Richtung 
zu handeln.
Da ich nun hier als Philosoph zu sprechen habe, würde ich 
es als eine zur Sache selbst gehörende Frage empfinden, 
wenp Sie mich fragten, was für eine Meinung ich, der ich 
hier spreche, darüber habe, und Sie fragten nur dasselbe, 
wenn Sie mich fragten, welchen Entschluß ich, der ich 
hier spreche, in dieser Sache getroffen habe. Nun, ich bin 
der Meinung, daß Philosophie eine mögliche Wissenschaft 
ist, und ich für mein Teil würde schwerlich philosophie­
ren, wenn ich nicht dieser Meinung wäre. Doch ist hier 
noch einiges hinzuzusetzen. Die Lage, in der man sich mit 
solchem Meinen und Entschließen befindet, ist grundsätz­
lich seltsam. Einerseits scheint es mir beinahe schon zu 
viel gesagt, wenn ich sage, ich sei der Meinung, daß Philo­
sophie eine mögliche Wissenschaft ist. Das mutet mich 
schon zu rein theoretisch an. Andererseits scheint es mir 
auch zu wenig gesagt, wenn ich nur sage, ich sei ent­
schlossen, mich in meinem Philosophieren gleichsam in 
dem Kraftfeld der Idee der Philosophie als Wissenschaft 
zu halten. Ich bin mir lebhaft bewußt, daß ich mich mit 
alledem in einer Zone höchster Gefahr bewege. Wenn 
Philosophie eine Wissenschaft ist, dann gilt auch, daß der 
Jünger der Philosophie ein Abstraktum ist; und dem ge­
genüber bin ich dem Einwand weit geöffnet, der bemerkt, 
daß doch gerade ein Philosoph kein Abstraktum sondern 
der ganze Mensch ist oder sein sollte. Ferner, wenn Philo­
sophie eine Wissenschaft ist, so muß ja auch gelten, we­
nigstens, wenn ich konsequent sein will, daß philosophi­
sche Probleme essentiell Probleme sind, die sich ein Phi­
losoph macht; und dem gegenüber bin ich wiederum ohne 
Widerstreben dem Einwande offen, daß doch gerade phi­
losophische Probleme Fragen sind, die unmittelbar aus 

201

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177 - am 30.01.2026, 15:15:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem Leben aufsteigen. Endlich: wenn Philosophieren Wis­
senschaft-Treiben ist, so muß ich doch konsequenterweise 
sagen, das Philosophieren sei nicht etwas Natürliches son­
dern ein Künstliches. Dem gegenüber bin ich auf den 
Einwand, daß doch gerade das Philosophieren das natür­
lichste Geschäft von der Welt ist, nicht nur so einfach ge­
faßt, sondern lebe selber sozusagen in ihm. Sagt doch so­
gar ein Kant in seinen Prolegomena (§ 57), Metaphysik 
sei "vielleicht mehr als irgendeine andere Wissenschaft 
durch die Natur selbst ihren Grundzügen nach in uns ge­
legt".
Das wären nun ja wohl mögliche Ausgangspunkte einer 
langen Rede. Daß mir hier dazu die Zeit fehlt, sehen Sie 
wohl selbst. Allein, ich will mich nicht hinter dem Mangel 
an Zeit verschanzen, sondern Ihnen das Geständnis ma­
chen, daß mir die gedachte lange Rede, auch wenn ich mir 
das Vermögen zuschriebe, Sie, meine verehrten Zuhörer, 
mit ihr eine ganze Weile lang zu fesseln, wenig fruchtbar 
für wirkliches Philosophieren zu sein schiene, ja, daß ich 
sonderbarerweise in mir gar keinen Impetus verspüre, 
mich auf sie einzulassen. Warum dieses Paradoxe sinnvoll 
so sein könnte, darüber habe ich zwar kein Wissen, wohl 
aber ein dunkles Vermuten. Denn sollte, was dem han­
delnden Menschen oft und gerade in wesentlichen Dingen 
nicht erspart bleibt, - nämlich handeln zu müssen nicht auf 
Grund eines Wissens, sondern nur auf Grund eines ver­
nünftig motivierten Entschlusses - sollte dies dem geistig 
handelnden Menschen ganz erspart bleiben? Der Ent­
schluß, Philosophie als mögliche Wissenschaft zu treiben, 
ist vernünftig motivierbar. Auch ist begreiflich, daß man 
in solcher Lage sich gern anlehnt an große Vorbilder. 
Daran ist wahrlich kein Mangel. Denn es ist doch einfach 
nur historische Wahrheit, daß zum Beispiel Plato, Aristo­
teles, Thomas, Leibniz, Kant und noch in unseren Tagen 

202

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177 - am 30.01.2026, 15:15:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Husserl die Philosophie als Wissenschaft verstanden ha­
ben. Es kommt mir manchmal komisch vor, wenn ich se­
he, wie unbefangen - als sei es das Natürlichste von der 
Welt - man diese Männer in den Himmel hebt und dabei 
zugleich ein wesentliches Anliegen derselben, nämlich die 
Idee einer Philosophie als Wissenschaft, für eine Art fixer 
Idee erklärt, die ernst zu nehmen solchen Superioren Gei­
stern, wie wir es sind, nicht anstünde. Ich wiederhole: 
Vernünftig motivierbar ist der Entschluß, Philosophie als 
mögliche Wissenschaft zu treiben. Gleich offenkundig 
freilich ist das Gewicht der Einwände, die dagegen spre­
chen und von denen ich einige angegeben habe. Jedoch 
verkennt man nicht vielleicht bis in den Grund hinein die 
verborgene Lebensbedeutung der Tatsache des Bestehens 
solcher Einwände, die in einem selbst lebendig sind, wenn 
man meint, sie forderten uns auf, sie theoretisch zu wider­
legen, sie zum Schweigen zu bringen, sich mit welchen 
Mitteln immer gegen sie abzustumpfen? Ist es nicht viel­
leicht so, daß wir besser erraten, wozu sie eigentlich da 
sind, wenn wir das Feuer derselben schüren, um in ihm 
alle Leichtfertigkeit des Entschlusses wegzubrennen? Im 
Leben gibt es so etwas. Ich glaube z. B. nicht, daß einer je 
sich, mächtig aufdrängenden Einwänden entgegen, ernst­
lich entschlossen hat, es sei denn, er sei von der geheimen 
Hoffnung getragen gewesen, es werde sich am Ende er­
weisen, daß er mit seinem Entschlüsse ein besserer Freund 
der Gegen-Instanz gewesen ist, als diese es sich selber 
war, als sie sich dem Entschluß entgegenstemmte. Im Le­
ben kommt es, meine ich, vor, daß wir echten Gegenin­
stanzen entschiedener die Treue wahren, wenn wir uns 
nicht an sie kehren, und was im so genannten Leben sinn­
voll möglich ist, sollte in geistiger Existenz schlechthin 
undenkbar sein? Und gesetzt, es wäre so im Fall der Philo­
sophie, die sich als Wissenschaft verstehen möchte: Täte 

203

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177 - am 30.01.2026, 15:15:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


man dann nicht besser, wenn man solche Einwände, an­
statt sie zu diskutieren, zu bereden und zu zerreden, 
schweigend aushielte, um sich an die bescheidene tägliche 
Arbeit zu machen. Der Zeit, in der wir leben, scheint frei­
lich in geistigen Dingen nichts so schwer zu fallen als zu 
schweigen.
Sie werden mich vielleicht in diesem Zusammenhänge er­
innern wollen z. B. an jene alten großen Fragen der Philo­
sophie, die mit den Worten - Gott, Freiheit und Unsterb­
lichkeit - berührt werden. Ich habe unterschieden zwischen 
Fragen des Lebens und Problemen der Wissenschaft. Sind 
aber die Fragen, die sich hinter jenen Worten ankündigen, 
nicht eben natürliche Fragen? Fragen also, die unmittelbar 
aus dem Leben entspringen? Und sind sie nicht zugleich 
eingestandenermaßen Fragen der Philosophie? Wenn aber 
Philosophie Wissenschaft sein sollte, so sind sie - dies zu 
sagen zwingt mich ja die Konsequenz - entweder keine 
Fragen der Philosophie oder aber wissenschaftliche Pro­
bleme und das heißt: (so sagte ich doch wenigstens) es­
sentiell gemachte Probleme. Wer möchte wohl behaupten, 
die Frage zum Beispiel nach der Unsterblichkeit der Seele 
sei ein von uns gemachtes Problem. Jedoch gemach. Daß 
Probleme essentiell gemacht sind, heißt ja zunächst einmal 
nicht, daß sie so etwas sind wie Sorgen, die einer sich 
überflüssigerweise macht. Daß der Jünger der Wissen­
schaft nur ist, was er ist, insofern er sich Probleme macht, 
heißt vielmehr unter anderem dies, daß Probleme gestellt 
werden müssen, und daß schon viel wissenschaftlicher 
Takt dazu gehört, ein Problem zu stellen. Wenn Lebens­
fragen sich von selber stellen, oder wenn sie, wie man im 
Hinblick darauf sinnvoll abkürzend sagen kann, Fragen 
sind, die uns das Leben selber stellt, so ist es bei Proble­
men allerdings nicht so, daß uns das Leben die Arbeit des 
sie Stellens abnähme. Man muß schon etwas mehr mit­

204

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177 - am 30.01.2026, 15:15:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bringen als bloß das Leben, und sei es auch das menschli­
che Leben, nämlich das, was ich in der vorigen Stunde 
kurz ein wissenschaftliches Gewissen genannt habe, um 
solche Fragen als Probleme stellen zu können. Sicherlich 
besteht irgendein Zusammenhang zwischen Lebensfragen 
und den Problemen einer Philosophie, die sich als Wissen­
schaft versteht. Doch wer meint, man könne und dürfe 
sich nicht denkerisch sozusagen in den Gang bringen, be­
vor man diesen Zusammenhang erkannt hat, ist nicht der 
Möglichkeit eingedenk, daß sich die Erkenntnis dieses Zu­
sammenhanges vielleicht erst und in unvorhersehbarer 
Weise öffnet, wenn man schon ein gutes Stück auf dem 
Wege einer Philosophie, die sich als Wissenschaft ver­
steht, gegangen ist. Wer eine Anschauung davon gewinnen 
möchte, wie solches sich erst nachträglich Öffnen einer 
Erkenntnis über den Zusammenhang zwischen Lebensfra­
gen und philosophischen Problemen aussehen könnte, 
kann an das Studium der Philosophie Kants verwiesen 
werden, und insbesondere an das Studium derjenigen 
Stellen, in denen Kant über den Zusammenhang spricht, 
der zwischen dem besteht, was er Metaphysik als Naturan­
lage und dem, was er Metaphysik als Wissenschaft nennt. 
Meinen Hinweis auf Kant verstehen Sie dabei bitte nur als 
einen Hinweis auf ein mögliches Beispiel. Allerdings ist 
mir auch nur eine einzige Philosophie, nämlich eben die 
Kants, bekannt, von der man sagen kann, daß sie nicht 
einfach nur die Philosophie als Wissenschaft betreibt, son­
dern daß sie sich zugleich auch der alsdann allerdings 
auftauchenden Frage nach dem Verhältnisse zwischen Le­
bensfragen und philosophischen Problemen gestellt hat.
Jedoch erlauben Sie, daß ich meine Ausführungen und 
Geständnisse über den Gedanken einer Philosophie als 
Wissenschaft abbreche und kurz sage, daß ich gewichtigen 
Einwänden entgegen keine Veranlassung nehme, über die

205

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177 - am 30.01.2026, 15:15:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verantwortung des Jüngers der Philosophie vor der Philo­
sophie selber wesentlich anders zu sprechen, als wie ich 
schon allgemein gesprochen habe über die Verantwortung 
des Jüngers der Wissenschaft vor der Wissenschaft.

II.

Ich komme nun zu dem zweiten Teil meines Themas, 
nämlich, wie Sie aus der vorigen Stunde erinnern werden, 
zu der Frage, ob es eine Instanz gibt, die mit Fug und 
Recht die Wissenschaft selber zur Verantwortung ziehen 
kann.
Ich sage: die Wissenschaft selber. Statt dessen könnte ich 
auch sagen: Ob es eine Instanz gibt, die einen Jünger der 
Wissenschaft als einen solchen, d. h. eben als einen Jünger 
der Wissenschaft zur Rede stellen kann. Wenn ich die 
Frage in dieser Weise stelle, so ist klar, daß ich mit ihr 
nicht frage: nach der politischen Freiheit der Wissenschaft. 
Natürlich gibt es Instanzen, die einen Jünger der Wissen­
schaft zur Rede stellen können, und zwar zur Rede wegen 
der Art, in der er seine Wissenschaft betreibt, und wegen 
der Resultate, die er veröffentlicht. Denkbar ist, daß z. B. 
der Staat einem Jünger der Wissenschaft sagt, er halte 
seine Veröffentlichungen für schädlich. In einem solchen 
Falle geht es dann um das, was ich vorhin kurz und in 
ganz weitem Sinne die politische Freiheit der Wissen­
schaft genannt habe. Ob nun der Staat oder auch irgend­
eine andere Gemeinschaft einen Jünger der Wissenschaft 
mit Fug und Recht zur Rede stellen kann, darüber kann ich 
hier nicht sprechen wollen, weil ich nicht über die politi­
sche Freiheit der Wissenschaft sprechen will. Die Frage 
nach der politischen Freiheit der Wissenschaft ist wohl in 
ihrem Kern die Frage, ob es mit Fug und Recht geschieht, 

206

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177 - am 30.01.2026, 15:15:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wenn der Staat einen Jünger der Wissenschaft wegen der 
Art seines Wissenschaft-Treibens zur Rede stellt.
Doch darüber kann ich, wie gesagt, hier nicht sprechen 
wollen, wenn ich frage, ob es eine Instanz gibt, die den 
Jünger der Wissenschaft als einen solchen mit Fug und 
Recht zur Rede stellt, oder eben, ob es eine Instanz gibt, 
die die Wissenschaft selber mit Fug und Recht zur Rede 
stellt. Denn wenn z. B. ein Staat einen Jünger der Wissen­
schaft seiner wissenschaftlichen Veröffentlichungen we­
gen zur Verantwortung zieht, so packt er ihn nicht als Jün­
ger der Wissenschaft sondern als einen Bürger des Staates 
oder unter Umständen als einen Beamten. Das ist auch so­
zusagen technisch gar nicht anders möglich, weil der Jün­
ger der Wissenschaft als ein solcher ja ein Abstraktum ist. 
Kein Staat kann die Wissenschaft selber zur Rede stellen. 
Wenn ich nun damit die Frage nach der politischen Frei­
heit der Wissenschaft in meinen folgenden Betrachtungen 
nicht berühren werde, so will ich damit keineswegs still­
schweigend zu verstehen geben, daß ich das Gewicht der­
selben nicht fühle. Ich würde nicht von dem Thema, das 
durch die Rede von der Verantwortung in der Wissen­
schaft umrissen ist, abweichen, wenn ich unter anderem 
auch über die politische Freiheit der Wissenschaft spräche. 
Doch glaube ich, daß es der Sache nach wohl vertretbar 
ist, wenn ich das Thema eingrenze; denn wenn ich hier 
auch nicht versuchen kann, es Ihnen ausdrücklich zu zei­
gen, so bin ich doch auf jeden Fall der Meinung, daß es 
schwerlich möglich sein wird, die Frage der politischen 
Freiheit der Wissenschaft angemessen zu behandeln, wenn 
man nicht zuvor die Frage bedacht hat, der wir hier nach­
gehen wollen, nämlich: Ob es eine Instanz gibt, die mit 
Fug und Recht die Wissenschaft selber zur Rede stellt.
Wenn wir nun auf die Suche gehen nach einer solchen In­
stanz, so wird die erste Vermutung die sein, daß, gleich­

207

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177 - am 30.01.2026, 15:15:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sam technisch gesehen, nur der jeweilige Mensch, der Jün­
ger der Wissenschaft ist, diese Instanz sein könnte. Ich sa­
ge technisch in demselben Sinne, in dem ich vorhin be­
merkte, daß ein Staat schon technisch gesehen die Wissen­
schaft selber nicht zur Rede stellen könne. Die Wissen­
schaft existiert, so sagte ich in der vorigen Stunde, zuerst 
und vielleicht auch zuletzt nur als Idee in dem Menschen, 
der jeweils Jünger der Wissenschaft ist. Wer anders könnte 
wohl an diese Wissenschaft selber herankommen, als der 
Mensch, der jeweils Jünger der Wissenschaft ist?
Es entspinnt sich da also eine Art von Dialog zwischen 
dem Menschen, der Jünger der Wissenschaft ist, und die­
sem Jünger der Wissenschaft, der er ist. Wir wollen den 
Möglichkeiten dieses Dialoges einen Augenblick nachge­
hen. Der gedachte Mensch wird den Jünger der Wissen­
schaft in seiner Brust, wenn er ihn zur Rede stellt, ja wohl 
fragen: "Ist es gut und heilsam, daß du dich dieser Wissen­
schaft verschrieben hast? Ist es nicht vielleicht ein heillo­
ser Weg, den du betrittst mit dem Entschluß, das wissen­
schaftlich Wißbare ins Unendliche zu vermehren?” - Al­
lein, wenn wir uns nun in der Phantasie gestatten, dem 
Abstraktum des Jüngers der Wissenschaft Sprache und ein 
bißchen gesunden Menschenverstand mit Pfiffigkeit ge­
paart zu verleihen, so sieht man leicht, daß dieser Dialog 
ein schnelles Ende nehmen würde. Denn nun würde dies 
Abstraktum des Jüngers doch wohl zurückfragen: "Aber 
wer ist es denn, der sich entschließt, den Weg der Wissen­
schaft zu gehen? Gebe ich, das arme Abstraktum, nicht in 
dem Augenblicke mein nur geliehenes Leben auf, in dem 
du anders beschließt?” Der Dialog ist offenbar am Ende. 
Der Mensch muß verstummen. Er muß wohl einsehen, daß 
er, wenn er die Wissenschaft selber zur Rede stellen will, 
sich selber zur Rede stellen muß. Wenn er das nun tut, was 
kann er sich dann sagen? Was können wir da sagen? Denn 

208

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177 - am 30.01.2026, 15:15:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ich unterstelle doch, daß jeder von uns ein Jünger der Wis­
senschaft ist. Irgendwie fühlen wir uns hier doch gedrängt, 
von einem Instinkt zu sprechen und also zu sagen, instink­
tiv gehe den Weg der Wissenschaft der, der ihn geht. Zu­
gleich freilich sieht man leicht, daß solche Rede nicht 
wirklich angemessen ist; denn insofern es zum Wesen der 
Wissenschaft gehört, sie um ihrer selbst willen zu betrei­
ben, und insofern es, wie ich in der letzten Stunde ausge­
führt habe, gar nicht möglich ist, Wissenschaft zu betrei­
ben, ohne zu wissen, daß man es tue, kann natürlich nicht 
von einem instinktiven Tun die Rede sein. Wenn der 
Mensch sich entschließt, Probleme zu stellen und ihnen 
nachzugehen, obwohl sie nicht zu dem gehören, was er 
natürlicherweise wissen will, so kann er nur hoffen, daß 
die Früchte dieses Entschlusses den Früchten eines In­
stinkts entsprechen. Denn von einem Instinkt denken wir 
ja, daß er gute Früchte hat. Es ist eine Art von instinkti­
vem Entschluß, obgleich das ein Widerspruch in sich 
selbst scheint. So wie, um unsern Vergleich noch einmal 
heranzuziehen, der Mensch, als er sich entschloß aufrecht 
zu gehen, nur hoffen konnte, daß dabei eine Art Instinkt 
am Werke war. Ist es also sinnvoll möglich, daß der 
Mensch die Wissenschaft zur Rede stellt, d. h. daß er sich 
als Jünger der Wissenschaft zur Rede stellt? Man kann 
diese Frage nicht einfach bejahen und nicht einfach ver­
neinen. Es charakterisiert sie, daß sie ohne Widerspruch in 
gewisser Weise mit Ja und in gewisser Weise auch mit 
Nein zu beantworten ist. Der Mensch, der sich der Wis­
senschaft anvertraut, tut dies wesentlich auf eigene Ver­
antwortung. Er stellt sich damit gleichsam auf seine eige­
nen Füße. Und ohne Zweifel: das ist eine Art von Auf­
stand. Doch Aufstand gegen wen? Als eine Art von Auf­
stand ist die Wissenschaft von je empfunden worden. 
Viele Jünger der Wissenschaft selber und mehr noch ande­

209

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177 - am 30.01.2026, 15:15:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


re Menschen haben die Wissenschaft verstanden als einen 
Aufstand gegen die Tradition, gegen die Religion oder am 
Ende gar gegen Gott. Ich für mein Teil glaube, daß alle 
diese Deutungen im letzten Grunde verfehlt und kurzsich­
tig sind, so sehr sie sich auch scheinbar mit Recht auf hi­
storische Fakten berufen. Darüber kann ich hier nicht 
sprechen; doch eines scheint mir sicher: Die Wissenschaft 
ist eine Art von Aufstand des Menschen gegen sich selbst 
als einem bloß natürlichen Wesen. Und wenn richtig sein 
sollte, wie ich in der vorigen Stunde nahezulegen ver­
suchte, daß das Wissenschaft-Treiben weder ein rein na­
türliches noch ein übernatürliches, sondern ein eminent 
menschliches Tun ist, so könnte man vielleicht sagen, daß 
der Mensch das Wesen ist, das im Aufstand gegen sich 
begriffen ist.
Wenn nun also in gewisser Weise möglich und in gewisser 
Weise auch nicht möglich ist, daß der Mensch die Wissen­
schaft selber zur Rede stellt, so ergibt sich daraus die 
Möglichkeit einer Situation, die uns als Wirklichkeit gera­
de heute vertraut ist: es ist der Zweifel an der Wissen­
schaft, der Zweifel daran, ob wir mit der Wissenschaft am 
Ende nicht auf einen heillosen und unseligen Weg geraten 
sind. Es ist der sehr verständliche Zweifel dessen, der sich 
auf eigene Faust auf den Weg gemacht hat und der unter­
wegs Angst vor der eigenen Courage bekommt. Es ist ein 
Erzittern des Menschen in sich selbst.
Nun scheint es freilich in unserer Epoche und so recht ei­
gentlich auch erst in ihr Indizien dafür zu geben, daß die 
Wissenschaft ein heilloses Tun ist. Ich brauche diese Indi­
zien nicht im einzelnen hier aufzuführen; man kann wohl 
sagen, daß heutzutage die Spatzen sie von den Dächern 
pfeifen. Ich möchte mich in dieser Hinsicht vielmehr be­
gnügen, ein Wort von Bertrand Russell anzuführen (den 
ich für mein Teil freilich nicht zu den Spatzen rechne), ich 

210

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177 - am 30.01.2026, 15:15:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weiß nicht mehr, wo es steht: "Die Wissenschaft hat den 
Menschen in den Stand gesetzt, alle seine Torheiten zu 
verwirklichen. Zu Beginn der Epoche der modernen Na­
turwissenschaft fiel das Wort 'Wissen ist Macht'. Doch 
werden wir richtiger sprechen, wenn wir sagen: Macht, die 
sich der Einsichten der modernen Naturwissenschaften 
bedienen kann, wächst ins Ungeheure. Zwecke setzende 
Macht und Mittel liefernder Geist treten heute in einer 
vordem unerhörten Weise auseinander."
Um die Gedanken, die sich hinter diesen und ähnlichen 
Bemerkungen Luft machen, etwas bestimmter zu fassen, 
wollen wir annehmen (was oft wahr genug zu sein 
scheint), irgendeine Veranstaltung, die nur mit Benutzung 
wissenschaftlicher Einsichten realisierbar ist, sei schlech­
terdings verwerflich. So ist doch die Bemerkung leicht zu 
machen, daß der verbrecherische Gebrauch, den man von 
wissenschaftlichen Erkenntnissen macht, nicht der Wis­
senschaft zur Last fällt sondern zu Lasten dessen geht, der 
davon diesen Gebrauch macht. Und das ist der Mensch, 
und nicht der Jünger der Wissenschaft als ein solcher. 
Freilich, wenn der Mensch gut wäre, würde die Verwend­
barkeit mancher wissenschaftlicher Erkenntnisse kein Be­
denken erregen können. Doch es hat sehr den Anschein, 
daß der Mensch nicht gut ist. So könnte man weiter fra­
gen, ob nicht der Mensch besser beraten wäre, wenn er im 
Hinblick auf seine Bosheit darauf verzichtete, Wissen­
schaft zu treiben, - wenn er also seinen Entschluß zur Wis­
senschaft revidierte. Allein, wer soll diese Frage entschei­
den? Offenbar doch wiederum der Mensch selber und 
nicht das Abstraktum des Jüngers der Wissenschaft in sei­
ner Brust. Dieser Mensch also, von dem sowohl abhängt, 
ob er die Wissenschaft betreibt, als auch abhängt, welchen 
Gebrauch er von Erkenntnissen der Wissenschaft macht. 
Ich glaube also, es wird auch hier deutlich, was freilich 

211

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177 - am 30.01.2026, 15:15:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schon vorhin deutlich geworden ist: die Verantwortlichkeit 
der Wissenschaft vor dem Menschen ist eine Verantwort­
lichkeit des Menschen vor sich selbst. Was der Fortschritt 
in der Wissenschaft in Wahrheit bewirkt hat oder doch 
bewirken könnte, ist, daß er dem Menschen bewußt macht, 
daß er sich selbst verantwortlich ist. Der Aufstand gegen 
sich selbst ist die Wurzel der Verantwortlichkeit vor und 
für sich selbst, welche Verantwortung der Mensch in eben 
dem Augenblicke immer schon übernommen hat, in dem 
er die Wissenschaft zur Rede stellt.
Es gibt nun ferner aber auch, so scheint mir, ein Zeichen 
dafür, daß die Wissenschaft nicht der Schuldige ist. In 
dem Maße nämlich, in dem der Fortschritt gewisser Wis­
senschaften die Macht der jeweiligen Machthaber vergrö­
ßert, zeichnet sich bei diesen, an sich begreiflicherweise, 
die Tendenz ab, wissenschaftliche Einsichten zu monopo­
lisieren. In dieser Hinsicht stehen wir noch, aber vielleicht 
nicht mehr lange, in einer Übergangszeit; doch ist die 
Richtung der Entwicklung schon heute deutlich. Daß die 
Staaten z. B. die Rezepte zur Verfertigung von Atombom­
ben geheimhalten, widerspricht zwar noch nicht dem We­
sen der Wissenschaft. Denn obgleich die Verfertigung und 
Ausführung dieser Rezepte wissenschaftliche Erkenntnisse 
voraussetzt und obgleich es Tatsache ist, daß Jünger der 
Wissenschaft daran beteiligt sind, so ist diese Ausführung 
als solche noch kein wissenschaftliches Tun im eigentli­
chen Sinne. Nun kann man es aber, glaube ich, als eine 
Tatsache aussprechen, daß sich die Zeitspanne zwischen 
dem Tag einer rein wissenschaftlichen Entdeckung und 
dem Tage der Anwendung derselben mit dem Fortschritt 
der Wissenschaften ständig verringert. Daß wir schon 
heute in einem Zeitalter der Technik leben, daß wir mit 
ständig wachsender Beschleunigung immer mehr in es 
hineinwachsen, so daß der Fortbestand der Zivilisation 

212

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177 - am 30.01.2026, 15:15:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von der Existenz gewisser Wissenschaften abhängt, und 
daß endlich der sonst so feste Unterschied zwischen einem 
Jünger der Wissenschaft und einem Techniker anfängt zu 
verschwimmen, - alles dieses ist ja nur eine andere Seite 
des Tatbestandes, den ich vorhin aussprach. Die Folge da­
von zeichnet sich aber schon heute in Umrissen ab. Denn 
wenn eine wissenschaftliche Entdeckung schon in dem 
Augenblicke, da sie gemacht wird, technisch verwertbar 
ist und wenn, wie das schon heute vielfach der Fall ist, 
nicht nur die Wissenschaft die Technik befruchtet, sondern 
auch umgekehrt die Richtung technischer Wünsche die 
Blickbahnen der Wissenschaft bestimmt, so läßt sich vor­
aussehen, daß die Machthaber versuchen werden und so­
gar angesichts der drohenden Kriege versuchen müssen, 
nicht nur gewisse Techniken sondern auch gewisse an sich 
rein wissenschaftliche Forschungen in ihrem Machtberei­
che geheimzuhalten. Dieses letzte geht nun geradezu ge­
gen das Wesen der Wissenschaft selber, wenigstens dann, 
wenn wahr ist, was ich am Schlüsse der vorigen Stunde 
aussprach, nämlich daß eine sittliche Rechtfertigung der 
Wissenschaft gefunden werden kann in dem Hinweis dar­
auf, daß in dem Maße, wie wissenschaftliches Wissen 
wirklich wird, eine unsichtbare Gemeinschaft frei zustim­
mender Vemunftwesen Wirklichkeit gewinnt. In der Tat 
ist ja auch das Gefühl von dieser Sachlage heute in vielen 
Jüngern der Wissenschaft lebendig, und im Hinblick dar­
auf darf man wohl sagen: es ist nicht die Wissenschaft, die 
den Menschen bedroht, und es ist, wenigstens in der so­
eben entwickelten Hinsicht, gerade umgekehrt: Der 
Mensch bedroht die Wissenschaft und vielleicht umso ent­
schiedener, je weniger er sich dessen bewußt ist.
Was diese Betrachtungen zeigen, ist offenbar dies: Wir ha­
ben nicht richtig vermutet, als wir vorhin vermuteten, die 
fragliche Instanz, die den Jünger der Wissenschaft als ei­

213

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177 - am 30.01.2026, 15:15:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen solchen zur Verantwortung ziehen könne, könne wohl 
niemand anders sein als der Mensch, der jeweils Jünger 
der Wissenschaft ist. Denn wir haben doch gesehen: der 
Mensch, der die Wissenschaft selber zur Rede stellen will, 
muß dessen inne werden, daß er dabei immer nur sich 
selbst zur Rede stellt, und es ist, streng gesprochen, gar 
nicht so, daß wir oder ich hier erst den Menschen davon 
überführen müßten. Wir brauchen nur und können freilich 
auch ihn nur darauf aufmerksam machen. Denn er über­
führt sich davon selbst. Er hat, wie ich mich zuvor ausge­
drückt habe, immer schon die Verantwortung vor und für 
sich selbst übernommen, wenn er sich als Jünger der Wis­
senschaft zur Rede stellt. Nun ist dieses Sich-selber-zur- 
Rede-Stellen zwar gewiß keine Spiegelfechterei, und die 
Betrachtungen, die wir angestellt haben, zeigen, daß es 
nicht so ist. Doch wenn die Frage die ist, ob es eine In­
stanz gibt, die mit Fug und Recht den Jünger der Wissen­
schaft als einen solchen zur Verantwortung zieht, verfehlt 
man allerdings das Ziel, wenn man darauf hinweist, daß 
der Mensch, insofern und weil er das im Aufstand gegen 
sich begriffene Wesen ist, auch das vor und für sich selbst 
verantwortliche Wesen ist.
Sofort sieht man dann auch ein Weiteres: Wenn nämlich 
überhaupt unter diesen Umständen eine solche Instanz 
denkbar sein soll, so muß sie eine Instanz sein, die mit Fug 
und Recht den Menschen selber, und zwar den Menschen, 
den wir als das im Aufstand gegen sich befindliche Wesen 
begreifen, zur Verantwortung zieht. Allein, gibt es eine 
solche Instanz?
An diesem Punkte angelangt, empfinde ich zunächst be­
sonders lebhaft das Bedürfnis, Sie zu bitten, mich in dem 
Folgenden nicht mißzuverstehen.
Keineswegs nämlich will ich der Frage, vor der wir nun 
stehen, ausweichen. Wenn es nur um meine Meinung zu 

214

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177 - am 30.01.2026, 15:15:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tun wäre, so würde ich sie sofort mit Ja beantworten. Es 
gibt nach meiner Meinung eine solche Instanz. Allein, 
wenn ich nun auch in diesem Vortrage nicht umhin kann, 
manche Meinungen von mir auszusprechen, so möchte ich 
zugleich doch so wenig, wie in meinen Kräften steht, bloß 
meinen. Und was nun die gedachte Instanz betrifft, so 
glaube ich, daß man etwas zeigen kann und nicht nur zu 
meinen braucht, wenn wir in diesem Vortrag darauf ver­
zichten, wissen zu wollen, ob es eine solche Instanz gibt, 
und wenn wir uns also damit begnügen wollen einzusehen, 
ein wie beschaffenes Etwas allein als die fragliche Instanz 
gedacht werden kann. So seien Sie denn bitte damit ein­
verstanden und bleiben Sie sich dessen bei meinem Spre­
chen auch bewußt, daß ich im folgenden von der gedach­
ten Instanz nur als einem in sich Möglichen spreche. Ob 
und auf welche Weise gezeigt werden könnte, daß dieses 
in sich Mögliche Realität hat, muß in diesem Vortrag of­
fen bleiben.
Dieses nun vorausgesetzt, scheint mir deutlich, daß die 
fragliche Instanz, die mit Fug und Recht deshalb die Wis­
senschaft selber zur Verantwortung ziehen kann, weil sie 
den Menschen, der Jünger der Wissenschaft ist, wegen der 
Art und Weise seines Wissenschaft-Treibens zur Rede 
stellen kann, könnte nur das sein, was wir das sittliche 
Bewußtsein oder auch das Gewissen nennen. Allerdings 
spreche ich nun damit eine Sache aus, die auch dann noch, 
wenn man die Frage ihrer Realität einklammert, eine lange 
Rede zu erfordern scheint und nicht nur scheint, sondern 
in der Tat erfordert. Dem gegenüber bitte ich Sie zu be­
rücksichtigen, daß unsere Zeit hier sich merklich ihrem 
Ende nähert.
Vielleicht sagt man etwas Treffendes, wenn man sagt: das 
Gewissen sei eine Art von Kompaß, dessen solche Wesen, 
wie der Mensch es ist, bedürfen, nämlich Wesen, die es­

215

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177 - am 30.01.2026, 15:15:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sentiell unterwegs sind, die gegen sich aufgestanden sind, 
und die sich daher auf ihrem Wege wesentlich nicht be­
greifen können von einem bestimmten und im voraus ins 
Auge gefaßten Ziele her. In der Natur ist das im voraus 
vorschwebende Ziel gleichsam der Kompaß, der die 
Schritte lenkt. Ein Wesen aber, das so wenig weiß, auf 
welches Ziel hin es sich aufgemacht hat, daß es nur eben 
hoffen kann, überhaupt einem Ziele zuzugehen, wenn es 
sich der Wissenschaft widmet, solch ein Wesen bedarf 
wohl eines Kompasses, der ihn vor dem auf jeden Fall 
Schlechten und auf jeden Fall Heillosen abhält. Freilich, 
woher dieser Kompaß, wenn es ihn geben sollte, stammt, 
wollen wir hier nicht fragen. Das Gewissen sagt dem Men­
schen weniger, was er tun soll, als vielmehr, was er unbe­
dingt vermeiden muß. Vielleicht besteht ein geheimer Zu­
sammenhang zwischen der Entwicklung des wissenschaft­
lichen Geistes und nicht zwar einer Entwicklung der Sitt­
lichkeit, wohl aber dem Hervortreten einer Sittlichkeit, 
deren Keimpunkt das Gewissen ist.
Doch wie dem auch sei, - wenn allein das Gewissen ge­
dacht werden kann als die Instanz, die den Jünger der Wis­
senschaft wegen der Art, wie er seine Wissenschaft be­
treibt, zur Rede stellen kann, so ist natürlich die Frage die, 
ob sich konkret Arten des Wissenschaft-Treibens angeben 
lassen, die das Gewissen verurteilt. Ich will versuchen, 
zwei solcher Arten anzugeben. Schwerlich erschöpfe ich 
damit das hier zu Sagende, doch werden Sie wohl einver­
standen sein, wenn ich mich hier darauf beschränke, zumal 
diese beiden Beispiele ja auch in der Tat genügen, um den 
allgemeinen Sinn dessen, was ich sagen will, deutlich zu 
machen.
Was nun die erste Art betrifft, so möchte ich vorausschik- 
ken, daß das ganz Wenige, was ich darüber andeuten 
werde, nicht diejenige Klarheit und Sicherheit hat, die in 

216

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177 - am 30.01.2026, 15:15:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer so ernsten Frage notwendig wäre. Doch scheint mir 
immerhin, daß die folgenden Formulierungen etwas Rich­
tiges und, wenn Richtiges, dann sofort sehr Wichtiges 
wenigstens ansteuern. Und so sehen Sie sie bitte mehr nur 
an als eine Anregung zu eigenem weiteren Nachdenken. 
Ich möchte nämlich die Behauptung wagen, daß Nachläs­
sigkeit in der Ausbildung und Schärfung seines wissen­
schaftlichen Gewissens für den Jünger der Wissenschaft 
nicht nur, wie ja selbstverständlich, ein wissenschaftlicher, 
ein sozusagen technischer Mangel ist, sondern unmittelbar 
auch einen sittlichen Mangel darstellen kann. Wenn das 
stimmt, so scheint mir allerdings evident, und ich möchte 
das auf das nachdrücklichste betonen, daß niemand als der 
betreffende Jünger der Wissenschaft selber in der Lage 
und befugt ist, einen Mangel in dieser Hinsicht als einen 
sittlichen Mangel anzusehen. Es scheint mir also evident, 
daß es gerade sittlich unbedingt verwerflich ist, wenn ein 
anderer wagen wollte, einen Mangel in der Ausbildung des 
wissenschaftlichen Bewußtseins, den er bei irgendwem 
konstatieren zu können glaubt, auf einen sittlichen Mangel 
zurückzuführen. Aber nachdem ich nun dieses Evidente 
mit jedem Nachdruck betont habe, scheint mir nun aller­
dings meine Behauptung etwas irgendwie Richtiges min­
destens anzusteuem. Mehr möchte ich hier nicht darüber 
sagen.
Was die zweite Art betrifft, so handelt es sich da um etwas 
anderes. In einer Reihe von Wissenschaften spielt das Ex­
periment eine wesentliche Rolle. Die antike Wissenschaft 
von der Natur hat viel beobachtet, doch sie hat bekanntlich 
nicht experimentiert. Wer experimentiert, zwingt gleich­
sam die Natur, gewisse und bestimmt gestellte Fragen zu 
beantworten, und zwar ist die allgemeine Gestalt dieser 
Fragen immer die: Was geschieht unter diesen und jenen 
Umständen? Die Umstände, von denen da die Rede ist, 

217

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177 - am 30.01.2026, 15:15:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


finden sich in der Natur oft nicht, und seltsamerweise, je 
weiter die Wissenschaft fortschreitet, desto weniger von 
selbst verwirklicht vor. Daher ist, wer experimentiert, 
meist gezwungen, diese Umstände allererst bewußt und 
künstlich herzustellen. Hier liegt der Unterschied von Be­
obachtung und Experiment. Wer nur beobachtet, begnügt 
sich mit denjenigen Antworten, die die Natur schon ohne 
unser Zutun freiwillig gibt. Reine Beobachtung ist darauf 
angewiesen, die Fragen zu erraten, auf die das, was sie be­
obachtet, die Antwort darstellen könnte. Wer hingegen ex­
perimentiert, beginnt damit, daß er von sich aus Fragen 
stellt. Eben deshalb beginnen alle Experimente mit einem 
Eingriff in die Natur, nämlich mit der künstlichen Herbei­
führung jener Umstände, auf die die Natur dann so oder so 
antwortet und reagiert. Hier entspringt dann die Frage, um 
die es hier geht: ob diese künstliche Herstellung von Um­
ständen, die allerdings zum Wesen der experimentellen 
Wissenschaften gehört, dem Einspruch des Gewissens des 
Jüngers der Wissenschaft unterliegt. Nach meinem Urteil 
unterliegt es keinem Zweifel, daß dies der Fall ist und daß 
der Jünger der Wissenschaft in diesem Punkte seinem 
Gewissen ohne Abzug verantwortlich ist. Der Entschluß 
zur Wissenschaft ist, wie ich zu zeigen versucht habe, der 
Entschluß, alles wissenschaftlich Wißbare zu wissen; aber 
wenn ein im Prinzip wissenschaftlich Wißbares nur auf 
Grund von sittlich verwerflichen Eingriffen in die Natur 
gewußt werden kann, dann ist nach meinem Urteil der 
Verzicht auf den Erwerb solchen Wissens unbedingt gebo­
ten. Die Meinung, der mögliche Nutzen solcher Experi­
mente könne sie rechtfertigen, vermag ich nur als eine 
unbewußte Sophistik anzusehen. Die Rechtfertigung der 
Wissenschaft durch den Nutzen ist nach meiner Meinung 
selbst bei den experimentellen Wissenschaften kurzsichtig 
und überdies zweischneidig.

218

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177 - am 30.01.2026, 15:15:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es ist, wie ich gezeigt zu haben glaube, nicht schwer, die 
Wissenschaft zu rechtfertigen wegen des schlechten Ge­
brauchs, den der Mensch von ihr macht. In dieser Hinsicht 
kann gleichsam die Wissenschaft ein gutes Gewissen ha­
ben. Doch wenn der Jünger der Wissenschaft sein eigenes 
wissenschaftliches Tun nicht rein hält von sittlich ver­
werflichen Handlungen, geht etwas anderes vor sich: er 
kann dann nicht einmal mehr hoffen, mit der Wissenschaft 
auf einem guten Wege zu sein, und indem er diese Hoff­
nung nicht nur erschüttert, sondern evident unmöglich 
macht, zerstört er den Lebensantrieb, aus dem auch die 
zwar künstliche, aber nicht übernatürliche Wissenschaft 
sich herschreibt, ungleich gründlicher als es irgendein 
Machthaber tut, der verwertbare wissenschaftliche Ein­
sichten schlechten Zwecken dienstbar macht.
Damit habe ich in der Hauptsache ausgeführt, was meiner 
Meinung nach zu unserer zweiten Frage gesagt werden 
kann. Nur das Gewissen kann gedacht werden als dieje­
nige Instanz, die mit Fug und Recht die Wissenschaft sel­
ber zur Rede stellen kann. Daß dies, wenn es geschieht, 
mit Fug und Recht geschehen würde, könnte, wie ich so­
eben zu zeigen versucht habe, sehr gut begriffen werden 
von daher, daß das Gewissen gedacht werden kann als der 
Schutz für die Fortdauer jenes verborgenen Lebensantrie­
bes, ohne dessen Treiben auch das so künstliche Mensch­
wesen schwerlich sich im Aufstand der Wissenschaft 
halten könnte. Doch bleibt nun hier noch - ähnlich wie am 
Schluß des ersten Teiles meiner Ausführungen - eine Fra­
ge, die ich, gerade weil ich hier die Aufgabe habe, als Ver­
treter der Philosophie zu sprechen, wenigstens berühren 
muß. Das Wenige, was ich darüber jetzt noch sagen 
werde, möge dann den Abschluß meines Vortrages bilden. 
Wenn nämlich, wie ich ja behauptet habe, nur das Gewis­
sen oder nur das sittliche Bewußtsein als die Instanz ge­

219

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177 - am 30.01.2026, 15:15:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dacht werden kann, die die Wissenschaft selber in ihren 
Schranken hält, und wenn das sittliche Bewußtsein doch 
wohl mit Recht gedacht wird als dasjenige, was uns 
gleichsam darüber belehrt, welche Handlungen als an sich 
selber sittlich schlecht anzusehen sind, so entspringt na­
türlich die Frage, ob nicht am Ende die Ethik, die doch 
wohl fraglos das sittliche Bewußtsein zum Gegenstand 
ihrer Betrachtung hat, diejenige Disziplin ist, die zu erken­
nen hat, welche Handlungen sittlich verwerflich sind. Die 
Ethik aber gilt mit leidlicher Übereinstimmung, der ich 
mich auch nicht widersetze, als ein Hauptteil der Philoso­
phie. Dem gemäß ist nun in der Tat auch die Vorstellung 
weit verbreitet, es sei die Aufgabe der Philosophie, eine 
Weltanschauung zu geben und in dem Rahmen derselben 
auch das Wesen, den Inhalt und die Bedeutung des sittli­
chen Bewußtseins zu erkennen. Im Zusammenhänge damit 
ist dann ferner die Meinung verbreitet, die Auffassung 
dessen, was sittlich verwerflich ist, stehe natürlich und 
notwendigerweise in Abhängigkeit von der jeweiligen 
Weltanschauung. Wenn nun dies alles sich so verhielte, so 
müßte man doch wohl sagen, daß zuletzt und eigentlich 
nur die Philosophie jene Instanz sei, die die Wissenschaft 
selber mit Fug und Recht zur Verantwortung ziehen kann. 
Auf diesen Satz kommt es mir hier an. Wie steht es damit? 
Da ich hier nun einmal als Vertreter der Philosophie zu 
sprechen hatte, mußte ich ihn doch wohl noch hervorzie­
hen und Ihrer Aufmerksamkeit empfehlen.
Nun kann ich freilich diesen Satz nicht mehr erörtern und 
prüfen. Aber da er doch bei nicht wenigen in Ansehen 
steht, würden Sie mich nicht ohne Recht fragen, wie ich 
selber über ihn denke. Doch ich will jetzt weiter nichts 
mehr tun als diesem Satz einen anderen Satz - einen Satz 
Kants - entgegenzustellen, der mir ungleich mehr Wahr­
heit zu haben scheint und dem ich mich wohl, wenn wei­

220

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177 - am 30.01.2026, 15:15:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


terzureden am Platze wäre, anvertrauen möchte. Vielleicht 
behalten Sie ihn ein wenig im Gedächtnis. Es lohnt sich, 
glaube ich, ihm nachzudenken und vielleicht auch ihm 
nachzudenken gerade im Lichte dessen, was ich in meinen 
beiden Vorträgen darzulegen versucht habe. Der Satz steht 
im ersten Abschnitt von Kants "Grundlegung zur Meta­
physik der Sitten" und er lautet: daß es "keiner Wissen­
schaft und Philosophie bedürfe, um zu wissen, was man zu 
tun habe, um ehrlich und gut, ja sogar um weise und tu­
gendhaft zu sein."

221

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177 - am 30.01.2026, 15:15:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

