
2.	 Die Ursprünge der Naturheilkost 			 
	 oder »Lasst eure Nahrungsmittel 			 
	 Heilmittel sein« (Hippokrates)

Vorbemerkung

Einzelausgaben der Schriften des griechischen Arztes Hippokrates, der heute all-
gemein als Begründer der wissenschaftlichen Medizin gilt, sollen in der hellenis-
tischen Welt als ›Einmaleins einer gesunden Küche‹ im Umlauf gewesen seien.1 
Die hippokratische Diätetik entsteht in unmittelbarer Auseinandersetzung mit 
den philosophischen Reflexionen seiner Zeit – er ist ein wenig später als Sokrates, 
aber noch vor Platon und Aristoteles geboren. In Übereinstimmung mit dem, was 
im vorangegangenen Abschnitt als die sokratische Philosophie des guten Essens 
präsentiert wurde, misst Hippokrates der Ernährung einen zentralen ethischen 
Wert bei: Die essistenzielle Lebenspraxis des Menschen wird zum Gegenstand 
einer umfassenden Reflexion bezüglich der Bedingungen eines guten Lebens 
und Wohlbefindens. Während in den gastrosophischen Reflexionen des Sokrates 
der gesundheitliche Aspekt des Nahrungsgeschehens nur einen untergeordneten 
Stellenwert hat, rückt dieser bei Hippokrates ins Zentrum der Aufmerksamkeit. 
Die hippokratische Gastrosophie führt mit den griechischen Ausdrücken wie 
díaita und díaitetikè téchne die heute selbstverständlichen, ernährungstheoreti-
schen beziehungsweise ernährungsmedizinischen Grundbegriffe Diät und Diä-
tetik ein, deren klärungsbedürftige Bedeutung uns bereits in dem Streit zwischen 
Kant und Hufeland begegnete. (Siehe I.5) Nun ist die Gelegenheit da, bei Hippo-
krates den gastrosophischen Ursprung des diätetischen Denkens zu ergründen – als 
Beleg für die historische und systematische Plausibilität eines gastrosophischen 
Sokratismus sowie als Kontrastprogramm und Porträt einer in der Geschichte des 
ernährungsphilosophischen Diskurses des Abendlandes hinsichtlich ihrer kon-
zeptionellen Komplexität einzigartigen Weisheitslehre des Essens. 

Indem Hippokrates seine theoretischen Erkenntnisse einer gesunden Ernäh-
rung im Kontext der medizinischen Heilkunst entwickelt, spezifisiert er die Ver-

1 | Vgl. Wöhrle, Studien zur Theorie der antiken Gesundheitslehre.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens376

nunftidee einer gastrosophischen Ethik im Sinne der diätetischen Lebenskunst. 
So wird er mit seiner gastrosophisch-diätetischen Maxime – »Eure Nahrungs-
mittel sollen eure Heilmittel sein, und eure Heilmittel sollen eure Nahrungsmit-
tel sein« – zum Begründer einer naturheilkundigen Gesundheitsküche. Mit der 
größten Selbstverständlichkeit führt Xenophon in dem ethisch-pädagogischen 
Dialog Kyroupaideia die gesundheitliche Bedeutung des Essens an, was darauf 
hindeutet, dass die hippokratische Medizin zu Zeiten Xenophons offenbar bereits 
»Allgemeingut«2 war. Im krassen Unterschied zu den asketischen Idealen der pla-
tonischen Diätphilosophie, die eine systematische Abwertung der menschlichen 
Leibnatur, insbesondere der kulinarischen Lüste, gutheißt, wertet Hippokrates 
die Ernährungspraxis als einen konstitutiven Faktor und als einen würdigen Le-
bensinhalt der menschlichen Existenz auf. Dementsprechend postuliert der Me-
diziner keine dualistische Anthropologie, die den Leib von der Seele abtrennt, 
wie bei Platon. Ganz im Gegenteil leitet Hippokrates’ Anthropologie in tropholo-
gischer Hinsicht (wie man in Anspiel auf Kants Anthropologie in pragmatischer 
Hinsicht sagen könnte) die Naturgeschichte der Menschheit aus ihrer Esskultur-
geschichte her. Bei einer solchen Anthropologie tritt an die Stelle einer spekula-
tiv-metaphysischen Bestimmung der Natur des Menschen ein rein-empirischer 
Begriff der menschlichen Physis. Dieser empirische und, wie sich zeigen wird, 
dieser zugleich normative Begriff des Menschen als Wohlnaturwesen – wobei 
diese Wesensbestimmung hier auf unser physisches Wohl beschränkt bleibt – ist 
Ausgangspunkt und Maßstab der hippokratischen Gastrosophie: Aus gastroan-
thropologischen Einsichten werden die naturphilosophischen Grundlagen einer 
wissenschaftlichen Ernährungslehre abgeleitet und eine Phänomenologie der 
Naturheilkost formuliert. 

Worin die hippokratische Ernährungsphilosophie genau bestand, lässt sich 
aufgrund der verworrenen Edition seiner Schriften nur noch vermuten. Die 
Mehrzahl der hippokratischen Abhandlungen entstand zwischen etwa 430 und 
350 v.  Chr., also zu Lebzeiten des Hippokrates.3 Dennoch sind vermutlich nur 
wenige der Werke des nach Hippokrates bezeichneten Corpus Hippocraticum von 
ihm selbst verfasst worden. Die Forschung geht heute davon aus, dass die beiden 
Schriften, die sich ihrem Titel nach ausdrücklich mit der Ernährung befassen – 
nämlich die ältere und kürzere Schrift Über die gesunde Lebensweise (peri diaites 
hygieines, lat. de victu sano) und die lange für den letzten Teil des Traktats Über die 
Natur des Menschen gehaltene zweite Schrift Über die Diät (peri diaites, lat. de victu) 
–, nur in Teilen von Hippokrates selbst stammen.4 Mit Unterstützung von Galen 
hält man aber die Texte, die einer detaillierten Phänomenologie einzelner Lebens-

2 | Bergdolt, Leib und Seele, 30.

3 | Vgl. Rothschuh, Konzepte der Medizin.

4 | Vgl. Kudlien, Beginn des medizinischen Denkens bei den Griechen; Pohlenz, Hippokra-

tes und die Begründung der wissenschaftlichen Medizin.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Ursprünge der Naturheilkost 377

mittel gewidmet sind, für echt.5 Unstrittig ist ebenfalls Hippokrates’ Autorschaft 
für die Abhandlung über Die alte Heilkunst, über Epidemien, Über die Umwelt, über 
Die heilige Krankheit.6 Die übrigen Texte der hippokratischen Schriftensammlung 
stammen von seinem unmittelbaren Nachfolger und Schwiegersohn Polybos so-
wie von anonymen Autoren überwiegend aus dem Schülerkreis des Hippokrates. 

Die komplizierte Autorschaft des Corpus Hippocraticum zeigt sich schon dar-
an, dass darunter Bücher zu finden sind, die offenkundig nicht von Ärzten, son-
dern von sophistischen Philosophen und Rhetorikern geschrieben worden sind, 
so beispielsweise die pseudohippokratische Abhandlung Über die Nahrung.7 Bei 
der Rede von der ›hippokratischen Medizin‹ stellt sich folglich eine ähnliche Pro-
blematik wie bei der von der ›sokratischen Philosophie‹: Man muss die schwierige 
und notwendig (re)konstruierende Unterscheidung zwischen dem ›eigentlichen 
Hippokrates’ und den ›pseudohippokratischen‹ Schriften seiner Nachfolger vor-
nehmen ebenso wie die zwischen dem ›historischen Sokrates’ und den ›sokrati-
schen Dialogen‹ von Platon und Xenophon. Gleichwohl bleibt das Ergebnis eine 
unvermeidliche Mischung aus Wahrheit und Dichtung, die sich hier von einem 
gastrosophischen Erkenntnisinteresse leiten lässt. 

Naturgeschichte der Küche als  
trophologische Anthropogenese

Hippokrates’ Gastrosophie setzt sich von der noch mythisch-religiös begründe-
ten, pythagoretischen Ernährungsmedizin ab. Als typischer Repräsentant der 
klassischen griechischen Aufklärungsbewegung seiner Zeit erhebt er gegen-
über der Tradition den Anspruch, ausschließlich mit einem neuartigen, philoso-
phisch-naturwissenschaftlichen Denken das richtige Verhalten hinsichtlich eines 
für alle Menschen gesunden Lebens und eines entsprechend allgemeinen, guten 
Umgang mit dem Essen aus wissenschaftlicher Einsicht in die empirischen Zu-
sammenhänge (dieses für Menschen gesundheitlich Richtigen und Guten) zu 
gewinnen. Die Unwissenschaftlichkeit der damals vorherrschenden Heilkunde 
sieht Hippokrates unter anderem in den – aus seiner Sicht – ebenso beliebigen 
wie obskuren Speisevorschriften belegt. »Sie behandelten die Kranken«, führt 
seine Kritik aus, »mit Entsühnungen und Besprechungen und verboten ihnen 
Bäder und viele Speisen, die kranken Menschen unbekömmlich sind, so von See-
fischen Barben, Schwarzschwänze, Pfriemenfische und Aale – denn diese Fische 
seien besonders gefährlich; ferner Fleisch von Ziegen, Hirschen, Schweinen und 
Hunden – denn dieses Fleisch rege am meisten die Verdauungsorgane auf; von 

5 | Vgl. Wöhrle, Theorie der antiken Gesundheitslehre, 78.

6 | Vgl. Diller, Die Anfänge der abendländischen Medizin; Deichgräber, Die Epidemien und 

das Corpus Hippocraticum.

7 | Vgl. Pseudhippokrates, Über die Nahrung.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens378

Vögeln Hühnern, Tauben und Trappen und was sonst als besonders schwer gilt, 
an Gemüse Minze, Knoblauch und Zwiebeln – denn Scharfes sei dem Kranken 
auf keinen Fall zuträglich. Ferner verboten sie, schwarze Kleider zu tragen – denn 
Schwarz sei die Farbe des Todes; auf Ziegenfellen zu schlafen oder sich in sie zu 
kleiden oder Fuß auf Fuß zu setzen oder Hand auf Hand zu legen – denn dies 
alles sei hemmend für das Wohlbefinden. Alle diese Vorschriften gaben sie«, so 
Hippokrates weiter, »wegen des göttlichen Charakters der Krankheit, als ob sie 
mehr wüßten und andere Ursachen als andere Menschen angeben könnten, da-
mit, wenn der Kranke gesund wird, ihnen der Ruhm der Geschicklichkeit gehöre, 
wenn er aber stirbt, sie sich in Sicherheit verteidigen und etwas dafür anführen 
könnten, dass nicht sie schuld seien, sondern die Götter.«8 

Das hippokratische Denken hält der altpythagoreischen Medizin und deren 
religiösen Riten eine aufgeklärte Wissenschaftlichkeit entgegen, deren ›göttliche‹ 
Heilkunst den Menschen ausschließlich durch Ergründung der empirischen 
Ursachen ihres physischen Zustandes zu Leibe rückt. Hippokrates macht sich 
insbesondere anhand des Ernährungsstoffwechsels die realen Ursachen für das 
menschliche Übel oder Wohl klar. »Falls aber tatsächlich die erwähnten Speisen«, 
so der Ernährungstheoretiker, »wenn man sie zu sich nimmt, die Krankheit er-
zeugen und verstärken, wenn man sie aber nicht nimmt, sie heilen, dann ist ja 
nicht die Gottheit daran schuld, und es helfen nicht die Entsühnungsriten, son-
dern was heilt und schadet, das sind die Nahrungsmittel, und die Einwirkungen 
der Gottheit wird ausgeschaltet. Dann wäre also nicht mehr das Göttliche schuld, 
sondern etwas Menschliches.« (Ebd., VI 358) 

Aus der Sicht einer solchen gastrosophischen Erfahrungswissenschaft, wel-
che die philosophische Grundlage der hippokratischen Medizin bildet, ergibt 
sich, dass die Menschen, insofern sie durch die Art und Weise, wie sie sich er-
nähren und ihr Natur erfüllen, auch ihr physisches Leben zum Besseren oder 
Schlechteren hin selbst beeinflussen und aufgrund dieser selbstbestimmten Le-
bensgestaltung (Ethik) sich selbst ihr eigener Gott sind: Die wahrhafte Göttlich-
keit, das höchste Gut des Menschen tut sich – vom Standpunkt des Ernährungs-
philosophen und Heilpraktikers – im Ausgang aus einer selbst verschuldeten 
gastrosophischen Unmündigkeit auf. Daher ist die menschliche Unvernunft in 
Ernährungsdingen keine Heimsuchung einer Gottheit oder von übermächtigen 
Instanzen, die den Menschen die ethische Freiheit und Verantwortung gegenüber 
einer guten Lebens- und Ernährungsweise abnehmen. Hippokrates macht sich 
über den Obskurantismus der althergebrachten Behandlungsweisen von Geistes-
krankheiten (seelischen Verrücktheiten, epileptischen Anfällen, Verwirrungen 
des Gemüts) und anderen Formen einer ›heillosen Unvernunft‹ geradezu lustig 
– einer angeblichen Unvernunft, die als schicksalhaft und gottgewollt gedeutet 
wurde, nur weil man sie sich nicht anders zu erklären wusste. In den einleitenden 
Ausführungen seiner frühen Abhandlung über Die heilige Krankheit schreibt er: 

8 | Hippokrates, Die heilige Krankheit, VI 355-357.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Ursprünge der Naturheilkost 379

»Mit der sogenannten heiligen Krankheit verhält es sich folgendermaßen. Sie ist 
nach meiner Ansicht keineswegs göttlicher oder heiliger als die anderen, son-
dern, wie die anderen Krankheiten, so hat auch sie eine natürliche Ursache, aus 
der sie entsteht. Die Menschen aber haben angenommen, sie sei eine göttliche 
Schickung, weil sie ihnen fremdartig vorkam und sie sich darüber wunderten, 
dass sie in keiner Weise anderen Krankheiten gleicht.« (Ebd.) Wenn allerdings 
alle Leiden, die man sich nicht aus natürlichen Ursachen zu erklären weiß, wegen 
ihrer wunderlichen Art als göttlich gelten sollten, schlussfolgert Hippokrates, »so 
wird es, wenn es darauf ankommt, viele heilige Krankheiten geben. Denn ich will 
zeigen, dass es andere Krankheiten gibt, die um nichts weniger erstaunlich und 
wunderbar sind, die aber niemand für heilig hält.« (Ebd., VI 352-354) 

Die traditionelle mythisch-religiöse Heilkunst wird über eine physiologische 
Naturwissenschaft (deren Erkenntnisse wir noch genauer kennenlernen werden) 
erneuert, und ihre Heiligkeit wird über das physische Heil begründet. Heilprakti-
ker sollen nicht länger, wie Pythagoras oder Empedokles, als Priester und Scha-
manen auftreten, die zwischen den Gottheiten und den Sterblichen vermitteln 
und magische Speisevorschriften als ›gutes Essen‹ ausgeben. Ohne Umschweif 
attackiert der junge Rebell die traditionellen Heilpraktiken dieser Medizinmän-
ner als Scharlatanerie: »Ich meine nun: Diejenigen, die zuerst diese Krankheit für 
heilig erklärt haben, waren Menschen, wie sie auch jetzt noch als Zauberer, Ent-
sühner, Bettelpriester und Schwindler herumlaufen und beanspruchen, äußerst 
gottesfürchtig zu sein und mehr als andere zu wissen. Diese Menschen nahmen 
die göttliche Macht als Deckmantel ihrer Ratlosigkeit, weil sie nicht wussten, wie 
sie den Kranken helfen sollten; und damit ihre Unwissenheit nicht offenbar wür-
de, brachten sie auf, dass diese Krankheit heilig sei. Indem sie passende Gründe 
dafür angaben, suchten sie sich mit ihren Heilmethoden zu sichern.« (Ebd., VI 
354) 

Angesichts solcher übernatürlichen Wahrheiten unternimmt Hippokrates 
den Versuch, die medizinische Diätetik ernährungswissenschaftlich zu begrün-
den. Im Mittelpunkt der theoretischen Grundlegung einer nicht-religiösen, wis-
senschaftlich fundierten Erkenntnis des physischen Wohllebens des Menschen 
steht die kritische Auseinandersetzung mit den vorsokratischen Naturforschern. 
Der Arzt macht sich mit dem Gedankengut der neuen, materialistischen Philo-
sophie der Zeit (und vielleicht der neuen philosophischen Diätetik eines Sokrates) 
vertraut. Diesen naturtheoretischen Tendenzen folgt Hippokrates – ähnlich wie 
Sokrates – insoweit, als sie erstmals einen mythische Wahrheiten und religiöse 
Diätmoralen überwindenden und in diesem Sinne philosophisch-wissenschaft-
lichen Blick auf den Menschen, seine Natur und die Fragen seines gesundheitlich 
richtigen Verhaltens werfen. Hippokrates teilt die Überzeugung der vorsokrati-
schen Naturforscher, dass die fundamentalen Angelegenheiten des menschli-
chen (Wohl-)Lebens nicht mythologisch und theologisch, sondern wissenschaft-
lich und (natur)philosophisch zu erklären sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens380

Trotz dieser Übereinstimmung mit den Vorsokratikern bringen ihn jedoch 
erhebliche erkenntnistheoretische und heilmethodische Vorbehalte gegenüber 
deren metaphysischen Prämissen auf Distanz. Vor allem sind es die unzureichen-
den, letztlich spekulativen Grundlagen des vorsokratischen Naturbegriffs, denen 
Hippokrates eine tropho-ontologische Wissenschaft von der Natur des Menschen 
– von dessen natürlichen, physischen Sein als Ernährtseiendem – entgegenhält. 
Dazu leitet der Ernährungsphilosoph ein empirisches Verständnis des Gesund-
seins aus der menschlichen Esskulturgeschichte her. Er glaubt, dass »die Ernäh-
rung der Gesunden, wie sie heute üblich ist, nicht gefunden worden wäre, wenn 
es für den Menschen genügen würde, dasselbe zu essen und zu trinken wie eine 
Kuh, ein Pferd oder sonst ein außermenschliches Wesen, nämlich das, was aus 
der Erde wächst: Früchte, Laub und Gras. Denn davon ernähren sich die Tiere 
und wachsen und leben ohne Beschwerden, ohne irgendeine andere Nahrung 
außerdem zu brauchen. Ich meine, am Anfang hat auch der Mensch solche Nah-
rung zu sich genommen.«9 Jedoch, so Hippokrates weiter, »die Menschen litten 
viel Schlimmes von zu schwerer, für Tiere passender Nahrung, indem sie rohe, 
ungemischte Kost von starker Qualität zu sich nahmen, wie sie ja auch jetzt noch 
darunter leiden und starken Schmerzen, Krankheiten und schnellem Tod ver-
fallen würden.« (Ebd.) 

Im krassen Gegensatz zu seinem Zeitgenossen Platon und anderen griechi-
schen Dichtern entwirft Hippokrates kein mythisches Bild von der vorzeitlichen 
Menschheit. Am Anfang herrschte kein Goldenes Zeitalter, kein traumhafter Ur-
zustand der glücklichen Schwelgerei, stattdessen gab es schwer verdauliche und 
grobe Rohkost. Am Anfang der mutmaßlichen Menschheitsgeschichte (Anthro-
pogenese) war nicht die mythogastrosophische Ära einer paradiesischen Über-
fülle, sondern ein derber Geschmack der Notwendigkeit, weil der Mensch beim 
Essen eben kein Tier ist – ganz entgegen der Rede Platons und Aristoteles (und all 
ihrer diätmoralischen Nachfolger) und entgegen der Prämissen ihrer metaphysi-
schen Anthropologie. Sowohl bloßen Spekulationen zur Natur des Menschen als 
auch mythischen Phantasien über das vorgeschichtlichen Glück einer göttlichen 
Fülle des Essens hält Hippokrates nüchterne Erwägungen entgegen. So sei davon 
auszugehen, dass die Menschen von damals wahrscheinlich weniger unter der 
schwer verdaulichen, groben und dürftigen Rohkost gelitten haben, weil sie daran 
gewöhnt waren, obgleich es ihnen trotzdem schlimm ergangen sein dürfte. »Die 
meisten, d.h. die Menschen von schwächerer Konstitution, starben wahrschein-
lich, die Kräftigeren aber hielten es länger aus, wie ja auch heute die einen mit den 
schweren Speisen leicht fertig werden, die anderen aber nur unter vielen Schmer-
zen und Leiden. Eben aus diesem Grunde, meine ich, haben auch die Menschen 
der Vorzeit eine Ernährung gesucht, die zu ihrer Konstitution paßte, und die ge-
funden, die wir jetzt haben.« (Ebd., I, 578) 

9 | Hippokrates, Die alte Heilkunst I, 577.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Ursprünge der Naturheilkost 381

Demnach sind die evolutionären Ursprünge der Menschheit nicht so sehr in 
dem biologischen Mechanismus einer besseren Anpassung an die Umwelt zu 
suchen, sondern in einem existenziellen Kulturalismus. Der essistenzielle Kul-
turalismus, den Hippokrates im Sinn zu haben scheint, besteht darin, dass die 
Menschen im Laufe der Zeit – über die Naturgeschichte der kulinarischen Selbst-
experimente und im wahrsten Sinne auf Kosten einer esskulturellen Selektion 
nicht bloß unterernährter, sondern wirklich schlecht ernährter und verdauungs-
schwacher Existenzen – ihre Ernährungsweise der eigenen Leibnatur anpassten. 
Diese Anpassung der Ernährungsweise an die eigene Leibnatur bedeutet, dass 
ihre Physis (das menschliche Naturwesen als Essistenz) die allmähliche Verkör-
perung ihres allgemeinen ›Wohlernährtseins‹ ist. Hippokrates macht damit ein 
gewissermaßen essistenzialistisches Ursprungsszenario der Menschwerdung 
denkbar: Im Sinne einer historischen Anthropologie in trophologischer Hinsicht 
und im Vorgriff auf Feuerbachs Leibphilosophie lässt sich der essistenzielle Kul-
tur-Naturalismus, dem sich Hippokrates annähert, als gastrosophische Reformu-
lierung eines historisch-anthropologischen Materialismus auffassen. Er stellt mit 
dieser esskulturgeschichtlichen Rekonstruktion des Ursprungs der Menschheit 
der Mythologie eines vorzeitlichen Schlaraffenlandes eine wissenschaftliche Ver-
mutung über die tatsächlichen Lebensumstände der Vorzeit entgegen.

E x tr abeil age: Darwinistische Gastroanthropologie

Die neuere Paläontologie scheint allerdings ein Stück weit den Schlaraf-
fenlandbildern, dem mythologischen Ursprungsdenken, recht zu geben. 
Denn die aktuelle Forschung zur humanbiologischen Anthropologie 
geht neuerdings davon aus, dass gute Ernährung in Form von energie-
reicher Fleischkost und stärkehaltigen Pflanzenteilen (vor allem Knol-
len) einer der entscheidenden Faktoren für die evolutionäre Genese des 
Homo sapiens gewesen sei.10 Mit seinem Ahnen, dem Homo erectus, 
soll erstmals eine Jäger- und Sammler-Gesellschaft entstanden sein, die 
sich, neben Früchten, zu einem nicht unerheblichen Maße von erlegtem 
Wild ernährte. Indem die Frühmenschen ihren Speisezettel durch diese 
Kraftnahrung ergänzten, werteten sie – dieser Vorstellung zufolge – ihre 
Versorgung nachhaltig auf. Die Vertreter der so genannten darwinisti-
schen Medizin glauben, dass deshalb vor der neolithischen Revolution, 
also bevor die Menschheit vom Getreideanbau zu leben beginnt, die Ho-
miniden einen optimalen Speiseplan genossen.11 

10 | Vgl. Stinson, Human Biology: An Evolutionary and Biocultural Approach; Leonard/

Robertson, Evolutionary Perspectives on Human Nutrition.

11 | Vgl. Kiple, Was wir von der Steinzeit lernen können.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens382

Entsprechend wird davon ausgegangen, dass die abwechslungsreiche 
und gesunde Sättigung unserer steinzeitlichen Vorfahren überhaupt erst 
die physiologische Voraussetzung für die Herausbildung des menschli-
chen Großhirns bildete. Der amerikanische Anthropologe Leonard führt 
zu dem evolutionären Zusammenspiel von Geist und Kost aus: »Sicher-
lich erklärt sich die Zunahme der Gehirngröße nicht allein durch die 
energiereichere und leichtverdauliche Nahrung. Doch es erscheint plau-
sibel, dass die Ernährung in dieser Evolution eine entscheidende Rolle 
spielte. Nachdem die Größenzunahme erst einmal eingesetzt hatte, trat 
wahrscheinlich ein synergetischer Effekt ein: Wachsende Nahrungs-
qualität und Gehirnzunahme bedingten gegenseitig eine weitere Steige-
rung: Größere Gehirne befähigten zu komplexeren sozialen Verhalten, 
was wiederum die Taktiken der Nahrungsbeschaffung verbesserte; und 
indem die Ernährungslage immer günstiger wurde, konnte auch das 
Gehirn noch größer werden.«12 Als weiterer soziokultureller Evolutions-
faktor der Intelligenzentwicklung komme das häufigere Teilen des vor-
handenen Essens (der erjagten Tiere) untereinander hinzu. Beides, die 
energiereichere Kost und die urpolitische Fleischverteilung hätten dazu 
verholfen, dass die optimale Ernährung der Hominiden zuverlässiger 
wurde. Vergleiche von Knochenüberresten sollen sogar belegen, dass 
ihre sesshaften Nachkommen, die Landwirtschaft betrieben, an Körper-
größe verloren. Die Theoretiker der darwinistischen Medizin vertreten 
daher die Auffassung, dass die Jäger und Sammler physisch-praktisch 
alle Menschenarten, die nach ihnen lebten, überragt hätten. Demnach 
führte paradoxerweise eine sicherere Nahrungsmittelproduktion zu 
Fehlernährung und die landwirtschaftliche Revolution im Neolithikum, 
die im Allgemeinen als der wichtigste Entwicklungsschritt der Mensch-
heitsgeschichte – auch ihrer geistigen Akkulturation – gilt, zu einem 
Rückschritt in der Gesundheit. Das Unbehagen in der Kultur entspringt 
einer agrarischen (vorrangig herbivoren) Esskultur – so lautet das Fazit 
der zeitgenössischen naturwissenschaftlichen Forschung zur evolutio-
nären Gastroanthropologie. Die hippokratische Medizin hingegen ent-
wirft eine andere Trophoanthropogenese, die den Fortschritt zum Besse-
ren nicht als sukzessiven Triumph roher Ursprünglichkeit in Form einer 
energiereichen Fleischkost denkt.

12 | Leonhard, Menschwerdung durch Kraftnahrung, 35.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Ursprünge der Naturheilkost 383

Vom Rohen zum Gekochten

Die hippokratische Medizin rekonstruiert die Trophogenese der menschlichen 
Physis über die alltägliche Lebenskultur einer kulinarischen Selbst-Erfüllung: 
Diese kulinarische Erfüllung des menschlichen Selbst geschieht in der allmähli-
chen Vervollkommnung der Kochkunst als der realen kulturgeschichtlichen Ursa-
che der Menschheit (als Naturwesen der Gattung Homo sapiens). Die menschli-
che Selbsterfüllung geschieht demnach durch die Erfindung der Küche als einer 
maßgeblichen Weisheit für das physische (anthropogene, artgerechte) Wohlleben. 
Der Übergang vom Abträglichen zum Köstlichen (dem Wohl Zuträglichen), vom 
Rohen zum Gekochten markiert die esskulturhistorische Errungenschaft einer 
wohlernährten Menschheit aufgrund einer wohlbekömmlichen Küche. Anders 
als Platons Diätmoral, die eine wohlstandsbedingte Fehlernährung und Völlerei 
zum Ausgangspunkt einer moraltheoretischen Gesellschaftskritik des vorherr-
schenden Ernährungsverhaltens macht, wendet sich die hippokratische Diätetik 
an die »Ernährung der Gesunden, wie sie heute üblich ist«, um die normative 
Frage nach der allgemeinfähigen Bestimmbarkeit einer für alle Menschen guten 
Kostform und einer in einem gastrosophisch-diätetischen Sinne guten Lebens-
praxis empirisch zu begründen. Das allgemeine Gute, das Hippokrates zu rekons-
truieren versucht, ist kein unveränderliches ›Gutes an sich‹; ist keine platonische 
Idee, deren absolute, letztgültige Wahrheit sich einer bloß spekulativen Anthropo-
logie und unwissenschaftlichen Metaphysik verdankt. 

Da der hippokratische Gesundheitsbegriff ›nur‹ eine empirisch-genetische, 
nämlich eine kulturgeschichtliche Geltung hat, bleibt das, was als ein gesund-
heitlich gutes Essen und Leben für alle Menschen gelten soll, hinsichtlich seiner 
Wahrheit kontingent und in seiner historischen Veränderlichkeit relativ zur real 
praktizierten Esskultur der Menschen. Aber trotz dieser kulturellen Kontingenz 
und Relativität handelt es sich um eine objektive Wahrheit, aufgrund der Tatsa-
che, dass sich eine Diät im Vergleich zu anderen Ernährungsweisen im Allge-
meinen, d.h. für alle davon betroffenen Menschen als sich ernährende Wesen, 
als physisch besser (zuträglicher, wohlbekömmlicher, gesünder, artgerechter) be-
währt hat und ein Wohlernährtsein der Menschen aufgrund der von ihnen prak-
tizierten Ernährungsweise wahr macht. 

Diese empirische und zugleich allgemeingültige Wahrheit nährt das mensch-
liche Behagen in einer guten Essistenz, die sich statt an Grassfraß und Brei lieber 
am Brotgenuss und Feinkost gütlich tut, weil diese ein Stück besseren Lebens 
und gastrosophischer Weisheit bewahrheitet. So entstand die Ernährung der Ge-
sunden dadurch, dass sie »Brot aus Weizen machten, indem sie ihn worfelten, 
schälten, mahlten, siebten, kneteten und buken, und aus der Gerste machten sie 
Fladen. Und indem sie noch in mancher anderen Weise die Nahrung bearbeite-
ten, kochten und buken sie und mischten das Starke und Ungemischte mit dem 
Schwächeren, indem sie alles der menschlichen Natur und Kraft anpaßten, in 
der Überzeugung, dass die menschliche Natur zu starke Nahrung nicht bewäl-

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens384

tigen kann und dass von daher Schmerz, Krankheit und Tod kommen, von dem 
aber, was sie bewältigen kann, Ernährung, Wachstum und Gesundheit.« Dem 
fügt Hippokrates hinzu: »Welchen richtigeren oder passenderen Namen aber soll-
te man dieser Forschung und dieser Erfindung wohl beilegen als den der Heil-
kunst? Wurde sie doch erfunden zum Besten der menschlichen Gesundheit, Er-
haltung und Ernährung, als Befreiung von jener Lebensweise, von der Schmerz, 
Krankheit und Tod kamen.«13 

Man wird diese philosophischen Erkenntnisse dahingehend korrigieren wol-
len, dass eine wissenschaftlich fundierte Gesundheitsküche nicht als medizini-
sche Heilkunst, sondern richtiger oder passender als eine medizinische Koch-
kunst oder auch als eine kulinarische Heilkunst zu bezeichnen wäre. In der Sache 
bleibt allemal festzuhalten, dass der Sokratiker Hippokrates die medizinische 
Heilkunde unmittelbar aus der Kunst und Wissenschaft der kulinarischen Praxis 
hervorgehen lässt, während Platon zeitgleich eine strikte Entwertung der Koch-
kunst gegenüber der Heilkunst betreibt. So ist es für den platonischen Geist der 
Rezeptionsgeschichte bezeichnend, dass noch in der zweiten Hälfte des 20. Jahr-
hunderts der Medizinhistoriker Kudlien mit Blick auf Hippokrates’ gastrosophi-
sche Fundierung der ärztlichen Kunst meint, von einem primitiven Ursprung 
des medizinischen Wissens sprechen zu müssen, weil diese lediglich um ein »zu-
nächst primitiv empirisches Sichkümmern um die Lebensweise und vor allem 
um die Ernährung« bemüht gewesen sei.14

Wahrheit des Ernährtseins: der menschliche Leib  
als Bioindik ator

Indem Hippokrates ein Verständnis des physischen Lebens des Menschen über 
die Ernährung herleitet, vergewissert er sich des menschlichen Wohls (unserer 
Wohlnatur) unter dem Aspekt des leiblich Guten – als dem ›gesundheitlichen 
Heil‹, worauf sich die Medizin als Heilwissenschaft bezieht und worauf sich der 
Arzt in seiner Heilkunst versteht. Anstatt mittels einer spekulativen Kosmologie 
und logozentrischen Metaphysik eine hypothetische Natur des Menschen zu pos-
tulieren, wie es die antiken Naturphilosophen und die von dieser Naturphiloso-
phie beeinflussten Mediziner seiner Zeit tun (ich werde auf Hippokrates’ scharfe 
Kritik an den Anfänger der kosmologischen oder hypothetisch-naturphilosophi-
schen Ernährungsmedizin zurückkommen), basiert die naturwissenschaftliche 
Erkenntnis des für den menschlichen Leib Guten – des gesundheitlich Heilvollen 
– bei Hippokrates auf dem empirischen Maßstab einer verkörperten Wahrheit. 
»Man muss sich nämlich nach einem Maß umsehen. Als Maß aber wird man 

13 | Hippokrates, Die alte Heilkunst I, 578.

14 | Kudlien, Der Beginn des medizinischen Denkens, 54.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Ursprünge der Naturheilkost 385

keine Zahl und kein Gewicht finden, auf die man sich beziehen könnte, um zu 
exakten Ergebnissen zu gelangen, sondern nur die körperliche Wahrnehmung.«15 

Mit diesem methodischen Bezug auf die körperliche Wahrnehmung als dem 
diäetisch Maßgeblichen entwickelt Hippokrates ein erfahrungswissenschaft-
liches Verständnis der menschlichen Leibnatur als des entscheidenden Aus-
tragungsortes eines Stoffwechselgeschehens, bei welchem die Physis des Men-
schen realiter das verkörpert, was er sich einverleibt, und maßvoll ist, was ihm 
gesundheitlich nachweislich gut tut. Die verkörperte Wahrheit des leibhaftigen 
Metabolismus ist der normative Maßstab der hippokratischen Gesundheitsphi-
losophie: Der physische Zustand, als temporäre Inkarnation und phänomenale 
Verifikation des Nahrungsgeschehens, misst ein zwar historisch kontingentes, 
dabei aber allgemeinmenschliches, leibnatürliches Wohlsein oder Unwohlsein. 
Mit dem philosophischen Begriff vom menschlichen Leib als Bioindikator des 
physisch Guten vergewissert sich Hippokrates eines qualitativen Naturbegriffs. 
Die menschliche Natur wird nicht auf das nackte Leben eines Naturwesens redu-
ziert, das sich bloß irgendwie ernährt, um sein biologisches, animalisches, bloß 
sinnliches Leben zu erhalten; entsprechend ist das physische oder leibliche Wohl 
nicht gleichbedeutend mit dem physischen Überleben und Sattsein (als einem 
durchaus allgemeinfähigen Guten). Eine Naturwissenschaft des Menschen, die 
nicht spekulativ-metaphysisch behauptet wird, ist in Bezug auf unser ›natürliches 
Wohl‹ folglich nur gastrosophisch begründbar und in diesem Sinne philosophisch 
denkbar. Gerade ein philosophische Naturwissenschaft und ein physisch-wissen-
schaftliches Naturverständnis – im Gegensatz zu religiösem Glauben und der 
metaphysischen Spekulationen einer kosmologischen Naturdenkens – braucht 
eine wohlnatur-theoretische Grundlegung durch die normativ gehaltvolle Ein-
sicht in die physiologisch wohlbekömmliche oder schädliche Valenz eines Meta-
bolismus, der insbesondere an der besseren und schlechteren Zuträglichkeit von 
Nahrungsmitteln und Ernährungsweisen ablesbar ist. Mit der gastrosophischen 
Fundierung einer empirisch-naturwissenschaftlichen Erkenntnis des Guten (im 
Sinne des physischen Wohls) liefert Hippokrates’ Heilkunde das Musterbeispiel 
für eine sokratische Naturwissenschaft. 

Ohne ausdrücklichen Bezug auf Hippokrates greift man heute in der Natur-
philosophie und einer philosophisch begründeten Umweltethik auf die physio-
logische und tropho-ontologische Einsicht einer Wahrheit des Wohlnatürlichen 
zurück, um sich mit Recht darüber zu »wundern, wie ertraglos diese Wahrheit 
im Rahmen ökologischer Überlegungen bisher geblieben ist.«16 Die ökologische 

15 | Hippokrates, Die alte Heilkunst I, 590.

16 | Schäfer, Das Bacon-Projekt, 223. Zum Verständnis der ›körperlichen Wahrnehmung‹, 

der essistenziellen Bewahrheitung als naturwissenschaftlich tragfähigen Maßstab heißt es 

bei Schäfer: »Das körperliche Wohlbefinden bzw. die Gesundheit sind Indikatoren für die 

Verträglichkeit der Umweltbedingungen.« Denn aufgrund des metabolischen Eingelassen-

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens386

Anthropologie des Hippokrates, welche die Leibnatur des Menschen als verkör-
perte Umwelt denkt und in diesem Umweltbezug die gastrosophisch relevante 
Erkenntnis einer Physistheorie konkretisiert, ermöglicht es, einen Naturbegriff 
jenseits von normativ willkürlichen Setzungen zu denken. Die ihr zugrunde 
liegende Umwelt-Leib-Philosophie und die mit ihr verbundene Anzeige organi-
schen Wohlbefindens oder Unwohlbefindens kann in einem objektiv rekonstru-
ierbaren, empirisch messbaren Sinn benutzt werden kann. Indem Hippokrates 
die erkenntnistheoretische Reichweite und die praktische Anwendung seiner 
Überlegungen auf den trophologischen Metabolismus des Menschen bezieht und 
begrenzt, beansprucht seine Naturwissenschaft keinen kosmologischen Natur-
begriff, der das Sein im Ganzen (als Gaia) umfasst.17 Der trophogastrosophische 
Begriff der Wohlnatur, der sich bei ihm finden lässt, ist stattdessen physiologisch-
anthropomorph und korrespondiert mit dem agrargastrosophischen Begriff einer 
gerechten landwirtschaftlichen Naturnutzung, die zeitgleich von Sokrates reflek-
tiert wird. 

Dieser Anthropomorphismus ist indes nicht anthropozentrisch, vielmehr hat 
er eine rein methodische oder phänomenologische Bedeutung. Denn er begreift 
die menschliche Physis gerade als Bestandteil und Durchgang einer (potentiell) 
wohlbekömmlichen Natur, von der die Menschen leben, die sie nährt und die 
sich in ihrem Leibsein verkörpert und darin (potentiell) wohlvoll fortwirkt. In 
dieser heilwissenschaftlichen Bezogenheit auf eine menschliche Natur und in 
erkenntnistheoretischer Skepsis gegenüber eines holistisch-biozentrischen oder 
rein physikalisch-kosmologischen Naturbegriffs zeigt sich eine konzeptuelle 
Nähe der hippokratischen Medizin zur praktischen Philosophie des Sokrates. So-
krates bringt den Namen seines jüngeren und bereits zu Lebzeiten berühmt ge-
wordenen Zeitgenossen ausdrücklich mit einer (von ihm geteilten) Kritik an dem 
»spitzfindigen und hochfliegenden Geschwätz über die Natur«18 in Verbindung. 

seins unseres Körpers in die Zirkulationsprozesse der Natur können wir unseren Körper, so 

Schäfer, als Sensorium für die Verträglichkeit der äußeren Bedingungen, unter denen wir 

leben, betrachten. »In einer metaphorischen Wendung könnte man sagen, der Zustand des 

Organismus, d.h. das körperlich sich manifestierende Wohlbefinden, fungier t gleichsam 

wie ein Messinstrument in der Natur.« (Ebd., 229) Es er folgt damit vor allem eine »neue 

qualitative Bewertung und Gewichtung: im physiologischen Verhältnis gibt es keine bloßen 

Bestände, es gibt nicht die Neutralität des bloß Vorhandenen; vielmehr ist alles gewichtet 

und bewertet gemäß dem Zuträglichen und dem Abträglichen, dem Bekömmlichen und dem 

Unbekömmlichen.« Schäfer kommt zu dem Schluss, dass das körperliche Wohlergehen als 

Sensor eines intakten externen Metabolismus der diagnostischen und prognostischen Un-

terstützung durch die Medizin bedarf. Daraus leitet er, angesichts der bloß »reparierenden 

Medizin« der Gegenwart, die Forderung nach einer »Medizin der Zukunft« (ebd., 238) ab – 

die, wie sich zeigt, in der hippokratischen Gastrosophie vorgezeichnet ist. 

17 | Vgl. Heinemann, Studien zum griechischen Naturbegrif f.

18 | Platon, Phaidros 270a.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Ursprünge der Naturheilkost 387

Auch bei dem römischen Wissenschaftsautor Celsus wird das von Sokrates 
angesprochene kritische Verhältnis von Hippokrates zu der spekulativ-metaphy-
sischen Philosophie der vorsokratischen Mediziner und Denker erwähnt. Auf 
Celsus geht daher die sachlich zutreffende, aber ungenau formulierte Behaup-
tung zurück, »Hippokrates habe die Medizin von der Philosophie getrennt.«19 
Ungenau ist Celsus’ Behauptung deshalb, weil nur zutrifft, dass Hippokrates 
die Medizin von einer hypothetischen Philosophie der Natur trennt. Diese Un-
genauigkeit führt bis heute dazu, dass Naturwissenschaft und Philosophie als 
Gegensatzpaar gedacht werden.20 Indessen stattet Hippokrates die Medizin, wie 
deutlich wurde, gerade mit einer anderen philosophischen – nämlich einer gas-
trosophischen – Grundlegung der Wissenschaft von der Natur des Menschen 
aus. Als Ernährungstheoretiker ist er der philosophische Arzt und Heilkundler 
schlechthin. Insofern trennt sich die hippokratische Medizin gerade nicht von 
der Philosophie, so wenig wie Sokrates die menschliche Kultur von der äußeren 
Natur trennt. Er grenzt die eigene Heilkunde lediglich von der ionischen Natur-
philosophie der Vorsokratiker, insbesondere des Empedokles und Alkmaion, ab. 
Von der spekulativen Metaphysik und axiomatischen Kosmologie ihrer Medizin-
philosophie, die zu einer unwissenschaftlichen Ernährungslehre führt, kehrt 
sich Hippokrates ausdrücklich ab. Dagegen stellt er mit seinem Naturbegriff und 
dessen normativen Bezug auf das menschliche Wohl klar, dass eine nicht-spe-
kulative, nicht-hypothetische Erkenntnis der menschlichen Physis auch anderer 
philosophischer Anfangsgründe bedarf – eben einer gastrosophischen Medizin 
als der praktischen Wissenschaft vom physischen Wohl.

Herkunf t der Viersäf telehre

Die Entstehung der Säftetheorie, der so genannten Humoralpathologie, wird spä-
ter paradoxerweise gerade mit den Namen Hippokrates in Verbindung gebracht, 
obgleich sie im Wesentlichen auf die Medizinphilosophen Empedokles und Alk-
maion zurückgeht. Der Arzt Empedokles von Akragas ist ursprünglich in der 
pythagoreischen Lehre ausgebildet und übernimmt einige ihrer Themen und 
Behandlungsmethoden. Beispielsweise bewahrt er sich den Gedanken der See-
lenwanderung (und behauptet, sich an seine früheren Existenzen erinnern zu 
können). Auch von den mystischen Speise- und Verhaltensregeln der Pythagoreer 
distanziert er sich nicht. Trotz der deutlichen Einflüsse seitens der magisch-reli-
giösen Tradition der pythagoreischen Diätetik entwickelt Empedokles durch na-
turphilosophische Spekulationen eine eigene Kosmologie. Im Mittelpunkt steht 
dabei die Theorie der Elemente, die über Jahrhunderte bis an die Schwelle der 
modernen Chemie mit ihrem Periodensystem das naturwissenschaftliche Den-

19 | Celsus, in Kudlien, Beginn des medizinischen Denkens, 7.

20 | Vgl. Mittelstraß, Zwischen Naturwissenschaft und Philosophie.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens388

ken des Abendlandes geprägt hat und auch heute wieder bei den Versuchen zu 
einer neuen Naturphilosophie zunehmende Beachtung findet.21 Die empedoklei-
sche Kosmologie nimmt vier Grundelemente an: Feuer, Wasser, Luft und Erde. 
Empedokles nennt diese Elemente rhizomata, Wurzelkräfte, aus denen alles ent-
steht und wächst – aus denen alles natürlich-physikalisch Seiende besteht. Dem-
entsprechend setzt sich aus den vier Elementen auch die Natur des Menschen zu-
sammen. Die Mannigfaltigkeit und Verschiedenartigkeit allen Seins ergibt sich 
aus einem je individuellen Mischungsverhältnis der vier Grundelemente und 
ihrer Elementarteilchen.22 Zusätzlich zu den Elementen postuliert Empedokles 
zwei Prinzipien, welche die metaphysische Ursache des Seins und der mannig-
fachen Seinsgestaltungen abgeben sollen – das Prinzip der Freundschaft und 
des Hasses/Streits. Mit der Metaphysik des Wechselspiels von Freundschaft und 
Streit bleibt Empedokles dem pythagoreischen Harmonie-Denken treu und ist 
kein Vertreter jenes Geist-Prinzips, welches andere Philosophen wie Anaxago-
ras oder Platon und Aristoteles als alleinigem Seinsgrund entwickeln. Im emp-
edokleischen Postulat, dass das Gegensatzpaar von Freundschaft und Streit alles 
Seiende durchwaltet und die Ursache von dessen unaufhörlicher Zusammenset-
zung und Trennung ist, des Entstehens und Wachstums der Dinge ebenso wie 
der Auflösung der stofflichen Vereinigungen oder ihres Austausches, weist starke 
Ähnlichkeiten auf zu der kosmologischen Metaphysik der taoistischen Seinslehre 
und ihr Yin-Yang-Prinzip oder zum zoroastischen Manichäismus zwischen der 
guten Gottheit Ahura Mazda und der bösen Gegenmacht Angra Mainyu der alt-
persischen Religion und Medizinmythologie. Diese Geistesverwandtschaft wird 
durch einen Kommentar von Aristoteles bestärkt, wenn er in seiner Metaphysik 
feststellt: »Folgt man dem Empedokles und fasst seine Ansicht nach ihrem eigent-
lichen Sinne, nicht nach ihrem vagen Ausdruck, so wird man finden, dass ihm die 
Freundschaft Ursache des Guten ist, der Streit Ursache des Bösen; so dass man 
vielleicht mit Recht sagen könnte, Empedokles setze gewissermaßen und zwar 
zuerst das Gute und das Böse als Prinzipien, sofern ja die Ursache alles Guten das 
Gute selbst und des Bösen das Böse ist.«23 Der Philosophiehistoriker Creszano be-
zieht die empedokleische Metaphysik des kosmischen Zusammenspiels der zwei 
Seinsprinzipien mit den vier Elementen originell auf die erkenntnistheoretische 
und ontologische Problematik einer ernährungsphilosophischen Metaphysik. 
Creszano umschreibt diese Problematik so, dass es sich bei dem Freund-Prin-
zip und dem Streit-Prinzip um »zwei Köche« handle, »die nur vier verschiedene 

21 | So ver tritt Hartmut Böhme die Auffassung, dass es nach der Krise der modernen Wis-

senschaften, welche das Verdikt über die antike Naturphilosophie verhängt hatten, »gebo-

ten« sei, »die Dimension der Elemente erneut in die Explikation des Menschen aufzuneh-

men.« Vgl. Böhme, Elemente – Feuer Wasser Erde Luft, 18.

22 | Vgl. Empedokles, Über die Natur; Kudlien, Beginn des medizinischen Denkens.

23 | Aristoteles, Metaphysik 985a5.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Ursprünge der Naturheilkost 389

Zutaten haben, um ihre Leckerbissen zu bereiten.«24 Doch nicht diese empedok-
leische Seinsküche hat anhaltenden Einfluss auf die abendländische Geistes-
geschichte ausgeübt, sondern nur seine Vierelementenlehre von Feuer, Wasser, 
Erde und Luft als naturphilosophische Grundlage der säftetheoretischen Ernäh-
rungslehre (die schließlich mit der platonisch-aristotelischen Geistmetaphysik 
als Formprinzip verbunden wird). Neben Empedokles’ Elementenlehre wird die 
säftetheoretische Medizin vor allem durch den pythagoreischen Arzt Alkmaion 
aus Kroton vorbereitet. Auf Alkmaions Denken geht die einflussreiche Vorstel-
lung von natürlichen Grundqualitäten des Körpers aus, wie trocken, feucht, kalt, 
warm, süß, bitter und so weiter. Von dieser Qualitätentheorie ausgehend definiert 
Alkmaion Gesundheit als die Harmonie oder Ausgeglichenheit (isonomia) dieser 
paarweise entgegen gesetzten Qualitäten. Dementsprechend gibt er als die Ursa-
che von Krankheiten eine Alleinherrschaft (monarchia) der Kräfte einer Qualität. 
Eine Störung des Gleichgewichts der Qualitäten (dyskrasie) wird beispielsweise 
durch Nahrungsüberfülle oder Nährstoffmangel veranlasst. Das physische Wohl 
des Menschen sieht die alkmaionische Gesundheitstheorie in einem gutem Ver-
hältnis (eukrasie) der Qualitäten und Körpersäfte verwirklicht. Danach ist ein 
Mensch gesund, wenn sein Körper sich in Eukrasie befindet und die Qualitäten 
und Körpersäfte in der für jeden einzelnen Menschen richtigen Mischung sind. 
Kommen sie jedoch aus dem Gleichgewicht, dann wird der Mensch krank. 

Alkmaions Medizin entwirft auf diese hypothetische Weise eine im Ansatz 
bereits säftetheoretische Gesundheitstheorie, die das physische Übel- und Wohl-
befinden der Menschen ohne Zuhilfenahme magisch-religiöser Spekulationen er-
klärbar macht. Freilich lässt die politische Metaphorik von Alkmaion (Isonomie, 
Monarchie, Eukrasie) – also der gerechtigkeitstheoretische Gedanke, das Gute 
hänge von einer richtigen Verteilung bzw. Mischung ab – erkennen, dass seine 
Medizin auf unausgewiesenes sozialphilosophisches Gedankengut zurückgreift. 
Denn der Begriff des leiblich Guten im Sinne einer gerechten Verteilung der Säfte 
und Qualitäten bedient sich der historischen Ursprünge der (letztlich gastroso-
phischen) Sozialethik einer gerechten Nahrungsverteilung, der eunomie, bezie-
hungsweise der ungerechten Verteilungsordnung, der dysnomie. Dieser Denk-
weise liegt bereits die archaische Wertschätzung einer sozialen Ausgeglichenheit 
– der elementaren Güter für ein gutes Leben – zugrunde. So weist Baudy zurecht 
darauf hin: »Die politische Metaphorik des Alkmaion beweist, dass die medizi-
nische Diätetik sich einer genuin ethischen Begrifflichkeit bedient, [und] auf ein 
soziales Grundmuster rekurriert, das ethische Probleme aufgab, lange bevor es 

24 | Creszano, Geschichte der griechischen Philosophie, 147. »Wie aber, wenn der Fei-

gensaft die weiße Milch verdickt und bindet. Mehl mit Wasser verkleisternd. […] So grif f 

Süßes nach Süßem, Bitteres stürmte auf Bitteres los, Saures stieg auf Saures und Heißes 

ritt auf Heißem. [Wasser] ist dem Weine wahlverwandter, aber mit Öl will es [sich] nicht 

[mischen].« Vgl. Empedokles, Über die Natur.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens390

ein medizinisches Thema wurde, nämlich das gerechte Verteilen der Nahrung.«25 
Bleibt an dieser Stelle und auf den Kontext der Entstehung der säftetheoretischen 
Diätetik beschränkt festzuhalten, dass bei Alkmaion die hypothetische Qualitä-
tentheorie noch nicht mit einer zahlenmäßig auf vier Gegensatzpaare limitierten 
Schematik ausgestattet ist. Dieser ›Mangel‹ an grundbegrifflichen Schematismus 
wird schon wenig später von Aristoteles, um metaphysische Prinzipien bemüht, 
kritisch anmerkt.26 

Vor allem durch die aristotelische, aber auch schon durch die platonische Meta-
physik wird die konzeptuelle Weiterentwicklung und die systematische Straffung 
der säftetheoretischen Ansätze vorangetrieben. Platon spricht bei den Elementen 
nicht von Rhizomen, sondern von Reihengliedern, stocheia, aus denen sich ein 
Ganzes und seine Teile in gewisser Ordnung bilden.27 Überhaupt versucht Platons 
kosmologische Naturphilosophie, die bei Empedokles noch halb mythologischen 
Vorstellungen der Elemente als göttlicher Mächte zu verwissenschaftlichen und 
zu mathematisieren. Dazu ordnet er ihnen geometrische Formen, arithmetische 
Verhältnisse, Symmetrie- und Proportionsbeziehungen zu. Des Weiteren gibt er 
auch Formeln an, nach denen die Elemente ineinander übergehen können.28 

Letztlich ist es aber der Wissenschaftstheoretiker und Systematiker Aristo-
teles, der die verschiedenen Traditionslinien und Theorieansätze der Elemen-
ten- und Säftelehre zu einer geschlossenen Konzeption zusammenstellt. »Das 
Entscheidende ist«, fasst Gernot Böhme die wesentlichen Schritte zusammen, 
»dass Aristoteles sie in gewisser Weise theoretisiert, das heißt eine systematische 
Einheit und Geschlossenheit in diese Elementenlehre hineinbringt bzw. in ihr 
erkennt. Diese Einheit beruht auf dem Prinzip der Kombinatorik. Die vier Grund-
qualitäten ergeben in ihren vier möglichen Kombinationen die vier Elemente: Das 
Feuer ist warm und trocken, die Luft ist warm und feucht, das Wasser ist kalt und 
feucht, und die Erde ist kalt und trocken.«29 Bei Aristoteles wird das Viererschema 
durch die eigentliche Rede von den vier Säften – cholerisch, sanguinisch, phleg-
matisch und gallisch – komplettiert. Entsprechend der aristotelischen Kombina-
torik, die den politisch-gastrosophischen Hintergrund des Verteilungsgedankens 
vollständig verdrängt und durch ein heuristisches Konzept ersetzt, konstituiert 
die Dominanz je eines dieser Säfte vier Menschentypen: Die dominate gelbe Galle 
den Choleriker, Blut-dominanz den Sanguiniker, dominanter Schleim den Phleg-
matiker und die Dominanz von schwarzer Galle den Melancholiker. Damit hat 
sich das Viererschema der Elemente, Qualitäten und Säfte durch eine Viertem-
peramentenlehre noch einmal schematisch potenziert. Die Viersäftetheorie, die 
von Aristoteles – also bereits eine Generation nach (und trotz) Hippokrates – in 

25 | Baudy, Metaphorik der Er füllung, 16f.

26 | Aristoteles, Metaphysik 986b.

27 | Platon, Timaios 48b.

28 | Platon, Timaios 56d-e; vgl. Böhme, Elemente – Feuer Wasser Erde Luft, 24.

29 | Böhme, Phänomenologie der Natur, 18.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Ursprünge der Naturheilkost 391

diese systematische Form gebracht wird, beeinflusst als maßgebliche Naturphilo-
sophie der Zeit ganz entscheidend den Entstehungskontext der hippokratischen 
Medizinschule.30 Ihre endgültige und kanonische Fassung wird der antiken Hu-
moralpathologie jedoch erst durch das Werk des römischen Arztes und großen 
Eklektikers Galen verliehen.31

Doch Hippokrates selbst sieht bereits den Beginn einer Entwicklung, in 
welcher sein Name für eine (Ernährungs-)Medizin herhalten muss, die er per-
sönlich gerade bekämpft. Für die hippokratische Schulmedizin32 gilt jedenfalls: 
Basierend auf der Elementen- und Qualitätstheorie der vorsokratischen Natur-
philosophen, insbesondere von Empedokles und Alkmaion, und systematisiert 
durch platonisches und aristotelisches Gedankengut, entsteht mit der Säftelehre 
oder Humoralpathologie ein hypothetisch-naturphilosophisches Theoriekonst-
rukt, das in der Schule des Hippokrates auf die Ernährungslehre angewendet 
wird und darin weiter schematisiert wurde. Der Autor der pseudohippokratischen 
Teile der Abhandlung Über die Diät, von dem die Fachliteratur mittlerweile über-
zeugt ist, dass es sich um Hippokrates’ Nachfolger und Schwiegersohn Polybos 
handelt, schreibt bereits unter dem Einfluss der säftetheoretischen Kosmologie. 
Im Unterschied zu »den authentischen Schriften«, merkt der Gesundheitshis-
toriker Bergdolt an, »entwickelte erst Polybos in seinem Buch Über die Natur des 
Menschen die Viersäftelehre. Möglicherweise erweiterte man die Zahl der Säfte 
auch deshalb um die Schwarze Galle, um dem Viererschema der Elementenleh-
re des berühmten Empedokles gerecht zu werden.«33 Eine ähnliche Vermutung 
äußert Pichot. »Man hat eher den Eindruck«, heißt es in seinem wissenschafts-
historischen Überblickswerk, »als sei die Säftelehre eine Art Lückenbüßer für die 
aufgegebene magische Erklärung, ein ›Füllsel‹ ohne besonderen Eigenwert, um 
das durch den Verzicht auf die Magie entstandene Loch zu stopfen.« Und es wird 
bestätigt: »Aber dennoch konnte sich diese unerschöpfliche Säftelehre über die 
Jahrhunderte hin mehr oder minder unverändert behaupten.«34 

30 | Vermutlich fand eine wechselseitige Beeinflussung zwischen der aristotelischen 

Theorie und der hippokratischen Schule statt. Vgl. Jaeger, Medizin als methodisches Vor-

bild in der Ethik des Aristoteles, 90.

31 | Vgl. Moraux, Philosophie und Medizin bei Galen; Engelhardt, Ernährungskonzepte.

32 | Der Begrif f Schulmedizin wird hier in einer doppelten Bedeutung verwendet: In der 

engeren Bedeutung jener Schule, die Hippokrates selber gegründet hat und tatsächlich 

als die über Jahrhunderte gültige, schulmäßige Medizin gelehrt und tradier t wurde. In der 

weiteren Bedeutung kann mit Schulmedizin eine Medizin gemeint sein, die sich auf die 

Dogmatik gewisser, für wahr gehaltener Lehrmeinungen stützt statt sich auf die kritische 

Erkenntnis der Wahrheit zu stürzen. In diesem weiteren Sinne ist der Reduktionismus der 

klassischen Humoraltheorie vergleichbar mit dem Physiologismus der heutigen Schulme-

dizin. Vgl. Schmitz, Die Wahrnehmung, 8.

33 | Bergdolt, Leib und Seele, 41.

34 | Pichot, Geburt der Wissenschaft, 546.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens392

Umso besser lässt sich Hippokrates’ vehemente Kritik der sich damals aus-
breitenden metaphysischen (und schließlich viersäftetheoretischen) Medizin 
nachvollziehen. Basiere medizinisches Wissen auf spekulativ postulierten Seins-
ursachen, auf »ein oder zwei Prinzipien«, fehle diesem die wissenschaftlich er-
forderliche, empirisch-induktive Herleitung. Wer nämlich daran geht, so Hippo-
krates, über unsichtbare Dinge zu reden, über die man nichts weiß, »der muss 
sich einer Hypothese bedienen. Wenn jemand sagte und urteilte, wie es sich da-
mit verhält, so wäre es weder dem Redenden selbst noch seinen Zuhörern klar, 
ob es wahr ist oder nicht. Denn es gibt kein Kriterium, an dem man die Wahr-
heit der Aussage messen könnte.«35 Einen solchen unzureichenden Naturbegriff 
verurteilt er als schlechte »Philosophie«; denn sie deduziere ihre Erkenntnis der 
Natur, des Menschen und seines physischen Wohls, aus bloß metaphysisch pos-
tulierten (Wert-)Vorstellungen. Seine Kritik an einer solchen Naturphilosophie 
richtet sich ausdrücklich gegen Empedokles.36 Hippokrates sieht in solchen phi-
losophischen Spekulationen über die Natur des Menschen bloß unwissenschaft-
liche Schreibtischphantasie. »Ich aber glaube,« fasst er seine Kritik der Medizin 
und Philosophie der vorsokratischen Naturtheoretiker zusammen, »das, was so 
ein Wissenschaftler oder Arzt über Natur gesagt oder geschrieben hat, gehört 
weniger zur ärztlichen Kunst als zur Schreibkunst.« (Ebd., I 621)

Wissenschaf tliche Ernährungslehre und Naturheilkost

Um ohne Zuhilfenahme einer unwissenschaftlichen Seins- oder Naturphilosophie 
dem menschlichen Wohlleben hinsichtlich einer gesunden Ernährung medizin-
theoretisch wie heilpraktisch gerecht werden und mithin um Nahrungsmittel als 
Heilmittel begreifen zu können, erarbeitet sich Hippokrates die Kenntnisse einer 
Naturheilkost und Vollwertküche. Diese Gastrosophie lässt sich – hier in bewuss-
ter Abgrenzung zur Ernährungslehre der Hufeland’schen Makrobiotik – auch als 
Eubiotik bezeichnen. Die eubiotische Heilkunde besteht unter anderem darin, 
dass der Arzt, letztlich aber jeder Sachkundige, »folgendes über Natur wisse und 
sich sehr um diese Erkenntnis bemühe, wenn er überhaupt etwas vom Erforder-
lichen tun will: Was der Mensch ist im Verhältnis zu dem, was er isst und trinkt 

35 | Hippokrates, Die alte Heilkunst, I 572-573.

36 | »Es behaupten aber einige, und zwar sowohl Ärzte als auch Wissenschaftler, dass der, 

der nicht weiß, was der Mensch ist, unmöglich die ärztliche Wissenschaft verstehen könne, 

sondern eben dieses müsse der, der die Menschen richtig behandeln will, genau studieren. 

Mit dem, was sie da sagen, wollen sie auf Philosophie hinaus, in dem Sinne, wie Empedo-

kles und andere über Natur geschrieben haben, nämlich was der Mensch von Ursprung her 

ist und wie er zuerst entstand und aus welchen Elementen er sich zusammenfügte.« Vgl. 

Hippokrates, Die alte Heilkunst, I 622.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Ursprünge der Naturheilkost 393

und zu seinen anderen Bedürfnissen, und welche Folge jeweils jeder Ursache ent-
sprechen wird.« (Ebd., I 622) 

Entsprechend ihres empirischen Anspruchs kommt es der hippokratischen 
Ernährungswissenschaft darauf an, die heilvollen Eigenschaften und die tropho-
logisch wertvollen Wirkkräfte der Nahrungsmittel zu erfassen. Weil sie sich jedoch 
auf Nahrungsmittel als Natur, als Naturalien, bezieht und die Nahrungsmittel 
nicht auch als agrarische Erzeugnisse denkt, bleibt eine systematische Erweite-
rung der hippokratischen Gastrosophie auf die Kenntnis einer landwirtschaftlich 
heilkundigen Produktion und auf den Begriff eines guten Landbaus aus – Kompo-
nenten des guten Essens, mit denen sich wiederum der Philosoph Sokrates inten-
siv beschäftigt. Bei Hippokrates bleibt dieser agrikulturelle Bezug unterbelichtet, 
obwohl gerade eine medizinisch begründete Naturheilküche in der Lage wäre, die 
Naturwissenschaft einer in eubiotischer Hinsicht guten Landwirtschaft erkennt-
nistheoretisch zu flankieren. Denn nur sofern man weiß, welche Nahrungsmit-
tel in welcher Güte dem physischen Wohl des Menschen gemäß sind, kann die 
Landbaukunst die Natur entsprechend kultivieren. Immerhin deuten Hippokrates’ 
umweltmedizinische Reflexionen, über die noch zu sprechen sein wird, agrargas-
trosophische Weltbezüge an.

Den methodologischen Anspruch einer solchen Hermeneutik (Trophologie) 
der natürlichen Wirksamkeit der Nahrungsmittel veranschaulicht Hippokrates mit 
folgender Exemplifizierung. »Ungemischter Wein, der in großen Mengen getrun-
ken wird, affiziert den Menschen in der und der Weise, und dann werden alle, die 
dies einmal miterlebt haben, erkennen: Ja, dies ist die Wirkung des Weins, und er 
ist schuld.« (Ebd., I 623) Wie am Beispiel des Weines und seiner eutrophischen 
oder dystrophischen Wirkungen bei großen Mengen verfährt Hippokrates mit den 
bioaktiven Eigenschaften – die er natürliche Kräfte (dynameis) nennt37 – auch al-
ler anderen Nahrungsmittel, um zu einer Begründung einer gesundheitlich guten 
Kost zu gelangen.38 Dann basiert das ernährungsmedizinische Wissen strikt auf der 
Kenntnis der natürlichen Heilkräfte der Nahrungsmittel, ihrer Eigenschaften und 
Wirkungen auf den menschlichen Körper und Geist. Eine solche Eutrophologie 
sieht in Nahrungsmitteln keine wertlose Materie oder Rohstoffe, sondern wertvol-
le Natur, etwas in seiner wohlnatürlichen Wertfülle substanziell Werthaltiges, ein 
aus physisch Wohltuendem und Heilkräftigem mannigfach Zusammengesetztes. 
»Was die Gemüse anlangt«, konkretisiert Hippokrates diese Überlegungen, »so 
ist der Knoblauch sowohl gekocht wie gebraten harntreibend, abführend und die 
weibliche Regel befördernd. Die Zwiebel wirkt günstig auf die Harnausscheidung 
ein, denn ihr Saft zeigt eine gewisse Schärfe, so dass die Ausscheidung eintritt. […] 
Sellerie ist gekocht wie roh harntreibend, und zwar haben von den Selleriearten die 
wildwachsenden eine stärkere Wirkung als die angebauten. Der Koriander stärkt 
den Magen und ist abführend, sowohl gekocht wie roh. Basilienkraut ist feucht-

37 | Vgl. Palm, Studien zur Hippokratischen Schrif t Peri diaites, 114.

38 | Vgl. Willeck, Naturheilver fahren im Test.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens394

machend und kühlend und stärkt den Magen. Porree ist gekocht harntreibend und 
befördert den Stuhlgang, roh hingegen wirkt er hitzend und schleimanhäufend.«39 

Über die detaillierte Erkenntnis der Wirkungen einzelner Naturalien hinaus 
erweitert sich die hippokratische Eutrophologie oder Eubiotik auch auf der ernäh-
rungsphysiologischen Sachkunde der verschiedenen Zubereitungsarten. So wird 
wissenschaftliche Klarheit darüber gewonnen, dass es für den menschlichen Kör-
per einen großen Unterschied bedeutet, ob das Brot ungemischt oder gemischt, 
ob es aus ungeschältem oder geschältem Weizen hergestellt, ob es mit viel oder 
mit wenig Wasser gemengt, ob es stark gemengt oder ungemengt, ob es ausgeba-
cken oder nicht ganz durchgebacken ist. Und dazu gibt es, »noch unzählige andere 
Unterschiede. Ebenso ist es mit dem Gerstenfladen. Die Kräfte jeder einzelnen Art 
[der kulinarischen Zubereitung] sind groß, und die eine gleicht nicht der anderen. 
Wer sich das aber nicht genau überlegt hat oder es trotz aller Überlegung nicht er-
kennt, wie könnte der irgendeine Einsicht in die Vorgänge im Menschen haben?«40

So liegt einer guten Ernährungsweise das Wissen zugrunde, dass das, was einer 
sich einverleibt, ihn »so oder so verändert«; und Hippokrates betont zum spezifi-
schen Sinn der Allgemeinheit dieses Wissens, »unter diesen Einflüssen steht das 
ganze Leben für den Gesunden, den Genesenden und den Kranken.« (Ebd.) Wer 
also die gastrosophische Weisheit erstrebt, sich gut (eubiotisch) zu ernähren, wird 
von dieser natürlichen Heilwirksamkeit der einzelnen Nahrung wissen und auf 
die eutrophische Vollwertigkeit dessen, was er oder sie sich einverleibt, achten. 
Und weil dieses eutrophologische Wissen im unmittelbaren heilvollen oder wohl-
tuenden Zusammenhang mit dem eigenen physischen Wohlsein und der eige-
nen guten Ernährungspraxis steht, »ist gewiß nichts nützlicher und notwendiger 
zu wissen als dieses.« (Ebd., I 601) Deshalb widerspricht Hippokrates auch nicht, 
wenn eine Heilkunde, deren Ernährungslehre auf einer Eubiotik des physisch 
Wohlbekömmlichen oder Unbekömmlichen basiert, zum Rang einer göttlichen 
Weisheit erhoben werden würde. »Da nun die ersten Entdecker diese Verhältnisse 
richtig und in angemessener Orientierung ihrer Forschung auf die menschliche 
Natur herausgefunden hatten, hielten sie die Kunst auch für wert, dass sie einem 
Gott zugeschrieben würden, wie es ja auch heute noch gilt.« (Ebd., I, 601-602) 

Freilich scheint es angebracht, in dieser Äußerung eine gewisse Selbstironie 
herauszuhören. Selbstverständlich will der Wissenschaftler und Aufklärer Hippo-
krates damit nicht den eigenen Hauptgrundsatz widerrufen, wonach die Heilkunst 
kein Geschenk der Götter, sondern ein menschliches Können ist. Worum es ihm 
geht, ist vielmehr die Heiligsprechung einer von der klassischen Philosophie und 
ihrer rationalistischen Anthropologie abgewerteten Lebenskunst, welche das Heil 
der Menschheit – ihr Wohlleben in physischer Hinsicht – nährt. In diesem Sinne 
verdichtet Hippokrates den Grundgedanken seiner Gastrosophie der Naturheilkost 

39 | Hippokrates, Die Leiden, 530.

40 | Hippokrates, Die alte Heilkunst, I 601.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Ursprünge der Naturheilkost 395

und Vollwertküche in der prägnanten Formel: »Lasst eure Nahrungsmittel Heil-
mittel, und eure Heilmittel Nahrungsmittel sein«. 

Die hippokratische Philosophie basiert auf der Wissenschaft von den natür-
lichen Heilkräften der Nahrungsmittel, ihrer eubiotischen oder bioaktiven Subs-
tanzen, die erst heute vom ernährungswissenschaftlichen Diskurs wieder entdeckt 
und naturwissenschaftlich bestätigt werden.41 Tatsächlich fehlt es im Kontext von 
wissenschaftlichen Studien zur so genannten Vollwerternährung nicht an regel-
mäßigen, aber unausgearbeiteten Hinweisen auf diese Aktualität des hippokrati-
schen Denkens.42 So erweist sich Hippokrates, der ohnehin als Begründer einer 
wissenschaftlichen Medizin gilt, auch als gastrosophischer Vordenker einer er-
fahrungswissenschaftlich fundierten Naturheilkost und Vollwerternährung. Im 
entscheidenden Unterschied zu der modernen Ernährungswissenschaft, welche 
die Nahrungsmittel nach einem schematischen Klassifikationssystem anhand von 
Kalorien oder Brennwerten ordnet und mit einigen wenigen Grundbegriffen für 
Nährstoffe wie Fette, Proteine, Kohlenhydrate, Zucker etc. arbeitet, verfolgt Hip-
pokrates’ Gastrosophie einen naturphänomenologischen Ansatz. Seine Eutrop-
hologie der Nahrungsmittel bringt die Naturkost als phänomenales Ganzes zur 
Sprache und sortiert sie in verschiedene Grundnahrungsmittel, in denen sich ein 
lebensweltliche Umgang mit den Dingen des Essens (und nicht, wie üblich, phy-
siologische Klassifikationen) widerspiegelt. 

Ausführlich bespricht die Abhandlung Über die Diät die Getreidearten Gerste, Wei-
zen, Einkorn, Spelt, Hafer (Kap. 40-44); unter dem Grundnahrungsmittel der Hül-
senfrüchte werden Bohnen, Erbsen, Kichererbsen, Lein, Hirse, Lupinen, Salbei, 
Rauke, Gurkensamen, Sesam, Saflor, Mohn angeführt usw. (Kap. 45) Unter dem 
Grundnahrungsmittel Fleisch werden angeführt: Schwein, Ziege, Rind, Lamm, 
Schaf, Kitzen, Kalb, Hund, Wildschwein, Hirsch, Hase, Fuchs, Landigel. (Kap. 46) 
Geflügel-Grundnahrungsmittel sind: Wildtaube, Haustaube, Rebhuhn, Hahn, Tur-
teltaube, Gans, Ente. (Kap. 47) Außerdem werden Speisefische unterschieden nach 
Fischen, die zwischen Felsen leben, und Wanderfischen und Fischen, die in sump-
figen und wässrigen Gegenden ihre Nahrung finden; es finden weitere begriff-
liche Differenzierungen von Spezialitäten statt: Fluss- und Teichfische, Polypen 
und Tintenfische, Muscheltiere, Knorpeltiere, Meerigel, Salzfische. (Kap. 48) Dann 
werden Fleischsorten und spezielle Teile von Tieren je nach Lebensweise, Aufent-
haltsort und Lebensgewohnheiten unterschieden. (Kap. 49) Die darauf folgenden 
Kapitel behandeln Grundnahrungsmittel wie Eier, Käse und Getränke und Honig; 
schließlich kommen Gemüse und Gewürzkräuter, Obst und Nüsse zur Sprache. 
(Kap. 54f.) Neben den verschiedenen Grundnahrungsmitteln bekommen auch ku-

41 | Vgl. Watzl/Leitzmann, Bioaktive Substanzen in Lebensmitteln; Neumann, Bioaktive 

Substanzen.

42 | Vgl. Koerber/Männle/Leitzmann, Vollwert-Ernährung. Grundlagen einer vernünftigen 

Ernährungsweisen; Leitzmann/Million, Vollwertküche für Genießer.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens396

linarisch-ästhetische Kategorien des Rohen, Gekochten und Gebratenen hinsicht-
lich ihrer diätischen Eigenschaften konzeptuelle Bedeutung.43 

Mit diesen gastrosophischen Grundbegriffen wendet sich das alltagsweltliche 
Selbstverständnis der hippokratischen Eubiotik ausdrücklich gerade gegen jenen 
Schematismus, der – erst nach Hippokrates, aber in seinem Namen – zum philo-
sophischen Kern der säftetheoretischen Ernährungslehre wird. Jedenfalls ist sich 
Hippokrates selbst noch im Klaren darüber, dass schon der Versuch einer eindeu-
tigen Zuordnung von solch einem einfachen Nahrungsmittel wie Brot anhand von 
abstrakten Kategorien wie warme oder kalte, trockene oder feuchte Qualitäten etc. 
auf unüberbrückbare Schwierigkeiten stößt und letztlich ein unwissenschaftliches 
und sinnloses Unterfangen ist. »Denn«, so sein kritischer Einwand, »wenn man 
Brot bereitet, nimmt man dann den Weizenkörnern die Qualität des Warmen oder 
des Kalten, die des Trockenen oder des Feuchten? Der Weizen wird doch dabei 
dem Feuer und dem Wasser ausgesetzt und mit Hilfe von vielen anderen Stoffen 
bearbeitet, wovon ein jeder seine eigene Kraft und Natur hat, und dadurch hat 
er einen Teil seiner ursprünglichen Qualitäten verloren und ist mit anderen ver-
mischt und verbunden worden.«44 

Mit dieser analytischen Präzision stellt Hippokrates die Plausibilität von er-
nährungswissenschaftlichen Aussagen in Frage, welche sich einer schematischen 
Begrifflichkeit und Klassifikation bedienen – sei es das Begriffsraster von warm/
feucht, kalt/trocken oder Kategorien wie Kohlenhydrate, Proteine, Kalorien und 
dergleichen –, statt die Eigenart, die Herkunft, die Zusammensetzung und Zube-
reitungsweise der Nahrungsmittel zu benennen. In diesem Punkt trifft seine gas-
trosophische Kritik über die Ernährungslehre seiner Zeit und Nachfolger hinaus 
auch die heutige Ernährungswissenschaft und deren grundbegrifflichen Reduktio-
nismus. Anstelle eines abstrakten Schematismus, beispielsweise der Humoralpa-
thologie, die schließlich von der hippokratischen Schule kanonisiert wird, plädiert 
Hippokrates selbst dafür, die Wirkungsweise des Essens von einem lebenswelt-
lichen Standpunkt aus zu ergründen. 

»Denn ich glaube«, setzt er seine Bedenken gegenüber den Elemente- und Säf-
tetheoretikern fort, »sie haben doch nicht ein Warmes oder Kaltes, ein Trockenes 
oder Feuchtes entdeckt […]; vielmehr meine ich, es stehen ihnen dieselben Speisen 
und Getränke zur Verfügung, deren wir alle uns bedienen. Sie legen aber dem 
einen die Qualität des Warmen, dem anderen die des Kalten, dem dritten die des 
Trockenen, dem vierten die des Feuchten bei. Doch es ist unmöglich, dem Kran-
ken zu verordnen, er solle etwas Warmes zu sich nehmen. Dann wird er nämlich 
gleich fragen: Was denn?, und dann muss man entweder allgemeine Redensarten 
machen oder seine Zuflucht zu einem der vertrauten Nahrungsmittel nehmen.« 
(Ebd., I 605-606)

43 | Vgl. Hippokrates, Über die Diät.

44 | Hippokrates, Die alte Heilkunst I, 598-601.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Ursprünge der Naturheilkost 397

Die individuelle Natur der Menschen 

Das gleiche lebensweltliche Erkenntnisinteresse, das Hippokrates dem erfah-
rungswissenschaftlichen Selbstverständnis seiner Nahrungsmittelkunde zu-
grunde legt, lenkt sein Augenmerk auf die individuelle Natur des einzelnen 
Menschen und die Individualität des gesundheitlichen Wohlbefindens. Durch 
die grundbegriffliche Berücksichtigung des Individuellen lässt sich diejenige 
heilpraktische Wissenschaftlichkeit eines medizinischen Verständnisses des 
Menschen vertiefen, deren »richtige Vernunft« auch der hippokratischen Er-
nährungslehre zugute kommt. So nimmt Hippokrates, um der Individualität der 
Gesundheit (oder Krankheit) bei der ärztlichen Diagnose gerecht zu werden, um-
fangreiche und detaillierte Fallstudien zu individuellen Krankheitsgeschichten 
einzelner Patienten vor.45 Es werden keine abstrakten Listen von Krankheitssym-
ptomen aufgestellt; statt einer auf ätiologischen Klassifikationen aufbauenden 
Pathologie richtet sich seine ganzheitliche Heilkunde auf die diversen Faktoren, 
die einen konstitutiven Einfluss auf das physisches Leben der Menschen haben. 

Dafür wird die ›menschliche Natur‹ in der gewissermaßen ›unnatürlichen‹, 
non-naturalen Singularität ihrer variablen Erscheinungsformen ergründet. Statt 
von einer unveränderlichen, für alle qua Naturgesetze immer gleichen mensch-
lichen Natur auszugehen, reflektiert Hippokrates die individuelle Ganzheit einer 
jedem Menschen gegebenen, je eigenen körperlichen Konstitution ebenso wie der 
Veränderlichkeit dieser eigenen Natur in den wechselnden Lebensjahren und in 
den jeweiligen subjektiv und situativ variablen Lebensumständen der Individuen. 
Denn mit einer ganzheitlich zu berücksichtigenden Individualität des physischen 
Seins und Wohlernährtseins stößt eine wissenschaftliche Heilkunde auf eine 
grundsätzliche Schwierigkeit. Der heuristischen Schwierigkeit, dass sie das, was 
für jedes Individuum und für jede Situation ›gesundheitlich gut‹ wäre, weder im 
voraus theoretisch festlegen kann noch dies unkritisch in Form von konkreten Er-
nährungsvorschriften tun sollte – einfach weil diesbezüglich eine auf Allgemein-
gültigkeit ausgelegte (wissenschaftliche) Diätetik unterbestimmt bleiben muss.46 

Fehlt einer solchen Diätetik das selbstkritische Bewusstsein dieser Gren-
ze ihrer Vernunft, geht sie dogmatisch (normierend) vor und verabsolutiert die 
Wahrheit des gesundheitlich allgemein Guten zu einem konkretistischen (mo-
ralisierenden) Schema, so dass umfassende Diätvorschriften im Detail (mikro-
logisch) reglementieren, was allen Menschen trotz ihrer Individualität gleicher-
maßen schmecken soll. Wegen der Individualität der physischen Eigenheiten 
und Lebensgewohnheiten können Menschen jedoch auf ein und dasselbe ganz 
verschieden reagieren. So stößt die gleiche Speise oder der gleiche Inhaltsstoff bei 
dem Einen auf Unverträglichkeit, während er von Anderen goutiert wird. Außer-

45 | Vgl. Hippokrates, Epidemien; Langholf, Prognosen in der hippokratischen Medizin.

46 | Wie im ›Streit‹ zwischen Hufeland und Kant, der sich gegen den ärztlichen Rat, dass 

Suppe essen und Wasser trinken auch für ihn ›gut‹ sei, deutlich wurde. (Siehe I.5)

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens398

dem kann die gleiche Speise einer Person manchmal guttun, unter gewissen Um-
ständen wiederum Übelkeit verursachen. – Die Ideosynkrasie einer individuellen 
physiologischen Wohlbekömmlichkeit oder Unbekömmlichkeit ist mitunter die 
Ursache für subjektive Geschmacksvorlieben und der oft undurchschaute und 
allemal unzureichende Grund für ein essthetisches Geschmacksurteil.

Die medizinphilosophische und selbstkritische Berücksichtigung der Singu-
larität der ›Natur des Menschen‹ hilft die gravierenden Unterschiede im Grund-
stoffwechsel zu erklären und vermag den Sachverhalt eines subjektiven Fülle-
gefühls und Wohlfühlgewichts anzuerkennen.47 In der Berücksichtigung dieser 
individuellen Erfüllung des diätetisch Guten oder Unguten beweist Hippokrates 
ein erkenntnistheoretisches Problembewusstsein gegenüber der heilpraktischen 
wie konzeptuellen Begrenztheit eines allgemeinen Gesundheitsbegriffs und mit-
hin ein philosophisches Problembewusstsein gegenüber einer dogmatischen Mo-
ral des ›gesundheitlich richtigen‹ Essens (und Lebens). 

Der renommierte Arzt erläutert die Vernunftgrenzen ernährungswissen-
schaftlicher Aussagen an einem anschaulichen Beispiel, das durch andere Prob-
lem-Nahrungsmittel ersetzt werden könnte. »Käse nämlich«, räumt Hippokrates 
ein, »schädigt nicht alle Menschen in gleicher Weise, sondern es gibt manche, 
die, auch wenn sie viel von ihm gegessen haben, davon gar keinen Schaden haben, 
vielmehr verleiht er den Menschen, denen er zuträglich ist, erstaunliche Kraft; 
andere aber vertragen ihn schlecht. Die Konstitutionen dieser Menschen unter-
scheiden sich also und zwar in dem, was in ihrem Körper dem Käse Feindliches 
vorhanden ist und von ihm gereizt und in Bewegung gesetzt wird.«48 Nicht nur 
physiologisch ist jeder Mensch anders und singulär; durch die individuellen und 
mithin historisch und soziokulturell beeinflussten Lebensgewohnheiten bilden 
sich unterschiedliche Geschmäcker und Maßstäbe des subjektiven Wohlbefin-
dens als zweite Natur aus.

Die singulären Faktoren der individuellen und gesellschaftlich vermittelten 
Lebensweise, die mit Blick auf die ›naturwissenschaftliche‹ Erkenntnis dessen, 
was für das betreffende Individuum das Beste ist, zu berücksichtigen sind, dis-
kutiert Hippokrates exemplarisch anhand der persönlichen Einteilung der täg-
lichen Mahlzeiten, der Abfolge und Position der Hauptmahlzeit zu den anderen 
Essakten und zum Für und Wider eines Frühstücks. So gäbe es Menschen, denen 
eine einmalige Nahrungsaufnahme am Tag gut bekommt und die sich das wegen 
dieser Wohlbekömmlichkeit so eingerichtet hätten. Anderen tut es aus denselben 
Gründen besser, außerdem noch zu frühstücken, weil es sei ihnen so bekömm-

47 | Ein ganzheitliches Gesundheitsverständnis des diätetisch Guten versagt deswegen 

einer unkritischen gesundheitspolitischen oder sozialhygienischen Normierung schlech-

terdings die wissenschaftliche Legitimation. Vgl. Thoms, Die Kategorie Krankheit im Brenn-

punkt diätetischer Konzepte, 97; Didou-Manent/Ky/Robert, Dick oder dünn; Barthel, Medi-

zinische Polizey und medizinische Aufklärung.

48 | Hippokrates, Die alte Heilkunst, I 624f.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Ursprünge der Naturheilkost 399

lich sei. Gleichwohl gibt es Menschen, die aus Vorliebe oder durch irgendeinen 
Zufall sich an eins von beiden gewöhnt haben. Denn den meisten Menschen ma-
che es nichts aus, der einen oder der anderen Gewohnheit zu folgen, für die sie 
sich entscheiden – sei es nun einmal am Tage zu essen oder außerdem noch zu 
frühstücken. Es gäbe aber auch solche, die, wenn sie gegen das ihnen Bekömm-
liche verstoßen, es nicht gut vertragen können. Diese werden, wenn sie auch 
nur einen Tag, und nicht einmal einen ganzen, ihre Lebensweise ändern, von 
schrecklichen Übelbefinden befallen. Die einen, die frühstücken, ohne dass es 
ihnen bekömmlich ist, fühlen sich sofort schwer und schläfrig an Körper und 
Geist und erfüllt von Gähnen, Müdigkeit und Durst. Und wenn sie dann noch 
die Hauptmahlzeit dazu einnehmen, kommen Blähungen, Kollern im Bauch und 
Durchfall hinzu. Solches Verhalten sei für viele schon der Anfang einer schweren 
Krankheit geworden, wie Hippokrates aus Erfahrung weiß, ebenso wenn Men-
schen dieselben Speisen, die sie sonst nur einmal zu sich zu nehmen pflegten, 
zweimal nehmen oder öfter. 

Entsprechend der Variabilität des individuellen Lebenswandels und Wohl-
ergehens erfasse den, der gerade ans Frühstücken gewöhnt und dem diese be-
kömmlich ist, wenn er nicht frühstückt, daraufhin gewaltige Schwäche, Zittern 
und Atemnot. Außerdem werden seine Augen hohl, der Harn wird auffällig gelb 
und warm, er bekommt einen bitteren Geschmack im Mund und Ziehen in den 
Därmen, Schwindel, Depression und Arbeitsunlust. Und wenn er nach alledem 
an die Hauptmahlzeit geht, schmeckt ihm das Essen nicht. Er kann dann nicht 
so viel zu sich nehmen, wie er zu essen pflegt, wenn er vorher gefrühstückt hat-
te, und »das, was er isst, geht unter Leibschmerzen und Geräusch hinunter und 
verbrennt ihm das Gedärm. Solche Menschen«, so der Ernährungsmediziner, 
»schlafen schlecht und haben wirre und unruhige Träume. Auch auf diese Weise 
sind schon viele krank geworden.« (Ebd., I 591-594)49 

Hippokrates stellt ebenfalls Überlegungen dazu an, aus welcher Ursache 
den betreffenden Menschen dieses Übel zustößt. Dem, der gewohnt ist, nur eine 
Mahlzeit zu sich zu nehmen, geschieht es nach seiner Ansicht, weil er nicht lange 
genug gewartet habe, bis sein Bauch die am Vortage genossenen Speisen vollstän-
dig aufgenommen und bewältigt hätte und wieder »weich und ruhig« geworden 
wäre, sondern neue »in den noch kochenden und gärenden Leib« hineinbrachte. 
Denn ein gefüllter Verdauungsapparat verdaue viel langsamer und verlange eine 
längere Ruhepause. Der ans Frühstück Gewöhnte, der ohne Frühstück bleibt, wie-
derum würde vom Hunger aufgezehrt, weil seinem Körper zu einem Zeitpunkt, 

49 | Mit der Erkenntnis, dass sich eine falsche Ernährung auf den menschlichen Bewusst-

seinszustand auswirken kann, erlaubt uns Hippokrates die Vermutung, dass die wahren 

Ursachen der schlechten Träume, von denen Platon berichtet und die ihm zu Kopfe steigen 

– seine Ideen nähren –, möglicherweise in einer unvernünftig-völlenden Ernährungsweise 

zu suchen sind.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens400

da er der Nahrung bedurfte und die frühere aufgebraucht war und er nichts mehr 
davon hatte, nicht gleich neue Nahrung zugeführt wurde. (Ebd., I 595-596) 

Jeder Fall muss aus seiner eigenen konstellativen, singulären Natur verstan-
den werden: Hippokrates behandelt das im Verlauf des diätmoralischen Diskurses 
immer wieder aufgeworfene Problem einer richtigen Einteilung und maßvollen 
Menge der täglichen Mahlzeiten nicht normativ. Denn was in der Orientierung 
auf ein physisches Wohlleben für den Einzelnen in der jeweiligen Situation und 
der Gesamtheit seiner Lebenslage das Richtige und Gute ist, lässt sich nicht aus 
der ernährungsmedizinischen Wissenschaft allgemeingültig (als allgemeine 
Norm) deduzieren. Dieses muss in der ethischen Praxis durch die Individuen 
fortwährend selbst erkannt werden.

Die Dogmatisierung der Säf te theorie durch die Nachfolger 
des Hippokr ates

Bereits Hippokrates’ unmittelbare Nachfolger weichen – wie er selber kritisch 
feststellt50 – von dem Weg seiner ganzheitlichen Philosophie der menschlichen 
Physis und dessen Wohl ab: Dem Corpus Hippocraticum ist keine Gastrosophie 
der individuellen Vollwertküche zu entnehmen, stattdessen verbindet die hippo-
kratische Schule die Medizin und Diätetik des Hippokrates mit der spekulativ-
hypothetischen Humoraltheorie und kanonisiert damit eine Ernährungstheo-
rie, deren Tradition bis in die Gegenwart hinein fortwirkt.51 Mit dem erwähnten 
Polybos, Hippokrates’ erstem Nachfolger, setzt die wirkungsmächtige und für 
die ursprünglichen Intentionen des Hippokrates verheerende Entwicklung ein.  
Neben diesem Sachverhalt, der für den weiteren Verlauf der ›hippokratischen Me-
dizin‹ und damit für einen zentralen Diskurs des abendländischen Ernährungs-
denkens große Bedeutung hat, lohnt sich eine weitere Vertiefung der gastroso-
phischen Implikationen einer schematischen Diätetik aus einem anderen Grund. 
Denn die pseudohippokratische oder säftetheoretische Ernährungslehre hat mit 
anderen, traditionellen östlichen Ernährungslehren und sogar mit der modernen 
westlichen Ernährungswissenschaft gemeinsam, dass einige wenige Grundprin-
zipien als metaphysische Prämissen bzw. als nicht weiter hinterfragbare, letztgül-
tige Wahrheiten vorausgesetzt werden. Beispielsweise die ›fünf Elemente‹ in der 
traditionellen chinesischen Philosophie oder das ›Tridosha‹-Theorem der ayurve-
dischen Küche und das ›Eiweiß-Kohlenhydrate-Fett‹-Schema der gegenwärtigen 

50 | »Ich weiß aber wirklich nicht, wie eigentlich die, die jene Lehre ver treten und die ärztli-

che Kunst von der von mir beschriebenen Methode weg auf den Weg der Hypothese führen, 

die Menschen nun im Sinne ihrer Hypothese behandeln wollen.« Vgl. Hippokrates, Die alte 

Heilkunst I, 605.

51 | Vgl. Kühne, Ratgeber Ernährung.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Ursprünge der Naturheilkost 401

Ernährungslehre.52 Insofern ist die humoralpathologische Diätetik nur ein Bei-
spiel für gastrosophisch unzureichende Philosophien der richtigen Ernährung. 

Mit Blick auf die Grundlagen der medizinischen Diätetik der abendländi-
schen Tradition ist daher ebenso bemerkenswert wie irritierend (und letztlich 
nur durch die enorme Macht der platonischen und aristotelischen Metaphysik zu 
erklären), dass trotz Hippokrates’ vehement vorgetragenen Kritik bereits unmit-
telbar danach Polybos in der (vermutlich) überwiegend pseudohippokratischen 
Schrift Über die Diät die Wirkungen einzelner Nahrungsmittel strikt nach der 
rigiden Schematik säftetheoretischer Qualitäten erörtert. In der (nachweislich) 
pseudohippokratischen Schrift Über die Natur des Menschen wird schon eine 
viersäftetheoretische Anthropologie entwickelt, die nichts mehr von der gastro-
sophischen Anthropologie ihres Begründers erkennen lässt und stattdessen mit 
größter Selbstverständlichkeit die ›menschliche Natur‹ axiomatisch festlegt. »Der 
Körper des Menschen«, heißt es dort, »enthält in sich Blut, Schleim, gelbe und 
schwarze Galle, und diese machen die Natur seines Körpers aus und wegen dieser 
ist er krank bzw. gesund.«53 

Diese hypothetisch deduzierte Theorie der menschlichen Physis wird mit 
dem spekulativen Postulat einer gesunden Mischung ausgebaut. Schematisch 
gilt dann: Ein Mensch ist gesund, wenn die Säfte und vier Qualitäten »nach Wir-
kungskraft und Menge im richtigen Verhältnis zueinander stehen und vollstän-
dig miteinander vermischt sind; krank aber ist er, wenn irgendeiner von diesen in 
geringerer oder größerer Menge im Körper vorhanden ist oder sich vom Körper 
absondert und wenn einer nicht mit allen vermischt ist.« (Ebd.) Das Viererschema 
dieser ›hippokratischen‹ Säftemedizin wird darüber hinaus mit den vier Jahres-
zeiten in Beziehung gesetzt. Daraus ergibt sich dann eine ebenso schematische 
wie konkretistische Vorstellung der eigentlich individuellen Natur des Menschen 
und dessen Wohlergehen: »Das Frühjahr entspricht seiner Natur nach am meis-
ten dem Blut: es ist feucht und warm. Sommer und Herbst stehen im Zeichen der 
Galle. Während des Herbstes ist die schwarze Galle in größter Menge vorhanden 
und am stärksten wirksam. Der Herbst ist trocken und kühlt den Menschen ab. 
Er ist der Natur des Blutes entgegengesetzt. Im Winter nimmt der Schleim wieder 
zu.« (Ebd.) Indessen geben die Ausführungen zu erkennen, dass die Humoralpa-
thologie zu diesem Zeitpunkt der Ausarbeitung des Corpus Hippocraticum noch 
nicht vollständig nach einem strikten Viererschema durchsystematisiert ist. So 
postuliert die Abhandlung Über die Diät neben den vier Qualitäten lediglich zwei 
statt vier Elemente.54 

52 | Weitere Beispiele, in denen sich beispielsweise das von der klassischen Humoralpa-

thologie favorisier te Viererschema for tsetzt, wären die Vier Blutgruppen Ernährungs- und 

Gesundheitslehre oder die pseudowissenschaftlichen Grundlagen anderer marktgängiger 

Diätmoralismen. Vgl. D’Adamo/Whitney, 4 Blutgruppen; Atkins, Die neue Atkins Diät.

53 | Hippokrates, Die Natur des Menschen, VI 40-46.

54 | Hippokrates, Über die Diät, VI 472, 475.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens402

Der hippokratische Autor der Abhandlung Über die gesunde Lebensweise konzi-
piert umfassende Diätvorschriften, die genauste Regelungen für die individuelle 
Küche und Ernährungsweise vorsehen (und deren mikrologisches Regelwerk eine 
konzeptuelle Verwandtschaft zu den traditionellen Ernährungslehren der ayurve-
dischen oder chinesischen Diätetik erkennen lässt). Anhand des Ordnungssche-
mas der vier Jahreszeiten und vier Qualitäten werden dort die anzuwendenden 
Zubereitungsarten, die jeweiligen Mischungsverhältnisse der Zutaten und dar-
über hinaus die Mengen und Kombinationen der Speisen deduziert: »Die Allge-
meinheit soll ihre Lebensweise folgendermaßen einrichten«. 

Im Winter soll man möglichst viel essen, dagegen möglichst wenig trinken. 
Das Getränk sei möglichst ungemischter Wein, die Nahrung bestehe aus Brot 
und Fleisch, aber alles gebraten. Gemüse esse man in dieser Jahreszeit dagegen 
möglichst wenig. Denn so werde der Körper am ehesten trocken und warm sein. 
Wenn der Frühling naht, dann müsse man reichlicher Getränke zu sich nehmen, 
den Wein mehr mit Wasser versetzen und zwar schluckweise. Man solle weichere 
und weniger Speisen genießen, das Brot einschränken und dafür Gerstenbrei-
kuchen nehmen. Auch das Fleisch beschränke man entsprechend und »bereite 
alles gekocht zu, anstatt es zu braten«. 

Man esse im Frühling auch schon etwas Gemüse, um sich durch die wei-
cheren Speisen, gekochtes Fleisch, gekochtes und rohes Gemüse, auf den Som-
mer einzustellen. Dasselbe gilt hinsichtlich der Getränke, die möglichst stark 
gewässert und möglichst reichlich sein sollen, jedoch soll der Übergang nicht 
zu groß sein, man soll das nur nach und nach, nicht plötzlich tun. Im Som-
mer soll man sich von »weichem Breikuchen, von gewässertem und reichli-
chem Getränk und von lauter gekochtem Fleisch« ernähren. Man soll dies tun, 
wenn es Sommer ist, damit der Körper frisch und elastisch sei. Da diese Jahres-
zeit warm und trocken sei, erfülle sie den Körper mit Hitze und Trockenheit. 
Folglich müsse man sich durch eine solche Lebensweise dagegen schützen.  
Wie vom Winter auf den Frühling, so wird man sich entsprechend (vom Frühling) 
auf den Sommer umstellen, nämlich durch ein Weniger an Speisen und ein Mehr 
an Getränk. Und so soll man sich, indem man das Gegenteil tut, vom Sommer auf 
den Winter umstellen. Im Herbst aber gestalte man wieder die Nahrung reichlicher 
und trockener und auch das Fleisch entsprechend, an Getränken dagegen genieße 
man weniger und »weniger gemischt, damit der Winter gut anschlägt«, den der 
Mensch durchhält mit ungemischteren und weniger Getränken und »möglichst 
vielen und möglichst trockenen Speisen«. So wird man trotz der kalten und feuch-
ten Jahreszeit am ehesten gesund bleiben und am wenigsten frieren müssen.55  
Letztlich wünscht sich der Verfasser der Schrift Über die Diät – im programma-
tischen Gegensatz zu der ursprünglichen Auffassung von Hippokrates – eine 
mathematisch exakte Festlegung und eine für jeden gültige Regelung diäte-
tischer Gesundheitsnormen. »Denn wenn man nach diesen Grundsätzen für 

55 | Vgl. Hippokrates, Die gesunde Lebensweise, IV 73-74.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Ursprünge der Naturheilkost 403

jede einzelne Konstitution das richtige Maß der Ernährung und die angemes-
sene Zahl von körperlichen Anstrengungen finden könnte, ohne zu viel oder 
zu wenig zu tun, so hätte man die Regeln der Gesundheitsführung für die 
Menschen in exakter Weise gefunden.«56 Freilich steckt in diesem Traum von 
einem exakten Regiment der Gesundheitsführung exakt jene Tyrannei einer 
diätetischen Tugendlehre, vor der der große Aufklärer Immanuel Kant warnt.  
Tatsächlich räumt der Hippokratiker Polybos ein, dass eine für alle Menschen glei-
chermaßen festgelegte und feststehende Wahrheit des diätisch Richtigen letztlich 
den Anspruch eines philosophisch-naturwissenschaftlichen Ernährungsdenkens 
untergräbt und – so ist hinzuzufügen – jenen hippokratischen Eid missachtet, der 
für das ethische Selbstverständnis der Heilkunde ihres Namengebers steht.57 Ge-
messen an dem ursprünglichen, gastrosophischen Gedankengut des Hippokrates 
wird jede Ernährungstheorie, welche sämtliche Fragen des Essens und leiblichen 
Wohlbefindens über hypothetische Kategorien und wenige spekulative Prinzipien 
denkt und die richtige Diät aus dem rein quantitativen Verhältnis einer Mitte zwi-
schen einem Zuviel und einem Zuwenig festlegt und außerdem die individuelle 
Wirklichkeit dem kosmologischen Theorem vom Gleichgewicht des Gegensätz-
lichen (Trockenes versus Feuchtes, Warmes versus Kaltes etc.) unterwirft, weder 
der komplexen Wahrheit eines guten Nahrungsgeschehens noch der alltagswelt-
lichen Idee einer diätetischen Vernunft gerecht.

»All jene«, stellt Hippokrates klar, »die versuchen, über Medizin zu sprechen 
oder zu schreiben, und dabei für sich selbst eine Hypothese als Grundlage für 
ihre Diskussion voraussetzen – Warmes oder Kaltes oder Feuchtes oder Trocke-
nes oder irgend etwas anderes, was immer sie wollen –, die also die kausalen 
Prinzipien […] unter den Menschen einschränken und in allen Fällen dieselben 
postulieren, indem sie ein oder zwei Prinzipien annehmen – alle diese Leute 
machen nicht nur in vielen Punkten ihrer Behauptungen Fehler, sondern sind 
vor allem auch darin zu tadeln, dass sie gründlich verfehlen, was eine Kunst ist, 
welche alle Menschen zu den wichtigsten Anlässen benutzen und die den guten 
Handwerkern und Praktikern die höchste Ehre verleiht.«58 Über den theoreti-
schen Schematismus hinaus macht insbesondere der mikrologische Konkretis-
mus, welcher das diätisch Richtige für alle Menschen doktrinär festlegt und für 
die individuelle Praxis generelle Speisepläne vorschreibt, die betreffende Ernäh-
rungslehre zu einer ebenso unwissenschaftlichen wie heilpraktisch unseriösen 
Diätmoral, gegen deren ungastrosophischen Philosophie sich die heftige Kritik 
des Hippokrates wendet. Für ihn hat sich eine medizinische Ernährungslehre an 
der komplexen Singularität der Menschen und deren individuellen Lebensum-
stände auszurichten.

56 | Hippokrates, Über die Diät, IV 470-471.

57 | Zur aktuellen Debatte in der Medizinphilosophie siehe Beck, Hippokrates am Scheide-

weg: Medizin zwischen naturwissenschaftlichem Materialismus und ethischer Verantwortung.

58 | Hippokrates, Die alte Heilkunst, 570-571.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens404

Das Individuum als Subjek t der diäte tischen Lebenspr a xis

Im Mittelpunkt einer Heilkunst steht für Hippokrates der individuelle Mensch 
und dessen alltägliche Lebens- bzw. Ernährungsweise, weshalb die dafür erfor-
derliche Erkenntnis des physischen Wohls der Menschen methodisch auf die Pra-
xis ausgerichtet sein muss. In diesem Praxisbezug, d.h. in der philosophischen 
Ausrichtung des Wissens des Guten auf die individuelle Verwirklichung des Gu-
ten in einer guten Lebenspraxis, liegt der ursprüngliche Sinn der hippokratischen 
díaita – als gastrosophischer Ethik einer gesunden Ernährungspraxis. Neben der 
medizinischen Heilkunst des Arztes ist deshalb die ethische Heilpraxis des Indi-
viduen, dessen diätetische Lebenskunst, zwecks der Verwirklichung eines physi-
schen Wohllebens (des gesundheitlichen Heils) von zentraler Bedeutung. Wollte 
der Arzt für alle Individuen im Alltag das diätetisch Richtige regeln, müsste er 
ihnen in allen Lebenssituationen jederzeit zur Seite stehen. Dies ist jedoch wegen 
des arbeitsteiligen Verhältnisses des Arztes zum Leben der Menschen schlechter-
dings unmöglich. 

Der Autor der Schrift Über die Diät räumt diesen Umstand ein. »Freilich wenn 
man dabei wäre und zusähe, wie der Mensch sich auszieht und auf den Übungs-
plätzen Sport treibt, so könnte man erkennen, wie man ihn gesund erhalten 
muss, indem man da etwas wegnimmt und dort etwas zusetzt. Wenn man aber 
nicht dabei ist, so ist es unmöglich, mit vollkommener Exaktheit Nahrung und 
körperliche Übung zu verschreiben.«59 Zu einem praktischen Wissen dessen, was 
konkret in der jeweiligen Lebenssituation unter den gegebenen Umständen, Be-
dürfnissen, Möglichkeiten etc. für das einzelne Individuum die gesundheitlich 
richtige Nahrung wäre, wird die Diätetik nur als die reflektierte Praxis des Ein-
zelnen selbst, die weder an Ärzte noch an irgend jemand Anderen delegiert oder 
von Anderen stellvertretend für einen Selbst getan werden kann. Eine Einsicht, 
die später von Kant, wie wir bereits sahen, als der entscheidende Schritt aus einer 
selbst verschuldeten Unmündigkeit bezeichnet wird. 

Die eigentliche Heilkunst liegt nicht beim Arzt und in der medizinischen 
Wissenschaft, sondern in der Klugheit und Lebenskunst des Einzelnen, des ethi-
schen Individuums, selbst zu erkennen und zu wissen, was für sich selbst die 
beste Diät ist und wie das richtige Verhältnis zwischen den verschiedenen Aktivi-
täten und Lebensausgaben am besten zu Stande kommt. Zur heilkünstlerischen 
Praxis einer gesunden Lebensweise gehört daher zum einen die ethische Sorge, 
die das Alltagsleben begleitet; die aus den größeren und kleineren Tätigkeiten 
des Lebens eine Angelegenheit der Gesundheit und der Moral macht; die zwi-
schen dem Körper und den Faktoren, die ihn umgeben und durchdringen, eine 
›umständliche‹ Reflexion wach hält, um das Individuum mit einem verständigen 
Verhalten zu rüsten.60 

59 | Hippokrates, Über die Diät, IV 470-471.

60 | Vgl. Foucault, Gebrauch der Lüste, 140.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Ursprünge der Naturheilkost 405

Diese diätetische Sorge um das eigene physische Wohlleben (das gesund-
heitliche Heil, die gute Gesundheit) ist nicht praktizierbar ohne die individuelle 
Aneignung des erforderlichen heilkundigen Wissens. Bezüglich einer gesunden 
Ernährungsweise verlangt dieses Wissen, so lehrt Hippokrates, die trophogastro-
sophische oder diätologische Kenntnis jener eubiotischen »Wirkungen aller Spei-
sen und Getränke, von denen wir leben, die sie im einzelnen nach ihrer Natur 
und infolge der menschlichen Bearbeitung haben.«61 Dabei handelt es sich um 
eine lebensbegleitende fröhliche Wissenschaft bezüglich der kleinen Dinge des 
Essens. Unter diesem Vorzeichen wird Nietzsche zur Vernunft einer gesunden 
Vollwertkost kommen und sich in diesem Punkt, wenigstens dem guten Willen 
nach, weit vernünftiger ernähren als Kant. 

Dadurch, dass die diätetische Praxis auf einer ernährungsbewussten Ethik des 
Alltagslebens basiert, wird in ihr die Selbsterkenntnis zu einem konstitutiven Mo-
ment der Kunst, gesund zu leben. Schon Sokrates spricht deshalb von der ethi-
schen Aufgabe, sich selber sein eigener Arzt zu sein. »Jeder beobachtet sich selber 
und notiere, welche Nahrung, welches Getränk, welche Übung ihm guttun und 
wie er sie nehmen muss, um die Gesundheit am besten zu erhalten. Wenn ihr 
euch so beobachtet, werdet ihr schwerlich einen Arzt finden, der, was euch für 
eure Gesundheit nützt, besser entscheidet als ihr selbst.«62 Ein solches Wissen 
um das Beste hinsichtlich einer diätetisch guten Ernährungsweise als ein we-
sentlicher Teil einer individuellen Ethik des Wohllebens zähle, wie Sokrates in 
Übereinstimmung mit Hippokrates ergänzt, zu den Dingen der »menschlichen 
Weisheit«.

Aber trotz der ethischen Notwendigkeit einer individuellen und individuali-
sierenden Diätetik und lebensklugen Weisheit in diesen alltagspraxischen Dingen 
verdankt sich die heilwissenschaftliche Wahrheit eines medizinischen Gesund-
heitsbegriffs der Tatsache, dass alle Menschen trophophysiologische Gemeinsam-
keiten eines physischen Wohlseins bzw. eines eubiotischen Wohlernährtseins 
teilen. Diese transsubjektive und universelle Natur der Menschheit (als Essisten-
zialie eines trophogenetischen Lebewesens) liest Hippokrates an dem Phänomen 
ab, dass sich gewisse Kost und Ernährungszustände für jeden körperlich leid-
voll auswirken.63 Die empirische Bewährung und Bewahrheitung einzelner Nah-
rungsmittel liege daher in ihrer allgemeinen Wohlbekömmlichkeit; oder negativ 
formuliert: »Wenn der Käse der menschlichen Natur schlechthin schädlich wäre, 
würde er alle schädigen.« (Ebd., I 624) 

Auf einer solchen empirischen Verallgemeinerungsfähigkeit oder anthropo-
logischen Universalisierbarkeit beruht, wie anfangs gezeigt, die gastrosophische 
Wahrheit von besseren oder schlechteren Nahrungsmitteln und Kostformen. Wie 

61 | Hippokrates, Über die Diät, IV 469.

62 | Xenophon, Erinnerungen an Sokrates, IV 7, 10.

63 | Vgl. Hippokrates, Die alte Heilkunst, I 591 und I 595f.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens406

mit der individuellen Vorliebe oder Abneigung gegenüber einzelnen Speisen auch 
allgemeine Bekömmlichkeits- und Qualitätskriterien für gesundes Essen existie-
ren, so hebt der allgemeine Individualismus der Lebensgewohnheiten auch nicht 
die allgemeine Gültigkeit eines diätisch Guten und Schlechten auf – vielmehr 
wird dieses in der individuellen Praxis durch entsprechendes Handeln (Essen, 
Leben) konkretisiert und geltend gemacht. 

Das, was Hippokrates als eine gesunde Ernährungsweise naturwissenschaft-
lich zu rekonstruieren versucht, ist eine Mischkost, die traditionell jene mediter-
rane Küche kennzeichnet, von welcher sich die gesunden Griechen seiner Zeit 
ernähren.64 Diesem gastrosophischen Begriff eines in rein diätetischer Hinsicht 
guten Essens kommt folglich keine absolute, aber doch eine objektive Wahrheit 
zu. Deren gleichwohl kontingente und relative Gültigkeit könnte eine, im Plu-
ral praktizierte, vernünftige Esskultur der Menschheit begründen. Dabei bleibt 
dieser Begriff des diätetisch Guten inhaltlich formal, um sich erst individuell zu 
konkretisieren – weshalb Hippokrates’ Ernährungsphilosophie, im Gegensatz 
zur platonischen, keinen konkreten (konkretistischen) Speiseplan vorschreibt. 
Während Platon aus einer spekulativ-anthropologisch hergeleiteten Tugendlehre 
heraus eine genussfeindliche Küche zum diätmoralischen Programm erhebt, ent-
wirft Hippokrates die Idee einer gastrosophischen Vernunft, wonach die Men-
schen gut essen könnten und sollten, indem sie sich (mitunter) nach ernährungs-
wissenschaftlichen Gesichtspunkten gesund ernähren, was ihnen jedoch in ihrer 
Alltagspraxis große Freiheiten lässt. 

Dementsprechend geht es der hippokratischen Ernährungslehre um keine re-
striktive Ökonomie des Mehr oder Weniger, wie dies bei der aristotelischen Philo-
sophie der Fall ist. Die gute Diät liegt nicht prinzipiell im Maßhalten; so wenig 
wie das Richtige bezüglich einer gesunden Ernährung in der Mitte liegen muss; 
ebenso wenig ist eine Überfüllung an und für sich schlecht. Vielmehr bedarf es 
der individuellen Bestimmung des Wohlbekömmlichen: Dies wiederum verlangt 
eine ernährungsmedizinische Kenntnis des diätetisch allgemein Guten. Außer-
dem ist dazu eine entsprechende ethische Selbstreflexion erforderlich, worin das 
Gute einer wohlbekömmlichen Ernährungsweise (Diät) im Einzelnen für jeden 
besteht. Beispielsweise bedarf es der gastrosophischen Erkenntnis, dass Käse 
einer bestimmten Person nicht bekommt, oder der situativen Umstände, dass 
eine bestimmte Speise zu einem Zeitpunkt oder in manchen Situationen nicht 
schmeckt, dies aber durchaus zu einem anderen Zeitpunkt bzw. in einer anderen 

64 | Tatsächlich bestätigt die internationale Ernährungswissenschaft die Allgemeingültig-

keit (Universalität) dieser Küche: Die ›Mittelmeerkost‹ ist heute, ähnlich wie die traditio-

nelle japanische Mischkost, als Beispiel einer für alle Menschen guten, gesunden Kostform 

anerkannt und liegt den WTO-Richtlinien für eine diätetisch gute Ernährungsweise zugrun-

de. Vgl. WTO, Global strategy on diet; WHO/FAO, Diet, Nutrition and Prevention of chronic 

deseases; Leitzmann, Ernährungskonzepte und Lebensqualität; Rösch/Brüggemann, Voll-

wertig essen.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Ursprünge der Naturheilkost 407

Situation tut. Ebenso bedarf es des Wissens von dem zufälligen Sachverhalt, dass 
eine gegebene Speise ungenießbar ist und deswegen nicht bei diesem oder jenem, 
sondern bei allen Übelkeit bewirken wird, die ihr dennoch zusprechen. 

Die hippokratische Diätetik formuliert kein pauschales Tugendgebot, dass 
sich Menschen gegenüber der (jeder) Ess- und Trinklust enthalten sollen. Im 
Unterschied zur klassischen Diätmoral rät Hippokrates zur gesunden Ernäh-
rungspraxis um des menschlichen Wohlergehens willen – als einem an sich 
Guten, welches zu leben (oder anzustreben), für jeden gut wäre: Wenn es Käse 
oder Wein sein soll, dann jedenfalls guter Käse und guter Wein, nämlich von ge-
sundheitlich vollwertiger und wohlbekömmerlicher Qualität. – Und das durchaus 
vollsatt: Zum gegebenen Zeitpunkt und den Umständen entsprechend genug an 
verträglichen Mengen.

Angesichts der ausgeprägten (und diätmoralisch häufig problematisierten) Wein-
kultur der bacchantischen Griechen beweist der erfahrene Arzt einen gastroso-
phischen Sinn, der von keinerlei asketischem Geist getrübt ist, sondern lediglich 
die diätetische Sorge um das physische Wohlergehen kennt. »Der süße Weiß-
wein«, findet Hippokrates heraus, »verursacht weniger Schwere im Kopf als der 
starke und er zieht die Sinne weniger in Mitleidenschaft; er führt etwas mehr 
durch die Eingeweide ab als der andere, andererseits wirkt er vergrößernd auf 
Milz und Leber. Er ist folglich für solche nicht zuträglich, die bittere Galle in 
sich haben, denn bei diesen erregt er ja auch noch Durst.«65 Der Hippokratiker 
Mnesitheos thematisiert die Popularität des Weinrausches in ähnlich sachlichem 
und von jeder normierenden Pflichtmoral zur Enthaltsamkeit freiem Ton. Nach 
physiologischen Erörterungen rät er den Zecher lediglich, einige Dinge in seinem 
Genussleben zu beherzigen. »Drei Dinge aber beachte, wenn du dich volltrinkst: 
Erstens: Trinke keinen schlechten und unverdünnten Wein, und iss kein Nasch-
werk dazu. Zweitens: Wenn du genug hast, leg dich nicht hin, bevor du nicht 
mehr oder weniger gründlich erbrochen hast. Drittens: Wenn du reichlich erbro-
chen hast, wasche dich kurz ab und lege dich zur Ruhe.«66 

Gegen die allgemeinverbindliche Mäßigungsnorm einer oft missachteten 
Nüchternheit und Magerküche (wie an den Beispielen Augustinus und Kant 
deutlich wurde) entwirft Hippokrates’ Gastrosophie das weit differenziertere 
Bild eines individuellen und diätetisch tolerablen Selbstgenusses des Menschen. 
»Wenn es nun einfach darauf hinausliefe, dass das zu Schwere schädigt, das 
Leichtere aber nützt und ernährt, sowohl bei Kranken wie bei Gesunden, dann«, 
so der Heilpraktiker, »wäre die Sache leicht. Dann brauchte man, ohne dabei ein 
Risiko zu laufen, immer nur eine leichtere Diät einzuführen. Nun ist es aber kein 
geringerer Fehler und schädigt den Menschen nicht weniger, wenn er weniger 

65 | Hippokrates, Diät in akuten Krankheiten, 531.

66 | Mnesitheos, in Bergdolt, Leib und Seele, 45.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens408

und schwächere Nahrung zu sich nimmt, als er braucht.«67 Obgleich Hippokrates 
die Problematik einer Unterernährung behandelt, hat er dabei keine Kritik an der 
Anorexie vor Augen als einem vermeintlich unmäßigen und moralisch falschen 
Verhalten. 

Eher nimmt er mit dem Hunger eine soziale Realität in den Blick, für welche 
die klassisch philosophische Diätmoral kein Raum hat in ihrer einseitigen Fixie-
rung auf problematische Überfülle (als eines typischen Symptoms der Lebens-
weise der saturierten Bürger).68 Zwar beschäftigt sich die Schrift Über die Diät mit 
Problemen der gesellschaftlichen Völlerei, dabei wird jedoch auf eine moralische 
Verurteilung ganz verzichtet und stattdessen den Beleibten als Gegen- und Heil-
mittel zu ihrem Völlegefühl angeraten, mehr Sport zu treiben.69 Kurz: Statt einer 
kategorischen Pflicht zur Mäßigkeit steht im Mittelpunkt der hippokratischen 
Diätetik ein ethisches Ernährungsbewusstsein und eine gastrosophische Kennt-
nis der Nahrungsmittel, ihrer Qualität und Beschaffenheit, ihrer physiologischen 
Wirkungen und wohlbekömmlichen Kombinationen.

Ethik der gesunden Lebensweise und ihre 
gesellschaf tlichen Vor ausse t zungen

Mit der alltäglichen Verantwortung gegenüber der Nahrungsaufnahme und den 
leiblichen Angelegenheiten ist jeder konfrontiert; doch wie die detaillierte Schil-
derung der Diätetik des griechischen Arztes und Hippokratikers Diokles von Ka-
rystos erkennen lässt70, verlangt eine gastrosophische Sorge um die Gesundheit 

67 | Hippokrates, Die alte Heilkunst, I 588-589.

68 | Zwar bildet Hunger den gesellschaftlichen Hintergrund der Speisewunder Jesu. Doch 

deren gastrotheologischer Zweck war gerade nicht, den Hunger aus der Welt schaffen zu 

wollen. Wie wir sehen werden, wird erst Feuerbach – für die sozialen und politischen Um-

stände der Lebensverhältnisse der Individuen durch die Lektüre von Marxens Kapital sensi-

bilisier t – auf diesen von der traditionellen Ernährungsphilosophie völlig vernachlässigten 

Aspekt eingehen.

69 | Vgl. Hippokrates, Über die Diät III, 72-77.

70 | Diokles bietet in seiner Schrif t Hygieina eine äußerst detaillier te Schilderung der diä-

tetischen Regelung des Alltagslebens. Foucault fasst sie zusammen: »Die Diätetik des Dio-

kles folgt genau dem Lauf eines gewöhnlichen Tages vom Erwachen bis zum Abendessen 

und zum Einschlafen: Die ersten Übungen, die Waschungen und das Abreiben des Körpers 

und des Kopfes, die Spaziergänge, die privaten Tätigkeiten und das Gymnasion, das Mit-

tagessen, die Mittagspause, dann neuerlich das Spaziergehen und das Gymnasion, die 

Salbungen und die Einreibungen, das Abendessen. Die ganze Zeit über und für alle Tätig-

keiten des Mannes problematisier t die Diät das Verhältnis zum Körper und entwickelt eine 

Lebensweise, deren Formen, Entscheidungen, Variablen von der Sorge um den Körper be-

stimmt sind.« (Vgl. Foucault, Gebrauch der Lüste, 132) Im Einzelnen wird das Reinigen der 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Ursprünge der Naturheilkost 409

von dem, der sie wirklich Tag für Tag bewusst praktiziert, viel Aufmerksamkeit, 
viel Zeit. Und den Willen dazu, dies zu tun und so zu leben – einschließlich der 
entsprechenden Voraussetzungen, so leben zu können. Nur wer diese Freiheit 
und Muße hat, kann dies. 

In der Schrift Von der gesunden Lebensweise werden von daher ausdrücklich 
die der Oberschicht zugehörigen Personen angesprochen. Sie verfügen über 
diese Voraussetzungen und folglich könnten sie die Ethik einer diätetisch guten 
Alltagspraxis leben, wenn sie wollten. Entsprechend lautet eine oft vorgetragene 
Kritik gegenüber der antiken Diätetik: »Ein ziemlich anspruchsvolles und offen-
sichtlich elitäres diätetisches Programm, allein wegen der Tatsache, dass es viel 
Aufmerksamkeit, Zeit und Kultur voraussetzt. Hippokrates war sich dessen voll-
ständig bewusst, als er seine ausführlichen Vorschriften an eine Minderheit aus-
gesuchter und kulturell vorbereiteter Personen richtete, wobei er ›für die Masse 
der Menschen‹ wenige allgemeine Hinweise aufsparte.«71 Zweifellos wendet sich 
der Mediziner an die privilegierten Bürger der antiken Sklavengesellschaft. In-
dessen scheint der Autor der Schrift zur gesunden Lebensweise die erforderlichen 

Zähne nach den Mahlzeiten (mit Pfefferminzpulver) ebenso empfohlen wie die Entleerung 

davor, was bewirken soll, »dass man die Nahrung besser aufnimmt und die Speise leich-

ter verdaut«. Die Hauptmahlzeit sollte abends er folgen. »Im Sommer soll sie kurz vor Son-

nenuntergang eingenommen werden und aus Brot, Gemüse und Hafergebäck bestehen. 

Zu Beginn esse man rohes Gemüse mit Ausnahme von Gurken und Pferderettich, da man 

diese besser am Schluß der Mahlzeiten zu sich nimmt. Gekochtes Gemüse wird dagegen 

am Anfang gegessen. Weitere empfehlenswerte Speisen sind gekochter Fisch und Fleisch, 

Ziegen- und Schaffleisch, vornehmlich von jungen Tieren, und Schweinefleisch von Tieren 

mittleren Alters […] Vor dem Essen trinke man Wasser und etwas später noch etwas mehr 

davon. Dünne Menschen sollen dunklen, dickflüssigen Wein trinken, nach der Mahlzeit da-

gegen Weißwein. Dicke sollten immer Weißwein trinken; alle müssen den Wein mit Wasser 

verdünnen […] Dünne, zu Blähungen neigende Menschen, die eine schlechte Verdauung 

haben, sollten sich gleich nach dem Essen zum Schlafen niederlegen, während andere vor 

der Nachtruhe noch einen kurzen, langsamen Spaziergang machen sollten. Jedem wird 

es gut tun, zuerst auf der linken Seite zu liegen, solange sich die Speisen im Bereich des 

Magens befinden. Wenn der Leib aber weich geworden ist, drehe man sich auf die rechte 

Seite um. Es ist aber für keinen gut, auf dem Rücken zu schlafen«. Nach dem Essen sind, 

so Diokles, langsame Spaziergänge angezeigt. Danach »soll man sich setzen und persön-

liche Angelegenheiten erledigen, bis es Zeit wird, sich der Körperpflege zuzuwenden. Die 

jungen Leute, die noch vermehrten Trainings bedürfen, sollen zum Gymnasium gehen und 

Gymnastik betreiben. Ältere und Schwächere begeben sich dagegen ins Bad oder an einen 

anderen besonnten Platz, um sich zu salben«. Diätetische Disziplin ist ebenso nach dem 

Frühstück angeraten. »Man darf damit nicht viel Zeit vergeuden und sollte sich (danach) ein 

wenig an einem schattigen oder kühlen und windstillen Platz zum Schlafen niederlegen.« 

Vgl. Diokles, in Bergdolt, Leib und Seele, 40f.

71 | Montanari, Überfluss, 102.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens410

materiellen und kulturellen Voraussetzungen zu einer individuellen Diätetik bei 
den Meisten für nicht gegeben zu halten, wenn er speziell für diese ein ganz an-
deres Diätprogramm entwickelt. Diese Vorschriften sind auf das Arbeitsleben der 
Vielen zugeschnitten, die eine funktionelle Ernährungsweise praktizieren, weil 
sie eben »nicht die Möglichkeit haben, alles andere zu vernachlässigen, um sich 
auf die Sorge um ihre Gesundheit zu konzentrieren«.72 

Gleichzeitig wird daran deutlich, dass Hippokrates keine zwingende Pflicht-
moral aufstellt, die ohne zu berücksichtigen, ob die materiellen Voraussetzungen 
gegeben sind oder nicht, ihre Tugendforderung an alle richtet. Im Gegenteil ver-
steht sich seine Gastrosophie nur als freiwillige Ethik einer Selbststilisierung, die 
sich faktisch an seine im Wohlstand lebenden Mitmenschen richtet. Eine Pra-
xis, die im Prinzip jedoch allen möglich wäre. Bringen nun die Meisten unter 
den, welchen es nicht an Geld oder Zeit mangelt und die nicht in Armut leben, 
schlichtweg den ethischen Willen zu einer diätetischen Lebensweise nicht auf, 
entstehen gesellschaftliche Ernährungsverhältnisse, die (ernährungswissen-
schaftlich betrachtet) tatsächlich von einer unguten, nämlich von einer ungesun-
den Völlerei geprägt sind. Ebendiese freiwillige, aber ungesunde Völlerei, bei der 
die Menschen »nur leben, um zu essen«, ruft nicht nur ihre philosophische Ver-
urteilung durch Platon und Aristoteles hervor, sondern auch die gastrosophische 
Ethik von Sokrates und Hippokrates. Deren Ratschläge sind folglich an die große 
Menge gerichtet; nicht bloß an die wenigen untätigen Reichen, sondern auch an 
Ihresgleichen, »die arbeiten, die reisen, die segeln, sich der Sonne und der Kälte 
aussetzen«. (Ebd.) Daher spricht die hippokratische Diätetik weniger eine Elite 
an, sie richtet sich vielmehr an alle diejenigen, die »in der vorteilhaften Lage sind, 
sich voll auf die Regelung ihrer Gesundheit zu werfen« – sofern sie sich überzeu-
gen lassen oder »davon überzeugt sind, dass weder Reichtum noch irgend etwas 
anderes ohne Gesundheit irgendeinen Wert hat«. (Ebd., III, 69)

Umweltliche Einflüsse als konstitutive Fak toren der 
menschlichen Physis

Unabhängig davon, ob sich die Menschen individuell für eine gesunde Lebens-
weise entscheiden oder sich dagegen entscheiden, berücksichtigt die hippokra-
tische Medizin Umwelteinflüsse, die sich für alle auf die Nahrungsqualität und 
die körperliche Gesundheit auswirken. Denn trotz der möglichen Verschiedenheit 
der subjektiven Lebensumstände und der konkreten Individualität der Menschen 
bestimmen auch überindividuelle Faktoren über deren physisches Wohl. Wer 
Aussagen über die Natur des Menschen trifft und dabei diese Umwelteinflüsse 
(im wahrsten Sinne des Wortes) nicht berücksichtigt, stellt unwissenschaftlichen 
Hypothesen auf. Deshalb erweitert Hippokrates seinen ernährungsphilosophi-

72 | Hippokrates, Von der gesunden Lebensweise, III, 68.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Ursprünge der Naturheilkost 411

schen Ansatz noch durch die anthropologische Einsicht in die Umweltleiblichkeit 
des Menschen, die sich in der natürlichen Porosität unseres physischen Wesens 
zeigt. Wie bei der Einverleibung der Natur über Nahrungsmittel ebenso konstitu-
iert sich die Natur des Menschen auch unter dem ständigen Einfluss von »Seins-
Anfüllungen« (Platon) durch Faktoren wie Luft, Wasser, Witterungen, Klima und 
Jahreszeiten. 

Diese Umwelteinflüsse, die auf die menschliche Physis wohl oder übel ein-
wirken und die umweltleibliche Natur des Menschen konstituieren, systematisiert 
Hippokrates zu Beginn seiner Abhandlung Über die Umwelt. So wird zunächst auf 
die Trinkwasserqualität eingegangen. Man muss »über die Wirkungen der Gewäs-
ser nachdenken; denn wie sie sich im Geschmack und Gewicht unterscheiden, so 
ist auch die Wirkung eines jeden sehr verschieden.«73 Außerdem ist die metabo-
lisierte Luft bezüglich ihre Reinheit zu begutachten. Der Heilkundige hat »sich 
über die Winde Gedanken zu machen, über die warmen und die kalten, und zwar 
vor allem über die allen Menschen gemeinsamen, aber auch über die jeder Region 
eigentümlichen.« (Ebd.) Außerdem spielt in Bezug auf geoklimatische Spezifika 
der physikalen Umgebung »die Beschaffenheit des Bodens, ob er kahl und was-
serarm ist oder dichtbewachsen und bewässert«, eine wesentliche Rolle. Neben 
den botanischen Kenntnissen der Region zählen dazu vor allem auch die Güte der 
Agrarböden und die Kunst der Landwirtschaft. Obgleich Hippokrates selbst seine 
Naturheilkunde der Nahrungsmittel nicht explizit auf den Landbau ausdehnt und 
keine Kenntnisse von der sokratischen Agrargastrosophie hatte, beruft man sich 
heute bei der Forderung einer Ökologisierung der Landwirtschaft doch ausdrück-
lich auf ihn.74

Die geoklimatischen Spezifika spiegeln sich auch im jahreszeitlichen Wechsel 
wider, der sich nicht nur auf die Bodenbeschaffenheit einschließlich der Herkunft 
und Güte der Agrarprodukte auswirkt. Darüber hinaus steht der jahreszeitlich be-
dingte Wechsel der Nahrungsmittel in unmittelbaren Zusammenhang mit einer 
saisonalen Kost. Bezüglich eines saisonal bedingten Wechsels der Ernährungswei-
se muss man, stellt Hippokrates fest, »über die Wirkungen nachdenken, die von 
jeder einzelnen [Jahreszeit] ausgehen können. Denn sie gleichen einander in kei-
ner Weise, sondern unterscheiden sich sehr, sowohl untereinander wie in der Art 
ihres Übergangs.« (Ebd.) Außerdem ist es heilkundig nicht unwichtig, zu wissen, 
dass die äußeren Temperaturen auf die Verdauungskräfte wirken. »Im Sommer 
und im Herbst verdaut man die Nahrung am schwersten, im Winter am leichtes-
ten, nach ihm im Frühling.«75 Mit anderen Worten, Hippokrates scheint sich am 
Nahrungsgeschehen einen fundamentalen Seinsprozess klarzumachen: Weil der 
Mensch die ihn umgebende Natur verstoffwechselt, verkörpert er sie; weil die ein-

73 | Hippokrates, Über die Umwelt 1, 4.

74 | Vgl. Alt, Agrarwende jetzt, 10; Lutzenberger/Gottwald, Global denken lokal essen, 

92ff.

75 | Hippokrates, Aphorismen 17, 162.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens412

zelnen Faktoren variable sind, lassen sich indes keine allgemeinen Anweisungen 
für das individuelle Verhalten geben. Statt detaillierte und daher notwendig sche-
matische Vorschriften für die Lebensweise aufzustellen (wie es die traditionellen 
Ernährungslehren tun), geht es einer guten Medizin um das ganzheitliche Verste-
hen dessen, was die menschliche Physis konstitutiert. 

Angesichts der vielseitigen Einflüsse und Stoffwechselfaktoren, die durch die 
Porösität des Menschen als umweltleibliches Naturwesen an ihm durchdringt und 
durchströmt, hat man Hippokrates’ Umweltanthropologie zu Recht als eine Öko-
logie des Menschen bezeichnet. »Der Mensch ist mitten in der Natur«, kommen-
tiert Hartmut Böhme in diesem Zusammenhang, »darum ist die antike Medizin 
weit dimensioniert: […] Antike Medizin ist im weiten Sinn ökologisch.«76 Diese 
ökologische Anthropologie gerät in der Folgezeit wieder in Vergessenheit und 
wird erst wieder bei Paracelsus und schließlich bei Feuerbach auftauchen. Hier 
gilt es festzuhalten, dass Hippokrates’ Medizin wie Sokrates’ Philosophie – und 
ganz anders als Platons Metaphysik – nicht versucht, den Menschen über einen 
fundamentalontologischen Manichäismus von Leib versus Seele zu entzweien und 
das menschliche Wesen zu hierarchisieren. Stattdessen wird die Konstitution der 
menschlichen Leiblichkeit in ihrer natürlichen Umweltlichkeit gedacht. Nicht in 
den trivialen Sinn, dass der fundamentalontologische Grundzug der menschlichen 
Physis ein ökologisches In-der-Umwelt-sein wäre: Der Mensch lebt nicht einfach 
inmitten der Natur. Der Mensch verkörpert (und bioindiziert) im wahrsten Sinn 
des Wortes seine Umwelt; er ist einverleibte und leibhaftig vermenschlichte Natur 
– weil er seine Umwelt isst.77 

Über diese umweltwissenschaftliche Fundierung einer gastrosophischen Na-
turmedizin hinaus zieht Hippokrates – wenigstens ansatzweise – auch die gesell-
schaftlichen Lebensumstände in Betracht. Dafür muss die ärztliche Diagnostik 
»genau überlegen, wie die Lage der jeweiligen Stadt ist.«78 Über die jeweiligen 
Witterungsverhältnisse und klimatischen Gegebenheiten der lokalen Geographie 
hinaus muss die Heilkunde solche nicht-natürlichen und über-individuellen Fak-
toren berücksichtigen, wie gesellschaftliche Hygieneverhältnisse und vor allem die 
jeweiligen Arbeits-, Wohn-, Straßenverhältnisse. Damit macht sich Hippokrates’ 
aufklärerischer Geist die – angesichts der mythisch-religiösen Tradition der alten 
Welt nicht ganz so selbstverständliche – Tatsache klar, dass gerade diese sozio-
kulturellen Lebensverhältnisse den Gesundheitszustand der Bevölkerung und die 
Natur des Menschen zum Guten wie zum Schlechten beeinflussen: Hippokrates 
erweist sich daher auch als der erste Sozialmediziner. Mit seiner Einsicht, dass 
die Gesundheit von den gesellschaftlichen Lebensbedingungen abhängt, »die, wie 
etwa Kläranlagen oder Straßenreinigungen, von den Verwaltungen gesteuert oder 
kontrolliert werden könnten, erscheint der Autor als Vorläufer moderner Epide-

76 | H. Böhme, Transsubstantiation und symbolisches Mahl, 150f.

77 | Vgl. Schipperges, Kosmos Anthropos.

78 | Hippokrates, Über die Umwelt 1, 6.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Ursprünge der Naturheilkost 413

miologen. Seine Beschreibungen stellen in der Tat das älteste erhaltene Dokument 
zur europäischen Sozialmedizin dar.«79

Hippokrates macht die empirische Bestimmung des Gesunden (oder Unge-
sunden) von einer umfassenden Diagnose der individuellen, umweltlichen und 
sozialen Faktoren abhängig. Entsprechend steht das physische Sein der Menschen 
in einem vielseitigen und polymorphen Metabolismus von ›äußeren‹ Wirkkräften. 
Vor allem der Nahrungsmittel, darüber hinaus aber auch den ihn umgebenden 
und durchwaltenden Umweltbedingungen wie der eingeatmeten Luft, dem ver-
stoffwechselten Wasser, dem erlebten Wetter, dem Klima und den Wohnverhält-
nissen; den lebensweltlichen Verhältnissen wie Arbeitsbedingungen und Hygi-
enestandards; den individuellen Daseinslagen des Lebensalters, der Abfolge der 
einzelnen Verrichtungen und körperlichen Betätigungen, der Tagesform und den 
anderen Beschäftigungen. Weil das physische Dasein des Menschen und sein leib-
liches Wohlergehen (oder Unwohlsein) aus einer komplizierten Mannigfaltigkeit 
an variablen Faktoren resultieren, sind auftretende Leiden und Krankheiten nie 
isoliert an sich zu betrachten. Sie inkorporieren vielmehr eine Wirklichkeit, die 
diverse Ursachen haben kann. »Darum«, konstatiert Hippokrates, »ist die Behand-
lung viel komplizierter und bedarf größerer Sorgfalt.«80 Die Kunst der ärztlichen 
Behandlung besteht vor allem darin, ›hinter‹ der Augenscheinlichkeit der sichtba-
ren Symptome die ›tieferen‹ Wahrheiten der unsichtbaren Ursachen zu erfassen. 
So gehört zu einer sachkundigen Wahrheitsfindung (Anamnese), insbesondere für 
den Ernährungsmediziner, auch eine Diagnose der Entleerungen, welche wichtige 
Informationen über den Zustand des Menschen und die Vorgänge in seinem Inne-
ren liefern. Dementsprechend stellt Hippokrates für gute Verdauungskräfte den – 
ohne dabei ins Detail zu gehen – sehr allgemein gehaltenen Grundsatz auf: »Wenn 
das, was bei den Kranken abgeführt wird, so ist, wie es sein sollte, ist es nützlich, 
und sie fühlen sich gut. Im entgegengesetzten Fall fühlen sie sich schlecht.«81 Man 
erkennt hier, dass ein gastrosophisch denkender Mediziner in dem sachlichen Zu-
sammenhang von Kost und Kot keinen Grund für eine anthropologische Verach-
tung des menschlichen Essistenz sieht – ganz im Unterschied zu den christlichen 
Kirchenvätern oder Hegels Ekel vor den Fäkalien. (Siehe I.4) 

Für eine metaphysisch unvoreingenommene Erkenntnis der Natur des Men-
schen, wie sie der heilwissenschaftliche Forschungsdrang Hippokrates ergründet, 
sind diese ›Essensreste‹ bedeutsam, weil sie eine Wahrheit entbergen, die durch 
den Leib gegangen ist und getreu von dessen verborgenen Seinsgeschehen berich-
ten. Darüber hinaus sind sie heilig: Denn, wenn alles gut geht, sind sie Zeichen 
einer heilsamen Leerung und einer wohltuenden Befreiung von leidvoller Verstop-
fung als einem potentiell großen Unheil und einer unscheinbaren Ursache für – 
böse Geister. (Nietzsche wird sie beschwören.)

79 | Bergdolt, Leib und Seele, 40.

80 | Hippokrates, Die alte Heilkunst I, 590.

81 | Hippokrates, Aphorismen, 163.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens414

	E  x tr abeil age: Kochkunst des Ar z tes

Weil Lebensmittel die wichtigsten Heilmittel der hippokratischen Medizin 
sind und eine Heilung vor allem durch eine gesunde Ernährung zu bewir-
ken ist, da durch sie von außen in das individuelle Lebensgeschehen regu-
lierend eingegriffen werden kann, kann eine Krankheit oder genauer ein 
erkranktes Individuum durch die Verordnung einer spezielle Diät ärztlich 
behandelt werden. Zur Therapie von bereits entstandenen Krankheiten 
oder sonstigen manifesten körperlichen Leiden wird je nach Bedarf zwi-
schen zwei möglichen Gebrauchsweisen dieser ›ärztlichen Kochkunst‹ 
gewählt. Entweder der gezielte Einsatz bestimmter heilsamer Mittel zur 
Bekämpfung eines akuten Symptoms oder eine spezielle Krankendiät als 
Intervention in die Stoffwechselvorgänge des betreffenden Individuums.  
Zum Beispiel hätte Heraklit, der seiner Ernährungsweise große Sorg-
falt entgegenbrachte, vermutlich nicht an Wassersucht bzw. an den Fol-
gen seiner gut gemeinten, aber verfehlten Selbstbehandlung sterben 
müssen82, wäre ihm Hippokrates’ Rezept vom Mohnkuchen mit Honig-
mischgetränk bekannt gewesen. Dazu nämlich rät der Ernährungsme-
diziner in diesem Fall. »Man zerreibe auch Mohn, schütte Wasser dar-
über, seihe durch und rühre Mehl daran, backe Kuchen daraus, schütte 
gekochten Honig darüber und gebe das den an Wassersucht Erkrankten 
zu essen. Dazu gebe man süßen, mit Wasser versetzten Wein oder ge-
wässerten Honigmischtrank zu trinken. Oder man sammle Mohn-
milch, verwahre sie und behandle damit.«83 Freilich erspart er es sich, 
die empirischen Gründe für die Heilwirksamkeit dieser Therapie an-
zugehen; was auch für seine Empfehlung gilt, bei der äußerlichen Be-
handlung zum Beispiel von Haarausfall auf die pharmazeutische Wirk-
substanzen des Baumharzes zu vertrauen, zusammen mit Rosen- oder 
Liliensalbe oder den Aufstrich von Töpfererde mit Wein oder mit Ro-
senöl oder mit dem Saft unreifer Oliven oder mit Akazienauszug.84  
Die eigentliche Herausforderung, in der sich die ärztliche Heilkunst – als 
eine Art Kochkunst – bewährt und bewahrheitet, liegt allenthalben in der 
Kreation spezieller Krankenkost. So stammen aus der Küche des berühm-

82 | Den ›dunklen‹ Hintergrund dieses tragischen Vorfalls liefer t Diogenes Laertius: 

»Schließlich wurde er Misanthrop, ging in die Berge und lebte da von Pflanzen und Kräu-

tern. Doch davon bekam er die Wassersucht, kehrte in die Stadt zurück und stellte den 

Ärzten die rätselhafte Frage, ob sie eine Sintflut in Trockenheit verwandeln könnten. Da 

diese nicht begrif fen, grub er sich in den Mist eines Kuhstalls, weil er hoff te, durch dessen 

Wärme werde das Wasser verdunsten. Das gelang aber nicht, und so starb er mit sechzig 

Jahren.« Vgl. Diog. Laertius, Leben und Lehre der Philosophen 9, 3.

83 | Hippokrates, Diät in akuten Krankheiten, 525.

84 | Hippokrates, Die Frauenkrankheiten, 527.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Ursprünge der Naturheilkost 415

ten Heilpraktikers beispielsweise die Rezepturen für Schleimsuppen oder 
Kraftbrühen und andere Flüssignahrung in Form von Tränken, die sich 
für die Bedürfnisse der geschwächten Kranken – über die lange Reihe all-
täglicher Experimente – als die zuträglichsten und heilvollsten Wohltaten 
erwiesen haben. Hippokrates protokolliert folgende Erfahrungen einer 
konkreten und gleichwohl verallgemeinerungsfähigen Diät für Kranke. 
»Zunächst, meine ich, schränkten [heilkundige Ernährungsmediziner] 
die Menge der Speisen ein, ohne sie selbst zu verändern, und gaben an-
stelle von viel Nahrung ganz wenig. Als sich ihnen das aber für manche 
Kranke als ausreichend und offensichtlich nützlich erwies, jedoch nicht 
für alle, da manche so krank waren, dass sie feste Speise auch in gerin-
ger Menge nicht vertragen konnten und etwas Leichteres nötig zu haben 
schienen, da erfanden sie die Schleimsuppen und mischten wenig schwe-
re Nahrung mit viel Wasser und nahmen das Schwere durch Mischung 
und Kochung weg.« Außerdem wird notiert: »Bei denen aber, die auch die 
Schleimsuppen nicht vertragen konnten, nahmen sie auch diese weg und 
versuchten es mit Tränken, und auch diese brachten sie hinsichtlich der 
Mischung und Menge in das richtige Verhältnis, indem sie sie nicht zu 
reichlich und unverdünnt, aber auch nicht zu sparsam gaben.«85 
Einzig und allein hier, in dem spezifischen Kontext einer ärztlichen 
Krankenküche, findet eine gastrosophisch legitime Reduktion des Es-
sens auf eine Diät statt und kann sich erweisen, warum Suppen allge-
mein gesund sind und für schwächelnde Menschen empfehlenswert 
(weshalb Kant durchaus auf den Rat des Arztes hätte hören sollen; siehe 
I.5). Denn der Sonderfall einer individuellen Ernährungstherapie, an-
lässlich eines speziellen Krankheitsbildes, macht eine ganz konkrete 
Gesundheitskost erforderlich. Dieser Sonderfall einer ärztlichen Koch-
kunst ist indes grundsätzlich von einer mikrologischen Ernährungslehre 
zu unterscheiden, die für alle Gesunde nach einem bestimmten meta-
physischen Schema spezielle Speisen vorschreibt. Ebenso ist eine solche 
Spezialküche nicht mit einer allgemeinen Diätetik gleichzusetzen, die 
nichts weiter vorschreibt, außer eine gesunde Ernährungsweise zu prak-
tizieren als einer der notwendigen Komponenten einer gastrosophischen 
Lebensweise.

85 | Hippokrates, Die alte Heilkunst, I 582-583.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens416

Se x-res-non-natur ales: Diäte tik als eine Face t te der 
gastrosophischen Lebenskunst

Mit der erfahrungswissenschaftlichen Herleitung der ärztlichen Heilkunst aus 
der Kunst und Wissenschaft einer Naturheilküche widerlegt Hippokrates die irr-
tümliche Meinung seines Zeitgenossen Platon in dieser Sache. Platon hatte, wie 
wir wissen, als Wahrheit ausgegeben, die Essenszubereitung basiere auf keiner 
Wissenschaft und die Kochkunst sei im Unterschied zur Heilkunst keine für ein 
gutes Leben der Menschen konstitutiv Praxisform. Rückblickend zeigt sich aller-
dings, dass die platonische Geringschätzung der Kochkunst in einem eklatan-
ten Widerspruch zu den historischen Tatsachen steht. Man darf davon ausgehen, 
dass »griechische Ärzte Kochrezepte schrieben, ebenso wie arabische, da viele 
Jahrhunderte lang die Kochkunst auch als Bestandteil der Heilkunst betrachtet 
wurde.«86 

Ausdrücklich fordert der Gastrosoph Sokrates von der ärztlichen Kunst, den 
Menschen Gesundheit und Stärke »durch Anwendung von Arznei und Nah-
rung« zu verschaffen.87 Und umgekehrt ist ebenfalls belegt, dass griechische 
Kochbücher »den Anspruch erhoben, auch medizinische Ratgeber zu sein.«88 
Daher merkt ein Fürsprecher der medizinischen Kochkunst an: »Man fordert 
mehrenteils vom Koch oder vom Leibarzt, dass er den Küchenzettel verfertige, 
und lauter gesunde Speisen auf den Tisch liefere. Wie kann aber dieses wohl ge-
schehen, wenn nicht der Koch zugleich ein Arzt, oder der Arzt zugleich ein Koch 
ist.«89 Schon zu Lebzeiten des Hippokrates entsteht mit dem Wurzelschneidebuch 
des Arztes Diokles von Karystos, dem ältesten Kräuterbuch der Griechen, eine 
Schrift, welche die diskursive Verschränkung von Medizin und Küche, Gesund-
heitsvorsorge und Naturheilkost aufs Beste dokumentiert. 

Doch bei allem Verdienst für die Geburt eines gastrosophischen Denkens mar-
kiert der ausschließliche Bezug auf die Gesundheit und auf das physische Wohl-
leben auch die konzeptuellen Grenzen des hippokratischen Ernährungsdenkens. 
Wesentliche Aspekte, die in der sokratischen Gastrosophie bereits zum Tragen 
kommen – kulinarische Ästhetik, Einkauf, Genderfragen, Landwirtschaft, Mahl-
kultur –, bleiben unberücksichtigt. Das erklärt, warum der Arzt Hippokrates vom 
Essen nicht in kulinarischen Begriffen des Wohlgeschmacks spricht. Seiner me-
dizinischen Heilkunst geht es nicht um die Esskunst einer geschmackvollen Zu-
bereitung als der kochkünstlerischen Aktivität eines kulinarischen Wohllebens. 
Während diese Lust- und Genussaspekte der gastrosophischen Vernunft, die 
bei Sokrates allenthalben zur Sprache kommen, von Epikurs Hedonismus auf-
gegriffen werden (was im nächsten Kapitel genauer zu untersuchen sein wird), 

86 | Dünnebier/Paczensky, Kulturgeschichte des Essens, 53.

87 | Platon, Phaidros 270b.

88 | Revel, Erlesene Mahlzeiten, 95.

89 | Unzer, ›Der Arzt‹ klär t auf, 289.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Ursprünge der Naturheilkost 417

beschränkt Hippokrates die eigene Ernährungsphilosophie auf die Weisheit einer 
guten Diät. 

Vermutlich liegt hier der Grund, warum Sokrates – trotz seines ausdrück-
lichen Lobes der hippokratischen Gesundheitslehre – die Vorbehalte äußert, 
eine solche Diätetik habe die Vernunft nicht richtig in ihrer lebenspraxischen 
Ganzheit erfasst.90 Denn sonst wären im Bezug auf die vernünftige Praxis eines 
ethisch guten Essens, neben den diätetischen, ebenso jene anderen Weltbezüge 
zu berücksichtigen, auf welche die sokratische Philosophie eingeht. Die Ernäh-
rungsmedizin jedoch denkt die menschliche Essistenz ausschließlich unter dem 
physiologischen Gesichtspunkt der Versorgung des Körpers bzw. der Erfüllung 
des leiblichen Wohls. Deshalb versteht sie unter gutem Essen automatisch gesun-
des Essen. 

Indem die hippokratische Diätetik die Ethik einer gastrosophischen Lebens-
kunst auf Fragen des gesundheitlich Richtigen, ›der richtigen Diät‹ einschränkt, 
nähert sie sich der platonisch-aristotelischen Diätmoral an. Trotz dieser relativen 
Annäherung erhebt die hippokratische Diätetik gleichwohl – im grundsätzlichen 
Unterschied zur klassisch philosophischen Diätmoral – die alltägliche Sorge um 
eine gesunde Ernährung (›Diät‹) zu einer konstitutiven Praxis des leiblichen 
Wohllebens. So wird die alltägliche Lebenskunst eines immerhin diätisch guten 
Essens als Ethos eines immerhin gesundheitlich guten Lebens gewürdigt. Im 
Gegensatz zur diätmoralischen Tradition zielt eine aus medizinischer Sicht ver-
nünftige Ernährungsweise im Kern nicht per se auf eine Tugend des Verzichts. 
Auch heißt sie weder eine prinzipielle Asketik des richtigen Maßes gut noch eine 
programmatische Mäßigungspflicht oder die selbstbeherrschte Esslust. Daher 
trifft das, was Foucault ganz allgemein zur Charakterisierung der »antiken Diä-
tetik als Lebenskunst« ausführt, zwar für Hippokrates zu; allerdings gilt es nicht 
– entgegen Foucaults eigener Einschätzung – für Platons asketisches Ideal. In sei-
ner Studie zum Gebrauch der Lüste heißt es resümierend: »Die ›Diät‹ als Lebens-
regel, als Lebensweise, ist eine fundamentale Kategorie, in der die menschliche 
Lebensführung gedacht werden kann; sie charakterisiert die Weise, in der man 
seine Existenz führt, und ermöglicht es, die Lebensführung mit Regeln auszu-
statten: eine Problematisierung des Verhaltens im Hinblick auf eine Natur, die 
man zu bewahren und der man sich anzupassen hat. Die Diät ist eine ganze Le-
benskunst.«91 

In diesem Zusammenhang ist daran zu erinnern, dass für Hippokrates die 
Lebenskunst einer guten Diät nur eine unter fünf anderen Künsten darstellt, ge-
sundheitlich gut zu leben. Abweichend von dem heute geläufigen, in der Sache 
allerdings verengten Wortverständnis der ›Diätetik‹ (im Sinne der medizinischen 
bzw. ernährungswissenschaftlichen Lehre einer gesunden Ernährung) sowie der 
›Diät‹ (gleichgesetzt mit einer Moral der Mäßigung, des Fastens, einer Entsagung 

90 | Vgl. Platon, Phaidros 270.

91 | Foucault, Gebrauch der Lüste, 131.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens418

der Genussgier) umfasst das hippokratische Verständnis einer diaitetike techne 
nicht nur Fragen der Ernährungsweise, sondern weitere Praxen oder Techniken 
eines gesunden Lebens. 

Alles in allem bezieht sich die Diätetik des Hippokrates auf »die Übungen 
(ponoi), die Speisen (sitia), die Getränke (pota), der Schlaf (hypnoi), die sexuellen 
Beziehungen (aphrodisia).« (Ebd.) Im Laufe der Geschichte wird diese Liste noch 
erweitert. Schließlich machen Ernährung (Essen und Trinken), körperliche Be-
wegung (Sport), Schlaf bzw. Ruhe, Gemütsregungen (inklusive sexuelle Aktivi-
täten), Ausscheidungen sowie Luft und Licht die so genannten sechs nicht-natür-
lichen Dinge aus. Sie sind als Faktoren einer gesundheitlich guten Lebensweise 
zu berücksichtigen und gelten als nicht-natürlich, weil es zwar allgemeine Be-
dürfnisse der menschlichen Natur sind, aber erst vom Menschen irgendwie (zu 
dessen Wohl oder Übel) ausgestaltet werden müssen. Diese sex-res-non-naturales 
werden schließlich zum Kanon der klassischen medizinischen Diätetik erklärt92, 
die über Jahrhunderte hinweg durch die abendländische Kulturgeschichte fortbe-
steht und um dessen erneute Wiederbelebung heute der medizinphilosophische 
und gesundheitspolitische Diskurs ringt.93

Resümee der antiken Diäte tik

Im ursprünglichen Sinne handelt es sich bei den nicht-natürlichen Dingen einer 
diätetischen Lebenskunst um solche Angelegenheiten der täglichen Existenz, die 
zur Aufgabe einer vielgestaltigen Ethik (des physischen Wohllebens) gemacht 
werden können. Dies bestätigt jene praxologische Erkenntnis, welche bereits im 
Kontext der sokratischen Philosophie zur Sprache kam. Nämlich dass es nicht nur 
ein einziges ›gutes Leben‹ gibt, sondern vielfältige Formen, gut zu leben – das 
Gute zu leben, dem menschlichen Wohl gemäß zu leben. Das gute Leben ist nicht 
identisch mit dem faktischen Leben oder dem biologischen Dasein zwischen Ge-
burt und Tod; es ist eine praxis (ein Tätig-Sein), auf bestimmte Weise und für 
einen bestimmten Zweck ›zu leben‹, täglich tätig zu sein. 

92 | Dazu kommentier t der Medizinhistoriker Engelhardt: »Galen bringt die Diätetik in eine 

Ordnung von klassischer Klarheit und überzeitlicher Gültigkeit. Sechs Grundbereiche wer-

den von ihm unterschieden, die miteinander zusammenhängen, aufeinander einwirken, 

sich stören oder auch sinnvoll ergänzen können: Licht und Luft (aer), Essen und Trinken 

(cibus et potus), Bewegung und Ruhe (motus et quies), Schlafen und Wachen (somnus et 

vigilia), Ausscheidungen (secreta et excreta), Gefühle (affectus animi).« (Vgl. Engelhardt, 

Diätetik, 51f.) Allerdings schwankt im Verlauf der Geschichte der klassischen Diätetik die 

Liste. An die Stelle der Ausscheidungen treten beispielsweise die Bäder, das Schlafen so-

wie das Licht und die Luft kommen oft nicht vor. Vgl. Bergdolt, Leib und Seele.

93 | Vgl. Schipperges, Wege zu neuer Heilkunst; Bergdolt, Leib und Seele.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Ursprünge der Naturheilkost 419

In diesem Sinne vermögen Menschen, bestimmtes Gutes praktizieren und 
das Gute, das menschliche Wohl zu leben, vielgestaltig und in verschiedenen 
Praxen zu verwirklichen. Sokrates lobt ausdrücklich »die richtige Vernunft« von 
dem, »was Hippokrates über die Physis sagt«, weil er die ethische »Gestalt des 
Leibes vielartig« denke.94 Denn im gewissen Sinne tut Hippokrates im Namen 
einer medizinischen Heilkunst das, was Sokrates mit seiner philosophischen Le-
benskunst verfolgt: Beidesmal wird die Begründung der Wissenschaft und Kunst 
eines der Menschheit möglichen Wohllebens versucht. 

Diese Übereinstimmung von Sokrates und Hippokrates ist speziell als Gegen-
position zu dem von Platon und Aristoteles in die Welt gesetzten und über die 
Jahrhunderte wiedergekauten ›einfältigen‹ Glücksbegriff eines bloß geistigen 
Wohllebens – des bios theoretikos – bemerkenswert. Darüber hinaus kommt damit 
ein genereller Sachverhalt der philosophischen Weisheitslehre zur Sprache: Denn 
die Erkenntnis von der Vielgestaltigkeit des menschlichen Wohllebens birgt für 
die praxisphilosophische Neubegründung einer Ethik des guten Lebens eine rei-
che und bislang noch unausgeschöpfte Quelle. 

Freilich ist die systematische Grundlegung der praxologischen Idee einer viel-
gestaltigen Praxis des guten Tätig-Seins als Betätigung eines Guten, die das Gan-
ze der menschlichen Wohlvermögen und der entsprechenden ethischen Weisen 
oder Lebenskünste eines vernünftigen Tuns (und Lassens) umfasst, im Kontext 
einer Gastrosophie nicht zu leisten und auch nicht erforderlich.95 Doch die Gas-
trosophie steht in diesem Zusammenhang: Sie kartographiert eine Praxisform 
des guten Lebens, eben die Ethik eines guten Essens – deren Ursprünge bis zu 
Hippokrates und Sokrates zurückverfolgt werden können. 

Die Philosophie der Physis, die Hippokrates entwickelt, verbindet einen nor-
mativen Naturbegriff (das Heil der menschlischen Physis) mit einer empirischen 
Naturwissenschaft (des gesundheitlich Wohltuenden) zu einer allgemeinen Ethik 
der guten Ernährung. Auf diese ungewöhnliche Weise macht sich die hippokra-
tische Gastrosophie die erkenntnistheoretische Notwendigkeit einer philosophi-
schen Fundierung des medizinischen Wissens klar. Die medizinische ›Heilpra-
xis‹ besteht dann nicht primär in der Reparatur von Krankheiten durch den Arzt, 
sondern in der für jeden Menschen erstrebens- und lohnenswerten Erkenntnis 
des Guten und zwar des physischen Heils oder Wohls des Menschen. Daher äh-
nelt Hippokrates’ Ablehnung der vorsokratischen Philosophie und Medizin der 
sokratischen Abkehr von einer spekulativ-idealistischen (Geist-)Metaphysik zu 
einer praxisorientierten Wissenschaft vom Menschen und dessen möglichen 
Wohlleben (eupraxie). 

Solcherart von einem, in der alltäglichen Lebenspraxis aktivierbaren, empi-
rischen Wohlvermögen ausgehend, legen Hippokrates und Sokrates der Welt-
kenntnis des Menschen – seiner Natur und der Sitten seiner Alltagskultur – einen 

94 | Platon, Phaidros 270d.

95 | Vgl. Lemke, Was ist Praxologie?

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens420

ethisch-praxischen Bezugspunkt zugrunde. Freilich gewinnt Sokrates zeitlich 
und ideengeschichtlich betrachtet vor Hippokrates die praxologische Erkenntnis 
einer möglichen Weisheit, bestimmte Lebensbereiche wohlgemäß zu leben. Da-
her gibt die sokratische Philosophie hinsichtlich ihres Verhältnisses und damit 
auch des genealogischen Verhältnisses von der ›ersten Gastrosophie‹ zur ›klassi-
schen Diätetik‹ – verstanden als einer diätetischen Gastrosophie – ein methodi-
sches Vorbild für die Medizin ab. Aus diesem Grund wurde im Anschluss an die 
sokratische Gastrosophie96 hier die medizinische Ernährungslehre des Hippokra-
tes porträtiert und der Versuch unternommen, deren Ethik einer gesundheitlich 
guten Lebenpraxis als Gastrosophie einer gesunden Ernährungsweise nachvoll-
ziehbar zu machen.

Doch trotz Hippokrates’ wichtiger Idee einer vielgestaltigen Praxis des physi-
schen Wohllebens und des richtigen Vernunftbegriffs verschiedener diätetischer 
Lebenskünste kritisiert Sokrates daran zu Recht, dass der Mediziner die gastro-
sophische Ethik auf eine Diätetik reduziert und damit die ganze Sache grund-
begrifflich verkürzt. 

Insofern lässt sich bereits bei Sokrates und Hippokrates diejenige Problema-
tik ausmachen, die in Kants ›Streit‹ mit Hufeland explizit ausgetragen wird: Im 
Gegensatz zur medizinischen Theorie (oder Diätetik des gesunden Lebens) er-
schöpft sich eine philosophische Theorie (oder Ethik des guten Lebens) nicht da-
rin, dass die Menschen ›nur‹ in gesundheitlicher Hinsicht gut leben sollten. Der 
philosophisch stimmige Standpunkt im Bezug auf eine gastrosophische Theorie 
des guten Lebens besagt daher: Eine gute Esskultur ist weder primär noch aus-
schließlich über eine gesunde Diät und das leibliche Wohlbefinden zu denken. 
Indem Hippokrates’ medizinische Ernährungsphilosophie den Heilsbezug auf 
die menschliche Physis einschränkt, setzt sie jedoch das Wohl des Menschen mit 
dem gesundheitlichen Wohlergehen gleich und damit das Gute mit dem Gesun-
den (dem Heil). Weil die klassische medizinische Diätetik das Verständnis des gu-
ten Lebens nur auf das leibliche Wohlergehen beschränkt und sich keine umfas-
sende Gastrosophie erarbeitet – wie dies für die sokratische Philosophie gezeigt 
werden konnte –, bleibt die Diätlehre des Hippokrates einem reduktionistischen 
Begriff des Guten verhaftet. 

Letztlich wird das Nahrungsgeschehen in der hippokratischen Diätetik also 
nicht unter dem Gesichtspunkt der Gestaltungspraxis einer unverkürzten Gast-
rosophie reflektiert, die verlangt, dass alle Facetten und Tätigkeiten eines ethisch 
guten Essens einbezogen werden. Die menschliche Essistenz wird stattdessen auf 
physische Gesundheit und körperliche Selbsterhaltung beschränkt. So ist es zwar 
nicht ganz falsch, die Diätetik als »eine ganze Lebenskunst« (Foucault) zu bezeich-
nen. Dennoch bleibt sie eine Tugendlehre, die die gastrosophische Lebenskunst 

96 | Üblicherweise wird ausschließlich die Vorbildfunktion der Medizin für die Grundle-

gung der praktischen Philosophie, vor allem der aristotelischen Ethik des guten Lebens, 

hervorgehoben. Vgl. Jaeger, Medizin als methodisches Vorbild in der Ethik des Aristoteles.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Ursprünge der Naturheilkost 421

zu jener Heilkunst entkernt, deren Praxis vom Individuum lediglich verlangt, 
sich vollwertig zu ernähren: Die hippokratische Philosophie der Lebenskunst ist 
eine Gesundheitsmoral geblieben. Hingegen versteht der uneingeschränkt gast-
rosophische Begriff der Diätetik den gesundheitlichen Gesichtspunkt als einen 
zwar wesentlichen Aspekt der menschlichen Essistenz, aber doch nur als einen 
unter anderen (kulinarisch-ästhetischen, agrarischen, ökonomischen, alltagskul-
turellen, emanzipatorischen) Welt- und Selbstbezügen, die ein gutes Welt-Essen 
als ethische Lebenspraxis ausmachen. 

Freilich birgt die Tatsache, dass sich Hippokrates’ Heilwissenschaft auf das phy-
sische Wohlleben bezieht, einen Vorteil gegenüber der sokratischen Philosophie 
der guten Lebenspraxis. Denn diese Philosophie kann ihrem normativen, aber 
postmetaphysischen Begriff des Guten nur aufgrund von Gesprächen eine we-
der spekulativ postulierte noch absolut letztbegründete Wahrheit verschaffen; der 
Philosoph kann seinem Begriff des Guten nur eine intersubjektiv herbeigeführte 
und daher stets fallible Allgemeingültigkeit zuwachsen lassen. Ganz anders ver-
hält es sich beim Mediziner; diesem ist es möglich, das Gute naturwissenschaft-
lich zu begründen. Daher zählt die ernährungswissenschaftliche Erkenntnis des 
Guten (der Eubiotik einer gesundheitlich guten Ernährung) zu den vergleichswei-
se starken, objektiven Normativitäten einer gastrosophischen Ethik. 

Doch der Preis dieses scheinbaren Vorteils ist beträchtlich. Auch dies kann 
man sich mithilfe des Hippokrates klarmachen: Die hippokratische Reduktion der 
Ethik des guten Lebens auf die Diätetik des gesunden Lebens birgt zwei folgen-
reiche und bis in die Gegenwart hinreichende Konsequenzen für das ernährungs-
philosophische Selbstverständnis unserer Kultur. Zum einen werden dadurch die 
vielen ethischen Fragen des Welt-Essens zu wenigen, ums persönliche Wohl krei-
sende Fragen der Diät depotenziert. Zum anderen arbeitet die antike Ernährungs-
lehre, indem sie nur die Physis des Menschen reflektiert, der zur gleichen Zeit 
entstehenden dualistischen Metaphysik Platons, die den Menschen in die zwei 
Welten eines sich ernährenden Körpers und eines denkenden Geistes aufspal-
tet, unbeabsichtigt zu. Darum wird es umgekehrt möglich, dass »die platonische 
Askese, wenngleich philosophisch begründet, in vielem auf der hippokratischen 
Diätetik aufbaut und von hier aus ihre Konkretisierung zur dualistischen Lebens-
führungslehre des Verhältnisses von Körper und Seele vollzieht.«97 Die hippo-
kratisch-diätetische und die platonisch-diätmoralische Ernährungslehre konver-
gieren darin, dass die essistenzielle Lebenspraxis konzeptuell und begrifflich zu 
einer Diät abmagert: Nicht auf ein insgesamt gutes Leben des Gastrosophischen 
zielt dann ein vernünftiger Umgang mit dem Essen ab, sondern auf den physi-
schen Lebenserhalt. Eine ideelle Konvergenz der philosophischen Diätmoral mit 
der medizinischen Diätetik spiegelt sich heute in der Tugend eines Konsums von 
funktioneller Kost ( functional food) und Nährarzneimitteln (nutraceuticals), das 

97 | Egger, Diätetik und Askese, 75.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens422

heißt in einem Diätbewusstsein, welches von einem moralischen Pflichtbewusst-
sein gegenüber dem Gebot eine gesunden Ernährung in der pragmatischen Form 
eines nutrivitiven Funktionalismus lebt.

Doch trotz einer gewissen Konvergenz besteht zwischen der hippokratischen 
Medizin und der platonischen (und platonisch beeinflussten) Philosophie zuletzt 
in der entgegengesetzten Bewertung des Körpers eine grundsätzliche Differenz. 
Die medizinische Sorge sieht im menschlichen Körper keine an sich vernunftlose 
und tendenziell unvernünftige Animalität, sondern die Inkarnation eines um-
weltlichen und verbesserbaren wie verschlechterungsfähigen Lebensgeschehens 
der Physis. In diesem potentiell wohlvollen Seinsgeschehen kommt der Ernäh-
rung eine herausragende Bedeutung zu, weil wesentlich über den Einfluss des 
Essens die menschliche Physis wohl oder übel erfüllt, beleibt und gelebt wird. 
Während die rationalistische Anthropologie eine metaphysische Abwertung und 
Entwürdigung der menschlichen Essistenz betreibt, gewinnt bei dem Sokratiker 
Hippokrates die alltägliche Ernährung den zentralen Stellenwert einer buchstäb-
lich heilbringenden, göttlichen Kunst. Einer den Menschen möglichen Lebens-
kunst, die darin besteht, die vermeintlich kleinen und unwürdigen Dinge eines 
vernünftigen Essens mittels einer bewussten Selbstsorge und Alltagspraxis zu 
kultivieren – weil uns so ein Stück geglückten Wohllebens zuteil werden kann. 
Die praxische Vernunft einer gesunden Küche steht deshalb im Kontext einer all-
täglichen Arbeit des Selbst an einem ebenso wertvollen wie fragilen Gut. Letztlich 
aber ist eine Heilkunst (als Diätetik), die sich auf eine medizinische Kochkunst 
versteht, weder eine kulinarische Ästhetik noch eine voll entwickelte Gastro-
sophie. So bleibt es dabei: Während die hippokratische Gesundheitslehre eines 
physischen Wohllebens die eigentliche Kunst eines guten Essens systematisch 
übersieht, verbreitet der epikureische Hedonismus die sokratische Weisheit, dass 
zu einer gastrosophischen Lebenspraxis allemal ein kultiviertes Genussleben ge-
hört.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009 - am 14.02.2026, 11:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

