Communicatio Socialis 3 (1970) 1: 1-12
Quelle: www.communicatio-socialis.de

Communicatio Socialis

ZEITSCHRIFT FUR PUBLIZISTIK IN KIRCHE UND WELT

In Verbindung mit
MICHAEL SCHMOLKE (MUNSTER) und KARL HOLLER (AACHEN)
herausgegeben von
FRANZ-JOSEF EILERS SVD (ROM/GENF)

in Zusammenarbeit mit der Gesellschaft Katholischer Publizisten
Deutschlands e. V.

3. Jahrgang 1970 Januar—Maérz Nr. 1

Der Sprachgebrauch in der Kirche — kritisch

von Wilhelm Go6ssmann

1. Der Vorrang der Glaubwiirdigkeit

Welche Forderung stellt man als ZuhSrer an den, der spricht, und an das, was
gesagt oder geschrieben wird? Uber alle Formen der sachlichen Information hinaus:
daf der Sprechende glaubwiirdig sei. Es ist dies eine Forderung, die heute allgemein
erhoben wird, von der auch die Kirche in keiner Situation abschen darf. Allein
hiervon hingt ihre Zukunft ab. Die Glaubwiirdigkeit wird greifbar in der Sprache,
die wir sprechen und die wir tagtiglich hdren miissen. Man kann an ihr darlegen,
daf und wie der Gebrauch der Sprache ethisch verpflichtend ist, gerade auch dort,
wo es um Fragen des Glaubens geht.

Sobald man mit dem, was man sagt, unglaubwiirdig wirkt, geht das Vertrauen
verloren. Zu den schwersten Enttiuschungen gehdrt es, wenn man jemanden als
- glaubwiirdig befunden und daraus Konsequenzen gezogen hat, dann aber einsehen
muf, daff diese Glaubwiirdigkeit Trug war. Kontrolle begriindet keine Glaub-
wiirdigkeit, sondern verhindert sie. Geistige Verlifllichkeit und personliches Ver-
trauen, wozu auch das Unbekannte und noch Unvertraute gehdren, machen sie da-

Prof. Dr. Wilhelm Géssmann, Ordinarius fiir Didaktik der deutschen Sprache und Literatur
an der Pidagogischen Hochschule Rheinland, Abteilung Neuf), ist durch zahlreiche Publika-
tionen zum hier angesprochenen Thema an die Uffentlichkeit getreten.

httpa://dolorg/10.5771/0010-3497-1970-1-1 - am 12.01.2026, 23:14:40. Access - [T



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1970-1-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

gegen beim anderen méglich. Zwischen der Sprache und diesen Erfahrungen des
Lebens muf} es einen inneren Zusammenhang geben. Auf den verschiedenen Gebieten
der Offentlichkeit, der Literatur, des Glaubens und des persénlichen Gesprichs macht
sich dieses Gegenseitigkeitsverhiltnis von Sprache und Glaubwiirdigkeit besonders
bemerkbar.

Das Problem spitzt sich auf die Frage zu, ob es eine ethisch belangvolle Stilkritik
gibt und geben kann. Daf} sie nicht mit rein sprachlichen Mitteln allein durchgefithrt
werden kann, liegt auf der Hand. Aber es diirften auch auffersprachliche Mafistibe
zu finden sein, die der Sprache gemifl sind und mit rein sprachlichen Kriterien
{ibereinstimmen. Zwischen dem, was der Mensch erfihrt und dem, was er redend
und schreibend duflert, sollte Ubereinkunft herrschen.

Diese Ubereinkunft kann wider besseres Wissen unterbleiben, weil man nicht ber
eine entsprechende Ausdruckskraft verfiigt. Es kann aber auch so sein, dafl man
seine sprachlichen Fertigkeiten miflbraucht, seine Gedanken hinter Worten verbirgt
und sich den Anschein der Glaubwiirdigkeit zu geben versucht. Wachsamkeit ist
am Platze. Tduschung, Liige, bewufite Irrefithrung, alles dies geschieht mit gutem
und schlechtem Gewissen.! Das Sensorium fiir glaubhafte Ubereinkunft im eigenen
Sprechen wie dem der anderen liegt in einem kritischen Sprachbewufitsein. Dies aus-
zubilden, mufl Aufgabe jeder didaktischen Unterweisung sein.

Wer ein Gesprich fiihrt, wer in eine politische Diskussion eingreift, wer literarische
Texte formuliert oder in der Predigt den Glauben verkiindet, wird von den andern
Menschen nicht zuerst auf Grund seiner Sprachform und seines Sprachstils beurteilt,
sondern im Hinblick auf seine Person. Der Sprachstil wird als Kennzeichen fiir die
innere Uberzeugung gewertet. Man greift hinter die Sprache oder durch die Sprache
hindurch auf die Person des Redenden. Man kann nicht ausweichen oder, was das-
selbe ist, sich auf allgemeine bildungsmiflige Positionen zuriickziehen. Der Riickzug
auf eine sogenannte objektive Wahrheit kann zuweilen sehr unglaubwiirdig sein.

So ist es notwendig geworden, die gegenwirtigen Sprachiiberlegungen mehr als
zuvor im Begriff der Glaubwiirdigkeit zu verankern.2 Die Glaubwiirdigkeit griindet
im Verstehen seiner selbst, im Erlebnis der persnlichen Welt jedes einzelnen. Zwar
kann man die Glaubwiirdigkeit noch nicht mit der Ebene des Gewissens gleichsetzen,
aber es resultiert aus ihr doch der eigene Lebensweg. Wer ihn verlifit und sich
nicht mehr an den eigenen Erfahrungen orientiert, wird nicht nur unglaubwiirdig
fiir die andern, sondern auch unwahrhaftig vor sich selbst.

Wissen reicht nicht aus, um fiir sich selbst einen glaubwiirdigen Standort zu ge-
winnen. Es mufl eine meditative Einlibung dazukommen. Sie erst bewirkt innere
Freiheit und geistige Einsicht. So gelangt der Mensch zu einer Wahrheit, die er
anerkennt, fiir sich giiltig heiflt. Mit anderen Worten: er wird wahrhaftig. Ein
Zitat aus den Tagebiichern Kierkegaards: ,Was mir eigentlich fehlt, ist, daf} ich
mit mir selbst ins reine dariiber komme, was ich tun soll, nicht dariiber, was ich
erkennen soll — es sei denn, soweit ein Erkennen jedem Handeln vorausgehen muf.
Es kommt darauf an, meine Bestimmung zu verstehen, zu sehen, was die Gottheit
eigentlich will, dafl ich tun soll; es gilt eine Wahrheit zu finden, die Wahrheit fiir
mich ist.“3

Meditation als Erwecken und Sammeln der eigenen geistigen Krifte ist in unserer
Zeit, mehr als man es wahrhaben will, erforderlich geworden. Im Schwinden des
religiosen Sinnes, zumindest im traditionellen Verstindnis, muf im profanen Gesamt-
erleben eine neue Instanz erworben werden, die einen Sinn auf Zukunft hin deutlich
werden lifit. Dazu bedarf es der Meditation. Auf die Bedeutung der Tiefenpsycho-

2

httpa://dolorg/10.5771/0010-3487-1970-1-1 - am 12.01.2026, 23:14:40. Access - [T



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1970-1-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

T

logie fiir die eigene Glaubwiirdigkeit sei hier nur hingewiesen. Ohne Kontakt mit
der bereitstehenden Innenwelt gibt es keine Glaubwiirdigkeit. — Es ist an der Zeit,
diese Gedanken in unserer aufklirerischen Welt zu verstehen und fiir die Sprache,
in der wir uns aufhalten, neu zu entdecken. Denn ohne die im Meditativen gefestigte
Glaubwiirdigkeit wiirden wir bald nicht mehr fihig sein, die Erfahrungen des
Glaubens positiv auszudriicken. Ein Prozef der blofen Sachinteressen hat auch die
Sprache ergriffen und ist im Begriff, alles auszuscheiden, was ihm nicht nachkommt,
Deshalb mufl mit Nachdruck auf die in der Sprache gelegenen meditativen Moglich-
keiten hingewiesen werden. Das mag altmodisch klingen, ist aber durchaus anders
gemeint. Skepsis, Selbstkritik, Distanz schaffende Ironie miissen um des inneren
Freiheitsraumes willen hineinspielen und eine simple Naivitit in Frage stellen. In
seinem Roman ,Der Mann ohne Eigenschaften“ macht Robert Musilt seinen Lesern

. den Vorschlag, die Kiihnheit ihrer Gedanken statt auf ihre Maschinen auf sich

selbst anzuwenden.

Unsere Sprache ist in mancher Hinsicht leere Hiilse, nichtssagende Phrase und Zufleres
Gerede geworden, sofern sie nicht von der Glaubwiirdigkeit gehalten wird. Durch
die Glaubwiirdigkeit wird die Sprache wieder wirklichkeitsgefiillt, bleibt menschlich
offen und im Hinblids auf die menschlichen Erfahrungen wandelbar und bildsam.
Eine wichtige Aufgabe ist es deshalb, mit Hilfe der Glaubwiirdigkeit die Verlogen-
heit und die falschen Faszinationen, die sich in das menschliche Sprechen einschleichen,
zu entlarven. Der Riickzug auf das sicherlich stark subjektive Prinzip der Glaub-
wiirdigkeit erweist sich bei genauem Zusehen geradezu als Vorstof) in eine neue
geistige Position,

Ob wir mit dem, was wir sagen, glaubwiirdig sind oder nicht, wird uns von den
andern Menschen bekundet. Wir kénnen fiir uns nur wahrhaftig sein, uns um Wahr-
haftigkeit bemiihen und hoffen, dafl die andern Menschen uns glaubwiirdig finden.
Durch die Sprache stehen wir in einem weit verzweigten sozialen Gefiige. Die
andern Menschen sind unser Spiegel. Sie kdnnen uns akzeptieren oder ablehnen;
wir unterliegen ihrem Urteil. Nicht schon dadurch, daff wir reden, was die andern
héren wollen, werden wir glaubwiirdig, wohl aber dadurch, daf wir die andern
ernstnehmen, auch im Widerspruch zu ihnen. Nicht die erwartete Zustimmung kann
den Vorrang beanspruchen, sondern die ernst gemeinte Auseinandersetzung. Erst
indem unsere Sprache in einem solchen offenen Raum sich ausweist, entsteht Ver-
bindlichkeit, Gemeinsamkeit.

Es braucht also keineswegs das Wahrsein eines bestimmten Wahrheitsbegriffs be-
stritten zu werden. Als problematisch wird dieser Wahrheitsbegriff nur dadurch
empfunden, dafl er zu friih und zu unvermittelt, ohne Beriicksichtigung der mensch-
lichen Unzulinglichkeit, auf das personliche Leben, auf die politischen und gesell-
schaftlichen Vorginge angewandt wird.

Durch das Bewufitsein, glaubwiirdig inmitten aller Halbheiten und Konflikte zu
bleiben, kommt in das menschliche Sprechen und Handeln ein inneres Kriterium,
und zwar gerade fiir die Erfahrungen, die sich einer rationalen Beurteilung ent-
ziehen. Durch die Glaubwiirdigkeit kann man den irdischen Relativititen viel besser
gerecht werden, als durch einen von auflen herangebrachten Wahrheitsbegriff. Man
lernt darauf achten, ob einem etwas gemif ist oder nicht; man folgt erst dann
einem sittlichen Anspruch, wenn er das Leben bewegt. — Noch einmal: In den
Menschen liegt die Glaubwiirdigkeit und Verbindlichkeit der Sprache begriindet
und nicht einfach in einer objektiv mitteilbaren Wahrheit. Vielleicht kdnnte man
das Gegenseitigkeitsverhiltnis etwa folgendermaflen formulieren, dafl die Wahrheit

3

httpa://dolorg/10.5771/0010-3487-1970-1-1 - am 12.01.2026, 23:14:40. Access - [T



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1970-1-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

wahr sein soll in der Glaubwiirdigkeit, und die Glaubwiirdigkeit glaubwiirdig durch
den verborgenen Anspruch erfahrener Wahrheit.

Die Glaubwiirdigkeit ist ein anthropologischer Begriff, wenngleich nicht mehr im
strengen Sinne metaphysisch wie der Begriff der Wahrheit und des Guten. Diese
Verlagerung der Gewichte auf das Menschliche, auf den menschlichen Vorraum der
Wahrheit, teilt die Glaubwiirdigkeit mit der Wahrhaftigkeit, der Aufrichtigkeit,
der Redlichkeit und der Ehrlichkeit. Selbst die strengsten dogmatischen Systeme
werden durch diese Wendung in der Struktur des Denkens und Argumentierens
umgewandelt. Was auf der Betrachtungsebene einer objektiv vorgegebenen Wahrheit
sonst Irrtum oder sogar Unglaube sein mufite, kann jetzt in Toleranz geachtet
werden. Begriffe wie Religionsfreiheit, Toleranz, personliche Uberzeugung haben
denselben Ursprung in dem Respekt vor der menschlichen Person wie die Glaub-
wiirdigkeit.

Mag sich auch der Begriff der Glaubwiirdigkeit iiberall ein wenig anders artiku-
lieren, im Grunde ist er der einzige Weg zur Verstindigung iiber politische und
weltanschauliche Schranken hinweg. Unser neuer Sinn fiir die Glaubwiirdigkeit ist
nicht zuletzt der Anlafl dafiir, dafl sich das Lutherbild in der katholischen Kirche
gewandelt hat — wenn auch fast zu unproblematisch, um wirklich zu iiberzeugen —
und daf es kiinftig so etwas geben wird wie als Heilige rehabilitierte Ketzer, etwa
Johannes Hus. Fiir alle moglichen Vorkommnisse, Veranstaltungen und Erklirungen
wird heute schon das Wort glaubwiirdig verwandt. Es wird sicherlich in der
nichsten Zeit eine ihnliche Inflation erleben wie vor einigen Jahren das Wort
sexistentiell“. In den Zeitungen springt es jetzt schon iiberall dort ein, wo die
Aussage eines Politikers oder die Verlautbarungen einer politischen Zusammenkunft
nach auflen als richtig dokumentiert werden sollen.

Kritisch fiihrt J. Hennig aus: ,Es ist schwer zu sagen, ob der heutige inflatorische
Gebrauch von ,glaubwiirdig® ein Ableger von dem auf religissem Gebiet ist, wo
dieser Begriff ja am ehesten beheimatet sein sollte, oder ob hier wieder ein Fall
vorliegt, in dem sich kirchliche Kreise eines populiren Begriffs bedienen, ihn in
ihrem Sinn interpretieren und sich damit der Welt 6ffnen. Bei einem mit ,glauben’
zusammengesetzten Worte ist dies besonders gefihrlich in einer Sprache, die nicht
unterscheiden kann zwischen belief, faith und creed. Gerade auch im religisen
Bereich ist ,glaubwiirdig® ein absoluter Wertbegriff geworden, dem gegeniiber es
keine Berufung auf konkurrierende Werte oder gar Kriterien gibt. Dafl insbesondere
die Sprache der Kirche unglaubwiirdig sei, wird nicht mehr damit begriindet, dafl
sie intellektuelle Irrtimer lehre, nicht einmal mehr damit, dafl ihre Diener nicht
tun, was sie lehren, sondern mit ihrem Klang.“¢

Es gibt Regionen, die als Einfallstor fiir sprachliche Unglaubwiirdigkeit besonders
gefihrdet sind. Sie sollen thesenhaft angefiigt sein:

1. Wenn jemand etwas aus Liebe, Vertrauen und menschlichem Interesse getan
hat und ihm stattdessen egoistische Berechnungen unterschoben werden: Politik
statt Menschlichkeit.

2. Wenn man die eigene Uberzeugung in entscheidenden Fragen zugunsten von
Institutionen, Recht und Gewohnheit unterschligt: juristisch und moralisch sich
unschuldig wihnen.

3. Wenn der Anspruch des Schépferischen ohne Respekt vor seinem geistigen
Rang popularisiert, pidagogisiert, imitiert und als Bildungskonsum verbraucht
wird: Plattheit statt Qualitit.

https://dol.org/10.5771/0010-3487-1970-1-1 - am 12.01.2026, 23:14:49. Access - [ Emm—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1970-1-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4, Wenn Meinungen nicht aus Uberzeugungen entstehen, sondern durch nicht
informierende, haltlos beeinflussende Werbung und Propaganda: Manipulation
statt Widerspruch und Auseinandersetzung.

5. Wenn Wahrheiten nicht in der Brechung von Ironie, Satire oder Parodie aus-
gesagt werden, finden sie oft nicht die ihnen entsprechende Form: Naivitit
statt geistigen Urteilsvermdgens.

6. Wenn das, was einer empfunden und innerlich erlebt hat, nicht in der Sprache
zum Ausdruk kommt, dann entsteht aus dieser Diskrepanz Gerede, Phrase,
Klischee. Man kann auch reden, wenn man nichts erfahren hat.

7. Wenn man sich falschen Anschein gibt. Dazu gehort, der Hohe eines Glaubens-
anspruchs zuzustimmen, diesen aber nicht zu erreichen und sich der Vorstellung
hinzugeben, man hitte die Forderungen erfiilit; ferner, sich nach auflen als
modern aufzuspielen und im Herzen doch altmodisch zu sein.

8. Wenn man die Formen der Hoflichkeit miflbraucht, um Freundlichkeit vorzu-
spielen. Auch in der Hoflichkeit gibt es Grade der Glaubwiirdigkeit.

9. Wenn man mit der Ehrlichkeit so weit geht, dafl alle anderen menschlichen
Werte aufgegeben werden. Es gibt eine rechtschaffene und eine brutale Ehr-
lichkeit.

10. Wenn man sich mit seinem Bewuftsein auf einer nicht angemessenen Entwick-
lungsstufe aufhilt. Die Glaubwiirdigkeit verlangt intellektuelle Redlichkeit.

11. Die Sprache in den christlichen Gemeinden

Der Glaube steht heute in einer anderen Sprachsituation als frither. Wer sie nicht
wahrnimmt, redet am Glauben und an den Menschen vorbei. Bei der gegenwirtigen
Diskussion ist es mehr als heilsam, die erforderlichen Konsequenzen fiir die Sprache
zu ziehen, wie sie in den Gemeinden tatsichlich gesprochen, gehdrt und weiter-
gegeben wird, also die Umsetzung in die Praxis. So stellt sich fiir den Bereich des
Glaubens das Problem der sprachlichen Glaubwiirdigkeit besonders eindringlich: als
Zuriickbleiben hinter den Erkenntnissen und Erfahrungen unserer Zeit. Erst eine
harte Kritik, die vor nichts zuriickschreckt und zustindig im Urteil ist, kénnte die
diristlichen Gemeinden in eine bisher nicht gekannte Freiheit versetzen. Denn der
religidse Sprachgebrauch verhindert auf weite Strecken den Zugang zum Glauben.
Wenn man nicht als Zuschauver von auflen die aus der Zeitsituation erwachsenen
Aufgaben ansieht, sondern mit innerer Beteiligung sich fiir diese Vorginge interes-
siert, dann kann man darunter leiden, wie wenig qualifizierte Spracharbeit in der
Kirche geschieht. Ein guter Wille reicht eben nicht aus. So wertvoll auch die Titig-
keit von Kommissionen sein kann, die vielerorts und {iiberregional tagen, wenn
nicht in schopferischer Weise um die Formulierbarkeit des Glaubens gewuft ist,
bleiben alle Bemiihungen hinter der Zeit zuriick.

In sprachlicher Hinsicht darf es keine grundsitzlichen Festlegungen geben, vielmehr
eine Freiheit, die allein von der auflersprachlichen Erfahrung des Glaubens ab-
hingig ist. Dafl traditionelle Sprachmuster und formelhafte Redewendungen, wie
sie immer schon {iblich sind, dabei hemmend oder wegweisend wirksam sind, braucht
kaum erwihnt zu werden. Dies aufgreifend und in Frage stellend, geschieht die
Auseinandersetzung von Glaubenserfahrung und sprachlich formulierter Aussage,
gerade auch in einer Sprache, in der schon jahrhundertelang dieser Prozef im
Gange ist.

httpa://dolorg/10.5771/0010-3487-1970-1-1 - am 12.01.2026, 23:14:40. Access - [T



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1970-1-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

a) Die Predigt

Schon das Wort ,predigen® klingt fiir unsere Ohren sehr altmodisch, immer noch
moralisierend, und engt auf den Kirchenraum traditionell ein. Man stellt sich von
vornherein auf den allzu bekannten Predigtton ein, der durch Jahrhunderte vertraut
geworden ist und heute Unbehagen auslést. Soll man dafiir das Wort ,verkiinden®
gebrauchen? Es klingt neuartig, wirkt liturgisch feierlich, gibt sich vornehm, theolo-
gisch gebildet, ohne die Bedringnis und Skepsis des modernen Menschen in sich
aufgenommen zu haben.

Wenn schon die Bezeichnungen fiir das, was getan werden muf}: predigen — ver-
kiindigen, fragwiirdig geworden ist, um wieviel mehr dann die Sprache, in der es
geschehen soll. Die Erwartungstendenz beim Zuhdrer erfiillt sich in vorgeprigten
Bahnen und nicht in der Weise inneren Weiterkommens und eigener Konfrontation.
Die Begriffe predigen und verkiindigen sind sicherlich nicht falsch oder unrichtig,
nicht einmal schlecht; sie sind eher einseitig determiniert, sind kein Appell in
unserem Bewufltsein. Was tut man, wenn im herkdmmlichen Sinne des Wortes
gepredigt wird? Man hért entweder andichtig zu oder schaltet ab. Und wenn
verkiindigt wird? Man stimmt entweder vorbehaltlos zu oder liflt den als autoritir
erfahrenen Ton nicht an sich herankommen. Andichtig Zuh&ren und mit Gewiflheit
Zustimmen sind Sprachhaltungen, die in dieser Form dem heutigen Menschen nicht
mehr gemifl sind.

Die Sprache der Predigt mufl einer wachen Sprachhaltung der ZuhSrer entsprechen.
Nicht das Sprechen, sondern die hervorgerufene Form des Zuhdrens ist entscheidend.
Wer die Sprache der Predigt beurteilen will, muff auf seiten der Zuhorer stehen.

Wenn man als Zuhdrer iiber die Predigt reflektiert, so fragt man sich: Kommen
wir durch die Predigt zum Nachdenken? Erhalten wir in der Predigt geniigend
Anregungen, Hinweise und Informationen? Oder werden wir durch den Predigtton
emotional festgelegt? Die zuh6renden Gemeinden méchten angesprochen werden von
einem Glaubensanspruch, der fiir das Leben wach macht. Das geht nicht mehr mit
dem alten Predigtstil und den damit vereinigten Sprachhaltungen. Erheben, feier-
tiglich stimmen, auferbauen, andichtig sammeln, exemplarische Geschichten erzihlen,
geistlich erregt iiber den Sittenverfall donnern, von oben herab etwas behaupten
oder verurteilen, resignativ klagen und anklagen — solche Sprachhaltungen aus
der Vergangenheit verderben die Sprache, Aber auch moderne Sprachhaltungen wie
schockieren, im theologischen Modejargon reden, kénnen fiir die Sprache der Predigt
genauso verhingnisvoll sein. Die Korrektur mufl bei den Sprachhaltungen beginnen,
die von den Wortern predigen und verkiindigen ausgeldst werden.

Der Sprachstil ist nicht eine schone Zutat, sondern Ausdruck einer inneren ethischen
Haltung. Deshalb ist auch die Arbeit an der eigenen Sprache mehr als eine dsthe-
tische Angelegenheit, mehr als das Polieren einer stimperhaften Ausdrucksweise!
Sie bewahrheitet die Glaubenserfahrung, Wie sich der individuelle Sprachstil wan-
delt, so noch mehr der Stil der Predigt i{iberhaupt. Bestimmte Redewendungen
kommen plétzlich nicht mehr an, sie haben sich verbraucht. So miissen vor allem
diejenigen, die iiber dffentliche Kommunikationsmittel sprechen, ihren Stil stindig
iiberpriifen und gegebenenfalls anderen das Feld riumen. Unser Sprachstil ver-
braucht sich. Er verbindet sich heute mehr denn je mit dem Modischen. Daf hier
Gefahren liegen, ist indiskutabel, aber der Riickzug auf eine {iberzeitliche Predigt-
sprache wire noch verhingnisvoller.

6

https://dol.org/10.5771/0010-3487-1970-1-1 - am 12.01.2026, 23:14:49. Access - [ Emm—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1970-1-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Autoritdt des Wortes Gottes hat in der Vergangenheit oft zu einer autoritiren
Sprache, zu einem unkontrollierten, selbstsicheren Sprechen verfiihrt. Durch einen
rechten Gebrauch der Anredeformen kann man das Verhiltnis zu seiner Gemeinde
richtigstellen. Es darf nicht so sein, dafl man mit dem Anlegen priesterlicher Ge-
winder und Insignien seine normale Sprache und seinen angeborenen Habitus
aufgibt und als ein anderer spricht.

Da das Thema der Predigt wahrlich grof ist, vergreift man sich allzu leicht in der
Wortwahl. Satzfiigungen werden gebraucht, die alles und rein gar nichts aus-
driiken. Worte mit hoher Bedeutung stehen neben Phrasen und Klischees und
werden deshalb auch zur Phrase. Es ist nicht leicht, den eingeschliffenen religidsen
Spriichen zu entgehen. — Wie ist es moglich, eine Predigtsprache zu finden, die
der Theologie von heute gemif ist, wenn sie selbst keine klare und geistig anregende
Sprache schreibt? Es gibt den bombastischen Theologenstil, der auf die Predigt iiber-
greift. — Es gibt den theologischen Sturz ins Interessante, ins Manieristische, in die
flotte Diktion. Der Essayismus beherrscht das Feld.

Die Predigt ist weitgehend theologische Aufklirung, aber gerade deshalb mufl der
rechte, d. h. der verstindliche Gebrauch theologischer Formulierungen iiberpriift
werden. Ein theologischer Ausdruck ist fast immer eine Summe von vielen Einzel-
iiberlegungen und vielschichtigen Sachverhalten. Wird er nur als Begriff iibernom-
men, dann verstellt er die dazu erforderlichen Voriiberlegungen, wird zur hand-
lichen Miinze und ist nicht mehr ein prizises Vergroferungsglas, sondern verzerrt
das Verstindnis, vor allem, wenn das iibrige Wortfeld anderen Sprachschichten
zugehort: Die heilsgeschichtliche Intention Gottes iiber dem Stall von Bethlehem —
Das Volk Gottes in seiner hierarchischen Struktur mit dem Heiligen Vater in Rom.
Das ist sprachlich nicht nur aufgebauscht und verwirrend, sondern auch sachlich
falsch.?

Eine wirkungsvolle Stilkritik wire nur an Hand von vielen Texten méglich. Da
dies den vorgegebenen Rahmen sprengen wiirde, soll wenigstens in einigen Thesen
das grundsitzlich Gesagte bestitigt und erweitert werden:

1. Der allzu bekannte Predigtton liuft der Predigt zuwider: In der Predigt sollte
nicht gepredigt werden!

2. Der Prediger erscheint zu gern als theologisch vorgebildet: Die heutige Predigt
vertrigt keinen theologischen Fachjargon!

3. Hinter Formulierungen wie: die Kirche lehrt — in der Bibel steht — das Konzil
sagt, verbirgt sich oft eine autoritire Anonymitit: Wer nicht mit anderen
iber seinen Glauben gesprochen hat, findet auch nicht in der Predigt die
rechten Worte.

4. Von Kardinilen abwirts ist es zur Gepflogenheit geworden, bei jeder Gelegen-
heit von Glaubenszweifeln und dergleichen zu reden: Das Kokettieren mit
einem modernen Lebensgefith! ruiniert die Glaubwiirdigkeit.

5. Viele Prediger vergessen, dafl sie Zuhtrer haben: Nur wer selbst zuh&ren kann,
kann auch verkiindigen.

6. Die Sprache der Predigt hat Uffentlichkeitscharakter: deshalb mufl sie sich
auch der Diskussion der Zuh&rer stellen.

7. Die Sprache der Predigt ist sowohl im Stil wie im einzelnen Ausdruck der
profanen Sprechweise verpflichtet: Das Hauptkriterium ist die Ubereinstimmung
von innerer Erfahrung und der sprachlichen Formulierung.

httpa://dolorg/10.5771/0010-3487-1970-1-1 - am 12.01.2026, 23:14:40. Access - [T



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1970-1-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

8. Die Sprache der Predigt ist Bezeugung des Glaubens durch Gliubige: Sie ist
keine religidse Werbesprache.

9. Die Sprache der Predigt muf} sich, wie die gesamte Rhetorik, radikal umorien-
tieren: Nicht Erbauung, nicht Arger und Verdruf}, sondern die religitse Resig-
nation ist der zu iiberwindende Widerstand.

10. Die Sprache der Predigt ist nicht Wort Gottes, sondern unser unzulinglicher
Versuch, dariiber reden zu miissen. Wir reden zu viel, ohne das zu sein, was
wir reden.

b) Das Gebet

Die Kritik an der jeweiligen Sprache des Gebetes ist alt. Da unser religidses Bewufit-
sein heute besonders hellhérig, ja sogar empfindlich geworden ist, wird sie besonders
streng. Unser Sinn fiir sprachliche Glaubwiirdigkeit tut sein iibriges. Nur wenige
Gebete halten der Kritik stand, wenn man auch noch literarische Mafistibe anlegt.
Aber die literarischen Mafistibe wirken heilsam, wenngleich oft deprimierend. Eine
genaue Bestandsaufnahme, die nicht einseitig verfihrt und die verschiedenen stil-
kritischen Gesichtspunkte beriicksichtigt, kdnnte in unserer Zeit sehr forderlich sein.
Es kommt nicht auf die schdnsten Gebete an, sondern auf solche Texte, die sprach-
lich und deshalb auch religiés iiberzeugen.

Nachdem man den gewaltigen Berg an Gebetstexten aus der Vergangenheit ein
wenig sorgsam und mit Bedacht durchgesehen hat, kann man zu der resignativen
Einsicht gelangen: Gebete sind eine Beleidigung Gottes, und es wire besser, die
Menschen wiirden das Beten aufgeben. Nicht aus atheistischer Ablehnung oder einer
personlichen Hybris braucht ein Eindruck dieser Art hervorzugehen, sondern aus
Adhtung vor dem ,Gottlichen Bereich®, in den man nicht wie ein listiger, eilfertiger
und unverniinftig Redender, kindisch plappernder Bittsteller eindringen darf.
Daf sich in die Frommigkeitssprache leicht Unechtes, Aberglaube und Kitsch, be-
sonders Werkgerechtigkeit einschleichen konnten, ist allgemein bekannt. Aufregend
geradezu ist der Bericht Johann Michael Sailers iiber die Erledigung seines Auftrages,
die bayerischen Gebetbiicher auf die Richtigkeit ihrer religidsen und theologischen
Aussagen zu iiberpriifen. Das Ergebnis war eine grofle Biicherverbrennung und die
Entstehung seines eigenen Gebetbuches.

Was folgt daraus nun fiir die Sprache des Gebetes? Man kann weitgehend auf das
traditionelle Vokabular der Sakral- und Frémmigkeitssprache verzichten und sich
den Vorstellungen, Begriffen und Erfahrungen aus der profanen Welt hingeben.
Sie bleiben nicht einfach profan, werden auch nicht religis umgemiinzt, sondern in
einen anderen Zusammenhang genommen. Diesen herzustellen, ist die Aufgabe der
Gebetssprache. Sie geht aus individueller Einsicht hervor und &ffnet sich fiir die
Einsichten anderer. Der zeitweilige Verlust der alten Sakralwelt 1ifit einen Ausblick
offen, der nie zutage getreten wire, wenn sie sich nicht verbraucht hitte. Es ist nun
an der Zeit, auch die Konsequenzen zu ziehen, nicht nur theoretisch, sondern in der
Praxis des Formulierens und Betens. Schon damals im Gefolge der Aufklirung schrieb
Johann Peter Hebel: ,, Wir haben unsere Gebete und Predigten vor der alten Dog-
matik gereinigt, reinige Gott auch unsern Stil von allem Schlendrian des Ausdrucks,
von allem Hiniiberdrehen ins Homiletische und Geistliche und Biblisch-Paulinische.“8
Beten bedeutet nicht, dafl die uns bedringenden Probleme auf Gott abgeschoben
werden. Gott ist kein Deus ex machina! Gebet als Resignation, so berechtigt es im

8

https://dol.org/10.5771/0010-3487-1970-1-1 - am 12.01.2026, 23:14:49. Access - [ Emm—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1970-1-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einzelfall sein mag, wendet kein Verhingnis. Wie oft wird gerade auf diese Form
des Betens in der modernen Literatur angespielt und ihre Nichtigkeit herausgestellt.
Man denke nur an die Szene aus Brechts ,Mutter Courage®, wo die armen Leute
eines kleinen Bauernhofes vor der von der Soldateska bedrohten Stadt, statt Alarm
zu schlagen, Gebete murmeln. Sie kénnen nicht einmal das Midchen, die stumme
Tochter der Mutter Courage, begreifen, das auf das Dach steigt und den Mut auf-
bringt, Alarm zu schlagen und sich so fiir das Leben der Stadtbewohner opfert.?
Fast scheint es, als wire alles Beten iiberfliissig, das nicht die Lebenswirklichkeit ins
Bewufitsein ruft. Oder mufl auch hier das Paradox stehen bleiben? In einer Erzih-
lung von Giinter Kunert riickt das Beten in eine solche Doppeldeutigkeit: ,Die alte
Frau, aufgelst das graue Haar in Strihnen, vor Angst gefiltet das Gesicht, die
ihren Sohn unschuldig nennt, sie spricht nun mit Gott, der nicht antwortet. Sie ruft
thn an, er ist nicht da. Oder gerade iiber Saigon titig, iiber Leopoldville, iiber dem
unheilen Berlin, iiber den vierundzwanzig Dichern eines vergessenen Gebirgs-
dorfes... Bitte um Bitte jagt Mutter Miller aufwirts, dafl ein einziges Mal das
Unmdgliche Ereignis werden mdge. Es muf. Sie schreit stumm den Adressaten da
oben im abendlichen Ungewissen an: Rette ihn! Es muf} sein.“1®

Man sollte darum wissen, dafl nicht nur die meisten christlichen Worte und Begriffe
heute wie unverstindliche Fremdwdrter klingen. Das Beten als religidse Erfahrung
ist problematisch geworden. Man kann die alten Worte der Frommigkeit nicht ein-
fach durch andere ersetzen. Man kann die Emphase eines Gefiihls nicht mit dem
Schnittmesser einer grofleren Niichternheit beschneiden. So entsteht kein neuer Text.
Die Sagbarkeit des Glaubens im Gebet bedarf noch einer intensiveren Anstrengung.it
Eine Reinigung von gehaltlosen und iiberlebten Metaphern und Redewendungen
reicht nicht aus. Die Problematik steckt tiefer; sie mufl den Kern tradierter christ-
licher Anschauungen treffen,

1. Die Sprache der Frommigkeit und Andacht, wie sie sich in den letzten Jahr-
hunderten ausgebildet hatte, ist verbraucht und damit auch das religidse Gefiihl,
von dem sie getragen war.

2. Die Erfahrung, die sich radikal oder auch nur erst vorsichtig anmeldet, ist die
einer kiinftigen Gebetslosigkeit. Bedeutet dies eine Abneigung des modernen
Menschen, seine Sorgen und Bitten worthaft vor Gott zu formulieren?

3. Die Sprache des Gebetes und der Liedtexte wird vorerst nicht mehr die des
Hymnus sein; das Lob Gottes ging zu leicht von unseren Lippen.

4. Bittgebete in der Form von Fiirbitten haben bei allem Riickgang des Gebetes
noch die grofite Chance zu iiberleben; nicht das Bitten ist das Wichtigste, son-
dern das Bewufltwerden der in der Zeit gelegenen Bedringnis.

5. Die Glaubenserfahrung, wie sie in der Sprache der Psalmen sich ausgedriickt hat,
lebt von der zeitiiberdauernden Kraft dieser Aussagen; sie fordern zu immer
neuer Konkretisierung heraus.

6. Wir sollten viel mehr unsere eigene Lebenswelt, unser Bewufitsein und die
gesellschaftlichen Zustinde denkend und Konsequenzen ziehend aufarbeiten;
das wire Beten.

7. Nicht nur die heilsgeschichtlichen Taten Gottes rithmend feiern, sondern sie
mit der Umwelt des Glaubens konfrontieren, so wird das Wort Gottes zu
unserer eigenen Reflexion nah und verpflichtend.

8. Nicht emotionale Frommigkeit, sondern Meditation.

https://dol.org/10.5771/0010-3487-1970-1-1 - am 12.01.2026, 23:14:49. Access - [ Emm—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1970-1-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

9. Neue Worter und Begriffe sollten gesucht werden, die uns aus unserer Gleich-

giiltigkeit aufschrecken und den Zustand religidser Bedriickung zerstSren; denn
das Gebet macht frei.

10. Gebet als Zustimmung der Gemeinde auf die im Widerspruch zur Selbstrecht-
fertigung stehende Glaubensverkiindigung.

¢) Umgangssprache

Die Sprache der Predigt und die des Gebetes haben die Umgangssprache der Christen
mitgeprigt. Landschaftlich gibt es hier sicher grofle Unterschiede. In der Grofstadt,
wo das christliche Brauchtum zuriickgegangen ist, diirfte es wiederum anders sein als
auf dem Lande. Auch das Milieu, in dem man aufgewachsen ist, wirket sich aus.
Eine genaue Beschreibung und Erforschung des christlichen Sprachgebrauchs kann
hier nicht angestrebt werden. Aber es ist doch zu wenig, von der Sprache der Predigt
und des Gebetes allein zu sprechen, ohne den gréfleren Umkreis in den Blick zu
nehmen. Wie frither von der Predigt und vom Gebet der sprachliche Einflufl aus-
ging, so miiflte es heute umgekehrt sein, von der Umgangssprache in eine lebensnahe
Sprache des Glaubens. Wie aber ist dies mdglich, wenn die Umgangssprache der
Christen genauso fatal ist?

Erst mit der Entwicklung zu einer immer stirker profan verstandenen Welt kann
die Frage aufkommen: Welche Verbindlichkeit des Sprechens tritt an die Stelle
des Betens? Denn durch das Beten wurde in der Vergangenheit ein ganz bestimm-
ter und gewifl auch der wichtigste Bereich des menschlichen Lebens von einer hheren
Giiltigkeit aus erfahren. Manches moderne Gedicht erfiillt diesen Anspruch, aber
ein Gedicht nimmt nicht den weit verbreiteten Gebrauch eines Gebetes an. Lassen
wir die Frage nach einem verbindlichen Sprechen, das das Gebet ersetzen konnte,
offen. Kant konnte zu seiner Zeit noch optimistisch behaupten, daff zu beten auf-
hort, wer Fortschritte im Guten gemacht hat.

Bei der Umgangssprache der Christen kann man positiv feststellen, daf} sich immer
mehr ein Sprechen ausbildet, das an den eigenen Erfahrungen des Lebens orientiert
ist und sich sehr glaubwiirdig darstellt. Es sei in diesem Zusammenhang auf das
Glaubensgesprich hingewiesen, das in Freundes- und Familiengruppen stattfindet
und alle Verbrimungen abgestreift hat. Ein solches Sprechen lebt nicht aus zweiter
Hand, nicht aus den kirchlich vorformulierten Sprachbestinden, sondern von den
freundlichen und unfreundlichen Realititen, die einem widerfahren. Deshalb ist
es auch so unnachgiebig gegeniiber allem oberflichlichen Gerede in der Kirche,
i8¢ es nicht an sich herankommen. Wer heute glaubt und dariiber spricht, mdchte
diese Intimitit respektiert wissen.

Von diesen Ansitzen eines glaubwiirdigen Sprechens untereinander mufl man jenes
Reden unterscheiden, das in christlichen Kreisen zu horen ist und aufdringlich,
anbiedernd und peinlich wirkt. Selbst Diskussionen in katholischen und evange-
lischen Akademien, die die Offentlichkeit einbeziehen, lassen deutlich werden, wie-
viel Sentimentalitit und kindlich Ungepriiftes in den Kopfen herumspukt. Erwach-
senenbildung miifite darauf achten, daf die Christen fihig werden, nur das zu
formulieren, was sie verstehen, und nicht so reden, als ob sie fiir alles zustindig
wiren. Andernfalls bleibt im christlichen Sprachgebrauch eine dogmatische Sicher-
heit, die nicht weif}, was sie verschleiert. Die Diskrepanz zwischen religidsen Be-
hauptungen und vor Augen liegenden Realititen entzieht sich dabei.

10

https://dol.org/10.5771/0010-3487-1970-1-1 - am 12.01.2026, 23:14:49. Access - [ Emm—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1970-1-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ob als gut oder schlecht zu beurteilen, der unmittelbare Sprachbesitz der Durch-
schnittskirchginger geht kaum iiber das Vaterunser und das Gegriiflet seist du
Maria hinaus, wieviel auch sonst sprachlich konsumiert und nach auflen selbst-
sewuflt ridsoniert wird. Was ist in der Tat von den vielen Religionsstunden und
Predigten hingengeblieben? Mehr eine Atmosphire als sprachlich artikuliertes und
religivs verwendbares Wissen. Atmosphire jedoch hilt die Menschen traditioneller
und konservativer und weniger der Reform offen als etwas, das sprachlich in die
Klarheit des Bewufltseins eingegangen ist. So ist die christliche Umgangssprache,
wo sie noch nicht vom profanen Lebensgefiihl zersetzt ist, voll von frommen
Redensarten und gutgemeinten Spriichen, und man verdichtigt um so mehr anders-
artige Haltungen, die sich nicht so ausdriicken. Wie oft werden aber auch Anders-
denkende einfach von dieser innerkirchlichen Redeweise einkassiert, bei Gesprichen,
Vortrigen, in der katholischen Presse. Der Begriff einer Ghetto-Sprache klingt
dafiir noch zu positiv, denn diese darf man nur denjenigen zugestehen, die von
auflen abgeriegelt sind und denen kein geistiger Zugang gestattet wird.

Sicher ist manches, was hier kritisiert wird, schon iiberlebt. Aber es tut weiterhin
not, mit dem Finger darauf zu weisen:

1. Christen haben selten den Mut, die Dinge beim rechten Namen zu nennen;
zuviel Scham verfithrt zur Schamlosigkeit.

2. Christen warten auf die literarischen Anstdfle von auflen; sie selbst haben
sich auf einen Sommerschlufiverkauf eingestellt; nicht Kunst, sondern Kunst-
handwerk und immer noch Kitsch.

3. Die Sprache iiber die Liebe geht in die hochsten Hohen und liflt den Abgrund
der Sexualitit ungewaschen. Moderne Versuche mystifizieren.

4. Man redet in gebildeten Kreisen iiber theologische Fragen und kritisiert aus
Versiumnis und Ressentiment. Die Sprache der Startheologen wird zum Grad-
messer des Glaubens.

5. Christliche Parteien liefern ein Vokabular aus religitser, politischer und sozia-
ler Bewufitseinsarroganz; es dringt auch in Grabreden.

6. Die Sprache des Religionsunterrichts steht einer Aufklirung durch den Glauben
im Wege; das kindliche Gemiit wird mit ewigen religiésen Phrasen ausgestattet,
die man auch als Erwachsener nicht mehr los wird.

7. Man fithrt in den Gremien der Gemeinde das demokratische Reden ein und
hért doch nur auf den Pfarrer, weil er einem leid tut.

8. Die Sprache der Beichtpraxis ging auf das Gewissen iiber; man forscht sich,
aber noch mehr die andern moralisch aus, Am Ende bleibt Gleichgiiltigkeit.

9. Was sagt man in der Kirche nicht? Weltbewegendes — Gotteslisterliches —
Neues.

10. Die grofle christliche Tugend ist tatsichlich das viele Reden, Kommentieren,
Stellungnehmen und Rechtfertigen: Wer redet, weifl anscheinend immer um die

Wahrheit!

Sicherlich sind manche Formulierungen in diesem Beitrag provokatorisch und wollen
auch so verstanden werden. Sie wollen darauf stoflen, wie notwendig die Ausein-
andersetzung mit dem heute noch vorherrschenden kirchlichen Sprachgebrauch ist.
Das Kriterium ist die Glaubwiirdigkeit.

11

https://dol.org/10.5771/0010-3487-1970-1-1 - am 12.01.2026, 23:14:49. Access - [ Emm—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1970-1-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Anmerkungen:

1. Vgl. H. Weinrich: Linguistik der Liige, Heidelberg 1966.

2. Hierzu erscheint in Kiirze eine lingere Untersuchung von mir, Glaubwirdigkeit im
Sprachgebrauch, Stilkritische und sprachdidaktische Untersuchungen, Max Hueber Ver-
lag Miinchen 1970.

3. S. Kierkegaard: Tagebiicher I. Bd., Diisseldorf-K8ln 1962, S. 16 (Tagebuch der Reise

nach Gilleleie 1. August 1835).

Robert Musil: Der Mann ohne Eigenschaften, hrsg. von A. Frisé, Hamburg 51960.

Vgl. F. Cavelli-Adorno: Uber die religitse Sprache, Frankfurt 1965; ebenso von mir:

Sakrale Sprache, Miinchen 1965.

6. J. Hennig: Sprache und Glaubwiirdigkeit, in: Zeitschrift fiir deutsche Sprache, Berlin, 22
(1968), S. 112—121.

7. Vgl. V. Sturm: Zur Krise der religisen Sprache, in: Dynamik der Kommunikation,
Frankfurt 1968, S. 21—41.

8. J. P. Hebel: Ideen zur Gebetstheorie, Werke, hrsg. von W. Altwegg, Freiburg, o. J.,
S. 511.

9. 113 Brecht: Stiicke VII (Suhrkamp-Ausgabe) Szene: Landstrafle, Frankfurt 1965. S. 191

is 201,

10. G. Ku?ert: Der Hai, in: Die Beerdigung findet in aller Stille statt, Miinchen 1968,
S. 651.

11. Grofle Beachtung hat das Politische Nachtgebet gefunden. Vielleicht darf ich auch an
dieser Stelle auf eigene Sprachexperimente fiir den religiosen Bereich hinweisen: Worter
suchen Gott, Ziirich 1968; Kritische Texte — Sentenzen, Ziirich 1970, sowie W. und
E. Gossmann: Die Bergpredigt, Miinchen 1965.

(SN

SUMMARY

In some regard our language has become more and more empty talk, filling the air but lacking
its credibility. This concept may be articulated in a different way, in a different place, but
fundamentally it is the only possibility for mutual understanding in getting over political and
ideological barriers. With this criterion of credibility, Prof. Géssmann examines in this article
the language in the Christian congregation, He develops ten propositions for critizising the
style of religious sermons and he investigates the inadequate forms of praying which are
questioned because of their numbness as religious experience. Concluding, he cxamines to what
degree the colloquial speech of the Christians became unfamiliar and therefore unauthentic
through the vocabulary of the Church.

RESUMEN

Nuestro lenguaje se ha convertido, en cierto sentido, en una ciscara vacia, en fraseologia sin
sentido, en habladurias externas, en cuanto se ve desprovisto de toda veracidad. Este concepto,
que puede ser formulado diversamente todavia hoy, es en el fondo el Gnico medio para llegar
a un entendimiento mdtuo por encima de las barreras politicas o ideoldgicas. En el prensente
trabajo, el Profesor Gossmann examina el lenguaje en las comunidades cristianas, basdndose
en el criterio de la veracidad. Nos presenta diez tesis para una critica del estilo de los sermones
eclesidsticos, examina las formas inadecuadas de oracién, que precisamente a causa de su
entumecimiento como experiencia religiosa la ha hecho problemitica, y, finalmente, establece
que el lenguaje cristiano es poco veridico, dado el abismo existente entre el vocabulario sacral
y el de la vida real.

12

https://dol.org/10.5771/0010-3487-1970-1-1 - am 12.01.2026, 23:14:49. Access - [ Emm—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1970-1-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

