
Communicatio Socialis 
ZEITSCHRIFT FÜR PUBLIZISTIK IN KIRCHE UND WELT 

In Verbindung mit 

MICHAEL SCHMOLKE (MÜNSTER) und KARL HÖLLER (AACHEN) 

herausgegeben von 

FRANZ-JOSEF EILERS SVD (ROM/GENF) 

in Zusammenarbeit mit der Gesellschaft Katholischer Publizisten 
Deutschlands e. V. 

3. Jahrgang 1970 Januar-März Nr. 1 

Der Sprachgebrauch in der Kirche - kritisch 

von Wilhelm Gössmann 

l. Der Vorrang der Glaubwürdigkeit 

Welche Forderung stellt man als Zuhörer an den, der spricht, und an das, was 
gesagt oder geschrieben wird? über alle Formen der sachlichen Information hinaus: 
daß der Sprechende glaubwürdig sei. Es ist dies eine Forderung, die heute allgemein 
erhoben wird, von der auch die Kirche in keiner Situation absehen darf. Allein 
hiervon hängt ihre Zukunft ab. Die Glaubwürdigkeit wird greifbar in der Sprache, 
die wir sprechen und die wir tagtäglich hören müssen. Man kann an ihr darlegen, 
daß und wie der Gebrauch der Sprache ethisch verpflichtend ist, gerade auch dort, 
wo es um Fragen des Glaubens geht. 
Sobald man mit dem, was man sagt, unglaubwürdig wirkt, geht das Vertrauen 

 
verloren. Zu den schwersten Enttäuschungen gehört es, wenn man jemanden als 

 glaubwürdig befunden und daraus Konsequenzen gezogen hat, dann aber einsehen 
muß, daß diese Glaubwürdigkeit Trug war. Kontrolle begründet keine Glaub­
würdigkeit, sondern verhindert sie. Geistige Verläßlichkeit und persönliches Ver-

, trauen, wozu auch das Unbekannte und noch Unvertraute gehören, machen sie da-

 Prof. Dr. Wilhelm Gössmann, Ordinarius für Didaktik der deutschen Sprache und Literatur 
 an der Pädagogischen Hochschule Rheinland, Abteilung Neuß, ist durch zahlreiche Publika­

tionen zum hier angesprochenen Thema an die Öffentlichkeit getreten. 

1 

Communicatio Socialis 3 (1970) 1: 1-12 
Quelle: www.communicatio-socialis.de

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1970-1-1 - am 12.01.2026, 23:14:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1970-1-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gegen beim anderen möglich. Zwischen der Sprache und diesen Erfahrungen des 
Lebens muß es einen inneren Zusammenhang geben. Auf den verschiedenen Gebieten 
der Offentlichkeit, der Literatur, des Glaubens und des persönlichen Gesprächs macht 
sich dieses Gegenseitigkeitsverhältnis von Sprache und Glaubwürdigkeit besonders 
bemerkbar. 
Das Problem spitzt sich auf die Frage zu, ob es eine ethisch belangvolle Stilkritik 
gibt und geben kann. Daß sie nicht mit rein sprachlichen Mitteln allein durchgeführt 
werden kann, liegt auf der Hand. Aber es dürften auch außersprachliche Maßstäbe 
zu finden sein, die der Sprache gemäß sind und mit rein sprachlichen Kriterien 
übereinstimmen. Zwischen dem, was der Mensch erfährt und dem, was er redend 
und schreibend äußert, sollte Übereinkunft herrschen. 
Diese Übereinkunft kann wider besseres Wissen unterbleiben, weil man nicht über 
eine entsprechende Ausdruckskraft verfügt. Es kann aber auch so sein, daß man 
seine sprachlichen Fertigkeiten mißbraucht, seine Gedanken hinter Worten verbirgt 
und sich den Anschein der Glaubwürdigkeit zu geben versucht. Wachsamkeit ist 
am Platze. Täuschung, Lüge, bewußte Irreführung, alles dies geschieht mit gutem 
und schlechtem Gewissen.1 Das Sensorium für glaubhafte Übereinkunft im eigenen 
Sprechen wie dem der anderen liegt in einem kritischen Sprachbewußtsein. Dies aus­
zubilden, muß Aufgabe jeder didaktischen Unterweisung sein. 
Wer ein Gespräch führt, wer in eine politische Diskussion eingreift, wer literarische 
Texte formuliert oder in der Predigt den Glauben verkündet, wird von den andern 
Menschen nicht zuerst auf Grund seiner Sprachform und seines Sprachstils beurteilt, 
sondern im Hinblick auf seine Person. Der Sprachstil wird als Kennzeichen für die 
innere Überzeugung gewertet. Man greift hinter die Sprache oder durch die Sprache 
hindurch auf die Person des Redenden. Man kann nicht ausweichen oder, was das­
selbe ist, sich auf allgemeine bildungsmäßige Positionen zurückziehen. Der Rückzug 
auf eine sogenannte objektive Wahrheit kann zuweilen sehr unglaubwürdig sein. 
So ist es notwendig geworden, die gegenwärtigen Sprachüberlegungen mehr als 
zuvor im Begriff der Glaubwürdigkeit zu verankern.2 Die Glaubwürdigkeit gründet 
im Verstehen seiner selbst, im Erlebnis der persönlichen Welt jedes einzelnen. Zwar 
kann man die Glaubwürdigkeit noch nicht mit der Ebene des Gewissens gleichsetzen, 
aber es resultiert aus ihr doch der eigene Lebensweg. Wer ihn verläßt und sich 
nicht mehr an den eigenen Erfahrungen orientiert, wird nicht nur unglaubwürdig 
für die andern, sondern auch unwahrhaftig vor sich selbst. 
Wissen reicht nicht aus, um für sich selbst einen glaubwürdigen Standort zu ge­
winnen. Es muß eine meditative Einübung dazukommen. Sie erst bewirkt innere 
Freiheit und geistige Einsicht. So gelangt der Mensch zu einer Wahrheit, die er 
anerkennt, für sich gültig heißt. Mit anderen Worten: er wird wahrhaftig. Ein 
Zitat aus den Tagebüchern Kierkegaards: „Was mir eigentlich fehlt, ist, daß ich 
mit mir selbst ins reine darüber komme, was ich tun soll, nicht darüber, was ich 
erkennen soll - es sei denn, soweit ein Erkennen jedem Handeln vorausgehen muß. 
Es kommt darauf an, meine Bestimmung zu verstehen, zu sehen, was die Gottheit 
eigentlich will, daß ich tun soll; es gilt eine Wahrheit zu finden, die Wahrheit für 
mich ist."3 

Meditation als Erwecken und Sammeln der eigenen geistigen Kräfte ist in unserer 
Zeit, mehr als man es wahrhaben will, erforderlich geworden. Im Schwinden des 
religiösen Sinnes, zumindest im traditionellen Verständnis, muß im profanen Gesamt­
erleben eine neue Instanz erworben werden, die einen Sinn auf Zukunft hin deutlich 
werden läßt. Dazu bedarf es der Meditation. Auf die Bedeutung der Tiefenpsycho-

2 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1970-1-1 - am 12.01.2026, 23:14:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1970-1-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


logie für die eigene Glaubwürdigkeit sei hier nur hingewiesen. Ohne Kontakt mit 
der bereitstehenden Innenwelt gibt es keine Glaubwürdigkeit. - Es ist an der Zeit, 
diese Gedanken in unserer aufklärerischen Welt zu verstehen und für die Sprache, 
in der wir uns aufhalten, neu zu entde~en. Denn ohne die im Meditativen gefestigte 
Glaubwürdigkeit würden wir bald nicht mehr fähig sein, die Erfahrungen des 
Glaubens positiv auszudrü~en. Ein Prozeß der bloßen Sachinteressen hat auch die 
Sprache ergriffen und ist im Begriff, alles auszuscheiden, was ihm nicht nachkommt. 
Deshalb muß mit Nachdru~ auf die in der Sprache gelegenen meditativen Möglich­
keiten hingewiesen werden. Das mag altmodisch klingen, ist aber durchaus anders 
gemeint. Skepsis, Selbstkritik, Distanz schaffende Ironie müssen um des inneren 
Freiheitsraumes willen hineinspielen und eine simple Naivität in Frage stellen. In 
seinem Roman „Der Mann ohne Eigenschaften" macht Robert Musil4 seinen Lesern 
den Vorschlag, die Kühnheit ihrer Gedanken statt auf ihre Maschinen auf sich 
selbst anzuwenden. 
Unsere Sprache ist in mancher Hinsicht leere Hülse, nichtssagende Phrase und äußeres 
Gerede geworden, sofern sie nicht von der Glaubwürdigkeit gehalten wird. Durch 
die Glaubwürdigkeit wird die Sprache wieder wirklichkeitsgefüllt, bleibt menschlich 
offen und im Hinbli~ auf die menschlichen Erfahrungen wandelbar und bildsam. 
Eine wichtige Aufgabe ist es deshalb, mit Hilfe der Glaubwürdigkeit die Verlogen­
heit und die falschen Faszinationen, die sich in das menschliche Sprechen einschleichen, 
zu entlarven.5 Der Rü~zug auf das sicherlich stark subjektive Prinzip der Glaub­
würdigkeit erweist sich bei genauem Zusehen geradezu als Vorstoß m eine neue 
geistige Position. 
Ob wir mit dem, was wir sagen, glaubwürdig sind oder nicht, wird uns von den 
andern Menschen bekundet. Wir können für uns nur wahrhaftig sein, uns um Wahr­
haftigkeit bemühen und hoffen, daß die andern Menschen uns glaubwürdig finden. 
Durch die Sprache stehen wir in einem weit verzweigten sozialen Gefüge. Die 
andern Menschen sind unser Spiegel. Sie können uns akzeptieren oder ablehnen; 
wir unterliegen ihrem Urteil. Nicht schon dadurch, daß wir reden, was die andern 
hören wollen, werden wir glaubwürdig, wohl aber dadurch, daß wir die andern 
ernstnehmen, auch im Widerspruch zu ihnen. Nicht die erwartete Zustimmung kann 
den Vorrang beanspruchen, sondern die ernst gemeinte Auseinandersetzung. Erst 
indem unsere Sprache in einem solchen offenen Raum sich ausweist, entsteht Ver­
bindlichkeit, Gemeinsamkeit. 
Es braucht also keineswegs das Wahrsein eines bestimmten Wahrheitsbegriffs be­
stritten zu werden. Als problematisch wird dieser Wahrheitsbegriff nur dadurch 
empfunden, daß er zu früh und zu unvermittelt, ohne Berü~sichtigung der mensch­
lichen Unzulänglichkeit, auf das persönliche Leben, auf die politischen und gesell­
sdiaftlichen Vorgänge angewandt wird. 
Durch das Bewußtsein, glaubwürdig inmitten aller Halbheiten und Konflikte zu 
bleiben, kommt in das menschliche Sprechen und Handeln ein inneres Kriterium, 
und zwar gerade für die Erfahrungen, die sich einer rationalen Beurteilung ent­
ziehen. Durch die Glaubwürdigkeit kann man den irdischen Relativitäten viel besser 
gerecht werden, als durch einen von außen herangebrachten Wahrheitsbegriff. Man 
lernt darauf achten, ob einem etwas gemäß ist oder nicht; man folgt erst dann 
einem sittlichen Anspruch, wenn er das Leben bewegt. - Noch einmal: In den 

1 Menschen liegt die Glaubwürdigkeit und Verbindlichkeit der Sprache begründet 
und nicht einfach in einer objektiv mitteilbaren Wahrheit. Vielleicht könnte man 
das Gegenseitigkeitsverhältnis etwa folgendermaßen formulieren, daß die Wahrheit 

3 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1970-1-1 - am 12.01.2026, 23:14:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1970-1-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wahr sein soll in der Glaubwürdigkeit, und die Glaubwürdigkeit glaubwürdig durch 
den verborgenen Anspruch erfahrener Wahrheit. 
Die Glaubwürdigkeit ist ein anthropologischer Begriff, wenngleich nicht mehr im 
strengen Sinne metaphysisch wie der Begriff der Wahrheit und des Guten. Diese 
Verlagerung der Gewichte auf das Menschliche, auf den menschlichen Vorraum der 
Wahrheit, teilt die Glaubwürdigkeit mit der Wahrhaftigkeit, der Aufrichtigkeit, 
der Redlichkeit und der Ehrlichkeit. Selbst die strengsten dogmatischen Systeme 
werden durch diese Wendung in der Struktur des Denkens und Argumentierens 
umgewandelt. Was auf der Betrachtungsebene einer objektiv vorgegebenen Wahrheit 
sonst Irrtum oder sogar Unglaube sein mußte, kann jetzt in Toleranz geachtet 
werden. Begriffe wie Religionsfreiheit, Toleranz, persönliche Überzeugung haben 
denselben Ursprung in dem Respekt vor der menschlichen Person wie die Glaub­
würdigkeit. 
Mag sich auch der Begriff der Glaubwürdigkeit überall ein wenig anders artiku­
lieren, im Grunde ist er der einzige Weg zur Verständigung über politische und 
weltanschauliche Schranken hinweg. Unser neuer Sinn für die Glaubwürdigkeit ist 
nicht zuletzt der Anlaß dafür, daß sich das Lutherbild in der katholischen Kirche 
gewandelt hat - wenn auch fast zu unproblematisch, um wirklich zu überzeugen -
und daß es künftig so etwas geben wird wie als Heilige rehabilitierte Ketzer, etwa 
Johannes Hus. Für alle möglichen Vorkommnisse, Veranstaltungen und Erklärungen 
wird heute schon das Wort glaubwürdig verwandt. Es wird sicherlich in der 
nächsten Zeit eine ähnliche Inflation erleben wie vor einigen Jahren das Wort 
„existentiell". In den Zeitungen springt es jetzt schon überall dort ein, wo die 
Aussage eines Politikers oder die Verlautbarungen einer politischen Zusammenkunft 
nach außen als richtig dokumentiert werden sollen. 
Kritisch führt J. Hennig aus: „Es ist schwer zu sagen, ob der heutige inflatorische 
Gebrauch von ,glaubwürdig' ein Ableger von dem auf religiösem Gebiet ist, wo 
dieser Begriff ja am ehesten beheimatet sein sollte, oder ob hier wieder ein Fall 
vorliegt, in dem sich kirchliche Kreise eines populären Begriffs bedienen, ihn in 
ihrem Sinn interpretieren und sich damit der Welt öffnen. Bei einem mit ,glauben' 
zusammengesetzten Worte ist dies besonders gefährlich in einer Sprache, die nicht 
unterscheiden kann zwischen belief, faith und creed. Gerade auch im religiösen 
Bereich ist ,glaubwürdig' ein absoluter Wertbegriff geworden, dem gegenüber es 
keine Berufung auf konkurrierende Werte oder gar Kriterien gibt. Daß insbesondere 
die Sprache der Kirche unglaubwürdig sei, wird nicht mehr damit begründet, daß 
sie intellektuelle Irrtümer lehre, nicht einmal mehr damit, daß ihre Diener nicht 
tun, was sie lehren, sondern mit ihrem Klang. "6 

Es gibt Regionen, die als Einfallstor für sprachliche Unglaubwürdigkeit besonders 
gefährdet sind. Sie sollen thesenhaft angefügt sein: 

4 

1. Wenn jemand etwas aus Liebe, Vertrauen und menschlichem Interesse getan 
hat und ihm stattdessen egoistische Berechnungen unterschoben werden: Politik 
statt Menschlichkeit. 

2. Wenn man die eigene Überzeugung in entscheidenden Fragen zugunsten von 
Institutionen, Recht und Gewohnheit unterschlägt: juristisch und moralisch sich 
unschuldig wähnen. 

3. Wenn der Anspruch des Schöpferischen ohne Respekt vor seinem geistigen 
Rang popularisiert, pädagogisiert, imitiert und als Bildungskonsum verbraucht 
wird: Plattheit statt Qualität. 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1970-1-1 - am 12.01.2026, 23:14:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1970-1-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4. Wenn Meinungen nicht aus Überzeugungen entstehen, sondern durch nicht 
informierende, haltlos beeinflussende Werbung und Propaganda: Manipulation 
statt Widerspruch und Auseinandersetzung. 

5. Wenn Wahrheiten nicht in der Brechung von Ironie, Satire oder Parodie aus­
gesagt werden, finden sie oft nicht die ihnen entsprechende Form: Naivität 
statt geistigen Urteilsvermögens. 

6. Wenn das, was einer empfunden und innerlich erlebt hat, nicht in der Sprache 
zum Ausdruck kommt, dann entsteht aus dieser Diskrepanz Gerede, Phrase, 
Klischee. Man kann auch reden, wenn man nichts erfahren hat. 

7. Wenn man sich falschen Anschein gibt. Dazu gehört, der Höhe eines Glaubens­
anspruchs zuzustimmen, diesen aber nicht zu erreichen und sich der Vorstellung 
hinzugeben, man hätte die Forderungen erfüllt; ferner, sich nach außen als 
modern aufzuspielen und im Herzen doch altmodisch zu sein. 

8. Wenn man die Formen der Höflichkeit mißbraucht, um Freundlichkeit vorzu­
spielen. Auch in der Höflichkeit gibt es Grade der Glaubwürdigkeit. 

9. Wenn man mit der Ehrlichkeit so weit geht, daß alle anderen menschlichen 
Werte aufgegeben werden. Es gibt eine rechtschaffene und eine brutale Ehr­
lichkeit. 

10. Wenn man sich mit seinem Bewußtsein auf einer nicht angemessenen Entwick­
lungsstufe aufhält. Die Glaubwürdigkeit verlangt intellektuelle Redlichkeit. 

II. Die Sprache in den christlichen Gemeinden 

Der Glaube steht heute in einer anderen Sprachsituation als früher. Wer sie nicht 
wahrnimmt, redet am Glauben und an den Menschen vorbei. Bei der gegenwärtigen 
Diskussion ist es mehr als heilsam, die erforderlichen Konsequenzen für die Sprache 
zu ziehen, wie sie in den Gemeinden tatsächlich gesprochen, gehört und weiter­
gegeben wird, also die Umsetzung in die Praxis. So stellt sich für den Bereich des 
Glaubens das Problem der sprachlichen Glaubwürdigkeit besonders eindringlich: als 
Zurückbleiben hinter den Erkenntnissen und Erfahrungen unserer Zeit. Erst eine 
harte Kritik, die vor nichts zurückschreckt und zuständig im Urteil ist, könnte die 
christlichen Gemeinden in eine bisher nicht gekannte Freiheit versetzen. Denn der 
religiöse Sprachgebrauch verhindert auf weite Strecken den Zugang zum Glauben. 
Wenn man nicht als Zuschauer von außen die aus der Zeitsituation erwachsenen 
Aufgaben ansieht, sondern mit innerer Beteiligung sich für diese Vorgänge interes­
siert, dann kann man darunter leiden, wie wenig qualifizierte Spracharbeit in der 
Kirche geschieht. Ein guter Wille reicht eben nicht aus. So wertvoll auch die Tätig­
keit von Kommissionen sein kann, die vielerorts und überregional tagen, wenn 
nicht in schöpferischer Weise um die Formulierbarkeit des Glaubens gewußt ist, 
bleiben alle Bemühungen hinter der Zeit zurück. 
In sprachlicher Hinsicht darf es keine grundsätzlichen Festlegungen geben, vielmehr 
eine Freiheit, die allein von der außersprachlichen Erfahrung des Glaubens ab­
hängig ist. Daß traditionelle Sprachmuster und formelhafte Redewendungen, wie 
sie immer schon üblich sind, dabei hemmend oder wegweisend wirksam sind, braucht 
kaum erwähnt zu werden. Dies aufgreif end und in Frage stellend, geschieht die 
Auseinandersetzung von Glaubenserfahrung und sprachlich formulierter Aussage, 
gerade auch in einer Sprache, in der schon jahrhundertelang dieser Prozeß im 
Gange ist. 

5 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1970-1-1 - am 12.01.2026, 23:14:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1970-1-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


a) Die Predigt 

Schon das Wort „predigen" klingt für unsere Ohren sehr altmodisch, immer noch 
moralisierend, und engt auf den Kirchenraum traditionell ein. Man stellt sich von 
vornherein auf den allzu bekannten Predigtton ein, der durch Jahrhunderte vertraut 
geworden ist und heute Unbehagen auslöst. Soll man dafür das Wort „verkünden" 
gebrauchen? Es klingt neuartig, wirkt liturgisch feierlich, gibt sich vornehm, theolo­
gisch gebildet, ohne die Bedrängnis und Skepsis des modernen Menschen in sich 
aufgenommen zu haben. 
Wenn schon die Bezeichnungen für das, was getan werden muß: predigen - ver­
kündigen, fragwürdig geworden ist, um wieviel mehr dann die Sprache, in der es 
geschehen soll. Die Erwartungstendenz beim Zuhörer erfüllt sich in vorgeprägten 
Bahnen und nicht in der Weise inneren Weiterkommens und eigener Konfrontation. 
Die Begriffe predigen und verkündigen sind sicherlich nicht falsch oder unrichtig, 
nicht einmal schlecht; sie sind eher einseitig determiniert, sind kein Appell in 
unserem Bewußtsein. Was tut man, wenn im herkömmlichen Sinne des Wortes 
gepredigt wird? Man hört entweder andächtig zu oder schaltet ab. Und wenn 
verkündigt wird? Man stimmt entweder vorbehaltlos zu oder läßt den als autoritär 
erfahrenen Ton nicht an sich herankommen. Andächtig Zuhören und mit Gewißheit 
Zustimmen sind Sprachhaltungen, die in dieser Form dem heutigen Menschen nicht 
mehr gemäß sind. 
Die Sprache der Predigt muß einer wachen Sprachhaltung der Zuhörer entsprechen. 
Nicht das Sprechen, sondern die hervorgerufene Form des Zuhörens ist entscheidend. 
Wer die Sprache der Predigt beurteilen will, muß auf seiten der Zuhörer stehen. 
Wenn man als Zuhörer über die Predigt reflektiert, so fragt man sich: Kommen 
wir durch die Predigt zum Nachdenken? Erhalten wir in der Predigt genügend 
Anregungen, Hinweise und Informationen? Oder werden wir durch den Predigtton 
emotional festgelegt? Die zuhörenden Gemeinden möchten angesprochen werden von 
einem Glaubensanspruch, der für das Leben wach macht. Das geht nicht mehr mit 
dem alten Predigtstil und den damit vereinigten Sprachhaltungen. Erheben, feier­
täglich stimmen, auferbauen, andächtig sammeln, exemplarische Geschichten erzählen, 
geistlich erregt über den Sittenverfall donnern, von oben herab etwas behaupten 
oder verurteilen, resignativ klagen und anklagen - solche Sprachhaltungen aus 
der Vergangenheit verderben die Sprache. Aber auch moderne Sprachhaltungen wie 
schockieren, im theologischen Modejargon reden, können für die Sprache der Predigt 
genauso verhängnisvoll sein. Die Korrektur muß bei den Sprachhaltungen beginnen, 
die von den Wörtern predigen und verkündigen ausgelöst werden. 
Der Sprachstil ist nicht eine schöne Zutat, sondern Ausdruck einer inneren ethischen 
Haltung. Deshalb ist auch die Arbeit an der eigenen Sprache mehr als eine ästhe­
tische Angelegenheit, mehr als das Polieren einer stümperhaften Ausdrucksweise! 
Sie bewahrheitet die Glaubenserfahrung. Wie sich der individuelle Sprachstil wan­
delt, so noch mehr der Stil der Predigt überhaupt. Bestimmte Redewendungen 
kommen plötzlich nicht mehr an, sie haben sich verbraucht. So müssen vor allem 
diejenigen, die über öffentliche Kommunikationsmittel sprechen, ihren Stil ständig 
überprüfen und gegebenenfalls anderen das Feld räumen. Unser Sprachstil ver­
braucht sich. Er verbindet sich heute mehr denn je mit dem Modischen. Daß hier 
Gefahren liegen, ist indiskutabel, aber der Rückzug auf eine überzeitliche Predigt­
sprache wäre noch verhängnisvoller. 

6 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1970-1-1 - am 12.01.2026, 23:14:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1970-1-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Autorität des Wortes Gottes hat in der Vergangenheit oft zu einer autoritären 
Sprache, zu einem unkontrollierten, selbstsicheren Sprechen verführt. Durch einen 
rechten Gebrauch der Anredeformen kann man das Verhältnis zu seiner Gemeinde 
richtigstellen. Es darf nicht so sein, daß man mit dem Anlegen priesterlicher Ge­
wänder und Insignien seine normale Sprache und seinen angeborenen Habitus 
aufgibt und als ein anderer spricht. 
Da das Thema der Predigt wahrlich groß ist, vergreift man sich allzu leicht in der 
Wortwahl. Satzfügungen werden gebraucht, die alles und rein gar nichts aus­
drücken. Worte mit hoher Bedeutung stehen neben Phrasen und Klischees und 
werden deshalb auch zur Phrase. Es ist nicht leicht, den eingeschliffenen religiösen 
Sprüchen zu entgehen. - Wie ist es möglich, eine Predigtsprache zu finden, die 
der Theologie von heute gemäß ist, wenn sie selbst keine klare und geistig anregende 
Sprache schreibt? Es gibt den bombastischen Theologenstil, der auf die Predigt über­
greift. - Es gibt den theologischen Sturz ins Interessante, ins Manieristische, in die 
flotte Diktion. Der Essayismus beherrscht das Feld. 
Die Predigt ist weitgehend theologische Aufklärung, aber gerade deshalb muß der 
rechte, d. h. der verständliche Gebrauch theologischer Formulierungen überprüft 
werden. Ein theologischer Ausdruck ist fast immer eine Summe von vielen Einzel­
überlegungen und vielschichtigen Sachverhalten. Wird er nur als Begriff übernom­
men, dann verstellt er die dazu erforderlichen Vorüberlegungen, wird zur hand­
lichen Münze und ist nicht mehr ein präzises Vergrößerungsglas, sondern verzerrt 
das Verständnis, vor allem, wenn das übrige Wortfeld anderen Sprachschichten 
zugehört: Die heilsgeschichtliche Intention Gottes über dem Stall von Bethlehem -
Das Volk Gottes in seiner hierarchischen Struktur mit dem Heiligen Vater in Rom. 
Das ist sprachlich nicht nur aufgebauscht und verwirrend, sondern auch sachlich 
falsch.7 
Eine wirkungsvolle Stilkritik wäre nur an Hand von vielen Texten möglich. Da 
dies den vorgegebenen Rahmen sprengen würde, soll wenigstens in einigen Thesen 
das grundsätzlich Gesagte bestätigt und erweitert werden: 

1. Der allzu bekannte Predigtton läuft der Predigt zuwider: In der Predigt sollte 
nicht gepredigt werden! 

2. Der Prediger erscheint zu gern als theologisch vorgebildet: Die heutige Predigt 
verträgt keinen theologischen Fachjargon! 

3. Hinter Formulierungen wie: die Kirche lehrt - in der Bibel steht - das Konzil 
sagt, verbirgt sich oft eine autoritäre Anonymität: Wer nicht mit anderen 
über seinen Glauben gesprochen hat, findet auch nicht in der Predigt die 
rechten Worte. 

4. Von Kardinälen abwärts ist es zur Gepflogenheit geworden, bei jeder Gelegen­
heit von Glaubenszweifeln und dergleichen zu reden: Das Kokettieren mit 
einem modernen Lebensgefühl ruiniert die Glaubwürdigkeit. 

5. Viele Prediger vergessen, daß sie Zuhörer haben: Nur wer selbst zuhören kann, 
kann auch verkündigen. 

6. Die Sprache der Predigt hat öffentlichkeitscharakter: deshalb muß sie sich 
auch der Diskussion der Zuhörer stellen. 

7. Die Sprache der Predigt ist sowohl im Stil wie im einzelnen Ausdruck der 
profanen Sprechweise verpflichtet: Das Hauptkriterium ist die Übereinstimmung 
von innerer Erfahrung und der sprachlichen Formulierung. 

7 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1970-1-1 - am 12.01.2026, 23:14:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1970-1-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


8. Die Sprache der Predigt ist Bezeugung des Glaubens durch Gläubige: Sie ist 
keine religiöse Werbesprache. 

9. Die Sprache der Predigt muß sich, wie die gesamte Rhetorik, radikal umorien­
tieren: Nicht Erbauung, nicht Krger und Verdruß, sondern die religiöse Resig­
nation ist der zu überwindende Widerstand. 

10. Die Sprache der Predigt ist nicht Wort Gottes, sondern unser unzulänglicher 
Versuch, darüber reden zu müssen. Wir reden zu viel, ohne das zu sein, was 
wir reden. 

b) Das Gebet 

Die Kritik an der jeweiligen Sprache des Gebetes ist alt. Da unser religiöses Bewußt­
sein heute besonders hellhörig, ja sogar empfindlich geworden ist, wird sie besonders 
streng. Unser Sinn für sprachliche Glaubwürdigkeit tut sein übriges. Nur wenige 
Gebete halten der Kritik stand, wenn man auch noch literarische Maßstäbe anlegt. 
Aber die literarischen Maßstäbe wirken heilsam, wenngleich oft deprimierend. Eine 
genaue Bestandsaufnahme, die nicht einseitig verfährt und die verschiedenen stil­
kritischen Gesichtspunkte berücksichtigt, könnte in unserer Zeit sehr förderlich sein. 
Es kommt nicht auf die schönsten Gebete an, sondern auf solche Texte, die sprach­
lich und deshalb auch religiös überzeugen. 
Nachdem man den gewaltigen Berg an Gebetstexten aus der Vergangenheit ein 
wenig sorgsam und mit Bedacht durchgesehen hat, kann man zu der resignativen 
Einsicht gelangen: Gebete sind eine Beleidigung Gottes, und es wäre besser, die 
Menschen würden das Beten aufgeben. Nicht aus atheistischer Ablehnung oder einer 
persönlichen Hybris braucht ein Eindruck dieser Art hervorzugehen, sondern aus 
Achtung vor dem "Göttlichen Bereich", in den man nicht wie ein lästiger, eilfertiger 
und unvernünftig Redender, kindisch plappernder Bittsteller eindringen darf. 
Daß sich in die Frömmigkeitssprache leicht Unechtes, Aberglaube und Kitsch, be­
sonders Werkgerechtigkeit einschleichen konnten, ist allgemein bekannt. Aufregend 
geradezu ist der Bericht Johann Michael Sailers über die Erledigung seines Auftrages, 
die bayerischen Gebetbücher auf die Richtigkeit ihrer religiösen und theologischen 
Aussagen zu überprüfen. Das Ergebnis war eine große Bücherverbrennung und die 
Entstehung seines eigenen Gebetbuches. 
Was folgt daraus nun für die Sprache des Gebetes? Man kann weitgehend auf das 
traditionelle Vokabular der Sakral- und Frömmigkeitssprache verzichten und sich 
den Vorstellungen, Begriffen und Erfahrungen aus der profanen Welt hingeben. 
Sie bleiben nicht einfach profan, werden auch nicht religiös umgemünzt, sondern in 
einen anderen Zusammenhang genommen. Diesen herzustellen, ist die Aufgabe der 
Gebetssprache. Sie geht aus individueller Einsicht hervor und öffnet sich für die 
Einsichten anderer. Der zeitweilige Verlust der alten Sakralwelt läßt einen Ausblick 
offen, der nie zutage getreten wäre, wenn sie sich nicht verbraucht hätte. Es ist nun 
an der Zeit, auch die Konsequenzen zu ziehen, nicht nur theoretisch, sondern in der 
Praxis des Formulierens und Betens. Schon damals im Gefolge der Aufklärung schrieb 
Johann Peter Hebel: "Wir haben unsere Gebete und Predigten vor der alten Dog­
matik gereinigt, reinige Gott auch unsern Stil von allem Schlendrian des Ausdrucks, 
von allem Hinüberdrehen ins Homiletische und Geistliche und Biblisch-Paulinische."8 

Beten bedeutet nicht, daß die uns bedrängenden Probleme auf Gott abgeschoben 
werden. Gott ist kein Deus ex machina! Gebet als Resignation, so berechtigt es im 

8 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1970-1-1 - am 12.01.2026, 23:14:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1970-1-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einzelfall sein mag, wendet kein Verhängnis. Wie oft wird gerade auf diese Form 
des Betens in der modernen Literatur angespielt und ihre Nichtigkeit herausgestellt. 
Man denke nur an die Szene aus Brechts "Mutter Courage", wo die armen Leute 
eines kleinen Bauernhofes vor der von der Soldateska bedrohten Stadt, statt Alarm 
zu schlagen, Gebete murmeln. Sie können nicht einmal das Mädchen, die stumme 
Tochter der Mutter Courage, begreifen, das auf das Dach steigt und den Mut auf­
bringt, Alarm zu schlagen und sich so für das Lehen der Stadtbewohner opfert.9 
Fast scheint es, als wäre alles Beten überflüssig, das nicht die Lebenswirklichkeit ins 
Bewußtsein ruft. Oder muß auch hier das Paradox stehen bleiben? In einer Erzäh­
lung von Günter Kunert rückt das Beten in eine solche Doppeldeutigkeit: „Die alte 
Frau, aufgelöst das graue Haar in Strähnen, vor Angst gefältet das Gesicht, die 
ihren Sohn unschuldig nennt, sie spricht nun mit Gott, der nicht antwortet. Sie ruft 
ihn an, er ist nicht da. Oder gerade über Saigon tätig, über Leopoldville, über dem 
unheilen Berlin, über den vierundzwanzig Dächern eines vergessenen Gebirgs­
dorfes ... Bitte um Bitte jagt Mutter Miller aufwärts, daß ein einziges Mal das 
Unmögliche Ereignis werden möge. Es muß. Sie schreit stumm den Adressaten da 
oben im abendlichen Ungewissen an: Rette ihn! Es muß sein." 10 

Man sollte darum wissen, daß nicht nur die meisten christlichen Worte und Begriffe 
heute wie unverständliche Fremdwörter klingen. Das Beten als religiöse Erfahrung 
ist problematisch geworden. Man kann die alten Worte der Frömmigkeit nicht ein­
fach durch andere ersetzen. Man kann die Emphase eines Gefühls nicht mit dem 
Schnittmesser einer größeren Nüchternheit beschneiden. So entsteht kein neuer Text. 
Die Sagbarkeit des Glaubens im Gebet bedarf noch einer intensiveren Anstrengung.11 
Eine Reinigung von gehaltlosen und überlebten Metaphern und Redewendungen 
reicht nicht aus. Die Problematik steckt tiefer; sie muß den Kern tradierter christ­
licher Anschauungen treffen. 

1. Die Sprache der Frömmigkeit und Andacht, wie sie sich in den letzten Jahr­
hunderten ausgebildet hatte, ist verbraucht und damit auch das religiöse Gefühl, 
von dem sie getragen war. 

2. Die Erfahrung, die sich radikal oder auch nur erst vorsichtig anmeldet, ist die 
einer künftigen Gebetslosigkeit. Bedeutet dies eine Abneigung des modernen 
Menschen, seine Sorgen und Bitten worthaft vor Gott zu formulieren? 

3. Die Sprache des Gebetes und der Liedtexte wird vorerst nicht mehr die des 
Hymnus sein; das Lob Gottes ging zu leicht von unseren Lippen. 

4. Bittgebete in der Form von Fürbitten haben bei allem Rückgang des Gebetes 
noch die größte Chance zu überleben; nicht das Bitten ist das Wichtigste, son­
dern das Bewußtwerden der in der Zeit gelegenen Bedrängnis. 

5. Die Glaubenserfahrung, wie sie in der Sprache der Psalmen sich ausgedrückt hat, 
lebt von der zeitüberdauernden Kraft dieser Aussagen; sie fordern zu immer 
neuer Konkretisierung heraus. 

6. Wir sollten viel mehr unsere eigene Lebenswelt, unser Bewußtsein und die 
gesellschaftlichen Zustände denkend und Konsequenzen ziehend aufarbeiten; 
das wäre Beten. 

7. Nicht nur die heilsgeschichtlichen Taten Gottes rühmend feiern, sondern sie 
mit der Umwelt des Glaubens konfrontieren, so wird das Wort Gottes zu 
unserer eigenen Reflexion nah und verpflichtend. 

8. Nicht emotionale Frömmigkeit, sondern Meditation. 

9 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1970-1-1 - am 12.01.2026, 23:14:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1970-1-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


9. Neue Wörter und Begriffe sollten gesucht werden, die uns aus unserer Gleich­
gültigkeit aufschrecken und den Zustand religiöser Bedrückung zerstören; denn 
das Gebet macht frei. 

10. Gebet als Zustimmung der Gemeinde auf die im Widerspruch zur Selbstrecht­
fertigung stehende Glaubensverkündigung. 

c) Umgangssprache 

Die Sprache der Predigt und die des Gebetes haben die Umgangssprache der Christen 
mitgeprägt. Landschaftlich gibt es hier sicher große Unterschiede. In der Großstadt, 
wo das christliche Brauchtum zurückgegangen ist, dürfte es wiederum anders sein als 
auf dem Lande. Auch das Milieu, in dem man aufgewachsen ist, wirkt sich aus. 
Eine genaue Beschreibung und Erforschung des christlichen Sprachgebrauchs kann 
hier nicht angestrebt werden. Aber es ist doch zu wenig, von der Sprache der Predigt 
und des Gebetes allein zu sprechen, ohne den größeren Umkreis in den Blick zu 
nehmen. Wie früher von der Predigt und vom Gebet der sprachliche Einfluß aus­
ging, so müßte es heute umgekehrt sein, von der Umgangssprache in eine lebensnahe 
Sprache des Glaubens. Wie aber ist dies möglich, wenn die Umgangssprache der 
Christen genauso fatal ist? 
Erst mit der Entwicklung zu einer immer stärker profan verstandenen Welt kann 
die Frage aufkommen: Welche Verbindlichkeit des Sprechens tritt an die Stelle 
des Betens? Denn durch das Beten wurde in der Vergangenheit ein ganz bestimm­
ter und gewiß auch der wichtigste Bereich des menschlichen Lebens von einer höheren 
Gültigkeit aus erfahren. Manches moderne Gedicht erfüllt diesen Anspruch, aber 
ein Gedicht nimmt nicht den weit verbreiteten Gebrauch eines Gebetes an. Lassen 
wir die Frage nach einem verbindlichen Sprechen, das das Gebet ersetzen könnte, 
offen. Kant konnte zu seiner Zeit noch optimistisch behaupten, daß zu beten auf­
hört, wer Fortschritte im Guten gemacht hat. 
Bei der Umgangssprache der Christen kann man positiv feststellen, daß sich immer 
mehr ein Sprechen ausbildet, das an den eigenen Erfahrungen des Lebens orientiert 
ist und sich sehr glaubwürdig darstellt. Es sei in diesem Zusammenhang auf das 
Glaubensgespräch hingewiesen, das in Freundes- und Familiengruppen stattfindet 
und alle Verbrämungen abgestreift hat. Ein solches Sprechen lebt nicht aus zweiter 
Hand, nicht aus den kirchlich vorformulierten Sprachbeständen, sondern von den 
freundlichen und unfreundlichen Realitäten, die einem widerfahren. Deshalb ist 
es auch so unnachgiebig gegenüber allem oberflächlichen Gerede in der Kirche, 
läßt es nicht an sich herankommen. Wer heute glaubt und darüber spricht, möchte 
diese Intimität respektiert wissen. 
Von diesen Ansätzen eines glaubwürdigen Sprechens untereinander muß man jenes 
Reden unterscheiden, das in christlichen Kreisen zu hören ist und aufdringlich, 
anbiedernd und peinlich wirkt. Selbst Diskussionen in katholischen und evange­
lischen Akademien, die die Öffentlichkeit einbeziehen, lassen deutlich werden, wie­
viel Sentimentalität und kindlich Ungeprüftes in den Köpfen herumspukt. Erwach­
senenbildung müßte darauf achten, daß die Christen fähig werden, nur das zu 
formulieren, was sie verstehen, und nicht so reden, als ob sie für alles zuständig 
wären. Andernfalls bleibt im christlichen Sprachgebrauch eine dogmatische Sicher­
heit, die nicht weiß, was sie verschleiert. Die Diskrepanz zwischen religiösen Be­
hauptungen und vor Augen liegenden Realitäten entzieht sich dabei. 

10 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1970-1-1 - am 12.01.2026, 23:14:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1970-1-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


)b als gut oder schlecht zu beurteilen, der unmittelbare Sprachbesitz der Durch­
;chnittskirchgänger geht kaum über das Vaterunser und das Ge1grüßet seist du 
Maria hinaus, wieviel auch sonst sprachlich konsumiert und nach außen selbst­
Jewußt räsoniert wird. Was ist in der Tat von den vielen Religionsstunden und 
Predigten hängengeblieben? Mehr eine Atmosphäre als sprachlich artikuliertes und 
religiös verwendbares Wissen. Atmosphäre jedoch hält die Menschen traditioneller 
und konservativer und weniger der Reform offen als etwas, das sprachlich in die 
Klarheit des Bewußtseins eingegangen ist. So ist die christliche Umgangssprache, 
wo sie noch nicht vom profanen Lebensgefühl zersetzt ist, voll von frommen 
Redensarten und gutgemeinten Sprüchen, und man verdächtigt um so mehr anders­
artige Haltungen, die sich nicht so ausdrücken. Wie oft werden aber auch Anders­
denkende einfach von dieser innerkirchlichen Redeweise einkassiert, bei Gesprächen, 
Vorträgen, in der katholischen Presse. Der Begriff einer Ghetto-Sprache klingt 
dafür noch zu positiv, denn diese darf man nur denjenigen zugestehen, die von 
außen abgeriegelt sind und denen kein geistiger Zugang gestattet wird. 
Sicher ist manches, was hier kritisiert wird, schon überlebt. Aber es tut weiterhin 
not, mit dem Finger darauf zu weisen: 

1. Christen haben selten den Mut, die Dinge beim rechten Namen zu nennen; 
zuviel Scham verführt zur Schamlosigkeit. 

2. Christen warten auf die literarischen Anstöße von außen; sie selbst haben 
sich auf einen Sommerschlußverkauf eingestellt; nicht Kunst, sondern Kunst­
handwerk und immer noch Kitsch. 

3. Die Sprache über die Liebe geht in die höchsten Höhen und läßt den Abgrund 
der Sexualität ungewaschen. Modeme Versuche mystifizieren. 

4. Man redet in gebildeten Kreisen über theologische Fragen und kritisiert aus 
Versäumnis und Ressentiment. Die Sprache der Startheologen wird zum Grad­
messer des Glaubens. 

5. Christliche Parteien liefern ein Vokabular aus religiöser, politischer und sozia­
ler Bewußtseinsarroganz; es dringt auch in Grabreden. 

6. Die Sprache des Religionsunterrichts steht einer Aufklärung durch den Glauben 
im Wege; das kindliche Gemüt wird mit ewigen religiösen Phrasen ausgestattet, 
die man auch als Erwachsener nicht mehr los wird. 

7. Man führt in den Gremien der Gemeinde das demokratische Reden ein und 
hört doch nur auf den Pfarrer, weil er einem leid tut. 

8. Die Sprache der Beichtpraxis ging auf das Gewissen über; man forscht sich, 
aber noch mehr die andern moralisch aus. Am Ende bleibt Gleichgültigkeit. 

9. Was sagt man in der Kirche nicht? Weltbewegendes - Gotteslästerliches -
Neues. 

10. Die große christliche Tugend ist tatsächlich das viele Reden, Kommentieren, 
Stellungnehmen und Rechtfertigen: Wer redet, weiß anscheinend immer um die 
Wahrheit! 

Sicherlich sind manche Formulierungen in diesem Beitrag provokatorisch und wollen 
auch so verstanden werden. Sie wollen darauf stoßen, wie notwendig die Ausein­
andersetzung mit dem heute noch vorherrschenden kirchlichen Sprachgebrauch ist. 
Das Kriterium ist die Glaubwürdigkeit. 

11 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1970-1-1 - am 12.01.2026, 23:14:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1970-1-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Anmerkungen: 

1. Vgl. H. W einrich: Linguistik der Lüge, Heidelberg 1966. 
2. Hierzu erscheint in Kürze eine längere Untersuchung von mir, Glaubwürdigkeit im 

Sprachgebrauch, Stilkritische und sprachdidaktische Untersuchungen, Max Hueber Ver­
lag München 1970. 

3. S. Kierkegaard: Tagebücher 1. Bd., Düsseldorf-Köln 1962, S. 16 (Tagebuch der Reise 
nach Gilleleie 1. August 1835). 

4. Robert Musil: Der Mann ohne Eigenschaften, hrsg. von A. Frise, Hamburg 51960. 
5. Vgl. F. Cavelli-Adorno: über die religiöse Sprache, Frankfurt 1965; ebenso von mir: 

Sakrale Sprache, München 1965. 
6. J. Hennig: Sprache und Glaubwürdigkeit, in: Zeitschrift für deutsche Sprache, Berlin, 22 

(1968), s. 112-121. 
7. Vgl. V. Sturm: Zur Krise der religiösen Sprache, in: Dynamik der Kommunikation, 

Frankfurt 1968, S. 21-41. 
8. J. P. Hebel: Ideen zur Gebetstheorie, Werke, hrsg. von W. Altwegg, Freiburg, o. J., 

s. 511. 
9. B. Brecht: Stücke VII (Suhrkamp-Ausgabe) Szene: Landstraße, Frankfurt 1965. S. 191 

bis 201. 
10. G. Kunert: Der Hai, in: Die Beerdigung findet in aller Stille statt, München 1968, 

s. 65 f. 
11. Große Beachtung hat das Politische Nachtgebet gefunden. Vielleicht darf ich auch an 

dieser Stelle auf eigene Sprarhexperimente für den religiösen Bereich hinweisen: Wörter 
suchen Gott, Zürich 1968; Kritische Texte - Sentenzen, Zürich 1970, sowie W. und 
E. Gössmann: Die Bergpredigt, München 1965. 

SUMMARY 

In some regard our language has become more and more empty talk, filling the air but lacking 
its credibility. This concept may be articulated in a different way, in a different place, but 
fundamentally it is the only possibility for mutual understanding in getting over political and 
ideological barricrs. With this criterion of credibility, Prof. Gössmann examines in this article 
the language in the Christian congregation. He develops ten propositions for critizising the 
style of religious sermons and he investigates the inadequate forms of praying which arc 
questioned because of their numbness as religious experience. Concluding, he cxamines to what 
degree the colloquial speech of the Christians became unfamiliar and thcrefore unauthentic 
through the vocabulary of the Church. 

RESUMEN 

Nuestro lenguajc se ha convertido, en cierto sentido, en una d.scara vada, en fraseologfa sin 
sentido, en habladurlas externas, en cuanto se ve desprovisto de toda veracidad. Este concepto, 
que puede ser formulado diversamente todavia hoy, es en el fondo el unico medio para llegar 
a un entendimiento mutuo por encima de las barreras poHticas o ideologicas. En el prensente 
trabajo, el Profesor Gössmann examina el lenguaje en las comunidades cristianas, basandose 
en el criterio de la veracidad. Nos presenta diez tesis para una crltica del estilo de los sermones 
eclesiasticos, examina las formas inadecuadas de oraci6n, que precisamentc a causa de su 
entumecimiento como experiencia religiosa la ha hecho problcmarica, y, finalmente, establcce 
que el lenguaje cristiano es poco verldico, dado el abismo existente entre el vocabulario sacral 
y el de la vida real. 

12 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1970-1-1 - am 12.01.2026, 23:14:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1970-1-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

