
ANTHROPOS

105.2010: 137–155

Des mœurs et des coutumes chez les Lyéla du Burkina Faso

Mariage, pratiques relatives à la naissance, aux jumeaux,
à l’onomastique personnelle et à la mort des enfants

Pierre Bamony

Abstract. – According to the mythology of the Lyéla of Burkina
Faso, the purpose of a marriage is to provide sexual satisfaction
to both partners rather than – and contrary to the widely spread
assumption – procreation. Still, the Lyéla have a number of
customs related to marriage, childbirth, and the death of the
infant. Those customs are more complex in relation to twins, as
they attend to such issues as immortality of the soul, the destiny
of individuals, and the conceptions concerning life after death
[West Africa, Burkina Faso, the Lyéla, mythology, afterlife,
marriage, childbirth]

Pierre Bamony est titulaire d’un Doctorat de 3è cycle de Phi-
losophie (Paris-IV Sorbonne), d’un Doctorat d’Anthropologie
Sociale et d’Ethnologie (Université Blaise Pascal – Clermont II).
– Professeur de Philosophie et chercheur indépendant en An-
thropologie et Socio-Anthropologie dont les investigations ont
donné lieu à un certain nombre de publication d’ouvrages ; voire
d’articles scientifiques dans diverses revues spécialisées et dans
Anthropos, en particulier.

1 Introduction

Si on s’en tient aux définitions données par le dic-
tionnaire (Rey 1998), on peut dire, d’abord, que le
mot mœurs (du latin : mores, mos, moris) “désigne
la manière de se comporter, la façon d’agir (phy-
sique et morale) déterminée non par la loi, mais par
l’usage”. Ainsi entendu, on l’emploie vulgairement
au sens de coutumes : il désigne le caractère propre
à une communauté ou à un individu. Contraire-
ment à l’opinion fort répandue1 parmi les anthropo-
logues, dans les sociétés à structure communautaire
comme les Lyéla, les individus qui ont une person-

nalité propre, malgré l’emprise du groupe, peuvent
avoir des comportements éthiques en contradiction
avec la morale du clan, de la famille. L’anoma-
lie qu’ils introduisent dans la morale du clan, est
l’une des causes fondamentales de la mortalité : la
condamnation à mort par annihilation biopsychique
étant la sentence définitive prononcée par les gar-
diens “nyctosophes”2 du kwala, ce qui fait ainsi

1 A titre d’exemples, on peut citer deux auteurs du début de
ce siècle qui se sont fondés sur la littérature anthropologique
pour penser les autres humanités en soulignant leur diffé-
rence et leur infériorité par rapport aux Européens. Il s’agit,
d’abord, de Lucien Lévy-Bruhl. Son volumineux ouvrage
en plusieurs tomes, “La mentalité primitive” (1922) a été,
en grande partie écrit grâce à une vaste enquête poursuivie
à l’aide des témoignages des voyageurs, des explorateurs,
des coloniaux, des missionnaires, des ethnographes, sans
aucune prise de distance ni exercice d’esprit critique. Ceci
l’autorise à parler, chez ses “primitifs” qu’il n’a jamais vus,
mais représentés à travers les schèmes colorés de nuances
péjoratives de sa science, d’esprit de communauté qui écrase
ou nie l’individu. Ensuite, dans un registre un peu plus fin
et supérieur, les analyses auxquelles se livre Henri Bergson
dans “Les deux sources de la Morale et de la religion”, ne
font pas non plus l’économie de ces considérations péjora-
tives. Il parle de “société close” où l’absence d’affirmation
individuelle ne permet guère l’évolution des mentalités ni de
la moralité en sa figure individuelle et collective. Il montre
ainsi la différence qualitative entre “morale close et morale
ouverte” (1984 : 1024).

2 Dominique Zahan : “Religion, spiritualité et pensée afri-
caines” (1970). Dans cet ouvrage, à propos des pratiques
sorcellaires spécifiques aux peuples africains, l’auteur use de
ce terme dont il précise ainsi le sens : “L’anthropophagie des

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-137


138 Pierre Bamony

l’économie des prisons. La figure emblématique
d’emabi montre, à l’évidence, qu’il est souvent in-
justifié de penser, de façon abstraite, les peuples et
les individus qui les composent comme s’ils étaient
des espèces d’entités mathématiques, statiques qui
se conformeraient volontiers aux exigences et aux
nécessités d’analyse d’un certain nombre de cher-
cheurs.

Ensuite, entre mœurs et coutumes, il y a une
nuance que l’on ne doit pas négliger. En effet,
le dictionnaire “Le Robert” (Rey 1998) définit les
coutumes comme “genre, manière d’agir propre à
un peuple”. Mais, ces manières d’agir sont fixées
par ou résultent (de) l’usage. Une collectivité se
reconnaît en celle-ci et s’y conforme. En tant qu’u-
sages, on peut admettre que les coutumes n’ont
pas forcément un caractère contraignant ni uni-
versel : elles comportent des diversités, voire des
nuances infinies dans les modes et les pratiques.
Elles changent également dans le temps. Ainsi,
chez les Lyéla, le mariage entre autres coutumes,
s’inscrit dans ce registre.

En revanche, la tradition a une dimension plus
fondamentale et qui transmue le moins possible. Ce
terme, qui vient du latin traditio, selon le diction-
naire, “désigne proprement l’action de remettre . . .
la remise de quelque chose” (Rey 1998). Toutefois,
c’est en son sens figuré que nous allons l’employer
dans cette recherche car la tradition, c’est “la trans-
mission, l’enseignement”. Enseigner et transmettre
renvoient à des modalités orales et écrites par les-
quelles les générations, dans une société donnée,
reçoivent les unes des autres des récits (mythes,
légendes), des pratiques fondatrices de la société (la
religion), voire son passé, son histoire. Cette façon
de recueillir les legs du passé, en l’occurrence, les
pratiques ou lois instaurées par les membres fon-
dateurs (pères ou mères selon l’esprit des groupes
humains) de la société, ne supporte pas beaucoup
de transformations. Tout se passe comme si les
sociétés humaines accordent un espace de liberté
aux individus, dans les coutumes mais dans les
traditions, en raison de leur dimension rigide, du
moins chez les Lyéla, elles tracent une zone où
elles excluent, voire tolèrent peu le libre arbitre
des individus, pour pouvoir se maintenir sur leur

nyctosophes ne doit pas s’entendre comme une manducation
pure et simple. Le sorcier n’est pas censé manger réellement
la chair de ses victimes. Dans sa tentative d’appropriation du
double, il ne s’empare, chez ces derniers, que de ce même
élément qui lui fait défaut à lui : seul le dya correspond à ses
possibilités d’assimilation. De plus, une telle opération ne
s’avère possible qu’à la suite d’une transformation du double
en un animal généralement domestique et comestible” (151).
C’est dans ce sens que nous entendrons aussi ce mot.

socle séculaire. Ainsi, un Lyél ne peut, au risque de
perdre sa vie, se permettre d’édifier, sans la scru-
puleuse observance des normes, l’autel de son père
défunt. La construction d’un tel lieu de culte exige
une cérémonie particulière qu’il doit suivre rigou-
reusement sous l’œil vigilant des gardiens des tra-
ditions.

2 Le mariage et les échanges matrimoniaux

L’institution du mariage chez les Lyéla ne peut
mieux se comprendre qu’à travers la manière dont
eux-mêmes ont pensé son institution en se fondant
sur les récits “mythiques”. Nous retiendrons trois
récits assez semblables mais complémentaires par
les nuances qu’ils comportent. Les deux premiers,
celui de l’Abbé Nicolas Bado et celui des anciens
du village de Goundi ont trait à l’origine du ma-
riage. Quant au troisième récit, il porte sur la raison
fondamentale qui incline l’homme à s’attacher à la
femme.

Mythe des épousailles (mariage)3

Autrefois, les hommes et les femmes ne vivaient pas
ensemble. Ils ne se rencontraient pas non plus. Quand
les femmes surprenaient un homme chez elles, elles le
tuaient.

Dieu avait établi deux lieux distincts : les femmes
occupaient exclusivement le lieu qui leur était réservé et
les hommes le leur.

Dieu voulait tester la capacité d’abstinence (sexuelle)
des uns et des autres et voir ainsi qui, parmi eux, céderait
le premier.

Un homme, malgré ses efforts, ne parvint pas à une
continence durable. Il imagina un stratagème pour re-
joindre les femmes. Il chercha du miel dont il remplit
un petit canari. Au cours d’une nuit, il se rendit au lieu
réservé aux femmes et frappa à la porte. Une femme
demanda : “Qui est-ce ?” Il répondit qu’il s’agit d’un
homme. La femme demanda à nouveau : “Qu’attends-
tu ? Que cherches-tu ? Que veux-tu ?” L’homme répon-
dit : “Je vous apporte quelque chose”. Les femmes re-
prirent ensemble : “Qu’est-ce que c’est ?” Il raconta qu’il
avait du jus de la verge [du jus de verge d’homme] qui
est fort succulent. Il en donna aux femmes.

Une femme trempa le doigt dans le miel et en goûta.
Elle vit que c’était très bon ; elle en donna aux autres
femmes. Toutes en goûtèrent et se rendirent compte que
la chose était très bonne. Elles en distribuèrent les unes
aux autres, et consommèrent tout, absolument tout. Elles

3 Nous avons corrigé la forme de ce récit tel que son auteur
nous l’a transmis : il comportait des maladresses grammati-
cales.

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-137


Des mœurs et des coutumes chez les Lyéla du Burkina Faso 139

se lavèrent les mains, s’essuyèrent la bouche et rendirent
à l’homme son canari.

L’homme retourna chez lui. Il attendit quelque temps,
puis ramena encore du miel aux femmes. Comme elles
en avaient goûté et savouré auparavant, elles ne le chas-
sèrent pas ; elles prirent le miel et le consommèrent.
Lorsqu’elles eurent fini de consommer, elles posèrent la
question à l’homme : “Si la matière que nous avons con-
sommée, qui est le jus de la verge, est très bonne, est-ce
que ce serait meilleur si c’était la verge elle-même ?”
L’homme leur révéla que si elles obtenaient la verge elle-
même, elles verraient qu’elle est plus succulente que son
jus. Les femmes le prirent avec elles dans leur chambre.
L’homme s’arrangea pour féconder l’une d’elles.

Dieu vit que l’une d’elles était enceinte, et il ne savait
pas comment cela avait pu avoir lieu. Il voulut alors
savoir qui, le premier, s’était rendu dans l’un des lieux
distincts. Il répandit dans l’espace, entre les deux lieux
d’habitation, de la cendre. Le matin, Dieu vit que c’était
les pas de l’homme qui se dirigeaient vers le lieu des
femmes et en repartaient dans le sens inverse, vers le lieu
des hommes.

Alors Dieu dit : “Puisqu’il en est ainsi, désormais,
c’est l’homme qui ira le premier chez la femme pour
causer avec elle avant de l’emmener chez lui”.

C’est pour cela que la femme ne parle pas la première
ou ne fait pas la première démarche vers l’homme. C’est
l’homme qui cherche la femme. Depuis lors, c’est avec
du miel qu’on fait la demande de la main d’une femme.
Car le mariage est aussi agréable que la douceur du miel.

Le deuxième récit change quelque peu de forme,
mais le contenu demeure le même. Nous verrons
quelles en sont les raisons implicites.

L’origine des couples

Autrefois, les hommes et les femmes ne s’entendaient pas
et ne se voyaient pas du tout. Chaque groupe s’installa,
chacun de son côté. Or, parmi les hommes il y avait un
apiculteur. Et le groupe des femmes, chaque fois qu’il
rencontrait un homme, par hasard, le pourchassait pour
le tuer.

Un jour, des femmes appréhendèrent l’apiculteur.
Elles le ramenèrent auprès de leur reine. Il dit alors à
la reine de tremper un doigt dans une des calebasses
(gourdes) qu’il portait. La reine goûta le miel du doigt
et elle le trouva bon. L’apiculteur lui fit remarquer que
cela est loin d’être comparable à la véritable et réelle
succulence (douceur). Car le miel n’est rien d’autre que
la succulence altérée de l’authentique qui est la verge.

Pour la lui faire goûter, il invita la reine dans sa propre
chambre. L’homme fit l’amour avec elle (la connut) ; et
elle fut à ce point enchantée qu’elle décida de le garder
auprès d’elle comme compagnon définitif.

Alors, elle ordonna à ses compagnes d’organiser une
chasse à courre pour capturer les hommes. Quand une
femme prenait un homme, elle se le gardait ; et quand un

groupe de trois ou quatre femmes, voire plus, en pre-
nait un, elles se l’accaparaient également. C’est ce qui
explique l’origine des couples humains et de la polyga-
mie”.4

La nuance essentielle, entre ces deux récits, in-
troduite dans le premier, consiste dans l’interven-
tion de Dieu. Cette singularité traduit la manière
spécifique dont chaque région du Lyolo, chaque
groupe, voire chaque clan appréhende et s’appro-
prie la culture commune. Ici, même si la forme
de ces mythes change, ces derniers insistent néan-
moins sur la séparation originaire des deux genres
de sexes ou groupes d’êtres humains : le fond
demeure identique.5 Ce qui change également en
ceux-ci, c’est la démarche première et institutive du
couple humain. Ces récits fonctionnent à l’inverse
l’un de l’autre par leur teneur : dans le premier
cas, c’est l’homme qui rompt la séparation par un
acte volontaire. Dans le second cas, l’homme est
quelque peu victime d’une situation qui le dépasse
et dont il tire néanmoins profit, grâce au miel, pour
sauver sa vie, d’abord, et, ensuite, pour faire sauter
le verrou de la distance. Celui-ci n’était nécessaire
que dans la mesure où les groupes humains, en
particulier, celui des femmes, ignoraient le plaisir
de l’existence, voire la raison essentielle qui at-
tache l’homme à la femme. On remarque que le
deuxième récit va plus loin que le premier, même
s’il est moins analytique. Si le premier montre la
démarche de l’homme par rapport au pouvoir d’at-
trait de la femme,6 en revanche, le second montre
l’origine des figures diverses dans le mariage : la
monogynie et la polygynie, qui sont des formes de

4 Ces récits sur l’origine du mariage sont connus ou très ré-
pandus, à quelques nuances près, dans la région de l’Afrique
de l’Ouest, au moins. Il nous a semblé intéressant de les
mentionner ici en raison des nuances qu’ils introduisent et
de l’idée que c’est d’abord le plaisir seul qui est cause de
l’union des sexes.

5 Ceci montre à l’évidence que, lorsqu’il s’agit de l’ensei-
gnement des mœurs et, à plus forte raison, des traditions,
les nuances n’invalident pas le fond. Il démontre aussi que
même sans l’écriture, la mémoire des hommes, et donc la
tradition orale, a quelque fidélité et mérite du respect. Car les
lacunes de l’oral peuvent également se retrouver dans l’écrit.

6 On peut souligner ici l’absence de notion de faute ou de mal,
comme c’est le cas dans le premier livre de la Genèse (Bible
de Jérusalem), à propos du mythe adamique. Dieu, dans le
récit lyel, est à la fois acteur et spectateur : d’abord, il sépare
l’homme de la femme afin de tester la résistance de l’un et
de l’autre par rapport à l’attrait de l’amour. Il n’en fait pas
une interdiction. Ensuite, il constate le fait, en l’occurrence
la faiblesse de l’homme, et il se contente de prendre acte et
d’instituer le mariage. Nous verrons, dans un autre mythe,
que le mal est advenu au monde, par l’acte de la femme,
mais d’une autre façon.

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-137


140 Pierre Bamony

mariage que l’on trouve chez les Lyéla. C’est ce que
montre, à l’évidence, la suite de ce récit fondateur
du mariage :

L’homme qui a pu échapper aux femmes reste célibataire
toute sa vie. En revanche, l’homme qui a fait goûter
le miel à la reine des femmes pour lui signifier que ce
dernier avait un doux secret, celui de procurer l’orgasme
à la femme grâce à son sexe, est destiné à être monogame.
Le type de relation de la reine et de l’apiculteur reflète
donc l’image de la monogynie. En effet, elle trouva le
coït avec cet homme, si bon, qu’elle l’aima beaucoup,
s’en est contentée et ne le laissa plus repartir ni songer à
une autre femme.

Quant au troisième récit, qui nous a été donné
également, comme le précédent, par les anciens du
village de Goundi, tout en tenant compte de l’attrait
mutuel des sexes, celui de l’homme et de la femme,
il insistera davantage sur l’origine du coït humain.

Un jour, un homme et une femme allèrent au marché.
Or, à cette époque, l’homme et la femme s’ignoraient
encore. L’homme acheta du sel. Sur la route du retour,
un orage s’abattit sur eux. Ils n’avaient pas d’endroit
sûr pour mettre le sel à l’abri de l’eau. La femme dit
à l’homme qu’elle avait une poche et qu’elle pouvait y
préserver le sel de l’eau. C’est pourquoi, depuis lors, le
vagin de la femme est devenu une cachette du sel que
l’homme, depuis l’origine des temps, cherche sans arrêt
à goûter. Au lieu de retrouver le sel en elle, il féconde
la femme et donne naissance à une progéniture. C’est
pourquoi aussi, les enfants appartiendront toujours aux
hommes parce qu’ils sont le fruit de sa semence que la
poche de la femme mature.

Dans ce dernier récit, la recherche du sel en la
femme ou le coït apparaît comme la cause pre-
mière de l’attachement de l’homme à la femme.
Dès lors, la finalité de l’union des sexes n’est pas
la procréation, d’abord, mais bien la recherche du
plaisir. Ensuite, la procréation apparaît comme une
conséquence, voire le fruit de cette recherche de
l’agrément de la vie du couple.

3 Les différentes formes
d’alliance matrimoniale

3.1 Les modalités de mariage

Ces “mythes” sur l’origine du mariage introduisent
aux modalités de cette institution chez les Lyéla. La
société lyel est organisée en clans. Les membres de
ceux-ci doivent se marier en dehors de leur kwala.
Comme le souligne Françoise Héritier dans son
étude sur les Samo, peuple voisin des Lyéla dont

certains en sont même issus,7 “le lignage est l’unité
exogamique ; chacun forme un quartier résiden-
tiel nettement individualisé, possède collectivement
une identité et un stock de noms individuels . . . ”
(1981 : 83s.). Certes, l’auteur parle ici de “lignage”
qui est une unité beaucoup plus petite que le clan.
Néanmoins, nous retiendrons ici l’idée de l’exoga-
mie, qu’on retrouve également chez les Lyéla. En
outre, Françoise Héritier insiste sur d’autres faits
culturels semblables aux deux groupes, entre au-
tres, la filiation patrilinéaire. Ce dernier point a
d’ailleurs fortement été souligné par le troisième
récit mythique : les enfants appartiennent au père
et non à la mère dont le sein a pour fonction de
permettre à la semence paternelle de germer et d’ar-
river à son achèvement.

Chez les Lyéla, les alliances matrimoniales ne
relèvent ni de l’arbitraire, ni de la fantaisie des
individus. Elles se fondent sur un impératif quasi
absolu : éviter la consanguinité qu’autorise l’ex-
tension presque indéfinie du dwï ou famille élar-
gie. En réalité, les deux points se ramènent à un
même principe originaire, fondateur de l’essence
d’un kwala. Dès lors que les membres d’un même
clan se réfèrent à un ancêtre mythique ou historique
commun, l’existence de ce père fondateur implique
ses descendants dans une relation de fraternité ou
de sororité. Elle instaure aussi la notion de dwï
non seulement à l’intérieur de chaque unité ligna-
gère, mais même, grâce à un réseau de relations et
d’échanges matrimoniaux extrêmement complexe,
entre les membres de divers clans inclus dans les
liens du dwï. Ainsi, pour chaque membre en âge
de se marier, le choix du conjoint rentre dans un
ensemble d’interdits qui n’ont pas toujours un ca-
ractère de prohibitions rigides.8

7 Le Père Emmanuel Bayili, dans sa thèse de troisième cycle
(1983) a établi ce lien de quelques clans Lyéla avec les
Samo, comme il l’écrit à juste titre : “Le pays Samo paraît, au
départ, avoir fourni un tout petit peu plus de migrants que la
région Mossi ; l’on constate en effet un nombre relativement
élevé de clans fondateurs, en provenance de cette zone (19
villages contre 15 Mossi). Ces clans ont été à l’origine de
la fondation, non seulement d’un grand nombre de villages
Nord-Nuna et du Nord-Ouest, mais aussi de quelques-uns du
Sud et de l’Est, proches de la région des Mossi” (208).

8 Le seul cas qui ne relève pas d’alliance matrimoniale où
l’interdit est formel et sans sanction, sans appel, concerne
la codification des relations sexuelles à l’intérieur du kwala :
tout homme qui a une relation avec la femme d’un frère de
clan est condamné à mort par les gardiens du kwala selon
le mode de destruction sorcellaire de l’âme. Autrement,
des figures de transgression des prescriptions matrimoniales
peuvent avoir lieu pour diverses raisons. Dans ce cas, elles
impliquent toujours une cérémonie onomastique pour le
premier enfant d’une telle union, voire pour les autres selon
les clans.

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-137


Des mœurs et des coutumes chez les Lyéla du Burkina Faso 141

Les unités constituantes des clans lyéla, au sein
desquelles un homme ne peut prendre une épouse,
varient en fonction de l’extension du dwï de ce der-
nier. Une telle complexité est décrite de la manière
suivante par Blaise Bayili, dans le seul ouvrage qui
ait été écrit sur les Lyéla en tant que peuple spé-
cifique par rapport à l’ensemble des groupes dits
Gourounsi :

les règles matrimoniales lyéla s’inscrivent dans les sys-
tèmes semi-complexes si l’on considère le nombre et les
catégories assez étendues de parents et d’anciens alliés
qui sont exclus du champ des conjoints disponibles pour
ego, et en même temps l’étendue du champ vaste indi-
quant les individus épousables par Ego.

. . . Ego ne peut choisir son conjoint ni dans le patrili-
gnage de sa mère (P. M), ni dans celui de son père (P. P).
Les interdits, à ce niveau sont symétriques et l’exogamie
ne différencie nullement les cousines croisées patrilaté-
rales et matrilatérales.

. . . Ego ne peut prendre conjointe ni dans le lignage
de la mère de sa mère (M. M) ni dans celui de la mère
de son père (M. P). Il en va de même des lignages de la
grand-mère paternelle de la mère (M. P. M), de la grand-
mère maternelle de la mère (M. M. M). Du côté du père,
la prohibition s’étend aux lignages de la grand-mère pa-
ternelle (M. M. P). Ainsi, le système lyélé tient compte
de l’ensemble tant des quatre lignages fondamentaux de
la mère de Ego (M. M. M., M. P. M., M. M. M) que des
quatre lignages fondamentaux du père de Ego (P. M. P,
M. P. P., M. M. P.). En d’autres termes, la règle d’exoga-
mie pour Ego masculin concerne, outre son propre patri-
lignage, les lignages de ses quatre arrières grands-pères
en passant par ceux de ses grands-pères et de son père
(1998 : 95).

Cependant, même si nous abondons dans le sens
de cet auteur en admettant l’idée de “systèmes
semi-complexes” dans les échanges matrimoniaux,
nous ne pensons pas, comme lui, que l’observance
relative des règles prohibitives matrimoniales dans
les rapports entre clans aient un caractère aussi
strict ou, du moins, ne comportent quelques sou-
plesses. En ce sens, leur violation ou leur non res-
pect sont perçus comme une infraction “des va-
leurs claniques et sociales“ (B. Bayili 1998 : 95).
En fait, dès lors que leur violation n’est pas consi-
dérée comme un anathème ou pouvant conduire à
une sanction suprême, de telles règles jouent un
rôle fondamental dans la conscience morale indi-
viduelle. Il les pense et les vit au même degré
d’aversion que celles qui le mettent à distance de
tout rapport sexuel avec sa sœur du même père
et de la même mère. En outre, il n’a aucun ar-
bitre par rapport à ces alliances matrimoniales ; ce
qui nous conduit à mettre en évidence deux as-
pects de cette question : d’abord, pour reprendre

la formule de Michel Izard : “Ego ne peut épouser
alter que si aucune relation de parenté commune
n’existe entre l’un et l’autre” (1983 : 228). Ensuite,
comme conséquence de cette remarque, ces liens
ne peuvent être établis qu’aussi loin que peut re-
monter la mémoire des anciens du kwala. Dès lors,
les éventuelles lacunes de celle-ci, quand il s’agit
d’une femme venant d’un village éloigné de celui
du conjoint, et à défaut de trouver des liens de
dwï certains, on permet le mariage comme si on
admettait implicitement qu’une erreur (ou un oubli)
est toujours possible. Mieux, on admet qu’une telle
alliance réalisée dans le doute comporte un certain
avantage, du moins, pour son clan : elle contribue à
la richesse et à l’élargissement du dwï. Ce qui mi-
lite en faveur de notre thèse réside dans l’existence
même des enfants au prénom révélateur : “Begiou”,
qui signifie littéralement : “ce qui ne se mange pas”.
Car, marier et manger sont des termes qui ont le
même sens chez les Lyéla. Ainsi en est-il des ex-
pressions : gi kè ou “épouser une femme” et gi kõn
ou “manger quelque chose”. En d’autres termes,
Begiou signifie : enfant d’une mésalliance matri-
moniale confinant au statut d’enfant incestueux.

Les alliances matrimoniales, outre les prohibi-
tions, comportent aussi des règles prescriptives,
c’est-à-dire qui recommandent, ordonnent, plus
exactement, permettent. Ce que Blaise Bayili ap-
pelle “le mariage sororal” est une pratique assez
courante qui s’est développée dans le cadre de la
polygamie ou qui peut la générer par nécessité. En
effet, “le principe du sororat permet à un homme
d’épouser plusieurs ‘sœurs’, soit en les gardant
pour lui-même, soit en les donnant à ses ‘frères’
ou à ses ‘fils’, à moins que son épouse ne préfère
disposer elle-même de ses ‘sœurs’ pour les offrir
en mariage à d’autres personnes (des bienfaiteurs,9

par exemple)” (1998 : 97). Cette coutume, parmi
tant d’autres, peut donc expliquer des formes de

9 Dans un ouvrage commun sur la polygamie en France, chez
les Soninké et Toucouleur originaires de la Mauritanie, du
Sénégal et du Mali, Sylvie Fainzang et Odile Journet rap-
portent des témoignages de femmes qui se sont retrouvées
en situation polygamique malgré elles. Nous retiendrons un
bref passage de l’un d’entre eux : “Mon premier mariage,
c’était à 15 ans. Lui, habitait avec la sœur de mon père. Il
avait une première femme dont tous les gosses étaient décé-
dés, une deuxième et une troisième : cette dernière n’avait
pas d’enfants. Ma tante lui a dit : ‘je vais te donner une
jeune fille pour que tu aies d’autres enfants’. Elle est allée
à Kaolak, et elle a dit à mon papa : ‘J’ai un ami à qui je
cherche une femme’. Il a répondu : ‘mes filles, ce sont tes
filles, prends celle que tu veux’. La tante est revenue avec
le gars, il m’a choisie. Ici, tu ne discutes jamais pour le
premier mariage, ce sont tes parents qui choisissent. Le jour
du mariage, tu n’es même pas au courant . . . ” (1998 : 52).

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-137


142 Pierre Bamony

la polygynie chez les Lyéla. Car celle-ci n’est pas
toujours ni voulue, ni souhaitée.

En fait, le fond du problème est le suivant :
dès lors qu’une femme est en âge de se marier, il
faut qu’elle le soit absolument. Les mœurs inter-
disent qu’elle reste définitivement dans sa famille
à laquelle sa puberté la rend désormais étrangère.10

Dans le quartier, sa puberté peut être cause d’ano-
malie ou de perturbation. Elle devient un attrait
sexuel générant le désordre et pouvant conduire à
la naissance d’un enfant qui n’aurait pas de kwala
(clan) déterminé et qui ne pourrait appartenir à ce-
lui de sa mère. Une femme ne peut être économi-
quement autonome qu’auprès d’un mari. La struc-
ture des villages ne lui permet pas de mener une vie
de célibataire avérée. En outre, les Lyéla redoutent
la femme, parce qu’ils reconnaissent qu’elle est
la seule finalement à être totalement libre. Ils lui
attribuent même une supériorité intrinsèque sur
l’homme. Selon les anciens de Goundi : “La femme
est un être dangereux et à la fois mauvais parce
qu’elle est nettement plus astucieuse et plus intelli-
gente que l’homme”. Elle peut user de cette liberté,
voire de son pouvoir de séduction pour mettre en
danger la sécurité et la vie des membres du kwala
où elle est mariée. Dans toute famille ou commu-
nauté lyel, les parents ne se sentent en paix qu’au-
tant que les filles en âge de se marier puissent trou-
ver un époux. D’où la tentation, pour une épouse,
de proposer en mariage des petites sœurs de clan à
son mari.

Certes, dans le cadre du mariage des sœurs ca-
dettes d’une épouse, le fils de celle-ci ne peut
prétendre à une proposition d’union matrimoniale
avec l’une d’elles qu’à la condition d’être né d’une
mère d’un clan différent de celles-ci. En effet, les
membres d’un même kwala, en vertu du principe
du dwï et de la référence au même Père Fondateur,
se reconnaissent appartenir à la même souche fa-
miliale et s’appellent “frères” ou “sœurs” de clan
(il s’agit d’une fraternité classificatoire). C’est donc
une appellation ou une institution sociale dont le
but, encore une fois, est d’éviter la moindre forme
de consanguinité. Parmi les “sœurs” cadettes des

10 Lorsqu’une femme se retrouve absolument seule, sans au-
cune structure familiale d’accueil, pour diverses raisons
(procès en sorcellerie, stérilité etc.), elle peut être accueillie
dans sa cour d’origine. Cela suppose qu’elle n’a plus l’âge
d’être désirable par un homme ou qu’elle a été mariée aupa-
ravant. Mais, même dans ce cas d’ultime accueil, la porte de
la maison qu’elle occupe doit se situer dehors. Cette ouver-
ture vers l’extérieur indique bien qu’elle est étrangère dans
sa propre famille. Elle mène une vie presque de moniale,
gérant sa vie comme elle l’entend et ne dépendant d’aucune
autorité.

épouses légitimes, on peut compter les filles de ses
frères aînés ou cadets.

Dès lors, chaque épouse acquise dans les condi-
tions de mariage normal, qu’elle soit féconde ou
non,11 désire avoir une nyein (petite sœur) parmi
les filles de ses frères de clan. Tout se passe comme
si une telle modalité devient une nécessité dans le
cadre des alliances générales entre les diverses uni-
tés lignagères. Dans un tel cas, qu’il s’agisse d’une
ou de plusieurs petites sœurs, elles lui sont propo-
sées dès le plus jeune âge : entre sept et quinze
ans. A l’âge de la puberté, la sœur aînée offre sa
sœur en mariage à quelqu’un dont le domicile est le
plus proche possible du sien de manière à continuer
d’exercer sa gouvernance sur celle-ci. Le mariage
le plus courant se fait à l’intérieur de la même en-
ceinte familiale selon les modalités indiquées plus
hautes. Une fois la désignation faite par la famille
de l’épouse légitime (les membres de son kwala
ou ses parents), la “petite sœur” peut soit quitter
ses parents pour aller vivre avec “sa sœur aînée”
jusqu’à l’âge de la puberté, soit effectuer des visites
périodiques dans sa famille. Dans l’enceinte fami-
liale de sa sœur aînée, elle est considérée comme
kan nyein (la petite sœur de l’épouse). Après son
mariage, elle change de statut et aussi d’appella-
tion : elle n’est plus appelée kan nyein (“petite sœur
de notre épouse”), mais né kan (notre épouse) par
les frères de son mari et nã par les enfants de ces
derniers. Elle appelle ses beaux-parents successi-
vement dã (père) et nã (mère). Quant à ceux-ci, ils
l’appelleront né bekwo (notre fille).

Comme il est quasiment recommandé à une
épouse légitime de donner sa petite sœur en ma-
riage soit à un membre de la cour qu’elle habite,
soit à un membre du kwala de son mari, il arrive,
néanmoins, qu’elle use de son libre arbitre pour dis-
poser de l’avenir matrimonial de celle-ci. Plusieurs
raisons justifient une telle décision, entre autres,
celles-ci : quand elle juge qu’elle n’est pas très bien
traitée par la famille de son époux ou par ce dernier,
ou encore par les membres de son lignage, elle peut
manifester son mécontentement en refusant la main
de sa petite sœur à un membre quelconque de ce
clan ; même si c’est la famille de son mari qui s’en
est occupée matériellement. Elle peut aussi agir de
la sorte si elle constate que ses parents ne sont pas
suffisamment respectés par ses maris (la famille de

11 Dans un cas comme dans l’autre, la nyein (sœur cadette)
apparaît comme une aubaine pour la sœur aînée : en cas
d’infécondité, elle aspire à consacrer sa vie au service des
enfants de sa petite sœur plus heureuse qu’elle ; et dont
elle s’occupera comme les siens. Si, en revanche, elle est
féconde, elle prétendra à une petite soeur pour l’aider à
élever ses enfants qui sont aussi les siens.

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-137


Des mœurs et des coutumes chez les Lyéla du Burkina Faso 143

son époux ou ses membres masculins). Ce peut être
le signe de son intention de quitter le clan de son
conjoint.

Dans ce type d’alliance matrimoniale, on le voit,
les femmes décident et elles agissent en fonction
de leurs intérêts personnels. Selon Blaise Bayili
(1998 : 99),

en tant que “donneuse” de femmes, l’épouse aînée assoit
sa position au sein du lignage de “ses maris” tout en
y imposant l’importance et le respect de plus en plus
grand de son patrilignage. Elle construit également, par
le même fait, au sein de l’unité domestique de son mari,
un groupe d’agnats, d’alliés et d’enfants sur lesquels
elle a une influence qui frise l’autorité car elle devient
“sœur aînée” (pour ses cadettes) “épouse aînée” (pour les
alliés : époux) et “mère aînée” pour les enfants de ses
cadettes . . .

Cependant, cet auteur n’analyse ici que l’aspect
avantageux de l’autorité de la sœur aînée sur sa ca-
dette et la progéniture de celle-ci. Cette suprématie
morale a un inconvénient qui n’est pas toujours li-
sible lorsqu’on n’a pas été impliqué dans ce réseau
complexe et ambivalent de relations humaines.

En effet, lorsque la sœur aînée est supposée do-
tée d’une puissance sorcellaire, elle est, du fait de
cette situation visible, autorisée, la nuit, en cas de
nécessité, à user de la biopsyché (ou substance vi-
tale) des enfants de sa sœur cadette pour résoudre
ses problèmes de dettes vis-à-vis de ses congénères
de la nuit. Ainsi, l’autorité du jour, qui peut être
agréable quand celle qui est appelée mère par ses
neveux et nièces les comble de sources de joies, de
tendresse, d’amour, de dons variés en nature. Mais,
l’autre versant d’une telle autorité, celle du monde
invisible, est plutôt amère lorsqu’elle est supposée
causer la mort des enfants de sa sœur cadette. Elle
serait aussi en mesure, par pure jalousie, de por-
ter atteinte à leur santé mentale ou physique par
des empoisonnements, lorsqu’ils réussissent, par
exemple, dans les études. Toutefois, les relations de
ces deux sœurs, solidaires, affectueuses, entre elles
comme vis-à-vis des enfants de l’une ou de l’autre,
sont susceptibles de s’inverser – la structure inappa-
rente n’obéit pas aux mêmes règles de fonctionne-
ment que celles du jour, la visible – lorsque la sœur
cadette elle-même est douée d’une telle inclination
psychique mortifère. Ce qu’elle ne peut faire le jour
– elle doit du respect, de l’obéissance à sa sœur
aînée – elle se l’autorise la nuit sous la pression de
ses semblables. Au nom du dwï, elle peut porter non
seulement atteinte à la substance biopsychique des
enfants de sa sœur aînée quand ceux-ci sont eux-
mêmes dépourvus d’un tel pouvoir – même dans
ce cas, en bas âge, elle fait ce qu’elle veut de leur

vie, l’enfant étant supposé dépourvu de meilleurs
moyens de défense – mais aussi à celle de sa sœur
aînée. En ce sens, chez les Lyéla, l’alliance matri-
moniale elle-même n’échappe guère à cette double
structure ambivalente du fonctionnement humain.

3.2 Les diverses figures de mariage

Nos diverses sources concordent pour reconnaître
qu’il existe trois sortes de mariage. Qu’il s’agisse
de Yomboué Vincent Négalo, de Joseph Bado de
Sienkou, ou des anciens du village de Goundi, entre
autres, ils reconnaissent tous ces trois figures :

a) le swé kè “séduire une femme” qui s’accom-
pagne de ké kwõ, “voler ou enlever une femme” ;

b) ké k’èl, “fiançailles” ou “prestations pour obtenir
une femme” ;

c) le mariage catholique.

a) La première forme de mariage, c’est-à-dire le
ké kwõ, est moins onéreux reconnaît-on générale-
ment. Elle est brève, rapide et peu approuvée par
les familles car cette pratique, qui est répandue
dans tout le Lyolo, provoque encore, parfois, des
disputes entre membres de clans différents. Le ma-
riage est perçu comme un contrat établi entre deux
familles ou deux kwala. Dès lors, la parole don-
née à une famille, concernant la promesse d’une
femme à quelqu’un, engage l’honneur de tout un
clan. Cependant, que fait-on quand on enlève une
femme à un clan d’un autre village ? Selon Joseph
Bado de Sienkou, l’amant doit, en tout premier lieu,
informer le chef de son village en ces termes : “J’ai
conquis une compagne pour me servir à boire”.
Cette formule imagée est de rigueur. En effet, on ne
doit pas dire ouvertement les choses, comme, par
exemple, “j’ai enlevé (volé) une femme”. Ensuite,
il avertit le chef de son kwala. Dès lors, ces deux
autorités bénissent et conseillent l’amant ; et, dans
la discrétion, ils attendent que le mari de l’amante
se manifeste.

Il advient, mais rarement, qu’une femme d’un
clan courtise une femme appartenant à un autre vil-
lage pour le compte de son mari ou pour celui d’un
membre de son clan. Dans ce cas, elle n’est pas
elle-même chargée d’avertir le chef du village ni le
chef du kwala ; mais une telle démarche est laissée
à l’initiative de l’homme qui partagera la couche
de la femme enlevée. Cette entreprise de la part
d’une femme du clan amène les membres de celui-
ci à la porter aux nues et à lui témoigner beaucoup
de reconnaissance pour ce geste qui permet à l’un
d’entre eux de se marier et ainsi de l’agrandir. En

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-137


144 Pierre Bamony

revanche, il n’est pas rare qu’une femme courtise
les filles de son propre clan pour les membres de
la famille de son mari. Quand la femme enlevée est
découverte, et s’il est impossible de la garder, on
doit la rendre à son mari légitime.

Dans le cas de l’enlèvement d’une épouse,12

c’est cette dernière qui décide de choisir entre son
mari légitime et un amant qui promet de l’éloigner
de la famille de son mari et de son propre clan.
Car une telle pratique ne doit pas avoir lieu dans
le même village, en d’autres termes, sur le même
autel de terre. Même quand le mari réussit à re-
prendre son épouse ou sa fiancée, elle peut elle-
même se sauver pour aller rejoindre son amant.
En effet, lorsqu’une jeune fille est promise en ma-
riage à l’époux de sa sœur aînée, en général plus
âgé qu’elle, coutume qui a encore cours de nos
jours dans les zones du Lyolo moins christianisées,
elle cherche un moyen de l’éviter. Et comme les
jeunes migrants qui reviennent de la zone côtière
sont beaux, frais, séduisants, voire riches, elle se
laisse séduire quand elle en rencontre ; et emmenée
dans ces pays dont elle rêve. Ce faisant, elle met en
péril sa vie et ceci à un double titre : si elle est déjà
mariée, le mari peut l’empoisonner pour se venger ;
mais, mariée ou non, ses propres parents, qu’elle
a déshonorés, cherchent à l’appréhender pour la
remettre à la famille ou au clan auquel elle était
destinée. Au pire, ils peuvent la remplacer et dans
ce cas, annihiler son âme par le procédé sorcellaire
des biopsychophages.

La liberté que la femme lyel s’octroie,13 même
dans le cadre d’une institution aussi importante que
le mariage, en raison de ses enjeux sociaux ma-
jeurs, se manifeste aussi quand il y a un désaccord

12 Cette pratique était tellement courante dans tout le Lyolo
qu’elle constituait, autrefois, un casus belli fréquent entre
les différents villages. Lorsque le voleur d’une femme était
appréhendé par des membres de la famille de son mari, il
pouvait être tué ; ce qui provoquait aussi une autre raison de
conflit.

13 Cette manifestation de la liberté contre les institutions so-
ciales montre, à l’évidence, qu’on se méprend beaucoup sur
le compte des femmes de l’Ouest africain. On établit des
considérations générales en les comparant aux femmes oc-
cidentales et on conclut rapidement à une absence de liberté
chez les Africaines. En réalité, les analyses s’effectuent à
partir de schèmes généraux, souvent préjudiciables qui n’ont
pas toujours de rapport avec le réel concret. Nous verrons
que chez les Lyéla, la femme est un être non seulement
incontrôlable, mais même la plus libre qu’on puisse imaginer
dans une société où domine l’esprit de communauté. Cette
liberté, qui confine au courage en vertu des risques encourus,
dont jouit la femme fait peur à l’homme. En étant une des
intermédiaires incontournables dans les alliances entre clans,
elle occupe une place où le libre arbitre est toujours possible
dont certaines n’hésitent pas à en faire usage naturellement.

important entre elle et sa soeur aînée. Dans une telle
situation, elle sait qu’elle n’aurait point raison si
elle ose porter la nature du désaccord sur la place
publique de leur propre kwala. Un tel cas de figure a
lieu quand la sœur aînée fait preuve d’une rare mé-
chanceté à son égard ; ou bien lorsque ses pratiques
sorcellaires portent atteinte à la santé ou à la vie de
ses enfants, qui sont aussi les siens à part entière,
puisque la sœur aînée a une grande autorité morale,
maternelle sur les enfants de sa ou de ses sœurs
cadettes. Cependant, en cas de fugue pour aller
épouser un autre homme, elle ne peut emmener ses
enfants ; et son mari légitime n’a aucun droit d’aller
réclamer à sa belle-famille le prix des animaux sa-
crifiés ou le montant des prestations matrimoniales.
Certes, rien ne lui interdit absolument d’effectuer
une telle démarche. Mais, s’il le fait, les frais qu’il
avait engagés peuvent lui être remboursés. Toute-
fois, si une telle opération se réalise, désormais, un
membre de son clan ne peut plus obtenir de femmes
de l’ensemble du kwala de son épouse fugueuse. Ce
geste pourrait donc lui causer beaucoup d’ennuis
de la part des membres de son propre clan dont il
obstrue la voie d’accès à des femmes potentielles
de ce clan allié.14

b) La deuxième modalité d’alliance matrimoniale
peut être qualifiée de mariage régulier. Celui-ci né-
cessite des approches multiples, des qualités mo-
rales des conjoints recherchés, des types de presta-
tions matrimoniales dont la nature change selon les
clans.

L’approche ou les médiations qui conduisent à la
conclusion d’un mariage prennent des figures mul-
tiples dont nous examinerons les plus courantes.
Selon Guel Zila (1972–1973), les démarches en
vue d’un mariage peuvent être précoces. Pour l’il-
lustrer, Guel Zila met en scène un jeune couple, la
famille Nébié, qui vient de se marier, et un jeune
homme, Nignan Bebou, encore adolescent. Lors-
que Madame Nébié tombe enceinte, le jeune ado-
lescent commence à effectuer une démarche en vue

14 Nous avions longuement analysé, dans notre manuscrit “Sor-
cellerie et violence en Afrique noire” de telles figures de
mariage et leurs problèmes sous-jacents dès lors que notre
propre père, suite à son mariage légal, catholique (la pre-
mière épouse) est devenu polygame par l’enlèvement d’au-
tres femmes. Ce qui peut sauver de telles femmes, ce sont
leurs propres enfants. Ils deviennent des nekwo-bia (neveux
de clan du clan) de leur mère qui ne peuvent être ni rejetés ni
refusés en vertu des privilèges que les Lyéla leur accordent.
Ils adoucissent la tension dans les relations de leur mère
avec son clan d’origine, favorisent certains échanges même
s’ils ne peuvent obtenir qu’elle y retourne. Cependant, dans
certains cas, ce raccord, par les neveux du clan, peut être mis
à distance par le père de la femme fugueuse jusqu’à sa mort.

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-137


Des mœurs et des coutumes chez les Lyéla du Burkina Faso 145

d’une éventuele alliance matrimoniale. Le préten-
dant raisonne de la manière suivante : “Si Madame
Nébié accouche d’une fille, je demanderai sa main
(elle sera ma future épouse) ; si c’est un garçon, ce
serait mon ami”. Dans ce cas précis, dès la nais-
sance d’une fille, le prétendant se rend chez ses
futurs beaux-parents avec quarante cauris, selon la
coutume des clans, et les offre à la mère du nour-
risson en disant : “Prenez cette modeste somme,
achetez du beurre de karité pour frotter [oindre] les
lèvres de la nouvelle née”. Ce geste indique le sens
explicite de son intention et il scelle, ainsi, le début
des fiançailles.15

En effet, jusqu’à seize ou dix-huit ans, âge in-
dicatif du mariage traditionnel chez les Lyéla, le
fiancé ne reste pas inactif. Chaque année, pendant
la période des cultures, il doit aller sarcler seul
dans le champ de sa future belle-mère ou bien en
compagnie des jeunes de sa génération dans celui
de son futur beau-père. Il est aussi de bon ton de
leur apporter de temps en temps des cadeaux en
nature : poulets, pintades, paniers de mil, etc. En
saison sèche, aussitôt après les récoltes de mil, il est
tenu de confectionner des sekos ou portes en pailles
pour la maison de sa future belle-mère. Si le chef
de famille est un polygyne, il doit en faire autant
pour les autres épouses afin d’éviter leur jalousie.
En définitive, le futur gendre engage des dépenses
continues pour sa belle-famille jusqu’à la puberté
de sa fiancée. Les deux gardent, cependant, une
stricte distance jusqu’au jour du mariage. On com-
prend, dans ces conditions, que l’enlèvement d’une
fille ou d’une femme soit une perte considérable
pour le gendre ou pour son lignage.

Dans un autre contexte culturel, en l’occurrence
les Goin du Burkina Faso, les auteurs du “Prix des
femmes”, Michèle Dacher et Suzanne Lallemand
ont montré que ces prestations constituent une vé-
ritable dette. Certes, celles-ci sont fort élevées pour
les prétendants au mariage d’une femme. Les au-
teurs de ce livre parlent, à juste titre, de rembourse-
ment en cas de fugue ou de divorce. Le prix d’une
femme goin est estimé autour de 300.000 F CFA.
Il est vrai que les épouses, par leur travail au quo-
tidien, sont tenues de rembourser ces frais, ce qui
peut durer plus de dix ans. Même en cas de sé-

15 Cette démarche suppose que le prétendant a déjà consulté
l’avis des anciens de son lignage pour vérifier si un tel
mariage est possible. Autrement dit, il n’entreprendrait rien.
Même à ce niveau, rien n’est encore acquis : la personnalité
future de la fiancée décidera de la faisabilité du mariage ou
non. Car si elle fait preuve de légèreté au niveau des mœurs
sexuelles, les membres de la famille du fiancé pourraient
s’y opposer en vertu du danger auquel elle pourrait exposer
ultérieurement sa vie.

paration, elles n’échappent guère à cette nécessité
de remboursement. Ceci est inconcevable chez les
Lyéla dès lors que “la dette matérielle des preneurs
de femmes se trouve transférée du groupe des don-
neurs à la femme elle-même” (Dacher et Lallemand
1992 : 68). Chez ce peuple, il est permis de parler
de tractations dans ce cas de figure. Ainsi, le mari
permet même à son épouse d’aller avec son amant,
s’il est étranger à son propre village, à condition na-
turellement que ce dernier veuille bien “rembourser
la compensation matrimoniale” (1992 : 71) selon la
convenance du mari.

Chez les Lyéla, le ké k’olo se contracte aussi soit
avec le concours du neveu de la famille (nekwobi),
soit avec celui de la tante de la famille (nékan),
soit enfin avec l’aide d’un ami de la famille. L’in-
tervention des intermédiaires, eux-mêmes membres
de la famille, dans les liens du mariage, rend impos-
sible toute idée de remboursement des frais matri-
moniaux. Ainsi, dans le premier cas, le neveu est
chargé de jouer la médiation entre le clan de ses
oncles maternels et le sien pour trouver une femme
à un des membres de celui-ci ou à un ami. Dans
le deuxième cas, une femme dont la famille ou le
lignage apprécie la manière dont elle est traitée par
ses maris (membres du lignage allié) et dont ses pa-
rents eux-mêmes sont soignés, voire pris convena-
blement en charge peut obtenir, sans difficulté, une
“petite sœur” : ce peut être une nièce ou une cousine
qu’elle peut fiancer à son propre mari ou bien à un
membre, selon son choix libre, de la famille de son
mari ou du clan de celui-ci. Le dernier cas de figure
a lieu pour la raison suivante : un homme trouve
grâce aux yeux d’une famille qui le juge digne en
vertu de son courage, sa confiance, son honnêteté,
voire pour des services rendus à la famille. Et le
plus grand bien qu’on puisse lui offrir, est de choi-
sir à son intention une fiancée parmi les filles pu-
bères de la famille. Dès ce moment précis, le futur
gendre commence les prestations des fiançailles qui
peuvent durer quelques années. Ces dernières sont
de même nature que celles mentionnées plus haut.
Les cadeaux sont nombreux ; et lors de chaque vi-
site de la fiancée, on doit tuer quelques volailles, un
porc, un caprin ou un ovin qui accompagnent des
bassines de galettes de mil. Cet ensemble de nour-
riture est véhiculé chez ses parents par les jeunes
filles du clan de son fiancé.16

16 Selon sa quantité, cette nourriture est répartie de la manière
suivante : quand son importance est moindre, elle est parta-
gée de façon égale entre les familles de la cour ; à l’inverse,
elle doit être distribuée entre les cours éclatées qui se ré-
clament d’un même père. Dans tous les cas, la mère de la
fiancée, encore moins son père, ne peut rien garder à titre
exclusif. On part du principe qu’un enfant (fille ou garçon)

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-137


146 Pierre Bamony

Joseph Bado de Sienkou mentionne, dans ses
documents écrits que nous avons consultés, l’exis-
tence d’une relation particulière entre un homme
et une femme, laquelle était susceptible de fournir
une épouse à l’homme par sa médiation. On ap-
pelait celle-ci une etwarnà ou conseillère. A son
sujet, notre instructeur dit ceci : “Autrefois, chaque
homme considérait une femme soit dans sa propre
famille, soit dans son clan, comme conseillère (ét-
warnà) ou amie. Leurs rapports privés étaient plutôt
emprunts de camaraderie, de confiance, d’amitié ;
ils avaient un caractère sain et innocent même s’ils
s’appréciaient ou s’aimaient mutuellement”.

Pendant la période de l’hivernage, elle lui prépa-
rait tout ce dont il avait besoin. Pendant la période
sèche, quand elle faisait du mune nan, “eau dans la-
quelle on a dilué de la farine de millet” (Bon et Ni-
colas 1953), elle en versait dans une belle calebasse
très propre pour lui offrir et donnait le reste à son
mari. En contrepartie, si l’ami revenait de la chasse
avec du gibier, il lui offrait une cuisse de sa proie.
En outre, il l’aidait dans ses travaux champêtres.
En cas de besoin, l’etwarnà pouvait chercher une
femme pour son ami ; ce qui renforçait leurs liens
d’amitié.

Ainsi, le mariage n’est pas toujours laissé au gré
des individus. Selon plusieurs de nos instructeurs,
avant l’influence du christianisme, lorsqu’un jeune
homme célibataire rencontrait une jeune fille qui
lui plaisait et dont il tombait amoureux, il ne lui
adressait pas directement la parole. Il allait deman-
der la médiation soit d’un neveu de sa famille, soit
de l’une de ses tantes, soit d’un ami de la famille
de la jeune fille. Une fois trouvé, l’intermédiaire
devait, d’abord, s’adresser à la mère de la fille et
non pas à son père, à ce niveau du désir d’alliance
matrimoniale.

Le premier geste des fiançailles débute par
l’offre de quatre volailles à la future belle-famille,
à l’insu du futur beau-père.17 Pour le deuxième acte
des fiançailles, on tue un animal. C’est à la suite de
ce deuxième geste que l’intermédiaire ose enfin in-
former directement le père de la fille. Celui-ci porte
à son tour la nouvelle à l’ensemble de la famille.
Dès lors, les membres de la famille vont chercher

n’appartient pas à ses parents géniteurs seulement, mais à
tout le kwala ou clan. On peut perdre la vie si on néglige
cette donnée fondamentale.

17 Tout se passe comme si le père ignore tout. En fait, ceci est
quasiment impossible dès lors qu’en tant que chef de la cour,
rien ne peut entrer ou sortir de chez lui sans qu’il n’en soit
informé. Tant qu’il n’est pas lui-même informé – ce qui doit
conférer aux démarches leur caractère officiel – il considère
que c’est une affaire de femmes qui ne mérite pas encore une
attention sérieuse. Son ignorance est donc feinte.

ensemble à savoir s’il n’y a pas un lien quelconque
de dwï avec le clan du futur gendre. Ils enquêtent
aussi pour savoir si un membre de son kwala n’a
pas enlevé (volé) une femme de leur clan. Si ces
obstacles sont levés, alors l’intermédiaire remet des
noix de kolas et une poule au père de la fille au nom
du futur gendre. Cette offre est accompagnée, dans
certains cas, d’un canari (pot en terre cuite) de bière
de mil. Dès ce moment, le beau-fils est autorisé
à effectuer les prestations de fiançailles, qui sont
les mêmes que celles-ci que nous avons indiquées
ci-dessus.

Il n’y a pas d’interdits particuliers concernant
les filles pubères. Elles doivent être toutefois sur-
veillées scrupuleusement par leur mère afin de leur
éviter le risque d’une grossesse avant le mariage.
Cependant, il y a des filles qui tombent sur le coup
d’interdits particuliers. Il s’agit de toutes celles qui
se prénomment Eli, Ebou, Nébila, Epio, etc. En
effet, elles apparaissent comme des enfants mira-
culeux : suite à un problème de risque de stérilité,
leurs mères ont dû se rendre sur des autels de théur-
gies pour demander la possibilité d’être fécondes.
Dans ce cas, elles promettent à la déité que leur
premier enfant (fille ou garçon) portera le nom de
la théurgie. Donc, pour une fille née à la suite de
cette promesse, au cours d’une cérémonie particu-
lière sur l’autel du dieu qui a exaucé le souhait
de la mère, elle doit être rasée, à l’âge de la pu-
berté, avant d’avoir des relations avec un partenaire
sexuel. Autrement, elle risque de perdre la vie si
elle enfreint cette interdiction ; ou, à tout le moins,
la raison.

Les recherches, pour éviter la consanguinité
entre clans, s’accompagnent, d’un côté comme de
l’autre, d’autres enquêtes portant sur la moralité des
individus qui ont conçu un projet de mariage. En
effet, les belles-familles tiennent à accueillir une
jeune fille ou un jeune homme susceptible d’avoir
une bonne nature. A titre d’exemple, une fille d’ex-
cellente nature doit savoir écouter son père et sa
mère, faire preuve de courage auprès d’eux en cas
de nécessité. Les femmes de la cour, voire du quar-
tier où elle sera appelée à vivre attendent qu’elle
fasse preuve de bonté, du sens de l’aide aux uns et
autres en acceptant de faire les commissions de cha-
cune. Il est recommandé qu’elle évite (ou qu’elle
s’efforce de le faire) de se mettre en colère contre
les coépouses de son père, de répliquer aux paroles
ou aux remontrances des personnes âgées. On lui
conseille d’avoir toujours le sourire aux lèvres, de
soigner, de façon discrète, sa beauté, de savoir ac-
cueillir les étrangers de la famille, d’être charitable
envers les malades ; et, surtout de s’abstenir des
sorties nocturnes avec les garçons, ce qui pourrait

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-137


Des mœurs et des coutumes chez les Lyéla du Burkina Faso 147

conduire à toutes les tentations et aux médisances
quant à sa conduite.

Lorsqu’elle se rend, pendant la période des
fiançailles, dans sa belle-famille, les membres
proches de son lignage lui recommandent de suivre
des règles de conduite strictes suivant les canons
des coutumes pour être bien jugée ou appréciée
comme, par exemple, se défier des jeunes gens
de la cour et même du quartier. Elle doit montrer
à ses futurs beaux-parents qu’elle est réellement
courageuse en balayant, chaque matin, la maison
qui l’accueille et en remplissant la réserve d’eau
à boire. Mieux, il faut qu’elle s’empresse de s’ac-
quitter des travaux à faire dans la journée. Elle doit
apprendre à se maîtriser face à l’hostilité de certains
membres de la cour et à s’abstenir d’ouvrir son
cœur en répondant, de façon naïve, aux questions
des individus curieux. Il faut qu’elle évite d’aller
dormir ailleurs que chez sa belle-mère. En raison de
la promiscuité dans les maisons et dans la cour, on
lui recommande, en journée, de s’asseoir, et la nuit,
de se coucher de façon toujours décente. Il est de
bon ton de demander la permission à sa belle-mère
pour rendre visite, le cas échéant, à un membre
de sa famille ou de son lignage qui habite dans le
quartier, voire dans le village. Il vaut mieux qu’elle
ne s’y rende pas en cas de refus ; et s’il y a accord,
y aller accompagnée d’un membre (en général une
fille) de sa belle-famille et en revenir aussitôt les
salutations d’usage accomplies. Toutefois, notons
au passage que ces règles traditionnelles de vertu
morale et de courtoise n’ont plus cours aujourd’hui
dans les zones du Lyolo fortement christianisées ou
“occidentalisées”. Mais elles sont encore de rigueur
dans les communautés éloignées de cette région,
lesquelles sont encore attachées au respect des tra-
ditions et aux valeurs morales des coutumes ances-
trales.

Quant au jeune homme de bonne nature, les cri-
tères de qualité morale qu’on lui demande se ra-
mènent presque tous à la nécessité de prendre soin
de ses parents ; ce qui renvoie, au-delà de ceux-ci,
aux beaux-parents eux-mêmes. Car il doit aimer
sa mère et son père en demeurant le plus souvent
possible auprès d’eux pour écouter surtout leurs
paroles. Il importe qu’il sache devancer leurs dé-
sirs et les servir en toutes circonstances. Savoir les
défendre en cas de conflit, voire leur épargner l’hu-
miliation sous toutes ses formes sont des devoirs
qu’on exige de lui ; et quand ses parents décèdent,
leur faire de grandes cérémonies funéraires pour
honorer leur mémoire.

Il y a même des règles édictées à l’intention de
la jeune fille et du jeune homme afin de leur éviter
d’errer quant au choix du conjoint de bonne na-

ture. Dès lors, pour trouver un bon mari, il convient
qu’une jeune fille bien élevée se méfie des propos
mielleux et flatteurs des garçons ; ce qui la conduit
à une attitude prudente vis-à-vis de ce genre de
jeunes gens. Elle ne doit guère se soucier de leur
beauté plastique ni du niveau de leurs “riches-
ses” pour choisir quelqu’un comme futur époux. Il
convient même de les fuir quand ils font étalage de
leurs “biens”. Il s’agit, en dernier ressort, de savoir
choisir un bon mari – un mari de cœur et d’âme
– plutôt qu’un riche mais dénué de l’intelligence
du cœur. En d’autres termes, une fille de bonne
nature doit rechercher un mari qui sait respecter
une femme et assumer ses responsabilités de chef
de famille, ses devoirs d’époux.

Concernant le jeune homme, il doit savoir qu’en
vertu des règles coutumières matrimoniales, un seul
homme, selon sa seule initiative, ne peut pas cher-
cher à épouser une femme et vouloir qu’elle soit
de bonne qualité morale. L’aide des autres, leur
coopération apparait alors nécessaires pour trouver
la femme qui convient le mieux aux attentes de sa
famille.

Chez les Lyéla, les dépenses durant le temps
des fiançailles sont nettement plus lourdes à porter
pour les fiancés et leur famille que les prestations
matrimoniales elles-mêmes. Nous retiendrons deux
exemples pour montrer l’insignifiance de celles-
ci. D’abord, le mariage traditionnel en lui-même
consiste toujours à immoler quelques animaux sur
le kwala de la fiancée, puisque ces communautés
envisagent toutes les figures de prestations pos-
sibles sous la forme de choses pouvant être man-
duquées. Même de nos jours, les sacrificateurs de
l’autel du kwala refusent l’argent en guise de pres-
tations matrimoniales. Celui-ci n’a pas de valeur à
leurs yeux parce qu’il ne peut pas se manger. Son
acquisition se ramène finalement au même but ma-
tériel : acheter des choses pour consommer. Ainsi,
dans le kwala des Bado auquel Joseph Bado de
Sienkou appartient, la compensation matrimoniale
se résume en l’apport de deux boucs et une grande
chèvre. Leur usage se fait de la manière suivante : le
premier bouc est immolé pour demander aux théur-
gies du kwala une nombreuse progéniture aux ma-
riés ; le second pour obtenir un heureux départ de la
fille hors de sa famille ; la chèvre pour remercier la
mère de la mariée pour toutes les peines que l’édu-
cation de sa fille ont pu lui causer. Ces animaux
sont accompagnés de tines de mil rouge (sorgho)
pour préparer la bière à base de cette céréale. Cet
ensemble de produits est nécessaire à l’alimenta-
tion des personnes présentes au mariage.

Selon Yomboué Vincent Négalo, chez les Né-
galo de Batondo, la compensation matrimoniale

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-137


148 Pierre Bamony

s’élève à quatre animaux, s’il s’agit d’une première
épouse ou egikwo ou trois pour une épouse cadette
ou egikwo n’è. Ce peut être essentiellement des
boucs, de chèvres ou des moutons. En revanche, les
autres espèces d’animaux sont exclues, comme le
porc ou encore le chien. Beyon Barthélémy Négalo
précise que lorsqu’un chien fait partie de ces com-
pensations matrimoniales, la cérémonie ne peut se
faire à Batondo. Cet homme explique ce fait de la
manière suivante : lors de l’installation du kwala
Négalo dans cet espace qui comprend, en fait, deux
villages, Kalio et Batondo, le groupe des aînés in-
ter pares décida de s’installer dans le premier. Il
y fixa aussi l’autel de terre et l’autel du kwala. Le
groupe des aînés ordonna à celui des cadets d’aller
occuper un autre espace voisin qui est devenu, à la
longue, un village autonome, en l’occurrence, Ba-
tondo. Comme la population de ce dernier croissait
de façon considérable, le village des aînés, Kalio,
convint d’accorder aux familles du village cadet
l’autorisation de disposer d’un couteau et d’une
écuelle pour officier en son nom en faisant tous les
sacrifices et tous les actes rituels relatifs au kwala.18

C’est ce qui explique qu’il n’y a pas à proprement
parler d’autel de kwala à Batondo.

Ces animaux sont donc immolés sur l’autel du
kwala comme chez les Bado de Réo ; puis on les
dépouille et on fait appel à toutes les femmes des
quatre lignages du kwala Négalo fondateur du vil-
lage de Batondo. Il s’agit des cours suivantes : Oué-
nédo, Béfolodo, Puludo, Nawaryodo (le suffixe do
signifie “chez”). Il faut nécessairement que chacune
des femmes de ces quatre enceintes familiales ait
sa part, aussi minime soit-elle. On divise la viande
des animaux en quatre parts pour respecter la lignée
des quatre branches qui constituaient autrefois une
même enceinte familiale. Leur division actuelle ne
nie pas leur unité constitutive originaire. Chez le
clan Bamouni de Réo, il s’agit, comme chez les
Bado, de trois animaux seulement.

Les Lyéla n’interdisent pas à une fille d’un clan
de se marier à qui elle veut, par exemple, à un
non-Lyél, à un non-Burkinabé, à condition qu’elle
ne soit pas déjà fiancée à quelqu’un par sa famille.
Ils exigent seulement que le futur mari de celle-ci
s’acquitte, selon leurs coutumes, des animaux à sa-
crifier sur le kwala, soit trois, soit quatre. Il est pos-
sible, selon Vincent Yomboué Négalo, de donner

18 Comme l’explique l’auteur de ces précisions, cette autorisa-
tion résulte du désir des anciens de satisfaire aux attentes
– viandes et nourritures – des femmes du kwala Négalo,
premier occupant du village de Batondo. La nécessité de la
manducation a donc forcé les anciens à opérer la scission des
cultes sacrificiels liés à l’autel du kwala.

de l’argent qui sera distribué, en vertu de la même
modalité, à toutes les femmes. Cependant, celles-
ci perçoivent mal une telle initiative puisqu’elles
se sentent frustrées de n’avoir rien ni à manger
ni à boire ; ce qui peut les incliner à rechercher
une forme de compensation de cette frustration, par
exemple, en capturant la biopsyché de la fille en
question pour la soumettre aux méthodes sorcel-
laires de la destruction de la vie humaine. Ainsi,
l’acte de manducation est accompli comme de cou-
tume.

c) La dernière forme publique et reconnue du ma-
riage chez les Lyéla est le mariage catholique.19

Selon la majeure partie de nos informateurs, ce type
d’alliance semble résulter, en général, de l’orgueil
des jeunes gens d’aujourd’hui, c’est-à-dire les an-
nées post-indépendance, et du désir de faire montre
de leur enrichissement à l’étranger. Il dépasse, en
effet, par son ampleur le cadre des compensations
matrimoniales coutumières et apparaît comme un
mariage de luxe. Il se déroule de la manière sui-
vante : la cérémonie religieuse se fait générale-
ment le matin à l’église. Le soir, vers 17 heures,
en fonction des moyens financiers de la famille du
marié ou des moyens de ce dernier, quand il s’agit
d’un migrant, une grande colonne de femmes ou
de jeunes filles chargées de canaris (pot en terre
cuite) de bière de mil, de bassines de pâte de mil de
diverses variétés, de viande de porc, de volailles,
de caprins, d’ovins, voire de bovins achemine toute
cette alimentation à la famille de la mariée.

Cependant, quelle que soit la forme du mariage,
aussitôt après la cérémonie qui scelle cette alliance,
la mariée n’a plus le droit de rester, cette nuit-là,
dans sa famille. Même si elle ne rejoint pas im-
médiatement sa belle-famille, elle doit aller dormir
hors de la cour de ses parents en cachette. Si elle y
reste ou si elle passe la nuit dans le quartier de son
kwala, elle peut perdre la vie. La cérémonie d’al-
liance scelle aussi son départ définitif de sa famille
ou de son clan.

Quant à la vie du couple, elle a subi un change-
ment profond, comme on pouvait s’y attendre, en
raison de l’influence du christianisme, voire des
migrants et d’autres facteurs complexes ; surtout
depuis au moins deux décennies. On comprend,
dès lors, que certains de nos instructeurs, dont
Joseph Bado de Sienkou, établissent presque tou-
jours des nuances entre la vie d’aujourd’hui et

19 Nous parlons de cette religion spécifiquement parce qu’elle
est la plus répandue chez les Lyéla. Cependant, les autres
Églises chrétiennes ont la même modalité de mariage que
les catholiques chez les Lyéla.

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-137


Des mœurs et des coutumes chez les Lyéla du Burkina Faso 149

d’autrefois dont il est témoin depuis les années cin-
quante. C’est ainsi qu’il écrit dans ses notes que
“les jeunes d’aujourd’hui ont tendance à mal consi-
dérer la femme. Or, Dieu créa l’homme et la femme
unis l’un à l’autre. Seule la mort peut vraiment les
séparer”.

Par ailleurs, pour bien marquer la différence de
qualité dans la vie du couple d’autrefois, et de la
nature des relations entre conjoints d’aujourd’hui,
il reconnaît que “le mari n’avait aucune prise ni
aucune autorité sur sa femme devant le père ou le
grand frère de celui-ci. Si un conflit éclatait entre
les deux, le père ou le frère aîné du mari devait
être informé en premier lieu. En général, dans toute
querelle conjugale portée devant l’autorité des an-
ciens (père ou frère) on donnait tort au mari. Mieux,
sa mère, son père ou son frère aîné pouvait lui faire
des remontrances, l’insulter et, dans certains cas,
le frapper avec un bâton sans qu’il ne puisse ou ne
doive dire un mot. Cela se passait quand on estimait
que son tort était inadmissible”.

Lors d’un autre entretien portant sur la nature
des relations entre conjoints, il remarque que les
querelles entre époux et épouses étaient générale-
ment discrètes. Comment ? “L’homme manifestait
à son épouse son mécontentement en tardant à se
rendre au lieu où elle l’attendait avec sa bassine
d’eau pour la douche. Si le père ou le grand frère du
conjoint s’en aperçoit, il l’invite vivement à aller se
laver. Mais, la femme en pleurs ne peut dire un mot.
A la fin de la douche, le père ou l’aîné du conjoint
appelle la femme auprès de lui pour avoir des ex-
plications. Puis, il lui donne des conseils pour bien
s’occuper de son mari et éviter les causes de que-
relle. On ne battait pas aussi facilement les femmes
qu’on aurait tendance à le faire de nos jours car
la femme est toujours une mère ; et on ne doit ni
répliquer à sa mère ni à son père. Qui ose le faire
n’a pas une longue vie”.

Avant le changement des esprits aujourd’hui, qui
ne peut être forcément considéré en termes d’évo-
lution ou de mutation heureuse ni malheureuse,
il y avait des règles qui régissaient la nature des
rapports entre conjoints. Le but de celles-ci est de
tendre, le plus possible, vers le respect mutuel et la
concorde par la mise en valeur de qualités morales
qui traduisent la bonne nature de l’un et de l’autre.
Ainsi, une femme est d’autant plus appréciée de
son conjoint qu’elle évite de regarder droit dans
les yeux d’un homme, en particulier de son mari.
Quand celui-ci parle, elle doit baisser les yeux ou
regarder de côté, la tête baissée. Cette attitude est
le signe de la reconnaissance du respect qu’elle lui
témoigne. Si elle le rencontre sur la route, elle lui
cède le passage. Une femme de cette nature évite

de croiser un homme à l’entrée de la cour à l’in-
verse d’une mauvaise qui manifeste des qualités
contraires. Elle aime son mari avec discrétion et se
met à distance de la provocation et du jeu tendan-
cieux des hommes de la cour, voire du quartier ; ce
qui n’est possible que si elle est discrète. Elle se
montre empressée dans les soins de sa maison, sait
accueillir de bon cœur les étrangers de son mari. En
fait, l’homme souhaite épouser une femme discrète
dans un contexte de vie communautaire où les rela-
tions entre les individus sont comme exposées aux
regards des autres. Dès lors, pour éviter l’humilia-
tion de son mari, l’épouse s’abstient de lui répliquer
devant ses amis ou en présence de tout étranger à
la famille. Cette discrétion lui impose le silence sur
les propos tenus par les ennemis de son mari qu’elle
aurait entendus au-dehors. Elle ne doit ni aimer les
promenades nocturnes, ni boire jusqu’à l’excès.

En revanche, un homme de bonne nature doit
s’efforcer, lui aussi, de s’en tenir à des qualités sem-
blables, comme tenir sa langue, maîtriser sa virilité,
c’est-à-dire éviter l’infidélité. Lui non plus ne doit
pas boire de façon excessive de manière à pouvoir
suivre fidèlement les traditions de son kwala. Il im-
porte également de savoir accueillir les étrangers et
fuir le regard des femmes de son clan afin d’éviter
le risque des tentations. Il lui est conseillé de ne pas
s’adonner aux promenades nocturnes de manière à
demeurer le plus possible dans son foyer conjugal
et de respecter sa femme devant ses amis ou des
étrangers à la cour. C’est ainsi qu’il pourra s’abste-
nir de divulguer des secrets de la cour, de la famille
au dehors.

Malgré ces règles qui régissent la conduite des
conjoints, sous l’autorité immédiate du chef de
cour, il y a des situations qui peuvent entraîner le
divorce. Ses raisons majeures ne sont pas légions.
Ainsi, une femme qui fait preuve de légèreté no-
toire en matière de relations sexuelles extra-conju-
gales peut amener une famille à trouver la stratégie
nécessaire pour la contraindre à partir. Deux motifs
expliquent la défiance de la famille de l’époux :
d’abord, par son infidélité elle est susceptible d’in-
troduire des bâtards dans le kwala de son mari au-
quel ni le géniteur possible, ni l’enfant lui-même
n’appartiennent. Devenu grand, ce dernier pourrait
participer à des cérémonies qui relèvent spécifi-
quement du clan du mari de sa mère. Une telle
effraction se saurait ; et elle entraînerait alors une
anomalie au sein du kwala, du désordre pour la
famille de la cour où cette femme est mariée, un
risque scabreux pour la vie du mari et les membres
de sa famille. En outre, elle serait capable de cou-
cher même avec un frère de clan de son époux ; ce
qui cause la mort du mari de la femme infidèle et

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-137


150 Pierre Bamony

du frère de clan coupable de cette relation. Une
telle femme est souvent utilisée, si elle est répu-
tée sorcière “mangeuse d’âmes”, par la structure
invisible pour détruire la vie des membres de la
famille de son mari. Dans cette situation singulière
et scabreuse, une femme est alors libre d’aller se
marier ailleurs, selon son plein gré.

Ensuite, lorsqu’une femme est accusée de pra-
tiques sorcellaires, la famille s’arrange pour qu’elle
puisse s’en aller. Même dans cette situation, dès
lors que ses pratiques passent pour avoir entraîné
mort d’hommes ou d’enfants, on ne doit pas la
renvoyer de façon manifeste : une telle décision
entraîne des conséquences plus graves (morts sup-
plémentaires, dispersion de la famille, etc.) que
celles causées par la femme coupable. Car une
femme occupe une place importante dans le sys-
tème d’échanges matrimoniaux chez les Lyéla.
C’est un médiateur important entre les kwala. Elle
apparaît comme une main tendue, un pont jeté entre
deux clans. Cette alliance engage l’honneur de l’un
et de l’autre. Ainsi, elle apparaît comme un pré-
cieux lien communautaire. On comprend donc que
le divorce doit être effectué avec beaucoup de pré-
cautions.

Autrefois, chez les Lyéla, on n’avait pas le droit
de se séparer d’une femme de manière directe.
Un tel geste risque de priver les membres du clan
responsable de la répudiation de futures épouses,
car il s’agit d’une atteinte à l’honneur de tout un
kwala. Comment procède-t-on alors pour se séparer
d’une femme en évitant les ennuis possibles ? Dès
que la décision est prise de s’en séparer, le mari n’a
plus le droit de partager son lit, ni d’entrer dans sa
maison.

Enfin, puisque le mariage est un engagement
entre deux kwala, parmi les trois causes qui peuvent
entraîner le départ d’une femme, il y le vol, car un
tel acte apparaît comme une honte pour son mari
aux yeux des membres de sa communauté ligna-
gère ou clanique. De même, une femme n’a pas le
droit de posséder des médicaments ou de théurgies
nuisibles à la vie humaine.

Cependant, les choses ont changé de nos jours
comme l’écrit Joseph Bado de Sienkou, témoin de
ces mutations : “Aujourd’hui, les jeunes gens ne ré-
pudient pas leurs femmes en vertu des trois causes
fondamentales : vol, infidélité, détention d’une
mauvaise théurgie. Il advient qu’ils le fassent pour
des broutilles, c’est-à-dire sans raison sérieuse ; et
ils ont l’outrecuidance de l’avouer publiquement.
Or, autrefois, la répudiation était secrète et intime
entre l’époux et l’épouse. Le conjoint ne le disait
à personne. Et quand la femme s’en allait d’elle-
même, elle n’était pas considérée comme répudiée.

Ainsi, les bonnes relations avec le clan de la femme
étaient sauvegardées dans l’intérêt du clan entier de
l’époux”. Selon lui, la mort précoce des jeunes gens
de nos jours résulte, en partie du moins, de l’irres-
pect des règles de cohésion sociale traditionnelle ;
ce qui expose leur vie à tous les prédateurs peu
scrupuleux, mais autorisés. La longue vie, dans ce
contexte social, est conditionnée par le strict respect
des règles et des interdictions dans l’enceinte fami-
liale et au sein de chaque kwala. Il en est de même
du respect de celles qui régissent le destin des en-
fants singuliers, comme les jumeaux et de celles qui
commandent à leur vie préempirique et postnatale.

4 Pratiques relatives à la naissance,
aux jumeaux, à l’onomastique personnelle
et à la mort des enfants

Ce paragraphe montre l’ambivalence des modes de
fonctionnement sociaux chez les Lyéla. En effet, la
structure apparente n’a de sens que par rapport à
l’invisible, qui est pensée non seulement comme le
lieu de manifestation des sorciers du kwala, mais
même de résidence de toutes les entités dénuées de
corps physique. Or, la naissance, la mort et l’ono-
mastique personnelle20 des enfants manifeste bien
la compénétration des deux réalités visible et in-
visible. L’enfant, que la jalousie sorcellaire, entre
autres raisons, peut éliminer du milieu des vivants,
est susceptible de vouloir revenir, par nostalgie du
mode de vie physique (corps et âme). Pour s’as-
surer de rester cette fois-ci, il peut s’entourer du
secours des entités servantes de la vie qui consti-
tueront, sur terre, les sources de la puissance intrin-
sèque de sa biopsyché ; mais à condition qu’il soit
appelé, à la naissance, du nom de celles-ci. Dans
la structure visible, cet enfant qui veut vivre à tout
prix, parviendra à sa fin en employant des moyens
pathologiques pour effrayer ses parents et les obli-
ger ainsi à rechercher la source de son prénom réel.
Par le couloir de la circulation des âmes ou de l’in-
terférence entre structure apparente et invisible, les
esprits des ancêtres trouvent, eux aussi, le moyen de
revenir en ce monde. Dans l’âme des enfants dont
ils prennent possession, ils se plaindront, au niveau
de la structure visible, tant qu’ils ne seront pas
prénommés comme il leur sied. En ce sens, cette

20 Nous lions l’onomastique au reste (naissance, mort) dans la
mesure où les Lyéla croient en la réincarnation des âmes
et en l’influence des entités invisibles (génies) qui auraient
une influence directe sur les prénoms des nouveaux-nés. Un
nouveau-né réincarné pourrait mourir si ses parents ne lui
attribuaient pas celui qui correspondrait à sa personnalité
essentielle et qui renverrait à sa vie antérieure.

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-137


Des mœurs et des coutumes chez les Lyéla du Burkina Faso 151

analyse permet d’avoir quelque intelligence de la
réalité des structures de pouvoir et de fonctionne-
ment social chez les Lyéla dans leur ambivalence,
même si nous nous attacherons à ne montrer que
quelques aspects de ces phénomènes.

4.1 Parturition et soins aux nouveau-nés

Chez les Lyéla, on n’accorde pas à la femme en-
ceinte de conditions particulières de vie. Si on lui
reconnaît volontiers la pénibilité de cet état, on ne
tolère pas qu’elle en tire occasion pour paresser.
Elle est astreinte aux mêmes conditions de travail
que les autres femmes, quelles que soient les sai-
sons de l’année. Dès lors, il advient que des femmes
soient surprises par le moment de l’accouchement ;
ce peut être aux champs, au bord de l’eau, au retour
du marché, d’un voyage, etc. Une telle situation
est problématique pour les jeunes femmes. Quand
elles sont accompagnées de leur mari ou d’autres
femmes, il n’est pas rare que l’un ou les autres,
même inexpérimentés, fassent les accoucheurs dans
l’urgence. Si cette imminence a lieu dans un vil-
lage, on porte immédiatement secours à la par-
turiente : elle est accueillie dans la cour la plus
proche et l’on fait immédiatement mander une ac-
coucheuse, en général, une personne qui n’enfante
plus. En revanche, il est courant qu’une femme
ayant déjà connu l’expérience de l’accouchement,
accouche toute seule. Cela advient lorsqu’il n’y a
plus aucun adulte dans la cour pour aider la mère en
travail. Comme les femmes lyéla accouchent dans
la position accroupie, une femme dans une telle
situation adopte la posture ad hoc et accueille elle-
même son bébé.21 L’assistance des voisins se fait à
l’expulsion du placenta ; ce dernier est confié, géné-
ralement, à un neveu de la famille pour être enterré.

Ce fait mobilise tout le gynécée de la cour :
pendant que les unes s’occupent de laver et mas-
ser le bébé, d’autres prennent soin de la mère.
Elle est abondamment lavée, massée y compris les
seins pour enlever le premier lait, purifiée. Pendant
près d’un mois, on la soumet à une règle d’hy-
giène appropriée (lavement vaginal intensif). Pour
qu’elle ait suffisamment de lait, on lui donne de
la bouillie à manger trois fois par jour et beau-
coup d’eau tiède à boire le plus souvent possible
afin d’éliminer toutes les impuretés postaccouche-
ment. Dans certaines familles, la femme en couches
doit rester immobilisée ou inactive pendant près
de trois mois : elle s’occupe uniquement de l’hy-

21 Etant enfant, nous avons nous-mêmes été témoin d’un tel
accouchement à Réo.

giène de son corps. Elle ne prend soin de celle
de son enfant qu’au bout d’un ou de deux mois,
quand il s’agit, en l’occurrence, d’une jeune fille
qui doit apprendre son rôle de nouvelle mère. Pen-
dant ce temps, les autres femmes se chargent de son
alimentation. Les sauces qu’on lui prépare com-
portent une dose importante de potassium et moins
de sel. Elle doit se soumettre elle-même, pendant
ce temps, à de fréquentes purges comme elle le
fait à son bébé pour aider le transit intestinal. Ces
lavements contiennent des feuilles écrasées d’une
plante gluante ; mais, faute d’une telle plante dans
les zones côtières, on ajoute un peu de piment
doux à l’eau tiède. Les femmes peuvent utiliser leur
bouche pour injecter le produit dans le rectum de
leur enfant ; puis, elles le tiennent par les pieds,
la tête en bas et le secoue afin de faire circuler le
produit et permettre ainsi une bonne évacuation.
L’enfant est purgé deux fois par jour. Quant à l’om-
bilic, il est enduit de produits naturels : nous avons
pu remarquer qu’il s’agit d’un mélange de fientes
fraîches de poules, d’écorces d’arbre et de feuilles
de plantes écrasées après les avoir brûlées.

Quant à la naissance de jumeaux, elle donne
lieu, postaccouchement, à des soins particuliers.
Mais, les Lyéla ne font pas de mystères autour de
cette singularité de la nature. C’est, du moins, l’en-
seignement des notes de Joseph Bado de Sienkou
qui repose sur un certain nombre de données re-
cueillies en divers endroits du Lyolo. En substance,
il affirme qu’il y a des mères qui sont prédisposées
à accoucher de jumeaux (nékilsé) de façon hérédi-
taire. En revanche, une femme qui n’appartient pas
à cette dernière catégorie ne pourra sans doute ja-
mais en avoir. Cependant, si un homme n’appartient
pas à une telle catégorie de familles prédisposées à
la gémellité, il doit s’abstenir d’épouser une femme
issue d’une famille de jumeaux.

Quand une femme enceinte ne souhaite pas avoir
des jumeaux, notre professeur et instructeur, Joseph
Bado de Sienkou avance la conception suivante, qui
a cours chez les Lyéla :

si, sur son chemin, elle trouve un lieu touffu ou boisé,
elle doit parler aux esprits résidant en cet endroit. Si
elle transporte de la nourriture, elle en jette une partie,
même minime. Il se pourrait qu’il y ait des âmes jumelles
désireuses de s’incarner. Elle doit en faire autant face à
un grand arbre, à une grande colline ou à l’égard d’un
groupe d’enfants en train de jouer.

Le fait de proposer à manger aux esprits, aux enfants,
voire aux adultes, quand une femme transporte de la
nourriture, vise à demander, comme une prière adressée
à l’âme de la Nature, un accouchement en douceur ; et
surtout à ne pas être mère de jumeaux. C’est, du moins,
ce que l’on croit. Mais, en réalité, une femme ne peut

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-137


152 Pierre Bamony

être mère de jumeaux que si elle-même (ou son mari) est
issue d’une famille prédisposée (génétiquement).

En fait, les femmes redoutent les jumeaux en
raison d’un certain nombre de croyances relatives
à leur origine (en général on dit qu’ils sont issus du
milieu des êtres sylvestres, les génies des bois ou,
notamment des collines) et des coutumes concer-
nant les soins particuliers qu’ils exigent dès leur
naissance. Lorsque ces soins, qui sont multiples,
ne sont pas assurés par la mère, elle risque d’en
perdre un avant un an, voire les deux. On recom-
mande alors de prendre quelques précautions : les
parents ne peuvent pas les prénommer comme ils
le désirent. Le père doit faire appeler leur âme chez
un prêtre initié au pouvoir de communication avec
le monde des esprits. Il s’agit généralement de quel-
qu’un qui pratique le culte des génies sylvestres
(nékilsé). Au cours de cette cérémonie, qui a lieu
la nuit, les substances vitales des jumeaux viennent
dévoiler leurs prénoms essentiels, leur rang respec-
tif (aîné, cadet), leur totem, leur lieu d’origine et
les raisons de leur incarnation. Les parents sont
alors tenus de respecter scrupuleusement ces don-
nées s’ils désirent que leurs jumeaux vivent.

Il est interdit de raser leur tête jusqu’à un cer-
tain âge : trois ans pour le garçon et quatre pour
la fille. En outre, on doit leur construire un petit
grenier intérieur avec une sorte de double mamelle,
bobokuni, les symbolisant. Ce grenier est installé
sur un socle surélevé dans un endroit de la pièce
principale de la maison de leur mère. A la fin de
chaque saison agricole, ce grenier recueille toutes
les premières productions de l’ensemble des fruits
cultivés avant leur consommation par les parents.
Enfin, chaque année, on doit immoler un poulet sur
la double protubérance de ce grenier qui s’accom-
pagne d’un repas de fête en guise de sacrifice en
l’honneur des jumeaux.

Dans la société lyel, il n’y a donc pas de céré-
monies particulières entourant la grossesse de la
femme et la naissance de l’enfant, hormis le cas
des jumeaux, à l’inverse de ce qui se passe, d’après
Robert Pageard, chez ses voisins Moosé. Au sujet
des “naissances et initiations” chez ce peuple, il
remarque que (1969 : 100s.) :

la future mère doit rester trois mois chez la pug’tiema
gardienne du tibo lignager . . . Une cérémonie a lieu, dans
laquelle la sœur du mari joue un rôle important. A défaut,
une autre femme du budu du mari (tante, nièce) tient sa
place. Cette femme a surtout le devoir d’enrouler autour
de la ceinture de la future mère quelques fils teints à
l’indigo. Cette ceinture de fils noirs sera gardée par la
future mère jusqu’à l’accouchement.

La jeune femme reçoit en outre un collier de fils

noirs . . . Ces colliers sont, en temps normal, gardés par la
pug’tiema. Après la naissance, le bébé porte, sous forme
de collier ou de bracelet, quelques-uns des fils noirs reçus
par sa mère au cours de son séjour chez les pug’tiema du
bud’kasma.

Le port du collier et de la ceinture atteste que la
nouvelle mère a donné satisfaction aux ancêtres et que
sa postérité bénéficie de leur protection. Cela signifie que
l’enfant a été conçu des oeuvres du mari.

4.2 Noms, prénoms, surnoms et stratagèmes
pour reconnaître un individu

Certes, certains enfants portent soit des bracelets,
soit des colliers spécialement confectionnés à leur
intention par un prêtre théurgique qu’ils portent
autour de la taille. Mais il s’agit d’objets de pro-
tection contre le mauvais œil, les sorts porteurs de
malheurs dont ils peuvent être victimes de la part
d’adultes crapuleux ou malintentionnés. Toutefois,
ces objets n’ont aucun sens clanique ni familial. A
la limite, ils peuvent avoir un lien avec leur nom
personnel ou prénom.

C’est à ce niveau que les choses sont assez
compliquées. Le problème est le suivant : chez ce
peuple, les noms sont quasiment communs et la
reconnaissance des individus n’est pas toujours ai-
sée d’un bout à l’autre du Lyolo. En effet, l’en-
semble des membres d’un kwala portent le même
nom : Bamouni, Badolo, Négalo, Bayala, Bassono,
Nébié, Bationo, etc. Dès lors, lorsqu’il s’agit de
quelqu’un de bien précis, ils mettent en jeu tout
un ensemble de repères mémoriels pour le déter-
miner de façon exacte. Ainsi, les anciens, avec leur
extraordinaire mémoire connaissaient quasiment le
nom de tous les individus qui entrent dans le cadre,
toujours vaste, de leur dwï ; même de la majeure
partie des membres des autres kwala avec lesquels
ils n’ont pas forcément de liens de dwï. Mais, au-
jourd’hui, la question des noms des individus et
leur reconnaissance spécifique devient de plus en
plus problématique. Les anciens y parvenaient par
la collaboration de leur mémoire respective.

Il advient que même cette précaution n’évitait
pas toujours des défaillances relatives à la recon-
naissance des noms des personnes éloignées de
leur dwï. Ils s’en sortaient par des compositions
complémentaires, des nuances ou des détails soit
physiques, soit moraux, soit enfin onomastiques.
D’abord, on tâche de se rappeler précisément la
physionomie de la personne dont on parle en lui
accolant un attribut notoire : ce peut être sa peau
très claire, ses cheveux roux ou encore une qualité

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-137


Des mœurs et des coutumes chez les Lyéla du Burkina Faso 153

négative comme le fait de boiter, d’être borgne ou
aveugle, d’être petit, maigre, trapu, grand ou gros.
Ensuite, quand un tel détail ne suffit pas, on va cher-
cher du côté de la personnalité : bonté, méchanceté,
voyou, délinquant, voleur, séducteur, etc. Enfin, on
parvient à se mettre d’accord en ajoutant quelques
autres détails relatifs à l’onomastique : “Beyon Né-
galo bi Pierre” ou le fils de Beyon Négalo. On pré-
cise le nom du village du père en question : Réo,
Kalio, Batondo, etc. On peut rechercher ce qui sin-
gularise cet homme : chef de cour, de terre, de
kwala ; grand prêtre d’une théurgie, voyant, mi-
grant, commerçant, célèbre chasseur, ancien com-
battant ou exerçant un métier commun. Tout cet en-
semble de détails réunis permet aux gens de parve-
nir à la reconnaissance de quelqu’un, en particulier,
vivant dans le Lyolo ou ayant émigré à l’étranger.

On comprend que les Lyéla s’attachent à faire
varier les prénoms. Même sur ce point, ils ne sont
pas toujours libres de donner à leur enfant celui
qu’ils veulent. Il y en a de plusieurs types : les
prénoms ordinaires, ceux liés à une divinité, les pré-
destinés et les prénoms de devises. Cette diversité
résulte du fait que ce qui tient lieu d’une onomas-
tique de l’individu désigne la personnalité profonde
de celui qui la porte. C’est en ce sens que le Père
François-Joseph Nicolas écrit (1953 : 822) :

Le prénom, dans la pensée des L’éla, n’est plus, comme
le patronyme kwala yil ou nom de l’autel du clan, un
terme emprunté que l’on porte afin de déterminer son
appartenance juridique à tel ou tel clan et ainsi d’éviter
les alliances endogames jugées incestueuses : il est le
nom tout court, c’est-à-dire le terme qui s’impose parce
qu’il est le seul adéquat, à telle enseigne que l’enfant
pleurera, dépérira, et si, alertés par ces symptômes les
parents ne portent pas remède au mal en demandant au
devin ou “voyant” d’indiquer le véritable prénom que
doit porter l’enfant, il trépassera inéluctablement parce
qu’il lui aura manqué de porter ce prénom de “vie”, le
seul qui eut fait sur l’origine des forces vitales, la lumière
que l’on attend de lui.

Ces difficultés à prénommer les enfants passent
sous silence des nuances qu’il importe de souligner.
En fait, il existe des prénoms ordinaires qu’on peut
attribuer à un enfant, même si ces derniers ne sont
jamais dénués de sens inhérent : “Bekuli, Békélé,
Bessana”. La signification du premier (Bekuli) est
liée à un accident : le père ou la mère d’un enfant
a blessé ou tué un chien pendant la grossesse.22

22 Soulignons au passage que ces circonstances qui conduisent
à ce genre de prénom ne sont pas spécifiques aux Lyéla seuls.
Il en existe également chez leurs voisins Moosè, entre autres
peuples, qui donnent lieu à des prénoms liés aux poulets et à
toutes sortes d’animaux domestiques ou non.

Après l’accouchement, l’enfant doit porter un pré-
nom rappelant cet animal. Le second (Békélé) sou-
ligne que l’enfant est né au milieu de la cour ; ou
que les pénates – pour emprunter ce terme aux
dieux familiaux de la Rome antique – de l’enceinte
familiale ont pris son âme sous leur protection. Le
dernier (Bessana) fait peser sur la tête du père de
l’enfant la honte, celle d’avoir été incapable de cé-
lébrer les funérailles soit de sa mère, soit de son
père. Parmi les prénoms ordinaires, il y a beau-
coup de noms topographiques qui rappellent, en
général, le lieu où l’enfant est né. Ainsi, tous ceux
qui sont nés chez leurs oncles maternels s’appellent
“Nebon”. En définitive, un prénom signifie toujours
quelque chose.

Les prénoms liés à une divinité sont également
légions. Le contexte est le suivant : en cas de stéri-
lité, une jeune femme peut être conduite par son
époux sur l’autel d’une théurgie ou fétiche selon
le vocabulaire consacré de l’anthropologie africa-
niste. Le couple fait alors un vœu qui les engage,
s’il est exaucé, à revenir sur l’autel du culte en ques-
tion avec la promesse d’un don à offrir aux djinns
de celui-ci. C’est presque toujours une volaille ou
un animal, selon les moyens matériels de chacun.
Mieux, il s’engage aussi à faire porter à l’enfant
son nom. Ainsi, “Bek’o” désigne le genre théurgie
puisque, dans la composition de chacune, pour ob-
tenir l’efficience du djinn, on mélange toujours une
essence d’arbre (k’o = arbre en général). Cepen-
dant, quand la théurgie a un nom, l’enfant le porte
en guise de prénom. Ainsi en est-il de ceux qui se
prénomment “Djandjou” du nom même de ce culte.
Le prénom “Bekiè” fait penser à l’autel de terre sur
lequel un vœu a été fait pour avoir un enfant. Les
prénoms “Bebou” (masculin) ou “Ebou” (féminin)
très répandus, montrent que l’âme de ceux qui les
portent provient d’une étendue d’eau (rivière, puits,
ruisseau, lac, fleuve), ou du moins, elle a été parente
des djinns qui habitent ces lieux avant de s’incarner
dans un corps. Cette âme, pour des raisons incon-
nues, a trouvé grâce aux yeux de ces esprits qui se
sont comme engagés à la protéger contre les ten-
tatives de prédation des sorciers biopsychophages
en lui conférant une puissance particulière. De tels
individus, s’ils ne commettent pas de fautes graves
sur leur kwala, telles des relations sexuelles avec
une femme du même clan, sont appelés à vivre très
vieux et mourir de leur propre mort.

Toutefois, un individu peut avoir deux ou trois
prénoms “prédestinés”, comme on le dit ordinai-
rement chez les Lyéla, indiquant la protection de
deux ou trois cultes différents. Il peut être appelé
par l’un ou par l’autre prénom. Ainsi, on peut s’ap-
peler “Bebou” et “Nikilu”. Les enfants, garçons ou

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-137


154 Pierre Bamony

filles, investis de l’âme d’un ascendant réincarné
portent son prénom. Comme l’a fait remarquer le
Père François-Joseph Nicolas, il y a toujours une
adéquation entre le sens du prénom et la personna-
lité profonde de l’individu.

Deux autres sortes de prénom l’accompagnent :
d’abord, ceux qu’on peut qualifier de proverbiaux,
comme par exemple “Lounsour” (le monde est ou-
vert) ; ensuite, les prénoms qui rendent grâce à
Dieu, portés par des enfants dont les parents déses-
péraient d’en avoir, comme “Ida” (Dieu est grand),
“Isso” (Dieu aime ou Amadé), etc. Mais, ces pré-
noms ne sauraient se substituer à celui qui est es-
sentiel, c’est-à-dire qui rappelle l’origine de l’âme
de l’individu.

Il existe également des prénoms-devise. Ce sont
plutôt des surnoms que les gens se donnent ou qui
leur sont attribués par les autres. Ceux-ci sont uti-
lisés dans des groupes d’activités diverses. Chaque
Lyél a de tels surnoms pour avoir fait partie, dans sa
jeunesse et au cours de sa période d’adulte de l’une
des réunions ou groupes de travail. Il arrive qu’un
individu oublie le sien, mais quelques membres de
sa génération s’en souviennent et l’évoquent lors
de plaisanteries ou de discussions publiques. Le
Père François-Joseph Nicolas (1954) en a recensé
quelques-uns :

ék’ẽ goro lim du zila – La colère que l’on ressent à
trébucher la nuit dans un trou est plus forte que la
confusion (86).

kwémé ki k’él nãk’é – La cuisse de l’oiseau inhibe l’an-
cien (87).

dwa gulu sẅi lũ ga – Le tambour de l’orage fait sursauter
le monde entier (88).

k’ékola bo o yo dẅé – Le jour ne se trompe jamais sur
son heure (89).

k’u y´̄e be dur é koné – On ne peut se blottir pour laisser
passer la mort (90).

Quelques longs qu’ils puissent être, les gens sont
ainsi interpellés par ces prénoms-devise. Ces der-
niers sont portés autant par les hommes que par les
femmes.

Dès lors, grâce aux prénoms,23 qui apparaissent
comme autant de signes physiques, moraux ou su-
prasensibles caractérisant la personnalité des indi-
vidus, les Lyéla parviennent à reconnaître les uns
et les autres. Dans cette perspective, on peut dire
que ce n’est pas la naissance elle-même des enfants
qui exige des cérémonies particulières ; c’est bien

23 Nous avons volontairement omis l’analyse des prénoms liés
aux religions importées (Christianisme et Islam). Dans l’une
et l’autre, les parents choisissent librement le prénom de leur
enfant.

plus le moment où les parents trouvent un prénom
adéquat à leur enfant qui en est l’occasion.

4.3 Naissance renaissance : la question de la vie
pré-empirique ou croyance en l’immortalité
de l’âme humaine

Le souci de trouver un prénom qui corresponde à la
personnalité profonde de l’enfant et qui, ainsi, évite
des désagréments aux parents, est l’une des causes
qui expliquent l’attachement des Lyéla à accorder
un soin particulier aux cérémonies mortuaires des
défunts. Ils croient, en effet, que leur âme pourrait
se réincarner dans le corps du prochain bébé d’une
mère. Les mémoires de l’E. N. A. de Ouagadougou
(Towé 1972–1973 ; Compaoré 1976–1977), au-
tant que nos propres recherches sur le terrain con-
cordent sur le fait que le décès des enfants donne
lieu à des actes spécifiques selon l’âge.

Dès qu’un enfant meurt (de zéro à huit ans envi-
ron), on s’occupe de laver son cadavre pendant que
sa mère est en pleurs ; puis on fait creuser sa tombe
(goro). Le corps est enterré de la manière suivante :
langé, il est déposé dans la fosse sur le côté droit,
le visage tourné vers le levant. L’oreille qui sera
en contact avec la terre est bouchée à l’aide d’un
morceau de calebasse ou de canari afin d’éviter
qu’elle ne se bouche, ce qui le rendrait à moitié
sourd si l’âme de l’enfant se réincarnait.

Sur la tombe, on brise les effets personnels du
défunt : le canari qui a servi à bouillir les racines
et les feuilles médicamenteuses ; la calebasse qui
contenait les potions thérapeutiques. Cet acte signi-
fie non seulement que le défunt doit emporter ses
effets personnels, mais même sa rupture définitive
avec le monde des vivants.

Selon le sexe de l’enfant, les autres femmes
conduisent sa mère hors de sa maison, chez une per-
sonne âgée où elle est tenue de rester pendant trois
jours s’il s’agit d’un garçon, quatre pour le décès
d’une petite fille. Dans cette retraite, on se dévoue
entièrement à son service en tâchant de la conso-
ler. A la fin du deuil, on ramène cette mère chez
elle. Mais auparavant, on balaie soigneusement sa
demeure. On lui rase la tête derrière sa maison. Les
autres membres de la famille peuvent aussi le faire
à titre de compassion.

Les Lyéla, comme beaucoup d’autres popula-
tions de cette zone ouest africaine, en général, et
particulièrement les groupes voisins tels les Moosè,
les Samo, etc. croient fermement en la possible
réincarnation de l’âme d’un enfant défunt dans le
corps du futur bébé de sa mère ; voire de l’esprit
d’un ancêtre dans celui de son petit-fils, de son

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-137


Des mœurs et des coutumes chez les Lyéla du Burkina Faso 155

arrière-petit fils, etc. Mieux, la frontière entre
les deux réalités, visible et invisible, semble per-
méable, s’interpénétrant même. En ce sens, les ob-
servations de Souleymane Towé (1972–1973 : 10)
relatives aux “tortures” infligées au cadavre d’un
enfant ne paraissent pas étonnantes outre mesure
dans ce contexte social :

il arrive parfois dans certaines familles, qu’une même
maman perde successivement des bébés de même sexe.
Dans de pareils cas, dès que le second bébé vient à
mourir, une marque est faite sur le petit corps sans vie.
Souvent il s’agit de deux ou trois légères déchirures à
la poitrine juste au-dessus des seins. Après, le corps est
enseveli. La marque a pour but de reconnaître le bébé s’il
revenait au monde. Et aussi surprenant que cela puisse
paraître, il arrive que le bébé suivant de cette femme
soit non seulement du même sexe que son frère défunt,
mais qu’il porte également les cicatrices des déchirures
faites à l’autre, et cela au même endroit. Dans ce cas,
dès sa naissance et jusqu’à l’âge du décès de son frère,
le nouveau-né est adroitement malmené et négligé. Ses
nombreuses mamans et tantes ne cessent de le fesser et
de l’insulter. Certaines d’entre elles n’hésitent pas à le
déposer dans les ordures ou au milieu des fourmis. Tout
cela, pour faire savoir à l’enfant que l’on n’est pas dupe
de son jeu et qu’on l’a bel et bien reconnu . . . On espère
que le bébé, se sentant découvert, restera définitivement.

Références citées

Bayili, Blaise
1998 Religion, droit et pouvoir au Burkina Faso. Les Lyèlaé

du Burkina Faso. Paris : L’Harmattan.

Bayili, Emmanuel
1983 Les populations Nord-Nuwa (Haute Volta) des origines

à 1920. Paris. [Thèse de doctorat de troisième cycle ;
Université de Paris I Panthéon-Sorbonne]

Bergson, Henri
1984 Les deux sources de la morale et de la religion. Paris :

Presses universitaires de France. (Quadrige, 34)

Bon, Gilbert, et François-Joseph Nicolas
1953 Grammaire L’ele – Glossaire L’ele–Français. Dakar :

Ifan.

Compaoré, Léon
1976–1977 Rites funéraires léla. Ouagadougou : Mémoire de

l’E. N. A.

Dacher, Michèle, et Suzanne Lallemand
1992 Prix des épouses, valeurs des sœurs suivi de les repré-

sentations de la maladie. Paris : L’Harmattan.

Fainzang, Sylvie, et Odile Journet
1988 La femme de mon mari. Étude ethnologique du mariage

polygamique en Afrique et en France. Paris : L’Harmat-
tan.

Héritier, Françoise
1981 L’exercice de la parenté. Paris : Gallimard.

Izard, Michel
1983 Les archives d’un royaume africain. Recherche sur la

formation du Yatenga. Paris : Sorbonne. [Thèse pour
le doctorat ES Lettres et Sciences humaines, Sorbonne,
Paris]

Lallemand, Suzanne
1998 La mangeuse d’âmes. Sorcellerie et famille en Afrique

noire. Paris : L’Harmattan.

Lévy-Bruhl, Lucien
1922 La mentalité primitive. Paris : Félix Alcan.

Nicolas, François-Joseph
1953 Onomastique personnelle des L’éla de la Haute-Volta.

Bulletin de l’Institut Français de l’Afrique Noire 15 :
818–847.

1954 Les surnoms-devises des L’éla de la Haute-Volta
(A. O. F.). Anthropos 49 : 82–102.

Pageard, Robert
1969 Le droit privé des Mossi. Tradition et évolution. Tome 2.

Paris : CNRS–CVRS. (Recherches voltaïques, 11)

Rey, Alain (dir.)
1998 Dictionnaire historique de la langue française. Paris :

Dictionnaires Le Robert.

Towé, Souleymane
1972–1973 Rites funéraires en pays lélé. Ouagadougou :

Mémoires de l’E. N. A.

Zahan, Dominique
1970 Religion, spiritualité et pensée africaines. Paris : Payot.

Zila, Guel
1972–1973 Le mariage en pays gourounsi. Ouagadougou :

Mémoires de l’E. N. A.

Informateurs

Abbé Nicolas Bado
Yomboué Vincent Négalo
Joseph Bado de Sienkou,
Beyon Barthélémy Négalo

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-137


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-137

