
I. Die methodischen Grundlagen

Mit der doppelt perspektivierten Einleitung ist der Problemhorizont
der »Ethik der Selbstliebe« eröffnet: Die Präsenz der Selbstliebe
in lebensweltlichen und wissenschaftlichen Diskursen lässt als Hin‐
tergrund die Frage nach dem Selbstverständnis und normativen
Selbstverhältnis aufscheinen. Die hier konstatierten Unklarheiten
decken sich mit einer pluriform divergierenden Verwendung der
Rede von Selbstliebe. Dies gilt insbesondere für ihre normativen
Dimensionen. Obwohl eine ethische Thematisierung der Selbstliebe
folglich zu erwarten wäre, steht sie, wie die Analyse des Forschungs‐
stands weiter ausführen wird, über weite Strecken auch in der Fach‐
wissenschaft aus. Die »Ethik der Selbstliebe« nimmt sich dieses
Desiderates an, indem sie einem hermeneutischen Grundimpetus
folgend analysiert, wie sich Selbstliebe erstens in ethischer Perspekti‐
ve verstehen lässt und wie Selbstliebe zweitens systematisch zu ethi‐
scher Orientierung beiträgt. Selbstliebe ist problembestimmender
Ausgangs- und orientierender Zielpunkt der Untersuchung. Daran
orientieren sich die Methoden, die im Folgenden entwickelt werden.
Dabei ist der Schwierigkeit Rechnung zu tragen, dass es in der Ethik
keine etablierte Methodenlehre, geschweige denn einen kanonischen
Methodenkatalog gibt.68 Zu unterschiedlich sind die verschiedenen
Problemkomplexe, Hintergrundannahmen und Herangehensweisen.
Welche Methoden und welches Verständnis von Ethik angemessen
sind, ist nicht apriori bestimmbar, sondern muss sich – so die wis‐
senschaftstheoretische Grundannahme – aus einer Untersuchung
der Selbstliebe selbst ergeben; anders formuliert: die Auswahl der

68 Im Bereich der Theologischen Ethik liegen die letzten Methodenlehren
Hofmann, Methodenlehre (1963), Demmer, Methodenlehre (1983) und Römelt,
Ethik (2000) schon einige Jahrzehnte zurück.

43

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Methoden bestimmt sich von der vom Gegenstand eröffneten Pro‐
blemstellung.69

Im ersten Kapitel wird zunächst entwickelt, wie Selbstliebe me‐
thodisch aus ethischer Perspektive und für die Ethik systematisch
erschlossen wird. Ansatzpunkt ist dabei das normative Problem, das
sich der Ethik mit der Selbstliebe stellt. Daraus ergibt sich auch
die Strukturierung der Arbeit in Form des Dreischritts Panorama-
Typologie-Konzept. Im zweiten Kapitel werden die eher technischen
Aspekte mit einer Zusammenfassung von Aufbau und Forschungs‐
frage, der Analyse des Forschungsstandes und den formalen Modali‐
täten dargelegt.

69 Es soll nicht verschwiegen werden, dass mit dieser Formulierung bereits ein
bestimmtes Verständnis von Ethik als problemorientierter Wissenschaft voraus‐
gesetzt wird. Alternative Auffassungen setzten bei einer definierten Methode an
und untersuchten von dort aus die Selbstliebe. Die hier leitende Forschungsfra‐
ge ist dann aber nicht mehr in der ihr gebührenden Weite zu beantworten.
Vielmehr wird sich zeigen, dass eine Untersuchung der Selbstliebe sie nicht
von vornherein auf die Perspektive einer bestimmten ethischen Konzeption
oder Methode festlegen darf. Dem trägt der hermeneutisch-problemorientierte
Grundansatz Rechnung. Weitere Hinweise zur Pragmatisierung von Wissen‐
schaft, die die Methode an den sozio-kulturell verorteten Gegenstand koppelt,
finden sich für die Ethik spezifiziert in FN 102 und 103.

I. Die methodischen Grundlagen

44

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Die Hermeneutik der »Ethik der Selbstliebe«

1.1. Die Selbst-Liebe

Eine Annäherung an Selbstliebe aus ethischer Perspektive könnte
bei einer begrifflichen Klärung ihrer terminologischen Bestandteile,
also von »Selbst« und »Liebe«, ansetzen, wie es die englischen und
französischen Begriffe »self-love« und »amour-propre« nahelegten.
Dabei könnte Liebe zum Selbst in Unterscheidung zur Liebe zum
Nächsten, zur Menschheit, zum Gesetz, zur Natur oder zu Gott in
den Blick genommen werden. Das Selbst tritt als ein mögliches Ob‐
jekt einer von ihm unabhängig bestimmbaren Liebe auf. Diese wie‐
derum könnte dreifach in »eros«, »agape« und »philia« unterteilt
werden.70 Verschiedene Konzeptionalisierungen von Liebe könnten
daran anknüpfend in den Blick genommen werden. Schließlich
müsste erörtert werden, welches Verständnis von Liebe sich sinnvoll
auf sich selbst beziehen ließe. Komplexer wird es, sobald berück‐
sichtigt wird, dass das »Selbst« kein feststehendes Objekt ist, das
sich essentialistisch bestimmen lässt. Nicht nur »Liebe«, sondern
auch »Selbst« stellen dann Variablen mit unterschiedlichen Bedeu‐
tungsmöglichkeiten dar, die eigens untersucht werden müssten. Das
Erschließen von Selbstliebe müsste dann bei einer Untersuchung der
Liebe ansetzen und Selbstliebe als eine Spezifikation betrachten oder
umgekehrt bei einer Analyse des Selbst beginnen und Selbstliebe als
eine besondere Form des Selbstbezugs betrachten.71

Beide Optionen leiden allerdings darunter, dass es sich sowohl
bei »Liebe« als auch beim »Selbst« um notorisch unklare Begriffe
handelt, die in ihrer Definition mehr umstritten als Klarheit schaf‐
fend sind. Noch fundamentaler ist jedoch das Problem, dass dieses
methodische Vorgehen voraussetzt, dass es für das Verstehen von
Selbstliebe aussichtsreich ist, sie in die Komponenten »Selbst« und
»Liebe« zu zerlegen. Dagegen spricht, dass es sich bei ihr um eine
komplexe Idee vom Selbstverständnis und normativen Selbstverhält‐

70 Vgl. Kruse-Ebeling, Liebe und Ethik (2009), 79–148; Krebs, Ich und Du (2015),
19–47.

71 Diese Vorgehensweise findet sich bei Frankfurt, Gründe der Liebe (2014) und
Schockenhoff, Grundlegung (2007), 243–302, die bei einer Analyse von Liebe
ansetzen. Fozard Weaver, Self Love (2002) und Thomä, Erzähle dich (2015)
setzen umgekehrt bei einer Analyse des Selbst an, vgl. Kap. 2.2.3.

1. Die Hermeneutik der »Ethik der Selbstliebe«

45

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nis handelt, deren Bedeutungen nicht einfach durch eine Addition
zweier Komponenten erfasst werden. Wenn dies der Fall ist, dann
ist eine Annäherung an Selbstliebe durch ein Erschließen ausgehend
von »Liebe« oder »Selbst« nicht zielführend. Vielmehr ist dann
direkt beim Problem der Selbstliebe im jeweiligen denkerischen
Horizont anzusetzen und das jeweilige Verständnis von Selbstliebe
als solches zu rekonstruieren. Zu versuchen, Selbstliebe jenseits der
sie einbettenden denkerischen Horizonte zu erschließen, wäre ein
sinnloses Unterfangen, da es weder einen kontextlosen Begriff von
Selbstliebe gibt, noch in der Forschungslandschaft eindeutig ist, wie
Selbstliebe in ethischer Hinsicht überhaupt zu verstehen ist. Ein
systematischer Begriff von Selbstliebe darf folglich erst am Ende der
Untersuchung erwartet werden.

1.2. Die Idee der Selbstliebe

Wie angedeutet und wie sich im Weiteren erhärten wird, gibt es
nicht den einen Begriff der Selbstliebe. Das liegt nicht allein an
Transformationen, die der Begriff »Selbstliebe« in verschiedenen
sprachlichen Fassungen durchlaufen hat, sondern vielmehr handelt
es sich bei Selbstliebe um eine komplexe Bestimmung des Problem‐
zusammenhangs des menschlichen Selbstverständnisses und -ver‐
hältnisses, der in seiner Vieldimensionalität nicht auf einen Begriff
zu bringen ist. Derjenige, der dies sehr scharfsinnig erkannt hat,
war Jean-Jacques Rousseau. Er differenziert die Selbstliebe nach
ihren Bedeutungsgehalten aus und fasst sie als Wechselwirkung von
»amour de soi« und »amour-propre«.72 Auf diese Weise lässt sich
zwar eine präzisierende, obgleich hochkomplexe, aber auch nicht
allumfassende Bestimmung vornehmen. Bei Rousseau wird sehr gut
ersichtlich, dass es sich bei der Selbstliebe vielmehr um eine in ver‐
schiedene (normative) Problemkomplexe eingebettete Idee handelt,
die als Knotenpunkt eines hermeneutischen Netzes zu fassen ist.73

Es legt sich die Rede von einer Auseinandersetzung mit der Idee
der Selbstliebe nahe, die sich primär, aber nicht ausschließlich im

72 Vgl. Rousseau, CS, Anm. XV, 369.
73 Zum Verständnis von Ideen als Knotenpunkte eines hermeneutischen Netzes

vgl. Kap. 1.3.

I. Die methodischen Grundlagen

46

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vieldeutigen Begriff »Selbstliebe« manifestiert. Wie sich zeigen wird,
wird an einigen Stellen die Idee der Selbstliebe unter bewusster
Vermeidung des Begriffs weitergeführt. Sich auf den Begriff »Selbst‐
liebe« zu beschränken, bedeutete für das Verständnis von Selbstliebe
als Gegenstand ethischer Reflexion insofern eine Verengung. Die
Idee der Selbstliebe ist umfassender als der Begriff. Gleichwohl kann
letzterer als privilegierter Zugang dienen.

Gleichzeitig ist die Idee der Selbstliebe nicht so systematisch ela‐
boriert, dass von dem einen Konzept der Selbstliebe zu sprechen
wäre. Dagegen spricht nicht nur, dass es kein etabliertes Konzept
von Selbstliebe gibt und auch nie gegeben hat, sondern dass sie
in vielen ethischen Ansätzen eine eher unauffällige und sehr un‐
terschiedliche Rolle spielt. Sie steht selten explizit im Mittelpunkt
der Reflexion und ihre theoretische Erfassung sowie Konzeptiona‐
lisierung ist meist nur schwach ausgebildet. Noch irreführender
wäre es folglich, eine Theorie der Selbstliebe zu postulieren. Dies
ist einer der Gründe, warum ihre Bedeutung in der und für die
Ethik gegenwärtig unterbelichtet ist. Es wird übersehen, dass ihr
in der Formulierung ethischer Konzepte, wie des moralischen Geset‐
zes oder der Selbstrealisierung,74 um nur zwei zentrale Beispiele zu
nennen, eine essentielle Funktion zukommt. Dabei weist sie jedoch
ein außerordentlich breites Spektrum an Bedeutungsnuancen und
Wertungen auf, deren Akzentuierungen sich wiederum aus dem
jeweiligen Problemkontext ergeben. Gerade dies herauszuarbeiten,
wird eine der zentralen Aufgaben der »Ethik der Selbstliebe« sein.
Inwiefern es schließlich gerechtfertigt sein wird, im letzten Teil ein
Konzept von Selbstliebe zu formulieren, kann an dieser Stelle noch
offenbleiben. Allerdings wird dieses Konzept der Selbstliebe eine
kreative Systematisierungsleistung erfordern, die keine Verlängerung
bestehender Konzeptionalisierungen von Selbstliebe darstellt.

Selbstliebe als Idee zu bezeichnen, bedeutet eine größere Offen‐
heit anzunehmen, als Begriffen und Konzepten im ethischen Zusam‐
menhang zueigen ist. Selbstliebe ist in seinem Bedeutungsspektrum
pluriformer und divergenter, als meist angenommen wird. Die Re‐

74 Selbstrealisierung ist hier bewusst als unscharfer Begriff gewählt und hebt sich
so beispielsweise von der viel diskutierten Selbstverwirklichung ab. Zu letzterer
vgl. Hilpert, Selbstverwirklichung (1987). Die einzelnen Abschnitte werden zei‐
gen, wie Selbstrealisierung etwa als Selbsterhaltung, Selbststeigerung oder als
Erfüllung des göttlichen Willens verstanden wird.

1. Die Hermeneutik der »Ethik der Selbstliebe«

47

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


de von der Idee der Selbstliebe verhindert, von vornherein ein be‐
stimmtes Verständnis von Selbstliebe – sei es in Form einer begriffli‐
chen Definition oder in der eines Konzepts – an den Anfang der
Untersuchung zu setzen. Wenn im Folgenden Selbstliebe als Idee be‐
zeichnet wird, impliziert das nicht, eine eindeutige oder gar zeitlich
und kontextuell invariante Entität zu postulieren. Einheitlichkeit,
Pluriformität, Gemeinsamkeiten und Abgrenzungen zu bestimmen,
ist Aufgabe der Analysen. Der unten erörterte, hier verfolgte Ansatz,
der Ideen als in Problemzusammenhänge eingebettet und aus ihnen
generiert versteht, wird weiter entfalten, was es heißt, Selbstliebe als
Idee aufzufassen.

1.3. Die historischen Ressourcen der Selbstliebe

Die weitgehende Abwesenheit der Selbstliebe in gegenwärtigen
ethischen Diskursen macht einen Rückgriff auf ihre ethikgeschicht‐
lichen Explikationen für ein breites Verstehen ihrer normativen
Dimensionen unumgänglich, um diese als potenzielle Ressourcen
für gegenwärtige Orientierungen zu erschließen. Wenngleich diese
Vorgehensweise in der Fachwissenschaft keine Seltenheit darstellt,
wird meist nicht erörtert, inwiefern für die Klärung von systema‐
tisch-normativen Geltungsansprüchen historisch situierte Reflexio‐
nen bedeutsam sein können. Anders gefragt: Welchen Erkenntnisge‐
winn verspricht die Beschäftigung mit Ansätzen aus der Geschichte
der Ethik jenseits einer Erhellung des jeweiligen Ansatzes selbst?
Zwei unzureichende Ansichten sind von vornherein zurückzuwei‐
sen: Zum einen kann es nicht darum gehen, vermeintlich zeitlose
Ideen ausfindig zu machen, die, einmal erkannt, in verschiedene ak‐
tuelle Handlungskontexte übertragbar und anwendbar wären. Zum
anderen wäre das Potenzial einer historischen Perspektivierung un‐
terbestimmt, wenn ihr lediglich eine illustrierende Funktion für an‐
derweitig generierte ethische Geltungsbegründungen zugeschrieben
würde. Beiden Alternativen liegt ein rationalistisches Missverständ‐
nis zugrunde. Ein Blick auf die insbesondere von Historikerinnen
und Historikern sowie von Philosophinnen und Philosophen ausge‐
tragene Diskussion um den Sinn und das Verständnis von Ideenge‐
schichte ist weiterführend, um erstens die noch ausstehende einge‐
hende Klärung des Verständnisses von Ideen vorzunehmen, das der

I. Die methodischen Grundlagen

48

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Ethik der Selbstliebe« zugrundeliegt, und zweitens den Zusammen‐
hang von historischem Verstehen und gegenwärtiger Orientierungs‐
leistung zu erhellen.

In Folge der Einsicht in die Unhaltbarkeit der traditionellen Vor‐
stellung von Ideen als übergeschichtlichen Entitäten wird seit der
Renaissance von Ideengeschichte in der zweiten Hälfte des 20. Jahr‐
hunderts hervorgehoben, dass einerseits das Verständnis von Welt
und menschlichen Handlungen nicht ohne Ideen erfolgen kann und
andererseits aus der Historie adaptierte Ideen auch für gegenwärtige
Zusammenhänge relevant sein können.75 Denn eine »Idee, die gar
nichts mit uns zu tun hätte, ginge uns auch gar nichts an«76. Die
Rede von »Idee« geht von einem gewandelten, nämlich kontextua‐
lisierten, historisierten und pragmatisierten Verständnis aus. Ideen
werden nicht länger als zeitenthobene allgemeingültige Begriffe auf‐
gefasst, sondern als auch diachron intersubjektiv zugängliche »sozia‐
le Produkte in individueller Formulierung«77. Dieses geschichtssen‐
sible Verständnis von Ideen wirft die Frage nach ihrer potenziellen
Bedeutung und Handlungsrelevanz jenseits von kontextueller und
zeitlicher Situierung auf. Der in einem ontologischen Verständnis
von Ideen mögliche direkte Anwendungs- und Übertragungsweg ist
verstellt. Barbara Stollberg-Rilinger fasst die Spannung von Verste‐
hen und Aneignung wie folgt zusammen:

Es existieren indessen nach wie vor zwei Arten der Auseinandersetzung
mit Ideen in der Geschichte nebeneinander: Der Dialog mit den Texten
über die Zeiten hinweg um der eigenen Orientierung willen einerseits
und die Rekonstruktion von historischen Zusammenhängen, in der
Texte großer Denker nur Quellen unter anderen sind, andererseits. Im
ersten Fall geht es darum, sich selbst und den eigenen Standpunkt
durch seine Verankerung in der Geschichte des Denkens zu legitimie‐
ren oder auch ein damals genutztes philosophisches Potential heute zu

75 Vgl. Friedrich Wilhelm Graf, Ideengeschichte (2001); Raulff u.a., Anfang (2007),
4f; Stollberg-Rilinger, Einleitung (2010), 11–42; Lottes, State of the Art (1996),
27–41; Goering, Einleitung (2017).

76 Dorschel, Ideengeschichte (2010), 16. Sean Forner erläutert die praktische Be‐
deutung von Ideen wie folgt: »These meanings animate actors’ expectations
of and relations to the social world in cognitive, affective, and intentional or
practical ways« (Forner, Imaginary (2017), 81).

77 Dorschel, Ideengeschichte (2010), 83. So wird auch ein Dualismus von Ideen-
und Sozialgeschichte überwunden.

1. Die Hermeneutik der »Ethik der Selbstliebe«

49

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nutzen, im anderen Fall darum, das vergangene Denken als solches
möglichst angemessen zu verstehen, um den eigenen Standort gerade in
der Distanz dazu besser wahrnehmen zu können.78

Während die Historikerin sich damit begnügen kann, vergangene
Phänomene in ihrer historischen Besonderheit als Vergangene zu
verstehen, stellt sich der Ethik die Frage nach ihrem praktisch-nor‐
mativen Ertrag für gegenwärtige Handlungskontexte, wobei dies un‐
weigerlich den zweiten Pol angemessenen Verstehens voraussetzt.

Werden Ideen in die Zeit geholt, erschließt sich der Zusammen‐
hang von sozialen Handlungskontexten und Vorstellungsmustern
als Verhältnis wechselseitiger Abhängigkeit. Ideen sind ein Spiegel
von in sozialen Zusammenhängen aufkommenden Fragen und Pro‐
blemen und prägen diese ihrerseits als mögliche Lösungsansätze
und Handlungsoptionen. Dahinter steht ein Verständnis von Ideen-
als Problemgeschichte. Ideen sind eingebettet in einen intersubjek‐
tiven Praxisbezug. Sie bieten Antworten auf zeitabhängige Problem‐
konstellationen.79 Und letztere lassen sie entweder als plausibel er‐
scheinen oder nicht. Dabei bilden Ideen ein sich über die Zeit hin‐
weg entwickelndes hermeneutisches Netz mit verschiedenen Kno‐
tenpunkten:

Erfahrungen durchbrechen nicht ohne Weiteres Ideen, da einerseits die
Voraussetzung unterschiedlicher Ideen unterschiedliche Erfahrungen
machen lässt, andererseits aber eine gleiche Erfahrung, in dem schwa‐
chen Sinne, in dem verschiedene Menschen solche machen können,
sich verschiedenen Zusammenhängen von Ideen einordnen lässt: In
unterschiedlicher Weise nämlich. Verschiedene Ideen können allerdings
verschieden plausibel sein oder unplausibel werden.80

Die Plausibilität oder Fragwürdigkeit der Idee Gottes beispielsweise
ist dann nicht allein theoretisch zu beantworten, sondern ergibt sich
maßgeblich durch ihr handlungspraktisches Potenzial als sinnstif‐
tende Antwort auf in der jeweiligen Zeit erfahrene lebensweltliche
Herausforderungen. Dabei erhält sie ihren Sinn erst im Zusammen‐

78 Stollberg-Rilinger, Einleitung (2010), 42. Sie zitiert hier Muslow, Methodenprofil
(2005), 93.

79 Vgl. Skinner, Bedeutung (2010), 91–94. Im Hintergrund steht die Arbeit von
Kuhn, Struktur (1978).

80 Dorschel, Ideengeschichte (2010), 152f. Zu Ideen- als Problemgeschichte
vgl. ebd. 88–122.

I. Die methodischen Grundlagen

50

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


spiel mit anderen Ideen, die ihre Plausibilität entweder stützen oder
infrage stellen. So hat der kanadische Philosoph Charles Taylor
die Entwicklungen analysiert, wie sich menschliches Handeln und
die Idee von Säkularität als immanente Selbst- und Weltdeutung
über die Jahrhunderte hinweg gegenseitig in ihrer Plausibilität ver‐
stärkt haben. Dies hat wiederum eine Bedeutungsverschiebung der
Idee Gottes und im Letzten ihre radikale Fragwürdigkeit nach sich
gezogen. Die antiidealistische Verortung von Ideen in lebensprakti‐
schen Kontexten gilt entsprechend auch für alle zentralen Begriffe
der Ethik. Damit ist keinem radikalen Kontextualismus das Wort
geredet, aber einem Verständnis von ethischen Begrifflichkeiten vor‐
gebeugt, das ihre Bedeutung jenseits von Kontexten fixieren zu kön‐
nen meint. Ethische Orientierungen stehen nur im Kontext eines
»sozialen Vorstellungsschemas« zur Verfügung,81 das als umfassen‐
des geteiltes Hintergrundverständnis (gemeinsame) Praktiken und
deren Bedeutung ermöglicht, und zugleich von ihnen gestützt, tran‐
szendiert und modifiziert wird. Theoretische Überlegungen und Be‐
grifflichkeiten können nur in diesem Zusammenhang verständlich
sein und Relevanz entwickeln sowie Ideen nur dann handlungslei‐
tend werden, wenn sie in individuelle Handlungsgründe übersetzt
werden.82 Damit ist auch ersichtlich, wieso die Vorstellung nicht
überzeugt, historische Untersuchungen beschränkten sich auf Illus‐
trationen für überzeitliche ethische Begründungen.

Die in den letzten Jahren geführte Diskussion um den ethischen
Status von Menschenwürde und Menschenrechten veranschaulicht
diesen Zusammenhang sehr gut. Die lange Zeit vorherrschende An‐
nahme, die Ideen von Menschenwürde könnten in einem ersten
Schritt philosophisch eindeutig definiert sowie als unbedingt und
universal gültig ausgewiesen und in einem zweiten dann weltweit auf
verschiedene soziale Zusammenhänge angewendet werden, hat an
Plausibilität verloren.83 Viel stärker ist ein Bewusstsein für eine nöti‐

81 Zum Begriff des sozialen Vorstellungsschemas vgl. Taylor, Zeitalter (2012),
295–304; zur inneren Verbindung von Ideen und sozialer Praxis Forner, Imagi‐
nary (2017), 70–81.

82 Vgl. Goering, Ideen (2017), 101, 115.
83 Vgl. Brandhorst/Weber-Guskar, Einleitung (2017), 7–18; Brandhorst, Geschicht‐

lichkeit (2017); Kadelbach, Relative Universalität (2021); Haspel, Menschen‐
rechte (2010), 12, 17, 28–28; Lohmann, Universelle Menschenrechte (2010),
29–42; Ders., Kulturelle Besonderung (2010), 33–47; Steiger, Universale Theo‐

1. Die Hermeneutik der »Ethik der Selbstliebe«

51

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ge Kontextsensibilität in den Fokus gerückt. Ohne dass damit eine
universale Geltung notwendig in Frage gestellt werden müsste, wird
doch anerkannt, dass Menschenwürde keine zeitlose Idee mit zeitlo‐
sem, normativem Gehalt darstellt, sondern ihre Bedeutung und ihr
Sinn vor dem jeweiligen sozialen Vorstellungsschema neu erschlos‐
sen werden muss.84 Die Frage der Kontingenz stellt sich hinsichtlich
Ursprung, Begründung, Deutung und Anwendung. Menschenwürde
und ‑rechte können nur dann verstanden werden und Handlungsre‐

rie (1999); Habermas, Interkulturelle Diskurs (1999). Aus theologisch-ethischer
Perspektive vgl. Schockenhoff, Naturrecht (1996), 52–142. In Frage steht vor
allem, ob der Universalismus per se als westlicher Kulturimperialismus zu
brandmarken ist, so etwa Engel, Menschenrechte (2004), 105 oder Dhawan,
Aufklärung (2021), 202f, und ob eine radikale Verabschiedung vom Begriff der
Menschenwürde, so Bittner, Abschied (2017), anzustreben ist. Gegen die Kritik
am Universalismus argumentiert Forst, Noumenale Republik (2021), 83–88. Das
differenziert zu betrachtende Verhältnis von Menschenwürde und Menschen‐
rechten ist für den vorliegenden Kontext nicht weiter von Belang, vgl. dazu
Stepanians, Würde (2003), 81–101.

84 Rainer Forst beispielsweise will mit Hilfe seiner Theorie des »Rechts auf Recht‐
fertigung« sowohl der Universalität der Menschenrechte als auch ihrer inhaltli‐
chen Offenheit und kulturellen Gestaltung Rechnung tragen. Das rekonstruierte
Recht auf Rechtfertigung ist das Recht der moralischen Person und als solches
letzter normativer Grund der Menschenrechte. Darüber hinaus ist es aber kein
Deduktionsgrund zur inhaltlichen Formulierung von Rechten, sondern muss
in verschiedenen Kulturen einen spezifischen Ausdruck finden. Forst versteht
seinen Ansatz als praxisimmanent und -transzendierend zugleich, ohne dabei
praxispositivistisch zu sein, vgl. Forst, Rechtfertigung (2007), 9–20, 291–317;
Ders., Rechtfertigungsverhältnisse (2011), 53–92; Ders., Normativität und Macht
(2015), 201–213; Ders. Normativität und Wirklichkeit (2021), 77–92; Ders.,
Noumenale Republik (2021), 10–24. Damit trägt er einerseits einer Kontext-
oder Sphärensensibilität Rechnung, andererseits definiert der Kontext nicht
das Geltungs- und Bedeutungsspektrum. Dies ist ein wesentlicher Unterschied
zum einflussreichen Ansatz von Michael Walzer, der schreibt: »Gerechtigkeit
wurzelt in dem spezifischen Verständnis von Positionen, Ehrungen, Tätigkeiten,
in toto: von all den Dingen, die eine gemeinsame Lebensweise ausmachen«
(Walzer, Gerechtigkeit (2006), 443). Die Problematik eines solchen Ansatzes
wird beispielsweise an der aus ihm folgenden Nicht-Kritisierbarkeit eines Kas‐
tenwesens aus der Perspektive einer außenstehenden Person deutlich, vgl. ebd.,
444. Im Vorwort zur deutschen Neuauflage unterscheidet er dann freilich zwi‐
schen einer »dünnen« Minimalmoral und einem zeitlich und kulturell beding‐
ten Katalog »dichter« Gerechtigkeitsvorstellungen, vgl. ebd., IVf. Zweifelsohne
gebührt Walzer der Verdienst, auf die kontextgebundene – das heißt nicht
kontextimmanente – Bedeutung zentraler Begriffe ethischer Theorien, wie dem
der Gerechtigkeit, hingewiesen zu haben.

I. Die methodischen Grundlagen

52

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


levanz entfalten, wenn sie in der erstpersönlichen Perspektive als
Idee angeeignet werden, die Menschen hilft, dem Anspruch einer
als normativ erlebten Welt gerecht zu werden und als Missachtung
erfahrene Probleme zu bekämpfen. In allen

Fällen kommt man weiter, wenn man fragt, was mit der Rede von
Würde in einem gegebenen Kontext gemeint ist und welche ethischen
Ressourcen sie dort mobilisiert, als wenn man fragt, was Würde ›wirk‐
lich ist‹.85

Dass manche Kontexte mit Ideen dabei von außen« konfrontiert
werden und dadurch erst gewisse Praxiszusammenhänge als mora‐
lisch fragwürdig erlebt werden, ist kein Widerspruch, da Kontextsen‐
sibilität nicht mit Kontextimmanenz einhergeht.

Damit Ideen über die Zeit hinweg Bedeutung entfalten können
und so der Grundvorstellung von Ideengeschichte überhaupt Rech‐
nung getragen werden kann, ist die Annahme der Kontinuität von
Sinn notwendig, die eng mit dem Verfahren der Rekonstruktion
verknüpft ist.86 Sinn erhalten historische Ideen erst im Zusammen‐
spiel mit einer Betrachtung aus der Gegenwart und diese wiederum
erschließt historische Momente schöpferisch als potenziellen Sinn
für die Gegenwart:

Wir denken Sinn nicht mehr teleologisch, sondern rekonstruktiv. Ge‐
schichte hat ihren Sinn im rekonstruktiven Rückgang auf historische
Erfahrung. Sie dient der Plausibilisierung handlungsleitender Zukunfts‐
entwürfe.87

Der gegenwärtige Sinn einer angeeigneten Idee ist nicht identisch
mit dem historischen, sondern Ergebnis eines kreativen Transforma‐
tionsprozesses, der von praktischen Orientierungsfragen der Gegen‐
wart abhängt. Ethik nimmt dann Vergangenheit nicht einfach als
Faktizität wahr, sondern historische Ideen enthalten eine normati‐
ve Bedeutungskomponente, die sich gegebenenfalls als handlungs‐
leitender Sinn für die Gegenwart erschließen und aneignen lässt.
Auf diese Weise ist dargelegt, inwiefern sich vor dem Hintergrund
eines ethischen Frageinteresses eine historische Analyse als prakti‐
sche Orientierungsleistung für die Gegenwart erweisen kann, wie

85 Brandhorst, Geschichtlichkeit (2017), 145f.
86 Vgl. Joas, Sakralität (2012), 175–185.
87 Rüsen, Kultur (2006), 30; vgl. Skinner, Bedeutung (2010), 79.

1. Die Hermeneutik der »Ethik der Selbstliebe«

53

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein Verstehen historisch situierter Verständnisweisen von Selbstliebe
potenzielle Ressourcen normativer Orientierung für gegenwärtige
Handlungs- und Deutungskontexte erschließen kann.

1.4. Die Rekonstruktion der Selbstliebe

Bereits mehrfach ist die Rede davon gewesen, dass Selbstliebe rekon‐
struiert wird. Der Philosoph Thomas Zwenger definiert Rekonstruk‐
tion wie folgt:

Unter Rekonstruktion versteht man das Verfahren bzw. das Resultat
des Verfahrens der entweder realen oder aber begrifflich-abstrakten
Wiedergabe einer vorgefundenen oder ausgedachten Struktur, gemäß
deren erkannten oder unterstellten Konstruktionsprinzipien.88

Es handelt sich um eine spezifische Methode interpretierender Er‐
kenntnisgewinnung, die bei einer gewissen Vorhandenheit ansetzt
und orientierungsproduktiv ausgerichtet ist. Darin unterscheidet
sich die Rekonstruktion von konstruktivistischen und dekonstrukti‐
vistischen Vorgehensweisen.

Die [rekonstruktive; B.S.] Interpretation soll dazu dienen, das histo‐
rische Material zu vergegenständlichen, dessen die Vernunft […] bedarf,
um sich zu bedeutungsvollem Begriff zu bringen und Orientierungen,
konkrete Begriffe, Grundsätze für die Gewinnung der Handlungsbe‐
stimmungen bereitzustellen, in denen der Mensch seine Sinnverwirk‐
lichung wahrzunehmen versuchen kann. Die Interpretation ist rekon‐
struktiv, insoweit sich die Vernunft auf die Auslegung gegebener histo‐
rischer Denkstellungen einlässt […]; die Interpretation ist konstruktiv,
insoweit die Objektivierungen, die sie produziert, keinen irgendwie
gearteten apriorischen oder transzendentalen Charakter haben.89

88 Zwenger, Rekonstruktion (2009), 1027. Abkürzungen aufgelöst. Czuma, Rekon‐
struktion (1975), 132 unterscheidet analytische, hermeneutische, transzendental‐
philosophische und ideologiekritische Formen von Rekonstruktion. Obwohl
der Begriff der »Rekonstruktion« in wissenschaftlicher Literatur vielfach an‐
gewandt wird, wird nur selten die Methodik erörtert. Die Prominenz des
Begriffes steht in keinem Verhältnis zur dürftigen wissenschaftstheoretischen
Aufarbeitung und Klärung. Wie häufig »Rekonstruktion« in den verschiedenen
Begründungsverfahren der Ethik bemüht wird, zeigt etwa Oelmüller, Normen‐
begründung (1978), 296 und Ders., Normen (1979), 427.

89 Czuma, Rekonstruktion (1975), 130. H.i.O.

I. Die methodischen Grundlagen

54

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Verfahren der rekonstruktiven Interpretation hat hinsichtlich
der Vernünftigkeit des betrachteten Materials zugleich einen begriff‐
lich-erschließenden und bewertenden Charakter. Jenes selbst un‐
tersteht wiederum dem Anspruch auf Nachvollziehbarkeit.90 Seine
Komplexität besteht darin, dass es weder erfindet, noch abbildet,
sondern im Modus der Rekonstruktion eine Zwischenstellung ein‐
nimmt, die als »vermutende rationale«91 Interpretation zu charakte‐
risieren ist. Eine rekonstruierte Idee ist weder Fiktion, noch Tatsa‐
chenfeststellung.

Zielt auch die Rekonstruktion auf Sinnerschließung und Orien‐
tierung, so impliziert das keine »monolithische, unumstritten vor‐
gegebene Vorgehensweise, die automatisch in der einen und aus‐
schließenden Sinnkontinuität enden muss«92 – so der Vorwurf
von dekonstruktivistischer Seite. Uwe Weisenbacher zeigt hingegen
überzeugend auf, inwiefern Rekonstruktionen mit ihrem der De‐
konstruktion entgegengesetzten Anliegen nicht mit metaphysischen
Sinnhypothesen, geschichtsteleologischen Vorstellungen, abschlie‐
ßenden Interpretationen oder Differenz und Heterogenität leugnen‐
den Identitätspostulaten einhergehen müssen.93 Die Bestimmung
des Verfahrens der Rekonstruktion als »vermutende, rationale Inter‐
pretation« weist vielmehr auf ihren offenen, prozesshaften, kontext‐
sensiblen, gegebenenfalls pluralen und gleichzeitig nicht beliebigen,
sondern auf Vernunftgründe verwiesenen Charakter hin. Auch wenn
Re- anders als De-konstruktion nicht auf eine grundsätzliche Infra‐
gestellung von Geltungsansprüchen, sondern auf begründete Orien‐
tierungsproduktion abzielt, steht dies einer notwendigen Korrektur
von Geltungsansprüchen nicht im Wege. Vor diesem Hintergrund
wird verständlich, was es bedeutet, ein Verständnis von Selbstliebe
mit Hilfe von Rekonstruktionen der historischen Ressourcen der

90 Es »heiße eine Rekonstruktion genau dann rational, wenn jeder einzelne zur
Rekonstruktion benötigte Schritt und damit aufs Ganze gesehen die gesamte
Schrittfolge ihrerseits überprüfbar gehalten wird hinsichtlich Lehr- und Lern‐
barkeit und somit Verständlichkeit« (Gerhardus, Rekonstruieren (1977), 154.
H.i.O.).

91 Gerhardus, Rekonstruieren (1977), 158.
92 Weisenbacher, Rekonstruktion (1997), 36.
93 Vgl. Weisenbacher, Rekonstruktion (1997), 34f. Axel Honneth versteht hingegen

das seiner »Gerechtigkeitstheorie als Gesellschaftsanalyse« zugrundeliegende
Verfahren der normativen Rekonstruktion in hegelscher Spur geschichtsteleolo‐
gisch ausgerichtet, vgl. Honneth, Recht der Freiheit (2011), 22.

1. Die Hermeneutik der »Ethik der Selbstliebe«

55

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Idee der Selbstliebe zu erarbeiten und damit zugleich Sinnoptionen
und Orientierungsperspektiven zu erschließen. Dieses Erschließen
erfolgt im Modus rationaler Rekonstruktion entlang intersubjektiv
teilbarer Gründe, die weder konstruktivistische Beliebigkeit, noch
dekonstruktivistische Orientierungslosigkeit anzielen.

1.5. Die Rekonstruktion in ethischer Perspektivierung

Die Wahl der Methode der Rekonstruktion setzt voraus, dass es
sich bei ihr um eine für die Ethik angemessene Methode handelt.
Wie aus der Einleitung und der Darlegung des Forschungsstands
(vgl. Kapitel 2.2) ersichtlich wird, handelt es sich bei Selbstliebe al‐
lerdings weder um eine ausschließlich ethische Thematik, noch um
eine, die innerhalb der Ethik einen häufig analysierten Gegenstand
darstellt, was die leitende Forschungsfrage, Selbstliebe in ethischer
Perspektive zu untersuchen, nahelegt. Worin nun die Aufgabe der
Ethik gesehen und was unter Ethik verstanden wird, ist keineswegs
eindeutig definiert, wie folgende vier unterschiedliche Bestimmun‐
gen aktueller, einschlägiger Autorinnen und Autoren verdeutlichen:

1. Unter Ethik versteht man die methodische Reflexion der Vernunft auf
das menschliche Handeln, sofern es unter der Differenz von gut und
böse bzw. von geboten, verboten oder erlaubt steht. […] Diesen Fragen
entsprechend kann man verschiedene Formen der Ethik unterscheiden,
je nachdem ob das Handeln an Handlungsdispositionen gemessen wird,
die den guten Menschen bzw. das gute Leben auszeichnen, oder an
Prinzipien, Regeln, Normen oder Gütern, mit deren Hilfe entweder die
Handlungen selbst, die ihnen zugrunde liegenden Maximen oder die
von ihnen verursachten Folgen geprüft werden.94

 
2. Die Ethik als eine Disziplin der Philosophie versteht sich als Wissen‐
schaft vom moralischen Handeln. Sie untersucht die menschliche Praxis
im Hinblick auf die Bedingungen ihrer Moralität und versucht, den
Begriff der Moralität als sinnvoll auszuweisen. Dabei ist mit Moralität
vorerst jene Qualität gemeint, die es erlaubt, eine Handlung als eine
moralische, als eine sittlich gute Handlung zu bezeichnen.95

94 Honnefelder, Ethik (2009), 901. Abkürzungen aufgelöst.
95 Pieper, Ethik (2017), 15. Herv. get.

I. Die methodischen Grundlagen

56

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
3. Ethik ist […] die Theorie der menschlichen Lebensführung oder
die kritische Reflexion unserer Vorstellungen vom guten Leben und
richtigen Handeln. [… Ethik fragt; B.S.] nach den Gründen, denen
Sitte, Moral und Gesetz ihre Geltung verdanken. Ethik ist daher nicht
selbst Praxis, sondern Nachdenken über Praxis, theoretischer Reflexion
darüber, wie der Mensch in seinem Leben und Handeln das höchste
Gut erreichen kann.96

 
4. Wenn es also Ethik, in welcher Form auch immer gibt, dann wird
in ihr etwas Inhaltliches darüber ausgesagt, was wirklich, auf die Dauer
im Ganzen, billigenswert ist. Ich schlage daher vor, dass wir ›gut‹ in
ethischen Kontexten zu verstehen haben als: für sich und/oder in Be‐
zug auf das Ganze billigens- und/oder erstrebenswert. In diesem Sinne
ethisch gut genannt werden können Gegenstände, Ereignisse, Personen,
Handlungen, Eigenschaften, Zustände, Tatbestände, Sachverhalte etc.
[…] Gut im ethischen Sinne sind nicht einfach alle erstrebten oder
subjektiv geschätzten Güter, sondern etwas, das wert ist, erstrebt zu
werden. Ethisch Gutes ist nicht gut, weil es gebilligt oder erstrebt wird,
sondern es verdient die Billigung und sollte Ziel des Strebens sein.97

Jenseits dieser vier ließen sich weitere Definitionen von Ethik an‐
führen.98 Wenn der vorliegende Kontext auch keine Bestimmung
von Ethik in grundsätzlicher Weise erfordert, so muss dennoch das
ethische Vorverständnis dargelegt werden, mit dem hier operiert
wird. Denn zum einen ist jenes dafür entscheidend, ob eine Untersu‐
chung von Selbstliebe als ethische überhaupt ein sinnvolles und aus‐
sichtsreiches Unterfangen darstellen kann. Wird, wie es gegenwärtig
mehrheitlich der Fall ist, die Aufgabe der Ethik vornehmlich darin
gesehen, intersubjektive Handlungspflichten zu begründen oder die

96 Schockenhoff, Grundlegung (2007), 17.
97 Siep, Ethik (2016), 63–68. Herv. get.
98 Zwei sehr einflussreiche, aber in andere Richtungen weisende Definitionen

sind zum einen die von Jürgen Habermas, in der er Ethik und Moral dem Ver‐
nunftgebrauch nach unterscheidet: »Wir machen von der praktischen Vernunft
einen moralischen Gebrauch, wenn wir fragen, was gleichermaßen gut ist für
jeden; einen ethischen Gebrauch, wenn wir fragen, was jeweils gut ist für mich
oder für uns« (Habermas, Texte (1992), 149. H.i.O). Ähnlicher zu obigen vier
Definitionen erscheint zunächst Niklas Luhmanns Definition von »Ethik als
Reflexionstheorie der Moral« (Luhmann, Moral (2008), 253). Dabei kommt
nach Luhmann aber der Ethik keine Begründungsfunktion in der Bestimmung
des Sollens zu. Sie ist dann keine normative Wissenschaft.

1. Die Hermeneutik der »Ethik der Selbstliebe«

57

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bedingungen zu formulieren, auf deren Grundlage auszuhandeln‐
de intersubjektive Handlungspflichten als gerechtfertigt erscheinen
können, kann Selbstliebe, wenn überhaupt, in der Peripherie von
Ethik auftauchen. Zum anderen wirkt der untersuchte Gegenstand,
also die Selbstliebe, seinerseits auf das Verständnis von Ethik zurück.
Eine Untersuchung der Selbstliebe ist dann ihrerseits für die Ethik
als Ganze relevant. Das im Folgenden darzulegende Verständnis von
Ethik muss sich also in der Untersuchung der Selbstliebe bewähren
und zugleich entwickelt die Untersuchung das Verständnis von Ethik
weiter. Der Teil der »Methodischen Grundlagen« spiegelt insofern
die Ergebnisse der »Ethik der Selbstliebe« wider. Aus diesem herme‐
neutischen Zirkel gegenseitiger Erhellung von untersuchtem Gegen‐
stand und methodisch-ethischem Zugriff gibt es keinen Ausstieg,
es sei denn, Ethik wird als eine apriorische, den Untersuchungsge‐
genständen vorgegebene Wissenschaft definiert. Dass eine derartige
Auffassung nicht zu überzeugen vermag, wird sich im Weiteren he‐
rausstellen.

Im Folgenden wird vor dem Hintergrund der vier Zitate erörtert,
was es heißt, die Idee der Selbstliebe aus einer ethischen Perspek‐
tivierung heraus zu untersuchen. Bei aller Unterschiedlichkeit kom‐
men sie darin überein, dass Ethik eine normative Wissenschaft ist, in
der es darum geht, mit Vernunftgründen zu bestimmen, was unter
welchen Bedingungen gerechtfertigter Weise als sittlich gut bezeich‐
net werden kann. Gegenstand können unter anderem Handlungen,
Haltungen, Strukturen, Ziele und vielleicht das Leben als Ganzes
sein. Das sittlich Gute, um dessen Reflexion und Bestimmung es
in der Ethik geht, stellt dabei eine eigene Kategorie dar, die nicht
auf andere Vorstellungen des Guten reduziert werden kann. Ethik
als Reflexionswissenschaft von Moral thematisiert damit eine spezi‐
fische Form von Normativität. Weitere sind etwa die Politik, das
Recht, die Kunst und die Religion, in denen jeweils andere Gründe
zur normativen Geltungsbegründung zählen und andere Verständ‐
nisse von Person-Sein im Mittelpunkt stehen: Die Bürgerin, die
Rechtsperson, die Künstlerin, der Gläubige und eben die sittliche
Person.99 Die Bestimmung des Guten im ethischen Kontext, das

99 Zu unterschiedlichen Normativitätskontexten vgl. Forst, Kontexte (1994). Forst
unterscheidet Politik, Recht, Ethik und Moral. Ihnen weist er unterschiedliche
Personen, Normen und Gemeinschaften zu, vgl. ebd., 47, 140. Hier werden

I. Die methodischen Grundlagen

58

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


normativ-ethische Sollen hebt sich von den anderen unter anderem
dadurch ab, dass es einen universalen Horizont der Subjekte der
Ethik, nämlich prima facie die gesamte Menschheit, umfasst und
dass es zweitens mit einem Unbedingtheitsanspruch einhergeht, der
von normativen Forderungen anderer Kontexte höchstens in der
Ausübung eingeschränkt, aber nicht prinzipiell aufgehoben werden
kann. Wenn im Folgenden von einer normativen Untersuchung der
Selbstliebe die Rede ist, ist immer die ethisch-normative Form ge‐
meint. Das gleiche gilt für die im Weiteren eingespielte Rede vom
Selbstverständnis und normativen Selbstverhältnis des Menschen.
Eine ethisch perspektivierte Untersuchung der Selbstliebe ist eine
normative Untersuchung im Kontext der Frage nach dem sittlich
Guten. Damit geht eine Eingrenzung der zu erwartenden produzier‐
baren Ergebnisse der vorliegenden Studie einher. Denn sie erarbeitet
kein Verständnis von Selbstliebe aus der Perspektive deskriptiver
Wissenschaften, wie etwa der Psychologie, der Pädagogik oder der
Wirtschaftswissenschaften, was weder bedeutet, dass die ethischen
Bestimmungen der Selbstliebe für die anderen Wissenschaftskontex‐
te, seien sie normativer oder deskriptiver Art, irrelevant wären, noch
dass die ethischen Deutungen unabhängig von den Einsichten ande‐
rer Wissenschaften gewonnen würden (vgl. Kapitel 1.6).

Obige vier Definitionen von Ethik machen außerdem deutlich,
dass Normativität des sittlich Guten zweifach situiert ist, nämlich
in der Lebenswelt und in der Wissenschaft. Die wissenschaftliche
Reflexion knüpft an die vielfältigen normativen Vorstellungen der
Lebenswelt an und strebt ein möglichst umfassendes Verständnis mit
Hilfe des Verfahrens der Rekonstruktion an. Die entsprechende For‐
mulierung aus den Ausführungen zur Rekonstruktion aufgreifend,
lässt sich daher festhalten, dass Ethik weder die normative Welt
erfindet, noch sie als Tatsache einfach abliest, sondern über sie
»vermutende, rationale Interpretationen« anstellt. Der Konstrukti‐
onscharakter von Normen darf über das fundamentalere Verfahren

Kunst und Religion ergänzt, da es in ihnen um normative Rechtfertigungen
eigener Art geht. Andererseits werden ethischer und moralischer Kontext zu‐
sammengebunden, da es sich um eine Ausdifferenzierung handelt, die unter
dem hier verwendeten Oberbegriff des »sittlich Guten« firmiert. Pieper, Ethik
(2017), 111–120 zählt zu den normativen Kontexten den ethischen, rechtlichen
und religiösen. Die konkrete Verhältnisbestimmung der Kontexte zueinander ist
äußerst komplex.

1. Die Hermeneutik der »Ethik der Selbstliebe«

59

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Rekonstruktion in der Ethik nicht hinwegtäuschen: »Der ›letz‐
te‹ Grund des Konstruktivismus kann nicht selbst konstruiert sein,
er muss sich vielmehr als angemessen rekonstruiert erweisen, in
einer Analyse unserer normativen Welt.«100 Anders formuliert: Der
normative Charakter der moralischen Topographie (vgl. Kapitel 1.6.)
ist nur re-konstruierbar. Wird nun davon ausgegangen, dass Selbst‐
liebe als Bestimmung des Selbstverständnisses und -verhältnisses die
grundlegende Ebene unserer normativen Welt berührt, dann ist der
methodische Zugriff mit Hilfe der Rekonstruktion aussichtsreich.
Mit der Rekonstruktion ist eine Strukturierung und Systematisie‐
rung der lebensweltlich verorteten Vorstellungen verknüpft. Schließ‐
lich fragt Ethik mit Hilfe von Theorien, Konzepten und Begriffen
danach, welche normativen Überzeugungen zu kritisieren und wel‐
che gut begründet sind, also gerechtfertigt Anspruch auf Geltung
erheben können. Dies ist ihre normative Bezugnahme auf rekon‐
struierte Normativitität. Insofern generiert erst Ethik gerechtfertigte
begründete Normativität. Dies ist aber gerade keine Erfindung von
ethischer Normativität als solcher und auch keine Generierung eines
absoluten normativen Wissens:

Die normative Stellungnahme ergibt sich aus der Teilnahme an sozialen
Praktiken und zugleich beurteilt sie diese. In einem gradualistischen
Verständnis ist das keineswegs ein Widerspruch: Die normative Stel‐
lungnahme muss zwar ihren Ausgangspunkt in den normativen Konsti‐
tuentien der sozialen Praxis, an denen man partizipiert, haben und
diese bleibt ihre Bewährungsinstanz, aber zugleich trägt sie zur Syste‐
matisierung der Praxis des Begründens bei und wirkt damit auf die
sozialen Praktiken ein. Die normative Stellungnahme ist also weder
bloßer Ausfluss derjenigen sozialen Praktiken, an denen man teilnimmt,
noch gibt es einen externen normativen Standpunkt, der die lebens‐
weltliche Normativität als Ganze zur Disposition stellt. Das Normative
und das Soziale sind miteinander verwoben […]. Die Deduktion in die
eine Richtung reduzierte die normative Stellungnahme auf die Empirie

100 Forst, Rechtfertigung (2007), 14. Dabei handelt es sich selbstredend um einen
sehr grundsätzlichen Sachverhalt, als was die »normative Welt« bestimmt wird
und worin die Aufgabe von Ethik gesehen wird. Im nächsten Unterkapitel wer‐
den einige Anmerkungen über das Verständnis von Ethik folgen. Hier genügt
es, wenn die Anwendung der Methode der Rekonstruktion in einer ethischen
Auseinandersetzung mit Selbstliebe als gut begründet aufgewiesen wird.

I. Die methodischen Grundlagen

60

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sozialer Praktiken. Die Deduktion in die andere Richtung wäre Rationa‐
lismus der praktischen Vernunft.101

Daraus folgt, dass Ethik nicht nur normative Vorstellungen der
Lebenswelt rekonstruiert und evaluiert, sondern dass die von ihr
theoretisch fundierten, angelegten Bewertungskriterien ihrerseits auf
Rekonstruktionen angewiesen sind und sich in der Lebenswelt be‐
währen müssen.102 Ohne Rekonstruktionen gibt es keine Ethik. Sie
bilden die Brücke zwischen der Normativität in der Lebenswelt und
der in der Wissenschaft. Der Zusammenhang lässt sich auch wie
folgt fassen: Für in lebensweltlichen Diskursen auftauchende norma‐
tive Probleme strebt Ethik gerechtfertigte normative Orientierungen
an. Ihr Verständnis und ihre Methoden müssen sich folglich daran
messen lassen, ob sie diese Orientierungen zu leisten im Stande
sind, und können entsprechend nicht andersherum von vornherein
festlegen, ob ein Sachverhalt ein normatives Problem darstellt, je

101 Nida-Rümelin, Theorie (2020), 341. H.i.O. Auch Forst, Rechtfertigung (2007),
304 konstatiert, dass die Autorität praktischer Vernunft keine letzten Gründe
generieren könne, die absolutes Wissen erzeugten und die Rückkoppelung an
die Lebenswelt hinter sich ließen.

102 Der Zusammenhang von Lebenswelt, Normativität und Ethik als Wissenschaft
stellt eines der Kernthemen der Philosophie von Julian Nida-Rümelin dar.
Die Ausführungen im vorliegenden Kapitel sind von seinen Überlegungen in‐
spiriert, die hier nicht im Einzelnen wiedergegeben werden können. Detaillier‐
te Erörterungen finden sich in folgenden Veröffentlichungen: Nida-Rümelin,
Freiheit (2005), 145–147; Ders., Verantwortung (2011), 53–73, 80–105; Ders.,
Realismus (2018), 79–90; Ders., Theorie (2020), 22–92; Ders., Lebensform
(2018), 11–23, 54–69, 177–193. Er selbst bezeichnet seinen begründungstheore‐
tischen Ansatz als Kohärentismus. Das Verhältnis von lebensweltlich-normati‐
vem Orientierungswissen (lnO) und der Wissenschaft Ethik (WE) bestimmt er
in sechs Punkten wie folgt, vgl. ebd., 189–192: 1. lnO ist weitgehend unabhängig
von WE; 2. lnO ist relativ revisionsresistent; 3. In lnO sind Systematisierungs-
und Kohärenzzwänge schwächer als in WE; 4. lnO existiert ohne WE, aber
nicht umgekehrt; 5. lnO ist plural, während WE auf Vereinheitlichung drängt;
6. lnO und WE weisen Divergenzen auf. Die Verhältnisbestimmung rekurriert
auf die klassische von Ethos und Ethik, wie sie seit der Antike etabliert ist.
Vor dem Hintergrund kann gefragt werden, ob der Ethik nicht ein größeres
innovatives Potenzial gegenüber dem Ethos innewohnt, als Nida-Rümelin he‐
rausstellt, oder zumindest aus ethischen Gründen eine stärkere Bestimmung
des Ethos durch die Ethik erfolgen sollte. Anzufragen ist dann seine Feststel‐
lung, dass die ethische Theorie das normative Orientierungswissen nicht neu
formen könne, vgl. ebd., 192.

1. Die Hermeneutik der »Ethik der Selbstliebe«

61

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nachdem, ob er sich mit einem gewählten Verständnis von Ethik und
bestimmten Methoden fassen lässt oder eben nicht.103

Diese grundsätzlichen Überlegungen gelten für die Ethik als phi‐
losophische oder als theologische Disziplin gleichermaßen. Das nor‐
mative Problem, das sich mit der Selbstliebe stellt, ist – wie sich
zeigen wird – sowohl in säkularen als auch in religiösen Kontexten
aufgeworfen und von den entsprechenden Zugängen behandelt wor‐
den. Zugleich wird in der Bestimmung von Selbstliebe selbst die
Frage nach der richtigen Verhältnisbestimmung von Theologie und
Philosophie mitbehandelt. Die beiden entgegengesetzten Extreme
lauten schematisierend, dass sich entweder eine religiös grundierte
Selbstliebe positiv von einer rein immanenten Selbstliebe abhebt
(vgl. bei Augustinus im »Panorama der Selbstliebe« Kapitel 2)
oder Selbstliebe von ihren religiösen Wertungen befreit werden
müsse, um zu einer wahrhaft menschlichen Selbstliebe zu gelangen
(vgl. bei Nietzsche im »Panorama der Selbstliebe« Kapitel 15). Ent‐
sprechend werden philosophische Bestimmungen gegenüber theolo‐
gischen hintenangestellt oder erstere zurückgewiesen. Die »Ethik
der Selbstliebe« versteht demgegenüber Selbstliebe als ein eigenstän‐
diges normatives Problem, das sowohl religiöse als auch nicht-reli‐
giöse Aspekte umfasst, die ihrerseits irreduzibel sind, und sieht in
einer Gegenüberstellung von philosophisch-ethischem und theolo‐
gisch-ethischem Zugriff ein falsches hermeneutisches Vorzeichen.
Wenn im Folgenden von »Ethik« die Rede ist, schließt das beide Un‐
terformen mit ein, ohne dabei spezifisch religiöse Vorannahmen ge‐
schweige denn explizit theologische Geltungsgründe leitend werden

103 Das hier dargelegte Verständnis von Ethik mit seinen Momenten der kreativen,
orientierenden Problemlösung, der Verschränkung von Begriffen und Theori‐
en mit der Lebenswelt, einer realistischen Interpretation von Normativität,
eines Fallibilismus der ethischen Begründung und eines Pluralismus norma‐
tiver Phänomene ist inspiriert von pragmatistischen Ansätzen, wie sie etwa
in jüngerer Zeit von Hilary Putnam formuliert worden sind. Präzisierende
Ausführungen finden sich u.a. bei Bernstein, Putnam (2002), 33–47; Nagl,
Pragmatismus (1998), 146–159; Joas, Pragmatismus (1992), 23–59, 281–307;
Filipovic, Erfahrung (2015), 143–147, 161–208; Putnam, Offene Frage (1995),
21–31, 63–84; Ders., Werte (2001). An dieser Stelle kann es nicht um eine
grundsätzliche Erörterung einer pragmatistischen Ethik gehen, sondern viel‐
mehr werden der Transparenz halber die pragmatistischen Inspirationen be‐
nannt, die für eine Ethik, in der die Selbstliebe untersucht wird, weiterführend
sind.

I. Die methodischen Grundlagen

62

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu lassen, sodass die Rekonstruktionen von Selbstliebe sie als genuin
ethisches Phänomen Praktischer Philosophie würdigen können und
nichts von ihrem philosophischen Charakter einbüßen.

Es ist nicht zu übersehen, dass das hier vertretene Verständnis
von Ideen mit einigen Vorstellungen in Konflikt steht, die in der
christlichen Tradition für deren Geschichtsauffassung zentral waren.
Dazu zählen an erster Stelle ontologische und teleologische Deutun‐
gen.104 Demgegenüber vermag eine systematische Reformulierung
von Theologie als Theologie der Freiheit Geschichte als menschliche
und offene zu würdigen:

Der Begriff Freiheit ist so auf den Begriff Geschichte zu beziehen,
dass Geschichte insgesamt als durch das Kommerzium von Freiheiten
konstituiert begriffen werden kann und die Dignität des geschichtlich
Gegebenen in seiner Kontingenz und unableitbaren Positivität105

gewahrt werden kann. Gleichzeitig setzt Theologie die Annahme
einer unüberbietbaren und universalen Bedeutung eines Ereignisses
voraus:

Indem, so können wir zusammenfassen und festhalten, der Glaube die
Bedeutung der Geschichte Jesu darin erkennt, das endgültig offenbaren‐
de Geschehen der Liebe Gottes und somit Gottes Selbstoffenbarung zu
sein, findet er seine Wahrheit – er findet sie in der Wahrnehmung dieser
Geschichte als Gottes Selbstoffenbarung. Kurz: Dasselbe geschichtliche
Ereignis, in dem der Glaube als seinem Ursprung und Fundament grün‐
det, ist auch der erste Gegenstand und der ursprüngliche Inhalt des
Glaubens.106

Geschichte erfährt durch die theologische Deutung eine besondere
Würdigung, weil ein historisches Ereignis als Ort göttlicher Offen‐
barung geglaubt wird. Glaubenssinn als historischer Sinn muss in
der Gegenwart immer wieder neu interpretierend angeeignet wer‐
den und sich als praktische Orientierung erweisen können. Auch
eine Ethik, die sich als Theologie versteht, ist von daher in weiten
Teilen auf aus historischen Zusammenhängen rekonstruierte Ideen

104 Vgl. Hünermann, Geschichte (2009), 559–563; Dorschel, Ideengeschichte
(2010), 46–85.

105 Essen, Geschichtstheologie (2009), 567. Abkürzungen aufgelöst. Zur freiheits‐
theologischen Grundlage Theologischer Ethik vgl. Schmidt, Handeln (2017),
239–444.

106 Pröpper, Anthropologie (2011), 74. H.i.O.

1. Die Hermeneutik der »Ethik der Selbstliebe«

63

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verwiesen und vermag keine »argumentativen Abkürzungen« zu
nehmen. Dies ist die theologische Rechtfertigung für das Erschließen
der Selbstliebe als genuin ethischem Phänomen.

Die Problemhinführung hat gezeigt, inwiefern Selbstliebe sowohl
in lebensweltlichen als auch in wissenschaftlichen Zusammenhän‐
gen für ein normatives Problem steht, das auf eine Fraglichkeit der
Bestimmung des menschlichen Selbstverständnisses und normativen
Selbstverhältnisses verweist. Insofern ist die Rede von Selbstliebe
normativ imprägniert. Anders formuliert: Selbstliebe steht für einen
Zusammenhang, der nicht allein deskriptiv verfasst ist, sondern der
wertet und gewertet ist. Dies legt eine Untersuchung von Selbstliebe
aus ethisch-wissenschaftlicher Perspektive nahe, die die beiden For‐
schungsfragen beantwortet:

1. Wie ist Selbstliebe in ethischer Hinsicht zu verstehen?
2. Wie trägt Selbstliebe systematisch zu ethischer Orientierung

bei?

Die pauschale Frage nach einer ethischen Bewertung der Selbstliebe
als solcher, ob sie gut oder schlecht sei, ist hingegen nicht zielfüh‐
rend und in dieser Allgemeinheit nicht zu beantworten. Sie muss da‐
hingehend präzisiert werden, dass gefragt wird, welche Aspekte von
Selbstliebe in welcher Hinsicht unter welchen moraltheoretischen
und anthropologischen Vorannahmen als gut, schlecht oder neutral
verstanden werden, wie dies zu bewerten ist und welche ethischen
Orientierungen Selbstliebe entsprechend zu bieten vermag.

Aus den beiden Forschungsfragen ergibt sich der im Weiteren
darzulegende Aufbau in Form des Dreischritts »Panorama – Typolo‐
gie – Konzept«, deren einzelne Teile wiederum das hier dargelegte
Verständnis von Ethik für eine Untersuchung von Selbstliebe als an‐
gemessen ausweisen werden. Auf diese Weise wird dem in der Ethik
grundlegenden methodischen Problem Rechnung getragen, wie Ver‐
stehen und normative Begründung verknüpft werden können. Da
das hier gewählte Vorgehen methodisch bislang nicht etabliert ist,
werden im Folgenden die drei Wegmarken, Panorama, Typologie
und Konzept, ausgiebig erörtert.

I. Die methodischen Grundlagen

64

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.6. Das Panorama der Selbstliebe

Zunächst wird mit Hilfe von Rekonstruktionen ein »Panorama der
Idee Selbstliebe« entfaltet. Dieses ist vom Vorhaben, eine Geschich‐
te der Idee der Selbstliebe zu verfassen, klar zu unterscheiden, da
es nicht an erster Stelle darum geht, historische Entwicklungslini‐
en nachzuzeichnen, sondern verschiedene Verständnisweisen von
Selbstliebe zu rekonstruieren. Nicht die Genese letzterer steht im
Vordergrund, sondern ihre gleichzeitige Präsentation als ethisch per‐
spektivierte Facetten der Idee der Selbstliebe. Das primär systema‐
tisch und nicht historisch ausgerichtete Forschungsinteresse verdeut‐
licht die im Weiteren zu erläuternde Bezeichnung des »Panoramas«.

Die Begegnung mit einem Panorama kann wie folgt gefasst wer‐
den:

Der Weg von der Verwirrung bis zum endlichen Erlangen der unver‐
stellten An-, Ein- und Übersicht verwirklicht sich […] erst im […]
Vollzug. Die Szenarien, die beim Eintritt verzerrt erscheinen, klären sich
Stufe um Stufe, Zug um Zug durch das Aufsteigen auf eine erhöhte Platt‐
form. Und da offenbart sich am Schluss das umwerfende Universum.107

Wie der Kunsthistoriker und -kritiker Klaus Honnef in dem Zitat
das Erleben des monumentalen 360°-Rundgemäldes des Pergamon-
Panoramas vom Künstler Yadegar Asisi in Berlin beschreibt,108 so
lässt sich in analoger Weise auch vom »Panorama der Selbstliebe«
sprechen. Bewusst wird hier derselbe Begriff »Panorama« gewählt,
der als Neuschöpfung im ausgehenden 18. Jahrhundert für die da‐
mals entstehenden und zunehmend populären Rundgemälde erst
später seine Bedeutung im übertragenen Sinne erhalten hat.109 Diese
Panoramen werden im Folgenden kurz charakterisiert, um anschlie‐
ßend zu verdeutlichen, was mit einem »Panorama der Selbstliebe«
gemeint ist.

107 Honnef, Pergamonaltar (2018), 31f.
108 Vgl. Pergamon (2018); Asisi, Panorama (2017), 74–76; Ders., Architekt der

Illusionen (2004). Yadegar Asisi kann als Erneuerer der Panorama-Kunst be‐
zeichnet werden, vgl. Oettermann, Asisi (2004), 145; Stammer, Einführung
(2017), 4–11.

109 Zur Geschichte der Panoramen vgl. Hyde, Panoramas (2003), 12–19; Stammer,
Einführung (2017), 4–11; Oettermann, Asisi (2004), 137–145; Ders., Panorama
(1980), 7–40; zur Technik vgl. ebd., 41–76.

1. Die Hermeneutik der »Ethik der Selbstliebe«

65

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die betrachtende Person befindet sich im Panorama. Sie wird
umschlossen von einem oft mehrere tausend Quadratmeter großen
unbegrenzten Bild.110 Dabei gehen meist mehrere einzelne Szenerien
ineinander über und formen einen Gesamteindruck. Das Erleben
geht über das Betrachten eines herkömmlichen Gemäldes hinaus,
indem das Gefühl hervorgerufen wird, unmittelbar am Ort des Ge‐
schehens zu stehen. Audio-visuelle Effekte können den Eindruck
untermalen. Das Panorama wirkt »immersiv«111. Die Überforderung
durch Detailreichtum und Größe ist bewusst angezielt.112 Stück für
Stück erschließt sich das Bild, ohne dass es in Gänze zu erfassen
wäre. Es gibt keine Gottesperspektive auf das Panorama. Panoramen
wollen erlebt werden und laden ein, immer neue Perspektiven und
Facetten zu entdecken. Dazu gibt es in ihrer Mitte oft einen Turm
mit mehreren Ebenen, der eine bessere Übersicht bietet, je höher
die betrachtende Person steigt. Bei dem Dargestellten handelt es sich
fast ausschließlich um möglichst realitätsgetreue Rekonstruktionen
von geschichtlichen Ereignissen oder Orten, sodass ein Eindruck
täuschender Echtheit entsteht. Das Moment künstlerisch-kreativer
Inszenierung scheint in den Hintergrund zu treten. Gleichwohl wä‐
re es ein Missverständnis, Panoramen als naturalistische Abbilder
der Wirklichkeit aufzufassen.113 Sie wollen Darstellung und Kunst
verbinden.

Die Ausführungen zur Selbstliebe gleichen einem Panorama in
dreifacher Hinsicht. Zunächst entsprechen die rekonstruierende
Analyse und Interpretation verschiedener Positionen, deren gemein‐
sames Thema die Idee der Selbstliebe ist, der der Szenerien. Es
wird ein umfassendes Bild der Selbstliebe in achtzehn Ausschnitten
geschaffen und in seiner Gleichzeitigkeit präsentiert. Dabei wird an‐
ders als beim Kunstwerk nicht der Anspruch auf erschöpfende Ge‐
schlossenheit erhoben, sondern es werden einige zentrale Deutun‐
gen der Selbstliebe herauspräpariert, die gleichwohl nicht abgegrenzt
nebeneinander, sondern zueinander in Beziehung stehen. Jeder der
achtzehn Ansätze steht für eine spezifische Konturierung der Idee
der Selbstliebe, für eine Szenerie im Panorama. Anders als das Wort

110 Eine überzeugende Charakterisierung bieten Scontrino/Luescher, Unbound
view (2019), 107.

111 Scholl, Schnittstelle (2018), 7; vgl. Streicher, Inszenierte Bildkunst (2003), 30.
112 Vgl. Honnef, Pergamonaltar (2018), 30.
113 Vgl. Scholl, Schnittstelle (2018), 8, 14.

I. Die methodischen Grundlagen

66

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vermuten lässt, wird folglich nicht beansprucht alles, sondern ledig‐
lich vieles sehen zu lassen. Auch das »Panorama der Selbstliebe«
ist von Überfülle bestimmt. Das gilt schon für viele der einzelnen
Szenerien, aber erst recht für ihre Kompilation. So ergeben sich
beispielsweise aus der Frage, was Selbstliebe für Thomas von Aquin,
Jean-Jacques Rousseau, Immanuel Kant oder Michel Foucault be‐
deutet, immer neue Details, weitere Aspekte und tiefer schürfende
Reflexionen. Dies liegt darin begründet, dass es sich nicht um einen
auf eine Definition zu bringenden Begriff, sondern um eine Aus‐
deutung menschlichen Selbstverständnisses und Selbstverhältnisses
handelt, die der Interpretation unterliegt. Ihr (historischer) Sinn
scheint geradezu unerschöpflich. Die Auswahl der Personen, die
Darlegung ihrer Gedanken im Panorama, verweist an einigen Stel‐
len auf noch unerschlossene Felder, auf Forschungsdesiderate, auf
das größere Panorama weiterer, nicht erhellter Szenerien. Wie beim
Kunstwerk gibt es auch im »Panorama der Selbstliebe« keinen Got‐
tesstandpunkt. Die Rekonstruktionen der »Ethik der Selbstliebe« ge‐
hen zwar mit dem Anspruch einher, aus der jeweiligen Position die
entscheidenden Aspekte der Idee der Selbstliebe zu verstehen und zu
analysieren – gleich einem Höhersteigen auf dem Turm –, aber sie
erreichen keine Höhe absoluten Verstehens. Die Ausführungen müs‐
sen sachgerecht sein und das Konzept der jeweiligen Person treffen.
Es handelt sich um Verständlichkeit, Angemessenheit und intersub‐
jektive Nachvollziehbarkeit anstrebende Deutungen, die gleichwohl
auswählende Interpretationen aus einer bestimmten Frageperspekti‐
ve sind. Auch dies verbindet das »Panorama der Selbstliebe« mit
seinem bildhaften Pendant.

Der zweite Aspekt betrifft den Unterschied zwischen der Darstel‐
lung von Ereignissen und der von Gedankengängen, die sich auf
eine »moralische Welt« beziehen.114 Das »Panorama der Selbstliebe«
ist ein Panorama zweiter Ordnung, da jeder der achtzehn Ansätze

114 Ohne an dieser Stelle das dahinterstehende epistemologische Konzept in der
Unterscheidung von theoretischer und praktischer Vernunft weiter auszufüh‐
ren, sei die Richtung doch zumindest anhand eines Zitates von Jürgen Haber‐
mas angedeutet: »Assertorische Urteile, die sagen, was der Fall ist, haben einen
anderen Geltungssinn als moralische Urteile, die sagen, was kategorische Ver‐
bindlichkeit hat. Moralische Einsichten sind in einem anderen Sinne ›objektiv‹
als Erfahrungsurteile. Damit wird den Sollsätzen die ontologische Konnotation
des Naturrechts abgestreift« (Habermas, Werte (2001), 292).

1. Die Hermeneutik der »Ethik der Selbstliebe«

67

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selbst ein kleines Gedanken-Panorama darstellt, aus dem der Aus‐
schnitt herausgearbeitet wird, der sich auf die Idee der Selbstliebe
bezieht. So führt die Frage nach Immanuel Kants Verständnis von
Selbstliebe mitten hinein in seine Moralphilosophie und Anthropo‐
logie. Es handelt sich um einen komplexen Zusammenhang, in dem
die Selbstliebe einen zentralen, mit anderen Ideen verknüpften Be‐
standteil bildet. In ihr bündelt sich die fundamentale Frage nach
dem menschlichen Selbstverständnis und -verhältnis. Kant bean‐
sprucht in seinen Schriften, die wesentlichen Grundzüge und Bedeu‐
tungen (gelingenden) Menschseins zu rekonstruieren. Dies gilt in
gleicher Weise auch für alle anderen hier besprochenen Ansätze. Das
»Panorama der Selbstliebe« ist eine konstruierende Rekonstruktion
dieser Rekonstruktionen der Praktischen Vernunft, ein Panorama
von Panoramen. Die verschiedenen Ansätze als Rekonstruktionen
einer »moralischen Welt« zu verstehen, die in ihrer jeweiligen Per‐
spektivierung sehr verschieden sein können, ist zugleich die Ermög‐
lichungsbedingung, ein sinnvolles Gesamtpanorama zu kreieren.
Handelte es sich um mehr oder weniger geschlossene spekulative
Denksysteme, die als solche angesehen über weite Teile inkompati‐
bel sind, dann würde das Panorama nur aus einer Nebeneinander‐
stellung von Szenerien bestehen können. Inwiefern sich tatsächlich
ein insgesamt stimmiges Bild entfalten lässt, das den gemeinsamen
Bezugspunkt der Szenerien in der Idee der Selbstliebe hat, wird sich
erst am Ende herausstellen. Ein derartiges »Bild« der Selbstliebe
ist von viel höherer Dichte, Tiefe, Detailreichtum, Vernetzung, aber
auch Vieldeutigkeit, Mehrdimensionalität und Unschärfe als bildhaft
dargestellte Landschaften präsentieren. Während, um im Vergleich
zu bleiben, die Leinwand des Panoramas Tiefe nur andeuten kann,
ist diese Begrenzung für das »Panorama der Selbstliebe« nicht vor‐
handen.

Ein dritter Aspekt bezieht sich schließlich auf die »Immersion«.
Während das Panorama in Berlin das Erleben vermittelt, unmittel‐
bar auf der Akropolis von Pergamon im zweiten Jahrhundert nach
Christus zu stehen, dem Treiben in der Stadt beizuwohnen und
so eine klare Trennung von Bild und Beobachter aufhebt, geht
es im »Panorama der Selbstliebe« vor dem Hintergrund eines ethi‐
schen Frageinteresses nicht allein um eine Rekonstruktion des Vor‐
gestellten, sondern um orientierungsproduktive Sinndimensionen
von Selbstliebe, die prinzipiell auch gegenwärtig angeeignet werden

I. Die methodischen Grundlagen

68

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


können. Ähnlich des Sich-Vorfindens im Panorama ist davon auszu‐
gehen, dass mit Selbstliebe grundlegende anthropologische Dimen‐
sionen berührt werden, die mit einem normativen Beansprucht-Sein
verknüpft sind, das nach einer verantwortbaren Gestaltung verlangt.
Charles Taylors Formulierung der »moral topography«115 aufgrei‐
fend ist davon auszugehen, dass jeder Mensch in seinem Selbst-
und Weltverhältnis von einer solchen (implizit) geprägt ist. Anders
formuliert: Vorstellungen von Selbstliebe sind Teil der persönlichen,
intersubjektiv vermittelten moralischen Topographie. Im »Panorama
der Selbstliebe« die Augen zu öffnen, bedeutet eine Bewusstwerdung
dessen, wo jede und jeder schon immer steht. Es ist eine Konfron‐
tation mit verschiedenen Dimensionen von Selbstliebe, eine Infrage‐
stellung der vermeintlich selbstverständlichen eigenen moralischen
Topographie und das Erschließen von Sinndimensionen, die sich
partiell als existenziell bedeutsam erweisen können. Dies deckt sich
mit dem Anspruch und Selbstverständnis, mit dem die hier vorge‐
stellten achtzehn Szenerien selbst auftreten: Es geht darum, mehr
zu sehen, besser zu verstehen und begründete Orientierung in einer
Welt zu gewinnen, die der Mensch immer schon als mit einem
normativen Relief versehen erlebt. Es gibt keine guten Gründe anzu‐
nehmen, dass es einen Ausgang aus diesem Panorama gäbe, wohl
aber die Möglichkeit, zu entscheiden, welche Aspekte welcher Szene‐
rien bedeutsam sein sollen, und darüber hinaus einzelne Bereiche
eigenverantwortlich kreativ umzugestalten – und hier setzt der fun‐
damentale Unterschied an, ab dem der Vergleich mit den bildhaften
Panoramen nicht länger trägt.

1.7. Die Auswahl der Szenerien des Panoramas

Die notwendige Auswahl von Szenerien für das »Panorama der
Selbstliebe« stellt einen kreativ-analytischen Prozess dar, dem eine

115 Taylor, Moral topography (1988), 302. Herv. get. Im Kontext der Frage nach
der Verfasstheit mentaler Repräsentationen verwendet Lewis, Materialismus
(2007), 33f das Bild einer Landkarte in Abgrenzung zur sprachlichen Satz‐
struktur. Verstehen ist eingebettet in ein Netz mehrdimensionaler und mulit‐
perspektivischer Bedeutungen. Moralisches Selbst- und Weltverstehen erfolgt
vor dem Horizont der Einbettung in eine je individuelle »moralische Land‐
schaft«. Landschaften werden in der Regel durch Landkarten dargestellt.

1. Die Hermeneutik der »Ethik der Selbstliebe«

69

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


umfassende Sichtung und Kompilation aussichtreicher Facetten des
»Panoramas der Selbstliebe« zugrundeliegt. Leitend sind folgende
vier Kriterien:

1. Der Selbstliebe (oder einer Abgrenzung von zeitgenössischen
Auffassungen von ihr) kommt im Ansatz eine wichtige Bedeu‐
tung zu.116

2. Sie lässt sich unter einer ethischen Perspektive rekonstruieren.
3. Ihre Deutungen und Wertungen weisen ein singuläres Moment

auf, das sie von den anderen Szenerien im Panorama abhebt.
4. Der Ansatz hat sich in der ethischen Diskussion als wirkungs‐

geschichtlich bedeutsam erwiesen.

Auf diese Weise präsentieren die ausgewählten Szenerien zugleich
die Vielfalt ethischen Nachdenkens in seiner Unterschiedlichkeit. In‐
wiefern sie die vier Kriterien erfüllen, werden die jeweiligen Kapitel
erweisen. Da mit Hilfe der vier Kriterien noch keine eindeutige
Eingrenzung erreicht ist, die im Umfang einer monographischen
Arbeit realisierbar wäre, muss eine weitere Fokussierung erfolgen.
Dazu werden im Weiteren ex negativo die relevantesten Auslassun‐
gen begründet. Die Argumentation fokussiert sich dabei maßgeblich
auf das dritte Kriterium und zeigt auf, inwiefern die zentralen Aspek‐
te der hier nicht behandelten Ansätzen von anderen aufgegriffen
werden. So ergeben sich schließlich die achtzehn Szenerien des Pan‐
oramas. Die Auslassungen lassen sich in vier Gruppen einteilen:

In der Epoche der Antike mit den Schriften Platons, Aristoteles’
sowie der stoischen und epikureischen Tradition ist Selbstliebe zwei‐
fellos ein wichtiges ethisches Thema.117 Gleichwohl wird sie in der
»Ethik der Selbstliebe« nicht in eigenen Szenerien analysiert, da
die hier analysierten Ansätze auf die Überlegungen der philosophi‐
schen Antike breit rekurrieren. Ihr sind somit zwar keine eigenen
Szenerien gewidmet, aber ihre zentralen Aspekte zur Selbstliebe
werden beiordnend eingebracht und diskutiert. Dabei wird sichtbar,
wie die verschiedenen Verständnisweisen von Selbstliebe aus der
antiken Philosophie in ihrer Rezeption in unterschiedlichen Formen

116 Wie oben dargelegt, kann in Ausnahmefällen die Idee der Selbstliebe auch die
Abgrenzung vom Begriff der Selbstliebe mit einschließen.

117 Für einen ersten Überblick vgl. Dierse, Selbstliebe (1995), 465f; sowie die
umfangreiche Studie Schulz, Freundschaft (2000) und mit einem Fokus auf die
Stoa Forschner, Selbstliebe (2019).

I. Die methodischen Grundlagen

70

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weitertradiert und rekonzeptionalisiert werden. Die aktuellsten Bei‐
spiele stellen in diesem Zusammenhang Foucault und Kristeva dar
(vgl. im »Panorama der Selbstliebe« Kapitel 17 und Kapitel 18).
Dabei wird ersichtlich, dass es nie um eine Wiederbelebung antiker
Vorstellungen von Selbstliebe als solchen geht, sondern immer um
verschiedene Weisen einer interpretierenden Aneignung.

Ebenso werden die angelsächsisch-schottischen Diskussionen im
17. und 18. Jahrhundert nicht eigens untersucht. Relevante Perso‐
nen sind hier Anthony Ashley Cooper 3. Earl of Shaftesbury (1671–
1713), Archibald Campbell (1691–1756), Bischof Joseph Butler (1692–
1752), Francis Hutcheson (1694–1746), David Hume (1711–1776),
Adam Smith (1723–1790) und in der deutschsprachigen Aufnahme
Gotthold Ephraim Lessing (1729–1781).118 Im Panorama werden die
Szenerien zu Thomas Hobbes, François Fénelon, Pierre Nicole,
Samuel Pufendorf, Jean-Jacques Rousseau und Immanuel Kant
(vgl. Kapitel 8‑13) das gedankliche Umfeld abstecken, mit dem zu‐
gleich die zentralen Bedeutungsdimensionen der Selbstliebe aus den
angelsächsisch-schottischen Debatten vorbereitet, aufgegriffen und
weitergeführt werden. Dies schließt auch den in der Forschung
zur Selbstliebe oft analysierten Joseph Butler mit ein, dessen drei
unterschiedliche Bedeutungsweisen von Selbstliebe sich bei Imma‐
nuel Kant ausmachen lassen.119 Erste Hinweise zum Verständnis von
Selbstliebe bei Adam Smith finden sich unten (vgl. Kapitel 1.11).

118 Einen Überblick bietet Knoche, Selbstliebe (1995), 477–480 und eine umfas‐
sende Untersuchung Maurer, Self-Love (2019).

119 Zu Butlers Verständnis von Selbstliebe gibt es einige Untersuchungen. Cham‐
bers, Moral Self-Love (2012), 12–19 hat die wichtigsten zusammengestellt und
diskutiert. Dazu zählen neben älteren Titeln etwa White, Conscience (1952);
Kleinig, Butler (1969); Sturgeon, Nature (1976); Darwall, Butler (1983); Hen‐
son, Butler (1988); Phillips, Butler (2000) und Wedgwood, Morality (2008).
Darüber hinaus verdienen die neuesten Arbeiten Heydt, Moral Philosophie
(2018) und Maurer, Self-Love (2019), 117–138 Beachtung. Chambers präsentiert
eine überzeugende Analyse von Butlers Verständnis von Selbstliebe und rekon‐
struiert drei Bedeutungsweisen aus seinen Schriften: Selbstliebe als selbstinter‐
essierter Trieb, kluge Selbstliebe als rationales Prinzip und moralische Selbst‐
liebe als ein positives Gefühl, das sich in Folge von moralischem Handeln
einstellt, vgl. Chambers, Butler (2012), 3f, 19–31. Butlers innovatives Potenzial
sieht sie vor allem in letzterer Form, wohingegen Maurer, Self-Love (2019),
123–134 auf die zweite Form fokussiert. Ihm zufolge sei damit ein Prinzip
zweiter Ordnung gemeint, das die Wünsche und Bestrebungen erster Ordnung
qua selektierender Beurteilung und Ausrichtung auf das wahre Selbst zum

1. Die Hermeneutik der »Ethik der Selbstliebe«

71

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine Person, der in Hinblick auf Selbstliebe in der Forschung,
insbesondere in der evangelischen Theologie, große Aufmerksam‐
keit zuteilgeworden ist, ist Søren Kierkegaard (1813–1855). Ausgangs‐
punkt ist sein Werk »Der Liebe Tun«.120 Dort malt er vor dem
Hintergrund seiner dänisch-lutherischen Glaubenstradition ein vor‐
herrschend negatives Bild von Selbstliebe, die sie mit der christli‐
chen Liebe kontrastiert. In jüngeren Jahren werden in der Forschung
hingegen Anknüpfungspunkte für positivere Elemente im Verständ‐
nis von Selbstliebe ausgemacht. Paradigmatisch ist die Studie von
John Lippitt aus dem Jahre 2013.121 Die dortige Neujustierung der
kierkegaardschen Rezeption erschließt Dimensionen von Selbstlie‐
be, die in Richtung Selbstwertschätzung und tugendhafte Selbstent‐
wicklung weisen. Zweifelsohne ist Kierkegaard im Panorama der
Selbstliebe eine wichtige Figur. In der »Ethik der Selbstliebe« wird

individuellen Glück führe. Nicht zu viel, sondern zu wenig Selbstliebe ziehe
daher Unglück nach sich. Die göttliche Einrichtung der Natur garantiere
schließlich die Konvergenz von Glück, fundiert im Prinzip der Selbstliebe, und
Moral, fundiert im Prinzip des Gewissens. Eine anders gelagerte Interpretation
präsentieren Dyck/Padilla, Empathic Emotions (2009). Sie sehen in Butlers
Verständnis von Selbstliebe eine Brücke zur Psychologie der Gegenwart, da
Butler mit Selbstliebe ein empathisches Gefühl gegenüber sich selbst meine,
das als sittlicher Wahrnehmungssinn fungiere und als orientierender Kompass
für moralisches Handeln unabdingbar sei, vgl. ebd., 583–588. Grundlage dieser
Interpretation ist die Verknüpfung von Butlers Verständnis von Selbstliebe
mit dem zu seiner Zeit in der britischen Ethik dominanten »moral-sense«,
wohingegen Judith Chambers und Christian Maurer stärker auf das reflektie‐
rende Moment der Selbstliebe abstellen, ja letzterer bei Butler eine explizite
Grenze zwischen dem Bereich der Moral und dem der Selbstliebe sieht. Cham‐
bers These, Butlers Verständnisweisen von Selbstliebe, insbesondere die dritte
Form, seien einzigartig, vgl. Chambers, Butler (2012), 2, 29, trifft nicht zu.
Wie im »Panorama der Selbstliebe« deutlich wird, finden sich sehr ähnliche
Bestimmungen bei Immanuel Kant, nämlich »das Prinzip der Selbstliebe«
(vgl. Kap. 12.1) und »die Selbstliebe des unbedingten Wohlgefallens an sich
selbst« (vgl. Kap. 12.2.3). Die textliche Grundlage, in denen Joseph Butler sein
Verständnis von Selbstliebe darlegt, bilden die Schriften Butler, Analogy und
Butler, Sermons.

120 Vgl. Kierkegaard, Liebe Tun.
121 Vgl. Lippitt, Kierkegaard (2013). Weitere Titel an Kierkegaard-Studien aus den

letzten Jahren, die auch für die Thematik der Selbstliebe relevant sind, sind u.a.
Walsh, Heart (1988); Ferreira, Love’s Striving (2001); Tietz, Freiheit (2005);
Krishek, Kierkegaard (2009); Stokes, Kierkegaard’s Mirrors (2010) und Walsh,
Dear Self (2015).

I. Die methodischen Grundlagen

72

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sein Denken jedoch nicht als eigene Szenerie herausgearbeitet, weil
sein vorherrschend negativer Begriff von Selbstliebe bereits bei Lu‐
ther (vgl. im »Panorama der Selbstliebe« Kapitel 7) ausgebildet
ist und die Aspekte seines Denkens, die in weiterführenden Inter‐
pretationen, wie etwa in der von John Lippitt (vgl. Kapitel 2.2.3)
aufgegriffen werden, um ein positiveres Verständnis von Selbstliebe
zu entwickeln, große Ähnlichkeiten mit Immanuel Kants Denken
aufweisen (vgl. im »Panorama der Selbstliebe« Kapitel 13). Die As‐
pekte von Kierkegaards Verständnis von Selbstliebe, die hingegen
auf die Werdung des Selbst abstellen, werden in zentralen Punkten
von Nietzsche, Scheler und Foucault (vgl. im »Panorama der Selbst‐
liebe« Kapitel 15–17) aufgegriffen.

In der französischen Philosophie des 20. Jahrhunderts ist der
Selbstliebe einige Beachtung geschenkt worden. Zu nennen sind hier
Emmanuel Lévinas (1906–1995) und Jacques Derrida (1930–2004).
Schematisierend lässt sich Lévinas’ Rede von Selbstliebe so auf den
Punkt bringen, dass er sie in eine selbstlose Proexistenz transfor‐
miert: »Die Subjektivität als solche ist ursprünglich Geisel-Sein«122.
Die biblische Verknüpfung von Nächsten- und Selbstliebe interpre‐
tiert er daher so, dass im praktischen Nächstenbezug die eigene
Existenz aufgeht: »diese Liebe des Nächsten ist es, die du selbst
bist«123, lautet seine Übertragung von Levitikus 19,18. Selbstliebe
wird zu einer selbstlosen, keine Reziprozität erwartenden Existenz
angesichts des Anderen, die ihren Gipfel im gebenden Selbstopfer
hat, dem eine Selbstbezogenheit entgegensteht, die den Anderen
opfert.124 Lévinas’ Fokussierung ist in den Szenerien der augusti‐
nischen Tradition (vgl. im »Panorama der Selbstliebe« Kapitel 2
und 9) vorgebildet. Bei Derrida geht es hingegen um die Anwendung
der Methode der Dekonstruktion auf eine narzisstische Selbstliebe.
Sie bezeichnet hier zunächst ein solipsistisches Subjektverständnis,
einen Traum selbstmächtiger Autonomie, das Derrida einer funda‐
mentalen Kritik unterzieht, bevor er für eine Neufassung von Nar‐

122 Lévinas, Ethik, 75.
123 Lévinas, Gott, 115. Damit ist der Selbstbezug in den Nächstenbezug überführt,

denn laut Lévinas gilt: »Die Bibel, das ist die Priorität des Anderen im Verhält‐
nis zu mir« (ebd., 116). Für eine erste Annäherung vgl. Welz, Love as Gift
(2008), 238f, 244f, 251–257; Düttmann, Derrida (2008), 80.

124 Lévinas’ Logik des Extrems ist breit kritisiert worden, vgl. etwa Lippitt, Kierke‐
gaard (2013), 90–95.

1. Die Hermeneutik der »Ethik der Selbstliebe«

73

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zissmus plädiert, in dem Selbst- und Fremdliebe als gegenseitiges
Bedingungsverhältnis und eine Würdigung des Anderen als Ande‐
ren möglich wird.125 Ähnliche Perspektivierungen zur Selbstliebe
finden sich in den Szenerien zu Michael Foucault und Julia Kristeva
(vgl. im »Panorama der Selbstliebe« Kapitel 17 und 18). Eine Unter‐
suchung des Denkens von Emmanuel Lévinas und Jacques Derrida
in Hinblick auf die Selbstliebe stellte gleichwohl, auch wenn ihre
Auslassung hier begründet ist, für die Forschung ein aussichtsreiches
Unterfangen dar. Etwas anders verhält es sich mit Paul Ricœur
(1913–2005), dessen Werk ebenso zu den herausragenden Beispielen
der französischen Philosophie des 20. Jahrhunderts zählt. In seiner
Schrift »Das Selbst als ein Anderer«126 entwickelt er eine »Herme‐
neutik des Selbst«, die in der siebten bis neunten Abhandlung un‐
ter einer explizit ethischen Perspektive steht. »Selbstliebe« taucht
dabei mehrfach auf, allerdings nur in Form seiner Analysen der Ver‐
wendung von Selbstliebe bei Aristoteles und Kant.127 In seiner eige‐
nen »Philosophie der Selbstheit« ist Selbstliebe hingegen nicht prä‐
sent. Deswegen wird im »Panorama der Selbstliebe« nicht auf Paul
Ricœur Bezug genommen. Es läge jedoch in weiteren Forschungen
nahe, das in der »Ethik der Selbstliebe« entwickelte Konzept mit
dem philosophischen Denken Ricœurs ins Gespräch zu bringen.

Viele Denkerinnen und Denker, denen keine eigene Szenerie
gewidmet ist, werden beiordnend in das Panorama einbezogen,
um erstens die historische Breite des Panoramas umfassender dar‐
zulegen, zweitens Brücken zwischen den Szenerien zu errichten
und drittens Sinnzusammenhänge in der Idee der Selbstliebe bes‐
ser zu veranschaulichen. Dazu zählen neben den bereits genann‐
ten antiken und britischen Autoren des 18. Jahrhunderts unter
anderem Dionysius Areopagita (erstes Jahrhundert), Clemens von
Alexandrien (150–215), Bernhard von Clairvaux (1090–1153), Jacopo‐
ne da Todi (1230–1306), Johannes Tauler (1300–1361), Katharina
von Siena (1347–1380), Raimundus Sabundus (1385–1436), Kathari‐
na von Genua (1447–1510), Erasmus von Rotterdam (1466–1536),

125 Für einen ersten Überblick vgl. DeArmitt, Right (2014), 13, 90–126. Von beson‐
derer Bedeutung sind die Schriften Derrida/Plissart, Einsicht und Derrida,
Schurken. Dekonstruktion wird zur Methode der Weiterführung der freud‐
schen Analyse der dreifachen Kränkung (westlicher) Selbstliebe schlechthin.

126 Ricœur, Selbst (1996).
127 Vgl. Ricœur, Selbst (1996), 222–227 bzgl. Aristoteles und 260f, 319f bzgl. Kant.

I. Die methodischen Grundlagen

74

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Teresa von Avila (1515–1582), Franz von Sales (1567–1622), François
de la Rochefoucauld (1613–1680), Blaise Pascal (1623–1662), Jacques
Abbadie (1654–1725), Christian Thomasius (1655–1728); Bernard
Mandeville (1670–1733), Claude-Adrien Helvétius (1715–1771), Georg
Friedrich Meier (1718–1777), Moses Mendelssohn (1729–1786), Ni‐
colas Chamfort (1741–1794), Friedrich Heinrich Jacobi (1743–1819),
Christoph Meiners (1747–1810), Ludwig Feuerbach (1804–1872), Karl
Marx (1818–1883), Friedrich Engels (1820–1895), Sigmund Freud
(1856–1939) und Judith Butler (1956*).

Einen Sonderfall unter den ausgewählten Szenerien stellen die
biblischen Schriften dar. Hier handelt es sich um die Rekonstruktion
der Idee der Selbstliebe bei einem in vielerlei Hinsicht pluralen
und heterogenen Textkorpus, dessen Entstehung mehrere Jahrhun‐
derte umfasst. Dass es gleichwohl möglich und sinnvoll ist, ihn
in einem Szenario zu bündeln, wird sich zeigen. Neben der philo‐
sophischen Tradition der griechisch-römischen Antike haben sich
die biblischen Ausführungen zur Selbstliebe für die Formierung des
»Panoramas der Selbstliebe« in der abendländischen Kultur als äu‐
ßerst bedeutsam erwiesen. Die besondere normative Autorität, die
biblischen Texten im christlichen Kontext zugesprochen wird, hat
auch ihren Auffassungen von Selbstliebe eine privilegierte Stellung
eingeräumt. Ohne sie bliebe alles, was später unter dem »Ordo
amoris« firmieren wird, unverständlich. Jenseits dieses primär gene‐
tischen Aspekts ist darauf zu verweisen, dass sich für die Idee der
Selbstliebe im biblischen Kontext auch in Hinblick auf das dritte
oben genannte Auswahlkriterium, eine Einbettung von Selbstliebe
als bleibende systematische Pointe rekonstruieren lässt, wie sie im
»Panorama der Selbstliebe« einmalig bleibt. Dass dabei der von
den Texten erhobene Anspruch, sie als heilige Texte zu lesen, einge‐
klammert bleibt, steht für eine Rekonstruktion in ethischer Perspek‐
tivierung zunächst außer Frage.128 Für ethische Zusammenhänge,

128 Oda Wischmeyer formuliert entsprechend: »Der Anspruch der heiligen Texte
geht in der heutigen westlichen Wissenschaftswelt ins Leere« (Wischmeyer,
Agape (2015), 219). Vgl. ähnlich Striet, Bibel (2018), 35: »Die Bibel ist nicht
das Wort Gottes, sondern sie ist in einer sich selbst reflexiv gewordenen Mo‐
derne, die um die Genealogie aller kulturell wirksamen Normativitäten und
Selbstverständigungsmuster weiß, als ein Buch identifiziert, das auf den mögli‐
chen Gott referiert. Sie ist Glaubensurkunde und damit Ausdeutung gemachter
Erfahrung, aber kein Wissen« (H.i.O.).

1. Die Hermeneutik der »Ethik der Selbstliebe«

75

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sofern sie sich zugleich als christlich-theologische verstehen, lässt
sich hingegen eine grundsätzliche Bedeutsamkeit biblischer Bezüge
nicht infrage stellen.129 Dieser Aspekt wird allerdings in der Frage
nach einer theologisch-ethischen Konzeptionalisierung von Selbst‐
liebe mit systematisch-normativem Orientierungsanspruch relevant
(vgl. im »Konzept der Selbstliebe« Kapitel 4).

Die Auswahl der Szenerien unterscheidet nicht zwischen imma‐
nenten und transzendent-orientierten Rekonstruktionen. Aufbauend
auf dem oben dargelegten Verständnis von Ethik gelten alle Rekon‐
struktionen im »Panorama der Selbstliebe« als menschlich generier‐
te, von denen manche ihre Ausdeutungen ihrem religiösen Selbst‐
verständnis entsprechend mit einem Offenbarungsglauben verbin‐
den. Letzteres stellt für das Panorama weder ein Auswahlkriterium,
noch ein Hindernis dar, sie als autonom generierte Ideen von Selbst‐
liebe zu analysieren. In diesem Sinn ist das zu entwickelnde »Pan‐
orama der Selbstliebe« ein philosophisches.130 Dass in manchen
Szenerien die Fassung von Selbstliebe eine Konturierung erfährt,
die in der Selbstdeutung als religiös begründet angenommen wird,
bleibt davon unberührt. Rekonstruktionen können religiöse Gründe
als intersubjektiv zugänglich erschließen, ohne dass sie als »opake«
unverständlich wären – ob sie dann in ihrem Geltungsanspruch
allgemein geteilt werden, ist eine Frage, die für die hier zu begrün‐
dende Auswahl der Szenerien unerheblich ist.131

129 Dass in diesem Zusammenhang weiterhin ein großer Klärungsbedarf besteht,
davon geben die Beiträge in Breitsameter/Goertz (Hgg.), Bibel und Moral
(2018) Zeugnis. Die Problematik auf fachwissenschaftlicher Ebene fasst Lesch,
Potentiale (2018), 228f zusammen: »Ethik und Exegese sind zwei theologische
Fächer, die sich eigentlich wenig zu sagen haben, auch wenn ihnen die wech‐
selseitige Sprachlosigkeit unter dem gemeinsamen Dach der Theologie manch‐
mal ein wenig peinlich ist. […] Beide hochgradig spezialisierten Disziplinen
geben auf ihre jeweilige Art Aufschluss über das Drama gegenwärtiger Theolo‐
gie, die nach ihrer Einheit und nach ihrer Kraftquelle sucht und die Fäden der
verselbständigten Diskurse nicht mehr adäquat verknüpfen kann«.

130 Vgl. argumentativ die ähnliche Selbstverortung von Ricœur, Selbst (1996), 35f.
131 Vgl. Breul, Religion (2016), 179–208. Martin Breul formuliert folgende Min‐

destanforderung: »Vernünftige Zugänglichkeit bedeutet, dass rationale Wesen
eine Argumentation oder einen Gedankengang verstehen und seine Nichtwi‐
dersprüchlichkeit nachvollziehen können« (ebd., 183). Gerade dies sei, so
Breul in Abgrenzung zu Jürgen Habermas, für religiöse Gründe durchaus
der Fall. Allgemeine Zugänglichkeit sei von allgemeiner Akzeptabilität zu un‐

I. Die methodischen Grundlagen

76

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.8. Die Typologie der Selbstliebe

Von der höchsten Plattform des zentral im Panorama gelegenen
Turms ist eine Zusammenschau der Szenerien möglich. Gemein‐
samkeiten, Themen und Figuren werden als wiederkehrende ersicht‐
lich.132 Abgrenzungen und Kontraste tauchen auf. Verschiedene Sze‐
nerien verbindende Ordnungsstrukturen lassen sich ausmachen.

Das entfaltete »Panorama der Selbstliebe« ermöglicht schließlich
ein Herausarbeiten von Mustern, sodass aus der Vielfalt der Szene‐
rien ein orientierender Überblick und eine ebensolche Ordnung
gewonnen wird: Die »Typologie der Selbstliebe«.133 Dabei ist hier
mit »Typologie« nicht die Konstruktion von »Sinnbeziehungen zwi‐
schen Geschehnissen in alter und neuer Zeit gemeint«134, wie »Ty‐
pologie« meist in Theologie und Kunstgeschichte verwendet wird.135

Typologie bezeichnet keine Form der Geschichtsbetrachtung, son‐
dern das Herausarbeiten wiederkehrender Muster und das Ergebnis,
die Typologie als Summe von Typen eines Gegenstandsbereichs.
Die vorliegende Verwendung von »Typologie« knüpft damit an die

terscheiden. Für die aktuelle Debatte vgl. Gruber/Knapp, Einführung (2021);
Breul/Rediker/Schmidt, Lebensform und Weltanschauung (2024).

132 So hat Yadegar Asisi in das Panorama »Wittenberg 1517« die Figur Martin
Luthers gleich mehrfach zur Darstellung gebracht, vgl. Asisi, Panorama (2017),
158–160. Sie bildet den Mittelpunkt verschiedener Szenerien und ihr verknüp‐
fendes Element. Dies wird erst von der obersten Plattform ersichtlich.

133 Der Vergleich mit den Bildwerken von Asisi endet an dem Punkt, dass zwar die
Szenerien in seinen Panoramen mitunter gewisse Ordnungsmuster erkennen
lassen, es aber überzogen wäre, sie als Sinnbild der Darstellung von Typen auf‐
zufassen. Das Medium des Künstlers Asisi sind Panoramen, nicht Typologien.
Paradigmatisch für eine künstlerische Aufarbeitung von Typologien ist hinge‐
gen das Werk von Bernd und Hilla Becher, vgl. Becher/Becher, Typologien
(2017).

134 Ohly, Typologie (1995), 446. Ihren Ursprung hat diese Typologie in einem
gewissen Verständnis biblischer Schriftauslegung, die Figuren des Alten als
Präfigurationen von Figuren des Neuen Testaments perspektiviert.

135 Der Typologie-Begriff, wie er in den großen theologischen Lexika erörtert
wird, entspricht also nicht dem, worum es in der »Typologie der Selbstliebe«
geht, vgl. Hall, Typologie-TRE sowie Plank, Typologie-LThK.

1. Die Hermeneutik der »Ethik der Selbstliebe«

77

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vor allem in Sozialwissenschaften und Linguistik vertretene Fassung
an.136

Eine Typologie strukturiert einen Gegenstandsbereich, hier die
Idee der Selbstliebe, indem sie eine Verallgemeinerung so vornimmt,
dass eine überschaubare Anzahl von Idealformen, die Typen, formu‐
liert werden kann, denen die Einzelelemente des Bereichs zugeord‐
net werden.137 Auf diese Weise erfüllt eine Typologie eine ordnende
und Übersicht verschaffende Funktion. »Typus« ist ein theoretischer
Begriff und zeichnet sich durch bestimmte, konsistent integrierbare
Merkmale aus, die ihn in dieser Zusammensetzung von den anderen
Typen der Typologie unterscheidet. Die Einzelelemente weisen die
relevanten Merkmale nun mehr oder weniger auf, das heißt die
Zuordnung zu den Typen erfolgt graduell. In der Regel instanziiert
kein Element einen Typus vollkommen. Der Typus ist eine Ideali‐
sierung, wie ein Zitat von Max Weber, einem der Vordenker von
Typologie als wissenschaftlicher Forschungsmethode, verdeutlicht:
Der Typus

wird gewonnen durch einseitige Steigerung eines oder einiger Gesichts‐
punkte und durch Zusammenschluss einer Fülle von diffus und diskret,
hier mehr, dort weniger, stellenweise gar nicht, vorhandenen Einzeler‐
scheinungen, die sich jenen einseitig hervorgehobenen Gesichtspunkten
fügen, zu einem in sich einheitlichen Gedankengebilde. In seiner begriff‐
lichen Reinheit ist dieses Gedankengebilde nirgends in der Wirklichkeit
empirisch vorfindbar.138

Innerhalb des Gegenstandsbereichs können Elemente mehreren
oder auch gar keinen Typen angehören. Einige Elemente verdeutli‐

136 Exemplarisch und grundlegend sei für die Linguistik auf die Arbeit Croft,
Typologie (2002) und für die Soziologie auf Gerhardt, Idealtypus (2001) ver‐
wiesen.

137 Zur Typologie vgl. Kuckartz, Allgemeingültigkeit (2006), 4049–4056; Hanifza‐
deh, Idealtypus (2016), 33–47; Lehmann, Universalienforschung (2003). Dass
die Typenbildung als wissenschaftliche Methode der Verallgemeinerung eng
an die Art und Weise alltäglicher Strategien ordnender Erkenntnis anknüpft,
verdeutlicht Kuckartz, Allgemeingültigkeit (2006), 4048f.

138 Weber, Objektivität (1985), 191. H.i.O. Die wegweisende Rolle Max Webers
in der Begründung der Forschungsmethode der Typologie wird herausge‐
stellt von Hanifzadeh, Idealtypus (2016), 33–47; Kuckartz, Allgemeingültigkeit
(2006), 4050f. Gerhardt, Idealtypus (2001), 11f verweist allerdings darauf, dass
in der gegenwärtigen Soziologie die Typologie als idealtypische Methode nach
Max Weber unter den Methoden eher die Ausnahme darstelle.

I. Die methodischen Grundlagen

78

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chen als Paradefälle einen Typus in besonderer Weise und konstitu‐
ieren ihn damit zugleich. Es kann hier auch von Verdichtung gespro‐
chen werden. Andere liegen im Grenzbereich. Eine Typologie hat
fließende Übergänge.139 Die Typologie eines Gegenstandsbereichs
erhebt den Anspruch, mit Hilfe der Typen nicht beliebige Struktu‐
rierungen vorzunehmen, sondern so die wesentlichen Idealformen
zu erfassen und damit den Gegenstandsbereich besser und angemes‐
sen zu verstehen. Insofern ist eine Typologie ein hermeneutisches
Verfahren. Seine regulative Idee besteht darin, letztlich ein Erfassen
des ganzen Gegenstandsbereichs anzustreben. Qualitätskriterium
einer Typologie ist folglich, ein möglichst umfassendes Verständnis
des Sinnzusammenhangs eines Gegenstandsbereichs zu erlangen.
Kriterien für die einzelnen Typen sind nach Massoud Hanifzadeh
ihre innere Konsistenz, ihre objektive Möglichkeit und ihre Rationa‐
lität.140

139 Lehmann, Universalienforschung (2003) fasst den Unterschied zwischen Ty‐
pologie und Klassifikation wie folgt zusammen:

– »Eine Klassifikation ist nur vollständig, wenn die Klassen mutuell exklu‐
siv und gemeinsam exhaustiv sind. In einer Typologie kann ein Element
mehr als einem Typ zugeordnet sein, und es kann Elemente geben, die
von der Typologie nicht erfasst werden.

– Klassenzugehörigkeit ist eine Entweder-Oder-Frage, das heißt ein Ele‐
ment gehört oder gehört nicht zu einer Klasse. In einer Typologie gibt
es Elemente, die einen Typ besonders gut repräsentieren, und andere, die
ihm gerade noch zugeordnet werden können.

– Die Kriterien einer Klassifikation definieren klare Grenzen zwischen den
Klassen. Die Unterschiede zwischen Typen sind kontinuierlich, zwischen
ihnen bestehen fließende Übergänge.

– Für eine Klassifikation genügt ein (mehrwertiges) Kriterium. Gibt es
mehrere, bilden sie disjunkte Klassen. In einer Typologie sollen die Merk‐
male miteinander korrelieren.

– Eine Klassifikation lässt sich nach einem beliebigen kontingenten Kriteri‐
um vornehmen. Eine Typologie erfasst das Wesen der typisierten Gegen‐
stände.«

In der Online-Ressource sind keine Seitenzahlen angegeben. Das Zitat ent‐
stammt dem Unterkapitel 1.2. Croft, Typology (1990), 1 hingegen parallelisiert
Typologie und Klassifikation: A typology is »a classification of the phe‐
nomenon under study into types, particularly structural types«.

140 Vgl. Hanifzadeh, Idealtypus (2016), 37, 45. Auch wenn kein Einzelobjekt den
Typus zu hundert Prozent instanziiert, muss begründet angenommen werden
können, dass es ein solches geben kann – das meint objektive Möglichkeit.

1. Die Hermeneutik der »Ethik der Selbstliebe«

79

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.christianlehmann.eu/ling/typ/typ_und_typologie.php
javascript:PopupFile('../../termini/container.php?inc_file=Kontingenz.inc')
https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.christianlehmann.eu/ling/typ/typ_und_typologie.php
javascript:PopupFile('../../termini/container.php?inc_file=Kontingenz.inc')


Die Industriefotographien von Bernd und Hilla Becher geben
ein einfaches und anschauliches Beispiel für eine Typologie.141 Die
Einzelobjekte werden von ihnen nach äußerem Erscheinungsbild
sortiert und auf Tafeln zusammengefasst, die die Typen erkennen
lassen. Eine Tafel steht für einen Typus. So umfasst beispielswei‐
se der Gegenstandsbereich »Fördertürme« mehrere Typen, unter
anderem Ein- und Zweistrebengerüste, die in Fachwerk- oder Voll‐
wandbauweise ausgeführt sind. Damit sind bereits vier Typen be‐
nannt, denen jeweils bis zu fünfzehn Fotographien von Fördertür‐
men zugeordnet sind. Prominentes Beispiel der Tafel der Doppelge‐
rüste in Frontalansicht ist das Fördergerüst der Zeche Zollverein,
Schacht XII, in Essen.142 Dabei wird ersichtlich, welche Merkmale
der jeweilige Idealtypus aufweist und welche Bauobjekte ihm beson‐
ders entsprechen oder Grenzfälle bilden. Allein für Fördertürme
kompilieren sie achtundzwanzig Tafeln. Laut Armin Zweite werde
durch die serielle Reihung der Fotographien das »Wesen der Objek‐
te« ersichtlich, indem sie aus ihrer Umgebung herausgenommen
und ins Typische gefasst würden. Typus und Einzelobjekt bilden
eine »Dialektik von Identität und Differenz, von Norm und Abwei‐
chung«143. Wie hier erfolgt das Erstellen einer Typologie, das For‐
mulieren von Typen, induktiv von den Elementen des Gegenstands‐
bereichs aus.

Die Typologie der Selbstliebe wird querschnittartig zu den Szene‐
rien des Panoramas Typen der Idee der Selbstliebe herausarbeiten
und es so strukturieren, terminologisch präzisieren und seinen Sinn‐
zusammenhang erschließen. Die Szenerien des Panoramas sind also
nicht identisch mit den Typen. Gleichwohl weisen die Kriterien eins
und drei der Auswahl der Szenerien (vgl. Kapitel 1.7) bereits Mo‐
mente für den Weg der Typenbildung auf, was auch die Überschrif‐
ten der Kapitel abbilden. Die Rekonstruktion des Panoramas schafft
die Grundlage für die anschließende Typologie, ohne mit ihr iden‐
tisch zu sein. Die Typen der Selbstliebe stehen in Kuckartz’ Worten

Mit Rationalität ist gemeint, dass der Typus und zweckrationales Handeln
kompatibel sind.

141 Vgl. Becher/Becher, Typologien (2017).
142 Vgl. Becher/Becher, Typologien (2017), Tafel 58.
143 Zweite, Vorschlag für eine Sehweise (2017), 16.

I. Die methodischen Grundlagen

80

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»zwischen Singularität und Allgemeingültigkeit«144. Sie abstrahieren
von den Szenerien, verallgemeinern einzelne ihrer Elemente, ohne
sie in absolute Begriffe aufzuheben. Das Verstehen und die Plausibi‐
lität der Typologie der Selbstliebe bleibt an das Panorama und seine
Szenerien rückgebunden. Anders formuliert: Die Typen der Selbst‐
liebe sind zwar theoretische, auf Basis des Panoramas rekonstruierte
Begriffe, sie existieren aber letztlich nicht jenseits der moralischen
Topographie. Durch die Typologie erlangt das Verstehen der Idee
der Selbstliebe eine neue Qualität, und zugleich kann so der Weg
für eine gegenwärtige, interpretierende Aneignung von Aspekten
der Idee der Selbstliebe in einem Konzept bereitet werden: Denn
die Typen der Selbstliebe sind zugleich mögliche Sinndimensionen
der Selbstliebe und nur die können angeeignet oder infrage gestellt
werden.

1.9. Ein Konzept der Selbstliebe

In der »Ethik der Selbstliebe« wird nicht nur das Verstehen der
Idee der Selbstliebe in ethischer Hinsicht angezielt, sondern darüber
hinaus ihre systematisch-orientierende Funktion erschlossen. Daher
ist es unumgänglich, über die Typologie hinaus ein Konzept von
Selbstliebe zu entwickeln, das bei den Sinndimensionen der Typolo‐
gie anknüpft, sich aber nicht in ihnen erschöpft. Selbstredend ist
nicht davon auszugehen, dass sich nur ein Konzept formulieren lässt,
es also das Konzept der Selbstliebe gäbe. Vor dem Hintergrund von
Panorama und Typologie muss sich das zu entwickelnde Konzept al‐
lerdings als gut begründet erweisen lassen. Erst ein derartiges kreativ
neu zu formulierendes Konzept operationalisiert Selbstliebe für die
Ethik.

Während im ethischen Kontext erklärungsbedürftig ist, was es be‐
deutet, ein Panorama und eine Typologie zu formulieren, erscheint
die Rede von einem Konzept selbstverständlich. Diese vermeintli‐
che Eindeutigkeit des Begriffs steht allerdings im Missverhältnis
zur wissenschaftstheoretischen Klärung, was ein ethisches Konzept
überhaupt ist. Das Schweigen der ethischen Fachliteratur nötigt, von
vereinzelten Andeutungen abgesehen zu einem Blick in verwandte

144 Kuckartz, Allgemeingültigkeit (2006), Titel.

1. Die Hermeneutik der »Ethik der Selbstliebe«

81

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nachbardisziplinen. Besonders sticht die Thematisierung von »Kon‐
zept«, also ein »concept of concepts«145, im philosophischen Be‐
reich der Erkenntnistheorie und Sprachphilosophie, vornehmlich in
der analytischen Philosophie sowie in den Sozialwissenschaften her‐
vor.146 Bei aller Strittigkeit einer präzisen Bestimmung von Konzept,
kann als breiter Konsens angesehen werden, dass ein Konzept eine
abstrakte und verallgemeinernde Vernunftleistung darstellt, die eine
systematisierende, einordnende und zugleich abgrenzende Funktion
erfüllt.147 Neue Konzepte erweitern das Verständnis und ermögli‐
chen eine bessere Orientierung in der Welt. Sie setzen meist beim
alltagssprachlichen Verständnis des zu erfassenden Gegenstandsbe‐
reiches an, überschreiten dieses aber in ihrer wissenschaftlich-theo‐
retischen Präzisierung. Dabei können unterschiedliche, um die beste
Deutung im Wettbewerb stehende Konzepte gebildet werden. Ein
prominentes Beispiel aus dem Bereich der Ethik stellt das Konzept
der Gerechtigkeit dar. Explizit spricht John Rawls in seiner »Theorie
der Gerechtigkeit« vom »concept of justice«.148 Er unterscheidet da‐
bei weiter zwischen dem einen allgemeinem Konzept und verschie‐
denen Konzeptionen. Die eine lebensweltlich verankerte Idee vom
Konzept »Gerechtigkeit« bildet die Basisstruktur und das Dach für
eine Ausdifferenzierung in verschiedene Konzeptionen, wie etwa
eine liberale oder egalitäre Konzeption von Gerechtigkeit, in denen
sich unterschiedliche Vorstellungen vom Guten ausdrücken. Kon‐
zeptionen interpretieren, spezifizieren und operationalisieren das
Konzept und beanspruchen je für sich am besten zum Ausdruck zu
bringen, was Gerechtigkeit ist. Mit Gründen lässt sich über ihre Vor-
und Nachteile streiten.149

145 Demmerling/Schröder, Introduction (2021), 1.
146 Einen sehr guten Überblick über die philosophische Debattenlage bieten Dem‐

merling/Schröder, Concepts (2021) und Margolis/Laurence, Concepts (2019).
Dort finden sich vielfältige Hinweise auf weitere Literatur. Im Kontext der So‐
zialwissenschaften bieten die Arbeiten von John Gerring einen guten Einstieg:
Gerring, Concept (1999) und Ders./Collier, Concept and Method (2009). Die‐
se Arbeiten greift Hartleb, Konzept (2011) auf.

147 Vgl. Lauer, Concepts (2021), 118; Liptow, Role for Language (2021), 142, 153;
Schröder, Understanding (2021), 167; Demmerling, Conceptual Space (2021),
298; Gerring, Concept (1999), 358–364.

148 Vgl. Rawls, Theory of Justice (1999), 5–9.
149 In Weiterführung von Rawls wird die Unterscheidung zwischen Konzept und

Konzeptionen ausformuliert von Forst, Noumenale Republik (2021), 99–116.

I. Die methodischen Grundlagen

82

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für den vorliegenden Zusammenhang sind nun nicht so sehr
die philosophischen Detailanalysen hinsichtlich Ontologie, Struktur,
Erfahrungsbezug und sprachlicher Verfasstheit,150 sondern vielmehr
die sozialwissenschaftlichen Bestimmungen zur Konzeptformation
weiterführend. John Gerring benennt acht Kriterien, die ein gutes
Konzept auszeichnen:151

1. Vertrautheit (»familiarity«): Ein Konzept soll, insbesondere
was seine Kernbestandteile anbelangt, eine alltagssprachlich
intuitive Zugänglichkeit aufweisen. Es soll bei der üblichen
Verwendung des Begriffs ansetzen und von dort ausgehend
entwickelt werden.

2. Resonanz (»resonance«): Ein Konzept soll sich als breit rezi‐
pierbar und einflussreich erweisen.

3. Sparsamkeit (»parsimony«): Ein Konzept soll eine Verdichtung
darstellen, die ein besseres Verständnis ermöglicht und nicht
mit Ausdifferenzierungen überfrachtet ist. Eine zu rigide Defi‐
nition führt allerdings zu einer unterkomplexen Reduzierung
der Pluralität.

4. Kohärenz (»coherence«): Ein Konzept soll in sich kohärent
sein und eine sinnvolle Beziehung seiner verschiedenen Facet‐
ten vorweisen können. Die Identifizierung einer Kernbedeu‐
tung des Konzepts stellt die höchstmögliche Kohärenz dar.

5. Differenziertheit (»differentiation«): Ein Konzept soll extern
gegenüber ähnlichen Konzepten möglichst klar abgegrenzt sein.
Dies schließt in gradueller Weise eine Bestimmung mit ein,
was vom Konzept nicht erfasst wird. Nur ein differenziertes
Konzept ist operationalisierbar.

6. Tiefe (»depth«): Ein Konzept soll nicht nur eine oberflächliche
Bündelung mehrerer Elemente umfassen, sondern den definier‐
ten Gegenstandsbereich in seinem Kern und die für ihn charak‐
teristischen Eigenschaften identifizieren.

Forst bestimmt ihr Verhältnis zueinander als einen hermeneutisch-analyti‐
schen Zirkel. Größte Gefahr sei, eine partikulare Konzeption zu dem Konzept
zu erklären.

150 Vgl. die Überschriften in Margolis/Laurence, Concepts (2019).
151 Vgl. Gerring, Concept (1999), 368–383.

1. Die Hermeneutik der »Ethik der Selbstliebe«

83

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Theoretischer Nutzen (»theoretical utility«): Ein Konzept soll
für das weitere Kategorisieren und Erstellen wissenschaftlicher
Theorien hilfreich sein.

8. Feldpassung (»field utility«): Ein Konzept soll zum Feld des
bezeichneten Gegenstandsbereichs und zum Feld der es umge‐
benden Konzepte passen. Ein Konzept bedarf der Phänomene,
um nicht leer zu sein, und es muss in seiner Formulierung die
dadurch bewirkten Auswirkungen auf benachbarte Konzepte
mit beachten.

Florian Hartleb ergänzt die Liste um die Aspekte der Genealogie,
womit gemeint ist, dass sich ein Konzept durch seine Entstehungs‐
geschichte plausibilisieren lassen können muss, und der Falsifizier‐
barkeit, womit gemeint ist, dass ein Konzept seine eigene Bereichs‐
begrenzung mit reflektiert,152 was Gerring in der Differenziertheit
allerdings mit aufgenommen hat. Kein Konzept weist alle Kriterien
gleichermaßen auf. Vielmehr ist es charakteristisch für unterschiedli‐
che Arten von Konzepten, verschiedene Akzentuierungen zu setzen.
Während klassische Konzepte stärker die Differenziertheit hervor‐
heben, legten etwa Familienähnlichkeits-Konzepte mehr Wert auf
Kohärenz, Tiefe und Vertrautheit.153

Nun müssen die Kriterien der Konzeptbildung in den Sozial‐
wissenschaften und in der Ethik nicht dieselben sein. Vielmehr
hängt auch vom Vorverständnis der Ethik ab, was in ihr als ein
überzeugendes Konzept gilt. Das hier vertretene, oben dargelegte
Verständnis von Ethik plausibilisiert aufgrund der Verwobenheit
von Lebenswelt und Wissenschaft das hier verfolgte Vorgehen, bei
der sozialwissenschaftlichen Bestimmung Anleihen zu nehmen. Die
Formulierung eines ethischen Konzeptes ist angewiesen auf die Re‐
konstruktion normativer Vorstellungen, ohne mit diesen identisch
zu sein. Sie überführt sie in eine systematische Form gerechtfertigter
begründeter normativer Orientierungen. Den Weg dafür bereiten
das Panorama und die Typologie der Selbstliebe. Prima facie gibt es
keinen Grund anzunehmen, dass die dargelegten acht, in erweiterter
Form neun Aspekte eines Konzepts nicht auch für ein ethisches
Konzept der Selbstliebe gelten sollten. Vielmehr erscheinen sie auch

152 Vgl. Hartleb, Konzept (2011), 111.
153 Vgl. Gerring, Concept (1999), 386.

I. Die methodischen Grundlagen

84

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für die Ethik höchst plausibel, was sich beispielsweise an John Rawls
Konzept der Gerechtigkeit veranschaulichen ließe. Strittig ist höchs‐
tens das zweite Kriterium der »Resonanz«, weil unklar bleibt, woran
der Erfolg eines Konzepts zu messen ist, und ethische Konzepte bis‐
weilen auf einer kontrafaktischen Geltung des Guten insistieren, die
eben nicht auf Resonanz stößt, ohne dass das Konzept dadurch per
se zweifelhaft würde.154 Resonanz darf, um als Kriterium überhaupt
sinnvoll zu sein, nicht mit quantitativ bestimmbarer Beachtung des
Konzepts gleichgesetzt werden, sondern sollte so verstanden werden,
dass das Konzept in den lebensweltlichen und wissenschaftlichen
Debatten Widerhall erwarten darf.

Dieses Verständnis von Konzept zugrundegelegt kann festgehalten
werden, dass ein ethisches Konzept der Selbstliebe seine Funktion
darin hat, eine Systematisierungs- und normative Orientierungsleis‐
tung zu erbringen. Seine Formulierung ist Teil eines Prozesses, der
das Konzept wiederum auf seine Anwendung und Überprüfung in
wissenschaftliche und lebensweltliche Diskurse verweist. Die Unter‐
scheidung von Konzept und Konzeption ermöglicht zudem, ein
allgemein ethisches Konzept von Selbstliebe anzuzielen, das für
verschiedene material spezifizierende Konzeptionen offen ist. Als
Ort theologisch-ethischer Bestimmungen ist nicht die Ebene des
Konzepts, sondern die der Konzeptionen anzusehen. Das zu formu‐
lierende Konzept von Selbstliebe erhebt daher den Anspruch, eine
allgemeine ethische Orientierungsleistung zu erbringen, die nicht
auf religiöse und theologische Kontexte beschränkt ist. In der Plura‐
lität an verschiedenen Optionen einer Konzeption von Selbstliebe
muss sich eine theologisch-ethische argumentativ und lebensprak‐
tisch bewähren.

154 »The point is, concepts aspire not simply to clarity but also to power, and
power is carried by a term’s resonance as well as its meaning« (Gerring,
Concept (1999), 371). Natürlich bewegen sich ethische Konzepte in einem
vermachteten Raum und natürlich streben sie auch an, Beachtung zu finden
– was aber nicht identisch ist mit einem Streben nach Macht. Fraglich ist
aber, ob die Beachtung, die ihnen geschenkt wird, in quantitativer Hinsicht ein
sinnvolles Kriterium für die Qualität des Konzepts ist. Es ist vielmehr gerade
Kennzeichen eines bestimmten Konzeptes von Moral, diese Logik entschieden
zurückzuweisen.

1. Die Hermeneutik der »Ethik der Selbstliebe«

85

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.10. Anschlussperspektiven I: Bereichsethische
Konkretisierungen

Gemäß des hier vertretenen Verständnisses von Ethik (vgl. Kapitel
1.5) erwachsen Panorama, Typologie und Konzept aus lebenswelt‐
lich gespeisten Rekonstruktionen, ohne dabei einen Standpunkt ab‐
soluter, von der moralischen Topographie losgelöster Begründung
zu erreichen. Insbesondere im Panorama wird ersichtlich werden,
dass die jeweiligen Reflexionen zur Selbstliebe ihren Ausgang häufig
bei konkreten Problemstellungen nehmen. Auf diese Weise wird eine
bisweilen postulierte dualistisch anmutende Trennung von ethischer
Theorie und lebensweltlichen Problemen von vornherein unterlau‐
fen.

Das zu entwickelnde Konzept von Selbstliebe kann nun seiner‐
seits in den verschiedenen bereichsspezifischen Feldern der Ethik
eine konkretisierende Anwendung erfahren. Letztere ist selbstredend
nicht als Deduktion, sondern als Schließen des Kreislaufs von le‐
bensweltlicher Problemstellung und ethischer Reflexion zu verste‐
hen, der bei den Rekonstruktionen seinen Anfang nimmt und am
Ende in ein kreatives ethisches Urteil mündet. Dies kann als Re‐
flexionsgleichgewicht von Theorie und Konkretion bezeichnet wer‐
den.155 Das Konzept wird so der Bewährungsprobe ausgesetzt. Das
Bewusstmachen der funktionalen Ausdifferenzierung der verschie‐
denen Bereiche der Ethik mit ihren je unterschiedlich gefassten,
meist interdisziplinären und oft sehr spezifischen Problemen ver‐
weist auf eine Komplexität,156 die eine simple Anwendung des Kon‐
zepts der Selbstliebe verbietet. Nichtsdestotrotz soll am Ende der
»Ethik der Selbstliebe« ein kurzer exemplarischer Ausblick gegeben
werden, inwiefern das hier entwickelte Konzept von Selbstliebe für

155 Vgl. Siep, Metaethik (2008), 48; Ders., Ethik (2016), 14; Hilpert, Theologie
(2008), 245. Julian Nida-Rümelin formuliert den Zusammenhang wie folgt:
Ethische Urteilsfähigkeit heißt »zentrale Bestandteile unseres moralischen
Überzeugungssystems zu rekonstruieren und zu systematisieren und auf die‐
sem Wege Kriterien zu schaffen, die in Situationen, in denen unser moralisches
Urteil nicht eindeutig ist, Orientierung bieten« (Nida-Rümelin, Urteilsbildung
(2008), 40). Probleme der »Angewandten Ethik« sind folglich »konstitutiver
Bestandteil der ethischen Theoriebildung selbst« (ebd.).

156 Zur Bestimmung des Charakters von Problemen in der »Angewandten Ethik«
vgl. Grimm, Leitkonzepte (2008), 329f sowie zu deren Komplexität Zichy,
Angewandte Ethik (2008), 89–91.

I. Die methodischen Grundlagen

86

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verschiedene konkrete Felder der Ethik bedeutsam ist. Damit wird
angedeutet, inwiefern Selbstliebe nicht nur in ein Netz ethischer
Theorien, sondern auch in verschiedene bereichsethische Entfaltun‐
gen verwoben ist.

1.11. Anschlussperspektiven II: Die Multidisziplinarität der
Selbstliebe

Die »Ethik der Selbstliebe« untersucht Selbstliebe in ethischer Hin‐
sicht. Dabei handelt es sich um eine Perspektive, die, wie in der
Problemhinführung gezeigt, ein lebensweltlich und wissenschaftlich
zu behebendes Desiderat darstellt, aber nicht die einzig mögliche
Perspektive ist. Den verschiedenen disziplinären Zugangsweisen
auf Selbstliebe entspricht, dass ihr selbst ein multidisziplinäres Mo‐
ment innewohnt. Dies wird leicht ersichtlich, wenn in den Blick
genommen wird, wie sich geschichtlich in der Thematisierung von
Selbstliebe verschiedene Fachdisziplinen ausdifferenziert haben. So
kann gezeigt werden, wie mit der Selbstliebe die Entwicklung der
Ökonomie, der Pädagogik, der modernen Staatstheorie und der Psy‐
choanalyse verknüpft ist. Die entscheidenden Namen sind: Adam
Smith, Jean-Jacques Rousseau, Thomas Hobbes und Sigmund Freud.
Hobbes und Rousseau sind im »Panorama der Selbstliebe« je eine
eigene Szenerie gewidmet. Bei ersterem wird die Übertragung der
Macht auf den Souverän in der Bildung des Staates durch einen
Gesellschaftsvertrag mit der selbstinteressierten Selbstliebe der Un‐
tertanen, die so den unsicheren Naturzustand überwinden wollen,
begründet. Bei Rousseau liegt das Hauptaugenmerk in der Erzie‐
hung des Kindes auf der richtigen Formung von dessen Selbstliebe,
da davon dessen charakterliche Reife und ein soziales Miteinander
abhängen. Für weitere Ausführungen zur Selbstliebe am Ursprung
von moderner Staatstheorie und Pädagogik sei auf die Kapitel acht
und zwölf im »Panorama der Selbstliebe« verwiesen. Im Folgenden
werden die Kontexte der Entstehung von Ökonomie und Psycho‐
analyse kurz skizziert. Dabei wird im Vorgriff auf das Panorama die
Komplexität der Deutungen und Wertungen von Selbstliebe exem‐
plarisch zutage treten.

Selbstliebe am Beginn der modernen Ökonomie ist mit Adam
Smith (1723–1790) verknüpft. Er verbindet in seinem Denken, das

1. Die Hermeneutik der »Ethik der Selbstliebe«

87

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich in den beiden Hauptwerken »The Theory of Moral Sentiments«
und »An Inquiry into the Nature and Causes of the Wealth of Na‐
tions«157 niedergeschlagen hat, moralphilosophische, staatstheoreti‐
sche und ökonomische Überlegungen. Zugleich weisen bereits die
Titel auf die auseinandertretenden Handlungskontexte von Moral‐
philosophie und Ökonomie hin.158 Die in seiner Rezeption geradezu
zum Mythos gewordene Metapher der »unsichtbaren Hand«159 führt
direkt zum Kern der Grundfrage, wie es um das Verhältnis von
privatem und öffentlichem Gut bestellt ist. Begrifflich identifiziert
Smith jenes mit der Selbstliebe, die er allerdings nicht scharf vom
Selbstinteresse abgrenzt, zumal Selbstliebe für ihn oft die Bedeutung
des Selbstinteresses hat.160 Dass er davon ausgeht, dass ein selbstin‐
teressiertes Handeln per se unter den Bedingungen eines freien,
sich selbst regulierenden Marktes, wie von »unsichtbarer Hand« das
Gemeinwohl fördere, muss bezweifelt werden, kann aber als Hin‐
weis auf die Smith stark geprägt habende neo-stoizistisch-deistische
Grundüberzeugung einer kosmisch-göttlichen Ordnung verstanden
werden.

Die Klärung der ethisch, staats- und gesellschaftstheoretisch sowie
ökonomisch hoch brisanten Frage nach dem Verhältnis von Selbst‐

157 Vgl. Smith, TMS; Ders., WN. Die deutschsprachigen Titel lauten: »Die Theorie
der ethischen Gefühle« und »Der Wohlstand der Nationen«.

158 Die Unterschiedlichkeit der beiden Schriften hat in der Forschung schon früh
zu kontroversen Debatten über deren Verhältnisbestimmung geführt, vgl. Voll‐
hardt, Selbstliebe (2001), 40f; Tribe, Adam Smith Problem (2008); Köhle,
Interest (2014), 51–55.

159 By »directing that industry in such a manner as its produce may be of the
greatest value, he intends only his own gain, and he is in this, as in many
other eases, led by an invisible hand to promote an end which was no part
of his intention. Nor is it always the worse for the society that it was no
part of it. By pursuing his own interest he frequently promotes that of the
society more effectually than when he really intends to promote it. I have
never known much good done by those who affected to trade for the public
good« (Smith, WN, IV.ii.9. H.d.V.); vgl. Ders., TMS, IV.i.10. Die Interpretation,
die einen Automatismus der Generierung von Gemeinwohl aus Selbstinteresse
ausmacht, ist schon früh kritisiert worden, vgl. Tribe, Adam Smith Problem
(2008), 518.

160 Vgl. Smith, TMS, I.i.2.1; TMS, III.iii.4f. Die im Kontext von Selbstliebe/Selbst‐
interesse instruktivsten Studien sind Force, Self-Interest (2003) sowie die
Übersicht in Ders., Self-Love (1997), 54–64 sowie Maurer, Self-Love (2019),
186–195 und Bee, Pleasure of Exchange (2021).

I. Die methodischen Grundlagen

88

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


liebe/Selbstinteresse und Gemeinwohl bestimmt die intellektuellen
Debatten in Europa seit dem 17. Jahrhundert und wird in mehreren
Szenerien des Panoramas thematisiert werden. Smith ist allerdings
der erste, der sich ihr unter einer Perspektivierung zuwendet, die im
modernen Sinn als ökonomisch bezeichnet werden kann. Ausgangs‐
punkt ist dabei die Kritik an der von Bernard Mandeville (1670–
1733) vertretenen These, alles Handeln sei auf ein Prinzip selbstinter‐
essierter Selbstliebe rückführbar, die ein Laster sei, aber öffentliche
Vorteile generiere.161 Letztere Position wird in der Forschung auch
als »selfish-hypothesis« bezeichnet.162 Sie kann als neutrale Feststel‐
lung konstatiert oder – wie bei Mandeville – mit einem kritischen
Unterton belegt sein, indem sie mit einem eitlen, selbstsüchtigen
Streben nach sozialer Wertschätzung gleichgesetzt wird. Smith dis‐
tanziert sich hiervon mit vier Argumenten:

1. Die Tradition schottischer Moralphilosophie eines Francis
Hutcheson rezipierend geht Smith von einer grundsätzlich mögli‐
chen Konvergenz von selbstliebendem und tugendhaftem Handeln
aus.163 Unter der Rezeption stoizistischer Ideen ist es ihm möglich,
von einem natürlichen Selbstinteresse des Menschen an sich, seinem
Leben und dessen Gelingen zu sprechen:

Every man is, no doubt, by nature, first and principally recommended
to his own care; and as he is fitter to take care of himself than of any
other person, it is fit and right that it should be so. Every man, therefore,

161 Vgl. Mandeville, Bienenfabel, 57 [= Fable I, i]. Eine eingehendere Beschäfti‐
gung mit Mandeville erfolgt in »Panorama der Selbstliebe« in Kap. 11.

162 Vgl. Maurer, Self-Love (2019), 3f.
163 Eine kritische Auseinandersetzung mit Mandeville erfolgt in Smith, TMS,

VII.ii.4.7–14. Eine mit Ansätzen, die einen Prinizipienmonismus der Selbstlie‐
be postulieren in ebd., VII.iii.1.1–4. Das Werk Hutcheson, Ursprung zitiert
Smith in Hinblick auf die Selbstliebe mehrfach. Zum ideengeschichtlichen
Gesamtzusammenhang, zu dem neben Bernard Mandeville, François Fénelon
(vgl. im »Panorama der Selbstliebe« Kap. 9) und Jean-Jacques Rousseau (vgl.
im »Panorama der Selbstliebe« Kap. 12) auch Anthony Ashley Cooper 3. Earl
of Shaftesbury (1671–1713), Bischof Joseph Butler (1692–1752) und David Hume
(1711–1776) gehören, vgl. die gute Übersicht in Brooke, Pride (2012), 153–180
und insgesamt Force, Self-Interest (2003). Force gelingt es überzeugend zu
verdeutlichen, wie stoische und epikureische Traditionen dabei im Widerstreit
liegen, vgl. ebd., 48–88.

1. Die Hermeneutik der »Ethik der Selbstliebe«

89

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


is much more deeply interested in whatever immediately concerns him‐
self, than in what concerns any other man.164

Dies ist zugleich der in seiner Bedeutung für die Entwicklung der
Ökonomie kaum zu überschätzende Ansatzpunkt, ein in ethischer
Hinsicht neutrales Selbstinteresse zu einem ethisch gerechtfertigten
Ankerpunkt der Theoriebildung werden zu lassen. Eigenlogiken
menschlichen Selbstverhältnisses und in analoger Weise die ökono‐
mischer Zusammenhänge lassen sich so als zunächst sittlich indiffe‐
rent fassen. Smith sieht in der Selbstliebe und nicht im Wohlwollen
die Grundlage ökonomischer Tauschprozesse:

We address ourselves, not to their [the business partners’; B.S.] humani‐
ty but to their self-love, and never talk to them of our own necessities
but of their advantages. Nobody but a beggar chooses to depend chiefly
upon benevolence of his fellow-citizens.165

Das rationale Kalkül der Selbstliebe steht am Anfang des Handels –
aber nicht jedes Handelns.

2. Die von Mandeville geteilte Annahme der »Selfish-hypothesis«
verändert Smith dahingehend, dass er Selbstliebe nicht länger mit
Eitelkeit identifiziert, sondern nach gerechtfertigten (Selbst-)Wert‐
schätzungen des »due pride« fragt.166 Michele Bee bezeichnet diese
Form der Selbstliebe als »self-love as the desire for deserved appro‐
val«167.

164 Smith, TMS, II.ii.2.1; vgl. ebd., VII.ii.1.15; VII.ii.1.16; VII.ii.3.16.
165 Smith, WN, I.ii.2. Den Gedanken, dass Selbstliebe am Anfang kommerzieller

Tauschprozesse steht, kann Smith von La Rochefoucauld und Jean-Jacques
Rousseau aufgreifen, vgl. Force, Self-Love (1997), 49–51.

166 Vgl. Smith, TMS, VII.ii.4.7f; Maurer, Self-Love (2019), 193.
167 Bee, Pleasure of Exchange (2021), 135. Laut Bee ist es gerade diese Form

der Selbstliebe die eine Brücke zwischen den Werken Smith, WN und Ders.,
TMS herzustellen vermag, indem die in »The Theory of Moral Sentiments«
entwickelte Idee von Selbstliebe als Liebe zur verdienten Zustimmung die
Motivation des in »The Wealth of Nations« thematisierten Handels sei, vgl.
Bee, Pleasure of Exchange (2021), 118.

I. Die methodischen Grundlagen

90

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Drittens ergänzt Smith das Prinzip der Selbstliebe um »sympa‐
thy«168, sodass die monokausale Erklärung menschlichen Handelns
einem komplexen Bedingungsgefüge weicht. »Sympathy« ist als ein
den Status eines Gefühls transzendierendes Identifikationsvermögen
mit dem Anderen die Basis menschlicher Sozialität und so in einem
weiteren Schritt auch die Voraussetzung für ein sich vergleichendes
und ökonomisches Verhalten.

4. Viertens muss jedes Handeln aus der Perspektive des »impartial
spectator«169, des »unparteiischen Beobachters« heraus gerechtfer‐
tigt werden können. Dabei handelt es sich um ein rationales Abs‐
traktionsvermögen der Perspektivübernahme. Eine Selbstliebe, die
legitimerweise die eigenen Interessen verfolgt, findet ihre Grenze am
Wohlbefinden anderer:

When he views himself in the light in which he is conscious that others
will view him, he sees that to them he is but one of the multitude in
no respect better than any other in it. If he would act so as that the
impartial spectator may enter into the principles of his conduct, which
is what of all things he has the greatest desire to do, he must, upon this,
as upon all other occasions, humble the arrogance of his self-love, and
bring it down to something which other men can go along with.170

Der »unparteiische Beobachter« deckt sie als »misrepresentations of
self-love«171 auf. Er fungiert zugleich als Realitätsprinzip, das eine
durch Selbstliebe bewirkte (Selbst-)Täuschung korrigiert.172 Diese
Denkfigur hat sich für Immanuel Kants Philosophie und insgesamt
für spätere Gerechtigkeitstheorien als äußerst einflussreich erwiesen.
Auf diese Weise ergibt sich bei Smith eine komplexe Bewertungsma‐
trix menschlicher Handlungen, die auf Selbstliebe, »sympathy« und
»unparteiischem Beobachter« fußt.

168 Vgl. Smith, TMS, I.i.1.1; I.i.2.1; VII.iii.1.4; Köhle, Interest (2014), 45–50. Es wird
der englische Ausdruck »Sympathy« beibehalten, da er das Bedeutungsspek‐
trum von Mitleid, über Mitgefühl bis Einfühlungsvermögen umfasst.

169 Smith, TMS, II.ii.2.1. Dem Urteil des »unparteiischen Beobachters« schreibt
Smith eine deutlich entscheidendere Rolle in der Gestaltung sozialverträgli‐
chen Handelns zu als dem Wohlwollen, vgl. ebd., III.iii.4.

170 Smith, TMS, II.ii.2.1. Zum »unparteiischen Beobachter« vgl. Medick, Naturzu‐
stand (1973), 211–220.

171 Smith, TMS, III.iii.4.
172 Vgl. Smith, TMS, III.iv.3; III.iv.12.

1. Die Hermeneutik der »Ethik der Selbstliebe«

91

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es gibt keinen Grund anzunehmen, dass diese Idee von Selbstliebe,
die Smith vornehmlich auf individualethischer Ebene entwickelt, im
Bereich des nach Effizenz-Mechanismen gestalteten freien Markts
einer quasi-deterministischen Logik einer »unsichtbaren Hand«
weicht. Gleichwohl zeigt er ein feines Gespür dafür, dass sich öko‐
nomische Zusammenhänge nicht allein auf zwischenmenschlicher,
sondern nur unter Berücksichtigung institutionell-struktureller Zu‐
sammenhänge mit ihren jeweiligen Eigenlogiken fassen lassen: Öko‐
nomie ist nicht länger als Traktat der Moralphilosophie konzipier‐
bar. Dass Smith dabei der Bedeutung von Selbstliebe als Selbstinter‐
esse einen großen Stellenwert eingeräumt hat, steht außer Frage;
wie groß er freilich ist und welche Bedeutung ihm gegenüber an‐
dere Parameter einnehmen, bleibt in der Forschung umstritten.173

Zweifelsohne bedingen die unterschiedlichen Kontextualisierungen
im »Wohlstand der Nationen« und in der »Theorie der ethischen
Gefühle« auch einen unterschiedlichen Stellenwert der Selbstliebe
für das jeweilige Handeln:

The only difference between Smith’s first and second book is that the
first […] focuses on the relationship between identification and self-
love, while the second […] focuses on the relationship between self-love
and commerce.174

Ersichtlich wird, wie sich im Denken von Smith die die nächsten
Jahrhunderte ökonomischer Theoriebildung prägende Vorstellung
des Eigeninteresses und der Nutzenmaximierung aus der ursprüng‐
lich im ethisch-philosophischen Kontext beheimateten Idee der
Selbstliebe heraus entwickelt haben und wie sich im Ausgang von
Selbstliebe Ökonomie als Wissenschaft eigenständiger Handlungslo‐
giken entwickeln kann. Grundbedingung dafür war, dass Smith die
lange Zeit vorherrschende negative Wertung von Selbstliebe als Las‐
ter überwunden hat.

173 Force, Self-Interest (2003), 46 sieht in Smith, TMS Selbstliebe und »Sympa‐
thy« im Vordergrund stehen, wohingegen in Smith, WN, diese sich in Lust-
und Vorteilsstreben weiterentwickelt hätten. Für eine kritische ökonomiege‐
schichtliche Übersicht zur Entwicklung der Bedeutung und unterschiedlichen
Bewertung des Selbstinteresses nach Adam Smith vgl. Weiler, Ethische Bewer‐
tung (1994), 134–159. Hierzu zählt auch das Bild vom »Homo oeconomicus«.

174 Force, Self-Love (1997), 62.

I. Die methodischen Grundlagen

92

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstliebe am Beginn der Psychoanalyse ist mit Sigmund Freud
verbunden. Er hat das weitere Verständnis von Selbstliebe sowohl im
wissenschaftlichen als auch gesellschaftlichen Diskurs maßgeblich
beeinflusst. Seine Identifizierung von Selbstliebe mit dem von ihm
prominent gemachten, und gleichwohl umstritten bleibenden Begriff
des Narzissmus hat sich als äußerst wirkmächtig erwiesen.175 Auf
den Punkt gebracht entwickelt er in seiner Schrift »Zur Einführung
des Narzissmus«176 von 1914 das Konzept des primären und sekun‐
dären Narzissmus. Mit ersterem bezeichnet er ein Stadium in der
normalen, frühkindlichen psychischen Entwicklung und eine Struk‐
tur der Libido, indem dieser »Urzustand, von dem das Triebleben
ausgeht, eine so großartige Selbstliebe des Ichs«177, das Reservoir der
Libido für verschiedene Objektbeziehungen bildet. Jede Liebe bleibe
daher immer Selbstliebe. Der sekundäre Narzissmus ist hingegen
laut Freud eine Regressionsform im Erwachsenenalter. Selbstliebe
beim Erwachsenen gilt als unreif, als pathologisch, wenn sie die
Libido-Besetzung von Objekten rückgängig macht und sich auf das
Ich fixiert. Ich und Andere(s), Selbst- und Objektliebe erscheinen
so in einem Konkurrenzverhältnis, da Freud die Libido als fixes
Energiereservoir versteht und jede Objekt-Libido dem Ich-Bezug des
monadisch aufgefassten Individuums abgerungen werden muss.178

175 Vgl. Freud, Massenpsychologie, 111; Ders., Psychoanalyse, 231. Synonym für
Selbst- verwendet Freud auch Eigenliebe, vgl. etwa Ders., Charaktertypen, 369.
Den Gesamtzusammenhang von Psychoanalyse, Selbstliebe und Narzissmus
erhellen Wucherer-Huldenfeld, Schwierigkeiten (1991), 130–143 und Johans‐
son, Narcissus Theme (2017), 333–401.

176 Freud, Einführung des Narzissmus. Eine Zusammenfassung zur Schrift und
zum Hintergrund des Narzissmus-Begriffs bieten Giefer, Einführung des Nar‐
zißmus (2006); Mayer, Freud (2020), 118–121; Johansson, Narcissus Theme
(2017), 333–341. Einen expliziten Fokus auf die Selbstliebe eröffnet Rees, Self-
love in Freud (2020). Weitere Belegstellen für das Verständnis von Selbstliebe
finden sich in Freud, Triebumsetzungen, 405; Ders., Trauer und Melancholie,
438f; Ders., Unheimliche, 247; Ders., Einführung des Narzissmus, 161.

177 Freud, Trauer und Melancholie, 438.
178 Vgl. Freud, Einführung des Narzissmus, 141; Ders., Massenpsychologie, 112,

124. Gelangt hingegen das Objekt in den Besitz der gesamten Selbstliebe,
bedeutet dies ein Selbstopfer des Ichs für das Objekt. Freud erläutert dies
anhand der Liebe zum Anführer der Masse, vgl. ebd., 115–128; Anspach, Freud
(2011). Rees, Self-love in Freud (2020), 8–17 zeigt die Anknüpfungspunkte
in Freuds Narzissmus-Theorie auf, die eine relationale Lesart andeuten und

1. Die Hermeneutik der »Ethik der Selbstliebe«

93

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die weitere Entwicklung in der Psychoanalyse knüpft einerseits
an diese Pionierarbeit an, korrigiert andererseits aber das Verständ‐
nis von Selbstliebe dahingehend, dass sie die Vorstellung eines pri‐
mären, monadischen Narzissmus revidiert und das Bild eines reifen
Narzissmus im Erwachsenenalter entwickelt. Maßgeblich sind in
diesem Zusammenhang die Arbeiten von Heinz Kohut (1913–1981)
und Otto Kernberg (geb. 1928).179 Auch Melanie Klein (1882–1960),
Karen Horney (1885–1952), Donald Winnicott (1896–1971), Wilhelm
Reich (1897–1957), Jacques Lacan (1901–1981) und Béla Grunberger
(1903–2005) zählen zu denen, die sich unter psychoanalytischem
Vorzeichen intensiv mit der Thematik Selbstliebe/Narzissmus be‐
fasst haben.180 Einen eigenständigen Weg schlägt Erich Fromm ein,
wobei er ein positives Verständnis einer Selbstsucht entgegenstehen‐
den Selbstliebe entwickelt, die Selbst- und Fremdbezug nicht als
Konkurrenz-, sondern als wechselseitiges Bedingungsverhältnis auf‐
fasst.181 Das zunächst von Freud im Kontext der Psychoanalyse
etablierte und von Nachfolgerinnen und Nachfolgern uminterpre‐
tierend geweitete Verständnis von Selbstliebe bildet einen Anknüp‐
fungspunkt für verschiedene psychologische, im Kontext der Idee
der Selbstliebe verortete Zusammenhänge, wie unter anderem die
Felder der Objektbeziehungstheorie, Identitätstheorien oder der
Empathieforschung. Gegenwärtig schließt hieran das in einer brei‐
teren Öffentlichkeit sichtbarste Feld von Selbstliebe an, insbesondere

so die oppositionelle Logik von Ich und Anderem sowie die Binarität von
selbstloser und selbstsüchtiger Liebe unterminieren.

179 Vgl. Kohut, Narzißmus (1992); Ders., Heilung des Selbst (1993); Kernberg,
Borderline-Störungen (1993). Gute Zusammenfassungen der Entwicklung des
Verständnisses von Selbstliebe bzw. Narzissmus in der psychoanalytischen
Theoriebildung bieten Meng, Narzißmus (1997), 48–127; Köhler, Psychoanaly‐
se (2013), Hoffmann, Selbstliebe (2001), 40–88; Wahl, Narzißmus (1985) sowie
dessen Zusammenfassung Ders., Vom Narzißmus zum Selbst (1991); Beirer,
Selbst werden (1988), Stimmer, Narzissmus (1987), 58–121.

180 Vgl. Giefer, Einführung des Narzißmus (2006), 158; Wood, Understanding
(2016), 3.

181 »Die Liebe zu anderen und die Liebe zu uns selbst stellen keine Alternative
dar; ganz im Gegenteil wird man bei allen, die fähig sind, andere zu lieben,
beobachten können, dass sie auch sich selbst lieben. Liebe ist grundsätzlich
unteilbar; man kann die Liebe zu anderen Liebes-›Objekten‹ nicht von der
Liebe zum eigenen Selbst trennen« (Fromm, Kunst des Liebens (1989), 475.
Herv. get.); vgl. Ders., Psychoanalyse und Ethik (1989), S. 78–90; Frederking,
Durchbruch (1994), 264–268.

I. Die methodischen Grundlagen

94

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in Form von populärpsychologischer Ratgeberliteratur. Dabei bleibt
zu konstatieren, dass die dortigen Ausführungen – wie es auch auf
die Arbeiten von Freud entgegen seiner eigenen Intention zutrifft
– ein Selbstverständnis und normatives Selbstverhältnis, anthropo‐
logische und ethische Interpretationen von Menschsein nicht hinter
sich lassen können.182 In dieser Tradition steht schließlich auch Julia
Kristeva (vgl. im »Panorama der Selbstliebe« Kapitel 18), die sich
von den vorgenannten allerdings wesentlich dadurch abhebt, dass
sich ihr psychoanalytisch informiertes Denken der Selbstliebe genu‐
in ethisch rekonstruieren lässt (vgl. Kapitel 1.7).

So naheliegend es nach diesen Ausführungen auch erscheinen
mag, Selbstliebe in ihrer Multidisziplinarität in den Blick zu neh‐
men,183 so ist zugleich davor zu warnen, die Varianz fachspezifischer
Eigenlogiken, Perspektivierungen und Methodiken sowie die inner‐
fachliche Pluralität im Wertungs- und Bedeutungsspektrum der
Selbstliebe zu unterschätzen und vorschnell die Brücke zwischen
einer Thematisierung der Selbstliebe in der Ethik und anderen Dis‐
ziplinen zu schlagen, ohne dabei in allzu grobe Schematisierungen
zu verfallen. Mit den Rekonstruktionen wird erstmals ein Panorama
gezeichnet, das die Selbstliebe allein schon in ethischer Perspekti‐
vierung als eine hochkomplexe Idee auszuweisen vermag. Dabei for‐
muliert die ethische Rekonstruktion gegenüber anderen Disziplinen

182 Zu Freuds Selbstverständnis der Entwicklung einer philosophiefreien Psycho‐
analyse sowie zum grundsätzlichen Scheitern dieses Vorhabens vgl. Gödde,
Philosophischer Kontext (2006), 10. Mayer, Freud (2020), 62f, 93, 108 konsta‐
tiert vielmehr, dass Freuds Schrifttum der implizite Versuch einer großangeleg‐
ten, über weite Strecken hochspekulativen Anthropologie sei.

183 Die Arbeiten von Spijker, Narzißtische Kompetenz (1995); Meng, Narzißmus
(1997), 48–127 und Hoffmann, Selbstliebe (2001), 40–88 sind drei wichtige
Monographien, die im Feld der Selbstliebe bzw. des Narzissmus eine Brücke
zwischen Psychoanalyse und Theologie schlagen. So erhellend die Analysen
auch sind, fällt doch auf, dass keines der drei Werke eine methodische Klärung
des interdisziplinären Brückenschlags vornimmt – am ehesten finden sich
dazu noch Ansätze in Meng, Narzißmus (1997), 16–22. Inwiefern die interdis‐
ziplinäre Arbeit an der Schnittstelle von Psychologie und Ethik methodisch
höchst anspruchsvoll ist, wird deutlich in Sautermeister, Moralpsychologie
(2017), 16–27; Ders., Theologische Ethik (2015). Selbstliebe als Brücke zwi‐
schen Psychologie und Theologie ist ein oft behandeltes Thema, dem sich u.a.
folgende Artikel zuwenden: Flume, Narzißmus (1985); Fonk, Annahme seiner
selbst (1995); Müller, Zustimmung (1997); Dyck/Padilla, Empathic Emotions
(2009); Wood, Understanding (2016).

1. Die Hermeneutik der »Ethik der Selbstliebe«

95

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in wissenschaftsgeschichtlicher Hinsicht eine Ursprünglichkeit und
in systematischer Hinsicht eine fundamentale Position, da sie die
notwendige Voraussetzung im Erschließen des Selbstverständnisses
und normativen Selbstverhältnisses bildet, ohne die eine gerechtfer‐
tigte normative Orientierung unmöglich bleibt. Anders gewendet:
Erst eine ethische Erschließung vermag die der Selbstliebe eigene
Geltungslogik des sittlich Guten zu eröffnen. Multidisziplinäre Un‐
tersuchungen können hieran anknüpfen und bilden ein weiterfüh‐
rendes und operationalisierendes Unterfangen. Sie sind jedoch keine
Grundlage für die normative Eigenlogik einer »Ethik der Selbstlie‐
be« als Panorama – Typologie – Konzept.

I. Die methodischen Grundlagen

96

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Design der »Ethik der Selbstliebe«

2.1. Leitende Forschungsfrage und Struktur

Vor dem Hintergrund der ethischen Diskussionswürdigkeit der
Selbstliebe als Bestimmung des normativen Selbstverhältnisses
und zugrundeliegenden Selbstverständnisses zielt das leitende For‐
schungsinteresse der »Ethik der Selbstliebe« in einer zweifachen
Perspektivierung auf eine Analyse ab, wie sich Selbstliebe in ethi‐
scher Hinsicht verstehen lässt und wie Selbstliebe ihrerseits systema‐
tisch zu ethischer Orientierung beiträgt. Dabei liegt ein Verständnis
von Ethik zugrunde, das sie eng mit der Lebenswelt verwoben
betrachtet. Selbstliebe taucht als Problem in lebensweltlichen und
wissenschaftlichen Diskursen auf.

Aus der doppelt perspektivierten Forschungsfrage heraus ergibt
sich die Struktur des Werkes: Auf die methodischen Grundlagen
folgt der vom Umfang her größte Teil, das »Panorama der Selbstlie‐
be«. Es handelt sich um das Panorama, welches vom Prinzip her
alle historischen Ressourcen der Idee der Selbstliebe enthält, wobei
in der Darstellung nicht der Anspruch erhoben werden kann, dies
vollständig abzubilden, sodass es darum geht, von den möglichen
Darstellungsformen des Panoramas die zu präsentieren, die die Idee
der Selbstliebe in umfassendster und tiefgreifendster Hinsicht verste‐
hen lässt. Der Anspruch ist, hinsichtlich der Selbstliebe die zentralen
Szenerien zu rekonstruieren, um sie so in ihrer komplexen, pluralen,
multidimensionalen und normativ divergierenden Ausgestaltung zu
erschließen. Während dabei personenzentrierte Rekonstruktionen
im Mittelpunkt stehen, erfolgt im dritten Teil, in der »Typologie
der Selbstliebe«, auf der Grundlage des Panoramas querschnittsartig
zu den Szenerien eine Systematisierung. Zur Gewinnung von Struk‐
tur, Ordnung und Orientierung werden verschiedene Typen der
Selbstliebe herausgearbeitet. Panorama und Typologie beantworten
zusammen die erste leitende Forschungsfrage, nämlich die nach dem
Verständnis von Selbstliebe. Die Typen als mögliche Sinndimensio‐
nen von Selbstliebe bilden den Ausgangspunkt für und die Brücke
zur Klärung, welchen orientierenden Beitrag Selbstliebe in der Ethik
gegenwärtig zu leisten vermag. Auf Basis dessen wird im vierten Teil
ein »Konzept der Selbstliebe« entworfen. Vor dem Hintergrund der
im Panorama und in der Typologie deutlich werdenden Pluralität

2. Das Design der »Ethik der Selbstliebe«

97

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bedarf es einer kreativen Interpretationsleistung und guten Begrün‐
dung im Sinne einer ideengeschichtlich informierten induktiv-sys‐
tematischen Verdichtung, um schließlich ein plausibles ethisches
Konzept von Selbstliebe zu formulieren, das selbstredend nicht den
Anspruch erhebt, das einzig mögliche zu sein. Damit wird die zweite
leitende Forschungsfrage nach der ethischen Orientierungsleistung
von Selbstliebe beantwortet. So wird schließlich die in der Problem‐
hinführung herausgestellte Unklarheit der lebensweltlichen und wis‐
senschaftlichen Rede von Selbstliebe in ethischer Hinsicht erhellt
und auf die tieferliegende Frage nach der Bestimmung des Selbst‐
verständnisses und normativen Selbstverhältnisses geantwortet. Für
die Ethik stellt dieser hermeneutische Dreischritt von Panorama,
Typologie und Konzept ein Pilotprojekt dar, um in methodischer
Hinsicht Rekonstruktion und systematische Begründung im Sinne
einer ideengeschichtlich informierten induktiv-systematischen Ver‐
dichtung zu verschränken. Als Weiterführung und Spezifizierung
des Konzepts wird eine theologisch-ethische Konzeption von Selbst‐
liebe formuliert, die sie in einem genuin theologischen Horizont
verortet. Ein Ausblick in Teil fünf wird schließlich verschiedene
bereichsethische Felder in den Blick nehmen, in denen das erarbei‐
tete Konzept von Selbstliebe eine konkretisierend praktische Anwen‐
dung erfahren kann. Dabei kann es nur um Andeutungen gehen,
da hier weitere, die jeweiligen bereichsspezifischen Logiken und
Fachdiskurse aufnehmende Forschungsarbeiten vonnöten sind. Wie
die Problemhinführung die lebensweltlich und wissenschaftlich ver‐
ortete Relevanz und Aktualität der Selbstliebe herausgestellt hat,
so führt der Ausblick nach und mit Hilfe der erfolgten ethischen
Durcharbeitung der Selbstliebe in diese Kontexte zurück.

2.2. Darlegung des Forschungsstands

Die folgende Sichtung des Stands der Forschung zur Selbstliebe aus
ethischer Perspektive wird die Literatur in vier Gruppen einteilen.
Zunächst wird auf Überblickswerke eingegangen (Kapitel 2.2.1). Es
folgen Spezialstudien zu ausgewählten Denkerinnen und Denkern
(Kapitel 2.2.2). Diese Gruppe umfasst die mit Abstand meisten Ti‐
tel. In den beiden ersten Gruppen steht das Erschließen anderer
Ansätze im Sinne einer (ethik-)geschichtlichen Vergewisserung im

I. Die methodischen Grundlagen

98

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vordergrund. Dementgegen wendet sich die im dritten Kapitel dar‐
gelegte Literatur systematischen Spezialstudien zur Selbstliebe zu
(Kapitel 2.2.3). Schließlich wird auf die Forschungsarbeiten einge‐
gangen, die eine eigene ethische Konzeptionalisierung von Selbstlie‐
be entwickeln (Kapitel 2.2.4). Die Grenzen zwischen den vier Grup‐
pen sind mitunter fließend. Diskutiert wird nur vorhandene Litera‐
tur zur Selbstliebe; nicht erwogen wird, an welchen Stellen und in
welchen Standardwerken eine Thematisierung von Selbstliebe zu er‐
warten wäre, aber nicht erfolgt ist. Weder können im Folgenden alle
in ethischer Hinsicht für die Erforschung der Selbstliebe relevanten
Werke aufgeführt, noch die ganze zugrundeliegende Literatur zuge‐
ordnet werden. Die Sichtung des Forschungsstands zielt vielmehr
darauf ab, einen qualifizierten Gesamtüberblick zu verschaffen, der
zugleich die wichtigste Sekundärliteratur der »Ethik der Selbstliebe«
aufgreift. Letzteres vermag dennoch auch quantitativ einen recht
guten Überblick zu verschaffen, da die Erforschung der Selbstliebe
in ethischer Perspektive über weite Strecken ein Desiderat darstellt.

2.2.1. Überblickswerke

Den besten geschichtlichen Überblick zu verschiedenen denkerischen
Ansätzen zur Selbstliebe bieten die Lexikonartikel im »Historischen
Wörterbuch der Philosophie« über »Selbstliebe« und »Amour-prop‐
re«.184  Sie  werden  flankiert  von  Beiträgen  über  »Selbstachtung«,
»Selbsterhaltung« und »Egoismus«,185 die für die Idee der Selbstliebe
ebenso von großer Bedeutung sind. Das katholisch-theologische Stan‐
dardlexikon, das »Lexikon für Theologie und Kirche«, enthält nur
einen extrem kurzen Artikel zur Selbstliebe.186 Das evangelisch-theo‐
logische Pendant, die »Theologische Realenzyklopädie«, enthält kei‐
nen Artikel zur Selbstliebe. Anders verhält es sich mit »Religion in
Geschichte und Gegenwart«, in dessen neuester Auflage in der digita‐
len Version ein kurzer Artikel zur Selbstliebe vorliegt.187

184 Vgl. Dierse, Selbstliebe (1995); Knoche, Selbstliebe (1995); Fuchs, Amour-prop‐
re (1971).

185 Vgl. Lühe, Selbstachtung (1995); Mulsow, Selbsterhaltung (1995); Reiner, Egois‐
mus (1972).

186 Vgl. Funke, Selbstliebe (2009).
187 Vgl. Stock, Selbstliebe (2024).

2. Das Design der »Ethik der Selbstliebe«

99

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einige Monographien aus den letzten Jahrzehnten haben für das
Erschließen der Selbstliebe einen wichtigen Beitrag geleistet. Biswei‐
len stellt sie selbst den Hauptuntersuchungsgegenstand dar. Der
Fokus der Arbeiten liegt auf dem Erschließen ideengeschichtlicher
Zusammenhänge oder auf dem einzelner Konzepte. Zu nennen sind
insbesondere acht chronologisch sortierte Werke:

1. Die Arbeit des Romanisten Hans-Jürgen Fuchs stellt die einzi‐
ge nennenswerte begriffsgeschichtliche Monographie im Feld der
Selbstliebe-Thematik dar.188 Er untersucht den Begriff ausgehend
von den griechischen und lateinischen Wurzeln in seiner Entwick‐
lung bis zum französischen »Amour-propre« im 18. Jahrhundert.

2. Der Philosoph Werner Schneiders legt in einer Monographie das
Verhältnis von Naturrecht und Liebesethik dar.189 Dabei schlägt er
den Bogen von Augustinus bis zu neuzeitlichen Naturrechtsansät‐
zen. Die Selbstliebe ist eine dabei mitlaufende Thematik.

3. Der Philosoph und Theologe Gene Outka hat in seinem Werk
»Agape« theologisch-ethische Konzepte der Liebe aus verschiedenen
Arbeiten des 20. Jahrhunderts systematisierend zusammengefasst.190

188 Vgl. Fuchs, Entfremdung (1971).
189 Vgl. Schneiders, Naturrecht (1971).
190 Vgl. Outka, Agape (1972). Outka schreibt explizit, dass die Analyse anderer

Theorien Ziel des Buches sei, nicht die Entwicklung eines eigenen Konzepts,
vgl. ebd., 4. Lediglich das letzte Kapitel weicht ein Stück davon ab, in dem Out‐
ka vorsichtig eigene Wertungen vornimmt. Dort argumentiert er gegen einen
psychologischen Egoismus, spricht sich für eine Wertschätzung des Selbst aus,
in der die eigene Integrität geachtet werde, betont dass Selbsthingabe keinen
Eigenwert besitze, sondern nur um das Wohl des anderen erfolgen dürfe, sieht
Selbst- und Fremdbezug nicht als prinzipiellen Gegensatz, sondern betont,
dass einerseits Nächsten- Selbstliebe erfordere, andererseits Agape ein Kon‐
trollkriterium für eine leicht in Unordnung geratende Selbstliebe formuliere,
und hebt schließlich hervor, dass die Verantwortung für das eigene Selbst um‐
fassender sei als die für andere, vgl. ebd., 277f, 285–291, 305f. Es ist allerdings
schwer auszumachen, inwiefern Outkas Annahmen über eine Zusammenfas‐
sung der zuvor analysierten Positionen hinausgehen. Sicherlich ergreift er
Partei im Streit der verschiedenen Ansichten, aber damit entwickelt er noch
kein eigenes Konzept von Selbstliebe. Insgesamt sticht im letzten Kapitel das
positive Bild von Selbstliebe im Vergleich zu einigen sehr negativ wertenden
Ansätzen der christlichen Tradition ins Auge. Auch wenn ein skeptischer Un‐

I. Die methodischen Grundlagen

100

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im Mittelpunkt steht die Liebe, wie sie in der christlichen Tradition
unter dem Begriff »agape« als auf Andere bezogene Liebe verstan‐
den wird. Selbstliebe wird in einem Unterkapitel behandelt. Outkas
Werk ist in der Forschung vielfach rezipiert worden und auf die
dortige Einteilung theologisch-ethischer Selbstliebe-Konzepte in vier
Gruppen wird bis in die Gegenwart in konzeptionellen Arbeiten
zur Selbstliebe immer wieder rekurriert.191 Von daher seien Outka’s
Analysen kurz unter Angabe der Seitenzahlen im Fließtext zusam‐
mengefasst:

a. Selbstliebe gilt als grundsätzlich verderblich (56–63). Sie ist per
se sündhaft, da sie mit Selbstsucht identifiziert wird. Hauptrefe‐
renzpunkt ist hier das einflussreiche und später stark kritisierte
Werk des schwedisch-lutherischen Theologen Anders Nygren
»Agape und Eros«192, in dem die christlich-selbstlose Liebe
der Agape der selbstsüchtigen Selbstliebe des Eros gegenüber‐
gestellt wird.193 Christliche Existenz bedeutet gnadengewirkte
Vernichtung der Selbstliebe und Leben in der Agape, wohinge‐
gen die natürliche Existenz des Menschen vom selbstliebenden
Eros verdorben sei. Luther gilt Nygren als die Person, die die
urchristliche Agape in Reinform wiederhergestellt habe. Eine
gegenüber Nygren etwas abgeschwächte negative Fassung iden‐
tifiziert Outka bei Karl Barth (221‑228). Auch er operiere mit
der Dualität von Eros und Agape, kenne aber Ansätze zu einem
neutralen Begriff von Selbstliebe.

b. Selbstliebe gilt als normal, vernünftig und klug (63–67). Diese
zweite Form geht mit einer ethisch neutralen Bewertung ein‐
her, indem unter Selbstliebe vor allem eine dem Menschen

terton gegenüber der Selbstliebe im Vergleich zur Agape bleibt, so ist Outka’s
eigene Auffassung von Selbstliebe am ehesten der von ihm vorgestellten vierten
Form zuzurechnen.

191 Vgl. die Arbeiten von Schockenhoff, Weaver und Lippitt in Kap. 2.2.3.
192 Nygren, Agape I (1932) und Ders., Agape II (1938/39).
193 Vgl. die Übersicht in Nygren, Agape I (1932), 165. »Agape has no place for

self-love. Christianity does not recognize self-love as Christian. It recognizes
love to God and love to one’s neighbour; but self-love is the great enemy which
must be overcome« (ebd., 170). Für die Entwicklungslinie der »verderblichen
Selbstliebe« in der protestantischen Theologie hat das Denken Luthers und
seine Rezeption bei Kierkegaard einen großen Einfluss ausgeübt, indem ihre
Gegenüberstellung verderblich weltlicher Selbstliebe und guter christlicher
selbstopfernder Liebe aufgegriffen wurde.

2. Das Design der »Ethik der Selbstliebe«

101

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


natürlich zukommende Selbstsorge verstanden werde, die als
solche weder gut noch schlecht sei. Sie gelte als erschließendes
Paradigma, wie sich auch anderen gegenüber verhalten werden
solle. Dies macht Outka an einer bestimmten Interpretation des
biblischen »Wie-dich-selbst« im Gebot der Nächstenliebe und
im Grundlagenwerk des methodistischen Theologen Paul Ram‐
sey fest.194 Eine etwas anders gelagerte Fassung der Selbstliebe
dieser zweiten Form identifiziert Outka in einer natürlichen
Selbstliebe, die sich als Selbsthingabe vollzieht. Eine entspre‐
chende Ausdeutung erfolge bei Ramsey und bei Reinhold Nie‐
buhr unter Bezug auf Kierkegaards Fokus auf selbstentsagende
Liebe.195

c. Selbstliebe gilt als indirekt geboten (68–70). Ihr komme ein
funktioneller Wert zu, da sie für moralisch gute Handlungen
zuträglich oder sogar notwendig sei. Dabei gehe es darum,
inwiefern Selbstliebe dem Wohlergehen anderer zugutekom‐
me. Auch hier wird unter anderem Ramsey als Beispiel ange‐
führt. Neben einem direkten Zusammenhang, dass die Praxis
der Nächstenliebe ein handlungsfähiges Selbst erfordere, kön‐
ne Selbstliebe auch in dem Sinn als indirekt geboten angese‐
hen werden, dass anderen durch Selbstvernachlässigung kein
schlechtes Vorbild gegeben werden solle.

d. Selbstliebe gilt als direkt geboten (70–74). Gerechtfertigter und
gebotener Selbstrespekt formuliere die richtige Mitte einer
Selbstliebe zwischen Selbstopfer und Selbstsucht. Selbst- und
Fremdbezug seien dabei nicht als Gegensatz sondern komple‐
mentär aufzufassen. Outka bezieht sich dabei primär auf die
katholischen Theologen und Jesuiten Martin D’Arcy und Ro‐
bert Johann.196 Selbstliebe stehe dann nicht nur im Dienst am
Nächsten, sondern sei selbst geboten.

194 Vgl. Ramsey, Ethics (1950), 99f. Einen weiteren Bezugspunkt sieht Outka in
der »Goldenen Regel«, die in der theologischen Literatur allerdings selten
hinreichend diskutiert werde.

195 Vgl. Ramsey, Ethics (1950). 100–103. »Christian love means such love for self
inverted« (ebd., 100. H.i.O.); Niebuhr, Man’s Nature (1955), 106f: »consistent
self-seeking is bound to be self-defeating; on the other hand, self-giving is
bound to contribute ultimately to self-realization«.

196 Vgl. D’Arcy, Heart of Love (1945); Johann, Love (1955).

I. Die methodischen Grundlagen

102

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Der Germanist Friedrich Vollhardt untersucht das Verhält‐
nis von naturrechtlichem Denken und moralischer Literatur im
17. und 18. Jahrhundert.197 Im Mittelpunkt steht dabei die Frage, wie
sich Selbstliebe und Sozialität zueinander verhalten.

5. Der Historiker Pierre Force hat eine ideengeschichtliche Rekon‐
struktion des Selbstinteresses im Vorlauf zu Adam Smith mit einem
Schwerpunkt auf dem 17. und 18. Jahrhundert verfasst.198 Besondere
Aufmerksamkeit schenkt er der augustinischen und epikureischen
Traditionslinie. Die Frage nach dem Selbstinteresse erweist sich da‐
bei als Spezifikation der Idee der Selbstliebe.

6. Der Philosoph Thomas Osborne hat das Verständnis von Selbst‐
liebe in verschiedenen Ansätzen der christlichen Tradition bis ins
späte 13. Jahrhundert nachgezeichnet.199 Im Mittelpunkt steht eine
Analyse von Augustinus, Thomas von Aquin und Duns Scotus.

7. Die Philosophin Pleshette DeArmitt hat in einer Studie die Selbst‐
liebe-Konzepte von Rousseau, Kristeva und Derrida untersucht.200

Ihr Anliegen ist aufzuzeigen, wie diese drei Personen zu einem
positiven, relationalen Verständnis von Selbstliebe als Narzissmus
beitragen.

8. Der Philosoph Christian Maurer hat die Thematisierung von
Selbstliebe in der britischen Moralphilosophie des 18. Jahrhunderts
untersucht.201 Dazu legt er detailliert die Schriften von fünf Denkern
sowie deren Rezeption bis ans Ende des Jahrhunderts aus. Die
konstatierte Vieldeutigkeit der Selbstliebe lässt sich, so Maurer, in

197 Vgl. Vollhardt, Selbstliebe (2001).
198 Vgl. Force, Self-Interest (2003).
199 Vgl. Osborne, Love of Self (2005).
200 Vgl. DeArmitt, Right (2014). DeArmitts Intention übersteigt das Vorhaben

einer reinen Rekonstruktion: »If, in the light of our analysis of Rousseau,
Kristeva, and Derrida, the notion of narcissism has undergone a significant
transformation, even a metamorphosis, then the right in the invocation to
a ›right to narcissism‹ must also be thought anew« (ebd., 140. H.i.O). An dieser
Stelle könnte die Entwicklung eines Konzeptes von Narzissmus/Selbstliebe
ansetzen. Den Weg verfolgt DeArmitt allerdings nicht weiter.

201 Vgl. Maurer, Self-Love (2019).

2. Das Design der »Ethik der Selbstliebe«

103

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fünf Verständnisweisen bündeln: Selbstliebe als egoistisches Verlan‐
gen (»egoistic desire«), als Liebe zum Lob (»love of praise«), als
Selbstwertschätzung (»self-esteem«), als exzessiver Stolz (»excessive
pride«) und als Respekt des Selbst (»respect of self«).202

Diese Arbeiten sind – bis auf das Werk von Outka – nicht primär der
Praktischen Philosophie als wissenschaftlicher Disziplin zugeordnet.
Sie fördern jedoch wichtige Einsichten zur Rekonstruktion der nor‐
mativen Dimensionen der Idee der Selbstliebe zutage.

2.2.2. Personenbezogene Spezialstudien

Am häufigsten ist Selbstliebe erforscht worden, indem der Fokus auf
einzelne Personen gerichtet wird. Auch wenn es hier noch erhebli‐
che Forschungsdesiderate gibt, so ist der Umfang an entsprechenden
Spezialstudien doch größer als der zu umfassenderen Untersuchun‐
gen. Im »Panorama der Selbstliebe« wird zu Beginn jedes Kapitels
diskutiert, inwiefern für die Rekonstruktion auf derartige Sekundär‐
literatur zurückgegriffen werden konnte. An dieser Stelle werden
exemplarisch einige wichtige Titel angeführt. Auch hier liegt das
Erscheinungsdatum mancher Schrift bereits einige Zeit zurück.

Das Verständnis von Selbstliebe von Augustinus haben Oliver
O’Donovan und Gerald Schlabach untersucht,203 das von Thomas
von Aquin Richard Völkl und Roger de Weiss,204 das von Joseph
Butler Judith Chambers,205 das von Jean-Jacques Rousseau Nicholas
Dent, Timothy O’Hagan und Frederick Neuhouser,206 das von Søren
Kierkegaard John Lippitt.207 Kants Verständnis von Selbstliebe wird
in einem Artikel von Friedo Ricken, das von Nietzsche von Razvan
Ioan analysiert.208

Die Arbeiten von Michael Ebersohn und Antonius Herman
van de Spijker sind für das Erschließen der Selbstliebe in den

202 Vgl. Maurer, Self-Love (2019), 8–12.
203 Vgl. O’Donovan, Self-love (1980); Schlabach, Joy (2001).
204 Vgl. Völkl, Selbstliebe (1956); De Weiss, Amor sui (1977).
205 Vgl. Chambers, Moral Self-Love (2012).
206 Vgl. Dent/O’Hagan, Rousseau (1998/1999); Neuhouser, Pathologien (2012).
207 Vgl. Lippitt, Kierkegaard (2013).
208 Vgl. Ricken, Selbstliebe (2001); Ioan, Self-Love (2021).

I. Die methodischen Grundlagen

104

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


biblischen Zeugnissen aufschlussreich.209 Die Studien von Pärttyli
Rinne und Falk Bornmüller zu Kant enthalten wichtige Hinweise
zur Selbstliebe.210 Eberhard Schockenhoff hat zur Erhellung des
Verständnisses von Selbstliebe bei Thomas von Aquin, Peter Schal‐
lenberg zu dem von François Fénelon und Annika Hand zu dem
von Max Scheler beigetragen.211 Wertvolle Hinweise zur Selbstliebe
bei Martin Luther liefert Mary Gaebler.212 Im Umfeld der protestan‐
tischen Theologie sind einige Arbeiten entstanden, die sich Kierke‐
gaards Begriff der Liebe und dann auch seinem Verständnis von
Selbstliebe gewidmet haben.213

2.2.3. Spezialstudien in systematischer Hinsicht

Die Literatur der beiden vorangehenden Unterkapitel verfolgt kei‐
ne systematisch-normative Diskussion von Selbstliebe, sondern be‐
schränkt sich auf historische Rekonstruktionen, die mal spezifischer,
mal allgemeiner ausfallen. Demgegenüber formulieren die systema‐
tisch ausgerichteten Spezialstudien zur Selbstliebe spezifische Aspek‐
te von Selbstliebe, ohne dabei eine grundlegende Konzeptionierung
anzustreben.

In einer wegweisenden Arbeit differenziert Pauline Chazan
Selbstliebe, Selbstrespekt und Selbstwert und argumentiert, dass
erstere gegenwärtig in der Philosophie vernachlässigt werde, für
die Bestimmung gelingender Identität aber essentiell sei.214 Edward
Harcourt argumentiert für eine substanzielle Verbindung von Selbst‐
liebe und praktischer Vernunft.215 Gerhard Schönrich formuliert vor
dem Hintergrund einer werttheoretischen Bearbeitung seiner Aus‐
gangsfrage, was Würde sei, ein Verständnis von rationaler Selbstlie‐
be, für das er drei Rationalitätsbedingungen benennt.216 Olivia Mit‐

209 Vgl. Ebersohn, Nächstenliebegebot (1993); Spijker, Narzißtische Kompetenz
(1995).

210 Vgl. Rinne, Kant (2019); Bornmüller, Selbstachtung (2012).
211 Vgl. Schockenhoff, Bonum hominis (1987); Schallenberg, Liebe (2003); Hand,

Ethik (2017).
212 Vgl. Gaebler, Courage (2013).
213 Verwiesen sei auf die Literatur, die oben in FN 121 dargelegt wird.
214 Vgl. Chazan, Love of Self (1998).
215 Vgl. Harcourt, Self-Love (2011).
216 Vgl. Schönrich, Würde (2015), 153f.

2. Das Design der »Ethik der Selbstliebe«

105

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scherlich-Schönherr entwickelt auf Basis eines Verständnisses von
Selbstliebe als existenzieller Grundhaltung eine Liebesethik des Ster‐
bens in Selbstliebe.217 Jan Bransen argumentiert einerseits für den
Zusammenfall von Selbstliebe verstanden als Sorge um das Selbst
mit dem moralischen Gesichtspunkt und andererseits für Selbstlie‐
be als Bedingung für Selbsterkenntnis.218 Talbot Brewer entgegnet
auf die These von Sarah Buss, dass ein Abschwächen individuel‐
ler Selbstliebe die Motivation zum Einsatz für Gerechtigkeit steige‐
re, mit einer Argumentation für eine Konvergenz von Selbstliebe
verstanden als Selbstwertempfinden und moralischem Handeln.219

Alastair Morgan wendet sich unter Aufnahme von Gedanken Axel
Honneths dem Verhältnis von Selbstentfremdung, Selbstverdingli‐
chung und Selbstliebe zu.220

2.2.4. Umfassendere Untersuchungen in systematischer Hinsicht

Im Folgenden werden sieben Untersuchungen von Selbstliebe jünge‐
ren Datums dargelegt, die sie aus einer ethisch-normativen Perspek‐
tive in den Blick nehmen. Im Gegensatz zu den beiden ersten Un‐
terkapiteln ist ihr Interessensschwerpunkt systematisch ausgerichtet
und im Gegensatz zum vorangehenden verfolgen sie ein weitrei‐
chenderes Ziel in der Bestimmung der Selbstliebe, das bis hin zu
einer Konzeption von Selbstliebe reichen kann. Es ist nicht Aufgabe
einer Forschungsübersicht, hier in eine detaillierte Diskussion ein‐
zusteigen. Dazu sei auf das »Konzept der Selbstliebe« Kapitel 3.3
verwiesen.

Die Selbstliebe kann in den folgenden Werken den Hauptuntersu‐
chungsgegenstand darstellen oder als wichtiger Bestandteil in eine
anders ausgerichtete Forschungsfrage eingebettet sein. Vom metho‐
dischen Vorgehen her bauen die Arbeiten meist auf einer Analyse
personenbezogener Spezialstudien auf. Die ersten vier Arbeiten ent‐
stammen dem theologisch-ethischen Kontext, die weiteren dem phi‐
losophisch-ethischen und werden jeweils chronologisch gereiht vor‐
gestellt. Die von Gene Outka systematisierten und oben präsentier‐

217 Vgl. Mitscherlich-Schönherr, Lieben im Sterben (2019).
218 Vgl. Bransen, Selfless Self-Love (2006); Ders., Self-Knowledge (2015).
219 Vgl. Brewer, Self-Love (2020).
220 Vgl. Morgan, Self-reification (2020), 58–60.

I. Die methodischen Grundlagen

106

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten Werke (vgl. Kapitel 2.2.1) werden aufgrund ihres Alters und ihrer
Verarbeitung in den folgenden theologisch-ethischen Untersuchun‐
gen nicht erneut vorgestellt. Auch die sehr instruktive, thematisch
verwandte, allerdings schon etwas ältere Studie von Georg Beirer
»Selbst werden in Liebe«221 wird nicht aufgenommen, da sie zwar
aus der Perspektive der Theologischen Ethik den Zusammenhang
der Frage nach Selbstwerdung, humanwissenschaftlichen Identitäts‐
modellen und einer Theorie der Liebe untersucht sowie in diesem
Zusammenhang ein eigenes Liebeskonzept entwickelt, letztlich aber
die Ausführungen zur Selbstliebe im Hintergrund verbleiben, sodass
keine Konzeption von Selbstliebe vorliegt. Die Zitation erfolgt im
Weiteren mit Angabe der Seitenzahlen im Fließtext.

1. In dem vom systematischen Theologen Konrad Stock 2000 veröf‐
fentlichten Werk »Gottes wahre Liebe«222 stellt die Selbstliebe einen
der Bereiche in der laut Verfasser wiederzugewinnenden Ordnung
der Liebe dar. Auf die Krisendiagnose eines Zerfalls des vormodern
Liebesdiskurs in seine religiösen, psychologischen, ästhetischen, phi‐
losophischen, kulturwissenschaftlichen und weitere Facetten soll ge‐
antwortet werden, indem im Ausgang von einer Phänomenologie
der Liebe die Einheitlichkeit der Liebe als der menschlichen Grund‐
erfahrung neu erschlossen wird. Angezielt wird dabei ein Wiederbe‐
leben der augustinischen Figur einer Ordnung der Liebe (195–313),
in der die verschiedenen Objekte der Liebe zusammengeführt wer‐
den. Dies umfasst laut Stock in einer Erweiterung der klassischen
Dreipoligkeit die Liebe zu Anderen, Weltliebe, Gottesliebe, freund‐
schaftlich-erotische Innigkeit und Selbstliebe (197). Auch in einer
zunehmend säkularen Gegenwart sei die Gottesliebe nicht lediglich
als eine Option zu verstehen, sondern sie ist essentieller Bestandteil
des Konzepts. Entsprechend ist das Ziel, eine »Theorie der Liebe
im Licht des christlichen Glaubens« (2. Hervorhebungen getilgt)
zu erarbeiten, die an erster Stelle an die christliche Glaubensgemein‐
schaft adressiert ist und darüber hinaus im Sinne »öffentlicher Theo‐
logie« (VIII) um Anerkennung wirbt. Entsprechend dieser Voran‐
nahmen stehen auch die Ausführungen zur Selbstliebe explizit un‐

221 Beirer, Selbst werden (1988).
222 Stock, Liebe (2000). Dies ist zugleich die Grundlage für den kurzen Lexikonar‐

tikel Stock, Selbstliebe (2024).

2. Das Design der »Ethik der Selbstliebe«

107

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ter einem theologischen Vorzeichen. Dabei merkt Stock gegenüber
der christlichen Tradition zunächst kritisch an, dass sie ein Ethos
strenger Selbstlosigkeit gepredigt habe (204), was ein positives Ver‐
ständnis von Selbstliebe verhindert habe. Demgegenüber müsse die
gegenwärtige Theologie von psychologischen Narzissmustheorien
und denen der Selbstpsychologie lernen, um ein Verständnis lieben‐
der Selbstannahme zu entwickeln (205). Ein positiver Begriff von
Selbstliebe bezeichnet so die »liebende Wahrnehmung der eigenen
individuellen Identität, des eigenen Wesens und der eigenen leibhaf‐
ten Erscheinung« (208). Während jedoch psychologisch-therapeuti‐
schen Ansätzen nur ein begrenzter Erfolg für das Gewahrwerden
eigener Liebenswürdigkeit verheißen sei, könne religiöse Glaubens‐
gewissheit eine unbedingte gläubige Daseinsgewissheit vermitteln
(210). Denn der Mensch ist laut Stock das der Liebe radikal bedürfti‐
ge Geschöpf (VII). Diese existenziell in der Gottesliebe verankerte
Selbstliebe könne den im Empfinden eigener Wertlosigkeit gegrün‐
deten Selbsthass, der zu Hochmut und Selbstgerechtigkeit und im
letzten zu Selbst- und Fremdzerstörung führe (208), überwinden.
Selbstliebe steht hiermit nicht in Opposition zu einer christlichen
Existenzdeutung, sondern ist Teil der Heilserfahrung und elemen‐
tarer Bestandteil der Ordnung der Liebe. Ihr Fundament besteht
im Zuspruch der Liebe durch Gott und ihre Folgen sind gelingen‐
de Selbst- und Fremdverhältnisse. Damit wird Selbstliebe zum inte‐
gralen Bestandteil einer harmonisch-christlichen Existenz. Dieser
Grundzug ist für Stock als evangelischen Theologen gleichermaßen
charakteristisch wie für die drei folgenden, die einen katholischen
Hintergrund haben.

2. Die theologische Ethikerin Monika Hoffmann hat 2002 eine
Dissertation unter dem Titel »Selbstliebe. Ein grundlegendes Prin‐
zip von Ethos« vorgelegt.223 Ihr Anliegen lautet: »Selbstliebe als
Grundbaustein der moralischen Konstitution des Menschen soll von
ihrer negativen Stigmatisierung befreit und in ihrer notwendigen
(Grund-)Funktion für eine authentische Sittlichkeit des Menschen

223 Vgl. Hoffmann, Selbstliebe (2002). Die anderen oben in FN 183 genannten
Arbeiten, die ebenfalls eine Brücke zwischen Theologie und Psychologie schla‐
gen, sind im Unterschied zu Hoffmanns Studie keine ethischen Arbeiten und
werden somit in der Forschungsübersicht nicht berücksichtigt.

I. Die methodischen Grundlagen

108

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wahrgenommen werden« (21). Dazu parallelisiert sie psychoanalyti‐
sche Untersuchungen zum Narzissmus mit dem Verständnis von
Selbstliebe aus der theologischen Tradition, indem sie Rekonstruk‐
tionen für den biblischen, augustinischen und thomanischen Kon‐
text erarbeitet. Ihrem Zwischenfazit zufolge lässt sich eine weitge‐
hende Übereinstimmung der vier Thematisierungen von Selbstliebe
feststellen, indem jeweils zwischen einer natürlichen, einer falschen
und einer wahren Selbstliebe unterschieden wird, die wiederum
querschnittsartig über die Kontexte hinweg große Ähnlichkeiten auf‐
weisen (229–246).224 Im Folgenden plädiert sie für ein geweitetes
Verständnis von Ethik, das über den Bereich der Normen hinaus
den der Tugenden mit aufnimmt. Normen und Tugenden hätten in
der Liebe, verstanden als Caritas, ihr grundlegendes Prinzip, sodass
Liebe Grund und Ziel aller Sittlichkeit sei (300). Beide Stränge der
Arbeit werden in Hoffmanns Verständnis der Selbstliebe als grundle‐
gendem Prinzip von Ethos zusammengeführt (305). Dazu wird die
Selbstliebe als Bestandteil der klassisch-theologischen dreipoligen
Liebesauffassung betrachtet. Wie im Vergleich der vier Kontexte von
Selbstliebe ist auch hier ein stark harmonisierender Zug prägend:
»Die Perichoresis zwischen Gottesliebe, Nächstenliebe und Selbstlie‐
be bedingt ein gegenseitiges Abhängigkeitsverhältnis, das erlaubt,
dass jede Form der Liebe durch die anderen gefördert und erfüllt
wird« (317). In der Konsequenz bedeutet diese Annahme letztlich,
dass es nur ein theologisches Verständnis von Selbstliebe geben
kann, da jede Selbst- ohne Gottesliebe defizitär bleibe.225 Schließlich
führt Hoffmann kurz aus, was sie unter Selbstliebe als einem Pol von
Liebe versteht: Sie meine eine realistische Selbstwahrnehmung, das
Erkennen und Annehmen des eigenen Werts, das Anzielen eigener
Vervollkommnung im Guten tugendhafter Charakterbildung, Selbst‐
losigkeit ohne Selbstaufgabe sowie Realisierung der eigenen Existenz
in Gemeinschaft mit Gott und den Nächsten. Insgesamt entsteht

224 Ob Hoffmanns Analysen überzeugen, wird in den Kapiteln des »Panoramas
der Selbstliebe« diskutiert, vgl. dort Kap. 1, 2 und 4.

225 Auf die gleiche, in der Theologie sehr verbreitete Synthese laufen auch die
Argumentationen in den Artikeln Post, True Self-Love (1988), 345, 358; Pope,
Expressive Individualism (1991), 397–399; Wood, Understanding (2016), 8f und
bei Lawler/Salzman, Introduction (2019), 116 hinaus. Dort werden zwar wichti‐
ge theologische Gedanken zur Selbstliebe, aber kein eigenständiges Konzept
entwickelt.

2. Das Design der »Ethik der Selbstliebe«

109

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


damit der Eindruck, dass Selbstliebe in »wahre[r; B.S.] Selbstliebe«
(235) aufgeht, die für eine theologisch bestimmte, gelingende christ‐
liche Existenz schlechthin steht.

3. Die theologische Ethikerin Darlene Fozard Weaver hat 2002 eine
Dissertation unter dem Titel »Self Love and Christian Ethics« vorge‐
legt.226 Darin entwickelt sie ein explizit christliches Verständnis von
Selbstliebe. Ihren eigenen ethischen Ansatz bezeichnet sie als herme‐
neutisch (42, 81). Ausgangspunkt ist ein kulturkritischer Blick auf
die Gegenwart, in der eine Norm der Selbstrealisation bestimmend
sei, in der sich ein defizitäres, da subjektivistisches und voluntaristi‐
sches Verständnis vom Selbst zum Ausdruck bringe (2, 39f ). Die so
aufgeworfene Frage nach dem Selbst müsse durch einen Rückgriff
auf anthropologische Überlegungen angegangen werden, aus der
normative Kriterien für den richtigen Selbstbezug hergeleitet werden
sollen (39). Nachdem die Autorin in Orientierung an Gene Outka
eine systematisierende Sichtung vierer Verständnisse von Selbstliebe
in der Theologischen Ethik präsentiert hat (47–77), wendet sie sich
jener Aufgabe zu, wobei für sie von vornherein eine Anthropologie
als theologische voraussetzt. In enger Auseinandersetzung mit den
Theologien Karl Rahners und Paul Tillichs entwickelt sie anschlie‐
ßend ihre theologisch-ethische Konzeption von richtiger Selbstliebe
als Bestimmung der »morally proper form of self-relation« (131–
166). Diese differenziert sie in ein formales und ein materiales Mo‐
ment aus (157). Ersteres bestimmt das Gute als Einheit von Gottes-,
Nächsten- und Selbstliebe, letzteres als verkörperte Integrität: »My
thesis is that right self-love designates a morally proper form of self-
relation characterized by the moral good of embodied integrity and
governed by the moral norms of love for God and neighbor« (91).
Integrität fasst sie in Orientierung am Theologen William Schweiker
wie folgt: »Integrity […] denotes a distinctive way of being in which
the dignity and coherence of the person’s life are known in relation
to the divine and embodied in her actions and relations« (104). Im
Weiteren arbeitet sie heraus, inwiefern für eine Thematisierung der
Selbstliebe die Fokussierung in der Ethik auf Handlungsbewertun‐
gen geweitet werden müsse und die Frage nach der guten Person
in den Mittelpunkt zu rücken habe (131, 204). Von der Analyse

226 Vgl. Weaver, Self Love (2002).

I. Die methodischen Grundlagen

110

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ausgehend, was es heiße, ein Mensch zu sein, was das Gute des
Menschen sei, erschließe sich wie er dieses Gut und damit sich
selbst als Person realisieren könne. Die weiteren Bestimmungen
sind explizit theologisch in dem Sinn, dass Weaver den Menschen
als Wesen versteht, das sich als Wesen der Hinordnung auf Gott
interpretiert, in dem er das Gute und zugleich das für ihn Gute fin‐
de. Gute Selbstliebe ist entsprechend in einen gnadentheologischen
Kontext von Ermöglichung, Erfüllung und Begrenzung eingebettet
(188). Entscheidend für Weavers theologische Fassung der Selbstlie‐
be ist daher der Ansatz bei der theologischen Anthropologie, die
die responsoriale Struktur der Gott-Mensch-Beziehung in Form der
Gottesliebe ausdeutet und in der Praxis der Nächstenliebe manifes‐
tiert. Alle weiteren Bestimmungen einer christlichen Ethik ihrerseits
ruhen auf dieser Voraussetzung. Die Rückkehr zur klassisch-theolo‐
gischen Synthese der Liebe sei schließlich die Entgegnung, die auf
die zeitgenössische defizitäre Norm der Selbstrealisation zu formu‐
lieren sei und vermöge in der gegenwärtigen Frage nach dem Selbst
eine überzeugende Antwort richtiger Selbstbeziehung zu geben (9,
246f ). Die Frage nach der Selbstliebe führt bei Fozard Weaver so zur
Ausarbeitung eines Entwurfs christlicher Existenz.

4. Der theologische Ethiker Eberhard Schockenhoff widmet der
Selbstliebe in seinem 2007 erschienenen, tugendethischen Entwurf
der »Grundlegung der Ethik« einige Aufmerksamkeit.227 Dies erfolgt
im Rahmen der Thematisierung des Grundworts des Christentums
schlechthin (212), der theologischen Tugend der Liebe. Selbstlie‐
be wird als ein Pol der triadisch strukturierten christlichen Liebe
betrachtet. Dazu erläutert Schockenhoff zunächst drei theologiege‐
schichtliche Modelle der Verhältnisbestimmung (252–261), um dann
eine eigene, sich sehr eng an Thomas von Aquin anlehnende Syste‐
matik zu präsentieren (261–302). Er formuliert drei systematische

227 Vgl. Schockenhoff, Grundlegung (2007), 243–302. Das Kapitel zur Liebe be‐
ginnt mit einem längeren biblischen Kapitel, vgl. ebd., 212–243. Dabei bleibt
die Selbstliebe interessanterweise jedoch unbeachtet. Eines der wenigen Stan‐
dardwerke, das neben Schockenhoff in der katholisch-theologischen Ethik der
Selbstliebe – wenn auch marginal – Beachtung geschenkt hat, ist Häring, Frei
in Christus 2, 405–409. Auch dort wird die Selbstliebe in ihrer Einheit mit
Gottes- und Nächstenliebe betrachtet. Selbst- ohne Gottesliebe ist für Häring
nur als Sünde denkbar, vgl. ebd., 409.

2. Das Design der »Ethik der Selbstliebe«

111

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Achsen: Gottes- und Selbstliebe, Gottes- und Nächstenliebe sowie
Selbst- und Nächstenliebe. In der Theologischen Ethik könne, so
Schockenhoff, Selbstliebe nur in diesem relationalen Gefüge in den
Blick genommen werden. Der Verlust einer der Pole bedeute auch
eine Degeneration der beiden anderen. Liebe zu Gott sei Liebe zum
höchsten Gut und damit zugleich Erfüllung menschlicher Selbstliebe
verstanden als ein natürliches Glücksstreben, indem sie den Men‐
schen über sich hinaus zur Vollendung führe. Selbst- habe gegenüber
Nächstenliebe zwar einen ontologischen Primat, müsse im prakti‐
schen Leben aber einem Modell der Wechselseitigkeit weichen: Dies
besagt die

doppelte Einsicht, dass die Gegenwart der anderen unser Leben berei‐
chert, so dass wir unserem eigenen Glück schaden, wenn wir ständig
um uns selbst besorgt sind, während wir umgekehrt unser eigenes Gut
und Wohlergehen nicht vernachlässigen, wenn wir den Nächsten um
seiner selbst willen lieben (291).

So entwickelt Schockenhoff ein theologisch gefasstes Verständnis
von Selbstliebe, in dem auf Grundlage der tripolaren Strukturierung
normative Ansprüche, Gelingen eigener Existenz und christliche
Glaubensüberzeugung in Wiederaufnahme der thomanischen Lie‐
bessynthese konvergieren. Eine sündhafte Selbstliebe gehe demge‐
genüber mit der Fixierung auf sich selbst einher (268). Gleichwohl
hält Schockenhoff trotz aller pointierten Formulierung daran fest,
dass »auch die theologisch-ethische Theorie der Selbstliebe in dieser
ein höchst komplexes, mehrdimensionales Phänomen sieht« (300).

5. Der US-amerikanische Philosoph Harry Frankfurt schließt sein
2004 erstmals erschienenes, auf eine Vorlesungsreihe zurückgehen‐
des Buch, »Gründe der Liebe« mit der Entwicklung eines Konzepts
von Selbstliebe ab, die er als »reiner […] als andere Arten der Lie‐
be« (88) bezeichnet.228 In der Forschung ist Frankfurts Konzept der
Selbstliebe dasjenige, das mit Abstand die meiste Beachtung gefun‐
den hat.229 Den Gedankengang entwickelt er in drei Kapiteln, indem
er zunächst erschließt, inwiefern Liebe für das menschliche Leben

228 Vgl. Frankfurt, Gründe der Liebe (2014).
229 Vgl. Löhrer, Liebe (2005); Lippitt, Kierkegaard (2013), 96–109; Hattler, Liebe

(2018), 255–258; Harcourt, Self-Love (2011), 89–92; Piety, Frankfurt (2015);
Walsh, Dear Self (2015).

I. Die methodischen Grundlagen

112

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


existenziell bedeutsam ist, anschließend darlegt, wie er Liebe präzi‐
sierend bestimmt und schließlich die Selbstliebe als eine spezifische
Form von Liebe fasst. Als Ausgangspunkt plädiert er dafür, die Frage,
wie wir leben sollen, nicht moralphilosophisch engzuführen: »Die
Theorie der praktischen Vernunft ist folglich mit Blick auf die von
ihr berücksichtigten Typen normativer Erwägungen umfassender
als die Moralphilosophie« (13). Während Versuche, eine moralische
und rationale Begründung für die Lebensführung geben zu wollen,
ins Leere liefen, sei es zielführend, danach zu fragen, worum wir
uns faktisch sorgten (33). Worum wir uns sorgen ist das, was uns
wichtig ist, was für uns Wert besitzt, was uns am Herzen liegt,
was wie lieben. Durch Gegenstände der Sorge erlange die Welt für
uns Bedeutsamkeit und Struktur und konstituiere sich die Identität
der sorgenden Person (23, 29). Im Weiteren präzisiert Frankfurt
sein Verständnis von Liebe (40–77). Kurz gefasst ist die Liebe eine
»Konfiguration des Willens [der liebenden Person; B.S.], der es um
die praktische Sorge geht, was für das geliebte Wesen gut ist« (49).
Liebe werde so zu einer Quelle von Gründen. Erst durch die Liebe
werde das Gegenüber wertvoll – Liebe sei also nicht primär Antwort
auf einen unabhängig von ihr existierenden Wert (44). Jede Liebe
kennzeichnen vier Merkmale (49–52, 69f ):

a. Liebe ist Sorge, die interessenlos, das heißt rein, ist.
b. Der Gegenstand der Liebe ist nicht ersetzbar durch einen ande‐

ren.
c. Liebe impliziert Identifikation mit den Interessen des Gelieb‐

ten.
d. Liebe bestimmt den Willen und nicht umgekehrt.

Unabhängig von den Gegenständen der Liebe sei Lieben an sich für
den Menschen wichtig, da erst durch sie wertvolle Endzwecke und
damit Bedeutsamkeiten und Orientierungen, die die Unentschlos‐
senheit der Wahlfreiheit beseitigten, im Leben entstünden (63f,
74) – was nicht bedeute, dass deswegen, also instrumentell, das
Gegenüber geliebt werde. Das entwickelte Verständnis von Liebe
wendet Frankfurt schließlich an, um ein Konzept von Selbstliebe
vorzuschlagen (78–110). Dafür grenzt er sich zunächst ausgiebig von
dem von ihm bei Kant ausgemachten Verständnis von Selbstliebe

2. Das Design der »Ethik der Selbstliebe«

113

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als Nachgeben gegenüber den Neigungen ab,230 indem er sie als
Sorge um die wahren eigenen Interessen definiert, um die Dinge,
die das Selbst liebt (94). Da die Selbstliebe die Form sei, die alle
vier Merkmale von Liebe am besten auszudrücken vermöge, sei
sie die reinste Liebe (88). Den vierten Aspekt sieht Frankfurt in
einer qua Menschsein natürlich vorhandenen Selbstliebe gegeben,
gegen die zu handeln fast unmöglich sei. Besondere Aufmerksamkeit
schenkt er jedoch der Interessenlosigkeit und führt hierzu mehrfach
die elterliche Liebe als Paradebeispiel an. In der Selbstliebe sieht er
diejenige Liebe, die am wenigsten korrumpiert und am reinsten, also
interessenlos, auf das Wohl der geliebten Person gerichtet sei. Ihre
rudimentärste Form bestehe einfach in dem Wunsch nach Bedeu‐
tung, nach Endzwecken, also in dem Wunsch zu lieben (99f ). Ein
Problem zeige sich hier bei einem ambivalenten Willen, der nicht
wisse, was ihm wichtig sei. Diese »Krankheit des Geistes« (104)
sei durch einen einheitlichen Willen, der sich mit den Endzwecken
klar identifiziert zu überwinden. Dies sei auch als reines Herz oder
entschlossene Selbstliebe zu bezeichnen: Eine Selbstliebe, die nicht
durch sich selbst behindert werde (106), sondern frei sei zu lieben.
Selbstliebe meine damit schließlich rein formal einen Zustand voli‐
tionaler Identität, also entschlossen zu lieben. Dies generiere zwar
kein Gut im sittlichen Sinn, aber Selbstzufriedenheit durch Lebens‐
sinn, der gut für einen selbst sei (108).

6. Der Philosoph Dieter Thomä lässt die Gedankengänge seiner
2003 und 2007 erstmals erschienenen Bücher »Vom Glück in der
Moderne« und »Erzähle dich selbst« in der Figur der Selbstliebe
gipfeln.231 Beide Male ist die Frage nach dem gelingenden Leben vor
dem Hintergrund einer angemessenen Beschreibung des menschli‐
chen Selbstverhältnisses leitend: »Wie sieht eine plausible Beschrei‐
bung der Art und Weise, wie man mit dem eigenen Leben zu tun
hat, aus?« (G, 278. Hervorhebungen getilgt) und damit verknüpft
die Frage »,wie zu leben sei‘, ›auf welche Weise man leben soll?‹«
(E, 7). Sowohl in Thomäs Untersuchung über die Erzählung des
Selbst als auch in der über das Glück des Selbst werden verschiedene

230 Dass Kants Verständnis damit nur rudimentär erfasst ist, erschließt Kap. 13 im
»Panorama der Selbstliebe«.

231 Vgl. Thomä, Glück (2003); Ders., Erzähle dich (2015). Im Fließtext wird auf
ersteres mit »G«, auf letzteres mit »E« vor der jeweiligen Seitenzahl verwiesen.

I. Die methodischen Grundlagen

114

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Formen des Selbstbezugs in einem breiten Dialog mit verschiedenen
Positionen der Philosophiegeschichte analysiert, die Thomäs Auffas‐
sung nach defizitär bleiben, bevor am Ende jeweils die Selbstliebe als
Alternative präsentiert wird:

a. Der Modus der Selbstbestimmung bleibt defizitär, weil sich
über das Leben als Ganzes nicht verfügen lasse. Die Idee, über
sein Leben bestimmen zu wollen, sei eine Überforderung, ge‐
nauso wie die, qua Selbstbestimmung Glück erzeugen zu wol‐
len (G, 222, 275; E, 80f ).

b. Der Modus der Selbstverwirklichung bleibt defizitär, weil er
einen Verrat am gegenwärtigen Selbst darstelle und wie solle
das Selbst zugleich Voraussetzung und Ziel des Prozesses sein?
Auch hier dominiere ein falsches Verfügungs- und Aktivitätspa‐
thos. (G, 163, 276).

c. Der Modus der Selbstfindung bleibt defizitär, weil er davon
ausgehe, dass es ein potenziell vorhandenes Selbst gäbe, das nur
zu realisieren wäre. Außerdem sei die Vorstellung untergründig
solipsistisch, das Selbst könne in sich einen vermeintlichen We‐
senskern ausfindig machen (E, 119f ).

d. Der Modus der Selbsterfindung bleibt defizitär, weil er den Bo‐
gen kreativer Selbstgestaltung überspanne. Das Leben lasse sich
nicht frei hervorbringen und ästhetisch modellieren (E, 163f ).

Alle vier Optionen leiden, so Thomä, insgesamt unter der Tendenz
einer distanzierenden (Selbst-)Vergegenständlichung (E, 167–173).
Ihnen stellt er die Selbstliebe entgegen. In »Erzähle dich selbst«
untersucht er zunächst die aristotelische und rousseausche Variante
von Selbstliebe als die beiden Eckpunkte ihrer Begriffsgeschichte
(E, 180–215). Unter Aufgriff ihrer Definitionen von Selbstliebe als
»Selbstfreundschaft« und als eines »Gefühls der Existenz« formu‐
liert Thomä seine formal bleibende Definition von Selbstliebe als
ein Gut-mit-sich-Auskommen, als ein Mit-sich-im-Reinen-Sein, das
sich vorbehaltlos auf sich selbst als ganze Person bezieht (G, 278f;
E, 174f ). Entgegen der anderen vier Modi kenne sie ein Moment der
Annahme und Akzeptanz des Selbst inklusive der Widerfahrnisse,
des Ungetanen und des nicht Verfügbaren, ohne das Selbst auf eine
bestimmte Identität festzulegen. Sie sei, so Thomä, entgegen land‐
läufiger Vorurteile nicht identisch mit Egoismus und Narzissmus
(G, 283f ), aber auch nicht inhärent moralisch. Selbstliebe ist der
Terminus, der am besten in der Lage sei, »möglichst plausibel zu

2. Das Design der »Ethik der Selbstliebe«

115

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


beschreiben, wie wir das Leben führen und wie wir uns auf uns be‐
ziehen« (G, 282) und das so, dass wir es als gut bezeichnen können.
Damit Selbstliebe gelingen könne, sei das Selbst auf einen sozialen
Raum angewiesen, der es in seiner Offenheit und Gestaltungsfreiheit
unterstütze. Thomäs Fazit lautet: »Am Ende ist es die Selbstliebe,
bei der die Suche nach einem Weg zwischen traditionalistischen und
autonomistischen Verzeichnungen des menschlichen Selbst fündig
wird« (G, 291).

7. Der philosophische Ethiker John Lippitt verfolgt mit der Kompi‐
lation und Erweiterung verschiedener von ihm erarbeiteter Kierke‐
gaard-Studien »Kierkegaard and the Problem of Self-Love«232 von
2013 das Ziel, mit Kierkegaard über ihn hinaus positive Dimensio‐
nen von Selbstliebe, eine »proper self-love« (11), zu erschließen.
In acht kapitelweise strukturierten Themen wird in enger Ausein‐
andersetzung mit aktueller Forschungsliteratur eine Relecture von
Kierkegaards »Der Liebe Tun« verfolgt, um dem dort vorherrschen‐
den negativen Blick auf Selbstliebe ein mehrdimensionales Bild
entgegenzustellen. Leitend ist dabei die Annahme, dass Selbstliebe
nicht kontrastiv anderen Formen von Liebe gegenüberstehen müsse,
sondern dass es ein Einschlussverhältnis verschiedener Formen von
Liebe geben könne (49f, 83–89). Abzulehnen sei deswegen auch die
bei Kierkegaard vorherrschende Auffassung, christliche Nächstenlie‐
be gehe mit radikaler Selbstentsagung einher:

In other words, a vital part of proper self-love may involve combining
the good for oneself and the good for others in a way that makes
talk of ›self-sacrifice‹, ›self-denial‹ and egoism versus altruism pretty
unhelpful. (74)

Demgegenüber arbeitet Lippitt die Spuren bei Kierkegaard heraus,
die betonen, dass auch dem Selbst als einem Nächsten Wert zu‐
kommt (44). Unter Aufgriff kantischer Gedanken fokussiert er da‐
bei auf »self-respect« und arbeitet ein Verständnis von »proper
self-love« heraus, das sich über die drei Tugenden des Vertrauens,
der Hoffnung und der Vergebungsbereitschaft ausgestaltet (136–178).
Der bei Kierkegaard dominante Gottesbezug tritt in Lippitts Studie

232 Lippitt, Kierkegaard (2013). Die in die Arbeit integrierten, vorausgegangenen
eigenen Studien zur Selbstliebe werden hier nicht eigens aufgeführt.

I. Die methodischen Grundlagen

116

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in den Hintergrund, wird aber dreifach aufgegriffen, indem erstens
»The God filter«233 (82) als Kriterium zum Eruieren einer akzepta‐
blen Selbstliebe fungiere, zweitens der göttliche Zuspruch insbeson‐
dere im Bereich der Vergebung eine Erneuerung der Selbstannahme
ermögliche (178) und drittens die lutherische Rede vom Menschen
vor Gott als »simul iustus et peccator« vor einer unkritischen Selbst‐
überhöhung bewahre (185). Schließlich formuliert Lippitt ein Plä‐
doyer für einen gerechtfertigten, demütigen Stolz als Bestandteil
guter Selbstliebe (181–189), der zwischen übertriebener Demut und
exzessivem Stolz angesiedelt sei. Insgesamt zeigt sich Lippitts Ent‐
wurf von Dimensionen einer »proper self-love« als tugendethisch
inspirierte Suche nach der richtigen Mitte zwischen abzulehnenden
Polen. Die in Kierkegaards Rede von der Selbstliebe und entspre‐
chend auch in seiner Rezeption vorherrschende Logik des Extrems
wird in seiner Interpretation folglich abgemildert.

2.2.5. Ertrag der Sichtung des Forschungsstands

In der Forschung ist bislang nur in Ansätzen herausgearbeitet worden,
wie sich Selbstliebe in ethischer Hinsicht verstehen lässt. Auch auf die
Frage, was Selbstliebe ihrerseits konstruktiv für die Ethik in systemati‐
scher Hinsicht  austragen kann,  ist  nur sehr begrenzt  eingegangen
worden. Letzteres erfolgt insbesondere in den vorgestellten umfassen‐

233 Lippitt erschließt durch Beispielfragen, was er mit dem Gott-Filter
meint: »Each distinct, individual love (whether preferential or not) needs to
pass the ›God filter‹ test. For instance: does my love for Sylvie merely serve
my selfish desires? Does my friendship with Joe require me to act in a way
that I know to be inconsistent with the good? Is the specific demand this
stranger makes on me inconsistent with what Christianity teaches? And so
on. If a given love does pass the test, then it has been ›purified‹ (up to a
point) in the sense that it has been stripped of its ›sinful‹ elements« (Lippitt,
Kierkegaard (2013), 82. Herv. get.). Was Lippitt hier vorschlägt, lässt sich in den
beiden ersten Fällen auch als moralisches Überprüfungskriterium formulieren.
Deutlich schwieriger verhält es sich mit dem dritten Beispiel: Der Abgleich mit
christlicher Lehre ist ein völlig anderes Kriterium. Anders formuliert: Bei den
ersten beiden Fällen wird nicht deutlich, warum vom »God filter« und nicht
vom »moral point of view« gesprochen wird und beim dritten Fall müsste
geklärt werden, was hier für wen als gerechtfertigtes Kriterium gelten kann,
soll es nicht tautologisch mit denen der Moral identifiziert werden. Alles unter
Reinigung von »sinful elements« zu subsumieren, übergeht die verschiedenen
normativen Kontexte.

2. Das Design der »Ethik der Selbstliebe«

117

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Untersuchungen zur Selbstliebe. Dabei fällt auf, dass alle sieben
erstens das Anliegen teilen, ein positives Verständnis von Selbstliebe
neu zu entwickeln,  und zweitens anstreben,  eine Engführung von
Ethik auf moralische Handlungsbewertung zu überwinden.

Alle vier theologischen Arbeiten setzen bei einem genuin religiös
gerahmten Verständnis von Selbstliebe an. Sie kommt nur in Verbin‐
dung mit dem Gottesbezug in den Blick, sodass am Ende die Per‐
spektive guter Selbstliebe mit christlicher Existenz zusammenfällt.
Diese im Rahmen einer theologischen Systematik legitime Annahme
ist allerdings zu voraussetzungsreich, wenn ein ethisches Verständnis
von Selbstliebe entwickelt werden soll. Eine ethische Perspektivie‐
rung der Selbstliebe ist keineswegs deckungsgleich mit einer theolo‐
gischen Perspektivierung, denn die Frage nach dem sittlich Guten
kennt nicht nur religiös grundierte Antworten (vgl. Kapitel 1.5).
Eine Untersuchung der Selbstliebe in ethischer Hinsicht hat dies
zu berücksichtigen, soll nicht jedes nicht-religiöse Verständnis von
Selbstliebe per se defizitär erscheinen. Von daher ist der Horizont
der Thematisierung von Selbstliebe hier deutlich weiter gefasst und
die Perspektivierung anders gelagert als in den vorgestellten theolo‐
gischen Studien.

Keines der sieben Werke strebt ein umfassendes Verstehen von
Selbstliebe in ethischer Hinsicht an. Die Ausgangspunkte sind mal
enger gefasst – Kierkegaard bei Lippitt; Thomas von Aquin bei
Schockenhoff; die eigene Definition von Liebe bei Frankfurt –
und mal weiter – Psychoanalyse, Bibel, Augustinus sowie Thomas
von Aquin bei Hoffmann; die Theologien Karl Rahners und Paul
Tillichs bei Weaver; Aristoteles und Rousseau bei Thomä;234 Bibel,
Selbstpsychologie und Impulse von Paul Tillich unter strukturellem
Vorzeichen des augustinischen »Ordo amoris« bei Konrad Stock.
Damit ist jeweils eine bestimmte Spur im Verstehen und dann auch
in der systematischen Orientierungsleistung von Selbstliebe vorge‐
zeichnet. Gleichzeitig wird entweder eine bestimmte Liebestheorie
vorausgesetzt – so Stock, Schockenhoff, Hoffmann und Frankfurt
– und dann für die Liebe zu sich selbst expliziert oder es wird
die Frage nach dem guten Selbstverhältnis gestellt – so Weaver,

234 Dieter Thomä untersucht in seinen beiden Werken zwar einen größeren
Umfang an Konzepten – aber nicht in Hinblick auf Selbstliebe, sondern auf
Glücksvorstellungen und auf das Selbstverhältnis allgemein.

I. Die methodischen Grundlagen

118

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomä und abgeschwächt auch Lippitt – und die Antwort mit einer
»richtigen Selbstliebe« identifiziert. Damit wird die Plausibilität der
entwickelten Vorstellung von Selbstliebe von vornherein auf die
der theoretischen Vorannahmen enggeführt. Am deutlichsten wird
dies bei den religiösen Einbettungen von Selbstliebe. Demgegenüber
geht die »Ethik der Selbstliebe« davon aus, dass das Erschließen
von Selbstliebe in ethischer Hinsicht weder eine bestimmte Theorie
der Liebe voraussetzen, noch bei einer allgemeinen Thematisierung
des Selbstverhältnisses ansetzen sollte, sondern zunächst einmal
eine umfassende Erhellung von Selbstliebe als solche in ihren unter‐
schiedlichen Verständnissen erforderlich ist.

Gleichzeitig geben die sieben Untersuchungen zusammen mit
den systematischen Spezialstudien zur Selbstliebe wichtige Impulse
hinsichtlich des Vorverständnisses von Ethik, einer Verschränkung
von anthropologischer und ethischer Fragestellung, einer Themati‐
sierung des Selbstverhältnisses insgesamt sowie der Relevanz der
Thematisierung von Selbstliebe in ethischer Hinsicht. Auch der von
Weaver und Thomä explizit herausgestellte hermeneutische Grund‐
duktus wird in der »Ethik der Selbstliebe« geteilt. Insgesamt führt
die Sichtung des Forschungsstands jedoch zu einer Bestärkung der
Annahme, dass die beiden leitenden Forschungsfragen bislang Desi‐
derate hinweisen, da die Ethik in den letzten Jahrzehnten auf diesem
Gebiet entgegen der gemäß der Problemhinführung zu erwartenden
Aktualität und Relevanz bis auf ein paar dargelegte Ausnahmen er‐
staunlich stumm geblieben ist.

2.3. Technische Modalitäten

Die Hauptuntergliederung erfolgt nach Teilen. Als solche werden
etwa das Panorama, die Typologie und das Konzept bezeichnet.
Dem sind Kapitel untergeordnet. Im Panorama sind diese identisch
mit einer Szenerie. Die zu Thomas Hobbes ist beispielsweise ein
Kapitel im Teil »Panorama der Selbstliebe«. Durch diese Bezeich‐
nung ist eine klare Zuordnung möglich. Um den Gedankengang der
Argumentation nicht allzu stark zu zergliedern, gibt es maximal zwei
Ebenen an Unterkapiteln.

Verweise erfolgen ausschließlich über den Fußnotenapparat. Es
gibt zwei Ausnahmen von diesem Format: Erstens werden an weni‐

2. Das Design der »Ethik der Selbstliebe«

119

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen Stellen, in denen die Analyse eines bestimmten Werks im Vor‐
dergrund steht, die Seitenzahlen im Fließtext aufgeführt. Die Ände‐
rung der Zitierweise wird entsprechend kenntlich gemacht. Zweitens
stehen interne Verweise auf andere Kapitel der Arbeit mit Hilfe von
Klammereinschüben auch im Fließtext. Zumeist wird dabei auf das
»Panorama der Selbstliebe« Bezug genommen. Der Verweis »vgl. im
»Panorama der Selbstliebe« Kapitel 2.1.2« bezieht sich beispielsweise
auf das entsprechende Unterkapitel bei Augustinus.

Die internen Verweise stellen eine wichtige Quelle dar, um Zu‐
sammenhänge leicht herstellen zu können. Neben den Verweisen auf
andere Kapitel zählen dazu auch Verweise in Fußnoten auf andere
Fußnoten, in denen der Gedanke weiterentwickelt wird. Eine dritte
Orientierungshilfe bieten die Register am Ende. Im Personenregis‐
ter werden diejenigen Namen aufgeführt, die im Fließtext genannt
werden, auf die in der Fußnote in Form argumentativer Auseinan‐
dersetzung eingegangen wird oder die im Fließtext oder in den
Fußnoten direkt zitiert werden. Es werden also nicht alle indirekt
zitierten Personen in das Personenregister übernommen, sondern
mit Hilfe der drei Kriterien erfolgt eine gerichtete Auswahl. Verein‐
zelt kann es zu Ausnahmen kommen. Dies gilt beispielsweise für
die Ratgeberliteratur (vgl. in der »Problemhinführung« Kapitel 1),
die nur in einem stark reduzierten Maß im Personenregister Berück‐
sichtigung findet. Das Sachregister fokussiert auf die systematischen
Bedeutungsgehalte einer »Ethik der Selbstliebe«. Es ist von beson‐
derem Wert für Querbezüge, zumal das Panorama nach Szenerien
und nicht nach systematischen Begriffen gegliedert ist. Mit Hilfe des
Sachregisters lässt sich etwa das Querschnittsfeld »Egoismus« leicht
über Panorama – Typologie – Konzept hinweg identifizieren.

Abkürzungen von Wörtern gibt es bis auf wenige Ausnahmen
im Fließtext nicht. Nur in den Fußnoten und in den Verzeichnis‐
sen wird mit Abkürzungen gearbeitet. Eine Auflistung der verwen‐
deten Abkürzungen sowie ihre Auflösung findet sich am Ende der
Arbeit unter den Verzeichnissen. Bei direkten Wiederholungen von
Titeln oder Personen innerhalb derselben Fußnote wird die Zweit‐
nennung abgekürzt. Entsprechende fußnotenübergreifende Abkür‐
zungen werden nicht vorgenommen.

Grundsätzlich wird zwischen Quellen und Sekundärliteratur un‐
terschieden. Als Quellen zählen die Werke, auf die zurückgegriffen
wird, um aus ihnen das jeweilige Verständnis von Selbstliebe der Au‐

I. Die methodischen Grundlagen

120

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


torin oder des Autors zu rekonstruieren, wohingegen der Sekundär‐
literatur eine dabei unterstützende Funktion zukommt. Die Trennli‐
nie hat eine doppelte Unschärfe. Zum einen enthalten in manchen
Fällen die Quellen selbst Kommentare zu anderen Quellen; so etwa,
wenn Julia Kristeva über Selbstliebe bei Thomas von Aquin schreibt.
Dennoch werden hier die Schriften beider als Quellen behandelt.
Zum anderen werden in der aktuellen Forschungsliteratur, die sich
mit dem Erschließen von Selbstliebe befasst, bisweilen eigenstän‐
dige umfassende systematische Untersuchungen zur Selbstliebe ent‐
wickelt (vgl. Kapitel 2.2.3). Diese werden, da ihnen keine eigene
Szenerie im »Panorama der Selbstliebe« zukommt, als Sekundärlite‐
ratur und nicht als Quelle verstanden.

Quellen werden mit Siglen zitiert, die sich an der in der For‐
schungsliteratur üblichen Abkürzungsweise orientieren. Zu Beginn
jedes Unterkapitels wird im Panorama die entsprechende Zitierweise
der Quellen kurz erläutert. Außerdem wird dargelegt, was die wich‐
tigste Referenzliteratur ist, sowohl die Quellen als auch die Sekun‐
därliteratur betreffend. Die Letztere wird ausschließlich, auch bei
Erstnennung, mit Kurztitel angeführt. Über eine entsprechende Un‐
terstreichung lässt sich in den Verzeichnissen leicht der vollständige
Titel identifizieren (vgl. in den »Verzeichnissen« Kapitel 4). Auch
eine Auflistung der Siglen und ihrer Auflösungen sowie eine aller
Quellen (vgl. in den »Verzeichnissen« Kapitel 2 und 3) findet sich
dort. Die in der Problemhinführung untersuchte Ratgeberliteratur
wird gesondert aufgeführt (vgl. in den »Verzeichnissen« Kapitel 5).

Die Literaturgrundlage der Arbeit  ist  vornehmlich auf  Deutsch,
Englisch, Französisch und Latein verfasst. Für das Nachvollziehen des
Hauptgedankengangs ist eine Kenntnis der beiden ersten Sprachen
erforderlich. Alle Formulierungen anderer Sprachen werden im Fließ‐
text ins Deutsche übersetzt, außer in seltenen Fällen, in denen keine
wortgetreue Übersetzung möglich ist, wie etwa beim französischen
Terminus »Amour-propre«. Diese werden dann jedoch durch Erläu‐
terungen erschlossen. Insbesondere bei den Quellen erfolgt die Anga‐
be von Belegen oft mehrsprachig, um sowohl das Original als auch die
allgemein leichter verstandene deutsche oder englische Übersetzung
zugänglich zu machen. Fremdsprachige Begriffe sind durch Anfüh‐
rungszeichen kenntlich. Dasselbe gilt für Ausdrücke in den Szenerien,
die eine von der jeweiligen Person geprägte Fachbezeichnung darstel‐
len. Anderweitige Hervorhebungen erfolgen durch Kursivierung.

2. Das Design der »Ethik der Selbstliebe«

121

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495992203-43 - am 19.01.2026, 23:02:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992203-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Die Hermeneutik der »Ethik der Selbstliebe«
	1.1. Die Selbst-Liebe
	1.2. Die Idee der Selbstliebe
	1.3. Die historischen Ressourcen der Selbstliebe
	1.4. Die Rekonstruktion der Selbstliebe
	1.5. Die Rekonstruktion in ethischer Perspektivierung
	1.6. Das Panorama der Selbstliebe
	1.7. Die Auswahl der Szenerien des Panoramas
	1.8. Die Typologie der Selbstliebe
	1.9. Ein Konzept der Selbstliebe
	1.10. Anschlussperspektiven I: Bereichsethische Konkretisierungen
	1.11. Anschlussperspektiven II: Die Multidisziplinarität der Selbstliebe

	2. Das Design der »Ethik der Selbstliebe«
	2.1. Leitende Forschungsfrage und Struktur
	2.2. Darlegung des Forschungsstands
	2.2.1. Überblickswerke
	2.2.2. Personenbezogene Spezialstudien
	2.2.3. Spezialstudien in systematischer Hinsicht
	2.2.4. Umfassendere Untersuchungen in systematischer Hinsicht
	2.2.5. Ertrag der Sichtung des Forschungsstands

	2.3. Technische Modalitäten


