Il. Gliickseligkeit, Flexibilitat, Affektivitat

scher, je ndhersie deninneren, psychischen Bediirfnissen der einzelnen kommen.
Diese Ideologie der Intimitdt verwandelt alle politischen Kategorien in psycholo-
gische.'®

Dabei sei, so Sennett, ein gewisses Maf$ an Distanz notwendig fir zivilisierte Be-
ziehungen untereinander."** Der kulturelle Narzissmus verhindere paradoxerwei-
se den Respekt vor der Privatheit anderer beziehungsweise ein Verstindnis dafiir,
dass man sich fiir zivilisierte Beziehungen untereinander nur bis zu einem be-
stimmten Grad 6ffnen kann.* Auflerdem zerstére die intime Gesellschaft die 6ffent-
liche Sphire, in der Menschen eine vom Privaten verschiedene Rolle einnehmen
konnen, sowie den Gemeinschaftssinn als Verbindung von gemeinsamem Handeln
und kollektiver Identitit.™

Zusammenfassend sei bemerkt, dass Sennett heute im Vergleich zur Situation
vor einigen Jahrzehnten auch Menschen mit Qualifikationen vom sozialen Abstieg
und Jobverlust bedroht sieht. Strukturell begriindet sieht er diese Entwicklungen
in der neoliberalen Arbeitswelt, allen voran in kurzfristigeren und flexibleren Ar-
beitsmodi. Hinsichtlich einer Gefahr des Scheiterns ist auch die von Sennett be-
schriebene Erosion des 6ffentlichen Raumes bzw. der 6ffentlichen Rolle relevant:
Das Auftreten als Privatperson im Offentlichen macht ein Individuum ungleich
verletzlicher. Byung-Chul Han geht hier mit seiner Psychopolitik noch einen Schritt
weiter, wenn er auch die Wirkung digitaler Medien auf das individuelle Verhalten
und den Drang, Gefiihle 6ffentlich zu dufern, betont. In der Herauskehr von Ge-
fithlen wiederum schlief3t er an Eva Illouz’ Thesen iiber Emotionen als Ware und
die Wichtigkeit der affektiven Arbeit an, die im folgenden Kapitel vorgestellt wird.

3. Der dffentliche Gefiihlsgestus: Eva lllouz

Mehrere Untersuchungen aus den Bereichen der Arbeits- und Kultursoziologie so-
wie der Philosophie haben sich in den letzten Jahren iiber die gegenwartige »dis-
kursive Hervorbringung von Gefiihlen« in der Offentlichkeit beschiftigt.’*” In Wer-
bung, Rundfunk und Fernsehen werden sie nun nicht mehr unterschwellig, son-
dern ostentativ angesprochen: So soll nicht nur der 6ffentliche Umgang mit Gefiih-
len neu formatiert, sondern auch das Verhiltnis zu Gefithlen neu definiert wer-
den: »Menschen sollen ermuntert werden, ihre Gefiihle nicht mehr als sprivat« zu

143 Ebd., 453.

144 Vgl. ebd., 24.

145 Vgl. ebd., 24.

146 Vgl. ebd., 387-392.

147 Vgl. Penzund Sauer 2016, 9; Siehe auch Ahmed 2018 (2010); Hochschild 2012; Han 2013; Illouz
2015.

hittps://dol.org/10.14361/6783839458181-008 - am 15.02.2026, 00:25:52.

75


https://doi.org/10.14361/9783839458181-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Scheitern als Performance

148

betrachten, sondern sie zu dufern, zu veréffentlichen.«*** Dass dieser auffordern-

de Diskurs neue Machtverhiltnisse etabliert, nach denen der Gefithlsgestus zum

49 wird, ist

»Credo eines auf Gewinn in allen Lebenspraxen bedachten Menschen«
eine der Grundannahmen von Otto Penz und Birgit Sauer in deren Publikation
Affektives Kapital (2016).

Laut Eva Illouz sind Gefiihle aber kein neues Thema fiir die Soziologie: Sie sieht
dort eine lange Tradition der Beschreibung von Emotionen, wenn auch nicht ex-
plizit. So beziehen sich implizit, so Illouz, bereits die kanonischen soziologischen
Theorien der Moderne, vordergriindig mit den Briichen der modernen Ara beschif-

5% Max Weber etwa analysiere in seiner Untersu-

tigt, auf einzelne Emotionen.
chung iiber die Protestantische Ethik™" insofern die Rolle der Angst im ékonomischen
Handeln, als dass darin »die durch die Unergriindlichkeit der Gottheit ausgelsten
Angstaffekte [...] im Mittelpunkt rastloser unternehmerischer Titigkeit stehen«’*.

In ihrer Publikation Gefiihle in Zeiten des Kapitalismus entwickelt Eva Illouz die
These, dass die Bildung des Kapitalismus in der Moderne auch eine stark speziali-
sierte emotionale Kultur hervorbrachte.” Die Vorlesungen Sigmund Freuds an der
Clark University im Jahr 1909 markieren fiir Illouz sowohl den Beginn eines thera-
peutischen Diskurses als auch die nachhaltige Prigung der emotionalen Kultur in
den USA.** Freuds gréter Einfluss auf die Kultur sei dabei eine Akzentuierung
des Interpersonellen in Bezug auf unsere Selbstwahrnehmung, die uns »das Selbst
in seinem Verhiltnis zu anderen vor dem Hintergrund eines neuen Verstindnisses
der Position des Selbst zu seiner eigenen Vergangenheit« neu denken lasse.”

148 Penz und Sauer 2016, 9.

149 Ebd., 9.

150 Vgl. lllouz 2015, 9. lllouz gibt auch einen Ausblick darauf, was eine Wiedergewinnung eben-
dieser emotionalen Dimension der Moderne mit sich briachte: Namlich eine Neubewertung
der sozialen Organisationen des Kapitalismus sowie der Fragestellungen nach »der Konsti-
tution des modernen Selbst, der modernen Identitit, der Spaltung zwischen Offentlichem
und Privatem mitsamt geschlechtsspezifischen Artikulation«Illouz 2015, 9; Siehe auch Illouz
2015, 12.

151 Vgl. Weber 2016.

152 lllouz 2015, 7.

153 Vgl. ebd., 12.

154 Vgl. ebd., 14-17.

155 Ebd.,17. lllouz fihrt aus, dass sich im Freud’schen psychoanalytischen Verstandnis das Selbst
in einem Spannungsfeld befindet: Zum einen wird es stark von der Kernfamilie gepragt, dem
Ursprung der Personlichkeit und gleichzeitig dem, von dem es befreit werden muss; Ande-
rerseits sieht die Psychoanalyse das Selbst auch im Alltag verankert, man denke etwa an die
Schriften Freuds zur Bedeutung von Versprechern oder Witzen. Das brachte vor allem das
Biirgertum dazu, seine Identitat verstarkt im Bereich des Alltdglichen zu suchen, unter an-
derem in der Erwerbsarbeit und der Familie. Vgl. Taylor 2016, zit.n. lllouz 2015, 18.

hittps://dol.org/10.14361/6783839458181-008 - am 15.02.2026, 00:25:52.



https://doi.org/10.14361/9783839458181-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Gliickseligkeit, Flexibilitat, Affektivitat

Unter anderem werde dieser therapeutische emotionale Stil daran ersichtlich, wie
Frauen und Minner der Mittelschicht im Laufe des 20. Jahrhundert dazu ange-
halten wurden, sich in der Arbeit als auch in der Familie auf intensive und auch

ihnliche Art ihren Emotionen zuzuwenden.'®

Diese stirkere Bedeutung der Emo-
tionen l6ste, so Illouz, die konventionelle Trennung zwischen der emotionsfreien
éffentlichen und der mit Emotionen gesittigten privaten Sphire auf.™” Illouz sieht
als Konsequenz daraus aber keinen Riickzug ins Privatleben, wie Autor*innen in
der Nachfolge Alexis de Tocquevilles es suggerieren;® Im Gegenteil, die 6ffentli-
che Inszenierung des privaten Selbst sei, so Illouz, nie zuvor in dhnlichem Ausmafd
praktiziert und auch 6konomisiert worden: »Niemals zuvor ist das private Selbst
[...] so sehr auf die Diskurse und Werte der 6konomischen und politischen Sphire
zugeschnitten worden.«*?

Weiters beschreibt Illouz mit dem Narrativ der Anerkennung die Tendenz, dass
die moderne Identitit zunehmend an einer Vielzahl sozialer Orte unter Bezugnah-
me auf ein Narrativ 6ffentlich inszeniert werde, in dem sich das Bestreben nach
Selbstverwirklichung und der Anspruch auf emotionales Leiden verbinden.'¢

Hlouz skizziert mit dem emotionalen Kapitalismus eine Kultur der gegenseiti-
gen Formung von emotionalen und ékonomischen Diskursen; Es folgt also nicht
die Okonomie der Kultur oder vice versa, sondern die beiden bedingen sich ge-
genseitig. Dabei werden Affekte zu einem wesentlichen Bestandteil 6konomischen
Verhaltens, und das emotionale Leben - vor allem das der sogenannten Mittel-
schicht — wird der Logik 6konomischer Beziehungen und Austauschprozesse un-
terworfen: Emotionen werden rationalisiert und verdinglicht. Das wird besonders
deutlich an der Stelle, wo Illouz argumentiert, dass sich zu verlieben heute einem
Shoppen gleicht: Am Internet sei am besten ablesbar, wie aus dem Selbst eine emo-
tionale und 6ffentliche Angelegenheit wird. Dass digitale Netzwerke nicht nur
fiir die Partner*innensuche, sondern auch fir die Personlichkeitsbildung eine im-
mer grofiere Rolle spielen, mag Illouz’ Theorie bestitigen.

Digitale Anrufung
Der Kulturphilosoph Byung-Chul Han macht die digitale Vernetzung mit ihrer feh-
lenden Distanz in der Kommunikation verantwortlich, wenn er in der Tradition

156  Vgl. Illouz 2015, 12. Illouz spricht in diesem Zusammenhang von dhnlichen Techniken am
Arbeitsplatz und in der Familie, »um das Selbst und seine Beziehungen zu anderen in den
Vordergrund zu riicken.« Ebd., 12.

157 Siehe dazu auch Sennett 2013.

158 Illouz 2015 verweist in diesem Zusammenhang auf Bellah 2008 und Lasch 1984.

159  lllouz 2015, 12.

160 Vgl. ebd.,12-13.

161 Vgl.ebd., 13.

hittps://dol.org/10.14361/6783839458181-008 - am 15.02.2026, 00:25:52.

71


https://doi.org/10.14361/9783839458181-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Scheitern als Performance

von Sennett und Illouz die immer weiter fortschreitende Vermischung von Offent-
lichem und Privatem kritisiert. Die Kommunikationssymmetrie des Internets — je-
de/r ist zugleich Sender*in und Empfinger*in, Konsument*in und Produzent*in
von Inhalten — ermuntert laut Han zur stindigen Gefithlsduflerung. Jene sieht er
wiederum durch das Digitale verstirkt: Vom Smartphone gehe ein fataler »Zwang
zur Kommunikation« aus, wir hitten ein »fast obsessives, zwanghaftes Verhilt-
nis zu dem digitalen Apparat«'®*. Soziale Netzwerke wie Instagram oder Facebook
verstirken laut Han den Zwang noch massiv, er ergebe sich schon allein markt-
wirtschaftlich aus der Logik des Kapitals: »Mehr Kommunikation bedeutet mehr
Kapital. Der beschleunigte Kreislauf von Kommunikation und Information fithrt
zum beschleunigten Kreislauf von Kapital.«'®*

Bildtheoretisch schlief3t er an Roland Barthes an, der in Die helle Kammer (erst-
mals 1980 erschienen als La Chambre claire) schreibt: »Privatleben« ist nichts an-
deres als jene Sphire von Raum, von Zeit, wo ich kein Bild, kein Objekt bin.«***
Die vernetzte Kommunikation, so Han, erodiere diesen Raum. Es gebe darin keine
Privatsphire mehr.'® Tatsichlich scheint sich die Darstellung des Privaten im Netz
immer weiter auszuweiten; Rund um die potenzierte Produktion visueller privater
Inhalte im Internet haben sich neue Berufsfelder gebildet, und Influencer machen
ihren Lebensstil zum Objekt der Bewunderung fir andere. Anders als die opti-
mistischeren Michael Hardt und Antonio Negri, die 2004 in Multitude die digitale
Vernetzung als neue Chance sehen, gemeinsam Widerstand zu organisieren und
demokratische Strukturen als Multitude zu verwirklichen,® sieht Han aber ganz
im Gegenteil das Hauptproblem der Vernetzung darin, dass sie den Menschen in

der Isolation zuriicklisst:**

Die neoliberalen Wirtschaftssubjekte bilden kein zum gemeinsamen Handeln fa-
higes Wir. Die zunehmende Egoisierung und Atomisierung der Gesellschaft lasst
die Raume fiir das gemeinsame Handeln radikal schrumpfen und verhindert da-

162 Han 2013, 50.

163 Ebd., 50.

164 Barthes 2016, 23.

165 »Es gibt nun keine Sphére, wo ich kein Bild wire.« Han 2013, 8.

166 Siehe Hardt und Negri 2004. In dieselbe Kerbe schlagt auch die peruanische Schriftstelle-
rin Gabriela Wiener, die im Internet eine Chance fir Geschlechtergerechtigkeit und Gewalt-
pravention sieht: »Meine Arbeiten sind der Versuch, die Bedeutung des Personlichen beim
Kampf gegen Ungerechtigkeit und fir die Erlangung von Rechten aufzuzeigen. Das Private,
das Personliche ist politisch. Dank der Tatsache, dass sich Gewalt nicht mehr so einfach ver-
stecken l4sst als Privates, haben wir heute ein Narrativ, das an die Offentlichkeit tritt und
enthillt. Und damit die Welt verandert.« Bohnel 2019.

167 »Die digitale Kommunikation lasst die Gemeinschaft, das Wir, [...] stark erodieren. Sie zer-
stort den 6ffentlichen Raum und verschirft die Vereinzelung des Menschen.« Han 2013, 65.

hittps://dol.org/10.14361/6783839458181-008 - am 15.02.2026, 00:25:52.



https://doi.org/10.14361/9783839458181-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Gliickseligkeit, Flexibilitat, Affektivitat

durch die Bildung einer Gegenmacht, die die kapitalistische Ordnung wirklich in-

frage zu stellen verméchte.'®®

Je nachdem, ob eher die mannigfachen Verbindungen oder aber die einzelnen Kno-
tenpunkte des digitalen Netzes im Fokus der Analyse stehen, gibt die Vernetzung
also Grund zum Fiirchten oder Grund zur Hoffnung. Beide Interpretationen, so
die Meinung der Autorin, sind logisch nachvollziehbar: Das Netz an sich ist nicht
mehr als ein Werkzeug, das auf unterschiedlichste Arten beniitzt werden kann.

Um noch einmal auf Barthes’ Zitat zuriickzukommen, wird das Privatleben also
nicht nur iiber den Raum definiert, in dem man kein Objekt ist, sondern auch iiber
die Zeit. Dass sich die Grenzen zwischen Erwerbstitigkeit und Freizeit gegenwirtig
immer mehr auflésen, ist ein oft gefithrter Diskurs, der auch in dieser Arbeit schon
angeklungen ist und sich auch materiell in den neuen Lebens- und Arbeitsformen
des Co-Working und Co-Living niederschligt.’®

Byung-Chul Han macht nun die digitale Vernetzung fiir die fortschreitende
raumliche und zeitliche Entgrenzung der Arbeit hauptverantwortlich. Vilém Fluss-
ers quasireligiése Idee einer zukiinftigen Welt, in der undingliche Informationen'’®
die Dinge ablésen, und digitale Apparate uns von der Last der Materie befreien,"”*
ist Han zufolge absolut unrealistisch. Und weiter noch schreibt Han, dass die Hin-
de des kiinftigen Menschen zwar — wie von Flusser vorausgesagt — mangels ma-
terieller Bearbeitung und Behandlung von Dingen verkiimmern werden; Er werde
aber nicht »nur genielen und spielen wollen.«'7* Vielmehr attestiert Han der zu-
kiinfrigen Arbeit eine Anbiederung ans Spiel, da vom Digitalen kein materieller Wi-
derstand ausgehe, den man mittels Arbeit zu iiberwinden hitte.”” Flussers Vision
einer »undinglichen, digitalen Zeit der MuRe«'”* lasse laut Han das Leistungsprin-
zip aufler Acht, das jedes Spielerische wiederum zur Arbeit mache: »Der Spieler
dopt sich und beutet ich aus, bis er daran zugrunde geht. Das digitale Zeitalter ist
kein Zeitalter der Mufle, sondern das der Leistung.«'”

Kultureller Narzissmus und die intime Gesellschaft

Die »intime Sichtweise auf die Gesellschaft« sei zum einen durch eine narzisstische
Leidenschaft fiir das Eigene und das Authentische, und zum anderen durch »de-
struktive Gemeinschaft« bestimmt. Damit meint Sennett, dass wir heute einer vor-

168 Ebd., 24.

169 Siehe dazu Siaulyté 2019, unpag.
170 Siehe Flusser 1994, 81.

171 Vgl. Han 2013, 46.

172 Ebd., 47.

173 Vgl.ebd., 47.

174 Ebd., 47-48.

175 Ebd,, 48.

hittps://dol.org/10.14361/6783839458181-008 - am 15.02.2026, 00:25:52.

79


https://doi.org/10.14361/9783839458181-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Scheitern als Performance

kapitalistischen, vorstidtischen Gemeinschaft mit ihren emotionalen, innerlichen
und offenen zwischenmenschlichen Beziehungen fronten, wihrend der modernen
Gesellschaft folgerichtig eher eine »Arbeitsteilung der Gefithle« entspreche, bei der

176 Das narzisstische Selbst, immerzu

sich jede/r nur partiell emotional engagiert.
auf der Suche nach Gratifikation, »wobei das Selbst zugleich verhindert, dass diese
Gratifikation tatsichlich eintritt«’””, beurteilt die Realitit danach, ob es sich in ihr
wiederfindet; Die Umwelt dient vorrangig dem Selbstausdruck und der Selbstver-
gewisserung: »Sich selbst kennenzulernen ist zu einem Zwecke geworden, ist nicht
linger ein Mittel, die Welt kennenzulernen.«'”®

Angestofien wurde die intime Gesellschaft vom Vordringen der Personlichkeit ins
offentliche Leben wihrend des 19. Jahrhunderts.”” Diente die biirgerliche Familie
bis dahin als Schutzwall, der die Unterschiede zwischen privater und 6ffentlicher
Sphire sozialer Wirklichkeit aufrechterhalten sollte,® entstand im 19. Jahrhun-
dert die Vorstellung, »gesellschaftlicher Austausch sei gleichbedeutend mit Offen-

8 Das Bediirfnis nach Selbstoffenbarung ging einher

barung der Personlichkeit.«
mit der Abwertung sozialen Handelns bei gleichzeitiger Aufwertung des psychi-
schen Kontexts, also des »subjektiven Gefithlszustandes des Handelnden«'®2. Im
Hang zur Introspektion und Selbstoffenbarung bekunde sich das starke Verlan-
gen nach Authentisierung der eigenen Gefiithle und Motive: »Jedem einzelnen ist
das eigene Selbst zur Hauptbiirde geworden.«'® Das flexible Selbst befindet sich
im Widerspruch zwischen dem Drang zur authentischen Selbstdarstellung und je-
nem, sich zu verbiegen."®* Diesen Puritanismus wiederum sieht Sennett insofern
in der Tradition der Weber’schen protestantischen Ethik stehend, als dass We-
bers Studie als frithe Beschreibung narzisstischer Symptome gelesen werden kon-
ne: In Webers Gegeniiberstellung von »innerweltlicher Askese« und Egoismus™®
sieht Sennett die Parallelen zwischen ersterem und dem neueren Phinomen des

176  Vgl. Sennett 2013, 390.
177 Ebd., 388.

178 Ebd., 23.

179 Vgl. ebd., 386-388.

180 Vgl. ebd., 35; 51.

181 Ebd., 386.
182 Ebd,, 37; Siehe auch ebd., 36.
183 Ebd., 23.

184 »Die Verwirklichung der der Flexibilitat konzentriert sich [...] vor allem auf die Kréfte, die die
Menschen verbiegen.« Sennett 1998, 57.

185 Vgl. Sennett 2013, 36-37.

186 Siehe dazu Weber 2016.

hittps://dol.org/10.14361/6783839458181-008 - am 15.02.2026, 00:25:52.



https://doi.org/10.14361/9783839458181-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Gliickseligkeit, Flexibilitat, Affektivitat

Narzissmus bestitigt.”®” »In beiden Fillen wird die Frage: >Was fithle ich?< zur Ob-
session.«'%®

Von diesen Parallelen zwischen innerweltlicher Askese und Narzissmus aus-
gehend, stellt Sennett eine Wiedererstarkung der protestantischen Ethik durch
die kulturellen Krifte des Narzissmus in den Raum.”® Der Protestant wie auch

190 den

der Kapitalist entzogen sich, einem sikularen Ethos folgend, durch Askese
Erfahrungen in der Welt, und demonstrierten so den Wert ihres eigenen Selbst.
Sakularismus und Kapitalismus, so Sennett, unterminieren das 6ffentliche Leben,
indem sie »den Glauben [unterh6hlen], dass Erfahrungen in der dem Selbst dufler-
lichen Welt Bedeutung haben.«*"

Daraus leitet Sennett zwei Gefiihlszustinde ab, die sich in dem »asketischen
Charakter des in der modernen Gesellschaft mobilisierten Narzissmus« verdichten:
Die Furcht, etwas zum Abschluss zu bringen, man konnte sie auch Perfektionismus
nennen, sowie ein Gefithl innerer Leere, das von Selbstverneinung und Selbstver-
senkung zeugt.”* Die Unfihigkeit, etwas zum Abschluss zu bringen, zeige sich in
der stindigen Steigerung der Erwartungen, durch die das Gefiihl, ein Ziel erreicht
zu haben, vermieden wird. Denn dadurch wiirde das eigene Erleben objektiviert,
und es miisste folgerichtig auflerhalb des eigenen Selbst Bestand haben. In stin-
diger Selbstverneinung ist das Selbst »nur dann wirklich, wenn es stetig, unabge-
schlossen ist.«*?

Sennetts Argumentation rund um das Unabgeschlossene und den Perfektio-
nismus erinnert an Theorien der Selbstoptimierung des zum Projekt befreiten Sub-
jekts, wie sie mehr als zehn Jahre spiter unter anderem von Byung-Chul Han sowie
Luc Boltanski und Eve Chiapello wieder aufgenommen werden."* Besonders inter-

187 Das narzisstische Ich bilde sich, wenn das »aufgeklarte Eigeninteresse« als Teil des psychi-
schen Apparates aufer Kraft gesetzt sei. Denn im Gegensatz zum narzisstischen ziellosen
Wiinschen habe ein »funktionierendes, also egoistisches Ich gelernt, »zu nehmen und nicht
bloR zu wiinschen«, was im Grunde bescheidener sei. Vgl. Sennett 2013, 388-389.

188 Ebd., 579. Robert Pfaller, nach dem Rituale, Feierlichkeiten, Spiele und das Als-Ob wichtige
Funktionen fir die Psychohygiene in der Gesellschaft erfiillen, trauert dem &ffentlichen Le-
ben vor allem als Bithne der Darstellung von etwas vom Privaten Verschiedenes, Feierliches
nach. Vgl. Pfaller 2011, 83.

189 Sennett 2013, 578.

190 Sennett betont an anderer Stelle den asketischen Aspekt, wenn auf das katholische Ritual
der Beichte, und somit auch auf die Absolution der Siinden verzichtet wird. Vgl. ebd., 578.

191 »Der Verlust der rituellen Religion, des Katholizismus, und der Aufstieg des Kapitalismus
fithren zum selben Ergebnis: Die Verneinung des Genusses dient der Aufwertung und Besté-
tigung des Selbst.« Ebd., 579.

192 Vgl. ebd., 580.

193 Ebd., 581.

194 In ihrer Theorie des Wollens nimmt Hannah Arendt den Terminus Projekt gewissermafien
voraus; in der bemerkenswerten Feststellung, dass der auf die Zukunft gerichtete Wille sich

hittps://dol.org/10.14361/6783839458181-008 - am 15.02.2026, 00:25:52.



https://doi.org/10.14361/9783839458181-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Scheitern als Performance

essant ist in diesem Zusammenhang auch die Zeitlichkeit, das Unabgeschlossene
und potenziell Unendliche, das in der Mythologie oft in Form von Verdammnis und
Strafe zu finden ist, wie etwa bei Sisyphos, auf den spiter noch genauer eingegan-
gen wird.

Exkurs: Legitimation des Kapitalismus
Bei Ausfithrung all dieser negativen Aspekte der neoliberalen Wirtschaftsordnung
und ihrer Selbsttechnologien stellt sich natiirlich die Frage nach der breiten Legi-
timierung dieser Wirtschafts- und Lebensform. Warum leben Menschen freiwil-
lig unter den oben beschriebenen kurzfristigen und prekiren Arbeitsverhiltnis-
sen? Was kam zuerst, die Okonomie oder die Kultur? Dass kulturelle Bedingungen
okonomische Systeme hervorbringen konnen, hat erstmals Max Weber in seiner
Untersuchung zur protestantischen Ethik aufgezeigt. Dass umgekehrt eine wirt-
schaftliche Ordnung eigene Ideale hervorbringt, ist schwerer vorstellbar. Insofern
stellt sich auch die Frage, ob Sennetts flexibler Mensch vielleicht nicht allein die
Folge, sondern vielmehr auch ein Wegbereiter des neuen Kapitalismus ist. Des-
sen Aufkommen im Wirtschaftswachstum der Nachkriegszeit ist naturgemaf3 von
vielen Faktoren abhingig und im Rahmen dieser Publikation nicht zu kliren. Carl
Sasse hebt jedenfalls hervor, dass die Flexibilitit als Arbeits- und Lebenstugend
seit den 1980er-Jahren nicht nur in Erfolgsratgebern und der Managementlitera-
tur, sondern auch fiir die Erstellung von Unternehmensidentititen in Werbebro-
schiiren 0.A. zu einer breiten Anwendung kommt.'?

In ihren Ausfithrungen zur Legitimation des Kapitalismus kommen sowohl Co-
lin Campbell als auch Boltanski und Chiapello zu dem Schluss, dass fiir den Glau-
ben an die kapitalistische Wirtschaftsweise als »die beste und dem Allgemeinwohl

% weiterhin kulturelle Sinnmuster notwendig sind, also 6konomische

dienlichste«
Zwinge allein nicht zu ihrer Legitimierung ausreichen.”” Nun sehen Boltanski und
Chiapello, was auf den ersten Blick unwahrscheinlich scheint, das kapitalistische
Wirtschaftssystem seit den 1970er-Jahren gerade von denjenigen Kunstschaffen-
den und Intellektuellen, die den Kapitalismus kritisiert hatten, mit neuen Idealen
und Glaubenssitzen versorgt.®®

Konsum war frither gerade im puritanisch geprigten Birgertum etwas Ver-

werfliches. Und doch schlugen die von Max Weber charakterisierten Werte der

mit noch nicht existierenden Projekten befasse: »In dem Augenblick, da wir unseren Ceist
auf die Zukunft richten, haben wir nicht mehr mit>Objekten<zu tun, sondern mit Projekten,
und es ist nicht entscheidend, ob diese spontan oder als vorweggenommene Reaktionen auf
zukiinftige Verhiltnisse entstehen.« Arendt 2008, 253; Hervorheb. im Original.

195 Vgl. Sasse 2006, 285.

196 Ebd., 298.

197 Vgl. Boltanski und Chiapello 2013; Campbell 2005; Siehe auch Sasse 2006, 298.

198 Vgl. Boltanski und Chiapello 2013, 506f.; Siehe auch Sasse 2006, 298.

hittps://dol.org/10.14361/6783839458181-008 - am 15.02.2026, 00:25:52.



https://doi.org/10.14361/9783839458181-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Gliickseligkeit, Flexibilitat, Affektivitat

% an einem Punkt zuallererst im Biirgertum, unter gleich-

Askese und Entsagung
zeitiger Beibehaltung der Arbeitsmoral, in Hedonismus um.**° Und nicht nur das:
In Campbells Augen haben mit dem Biirgertum und den Handelsleuten, neben den
Kinstler*innen, gerade die Gruppen mit den stirksten puritanischen Traditionen
der britischen Gesellschaft die sogenannte »Verbraucherrevolution« vorangetrie-
ben.*** Sah Weber dafiir im Wesentlichen die 6konomische Entwicklung verant-
wortlich,*** vermuten Boltanski und Chiapello, dass sich der Kapitalismus an den
Idealen der (Kiinstler-)Kritik wie Authentizitit, Autonomie und Individualitit be-
wihren musste, um nicht an Legitimitit zu verlieren. Wihrend die Arbeiter*innen
seit jeher kritisch gegeniiber dem Kapitalismus eingestellt waren, wurden die biir-

gerlichen Mittelschichten so zur zentralen »Trigergruppe der Kiinstlerkritik«*>.

204 so Sasse. Im

»Die Ideale der Kiinstlerkritik entspringen der Romantik«
Hinblick auf Weber kénnte man sagen: Der romantische Individualismus ist eine
Struktur, die sich auf die Lebensfithrung auswirkt. Das protestantische Pflichtgefiihl
gilt als iberholt, aber das eherne Gehduse muss stindig mit Sinn gefiillt werden,
damit die Akteure mitmachen.”® »Steckt nicht hinter den romantischen Idealen
der kiinstlerischen Kritik — ebenso wie hinter dem modernen Hedonismus — eine
quasireligiése Lehre, nimlich der romantische Individualismus?«*°°
Wenn Carl Sasse sich fragt, wer als Triger des Selbsterfindungsmodells oder

des modern consumerism>’

in Frage kime, denkt er an romantische Kiinstler*innen,
Schriftsteller*innen und Konsument*innen ihrer Produkte. Jene wiederum seien
von der sogenannten Mittelklasse aufgegriffen worden, die in der Folge mafigeblich
an der erhohten Nachfrage an Konsumgiitern beteiligt war.>*®

Robert Pfaller findet diesen Diskurs wie auch den tiber die affektive Anru-
fung der Individuen absurd, da er grof3e Zweifel daran hegt, ob sich professionelle
Kunstschafffende jemals des Affektmoments und der damit verbundenen Vorstel-

lung einer Adressatenperson entbehren konnen. Er sieht Affekte als notwendige

199 Siehe Weber 2016.

200 Sasse 2006, 298-299.

201 Vgl. Campbell 2005, 31.

202 Vgl. Weber 2016; Zit. nach Sasse 2006, 299.

203 Vgl. Boltanski und Chiapello 2001, 468-470; Sasse 2006, 299; Siehe auch Campbell 2005, 31-
35.

204 Sasse 2006, 299.

205 Vgl. Boltanski und Chiapello 2013.

206 Sasse 2006, 301. Zum Romantischen Individualismus, siehe auch Eberlein 2000.

207 Vgl. Campbell 200s5.

208 Vgl. Sasse 2006, 301. Siehe auch Campbell 2005, 25: »The very considerable expansion of
demand in the early part of the Industrial Revolution was essentially middle class in ori-
gin.«Hier schliefit sich der Kreis zu Richard Sennett, der argumentiert, dass im Laufe des 20.
Jahrhunderts der Konsument*in zur kulturell dominierenden Sozialfigur wurde. Siehe dazu das
Kapitel Menschlicher Abfall im leichten Kapitalismus.

hittps://dol.org/10.14361/6783839458181-008 - am 15.02.2026, 00:25:52.

83


https://doi.org/10.14361/9783839458181-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84 Scheitern als Performance

Bedingung fiir jede kiinstlerische Tatigkeit: »Man muss lieben, um Kunst machen
zu kénnen.«**

209 Pfaller 2011, 174.

hittps://dol.org/10.14361/6783839458181-008 - am 15.02.2026, 00:25:52.



https://doi.org/10.14361/9783839458181-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

