
II. Glückseligkeit, Flexibilität, Affektivität 75

scher, je näher sie den inneren, psychischen Bedürfnissen der einzelnen kommen.

Diese Ideologie der Intimität verwandelt alle politischen Kategorien in psycholo-

gische.143

Dabei sei, so Sennett, ein gewisses Maß an Distanz notwendig für zivilisierte Be-

ziehungen untereinander.144 Der kulturelle Narzissmus verhindere paradoxerwei-

se den Respekt vor der Privatheit anderer beziehungsweise ein Verständnis dafür,

dass man sich für zivilisierte Beziehungen untereinander nur bis zu einem be-

stimmten Grad öffnen kann.145 Außerdem zerstöre die intimeGesellschaft die öffent-

liche Sphäre, in der Menschen eine vom Privaten verschiedene Rolle einnehmen

können, sowie den Gemeinschaftssinn als Verbindung von gemeinsamemHandeln

und kollektiver Identität.146

Zusammenfassend sei bemerkt, dass Sennett heute im Vergleich zur Situation

vor einigen Jahrzehnten auch Menschen mit Qualifikationen vom sozialen Abstieg

und Jobverlust bedroht sieht. Strukturell begründet sieht er diese Entwicklungen

in der neoliberalen Arbeitswelt, allen voran in kurzfristigeren und flexibleren Ar-

beitsmodi. Hinsichtlich einer Gefahr des Scheiterns ist auch die von Sennett be-

schriebene Erosion des öffentlichen Raumes bzw. der öffentlichen Rolle relevant:

Das Auftreten als Privatperson im Öffentlichen macht ein Individuum ungleich

verletzlicher. Byung-Chul Han geht hier mit seiner Psychopolitik noch einen Schritt

weiter, wenn er auch die Wirkung digitaler Medien auf das individuelle Verhalten

und den Drang, Gefühle öffentlich zu äußern, betont. In der Herauskehr von Ge-

fühlen wiederum schließt er an Eva Illouz’ Thesen über Emotionen als Ware und

die Wichtigkeit der affektiven Arbeit an, die im folgenden Kapitel vorgestellt wird.

3. Der öffentliche Gefühlsgestus: Eva Illouz

Mehrere Untersuchungen aus den Bereichen der Arbeits- und Kultursoziologie so-

wie der Philosophie haben sich in den letzten Jahren über die gegenwärtige »dis-

kursive Hervorbringung von Gefühlen« in der Öffentlichkeit beschäftigt.147 InWer-

bung, Rundfunk und Fernsehen werden sie nun nicht mehr unterschwellig, son-

dern ostentativ angesprochen: So soll nicht nur der öffentliche Umgang mit Gefüh-

len neu formatiert, sondern auch das Verhältnis zu Gefühlen neu definiert wer-

den: »Menschen sollen ermuntert werden, ihre Gefühle nicht mehr als ›privat‹ zu

143 Ebd., 453.

144 Vgl. ebd., 24.

145 Vgl. ebd., 24.

146 Vgl. ebd., 387-392.

147 Vgl. Penz und Sauer 2016, 9; Siehe auchAhmed 2018 (2010); Hochschild 2012;Han 2013; Illouz

2015.

https://doi.org/10.14361/9783839458181-008 - am 15.02.2026, 00:25:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458181-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Scheitern als Performance

betrachten, sondern sie zu äußern, zu veröffentlichen.«148 Dass dieser auffordern-

de Diskurs neue Machtverhältnisse etabliert, nach denen der Gefühlsgestus zum

»Credo eines auf Gewinn in allen Lebenspraxen bedachten Menschen«149 wird, ist

eine der Grundannahmen von Otto Penz und Birgit Sauer in deren Publikation

Affektives Kapital (2016).

Laut Eva Illouz sind Gefühle aber kein neuesThema für die Soziologie: Sie sieht

dort eine lange Tradition der Beschreibung von Emotionen, wenn auch nicht ex-

plizit. So beziehen sich implizit, so Illouz, bereits die kanonischen soziologischen

Theorien derModerne, vordergründigmit den Brüchen dermodernen Ära beschäf-

tigt, auf einzelne Emotionen.150 Max Weber etwa analysiere in seiner Untersu-

chung über die Protestantische Ethik151 insofern die Rolle der Angst im ökonomischen

Handeln, als dass darin »die durch die Unergründlichkeit der Gottheit ausgelösten

Angstaffekte […] im Mittelpunkt rastloser unternehmerischer Tätigkeit stehen«152.

In ihrer Publikation Gefühle in Zeiten des Kapitalismus entwickelt Eva Illouz die

These, dass die Bildung des Kapitalismus in der Moderne auch eine stark speziali-

sierte emotionale Kultur hervorbrachte.153 Die Vorlesungen Sigmund Freuds an der

Clark University im Jahr 1909 markieren für Illouz sowohl den Beginn eines thera-

peutischen Diskurses als auch die nachhaltige Prägung der emotionalen Kultur in

den USA.154 Freuds größter Einfluss auf die Kultur sei dabei eine Akzentuierung

des Interpersonellen in Bezug auf unsere Selbstwahrnehmung, die uns »das Selbst

in seinem Verhältnis zu anderen vor demHintergrund eines neuen Verständnisses

der Position des Selbst zu seiner eigenen Vergangenheit« neu denken lasse.155

148 Penz und Sauer 2016, 9.

149 Ebd., 9.

150 Vgl. Illouz 2015, 9. Illouz gibt auch einen Ausblick darauf, was eine Wiedergewinnung eben-

dieser emotionalen Dimension der Moderne mit sich brächte: Nämlich eine Neubewertung

der sozialen Organisationen des Kapitalismus sowie der Fragestellungen nach »der Konsti-

tution des modernen Selbst, der modernen Identität, der Spaltung zwischen Öffentlichem

und Privatemmitsamt geschlechtsspezifischen Artikulation« Illouz 2015, 9; Siehe auch Illouz

2015, 12.

151 Vgl. Weber 2016.

152 Illouz 2015, 7.

153 Vgl. ebd., 12.

154 Vgl. ebd., 14-17.

155 Ebd., 17. Illouz führt aus, dass sich im Freud’schen psychoanalytischen Verständnis das Selbst

in einem Spannungsfeld befindet: Zum einenwird es stark von der Kernfamilie geprägt, dem

Ursprung der Persönlichkeit und gleichzeitig dem, von dem es befreit werden muss; Ande-

rerseits sieht die Psychoanalyse das Selbst auch im Alltag verankert, man denke etwa an die

Schriften Freuds zur Bedeutung von Versprechern oder Witzen. Das brachte vor allem das

Bürgertum dazu, seine Identität verstärkt im Bereich des Alltäglichen zu suchen, unter an-

derem in der Erwerbsarbeit und der Familie. Vgl. Taylor 2016, zit.n. Illouz 2015, 18.

https://doi.org/10.14361/9783839458181-008 - am 15.02.2026, 00:25:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458181-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Glückseligkeit, Flexibilität, Affektivität 77

Unter anderem werde dieser therapeutische emotionale Stil daran ersichtlich, wie

Frauen und Männer der Mittelschicht im Laufe des 20. Jahrhundert dazu ange-

halten wurden, sich in der Arbeit als auch in der Familie auf intensive und auch

ähnliche Art ihren Emotionen zuzuwenden.156 Diese stärkere Bedeutung der Emo-

tionen löste, so Illouz, die konventionelle Trennung zwischen der emotionsfreien

öffentlichen und der mit Emotionen gesättigten privaten Sphäre auf.157 Illouz sieht

als Konsequenz daraus aber keinen Rückzug ins Privatleben, wie Autor*innen in

der Nachfolge Alexis de Tocquevilles es suggerieren;158 Im Gegenteil, die öffentli-

che Inszenierung des privaten Selbst sei, so Illouz, nie zuvor in ähnlichem Ausmaß

praktiziert und auch ökonomisiert worden: »Niemals zuvor ist das private Selbst

[…] so sehr auf die Diskurse und Werte der ökonomischen und politischen Sphäre

zugeschnitten worden.«159

Weiters beschreibt Illouz mit dem Narrativ der Anerkennung die Tendenz, dass

die moderne Identität zunehmend an einer Vielzahl sozialer Orte unter Bezugnah-

me auf ein Narrativ öffentlich inszeniert werde, in dem sich das Bestreben nach

Selbstverwirklichung und der Anspruch auf emotionales Leiden verbinden.160

Illouz skizziert mit dem emotionalen Kapitalismus eine Kultur der gegenseiti-

gen Formung von emotionalen und ökonomischen Diskursen; Es folgt also nicht

die Ökonomie der Kultur oder vice versa, sondern die beiden bedingen sich ge-

genseitig. Dabei werden Affekte zu einem wesentlichen Bestandteil ökonomischen

Verhaltens, und das emotionale Leben – vor allem das der sogenannten Mittel-

schicht – wird der Logik ökonomischer Beziehungen und Austauschprozesse un-

terworfen: Emotionen werden rationalisiert und verdinglicht. Das wird besonders

deutlich an der Stelle, wo Illouz argumentiert, dass sich zu verlieben heute einem

Shoppen gleicht: Am Internet sei am besten ablesbar, wie aus dem Selbst eine emo-

tionale und öffentliche Angelegenheit wird.161 Dass digitale Netzwerke nicht nur

für die Partner*innensuche, sondern auch für die Persönlichkeitsbildung eine im-

mer größere Rolle spielen, mag Illouz’ Theorie bestätigen.

Digitale Anrufung

Der Kulturphilosoph Byung-Chul Hanmacht die digitale Vernetzungmit ihrer feh-

lenden Distanz in der Kommunikation verantwortlich, wenn er in der Tradition

156 Vgl. Illouz 2015, 12. Illouz spricht in diesem Zusammenhang von ähnlichen Techniken am

Arbeitsplatz und in der Familie, »um das Selbst und seine Beziehungen zu anderen in den

Vordergrund zu rücken.« Ebd., 12.

157 Siehe dazu auch Sennett 2013.

158 Illouz 2015 verweist in diesem Zusammenhang auf Bellah 2008 und Lasch 1984.

159 Illouz 2015, 12.

160 Vgl. ebd., 12-13.

161 Vgl. ebd., 13.

https://doi.org/10.14361/9783839458181-008 - am 15.02.2026, 00:25:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458181-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Scheitern als Performance

von Sennett und Illouz die immer weiter fortschreitende Vermischung von Öffent-

lichem und Privatem kritisiert. Die Kommunikationssymmetrie des Internets – je-

de/r ist zugleich Sender*in und Empfänger*in, Konsument*in und Produzent*in

von Inhalten – ermuntert laut Han zur ständigen Gefühlsäußerung. Jene sieht er

wiederum durch das Digitale verstärkt: Vom Smartphone gehe ein fataler »Zwang

zur Kommunikation« aus, wir hätten ein »fast obsessives, zwanghaftes Verhält-

nis zu dem digitalen Apparat«162. Soziale Netzwerke wie Instagram oder Facebook

verstärken laut Han den Zwang noch massiv, er ergebe sich schon allein markt-

wirtschaftlich aus der Logik des Kapitals: »Mehr Kommunikation bedeutet mehr

Kapital. Der beschleunigte Kreislauf von Kommunikation und Information führt

zum beschleunigten Kreislauf von Kapital.«163

Bildtheoretisch schließt er an Roland Barthes an, der in Die helle Kammer (erst-

mals 1980 erschienen als La Chambre claire) schreibt: »›Privatleben‹ ist nichts an-

deres als jene Sphäre von Raum, von Zeit, wo ich kein Bild, kein Objekt bin.«164

Die vernetzte Kommunikation, so Han, erodiere diesen Raum. Es gebe darin keine

Privatsphäremehr.165 Tatsächlich scheint sich die Darstellung des Privaten imNetz

immer weiter auszuweiten; Rund um die potenzierte Produktion visueller privater

Inhalte im Internet haben sich neue Berufsfelder gebildet, und Influencer machen

ihren Lebensstil zum Objekt der Bewunderung für andere. Anders als die opti-

mistischeren Michael Hardt und Antonio Negri, die 2004 in Multitude die digitale

Vernetzung als neue Chance sehen, gemeinsam Widerstand zu organisieren und

demokratische Strukturen als Multitude zu verwirklichen,166 sieht Han aber ganz

im Gegenteil das Hauptproblem der Vernetzung darin, dass sie den Menschen in

der Isolation zurücklässt:167

Die neoliberalenWirtschaftssubjekte bilden kein zumgemeinsamenHandeln fä-

higes Wir. Die zunehmende Egoisierung und Atomisierung der Gesellschaft lässt

die Räume für das gemeinsame Handeln radikal schrumpfen und verhindert da-

162 Han 2013, 50.

163 Ebd., 50.

164 Barthes 2016, 23.

165 »Es gibt nun keine Sphäre, wo ich kein Bild wäre.« Han 2013, 8.

166 Siehe Hardt und Negri 2004. In dieselbe Kerbe schlägt auch die peruanische Schriftstelle-

rin Gabriela Wiener, die im Internet eine Chance für Geschlechtergerechtigkeit und Gewalt-

prävention sieht: »Meine Arbeiten sind der Versuch, die Bedeutung des Persönlichen beim

Kampf gegen Ungerechtigkeit und für die Erlangung von Rechten aufzuzeigen. Das Private,

das Persönliche ist politisch. Dank der Tatsache, dass sich Gewalt nicht mehr so einfach ver-

stecken lässt als Privates, haben wir heute ein Narrativ, das an die Öffentlichkeit tritt und

enthüllt. Und damit die Welt verändert.« Böhnel 2019.

167 »Die digitale Kommunikation lässt die Gemeinschaft, das Wir, […] stark erodieren. Sie zer-

stört den öffentlichen Raum und verschärft die Vereinzelung des Menschen.« Han 2013, 65.

https://doi.org/10.14361/9783839458181-008 - am 15.02.2026, 00:25:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458181-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Glückseligkeit, Flexibilität, Affektivität 79

durch die Bildung einer Gegenmacht, die die kapitalistische Ordnung wirklich in-

frage zu stellen vermöchte.168

Je nachdem, ob eher diemannigfachen Verbindungen oder aber die einzelnen Kno-

tenpunkte des digitalen Netzes im Fokus der Analyse stehen, gibt die Vernetzung

also Grund zum Fürchten oder Grund zur Hoffnung. Beide Interpretationen, so

die Meinung der Autorin, sind logisch nachvollziehbar: Das Netz an sich ist nicht

mehr als ein Werkzeug, das auf unterschiedlichste Arten benützt werden kann.

Umnoch einmal auf Barthes’ Zitat zurückzukommen,wird das Privatleben also

nicht nur über den Raum definiert, in demman kein Objekt ist, sondern auch über

die Zeit. Dass sich die Grenzen zwischen Erwerbstätigkeit und Freizeit gegenwärtig

immermehr auflösen, ist ein oft geführter Diskurs, der auch in dieser Arbeit schon

angeklungen ist und sich auch materiell in den neuen Lebens- und Arbeitsformen

des Co-Working und Co-Living niederschlägt.169

Byung-Chul Han macht nun die digitale Vernetzung für die fortschreitende

räumliche und zeitliche Entgrenzung der Arbeit hauptverantwortlich. Vilém Fluss-

ers quasireligiöse Idee einer zukünftigen Welt, in der undingliche Informationen170

die Dinge ablösen, und digitale Apparate uns von der Last der Materie befreien,171

ist Han zufolge absolut unrealistisch. Und weiter noch schreibt Han, dass die Hän-

de des künftigen Menschen zwar – wie von Flusser vorausgesagt – mangels ma-

terieller Bearbeitung und Behandlung von Dingen verkümmern werden; Er werde

aber nicht »nur genießen und spielen wollen.«172 Vielmehr attestiert Han der zu-

künftigen Arbeit eine Anbiederung ans Spiel, da vomDigitalen keinmateriellerWi-

derstand ausgehe, den man mittels Arbeit zu überwinden hätte.173 Flussers Vision

einer »undinglichen, digitalen Zeit der Muße«174 lasse laut Han das Leistungsprin-

zip außer Acht, das jedes Spielerische wiederum zur Arbeit mache: »Der Spieler

dopt sich und beutet ich aus, bis er daran zugrunde geht. Das digitale Zeitalter ist

kein Zeitalter der Muße, sondern das der Leistung.«175

Kultureller Narzissmus und die intime Gesellschaft

Die »intime Sichtweise auf die Gesellschaft« sei zum einen durch eine narzisstische

Leidenschaft für das Eigene und das Authentische, und zum anderen durch »de-

struktive Gemeinschaft« bestimmt.Damitmeint Sennett, dass wir heute einer vor-

168 Ebd., 24.

169 Siehe dazu Šiaulytė 2019, unpag.

170 Siehe Flusser 1994, 81.

171 Vgl. Han 2013, 46.

172 Ebd., 47.

173 Vgl. ebd., 47.

174 Ebd., 47-48.

175 Ebd., 48.

https://doi.org/10.14361/9783839458181-008 - am 15.02.2026, 00:25:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458181-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Scheitern als Performance

kapitalistischen, vorstädtischen Gemeinschaft mit ihren emotionalen, innerlichen

und offenen zwischenmenschlichen Beziehungen frönten, während der modernen

Gesellschaft folgerichtig eher eine »Arbeitsteilung der Gefühle« entspreche, bei der

sich jede/r nur partiell emotional engagiert.176 Das narzisstische Selbst, immerzu

auf der Suche nach Gratifikation, »wobei das Selbst zugleich verhindert, dass diese

Gratifikation tatsächlich eintritt«177, beurteilt die Realität danach, ob es sich in ihr

wiederfindet; Die Umwelt dient vorrangig dem Selbstausdruck und der Selbstver-

gewisserung: »Sich selbst kennenzulernen ist zu einem Zwecke geworden, ist nicht

länger ein Mittel, die Welt kennenzulernen.«178

Angestoßen wurde die intime Gesellschaft vom Vordringen der Persönlichkeit ins

öffentliche Leben während des 19. Jahrhunderts.179 Diente die bürgerliche Familie

bis dahin als Schutzwall, der die Unterschiede zwischen privater und öffentlicher

Sphäre sozialer Wirklichkeit aufrechterhalten sollte,180 entstand im 19. Jahrhun-

dert die Vorstellung, »gesellschaftlicher Austausch sei gleichbedeutend mit Offen-

barung der Persönlichkeit.«181 Das Bedürfnis nach Selbstoffenbarung ging einher

mit der Abwertung sozialen Handelns bei gleichzeitiger Aufwertung des psychi-

schen Kontexts, also des »subjektiven Gefühlszustandes des Handelnden«182. Im

Hang zur Introspektion und Selbstoffenbarung bekunde sich das starke Verlan-

gen nach Authentisierung der eigenen Gefühle und Motive: »Jedem einzelnen ist

das eigene Selbst zur Hauptbürde geworden.«183 Das flexible Selbst befindet sich

imWiderspruch zwischen dem Drang zur authentischen Selbstdarstellung und je-

nem, sich zu verbiegen.184 Diesen Puritanismus wiederum sieht Sennett insofern

in der Tradition der Weber’schen protestantischen Ethik stehend,185 als dass We-

bers Studie als frühe Beschreibung narzisstischer Symptome gelesen werden kön-

ne: In Webers Gegenüberstellung von »innerweltlicher Askese« und Egoismus186

sieht Sennett die Parallelen zwischen ersterem und dem neueren Phänomen des

176 Vgl. Sennett 2013, 390.

177 Ebd., 388.

178 Ebd., 23.

179 Vgl. ebd., 386-388.

180 Vgl. ebd., 35; 51.

181 Ebd., 386.

182 Ebd., 37; Siehe auch ebd., 36.

183 Ebd., 23.

184 »Die Verwirklichung der der Flexibilität konzentriert sich […] vor allem auf die Kräfte, die die

Menschen verbiegen.« Sennett 1998, 57.

185 Vgl. Sennett 2013, 36-37.

186 Siehe dazu Weber 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839458181-008 - am 15.02.2026, 00:25:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458181-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Glückseligkeit, Flexibilität, Affektivität 81

Narzissmus bestätigt.187 »In beiden Fällen wird die Frage: ›Was fühle ich?‹ zur Ob-

session.«188

Von diesen Parallelen zwischen innerweltlicher Askese und Narzissmus aus-

gehend, stellt Sennett eine Wiedererstarkung der protestantischen Ethik durch

die kulturellen Kräfte des Narzissmus in den Raum.189 Der Protestant wie auch

der Kapitalist entzögen sich, einem säkularen Ethos folgend, durch Askese190 den

Erfahrungen in der Welt, und demonstrierten so den Wert ihres eigenen Selbst.

Säkularismus und Kapitalismus, so Sennett, unterminieren das öffentliche Leben,

indem sie »den Glauben [unterhöhlen], dass Erfahrungen in der dem Selbst äußer-

lichen Welt Bedeutung haben.«191

Daraus leitet Sennett zwei Gefühlszustände ab, die sich in dem »asketischen

Charakter des in dermodernenGesellschaftmobilisiertenNarzissmus« verdichten:

Die Furcht, etwas zum Abschluss zu bringen, man könnte sie auch Perfektionismus

nennen, sowie ein Gefühl innerer Leere, das von Selbstverneinung und Selbstver-

senkung zeugt.192 Die Unfähigkeit, etwas zum Abschluss zu bringen, zeige sich in

der ständigen Steigerung der Erwartungen, durch die das Gefühl, ein Ziel erreicht

zu haben, vermieden wird. Denn dadurch würde das eigene Erleben objektiviert,

und es müsste folgerichtig außerhalb des eigenen Selbst Bestand haben. In stän-

diger Selbstverneinung ist das Selbst »nur dann wirklich, wenn es stetig, unabge-

schlossen ist.«193

Sennetts Argumentation rund um das Unabgeschlossene und den Perfektio-

nismus erinnert anTheorien der Selbstoptimierung des zum Projekt befreiten Sub-

jekts, wie sie mehr als zehn Jahre später unter anderem von Byung-Chul Han sowie

Luc Boltanski und Ève Chiapello wieder aufgenommenwerden.194 Besonders inter-

187 Das narzisstische Ich bilde sich, wenn das »aufgeklärte Eigeninteresse« als Teil des psychi-

schen Apparates außer Kraft gesetzt sei. Denn im Gegensatz zum narzisstischen ziellosen

Wünschen habe ein »funktionierendes«, also egoistisches Ich gelernt, »zu nehmen und nicht

bloß zu wünschen«, was im Grunde bescheidener sei. Vgl. Sennett 2013, 388-389.

188 Ebd., 579. Robert Pfaller, nach dem Rituale, Feierlichkeiten, Spiele und das Als-Ob wichtige

Funktionen für die Psychohygiene in der Gesellschaft erfüllen, trauert dem öffentlichen Le-

ben vor allem als Bühne der Darstellung von etwas vom Privaten Verschiedenes, Feierliches

nach. Vgl. Pfaller 2011, 83.

189 Sennett 2013, 578.

190 Sennett betont an anderer Stelle den asketischen Aspekt, wenn auf das katholische Ritual

der Beichte, und somit auch auf die Absolution der Sünden verzichtet wird. Vgl. ebd., 578.

191 »Der Verlust der rituellen Religion, des Katholizismus, und der Aufstieg des Kapitalismus

führen zum selben Ergebnis: Die Verneinung des Genusses dient der Aufwertung und Bestä-

tigung des Selbst.« Ebd., 579.

192 Vgl. ebd., 580.

193 Ebd., 581.

194 In ihrer Theorie des Wollens nimmt Hannah Arendt den Terminus Projekt gewissermaßen

voraus; in der bemerkenswerten Feststellung, dass der auf die Zukunft gerichtete Wille sich

https://doi.org/10.14361/9783839458181-008 - am 15.02.2026, 00:25:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458181-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Scheitern als Performance

essant ist in diesem Zusammenhang auch die Zeitlichkeit, das Unabgeschlossene

und potenziell Unendliche, das in derMythologie oft in Form von Verdammnis und

Strafe zu finden ist, wie etwa bei Sisyphos, auf den später noch genauer eingegan-

gen wird.

Exkurs: Legitimation des Kapitalismus

Bei Ausführung all dieser negativen Aspekte der neoliberalen Wirtschaftsordnung

und ihrer Selbsttechnologien stellt sich natürlich die Frage nach der breiten Legi-

timierung dieser Wirtschafts- und Lebensform. Warum leben Menschen freiwil-

lig unter den oben beschriebenen kurzfristigen und prekären Arbeitsverhältnis-

sen? Was kam zuerst, die Ökonomie oder die Kultur? Dass kulturelle Bedingungen

ökonomische Systeme hervorbringen können, hat erstmals Max Weber in seiner

Untersuchung zur protestantischen Ethik aufgezeigt. Dass umgekehrt eine wirt-

schaftliche Ordnung eigene Ideale hervorbringt, ist schwerer vorstellbar. Insofern

stellt sich auch die Frage, ob Sennetts flexibler Mensch vielleicht nicht allein die

Folge, sondern vielmehr auch ein Wegbereiter des neuen Kapitalismus ist. Des-

sen Aufkommen im Wirtschaftswachstum der Nachkriegszeit ist naturgemäß von

vielen Faktoren abhängig und im Rahmen dieser Publikation nicht zu klären. Carl

Sasse hebt jedenfalls hervor, dass die Flexibilität als Arbeits- und Lebenstugend

seit den 1980er-Jahren nicht nur in Erfolgsratgebern und der Managementlitera-

tur, sondern auch für die Erstellung von Unternehmensidentitäten in Werbebro-

schüren o.Ä. zu einer breiten Anwendung kommt.195

In ihren Ausführungen zur Legitimation des Kapitalismus kommen sowohl Co-

lin Campbell als auch Boltanski und Chiapello zu dem Schluss, dass für den Glau-

ben an die kapitalistische Wirtschaftsweise als »die beste und dem Allgemeinwohl

dienlichste«196 weiterhin kulturelle Sinnmuster notwendig sind, also ökonomische

Zwänge allein nicht zu ihrer Legitimierung ausreichen.197 Nun sehen Boltanski und

Chiapello, was auf den ersten Blick unwahrscheinlich scheint, das kapitalistische

Wirtschaftssystem seit den 1970er-Jahren gerade von denjenigen Kunstschaffen-

den und Intellektuellen, die den Kapitalismus kritisiert hatten, mit neuen Idealen

und Glaubenssätzen versorgt.198

Konsum war früher gerade im puritanisch geprägten Bürgertum etwas Ver-

werfliches. Und doch schlugen die von Max Weber charakterisierten Werte der

mit noch nicht existierenden Projekten befasse: »In dem Augenblick, da wir unseren Geist

auf die Zukunft richten, haben wir nicht mehr mit ›Objekten‹ zu tun, sondern mit Projekten,

und es ist nicht entscheidend, ob diese spontan oder als vorweggenommene Reaktionen auf

zukünftige Verhältnisse entstehen.« Arendt 2008, 253; Hervorheb. im Original.

195 Vgl. Sasse 2006, 285.

196 Ebd., 298.

197 Vgl. Boltanski und Chiapello 2013; Campbell 2005; Siehe auch Sasse 2006, 298.

198 Vgl. Boltanski und Chiapello 2013, 506f.; Siehe auch Sasse 2006, 298.

https://doi.org/10.14361/9783839458181-008 - am 15.02.2026, 00:25:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458181-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Glückseligkeit, Flexibilität, Affektivität 83

Askese und Entsagung199 an einem Punkt zuallererst im Bürgertum, unter gleich-

zeitiger Beibehaltung der Arbeitsmoral, in Hedonismus um.200 Und nicht nur das:

In Campbells Augen habenmit dem Bürgertum und denHandelsleuten, neben den

Künstler*innen, gerade die Gruppen mit den stärksten puritanischen Traditionen

der britischen Gesellschaft die sogenannte »Verbraucherrevolution« vorangetrie-

ben.201 Sah Weber dafür im Wesentlichen die ökonomische Entwicklung verant-

wortlich,202 vermuten Boltanski und Chiapello, dass sich der Kapitalismus an den

Idealen der (Künstler-)Kritik wie Authentizität, Autonomie und Individualität be-

währen musste, um nicht an Legitimität zu verlieren.Während die Arbeiter*innen

seit jeher kritisch gegenüber dem Kapitalismus eingestellt waren, wurden die bür-

gerlichen Mittelschichten so zur zentralen »Trägergruppe der Künstlerkritik«203.

»Die Ideale der Künstlerkritik entspringen der Romantik«204, so Sasse. Im

Hinblick auf Weber könnte man sagen: Der romantische Individualismus ist eine

Struktur, die sich auf die Lebensführung auswirkt. Das protestantische Pflichtgefühl

gilt als überholt, aber das eherne Gehäuse muss ständig mit Sinn gefüllt werden,

damit die Akteure mitmachen.205 »Steckt nicht hinter den romantischen Idealen

der künstlerischen Kritik – ebenso wie hinter dem modernen Hedonismus – eine

quasireligiöse Lehre, nämlich der romantische Individualismus?«206

Wenn Carl Sasse sich fragt, wer als Träger des Selbsterfindungsmodells oder

desmodern consumerism207 in Frage käme, denkt er an romantische Künstler*innen,

Schriftsteller*innen und Konsument*innen ihrer Produkte. Jene wiederum seien

von der sogenanntenMittelklasse aufgegriffen worden, die in der Folge maßgeblich

an der erhöhten Nachfrage an Konsumgütern beteiligt war.208

Robert Pfaller findet diesen Diskurs wie auch den über die affektive Anru-

fung der Individuen absurd, da er große Zweifel daran hegt, ob sich professionelle

Kunstschafffende jemals des Affektmoments und der damit verbundenen Vorstel-

lung einer Adressatenperson entbehren können. Er sieht Affekte als notwendige

199 Siehe Weber 2016.

200 Sasse 2006, 298-299.

201 Vgl. Campbell 2005, 31.

202 Vgl. Weber 2016; Zit. nach Sasse 2006, 299.

203 Vgl. Boltanski und Chiapello 2001, 468-470; Sasse 2006, 299; Siehe auch Campbell 2005, 31-

35.

204 Sasse 2006, 299.

205 Vgl. Boltanski und Chiapello 2013.

206 Sasse 2006, 301. Zum Romantischen Individualismus, siehe auch Eberlein 2000.

207 Vgl. Campbell 2005.

208 Vgl. Sasse 2006, 301. Siehe auch Campbell 2005, 25: »The very considerable expansion of

demand in the early part of the Industrial Revolution was essentially middle class in ori-

gin.« Hier schließt sich der Kreis zu Richard Sennett, der argumentiert, dass im Laufe des 20.

Jahrhunderts der Konsument*in zur kulturell dominierenden Sozialfigur wurde. Siehe dazu das

KapitelMenschlicher Abfall im leichten Kapitalismus.

https://doi.org/10.14361/9783839458181-008 - am 15.02.2026, 00:25:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458181-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Scheitern als Performance

Bedingung für jede künstlerische Tätigkeit: »Man muss lieben, um Kunst machen

zu können.«209

209 Pfaller 2011, 174.

https://doi.org/10.14361/9783839458181-008 - am 15.02.2026, 00:25:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458181-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

