
C. Jacques Derrida - Aufbrechen: 
die Strukturen der Erkenntnis, 
die Identität des Subjekts und den Kreislauf 
von Gabe und Gegengabe

I. Erkenntnisse im Spiel der Differenzen

1) Mit Derridas Denken beginnen

1.1) Absprung aus der Metaphysik und Erkenntnistheorie

Jacques Derrida eine Theorie der Erkenntnis zu unterstellen, wäre wohl 
ein Affront gegen die Ansprüche seines eigenen Denkens, das seine 
Dynamik zunächst einmal sehr deutlich aus der Absetzung gegen ein 
Philosophieren gewinnt, das von ihm als >Metaphysik< oder auch als 
>Platonismus< klassifiziert wird: »Ist aber nicht die Idee der Erkenntnis 
und der Erkenntnistheorie metaphysisch an sich?«, so Derridas rheto­
rische Frage in seiner Auseinandersetzung mit Husserl.1 Die Metaphy­
sik2 zeichnet sich für Derrida wesentlich durch eine analytische Tätig­
keit der Trennungen und Teilungen der von ihr vorausgesetzten 

1 Husserl bleibt für Derrida ein metaphysischer Denker, da er beansprucht, gegen eine 
»historisch entartete Metaphysik« eine reine, »echte >Erkenntnistheorie<« zurückzuge­
winnen, »so als ob das Vorhaben einer Erkenntnistheorie, selbst wenn es sich durch 
>Kritik< von diesem oder jenem spekulativen System freigemacht hat, nicht von Beginn 
an der Geschichte der Metaphysik angehören würde«. (Jacques Derrida: Die Stimme und 
das Phänomen. Einführung in das Problem des Zeichens in der Phänomenologie Hus­
serls. Übers, von H.-D. Gondek, Frankfurt a. M. 2003. [Zitiert als: SuPh]. S. 12).
2 Es wird sich im Durchgang durch Derridas Schriften zeigen, wo seine Kritik an der 
Metaphysik ansetzt und gegen welche Ansätze der Philosophie er sich damit richtet. 
Allerdings läßt sich hierzu mit Jean-Luc Marion anmerken: »Ich muss ihnen sagen, dass 
Derrida niemals eine genauere Umschreibung dessen vorgelegt hat, was er unter der sog. 
Metaphysik der Präsenz< versteht. Niemals! Dabei ist doch der Ausdruck Metaphysik 
der Gegenwart< in >Die Stimme und das Phänomen< sehr wichtig. Aber er wird weder bei 
Heidegger noch bei Derrida wirklich geklärt«. (Jean-Luc Marion und Josef Wohlmuth: 
Ruf und Gabe. Zum Verhältnis von Phänomenologie und Theologie, Bonn 2000. S. 57.) 
Es wird zu fragen sein, ob und wie Marion selbst in seiner Metaphysik-Kritik einen 
klareren Standpunkt einnimmt.

209

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209 - am 16.01.2026, 08:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

»Einheit einer ursprünglichen Präsenz« [SD 67]3 aus, im Bestreben die­
se Einheit letztlich wiederherzustellen. Sein eigenes Denken der Diffe­
renz soll hingegen sowohl diese ursprüngliche Einheit auflösen als auch 
die Notwendigkeit und Eindeutigkeit der Trennungen, die sich in der 
Bewegung der differance entziehen.

Worum geht es Derrida in seiner Philosophie, wenn nicht darum, 
zu einem »Prozeß des ständigen Erkenntniszuwachses« [s.o.] beizutra­
gen, da schon die Idee der Erkenntnis zurückgewiesen wird, oder zu­
mindest darum, vorhandene Erkenntnisse kritisch zu hinterfragen, ein­
zuordnen oder zu vermitteln? Geht es ihm überhaupt um eine 
Philosophie? Und was geben uns seine Schriften, wenn sie uns nichts 
zu erkennen geben wollen - jedenfalls nichts, was sich erkenntnistheo­
retisch systematisieren lassen würde? Derrida entläßt uns immer wie­
der von neuem in die »Offenheit einer unerhörten Frage«. [SuPh 138]

»In der Offenheit dieser Frage wissen wir nicht mehr. Was nicht bedeutet, daß 
wir nichts wissen, sondern daß wir jenseits des absoluten Wissens (und seines 
ethischen, ästhetischen oder religiösen Systems) auf dem Weg sind zu dem, 
von dem her seine Schließung verkündet und entschieden wird«. [Ebd.]

Welchen Weg also geht das Denken Derridas? Kann es sich jenseits oder 
außerhalb eines Wissens ansiedeln, das sich selbst als absolut bestimmt, 
als eine vollendete oder jedenfalls die Möglichkeit einer Vollendung ge­
währende, totale Erkenntnis bis hin zum Ideal einer unendlichen Er­
kenntnis? Es stellt die Dichotomie von Innen und Außen in Frage4 und 
versucht eine Offenheit zu erhalten, die einen absoluten Abschluß ver­
bietet und dennoch eine Schließung fordert, um eine endlose Bewegung 
des Aufschubs, der Differenz denken oder befragen zu können, aus der 
heraus wiederum zugleich die Schließung des Wissens, das Ende seiner 
Geschichte befragt werden soll. Es stellt sich an den Beginn eines Den­
kens, das noch nicht begonnen hat und zugleich schon auf dem Weg ist. 
Und - dies wird deutlich in der Schwierigkeit diese Positionierung auf­

3 Jacques Derrida: Die Schrift und die Differenz. Übers, von Rodolphe Gasche, Frankfurt 
a.M. 1976. [Zitiert als: SD]
4 Zu dieser Problematik sie verwiesen auf: Petra Gehring: Innen des Außen - Außen des 
Innen. Foucault - Derrida - Lyotard, München 1994. Auch bei Marion wird die Span­
nung zwischen der Forderung einer phänomenologischen Immanenz und der Vorstel­
lung eines nicht näher bestimmbaren Außerhalb auf einer anderen Ebene eine wichtige 
Rolle spielen.

210

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209 - am 16.01.2026, 08:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erkenntnisse im Spiel der Differenzen

zuschlüsseln - es scheint sich selbst immer schon in der Bewegung eines 
Aufschubs, eines Sich-Entziehens zu befinden, die eine eindeutige Po­
sitionsbestimmung vermeidet. Derridas Denken möchte ein Denken 
ohne Standpunkt, ohne Zentrum, ohne Ursprung sein.

Der gedankliche >Absprung< besteht jedoch nicht einfach nur darin, 
sich jeder Festlegung zu entziehen und sich dem Spiel der Differenzen 
zu überlassen, sondern auch im Versuch, gerade die Unmöglichkeit 
eines Heraustretens aus der Geschichte der Philosophie nachzuverfol­
gen und aufzuzeigen, auf welchem Weg sich ein Denken bewegt, wenn 
es versucht, vom Boden des bisher Gedachten abzuspringen. Auch für 
sein eigenes Denken bilden die überlieferten und >vorgegebenen< Texte, 
in die er sich, sie lesend, einschreibt, den Raum, in dem sich sein Den­
ken überhaupt erst abspielen kann. Es wird äußerst schwierig sein, in 
den Schriften Derridas Passagen zu finden, in denen explizit positive 
Definitionen seiner Grundgedanken gegeben werden. Vielmehr ist sei­
ne denkerische Arbeit immer dadurch geprägt, daß er sich an den 
Schriften anderer abarbeitet. Unmöglich - und deshalb auch immer 
wieder ein Thema seiner Überlegungen - bleibt es für Derrida, dabei 
einer Sprache auszuweichen, die sich ohne die Gegensätze, die er aus­
schalten möchte, nicht ausdrücken kann. Diesen sprachkritischen An­
satz gewinnt er insbesondere aus seiner Auseinandersetzung mit dem 
Strukturalismus, den er als »Wagnis in der Sehweise ... eine Verände­
rung in der Art, Fragen an jeden Gegenstand zu stellen« betrachtet, als 
eine »Unruhe über die Sprache - die nur eine Unruhe der Sprache und 
in der Sprache selbst sein kann.« [SD 9] Auch das strukturalistische 
Denken bewegt sich innerhalb der Sprache, über die es sich beunruhigt. 
Dabei wird paradoxerweise ein Schlüssel der Struktur, ein Zentrum an­
genommen (beispielsweise das Inzestverbot bei Levi-Strauss), das »ge­
nau dasjenige ist, das sich der Strukturalität entzieht, weil es sie be­
herrscht« und »sowohl innerhalb der Struktur als auch außerhalb der 
Struktur liegt. ... Das Zentrum ist nicht das Zentrum.« [SD 423] 
Derrida möchte dieses Paradox in die Bewegung einer vollständigen 
Dezentrierung aufheben. Auch wenn der Strukturalismus sein eigenes 
Paradoxon noch nicht offenlegt, gelingt es ihm - oder zumindest Claude 
Levi-Strauss als einem seiner >Gründerväter< -, »einen Schritt aus der 
Philosophie hinaus anzudeuten« [SD 429 f.], indem mit den Strukturen 
der Sprache auch »die begründenden Begriffe der gesamten Geschichte 
der Philosophie« kritisch hinterfragt werden. [Ebd.] An die Stelle einer 
souveränen Sprachbeherrschung tritt Levi-Strauss' Methodik der 

211

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209 - am 16.01.2026, 08:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

»Bastelei (bricolage)« [ebd.]5, die mehr oder minder notdürftig mit den 
Sprachmaterialien und Sprachwerkzeugen umgeht, im kritischen Be­
wußtsein der Vorläufigkeit jeder Methodik.

Die Philosophie muß stets »die Verantwortung ihrer Sprache« tra­
gen. [SD 198] Dies gilt auch für die Interpretation der Texte Derridas, 
die die Gefahr birgt, sich dem Sog seiner ganz eigenen Stilistik zu über­
lassen. Zudem läßt sich nicht einfach ein >Seil< durch sein Denken span­
nen oder ein einzelner roter Faden verfolgen, denn Derrida umkreist 
seine Themen und Termini in variierenden Wiederholungen und faßt 
stets ein ganzes »Bündel« von »Linien des Sinns« mehr oder weniger 
lose zusammen oder verwebt sie ineinander. [Randgänge 29 f.]6 Gegen 
Ende seines Denkweges wird die Denkfigur der Gabe noch einmal ver­
schiedene dieser Stränge bündeln. »Ausgehend von der Gabethematik 
scheint sich die Sache der Dekonstruktion insgesamt noch einmal auf 
den Punkt bringen, wenn nicht sogar neu begründen zu lassen«, so 
Thomas Alferi.7 Um diese Neuerfassung oder Neubegründung nach­
vollziehen zu können, ist es zunächst notwendig, das Gewebe der Linien 
des Sinns im Denken Derridas näher zu betrachten und einige dieser 
Linien genauer zu verfolgen. Bei aller Last der >Verantwortung<, die 
der Interpretation durch Derrida auferlegt wird und deren Status in 
seinem Denken später genauer erläutert werden soll, gibt er indirekt 
gleichzeitig immer wieder Anleitungen für das Lesen der Spuren, die 
er selbst in seiner Schrift hinterläßt und die letztlich aus verschiedenen 
Richtungen auf die Beschäftigung mit der Gabe zuzulaufen scheinen. 
Verfolgen möchte ich hier zunächst die Spur des Fragens, das für 
Derrida die Philosophie eröffnet und für das die Philosophie sich offen 
halten muß.

5 Vgl. Claude Levi-Strauss: Das wilde Denken. Übers, von Hans Naumann, Frankfurt 
a.M. 1986. S. 29-36.
6 Jacques Derrida: Randgänge der Philosophie. Übers, von Gerhard Ahrens, Wien 1999. 
[Zitiert als: Randgänge]
7 Thomas Alferi: »Worüber hinaus Größeres nicht >gegeben< werden kann ...«. Phäno­
menologie und Offenbarung nach Jean-Luc Marion, Freiburg, München 2007. S. 420. 
Alferi betrachtet am Ende seiner Schrift über Marion den Einfluß der Gabeproblematik 
bei Derrida auf dessen Denken.

212

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209 - am 16.01.2026, 08:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erkenntnisse im Spiel der Differenzen

1.2) Aufbruch in die Offenheit der Frage - 
Aufgabe der Philosophie?

»Die Philosophie (überhaupt) kann sich bloß der Frage öffnen: in ihr 
und durch sie. Sie kann sich nur befragen lassen«. [SD 197] In diesem 
Sinne ist von Derrida keine Philosophie als ein System von Antworten 
zu verschiedenen Fragestellungen oder als Akkumulation erlangter Er­
kenntnisse zu erwarten, sondern der Versuch, hinter vermeintlichen 
Antworten die Offenheit der Fragen aufzudecken, die diese hervor­
gebracht haben, ohne »daß sich unter der Maske der Frage die Hypo- 
krisie einer Antwort schon bereithält«. [SD 122] Anstatt etwas zu 
erkennen zu geben oder ein Wissen weiterzugeben, geht es um die In­
fragestellung jeder handhabbaren oder weitergebbaren Erkenntnis. 
Freigelegt werden soll eine »Reinheit« der Frage, die eigentlich »niemals 
unmittelbar als solche in Erscheinung tritt«, sondern immer schon »im 
Hermetismus einer Aussage, in der die Antwort schon begonnen hat, sie 
zu bestimmen«, eingeschlossen ist. [Ebd.] »Ihre Reinheit kündigt sich 
an, oder ruft sich immer nur durch die Differenz einer hermeneutischen 
Arbeit in Erinnerung«. [SD 123] Zu erwarten ist also von Derrida genau 
diese spezifische hermeneutische Arbeit, die nicht darauf abzielt, Aus­
sagen zu verstehen und auszulegen, sondern die durch ihre eigene Di­
stanz oder Differenz zum Gegenstand ihrer Arbeit die >Fraglichkeit< zu 
erkennen gibt, die diese Aussagen für die Interpretation öffnet. Insofern 
die Reinheit der Frage sich entweder ankündigt oder aber in Erinnerung 
ruft, ist sie nie präsent, sondern auch zeitlich bereits different. Die Suche 
nach einer >Reinheit<, die einerseits wie etwas Ursprüngliches erinnert 
wird und zugleich in der Gegenbewegung gegen jedes Denken des Ur­
sprungs das ist, was sich erst ankündigt und uneinholbar aussteht, die 
zugleich Möglichkeit und Unmöglichkeit ist, prägt Derridas Denkbewe­
gung in vielerlei Hinsicht - nicht nur in der Frage nach der reinen Frage, 
sondern analog dazu auch in der Suche nach der reinen Gabe.

Es sind für Derrida gerade Fragen, »die nicht im Bereich des Beant­
wortbaren liegen« und vielleicht »selbst nicht mehr philosophisch« 
sind, die es ermöglichen, »die Gemeinschaft jener zu begründen, die 
man in der Welt wenigstens aufgrund ihrer Erinnerung noch Philoso­
phen nennt«. [SD 122] Diese unbeantwortbaren Fragen, die letztlich 
einen Schritt aus der Philosophie hinaus verlangen, kulminieren in die 
»Frage über die Möglichkeit der Frage« [ebd.]: die Frage nach dem Tod 
oder der Zukunft der Philosophie. Wer sich in das Gebiet philosophi- 

213

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209 - am 16.01.2026, 08:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

sehen Denkens und Fragens begibt, der tritt für Derrida von vornherein 
in die Dimension eines Miteinanders ein, denn er wird Teil einer »Ge­
meinschaft der Frage«, die zugleich eine zerbrechliche und bedrohte 
»Gemeinschaft der Entscheidung, der Initiative, der absoluten Anfäng- 
lichkeit« bildet. [Ebd.] Anders als bei Ricoeur geht es hier zunächst nicht 
um eine Initiative zum Handeln, sondern um eine Initiative des Den­
kens. Dabei tritt an die Stelle »der Eintracht dessen, was man Intersub­
jektivität nennt«, insbesondere über die Vermittlung des Anderen in 
der Schrift, die »Arbeit« und »Gefahr der Inter-rogation«8. [SD 52] 
Diese Vorstellung von der Gemeinschaft und der Gefahr, die sie im 
Kern prägt, wird in der Auseinandersetzung mit der Praxis des Ein- 
ander-Gebens, im Umgang mit ethischen Fragestellungen und in den 
Denkfiguren eines Miteinanders bei Derrida zu berücksichtigen sein.

Als eine Art erstes Gebot, das »letztlich jedes ethische Gesetz über­
haupt erst ermächtigen wird« und somit jeder Ethik vorausgeht, gilt für 
Derrida der Befehl: »Die Frage muß gewahrt werden. Als Frage.« [SD 
123] Im Hinblick auf die Gabe wird es letztlich das Geheimnis sein, das 
als Geheimnis zu wahren ist. Dieses Gesetz bestimmt die Philosophie 
vor jeder Methodik, sogar vor der »Tradition des Negativen«, die in 
Derridas Überlegungen auch in ihrer Ausprägung als negativer Theo­
logie wiederholt eine Rolle spielt - insbesondere in Auseinandersetzung 
mit Jean-Luc Marion - und vor den Methoden der Ironie, der Maieutik, 
der und des Zweifels, die sich als Arten der Infragestellung po­
sitiver Gegebenheiten verstehen lassen. [Vgl. SD 122 f.] Zurück bleibt 
eine andere >Gegebenheit<:

»[E]s gibt eine Geschichte der Frage, eine reine Erinnerung der reinen Frage, 
die möglicherweise jede Erbschaft und jede reine Erinnerung im allgemeinen 
und als solche in ihrer Möglichkeit autorisiert«. [SD 122]

8 In seinem Aufsatz über »Edmond Jabes und die Frage nach dem Buch« [SD 102-120] 
stellt Derrida mit Maurice Blanchot die Frage: »Ist der Mensch zu einer radikalen Inter­
rogation fähig, das heißt letztlich, ist der Mensch zur Literatur fähig?« Damit wird auf 
die entscheidende Rolle der Literatur als Medium der Frage hingewiesen sowie auf die 
Möglichkeit, den Gott der Buchreligionen als »>eine Interrogation Gottes<« zu denken, 
der sich in seinem Buch selbst befragt, so daß die Literatur letztlich eine Nachbildung 
und »schlafwandlerische Verschiebung dieser Frage« ist. [SD 120] In »La litterature au 
secret« (in: Jacques Derrida: Donner la mort, Paris 1999. [Zitiert als: DM]. S. 159-209.) 
wird Derrida auf eine ähnliche Ableitung der Geschichte der Literatur aus den Religionen 
des Buches zurückkommen, die dann im Zusammenhang mit der Figur der Gabe zu 
betrachten ist. Vgl. C IlLV 2.

214

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209 - am 16.01.2026, 08:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erkenntnisse im Spiel der Differenzen

Diese Ermöglichung besteht gerade darin, daß »das Unmögliche schon 
stattgefunden hat«. [Ebd.] Es wird sich zeigen, daß die Gabe für Derrida 
einen wichtigen Schlüssel zu dieser Unmöglichkeit bilden soll. Alles 
Denkbare, Mögliche und Unmögliche ist immer schon - dejä - da, wir 
sind demgegenüber in unserem Denken verspätet. Das aber ist für 
Derrida keinesfalls Grund zu einer Kapitulation als >Aufgabe< des Den­
kens, sondern darin eröffnet sich gerade die spezifische Aufgabe des 
Denkens, wie sie Geoffrey Bennington in seinem Portrait Derridas tref­
fend erfaßt:

»[E]s gilt zu begreifen, warum ohne all das, ohne dieses Schon-da, das uns eine 
gewisse Passivität angesichts des Gegebenen auferlegt, angesichts der Gabe 
des Es gibt eines vom anderen geschriebenen Textes, der >Komm< zu uns sagt 
und den es jetzt zu lesen gilt - warum also ohne all das keine Lektüre einsetzen 
könnte und wir keine Chance hätten, anzufangen zu verstehen.« [JD 18]9

Das Infragestellen des Gegebenen heißt also auch, anfangen zu verste­
hen - und zwar letztlich ähnlich wie bei Ricceur im Umweg über das 
schon Zu-erkennen-Gegebene. Die philosophiegeschichtliche Faktizität 
der Ausprägung der Methoden der Interrogation bedingt es zudem, 
daß, wer die Frage nach der Möglichkeit des Fragens stellt, immer schon 
eine »Se/bstreflexion« und »Selbstbefragung«10 [SD 123] vollzieht, 
welche hier allerdings - dies gilt es in Derridas Umgang mit dem Begriff 
des >SeIbst< zu berücksichtigen - bereits implizit als problematische Ver­
wicklungen gewertet werden. Auch hier wird die Unmöglichkeit kon­
statiert, sich aus der Kette der Interpretationen auszugliedern.

Die »Differenz zwischen der Frage im allgemeinen und der >Philo- 
sophie< als bestimmtem - endlichem und unendlichem - Moment und 
Modus der Frage selbst«, so Derrida, »läßt sich heute besser denken« 
denn je. [Ebd.] Dabei handelt es sich für ihn »um den am tiefsten ein­
geschriebenen Charakterzug unserer Epoche«, der in besonderer Weise 
durch Heidegger und Husserl ermöglicht wird, die allerdings nach dem 
»Ursprung« dieser Differenz suchen und uns daher eine »totale Wieder­
holung diktieren«. [SD 123 f.] Derrida hingegen stellt sich zwar in die 
Tradition dieser Suche, vollzieht diese aber eher als eine Suche nach der 
Differenz der Differenz, die keinen Ursprung mehr zuläßt. Sie differiert 
immer schon (dejä) - und bildet immer schon einen >Sprung<, einen 

9 Geoffrey Bennington und Jacques Derrida: Jacques Derrida. Ein Portrait. Übers, von 
Stefan Lorenzer, Frankfurt a. M. 1994. [Zitiert als: JD]
10 Kursivierung K. B.

215

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209 - am 16.01.2026, 08:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

Bruch, eine Verschiebung, ohne sich zu einem festen Ausgangspunkt 
zurückverfolgen zu lassen. Sein Denken kann es in jedem Fall leisten, 
darauf aufmerksam zu machen, welche Problematik der in der Philoso­
phie der Moderne, beispielhaft bei Heidegger, so häufig propagierte An­
spruch birgt, sich außerhalb der bisherigen Philosophiegeschichte, der 
bisherigen Erkenntnistheorie, der Metaphysik und Ontologie oder On- 
to-theologie zu positionieren, mit dem sich auch Jean-Luc Marion aus­
einandersetzt. Insbesondere Husserl aber auch Heidegger können für 
Derrida in ihrer Forderung einer neuen, radikaleren Weise des Fragens 
und Philosophierens und trotz der Anerkennung eines Differenz-Den­
kens nicht verbergen, daß es ihnen letztlich nicht darum geht, vor die 
Geschichte der Philosophie und Metaphysik zurückzukehren oder sie 
gänzlich zu destruieren, sondern darum, anschließend an Kant und 
Descartes, »das griechische Vorhaben zu vollenden: die Philosophie als 
Wissenschaft«. [SD 126] Für Husserl, so Derrida, bleibt die orientieren­
de »Norm«, die sein Denken leitet, »die Erkenntnis, die ihrem Gegen­
stand adäquate Anschauung, die nicht nur distinkte, sondern >klare< 
Evidenz« und das bedeutet: »die volle Gegenwärtigkeit des Sinns für 
ein sich selbst in der Fülle seines Lebens, seiner lebendigen Gegenwart 
selbstgegenwärtiges Bewußtsein«. [SuPh 131] Der Begriff der Erkennt­
nis, von dem sich Derrida hier absetzen will, ist von vornherein an die 
Idee eines Selbst-Bewußtseins und an das cartesische Erkenntnismodell 
des ego cogito geknüpft.

Die Hermeneutik der Offenheit der Frage kann für Derrida nur als 
Hermeneutik der Inkompetenz eines geschlossenen Wissenssystems ar­
beiten, die die Öffnungen darin freilegt, um eine »Meta-Rationalität 
oder Meta-Wissenschaftlichkeit« anzukündigen [Gr 156]n, nicht je­
doch um »zu einer vorwissenschaftlichen oder infra-philosophischen 
Form des Diskurses« zurückzuführen. [Gr 169] Hierzu soll in der 
»Grammatologie« zunächst »die Konstituierung einer Wissenschaft 
oder einer Philosophie der Schrift« erfolgen. [Ebd.] Dies jedoch »ist ein 
notwendiges und schwieriges Unterfangen«, das immer wieder an seine 
eigenen Grenzen geführt werden muß, um ein »Denken« der Bewe­
gung der Differenz schließlich »über den Bereich der episteme«, also 
der geschichtlich herrschenden Denkweise der Wissenschaftlichkeit, * 

11 Jacques Derrida: Grammatologie. Übers, von H.-J. Rheinberger und Hanns Zischlet, 
Frankfurt a.M. 1983. [Zitiert als: Gr]

216

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209 - am 16.01.2026, 08:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erkenntnisse im Spiel der Differenzen

hinausführen zu können. [Ebd.]12 Für Derridas >PhiIosophie<, die nur in 
Anführungszeichen als eine solche bezeichnet werden kann, ist wohl 
insgesamt der Begriff »Denken« vorzuziehen, der als »vollkommen 
neutraler Name« das bezeichnen soll, »wovon wir schon wissen, daß 
wir es noch nicht begonnen haben«. [Gr 170]

Dabei betont Derrida ausdrücklich, »daß über die Philosophie hin­
auszugehen nicht heißen kann, ihr den Rücken zuzukehren (was mei­
stens schlechte Philosophie zur Folge hat), sondern die Philosophen auf 
eine bestimmte Art und Weise zu lesen«. [SD 435] Möchte man Jacques 
Derrida in den Bereich der Philosophie einordnen, in einer >Differenz< 
zu seinem eigenen Versuch, sich einer solchen Einordnung zu entzie­
hen, so ist er auch oder vielleicht sogar zuallererst ein Leser der Phi­
losophie. Muß der Leser, der über die Philosophie hinausgehen möchte, 
ohne ihr den Rücken zuzukehren, rückwärts gehen? Mit dem Rücken 
zur über sie hinausweisenden Zukunft und Offenheit, daher blind für 
diese? Muß er an den Rändern der Philosophie bleiben, sich über sie 
beugen (sich vor ihr verbeugen), um sie zu lesen? Verstellt er dabei 
nicht immer selbst durch die Perspektivität seiner Lektüre die Offen­
heit, die, will man ganz im Bild bleiben, sein eigener Körper verdeckt - 
seine eigene Endlichkeit auf die Derrida in der Nachfolge Heideggers 
selbst immer wieder verweist? Die Endlichkeit ist für Derrida aber nicht 
der Grund für eine Ablehnung der Totalisierung der Erkenntnis. Diese 
wird nicht deshalb ausgeschlossen, »weil sich die Unendlichkeit eines

12 Insbesondere in der »Grammatologie« knüpft Derrida mit dem Begriff »episteme« 
eng an Foucaults »Die Ordnung der Dinge« an. Er beginnt mit einem Hinweis auf die 
zeitgenössische »Inflation des Zeichens >Sprache<« [Gr 16] quasi dort, wo Foucault mit 
der Konstatierung eines »multiplen Wiedererscheinen[s]« der Sprache endet und die 
Frage stellt, ob es an der Zeit sei »jenes Verschwinden des Menschen - und den Boden 
der Möglichkeit aller Wissenschaft vom Menschen - in der Korrelation mit unserer 
Sorge um die Sprache zu denken«. (Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Ar­
chäologie der Humanwissenschaften. Übers, von Ulrich Koppen, Frankfurt a. M. 1974. 
S. 461.) Foucault geht davon aus, daß die episteme, die unter dem Leitbegriff des Men­
schen in den Zwischenräumen der fragmentierten Sprache angesiedelt ist, von einem 
neuen Paradigma einer vereinheitlichten Sprache abgelöst werde. Für Derrida »beginnt 
alles, was seit wenigstens zwei Jahrtausenden sich unter dem Namen der Sprache zu 
versammeln trachtete und damit schließlich auch Erfolg hatte, sich nun in den Namen 
der Schrift zu verlagern« [Gr 17], die also in gewisser Weise hier die episteme des Men­
schen ablöst. Die Beziehung zwischen dem Menschen oder dem Subjekt und der Schrift 
bei Derrida wird im weiteren Verlauf meiner Untersuchungen noch weiter ausdifferen­
ziert werden und läßt sich nicht überall im Denken Derridas auf eine solche >epistemolo- 
gische< Lesart begrenzen.

217

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209 - am 16.01.2026, 08:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

Feldes nicht mit einem Blick oder einem endlichen Diskurs erfassen 
läßt«, sondern gelesen wird immer das Spiel »unendlicher Substitutio­
nen in der Abgeschlossenheit (clöture) eines begrenzten Ganzen« ohne 
Zentrum. [SD 436 f.] Von daher läßt sich durchaus die Frage stellen, ob 
der über den Text gebeugte Leser paradigmatisch für ein Selbst stehen 
kann, das eben nicht mehr das Spiel von innen her, aus einer Zentralper­
spektive, um sich herum ordnet und strukturiert, sondern das es um­
randet und begrenzt, um in diesem Rahmen die Unendlichkeit der Sub­
stitutionen zu ermöglichen.

Derrida ist sich durchaus bewußt, daß »die Transgression des Dis­
kurses ..., wie jede Transgression, in irgendeiner Weise das, was sie 
übersteigt, bewahren und bestätigen« muß [SD 417] und daß in jeder 
Philosophie »die Hyperbel, die absolute Öffnung, die unökonomische 
Ausgabe stets in einer Ökonomie aufgenommen und überrascht« wird. 
[SD 99] Der Gegensatz zwischen >Denken< und >Philosophie< wird also 
von vornherein als ein Gegensatz zwischen Verausgabung und Öko­
nomie charakterisiert. In dieser Rede von der Verausgabung läßt sich 
bereits die Spur eines Denkens der Gabe verfolgen. Die Philosophie 
beschreibt Derrida hierbei als »Das-wunderbare-Übertreffen-sagen- 
wollen, von dem aus das Denken sich selber ankündigt, sich selbst er­
schreckt und sich auf seiner höchsten Höhe gegen seine Vernichtung 
und sein Ertrinken im Wahnsinn und Tod versichert«, [Ebd.] Das »wun­
derbare Übertreffem ist angelehnt an Glaukons Ausruf im platonischen 
Dialog der »Politeia«, mit dem dieser halb verwundert, halb amüsiert 
auf Sokrates Erläuterungen über die Idee des Guten reagiert. Das Gute 
ist ezrsxstva ouaiaq, wobei die Idee des Guten nicht nur »dem Er­
kannten Wahrheit verleiht und ... dem Erkennenden das Vermögen 
(des Erkennens) gibt«, wie die Sonne mit ihrem Licht im Bereich des 
Sichtbaren Gesicht und Gesehenes ermöglicht.13 So wie die Sonne dabei 
gleichfalls das Werden, nämlich Wachstum und Nahrung, ermöglicht, 
ohne selbst das Werden zu sein, ermöglicht das Gute erst Sein und 
Wesen (ouaca), ohne dies selbst zu sein. Als ein »wunderbares Über­
treffen«14 ist das Gute daher das, was über dem Sein und Wesen ste­
hend, dieses erst möglich macht, ohne darin eingeholt werden zu kön­
nen. Und dennoch ist es bei aller Vorsicht, allem Zögern und allem 

13 Platon: Der Staat. In: Ders.: Jubiläumsausgabe sämtlicher Werke. Übers, von Rudolf 
Rufener, Bd. 4, Zürich und München 1974. 508 e.
14 Ebd., 509 c.

218

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209 - am 16.01.2026, 08:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erkenntnisse im Spiel der Differenzen

Bekenntnis zum eigenen Nicht-Wissen, die sich in der sokratischen Re­
de über das Gute äußern, die eigentliche Aufgabe der Philosophie, sich 
dieser Idee anzunähern, was im Kontext der »Politeia« dann den Phi­
losophen zum idealen Staatsmann befähigen soll.

Derridas Denken hingegen vollzieht eine Bewegung, die sich 
einem solchen tcXoq niemals gewiß sein kann, und sich dennoch auf 
das Risiko von Hyperbel und Verausgabung einläßt. In der Versiche­
rung gegen den Wahnsinn, die der Denkende vollzieht, der dieses wun­
derbare Übertreffen sagen will, versichert er sich für Derrida in gewis­
ser Weise gegen sich selbst, gegen seine Offenheit für den »Nicht- 
Sinn«, den »Unweg«, das »Labyrinth«. [SD 101] Diese Versicherung 
ist immer als eine Bekenntnisschrift, als ein Geständnis zu lesen:

»Die Philosophie zu definieren als Das-wunderbare-Übertreffen-sagen-wol- 
len, heißt zugeben - und die Philosophie ist vielleicht dieses gigantische Ge­
ständnis -, daß in dem historisch Gesagten, in dem die Philosophie ihre Ruhe 
findet und den Wahnsinn ausschließt, sie sich selbst verrät (oder sich als Den­
ken verrät), in eine Krise und ein Selbstvergessen eintritt, die in ihrer Bewe­
gung eine wesentliche und notwendige Periode sind. Ich philosophiere nur im 
Schrecken, aber im eingestandenen Schrecken, wahnsinnig zu sein. Das Ge­
ständnis ist gleichzeitig in seiner Gegenwärtigkeit Enthüllung und Vergessen, 
Behüten und Herausstellen: Ökonomie.« [SD 100]

Wenn Derrida in seiner Beschäftigung mit dem Begriff der Gabe in 
»Falschgeld«15 darum kämpft, den Kreislauf der Ökonomie aufzubre­
chen und den »Wahnsinn der ökonomischen Vernunft« offenzulegen 
[FG 49], dann geht es ihm dabei weniger um eine kritische Wendung 
gegen die Ökonomisierung kapitalistischer Gesellschaften, als vielmehr 
um einen Umgang mit einer Ökonomie der Philosophie, die zwischen 
der Erkenntnis und dem Verkennen, deren Wechselspiel schon bei 
Ricoeur erörtert wurde, zwischen der Vernunft und dem Wahnsinn um 
sich selbst kreist und unmöglich - oder nur durch die Unmöglichkeit 
der reinen Frage oder der reinen Gabe - diesen Kreislauf verlassen 
kann. Im Erschrecken, in der Verzweiflung über die Ausweglosigkeit 
dieses Kreisens, im Augenblick der Verunsicherung, der vor der Ret­
tung in diese Sicherheit steht, scheinen aber für Derrida Verschiebun­
gen, Differenzen, Öffnungen möglich zu werden, die aus dem >Nach- 
Lesen< dieses Kreises hervorgehen können, um über diesen Kreis hinaus 

15 Jacques Derrida: Falschgeld. Zeit geben I. Übers, von Andreas Knop u. Michael Wetzel, 
München 1993. [Zitiert als: FG]

219

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209 - am 16.01.2026, 08:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

die Ankündigung eines Denkens zu empfangen, das im Kreis laufend 
nicht eingeholt werden kann. Auch hier geht es also, wenn auch in 
einem ganz anderen Ansatz als bei Ricoeur, darum, im bereits Zu-erken- 
nen-Gegebenen oder im weitergegebenen Gedachten Möglichkeiten zu 
eröffnen.

2) »II n’y a pas de hors-texte« - über die Gegebenheit und 
>Entgegennahme< schriftlicher Zeichen und Spuren

2.1) Nicht außerhalb des Textes, aber über ihn hinaus -
Derrida als Leser und die Rolle der Schrift

Betrachtet man Derrida als Leser der Philosophie, so sieht man ihn ge­
beugt über verschiedenste Werke der Philosophiegeschichte, über psy­
chologische Schriften insbesondere von Freud und Lacan und darüber 
hinaus als einen exzessiven Leser literarischer Texte, die in verschiede­
ner Form, vom Zitat bis zum ans Ende des Buches angehängten und 
ausklappbaren >Supplement<,16 Eingang in seine eigenen Schriften fin­
den. Derrida bewegt sich im Raum der Überlieferungen und »im Ge­
dächtnis der Philosophie« [SD 123], wenn auch in einem wachen Be­
wußtsein dieser Situation und mit der Geste einer angestrebten 
Überschreitung. Nicht zuletzt ist Derrida auch ein Leser der jüdischen 
Tradition17, der Thora und des Talmud, u. a. vermittelt über die literari­
schen Schriften Edmond Jabes'.18

16 So ist Baudelaires »Das falsche Geldstück«, um das sich Derridas Abhandlung über 
das Zeit-geben dreht, dem Band »Falschgeld« als ausklappbarer Anhang beigefügt, der 
sich so quasi parallel zu jeder Seite des Textes lesen läßt.
17 Zu Derridas Verwurzelung im jüdischen Denken im Hinblick auf seine Ethik sei ver­
wiesen auf: Martin Srajek: In the margins of deconstruction. Jewish conceptions of ethics 
in Emmanuel Levinas and ]acques Derrida, Dordrecht 1998. Sowie aus theologischer 
Perspektive: Josef Wolmuth: An der Schwelle zum Heiligtum. Christliche Theologie im 
Gespräch mit jüdischem Denken, Paderborn 2007. Eine Auseinandersetzung Derridas 
mit seiner gebrochenen jüdischen Identität erfolgt auf einer sehr persönlichen Ebene in 
der »Zirkumfession« [Zitiert als: JD (Zirkumfession)], mit der er in Fußnoten Benning- 
tons Portrait begleitet. Derrida setzt sich dort u. a. mit der Erfahrung seiner Beschneidung 
auseinander, die er zu einer Art Grunderfahrung seines gesamten Denkens stilisiert: »Be­
schneidung: über nichts anderes habe ich stets gesprochen«. [JD 82 (Zirkumfession)] Er 
bezeichnet sich dort als »der letzte Jude, der ich noch bin«. [JD 201 (Zirkumfession)]
18 Derrida bezieht sich besonders auf: Edmond Jabes: Le livre des questions, Paris 1988.

220

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209 - am 16.01.2026, 08:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erkenntnisse im Spiel der Differenzen

»Für Jabes ist das Buch nicht in der Welt, sondern die Welt ist im 
Buch«. [SD 117] Anstatt also durch den Text hinaus auf die Welt zu 
blicken, läßt sich hier die Welt immer schon nur im Inneren des Textes 
erkennen. Eine Überschreitung auf eine außerhalb des Textes angesie­
delte Instanz bleibt unmöglich gemäß Derridas berühmtem Diktum: 
»Ein Text-Äußeres gibt es nicht«, [Gr 274] - »11 n'y a pas de hors-texte.« 
Derrida geht von der prinzipiellen »Abwesenheit des Referenten oder 
des transzendentalen Signifikats« aus.19 [Ebd.] Keine Erkenntnis von 
Welt kann sich demnach außerhalb des in Texten Schon-zu-erkennen- 
Gegebenen und schriftlich Weitergegebenen bewegen. Und zugleich 
kann die >Vorgabe< der Texte wohl nicht wie eine gegebene, handhab­
bare und weitergebbare Sache entgegengenommen werden, weil auch 
der Leser, selbst wenn er am Rand des Buches steht, als Teil der Welt 
zugleich bereits in das Gewebe der Textualität mit eingebunden ist: Er 
kann sich den Text nicht aneignen, wenn er selbst bereits Eigentum des 
Textes ist. Das erkennende oder lesende, den Text entgegennehmende 
>Subjekt< und das >Text-Objekt< lassen sich nicht klar gegeneinander 
abgrenzen. Hier liegt also eine an Iris Därmann erinnernde melange 
zwischen Subjekt und Objekt vor. Könnte man unterstellen, daß gerade 
deshalb die Bewegung am Rand der Texte zu einer wichtigen Aufgabe 
wird - wenn nicht, um eine eindeutig begrenzende Identifizierung und 
Trennung von Rezipienten und Rezipiertem vorzunehmen, so doch auf 
der Suche nach einer Verortung derjenigen, die als Lesende und Schrei­
bende die Arbeit am Text vollziehen ?

Die paradoxe Situation einer Lektüre der Philosophie, die über die­
se hinausgehend sich zu ihr zurückwenden muß, läßt sich zusammen­
fassen in der Formulierung: »Man verläßt das Buch nur im Buch«. 
[Ebd.] Ein Beispiel dafür, wie Derrida einen solchen Gedanken in der 
Technik seines eigenen Schreibens umsetzt, und damit zugleich ein 
Hinweis darauf, wie sein Denken sich in einer performativen Um­
setzung >vervollständigt<, ohne sich abzuschließen, zeigt sich in der 
»Ellipse«, mit der er den Band »Die Schrift und die Differenz« ab­
schließt. Derrida kehrt hier gedanklich noch einmal zu dem ebenfalls 

19 Als >Bezeichnetes< ist für Derrida kein Signifikat mehr zu denken, auf das das Zeichen 
verweist - selbst wenn es sich dabei bei Saussure nicht mehr um die bezeichnete Sache, 
sondern um ihr Vorstellungsbild handelt -, >bezeichnet< sind allenfalls der Ort und das 
Material, in die sich das Zeichen als Schrift oder Spur einschreibt: das Papier, auf dem die 
Tinte Zeichen hinterläßt, der Stein oder das Metall, dem eine Gravur eingeprägt wird, 
das Wachs, in das ein Siegel gedrückt wird.

221

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209 - am 16.01.2026, 08:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

darin veröffentlichten Aufsatz über Jabes zurück. Mit der Ellipse, die 
sich aus der Form des Kreises (also der Ökonomie) entwindet oder sie 
übersteigt, ohne seiner Geschlossenheit zu entkommen, wird der Leser 
noch innerhalb des Buches dazu angeleitet, die Form des Buches >zu 
verlassen^ kurz bevor er es am Ende seiner Lektüre schließt. »Die Frage 
nach der Schrift konnte sich nur mit der Schließung des Buches eröff­
nen«, nämlich aus der Konfrontation mit dem Gegensatz zwischen der 
»Geschlossenheit des Buches«, das wie eine handhabbare Sache er­
scheint, und der »Offenheit des Textes«, die wiederum auch ein »Offen­
sein für den Text« als »rückhaltlose Verausgabung«20 fordert. [SD 443]

Auch bei Ricoeur tauchte bereits eine ähnliche Forderung der >Hin- 
gabe< an den Text auf, die aber eher darin bestand, sich den im Text 
angebotenen Möglichkeiten als möglicher Vollzieher ihrer Verwirk­
lichung anzubieten. Die Entgegennahme des Sinnangebotes oder der 
im Text eröffneten Möglichkeiten konnte hier also den Empfänger und 
die Wirklichkeit seines Handelns verändern, während es nun bei 
Derrida zunächst bei einer Veränderung und Verschiebung im Text 
bleibt, der sich dadurch in seiner eigenen Struktur öffnet: Das Lesen 
des bereits Geschriebenen läßt sich als eine Wiederholung21 betrachten, 
die nicht zum Anfang des Kreises zurückkehrt. Indem »das Buch sich 
wiederholt« - in der Selbstreferentialität dieses Schlußwortes ebenso 
wie in der wiederholenden Lektüre - »nimmt seine Selbstidentität eine 
kaum wahrnehmbare Differenz in sich auf, die es uns erlaubt, wirksam, 
rigoros, das heißt behutsam aus der Geschlossenheit herauszutreten.« 
[SD 444] Die Repräsentation verschiebt die in sich geschlossene, ihrem 
Wesen nach unverrückbare Präsenz und eröffnet den »Un-Grund der 
unendlichen Vervielfältigung« und ihrer Abweichungen, in dem ein 
Satz Geltung beansprucht, der für das gesamte Denken Derridas ent­
scheidend ist, auch im Hinblick auf die Frage nach dem Selbst: »Das 
Andere ist im Selben«. [SD 446] Das unendliche Verweisspiel der sich 
notwendig wiederholenden Zeichen und Repräsentationen, entsprun­
gen aus einem »Mangel an Selbstidentität« [ebd.], kreist dabei um eine 
Leere, wie die Schrift um das »gefährliche Loch« in der »Pergament­

20 Kursivierung K. B.
21 Hier - und nicht nur hier - zeigt sich die Nähe des Denkens und der Terminologie 
Derridas zu Gilles Deleuze, insbesondere in: Ders.: Differenz und Wiederholung. Übers, 
von Joseph Vogl, München 1992. (Paris 1968) Zu beachten ist allerdings, daß Deleuze 
sich gegenüber Derrida eindeutiger auf der Seite der >Bejahung< positioniert und sich (in 
einem Anti-Hegelianismus) gegen das Prinzip der Negation wendet.

222

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209 - am 16.01.2026, 08:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erkenntnisse im Spiel der Differenzen

rolle«, auf die sie geschrieben ist. [SD 447] Die Öffnung bedeutet also 
hier keine Eröffnung einer neuen Perspektive, keinen Ausblick aus dem 
Text heraus, sondern es öffnet sich ein Freiraum, der das Spiel der Mög­
lichkeiten und der Alterität im Textinneren ermöglicht.

In seiner Auseinandersetzung mit Levinas nennt Derrida »Judais­
mus« die »Erfahrung des unendlich Anderen« und versteht diese Erfah­
rung als äußerste Erschütterung der Philosophie im Sinne des »griechi­
schen Logos als Ganzem«. [SD 233] Zwischen diesen Traditionslinien, 
»im Unterschied des Jüdischen und des Griechischen, der vielleicht die 
Einheit dessen ist, was man Geschichte nennt,« [SD 234] leben wir für 
Derrida. Das heißt, wir befinden uns zwischen der Totalität des 
und der Erkenntnis einerseits und der in diese Geschlossenheit einbre­
chenden Erfahrung des Anderen andererseits sowie analog dazu in der 
Spannung zwischen der Präsenz des gesprochenen Wortes und der 
Schrift als Spur einer Abwesenheit. Das Buch, das diese Spuren trägt 
oder in sich einprägt und ebenfalls im Paradox der Offenheit für das 
Andere - die Relektüre, die Übersetzung, die Abweichung - und der 
Geschlossenheit - zwischen den Buchdeckeln - gefangen ist, wird auch 
als ein »Labyrinth« beschrieben, als »ein Weg, der seine Auswege in 
sich birgt« und »sich schließt, wenn er seine eigene Öffnung denkt«. 
[SD 448 f.] An die Stelle eines Ausblicks auf ein Anderes tritt der Blick 
auf ein Anderes im Selben, das durch die Wiederholung immer neu 
generiert wird, da diese stets aus einer anderen Perspektive und in einer 
neuen Lesart erfolgt. Nicht der Text selbst gibt eine neue Perspektive 
vor, sondern die jeweilige Relektüre, die aber wiederum aus dem heraus 
ermöglicht wird, was im Text gegeben ist.22 »Auf das Jenseits der Ge­
schlossenheit des Buches braucht man nicht zu warten, noch muß es 
wiedergefunden werden. Es ist da, doch jenseits, in der Wiederholung, 
der es sich entwendet«. [SD 450] Diese Entwendung, dieses Entwinden 
aus der Form des Kreises und der Ökonomie erfolgt zunächst in der 
Weise des Kommentars, der dem Text etwas hinzufügt, so daß sich die 
Bewegung der Differenz immer weiter entfalten kann.23 Konstituiert 

22 Auch bei Ricoeur spielt dieser Rezeptionsprozeß, in Anlehnung an eine Hermeneutik 
des Lesens, wie sie von Wolfgang Iser oder Hans Robert Jauß vertreten wird, eine we­
sentliche Rolle. Auch hier liegt der Akzent aber stärker auf der Anlage der Handlungs­
möglichkeiten, die im Text zu erkennen gegeben werden.
23 Das Prinzip des Kommentars besteht darin, »am Rande einige Fragen [zu] stellen, 
deren Bestimmung es ist, am Rande und offen zu bleiben«. [SD 57] Ein Kommentar kann 
während der Lektüre in einen Text eingeschrieben oder an seinen Rändern notiert wer­

223

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209 - am 16.01.2026, 08:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

wird eine Art >Hypertext<, der den Text als Text - wie das Buch im Buch 
- überschreitet.24 Die Verschiebung der Schwerpunkte, die durch die 
Kommentierung erreicht werden soll, verlagert das Gewicht auf das 
»Exorbitante«, in dem ein Text seine eigene Intention überschreitet 
und den Schreibenden überrascht, da das Eigenleben der Sprache, in 
der er schreibt, »definitionsgemäß nicht absolut beherrscht werden« 
kann. [Gr 272 f.] Dieses Moment der Überraschung wird später ein we­
sentliches Charakteristikum der Gabe bilden. Wenn hier auch nicht wie 
bei Ricoeur eine Herrschaft des Sinns anerkannt wird, so doch eine Un­
beherrschbarkeit von Sprache und Schrift, mit der ebenfalls eine Herr­
schaft über den Sinn abgewiesen wird. Die schriftliche Notiz des Kom­
mentars ist nicht wie das gesprochene Wort an die Stimme, den 
Standpunkt und die Präsenz des Sprechenden gebunden und verbleibt 
daher nicht in seinem Einfluß- und Herrschaftsbereich, sondern über­
läßt sich der Lektüre. So formuliert Michael Lisse:

»Die Gabe der Lektüre ist immer eine doppelte Geste. Sie kann nur in einer 
Schrift stattfinden, die sich gibt, indem sie sich gleichzeitig an die Ränder des 
Textes zurückzieht, den sie zu lesen gibt. Man kann nur etwas zu lesen geben, 
wenn man an die Ränder schreibt ...«.25

den und durchbricht so die Linearität des Textverlaufes. Interessant ist hier die Parallele 
zur Struktur des Talmud, der einem dialogischen Prinzip gemäß auf jeder Seite Kom­
mentare und Diskussionen um den im Zentrum stehenden Text der Mischna versam­
melt, die wiederum die schriftliche >Wiederholung< - dies ist die Übersetzung des hebräi­
schen Wortes >Mischna< - der mündlichen Offenbarung Gottes an Moses auf dem Berg 
Sinai bildet und die schriftliche Thora um ein detailliertes Regelwerk ergänzt. Der Auf­
bau der Seiten erinnert an die äußere Form, in der Derrida den Text in »Glas« (Paris 
1974) arrangiert. Zum Prinzip des Kommentars bei Derrida siehe auch: Michael Lisse: 
»Zu lesen geben«. In: Ethik der Gabe. Denken nach Derrida. Hrsg, von Michael Wetzel 
und Jean-Michel Rabte, Berlin 1993. S. 19-37. Lisse betont, daß Derridas Lektüre weder 
Phänomenologie noch Hermeneutik sei und, den >blinden Fleck< jedes Textes wahrend, 
zu lesen gebe, im notwendigen Einsatz des eigenen Selbst.
24 H.-D. Gondek und B. Waldenfels verweisen in ihren Überlegungen über »Derridas 
performative Wende« auf Derridas Auseinandersetzung mit Techniken und Technolo­
gien des Schreibens und der Speicherung von Schrift, in die auch die Beschäftigung mit 
den »Chancen und Grenzen der hypertextuellen Strukturierung von Schriftwerken« 
fällt, die in dem gemeinsamen Text-Experiment mit Geoffrey Bennington in »Jacques 
Derrida« performativ umgesetzt wird. In: Einsätze des Denkens. Zur Philosophie von 
Jacques Derrida. Hrsg, von H.-D- Gondek und B. Waldenfels, Frankfurt a.M. 1997. [Zi­
tiert als: Einsätze] S. 7-39. Hier: S. 14 f.
25 Michael Lisse: »Zu lesen geben«, a.a.O. S. 37.

224

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209 - am 16.01.2026, 08:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erkenntnisse im Spiel der Differenzen

Dieses Schreiben an den Rändern kann die Logik von Innen und Außen 
nicht vollständig durchbrechen, aber es erlaubt einen Anfang, denn 
»[w]ir müssen irgendwo, wo immer wir sind, beginnen«. [Gr 280] Ben- 
nington merkt hierzu an:

»Das Irgendwo, an dem man stets beginnt, ist durch historische, politische, 
philosophische, phantasmatische Strukturen überdeterminiert, die sich aus 
prinzipiellen Gründen nie vollkommen explizieren oder kontrollieren las­
sen ... In einem bestimmten Sinn ist der Ausgangspunkt - und dabei handelt 
es sich um eine Notwendigkeit - radikal kontingent. Diese Notwendigkeit (des 
Kontingenten) ist die des schon: Der Ausgangspunkt ist immer schon gege­
ben, wir antworten schon auf ein >Komm<, das wir als die Notwendigkeit selbst 
empfangen und auf uns nehmen.« [JD 28 f.]

Wir sind an die Gegebenheiten unserer Perspektivität, an unseren über 
das Buch gebeugten Standpunkt, an unsere Position in der Geschichte, 
also an uns selbst gebunden ebenso wie an den Kontext, in den wir 
eingebunden sind, und an das, was uns in diesem Kontext bereits vor­
gegeben und zu erkennen gegeben ist. Von diesem Punkt aus müssen 
wir jeden Lektüre- und Denkweg beginnen - das heißt aber auch, wir 
können beginnen und dabei mit der Arbeit der Verschiebung, der Öff­
nung und Überschreitung anfangen. Zu fragen ist, inwieweit wir diesen 
Punkt verlassen können, wie Derridas ständiger Kampf damit ausgeht, 
einer Festlegung seines Standpunktes zu entgehen, oder ob dieser 
Kampf ein Spiel bleibt, das weder gewonnen noch verloren wird.26 Die 
Spannung zwischen der Gebundenheit an den eigenen historischen, 
philosophischen und personalen Standpunkt und dem Aufruf, diesen 
Ort zu verlassen, zwischen Vorgabe und Verausgabung, bleibt für 
Derrida durchgehend ein unauflösbares Problem, auch in der Spannung 
zwischen griechischem und jüdischem Denken. So empfängt Derrida 
Levinas' Denken als Aufruf »zur Dislokation des griechischen Logos«, 
dessen Ort mehrfach als otxo£ beschrieben wird, und »zur Dislokation 
unserer Identität und vielleicht der Identität im allgemeinen«. [SD 126]

Es gilt also auch in der Lektüre die Positionierung im Kontext nicht 
zu verdecken und dennoch den Aufruf zur Aufgabe der Position zu 
hören, der jede Identität - auch die des Textes - in Frage stellt. Im Hin­
blick auf den Text wird es daher notwendig, gegen eine >vorgebliche< 
Identität seine inneren Widersprüche und die Einbrüche dessen, was er 

26 Auf diese Offenheit des Spiels werde ich unter C I. 3.2 zurückkommen.

225

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209 - am 16.01.2026, 08:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

aus der Geschlossenheit seines Sinns ausschließen möchte, freizulegen. 
Dies soll durch den Vollzug der Dekonstruktion gelingen, die aus dem 
vorgegebenen Material des Textes etwas anderes macht bzw. wie ein 
Katalysator die Arbeit des Anderen im Selben in Bewegung hält. Dabei 
soll nicht einfach eine überkommene Denkweise abgebaut und auf 
ihren Trümmern ein neues Denkgebäude errichtet werden kann. Viel­
mehr bewegt man sich im Inneren eines >Gebäudes<, das niemals fest 
zementiert, sondern lose und variabel zusammengesetzt ist wie ein 
Bausatz, den man durch Verschiebungen des gegebenen Baumaterials 
immer weiter zugleich in seiner bisherigen Form destruieren und in 
einer anderen Form konstruieren kann.27 Wird die Dekonstruktion im 
Anschluß an Derrida, insbesondere in der amerikanischen Literatur­
theorie ausgehend von Paul de Man, zu einer Methodik ausgearbeitet, 
so ist sie wohl bei Derrida selbst nicht eigentlich eine Methode seines 
Denkens, sondern sie ist sein Denken. Zudem bildet sie für ihn von 
Beginn an keineswegs eine von ihm selbst entwickelte typisch >derri- 
dasche< Strategie, sondern vielmehr eine charakteristische, schon bei 
Hegel, Nietzsche oder Heidegger vollzogene und »heute so verbreitete 
Arbeit« des Denkens, deren »Regeln« Derrida nun lediglich »formali­
sieren« möchte. [Gr 45] Es geht darum, ein »offenes strategisches Dis­
positiv« zu entwickeln, »offen auf seine eigene Abgründigkeit hin, ein 
nicht abgeschlossenes, nicht abschließbares und nicht vollständig for­
malisierbares Ensemble von Regeln des Lesens, Interpretierens und 
Schreibens.« [Einsätze 26 f.]28 Eine vollständige Methodik oder Schule 
einer Philosophie der Dekonstruktiom oder eines >Dekonstruktivis- 
mus< würde einer solchen Offenheit widersprechen. Der Randgänger 
der Philosophie muß wohl eine Randerscheinung bleiben, um nicht in 
ihr Zentrum zu geraten.

Wie begegnet Derrida dem Einwand, den er selbst gegen Heideg­
ger vorbringt29, daß sich letztlich »die genannten Destrukteure gegen­

27 »Die Bewegungen dieser Dekonstruktionen rühren nicht von außen an die Struktu­
ren. Sie sind nur möglich und wirksam, können nur etwas ausrichten, indem sie diese 
Strukturen bewohnen. ... Die Dekonstruktion hat notwendigerweise von innen her zu 
operieren, sich aller subversiven, strategischen und ökonomischen Mittel der alten 
Struktur zu bedienen, sich ihrer strukturell zu bedienen, daß heißt, ohne Atome und 
Element von ihr absondern zu können.« [Gr 45]
28 Jacques Derrida: Punktierungen - die Zeit der These. [Einsätze 19-39]
29 Auch Heideggers Vorhaben, durch die »am Leitfaden der Seinsfrage sich vollziehende 
Destruktion des überlieferten Bestandes der antiken Ontologie auf die ursprünglichen 

226

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209 - am 16.01.2026, 08:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erkenntnisse im Spiel der Differenzen

seitig destillieren« [SD 426], indem sie sich ihr metaphysisches Erbe 
vorwerfen, um sich jeweils selbst als einzig legitimen Überwinder der 
Metaphysik zu profilieren? Er behauptet nicht, eine Überwindung be­
reits zu vollziehen, sondern allenfalls den Ausblick auf ein Überschrei­
ten oder Übersteigen anzustreben - so als würde man mit dem Material 
der Sprache und des Denkens, das man in der Dekonstruktion ab- und 
umbaut, einen Turm bauen können, in dessen Innenraum man dann 
nach oben klettert, um über seinen Rand hinauszublicken.

Diese Arbeit bleibt ein gewagtes Unterfangen, da Derrida indirekt 
damit auch eine fortwährende Dekonstruktion seiner eigenen Schriften 
verlangt, die allerdings so eng um die immer gleichen Denkfiguren krei­
sen, daß es oft schwer fällt, einen Stein aus diesem fragilen >Bauwerk< zu 
ziehen, um zu prüfen, ob es nicht in sich zusammenbricht - zumal 
Derrida ja gar keine feste Architektur für sich beansprucht, sondern 
vielmehr eine Bewegung des Denkens in Gang setzen will, die sich 
immer weiter verschieben soll. Wer also Derrida kritisiert, ohne ihn 
einfach generell zu ignorieren, bzw. wer Derrida liest und in sein eigenes 
Verständnis übersetzt, Fragezeichen an den Rand setzt und seine eigene 
Lektüre in die Texte einschreibt, kann sich aus einer derridaschen Per­
spektive in gewisser Weise gar nicht einer >Beihilfe< zur fortgesetzten 
Dekonstruktion entziehen. Wer Derridas Spuren liest, kommt nicht 
umhin, selbst Spuren im Gang dieses Denkens zu hinterlassen.

Erfahrungen, in denen die ersten und fortan leitenden Bestimmungen des Seins gewon­
nen wurden« zurückzugreifen [SuZ 22], stellt Derrida in Frage. (Martin Heidegger: Sein 
und Zeit, Tübingen 2001. [Zitiert als: SuZ] S. 22) Einerseits deshalb, weil er sich gegen 
die Freilegung einer ursprünglichen Erfahrung oder einer Eigentlichkeit wendet, ande­
rerseits deshalb, weil für ihn der »Leitfaden der Seinsfrage« [s.o.], den auch Ricoeur 
weiterverfolgt, keine eindeutige Richtschnur mehr bilden kann.Allerdings ist darauf hin­
zuweisen, daß auch Heidegger selbst seine Arbeit von einem nur »negativen Sinn einer 
Abschüttelung der ontologischen Tradition« distanziert und »die positive Absicht« her­
vorhebt, die darin liegt, die »Möglichkeiten« und zugleich die »Grenzen« der Ontologie 
aufzuzeigen. [SuZ 22 f.] Auch hier ist also bereits ein de-kon-struktiver Ansatz zu finden. 
Beide Einwände gegen Heidegger - der einer Ausrichtung auf die Eigentlichkeit und 
Ursprünglichkeit ebenso wie der Vorwurf, dem Logzentrismus und der Annahme eines 
transzendentalen Signifikats verhaftet zu sein - werden von Derrida im Verweis auf diese 
grundsätzliche Ambiguität des heideggerschen Denkens auch zum Teil wieder zurück­
genommen.

227

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209 - am 16.01.2026, 08:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

2.2) Zeichen geben - Zeichen, Schrift und Spur

Wenn es bei Derrida um ein Erkennen geht, dann immer um ein lesen­
des oder schreibendes Erkennen, also um ein Erkennen von Zeichen. In 
seiner Lektüre der strukturalistischen Semiologie Ferdinand de Saus­
sures30 und der Phänomenologie Edmund Husserls, insbesondere in 
den »Logischen Untersuchungen«31, vermeidet Derrida eine direkte 
Auseinandersetzung mit dem Zeichen begriff, der für ihn eindeutig me­
taphysisch besetzt ist. Auch Husserl scheint für Derrida seine Annahme 
zu teilen, daß das Zeichen »nicht unter die Kategorie Sache im allgemei­
nen fällt, nicht ein >Seiendes< ist, nach dessen Sein man eine Frage stel­
len könnte« und daß somit die Frage erlaubt ist, ob nicht das Zeichen die 
Frage Was ist? »im Gegenteil bei entsprechender Gelegenheit hervor­
bringt? Und so die >Philosophie< als Reich des ti esti hervorbringt?« 
[SuPh 38] Das Zeichen wäre so niemals ein Gegenstand, sondern viel­
mehr die transzendentale Bedingung der Möglichkeit der Philosophie, 
der Suche nach Erkenntnis als Frage nach dem, was ist, und der Frage, 
was es heißt, daß etwas ist, also der Ontologie. Es würde in diesem 
Sinne tatsächlich >zu erkennen geben<, insofern es erst die Möglichkeit 
gäbe, philosophisch zu erkennen und im Sinne der reconnaissance zu 
identifizieren. Im sprachlichen Ausdruck und der »Aktivität der Bedeu­
tung« wäre das aktiv, »was an sich zwar keine Wahrheit hat, aber die 
Bewegung und den Begriff der Wahrheit bedingt«. [SuPh 39] Durch 
den Hinweis auf diese spezifische Rolle des Zeichens bzw. der Aktivität 
des Bezeichnens oder Zeichen-Gebens vollzieht die Phänomenologie im 
Verständnis Derridas »die Reduktion der naiven Ontologie, die Rück­
kehr zu einer aktiven Konstitution von Sinn und Wert, zur Aktivität 
eines Lebens, das die Wahrheit und den Wert im allgemeinen durch sein 
Zeichen hindurch erzeugt.« [Ebd.]

Geht also Derrida von einer Transzendentalität des Zeichens aus, 
die an die Stelle der Transzendentalität eines bezeichnenden Subjekts 
tritt? Kann er eine rein textuelle Welt denken, ohne im Hintergrund 

30 Vgl. Ferdinand de Saussure: Grundfragen der allgemeinen Sprachwissenschaft. 
Übers, von Herman Lommel, Berlin, New York 2001.
31 Edmund Husserl: Logische Untersuchungen. Erster Teil: Prolegomena zur reinen Lo­
gik, Husserliana XVIII, Den Haag 1975. Und: Ders.: Logische Untersuchungen. Zweiter 
Teil: Untersuchungen zur Phänomenologie und Theorie der Erkenntnis, in zwei Bänden, 
Husserliana XIX, Den Haag 1984.

228

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209 - am 16.01.2026, 08:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erkenntnisse im Spiel der Differenzen

doch jemanden zu denken, der Zeichen gibt?32 Und erhält das Zeichen 
selbst nicht in gewisser Weise doch wieder den Stellenwert eines Ur­
sprungs oder Zentrums - jedenfalls eines Ausgangspunktes einer Er­
möglichung von Wahrheit, so daß es demnach eine Philosophie und 
Ontologie ermöglichen würde? Eine nicht-naive, eine über sich selbst 
aufgeklärte >Philosophie< müßte wohl aus der Bewegung ihrer eigenen 
Ermöglichung, also aus der Arbitrarität des Zeichen-Gebens heraus ge­
dacht werden, losgelöst von einem transzendenten Geber, im Sinne 
einer immanenten Zeichen-Gegebenheit - oder vielleicht im Sinne 
einer Gebung, wie sie Marion darstellen wird. Gefordert ist ein Perspek­
tivwechsel oder ein Sprung in die Gegebenheit der Zeichen und ihr 
Differieren hinein, ohne Rückfrage nach ihrem Ursprung und nicht 
ausgehend »von einer Instanz der anwesenden, dem Zeichen vorgängi­
gen, äußerlichen und übergeordneten Wahrheit, nicht von dem Ort aus, 
an dem es die Differenz nicht mehr gibt.« [Gr 29] Wenn es für Derrida 
eine >Aktivität des Lebenst gibt, die etwas wie >Wahrheit< hervorbringt, 
dann handelt es sich hierbei wohl genau um diese Differenz, die Bewe­
gung des Differierens, die (ähnlich wie die Wechselseitigkeit der Gabe 
bei Ricoeur) keinen übergeordneten Ort der Beobachtung zuläßt, inso­
fern sie das Leben des Beobachters selbst ausmacht und bis ins Letzte 
durchdringt.

Unter der Prämisse der Arbitrarität, die Derrida von Saussure 
übernimmt (während er ihm sonst eine Abwertung der phonetisch ver­
standen Schrift als Derivat des gesprochenen Wortes vorwirft), lassen 
sich alle Zeichen als »unmotivierte Vereinbarungen (institutions)«33 
verstehen. [Gr 78] Dabei löst sich die Schrift als nicht-natürliche Spur 
von der Präsenz des Gesagten ab und erlaubt eine »dauerhafte Verein­

32 Jede Logik des Zeichens bleibt für Derrida letztlich eine Theo-logik. Sie greift zurück 
auf die Unterscheidung zwischen dem sinnlichen signans und dem intelligiblen signa­
tum, dessen Intelligibilität aus seiner Bindung an den absoluten Aoyo^ hervorgeht, an 
»ein unendliches, schöpferisches Subjekt: die intelligible Seite des Zeichens bleibt dem 
Wort und dem Antlitz Gottes zugewandt«. [Gr 28] Derrida verweist interessanterweise 
darauf, daß es ihm nicht darum gehe, »diese Begriffe >zurückzuweisen<« [ebd.], sondern 
lediglich darum, durchsichtig zu machen, daß das Zeichen nicht ohne eine Verbindung 
zur Göttlichkeit oder jedenfalls zur Totalität eines absoluten Aoyo<; gedacht werden kann. 
Eine Philosophie des Zeichens, die hier eine Trennung vornehmen wollte, würde sich 
über sich selbst täuschen.
33 Die »Unmotiviertheit« der Spur ist für Derrida hier wohl auch deshalb so wichtig, weil 
er sie vom Voluntarismus der phonozentrischen Metaphysik absetzten will, die er als 
»das absolute Sich-sprechen-hören-wollen« kritisiert. [SuPh 138]

229

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209 - am 16.01.2026, 08:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

barung von Zeichen« durch den Verlauf der Zeit hindurch [ebd.], sie ist 
»die Instanz der vereinbarten Spur (trace instituee)«. [Gr 81] Die Spur 
muß »als eine Tätigkeit und nicht als ein Zustand begriffen werden, als 
eine aktive Bewegung, als eine Ent-Motivierung und nicht als eine ge­
gebene Struktur.« [Gr 88] Für Derrida ist das allem Denken Vorgege­
bene eben nicht als eine statische Gegebenheit im Sinne einer konstan­
ten Struktur zu verstehen, sondern von vornherein dynamisiert. Diese 
Dynamisierung wird auch in Marions Verständnis der Gegebenheit als 
donation eine Rolle spielen.

Um eine Vereinbarung in sich aufzunehmen, muß die Spur die 
Gegebenheit eines festen Zustandes aufgeben und paradoxerweise zu­
gleich wieder die Festlegung der Vereinbarung und Institutionalisie­
rung in einer Ökonomie des Denkens zulassen, aus der heraus sie lesbar 
wird. Die vereinbarte Spur der Schrift muß immer schon etwas anderes 
werden als sie selbst, zumal sich in der Spur von vornherein »das Ver­
hältnis zum Anderen abzeichnet« [Gr 82], zu einem Abwesenden, der 
sie hinterlassen hat. Als vereinbarte Spur in der Schrift kann sie trotz 
aller Unmotiviertheit als ein Akt verstanden werden, in dem etwas und 
zugleich ein Verhältnis zum abwesenden Anderen und seinem sich un­
endlich entziehenden >Ort< zu erkennen gegeben wird. Denn im Hinter­
grund der Auseinandersetzung mit dem Zeichen und der Spur und im 
Hinblick auf die Bedeutung des Lesens und des Lesers (u. a. des Lesers 
Jacques Derrida) läßt sich nicht nur die Frage stellen, wer Zeichen gibt, 
sondern auch die Frage, wem Zeichen gegeben und für wen Spuren 
hinterlassen werden. Kann die Spur als eine Gabe verstanden werden, 
so eröffnet sie für mich, der diese Gabe entgegennimmt, den Horizont 
des Anderen und (ver) führt mich dazu, in meiner eigenen Bewegung 
des Lesens dieser Spur zu folgen, so daß auch mein eigener Standpunkt 
in eine Bewegung der Differenz versetzt und als diese Bewegung zu 
erkennen gegeben wird. Zeichen oder Spuren zu lesen, heißt (auch im 
Sinne Merleau-Pontys), sich selbst in eine Aktivität und Bewegung zu 
versetzen, um ihnen nachzugehen - und wenn es nur die Augen sind, 
die der Schrift über das Blatt folgen.

Die Spur impliziert »die Abwesenheit eines anderen Hier-und- 
Jetzt, einer anderen transzendentalen Gegenwart, eines anderen Ur­
sprungs der Welt, der als solcher erscheint und sich als irreduzible Ab­
wesenheit in der Anwesenheit der Spur gegenwärtigt«. [Ebd.] Die 
Schrift konstituiert (erneut wie eine transzendentale Bedingung) den 
räumlichen und zeitlichen Horizont, in dem jedes Denken gegeben ist 

230

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209 - am 16.01.2026, 08:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erkenntnisse im Spiel der Differenzen

und weitergegeben wird. »Außerhalb des Horizontes selbst, außerhalb 
der Welt als dem Raum der Einschreibung, als Eröffnung der Emission 
und der räumlichen Distribution der Zeichen, des geregelten Spiels 
ihrer - auch >lautlichen< Differenzen« ist für Derrida nichts zu erken­
nen, nichts zu erfahren, nichts zu denken [Gr 78] - il n'y a pas de hors- 
texte. Der >Text< steht bei Derrida nicht einfach konkret für das ge­
schrieben Wort, sondern für die >texture<, also das Gewebe oder Ge­
spinst der Zeichen und der Struktur der Differenz, in der sie sich um­
einander bewegen, ohne Auflösung in eine festlegbare Bedeutung. Um 
das Mißverständis zu vermeiden, den Text oder die Schrift zu eng zu 
fassen, wählt Derrida später die Formulierung: »11 n'y a pas de hors 
contexte« - und dieser Kontext meint letztlich »die gesamte reale Welt­
geschichte«, so daß sein Verständnis von Textualität auf keinen Fall den 
Bezug »auf die Geschichte, die Welt, die Realität, das Sein und vor allem 
nicht auf den anderen« ausschließen soll.34

An die Stelle eines Ursprungs oder Zentrums - an eine >Stelle<, die 
eben keine festen räumlichen und zeitlichen Koordinaten mehr besitzt, 
ehe ihr diese im Spiel der Signifikanten immer wieder anders zuge­
schrieben werden - tritt durch die Repräsentation ein »Ursprung im 
Ursprung, ein Zentrum im Zentrum ... der Abgrund, der Un-Grund 
der unendlichen Vervielfältigung. Das Andere ist im Selben«. [SD 446] 
Läßt sich ein Erkennen dieses Anderen, Abwesenden im Selben, mir 
Gegebenen als Spuren-Lesen denken? Läßt sich die Spur dechiffrieren? 
Läßt sich in ihr ein Sinn freilegen ? Derridas >Antwort< - oder vielleicht 
besser seine >Infragestellung< - lautete:

»In Wirklichkeit ist die Spur der absolute Ursprung des Sinns im allgemei­
nen; was aber bedeutet, um es noch einmal zu betonen, daß es einen absolu­
ten Ursprung des Sinns im allgemeinen nicht gibt. Die Spur ist die ^Diffe­
renz«, - sie ist die differance. [Gr 114]

Das Prinzip der differance, das Erkenntnis und Sinn an ihre Grenzen 
führt, muß hier genauer in den Blick genommen werden, da genau 
dieses Prinzip letztlich in der Auseinandersetzung mit der Gabe wie­
derhole und weiter differierend zu >erkennen< gegeben werden soll.

34 Jacques Derrida: Limited. Inc., Wien 2001. S. 211 £ Zu dieser Thematik siehe auch 
Simon Critchleys »Überlegung zu einer Ethik der Dekonstruktion«. [Einsätze 308-344, 
insbes. 336 £]

231

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209 - am 16.01.2026, 08:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

3) An den Grenzen der Erkenntnis, zwischen Bejahung und 
Verneinung des Sinns

3.1} Zwischen Ökonomie und Nicht-Ökonomie -
Supplement und differance

Wenn Derridas Denken die Logik des Zeichens unterwandert und de- 
struiert, heißt das nicht, daß er den Stellenwert des Zeichens auflösen 
würde: Es gibt Zeichen, es gibt sie zu lesen. Was also bildet dann in 
einem Zuge mit der Destruktion des Zeichens die Konstruktion eines 
Zeichenbegriffs, der kein >Begriff< im Sinne dieser Logizität mehr sein 
soll? Ist jeder mögliche bezeichnete Gegenstand selbst schon Zeichen, 
die »gesamte reale Weltgeschichte« [s. o.] eine Art Chiffrenschrift, die 
nur im Gegensatz zur romantischen Provenienz dieser Vorstellung 
nicht mehr die Schrift der Natur ist, sondern eine Schrift, in der Natür­
lichkeit und Künstlichkeit nicht mehr zu trennen sind? Was gibt das 
Zeichen zu erkennen, wenn es nicht mehr in einer eindeutigen Bezie­
hung auf einen wie auch immer gearteten Gegenstand verweisen kann, 
den es repräsentiert, jegliche Repräsentation schon Repräsentation 
einer Repräsentation ist, ohne eine zu Grunde liegende Präsenz?

Als Schrift und Spur gibt das Zeichen letztlich für Derrida wohl 
genau dieses Verhältnis einer Verweisung auf die Verweisung auf die 
Verweisung usf. zu erkennen. Das Zeichen zeigt nicht ein Bezeichnetes, 
sondern verweist auf die Bezüge, in denen es sich in der texture aller 
Verweisungen verhält. Die Abwesenheit des Signifikats wird jedoch nur 
im Bezug auf eine mögliche Anwesenheit als eine Leerstelle, als ein 
Mangel erkennbar, der nach einer Auffüllung oder einem Ausgleich zu 
rufen scheint, so wie das Empfangen einer Gabe für Ricoeur die Aner­
kennung der eigenen Bedürftigkeit verlangt. Es wäre gefährlich, die 
»stellvertretende Funktion« [Gr 249] des Zeichens zu vergessen und es 
als einzige und wahre Präsenz des (gesprochenen) Wortes zu betrach­
ten. Das Zeichen muß gegenüber der Sache oder dem Nicht-Zeichen 
etwas anderes, etwas weiteres, also in gewisser Weise auch eine Hin­
zufügung sein. Der Sach-Bezug ist für Derrida nicht der Bezug einer 
Repräsentation des Signifikats im Signifikanten, sondern: »Das Zeichen 
ist immer das Supplement der Sache selbst.«35 [Gr 250] Dieser Zusam­
menhang zwischen Mangel, Fülle und Supplementarität, bildet ein Mu­

35 Kursivierung K. B.

232

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209 - am 16.01.2026, 08:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erkenntnisse im Spiel der Differenzen

ster, das sich auf das Modell der Gabe übertragen läßt, sofern diese 
ebenfalls zwischen einem weggebbaren, also die Notwendigkeit über­
schreitenden Besitz und einem Bedürfnis, einem Mangel vermitteln 
kann, wobei wiederum die gegebene Sache als ein zeichenhaftes oder 
aber symbolisches >Supplement< fungiert. Mit dem Ausdruck »Supple­
ment« verbindet Derrida zwei gegenläufige Bedeutungen. Einerseits ist 
es »ein Surplus; Fülle, die eine andere Fülle bereichert, die Überfülle der 
Präsenz. Es kumuliert und akkumuliert die Präsenz« [ebd.], indem es 
immer schon auf ihr Vorher - das Hinterlassen der Spur - und ihr 
Nachher - das nächste Zeichen, das Weitergehen - verweist und so die 
Präsenz mit einer zeitlichen Spannung auflädt. In gleicher Weise der 
Überfülle bildet für Derrida die gesamte Kultur ein Supplement der 
Natur. Auf der anderen Seite aber »gesellt [es] sich nur bei, um zu 
ersetzen« und »an-(die)-Stelle-von« zu treten. [Ebd.] Seine Fülle be­
steht im Auffüllen einer Leerestelle, die ein eingefügtes Zeichen zur 
eigenen Vervollständigung braucht, das wiederum die Leere braucht, 
der es sich hinzufügen kann. Jedes Supplement »liegt außerhalb der 
Positivität, der es sich noch hinzufügt, und es ist fremd gegenüber dem, 
was anders sein muß als es selbst, um von ihm ersetzt zu werden.« [Gr 
251]36 So ist das Supplement das noch dem Anderen gegenüber Fremde, 
das Andere des Anderen.

Nur indem man die Dimensionen des Supplements als Überfülle 
und als Platzhalter eines Mangels ineinander verschränkt oder über­
kreuzt, läßt es sich für Derrida vermeiden, in ein metaphysisches Den­
ken zu verfallen, das darin bestehen würde »die Nicht-Präsenz dadurch 
auszuschließen, daß sie das Supplement als einfache Exteriorität, als 
reine Addition oder als reine Abwesenheit bestimmt«. [Gr 286] Das 
Supplement kann nicht durch eine Logik von Addition oder Subtrak­
tion, Mehr oder Weniger erfaßt werden. Die Addition negiert sich 
selbst, »indem man sie als reine Addition betrachtet«, die nichts hin­
zufügt als den Akt des Addierens, da dieser gemäß einer metaphy­

36 Interessanterweise ist der Begriff der Supplementarität, so wie Derrida ihn in der 
»Grammatologie« aus seiner Lektüre Rousseaus ableitet, zunächst an den Begriff des 
Bösen gebunden, das zu »dem, was von Natur aus unschuldig und gut ist« ist hinzutritt 
»in Gestalt der Stellvertretung dessen, was sich überhaupt nicht vergeben dürfte«. [Gr 
251] Die hiermit aufgeworfenen Fragen nach der Natur, nach dem Bösen und seiner 
Vergebbarkeit, werden sich in der Lektüre Baudelaires in »Falschgeld« genauer verfolgen 
lassen.

233

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209 - am 16.01.2026, 08:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

sischen Logik »einer erfüllten Präsenz hinzugefügt wird, welcher es 
äußerlich ist« [ebd.] und welche eigentlich keiner Ergänzung bedürfte, 
weil sie sich in sich selbst erfüllen soll. Die Spur, die auf das Abwesende 
verweist, wird daher geleugnet:

»Es ist der Mythos der Tilgung der Spur, das heißt einer originären * Differenz 
[differance], die weder Absenz noch Präsenz, weder negativ noch positiv ist. 
Die originäre *Differenz [differance] ist die Supplementarität als Struktur. 
Struktur besagt hier die nicht weiter reduzierbare Komplexität, innerhalb de­
rer man das Spiel der Präsenz oder der Absenz nur noch abbiegen oder ver­
schieben kann und worin die Metaphysik wohl entstehen kann, was sie jedoch 
nicht zu denken vermag.« [Gr 286 f.]

Die Metaphysik kann sich, gefangen in einer Logik der dichotomen 
Differenzen, nur an der Schrift abarbeiten, die die Spur nicht ist, son­
dern repräsentiert. »Die Spur selbst existiert nicht.« [Gr 287] Und dies 
gilt in doppeltem Sinne, denn sie existiert nicht - »existieren ist sein, 
ein Seiendes, ein Anwesend-Seiendes sein, to on« [ebd.], die Spur aber 
wird hinterlassen in der sich entziehenden Bewegung der Abwesenheit 
- und sie ist niemals sie selbst.

Die Metaphysik als System von Dichotomien bedient sich der Dif­
ferenzen, die aber (wiederum in einer Dichotomie) immer in der ge­
genseitigen Abgrenzung zwischen Identität und Differenz entwickelt 
werden. Die »differance« aber - dieser Neo-Logismus Derridas jenseits 
der traditionellen Logik - ist nicht die Differenz. Sie soll bereits das 
Andere der Differenz bilden. Ihr ist die Spur eines Anderen einge­
schrieben und sie funktioniert nur als Schrift, da in der französischen 
Aussprache keine hörbare Differenz zwischen der >normalen< Schreib­
weise (difference) und der »differance« besteht. Der Buchstabe A hat 
sich hier als Fremdkörper eingeschlichen, als Supplement, das an die 
Stelle eines anderen Buchstabens tritt. Was ist nun diese durch und 
durch und mit voller Absicht rätselhafte differance, wenn sie kein Be­
griff, keine Bezeichnung im herkömmlichen Sinne ist und auf keinen 
Fall ein Zentrum des derridaschen Denkens bilden soll, aber dennoch so 
wichtig ist für alle seine Denkfiguren, die immer wieder auf sie zurück­
geführt werden? Man könnte vermuten, daß es sich um eine Art >Zau- 
berformeh handelt, die nicht ausgesprochen werden kann oder darf und 
von der vielleicht auch wunderbare Kräfte erwartet werden. Ähnliches 
läßt sich später wohl auch im Bezug auf den Begriff der Gabe behaup­
ten, der die Schlüsselfunktion der differance übernimmt und in seinem 

234

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209 - am 16.01.2026, 08:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erkenntnisse im Spiel der Differenzen

Anfang bei Marcel Mauss ja auch auf die Verwurzelung in einem ma­
gischen und mystischen Denken verweist, auf jene geheimnisvolle bin­
dende Kraft des hau oder mana. Um Derridas Umgang mit den Para­
doxien der Gabe zu verstehen, muß zunächst der Gedanke der 
differance nachvollzogen werden.

Derrida möchte die differance keineswegs als »ein mysteriöses Sei­
endes, im Dunkeln eines Nicht-Wissens« betrachten. [Randgänge 32] 
Es gehört wesentlich zu ihrer Bewegung, daß diese sich zu erkennen 
gibt, obwohl oder gerade sogar dadurch, daß sie das ist, was sich nicht 
>hingibt<, was sich niemals exponiert und sich dadurch vor dem eigenen 
Verschwinden bewahrt:

»Wenn aber die differance das ist (ich streiche auch das »ist« durch), was die 
Gegenwärtigung des gegenwärtig Seienden ermöglicht, so gegenwärtigt sie 
sich nie als solche. Sie gibt sich nie dem Gegenwärtigen hin. Niemandem. 
Indem sie sich zurückhält und nie exponiert, übersteigt sie genau an diesem 
Punkt und geregelterweise die Ebene der Wahrheit.« [Randgänge 32]37

Eine Annäherung an die differance kann für Derrida in Entsprechung 
zur Methodik der negativen Theologie nur auf dem Umweg der Bestim­
mung dessen erfolgen, was sie nicht ist: »kein gegenwärtig Seiendes 
(on)« und »weder Existenz noch Wesen«, aber auch nicht eine »Supra- 
essentialität« im Sinne der Theologie. [Ebd.] Die differance bildet für 
Derrida eine überwindbare Strategie, um »das Irreduzibelste unserer 
>Epoche< zu denken, wenn nicht zu beherrschen«, also in gewisser Wei­
se durchaus eine Strategie der Erkenntnis. [Ebd.]

Konnotiert sind, ausgehend vom lateinischen Verb differre38, das 
sowohl die Implikationen des griechischen Sioupepeiv, also den Prozeß 
des Unterscheidens und Trennens umfaßt, als auch die darüber hinaus­
gehende - dazu supplementäre - Bedeutung, »etwas auf später zu ver­
schieben«, Implikationen von »ökonomischem Kalkül, Umweg, Auf­
schub, Verzögerung, Reserve, Repräsentation«. [Ebd.] Die Autorität der 

37 Das Wort »ist« ist im Original kreuzweise durchgestrichen.
38 Zusätzlich mitgedacht werden sollen in der differance der Ausdruck different, der auf 
die Andersheit verweist, sowie der Ausdruck differend, der den Streit oder Zwist be­
zeichnet, mit dem diese Andersheit aufgeladen werden kann. Zudem verweist das a auf 
die Endung des Partizip Präsens (differant) und in der Endung -ance wird der aktivische 
Charakter neutralisiert. [Vgl. Randgänge 34] Die differance oszilliert zwischen Aktiv 
und Passiv, zwischen Handeln und Erleiden und bewegt sich in einer weit gespannten 
Polysemie.

235

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209 - am 16.01.2026, 08:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

Präsenz, der Anspruch einer Repräsentation und das Gegensatzpaar von 
Anwesenheit und Abwesenheit sollen radikal in Frage gestellt werden.

Die raum-zeitliche Bewegung der differance zwingt von vornher­
ein dazu, auch das Subjekt als etwas anderes als es selbst - oder als das 
Selbst - zu denken. Derrida verweist mit seiner Kritik an der Vorstel­
lung der auf sich selbst bezogenen Einheit eines Bewußtseins auf die 
Idee des Unbewußten bei Freud. In Freuds Sinne bildet die Bewegung 
der Spur für Derrida »ein Streben des Lebens ..., sich dadurch zu schüt­
zen, daß es die gefährliche Besetzung auf schiebt, einen Vorrat bildet«. 
[Randgänge 44] Stets bildet für Freud ein Trieb, eine Handlung, ein 
Prinzip nur den Aufschub eines Anderen. So stellt sich eine Frage, die 
für Derridas Umgang mit dem Prinzip der Ökonomie auch im Hinblick 
auf die Gabe prägend bleiben wird:

»Wie läßt sich die differance als ökonomischer Umweg, der, in dem Element 
des Gleichen, stets die durch (bewußtes oder unbewußtes) Kalkül aufgescho­
bene Lust oder Gegenwart wiederzuerlangen sucht, und zugleich als Bezie­
hung zu unmöglicher Gegenwart, als rückhaltlose Verausgabung, als nicht 
wieder gutzumachender Verlust von Gegenwart, irreversibler Verschleiß von 
Energie, selbst als Todestrieb und Beziehung zum ganz Anderen, unter schein­
barer Ausschaltung jeglicher Ökonomie, denken? Es ist evident - ist die Evi­
denz selbst, daß man das Ökonomische und das Nicht-Ökonomische, das Glei­
che und das ganz Andere usw. nicht zusammen denken kann.« [Randgänge 45]

Und dennoch unternimmt Derrida unermüdlich den unmöglichen Ver­
such dieses Zusammendenkens. So ist die differance zugleich das, was 
sich nichts und niemandem hingibt, insbesondere nicht der Gegenwart, 
und das, was sich selbst rückhaltlos verausgabt und aufgibt - wenn auch 
nicht auf ein Ziel hin, sondern in die Kontinuität ihres Differierens 
hinein. Die differance benennt - wie später ähnlich auch die Gabe - 
das unmögliche und dennoch in aller Unmöglichkeit für Derrida denk­
bare Zusammenspiel von Ökonomie und Nicht-Ökonomie, welches 
sich wie ein Magnetfeld zugleich jenseits jeder philosophischen Evidenz 
und innerhalb dieser, sie verschiebend, bewegt. Sie verlangt von uns, 
daß wir jede Sicherheit aufgeben und »ein Spiel zulassen, in dem, wer 
verliert, gewinnt, und in dem man mit jedem Zug gewinnt und ver­
liert.« [Randgänge 45 f.]

236

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209 - am 16.01.2026, 08:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erkenntnisse im Spiel der Differenzen

3.2) Das Spiel zwischen Bejahung und Verneinung - 
was wird erwartet?

Zwar bleibt die differance, wie Derrida eingesteht, »ein metaphysischer 
Name«. [Randgänge 51] Dennoch nimmt er für sich in Anspruch im 
Gegensatz zur Heidegger39 nicht der Nostalgie zu verfallen, »den Na­
men des Namens« zu suchen, einen Mythos »von der verlorenen Hei­
mat des Denkens« und »die Suche nach dem eigentlichen Wort« zu 
verfolgen. [Randgänge 51 f.] Im >Erkennen< und >Anerkennen< der all­
umfassenden Bewegung der differance wird für Derrida stattdessen 
»die Regel des Spiels oder das Spiel als Regel... bejaht.« [SD 417] Wie­
derholt ist vom >Spiel der Welt< die Rede, ebenso vom >SpieI des Selbst<. 
Der Begriff des Spiels dient als Hinweis auf »die Unmöglichkeit der 
Totalisierung« [SD 436], die nicht gelingen kann, da im zwar geschlos­
senen Feld der Sprache kein Zentrum, kein Ursprung besteht, der die 
unendliche Bewegung der Supplementarität begrenzen könnte. Nichts 
anderes als irgendeine Form von Sprache oder Text könnte wiederum 
überhaupt Sinn (er)geben - il n'y a pas de hors-texte.40 Auf der gegen­
überliegenden Seite einer rousseauistischen Nostalgie, die den verlore­
nen Ursprung betrauert, liegt eine nietzscheanische »fröhliche Be­
jahung des Spiels der Welt und der Unschuld der Zukunft, die Bejahung 
einer Welt aus Zeichen ohne Fehl, ohne Wahrheit, ohne Ursprung, die 
einer tätigen Deutung offen ist. ... Sie spielt, ohne sich abzusichern.« 
[SD 441] Dabei steht immer alles auf dem Spiel und zugleich nichts, 
weil sich auch die ökonomische Dichotomie von Gewinn und Verlust 
im Spiel auflöst. In gewisser Weise würde so aus dem Spiel um etwas 
das reine Spielen von etwas, die Darstellung, das Schauspiel, das Thea­
ter, in dem sich die Spielenden stets als Andere, nie als sie selbst zu 
erkennen geben. Radikal sollizitiert, angeklagt und in Frage gestellt 

39 Da auch »im entscheidenden Begriff der ontisch-ontologischen Differenz nicht alles in 
einem Zug zu denken ist«, und weil das Denken zudem auch in Heideggers Werk der 
Bewegung des Schreibens und Lesens einer Schrift folgt, geht auch diesem Denken die 
»aktive Bewegung« der differance voraus, die Heidegger aus Derridas Sicht allerdings 
übersieht und so doch wieder >metaphysisch< verdeckt. [Gr 248] Heideggers Gedanke der 
ontologischen Differenz trifft für Derrida dennoch ganz wesentlich den Kern dessen, was 
er selbst als Sollizitation der »Herrschaft des Seienden« [Randgänge 47] fordert.
40 Es erscheint für einen Zugang zum Denken Derridas angebracht, dieses berühmte und 
plakative Diktum hier so formelhaft zu wiederholen, wie es der kreisenden Bewegung 
seiner Gedanken entspricht.

237

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209 - am 16.01.2026, 08:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

wird mit Nietzsche jeder Begriff des Menschen, der Menschheit, des 
Subjekts oder des Selbst, in dem sich die Sehnsucht nach einer verlore­
nen Ursprünglichkeit und einem vergessenen Zentrum ausspricht, die 
die (Post)Moderne so wesentlich prägt. Es wird also zu fragen sein, wel­
che >RoIle< für das Selbst - für das personale Selbst ebenso wie für jede 
Selbstheit oder Identität - ausgehend von dieser Anklage noch übrig­
bleibt.

Derrida wäre wohl nicht Derrida, wenn er sich nicht auch dieser 
Anlehnung an Nietzsche noch in einer letzten Wendung entziehen wür­
de. Vielmehr stehen sich für ihn mit den Alternativen der Nostalgie oder 
der Bejahung »zwei Interpretationen der Interpretation, der Struktur, 
des Zeichens und des Spiels« gegenüber, »die gänzlich unversöhnbar 
sind, wenn wir sie auch gleichzeitig erleben und in einer dunklen Öko­
nomie versöhnen«. [SD 441] Anstatt einen eindeutigen Standpunkt zu 
diesen Alternativen einzunehmen, werden sie eher als Beschreibung des 
Spannungsfeldes einer bestimmten historischen Situation dargestellt. 
»Ich für meinen Teil«, so Derridas eigene >Positionsbestimmung< zwi­
schen den Positionen, »glaube nicht, daß man zwischen ihnen heute zu 
wählen hat..., weil wir uns hier in einem Bereich - sagen wir, vor­
läufig ...: der Geschichtlichkeit - befinden, in dem die Kategorie der 
Wahl sehr leicht genommen« und stets eine Entscheidung zwischen 
zwei dichotomen Alternativen verlangt wird. [SD 441 f.] Um diese Logik 
zu unterlaufen kann sich Derrida nur in der Spannung, in der Differenz 
oder differance zwischen den Positionen verorten, die wiederum er sich 
zu denken aufgibt, bevor jegliche weitere Positionsbestimmung erfol­
gen kann. Bei dieser Aufgabe des Denkens handelt es sich für ihn »um 
einen Typus ... historischen Fragens ..., dessen Konzeption, Bildung, 
Austragung und Arbeit wir heute noch erst abzuschätzen vermögen.« 
[SD 442]

Am Ende jeden Durchgangs durch das Denken Derridas muß 
zwingend eine Rückkehr zur Frage erfolgen, so daß man dem Kreis 
folgt, ohne ihn mit einer Antwort zu schließen. Dabei wird durchaus 
eine gewisse >nostalgische< Treue gegenüber dem geschriebenen Wort 
vorausgesetzt. Möglich wird zugleich eine Ahnung »des noch nicht Be­
nennbaren« [ebd.], das sich im der Offenheit zugewandten Rücken des 
Lesers ankündigt und das er in gewisser Weise mit der unbewußten 
Geste der Verbeugung über den Text zu bejahen scheint. Was aber ist 
dieses noch nicht Benennbare, das nicht zu denken ist, außer »in der 
Gestalt der Nicht-Gestalt, in der unförmigen, stummen, embryonalen 

238

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209 - am 16.01.2026, 08:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erkenntnisse im Spiel der Differenzen

und schreckenerregenden Form der Monstrosität«, von der eine zeit­
genössische Gesellschaft, aus welcher sich Derrida selbst keineswegs 
ausschließt, ihre Blicke abwendet? [Ebd.J Wie kann dieses Nicht-Er­
kennbare zumindest in einer Ahnung >erkannt< werden oder sich zu 
erkennen geben? Vielleicht gerade durch den Augenblick des Schrek- 
kens vor dem Unerkennbaren, Unbekannten - später dann durch den 
überraschenden Augenblick der Gabe. Derrida verweist auf die heideg- 
gersche »Angst«, die daraus entsteht, »mit Beginn des Spiels immer 
schon in der Weise des Im-Spiele-Seins zu sein«, und die wiederum 
einen Ursprung als Absicherung gegen die Offenheit des Spiels sucht, 
um dieses zu beherrschen und sein Risiko einzudämmen. [SD 423] Für 
Heidegger ist das noch Ausstehende, das sich in der Angst zu erkennen 
gibt, in »Sein und Zeit« zunächst der eigene Tod des einzelnen Daseins. 
Derrida aber verweist darüber hinaus auf die Ankündigung, jener »Hei- 
deggersche[n] Hoffnung« auf »das einzige Wort«41, die zwar der Nost­
algie angehört, aber ihr gegenüber dennoch darin differiert, daß sie eine 
»andere Seite der Nostalgie« aufzeigt, die nicht nur >rückwärts< ge­
wandt ist, sondern in die Offenheit der Frage hineinragt: »Das ist die 
Frage: die Vereinigung von Sprechen und Sein in dem einzigen Wort, in 
dem schließlich eigentlichen Namen. Das ist die Frage, die sich in die 
ausgespielte Bejahung der differance einschreibt.« [Randgänge 52] Die 
Bejahung der differance bleibt, insofern der Ausdruck differance trotz 
seiner schriftlichen Abweichung vom metaphysischen Wortgebrauch in 
der Metaphysik gefangen ist, eine vorläufige Bejahung, ein Spielzug in 
einer nicht abschließbaren Partie. Sie bleibt die paradoxe Bejahung der 
Negativität, der Leerstelle, des Lochs, des Abgrundes. Und sie bleibt 
auch deshalb in sich paradox, weil »das >ja, ja<, die Affirmation der De- 
konstruktion ... weder die eines reinen Spiels noch die einer reinen 
Verausgabung [ist], sondern eine Bejahung der Notwendigkeit dieser 
Kontamination«. [JD 316 f.]

Interessant ist diese paradoxe Struktur der Bejahung auch im Hin­
blick auf ihre ethische und politische Dimension. So verweist Benning- 
ton auf die häufig gegen Derrida vorgebrachte Kritik, die »dieses >ja< vor 
allem der Bejahung einer bestehenden Ordnung (etwa des Kapitalis­
mus), aber auch der eines etablierten literarischen oder philosophischen 
Kanons verdächtigt« [JD 202] und in der Übertragung der Dekonstruk- 
tion auf den Raum des Poltischen bis zur These reicht, jede Entwick­

41 Derrida zitiert hier: Martin Heidegger: Holzwege, Frankfurt 1950. S. 337 f.

239

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209 - am 16.01.2026, 08:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

lung, auch der Nationalsozialismus, werde so letztlich einfach hin­
genommen und bejaht, was sich in Derridas Bereitschaft äußere, das 
Denken Heideggers und Paul de Mans trotz ihrer ideologischen Ver­
blendungen anzunehmen. In der Bejahung Derridas aber geht es, so 
Bennington, gerade nicht darum, »vorzugeben, die Gabe schlicht und 
einfach empfangen und sich seiner Schuld(en) entledigt zu haben - wie 
es zum Beispiel diejenigen tun, die vom Faschismus alles begriffen zu 
haben glauben«, denn das hieße auch, ein für allemal damit abschließen 
zu können. [JD 205] Wie bei Ricoeur scheint hier nur ein komplexer 
Umgang mit der Schuld, eine schwierige Vergebung möglich, die aller­
dings weniger dezidiert mit der Möglichkeit zum Neubeginn verbun­
den wird. Impliziert ist im Paradox der Bejahung die Verpflichtung »zur 
wiederholten Bejahung dieses Ereignisses der Bejahung«, in der bereits 
»die Hinterlegung einer Bürgschaft oder eines Unterpfandes [>en-ga- 
ge<]« [JD 206] stattgefunden hat, von der aus sich die Frage nach der 
Verantwortung und der Schuld erst stellen läßt. Die Bejahung impli­
ziert so »die Anerkennung einer gewissen unvermeidlichen Komplizi- 
tät« mit der Geschichte der Gewalt, aus der niemand heraustreten kann 
und »die jedes gute politische Gewissen in Frage stellt«. [JD 210]42 In­
dem die »>Ökonomie der Gewalt<« offengelegt wird, kann keine von 
Derrida ausgehende Ethik »ein für allemal zwischen gut und böse ... 
scheiden ... aber das hindert uns keineswegs daran zu urteilen«. [Ebd.]

Nicht nur in ethischer Hinsicht werden hier Grenzfragen auf­
gezeigt. Mit dem Paradox der Bejahung, ihrer Vorläufigkeit und Wie­
derholung in einem unabschließbare Spiel, stößt Derridas gesamtes 
Denken und auch die Strategie der Dekonstruktion an eine Grenze. 
Erneut stellt sich die Frage, ob nicht die Dekonstruktion auch noch ihre 
eigene Dekonstruktion verlangt, damit das Spiel fortgesetzt wird.43 Ist 

42 Diese Infragestellung des guten Gewissens wird Derrida später auch noch einmal im 
Hinblick auf die Figur der Gabe als Gabe des Todes wiederholen. Siehe Abschnitt C III. 4.
43 So formuliert Achim Geisenhanslüke in seiner »Einführung in die Literaturtheorie«: 
»Als unendliches Spiel der Differenzen markiert die differance in ihrer zentralen Position 
für Derridas Denken einen Platz der Leere, der sich nur deshalb der Dekonstruktion zu 
entziehen versucht, weil er das Prinzip des Entzugs des Seins selbst nennen soll. Dass die 
Arbeit der Dekonstruktion damit letztlich auf sich selbst übergreift, markiert zugleich 
ihre Grenze: Was auch im Rahmen der differance nicht mehr möglich ist, wäre die De­
konstruktion der Dekonstruktion.« (Achim Geisenhanslüke: Einführung in die Litera­
turtheorie, Darmstadt 2003. S. 100) Einerseits erscheint eine solche Dekonstruktion der 
Dekonstruktion als Fortsetzung ihres Spiels unvermeidlich, weil diese >Methode< selbst 
ihre Spuren, Schriften und Texte hinterläßt, die immer weiter dekonstruiert werden 

240

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209 - am 16.01.2026, 08:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erkenntnisse im Spiel der Differenzen

es begründbar, warum dieses Spiel einer >Erkenntnis<, die keine Er­
kenntnis mehr sein will, sich fortsetzen sollte, wenn es nicht doch über 
dieses Spiel hinaus etwas zu erkennen oder zumindest zu erahnen oder 
zu erwarten gäbe, was sich dem Spiel entzieht? Plausibel erscheint je­
denfalls, daß zur Fortsetzung des Spiels die Leerstelle im >Inneren< des 
Spiels offen gehalten werden muß: Es muß eine Leere geben, um die ich 
in meinem Fragen wie um ein Kraftfeld kreisen kann, damit dieses Fra­
gen nicht zu einem Ende gelangt und die Offenheit abschließt. Gleich­
zeitig könnte dieses Kraftfeld die Bewegung des Fragens um sich herum 
ordnen, so daß diese keineswegs vollkommen regellos verliefe. Es muß 
ein Loch geben, um das die Schriftrolle gewickelt wird, um der Lineari­
tät und Geschlossenheit des Buches zu entgehen und weitergehen, wei­
terschreiben, weiterlesen zu können. Es muß eine Öffnung in der Mitte 
des Turmes geben, den ich aus seinen eigenen Elementen im Prozeß der 
Dekonstruktion immer weiter nach oben baue, damit ich dann in sei­
nem Inneren hinaufklettern und über seine Zinnen hinausblicken kann.

Das Spiel der differance wird wie ein Verschiebepuzzle gespielt: 
Beim sogenannten 15-Puzzle lassen sich in einem quadratischen Rah­
men, der in 16 Felder unterteilt ist, 15 quadratische Puzzle-Teile hin 
und her verschieben - das sechzehnte Feld muß notwendig frei bleiben, 
damit die übrigen Puzzle-Teile bewegt werden können. Diese Leere er­
laubt also innerhalb eines endlichen Rahmens eine große Zahl von Va­
riationen und Verschiebungen. Dennoch ist die ursprüngliche Form 
dieses Puzzles nicht lösbar: auf den 15 Puzzleteilen sind die Zahlen von 
1 bis 15 aufsteigend sortiert abgebildet, nur die 14 und die 15 sind ge­
geneinander vertauscht. Aufgrund des Mißverhältnisses zwischen einer 
ungeraden Zahl möglicher Permutationen, die zur Lösung des ver­
tauschten Zahlenpaares in eine gerade Permutation überführt werden 
müßten, ist es nicht möglich, die Zahlen in die richtige, vollständig auf­
steigende Reihenfolge zu bringen. Als stimmige Metapher für Derridas 
unlösbares >Spiel der Welt< müßte die Zahl der Permutationen in einem 
festen Rahmen durch vollkommen flexible und verformbare >PuzzIe- 
teile< wohl unendlich sein. Ist das Spiel in sich unlösbar oder kann man 
davon ausgehen, daß es durchaus eine Lösung gibt, daß sie denkbar ist? 
Die zu erreichende Zahlenfolge ist für den Puzzlespieler hier ja sogar 

können, andererseits überläßt sie sich selbst damit insbesondere als >Methode< tatsächlich 
einer gewissen Beliebigkeit oder verweist immer wieder auf dieselbe, uneinholbare Leer­
stelle.

241

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209 - am 16.01.2026, 08:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

auf den ersten Blick einsichtig, würde aber quasi >den Rahmen Spren­
gern : Die Puzzleteile könnten nur dann problemlos in die richtige Rei­
henfolge gebracht werden, wenn sie außerhalb des Rahmens frei be­
weglich wären.

Auch wenn beim klassischen 15-Puzzle keine Lösung erspielt wer­
den kann, wird die Motivation, es überhaupt zu spielen und mit dem 
Puzzeln zu beginnen, durch die Aussicht auf eine mögliche Lösung und 
eine richtige Ordnung der Puzzleteile gewonnen. Würde Derridas Den­
ken nicht davon angetrieben, zwar nicht das einzige Wort oder die ein­
zige Antwort zu finden, jedoch immer wieder neue Perspektiven und 
Aussichten zu eröffnen, die von der Plattform der dekonstruierten Phi­
losophie aus erblickt werden können, - würde also nicht auch Derridas 
Denken von einer Hoffnung angetrieben, wäre wohl kaum zu erklären, 
weshalb dieses Denken sich so rastlos produktiv Schrift um Schrift fort­
schreibt, um etwas zu erkennen zu geben, was sich dennoch der Fest­
schreibung und Versprachlichung so weit verweigert, daß es weder >et- 
was< noch seine Ahnung ein >Erkennen< genannt werden soll. Diesem 
Projekt bleibt auch Derridas spätere Konzeption der Gabe verpflichtet. 
Dabei wird sich zeigen, daß es möglicherweise um eine Hoffnung auf 
eine spezifische Weise des Überlebens geht, vielleicht auch um die Hoff­
nung auf den »einzigartigen Augenblick der großen Vergebung, die 
noch nicht in mein Leben getreten ist, tatsächlich erwarte ich sie als die 
absolute Einzigartigkeit, im Grunde das von nun an einzige Ereignis, 
vergeblich, sich im Kreis zu drehen«. [JD 66 (Zirkumfession)] Aus­
gehend von Levinas verweigert sich Derrida einer »Hoffnung auf eine 
Rückkehr«, deshalb ist die Kreisbewegung vergeblich und »[d]eshalb 
scheint diese Eschatologie, die nichts erwartet, oft unendlich verzwei­
felt.« [SD 146] Ist Derridas Denken, wie er es hier bei Levinas aufzeigt, 
durch eine Eschatologie geprägt?

»Ich werde stets eschatologisch gewesen sein, wenn man so sagen kann, in 
extremis, ich bin der letzte der Eschatologen, ich habe bis zum heutigen Tag 
vor allem anderen gelebt, genossen, geweint, gebetet, gelitten, als sei jede 
Sekunde die letzte, das Herannahen des Endes in flash back, und wie kein 
anderer das eschaton zu einem Wappen meiner Genealogie, zu den Lippen 
meiner Wahrheit gemacht«. [JD 86f. (Zirkumfession)]

Diese ein wenig kryptische Antwort gibt Derrida selbst in seiner »Zir­
kumfession«, um allerdings gleich darauf zu betonen, daß es keine 
Metasprache gibt, um eine Wahrheit auszusprechen, und daß seine 

242

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209 - am 16.01.2026, 08:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erkenntnisse im Spiel der Differenzen

Suche letztlich die nach einem uneinholbaren, in diesem Kontext ganz 
persönlichen Geheimnis bleibt. [Vgl. JD 87 f. (Zirkumfession)] Derridas 
Denken bleibt auf der Suche und in einer Haltung der Erwartung, es 
spielt weiter, aber ohne die Gewißheit zu behaupten, eine (Er)Lösung 
erreichen, geschweige denn im Rahmen der Sprache aussprechen zu 
können.

243

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209 - am 16.01.2026, 08:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1 Mit Derridas Denken beginnen
	1.2 Aufbruch in die Offenheit der Frage - Aufgabe der Philosophie?

	1.1 Absprung aus der Metaphysik und Erkenntnistheorie
	2 »II n'y a pas de hors-texte« - über die Gegebenheit und ›Entgegennahme‹ schriftlicher Zeichen und Spuren
	2.1 Nicht außerhalb des Textes, aber über ihn hinaus - Derrida als Leser und die Rolle der Schrift
	2.2 Zeichen geben - Zeichen, Schrift und Spur

	3 An den Grenzen der Erkenntnis, zwischen Bejahung und Verneinung des Sinns
	3.1 Zwischen Ökonomie und Nicht-Ökonomie - Supplement und differance
	3.2 Das Spiel zwischen Bejahung und Verneinung - was wird erwartet?


