C. Jacques Derrida — Aufbrechen:
die Strukturen der Erkenntnis,
die ldentitit des Subjekts und den Kreislauf
von Gabe und Gegengabe

. Erkenntnisse im Spiel der Differenzen

1) Mit Derridas Denken beginnen
1.1) Absprung aus der Metaphysik und Erkenntnistheorie

Jacques Derrida eine Theorie der Erkenntnis zu unterstellen, wire wohl
ein Affront gegen die Anspriiche seines eigenen Denkens, das seine
Dynamik zunichst einmal sehr deutlich aus der Absetzung gegen ein
Philosophieren gewinnt, das von ihm als >Metaphysik< oder auch als
»Platonismus« klassifiziert wird: »Ist aber nicht die Idee der Erkenntnis
und der Erkenntnistheorie metaphysisch an sich?«, so Derridas rheto-
rische Frage in seiner Auseinandersetzung mit Husserl.! Die Metaphy-
sik? zeichnet sich fiir Derrida wesentlich durch eine analytische Titig-
keit der Trennungen und Teilungen der von ihr vorausgesetzten

! Husserl bleibt fiir Derrida ein metaphysischer Denker, da er beansprucht, gegen eine
»historisch entartete Metaphysik« eine reine, »echte >Erkenntnistheoriec« zuriickzuge-
winnen, »so als ob das Vorhaben einer Erkenntnistheorie, selbst wenn es sich durch
»Kritik« von diesem oder jenem spekulativen System freigemacht hat, nicht von Beginn
an der Geschichte der Metaphysik angehéren wiirde«. (Jacques Derrida: Die Stimme und
das Phiinomen. Einfithrung in das Problem des Zeichens in der Phinomenologie Hus-
serls. Ubers. von H.-D. Gondek, Frankfurt a. M. 2003. [Zitiert als: SuPh]. S. 12).

? Es wird sich im Durchgang durch Derridas Schriften zeigen, wo seine Kritik an der
Metaphysik ansetzt und gegen welche Ansitze der Philosophie er sich damit richtet.
Allerdings laBt sich hierzu mit Jean-Luc Marion anmerken: »Ich muss ihnen sagen, dass
Derrida niemals eine genauere Umschreibung dessen vorgelegt hat, was er unter der sog.
»Metaphysik der Prisenz« versteht. Niemals! Dabei ist doch der Ausdruck sMetaphysik
der Gegenwartc in >Die Stimme und das Phianomen« sehr wichtig. Aber er wird weder bei
Heidegger noch bei Derrida wirklich geklart«. (Jean-Luc Marion und Josef Wohlmuth:
Ruf und Gabe. Zum Verhiltnis von Phiinomenologie und Theologie, Bonn 2000. S. 57.)
Es wird zu fragen sein, ob und wie Marion selbst in seiner Metaphysik-Kritik einen
klareren Standpunkt einnimmt.

209

hitps://dol.org/10.5771/9783485993606-208 - am 16.01.2028, 08:44:40,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

»Einheit einer urspriinglichen Prisenz« [SD 67)° aus, im Bestreben die-
se Einheit letztlich wiederherzustellen. Sein eigenes Denken der Diffe-
renz soll hingegen sowohl diese urspriingliche Einheit auflgsen als auch
die Notwendigkeit und Eindeutigkeit der Trennungen, die sich in der
Bewegung der différance entziehen.

Worum geht es Derrida in seiner Philosophie, wenn nicht darum,
zu einem »ProzeR des stindigen Erkenntniszuwachses« [s.0.] beizutra-
gen, da schon die Idee der Erkenntnis zuriickgewiesen wird, oder zu-
mindest darum, vorhandene Erkenntnisse kritisch zu hinterfragen, ein-
zuordnen oder zu vermitteln? Geht es ihm iiberhaupt um eine
Philosophie? Und was geben uns seine Schriften, wenn sie uns nichts
zu erkennen geben wollen - jedenfalls nichts, was sich erkenntnistheo-
retisch systematisieren lassen wiirde? Derrida entldflt uns immer wie-
der von neuem in die »Offenheit einer unerhérten Frage«. [SuPh 138]

»In der Offenheit dieser Frage wissen wir nicht mehr. Was nicht bedeutet, daf8
wir nichts wissen, sondern daf wir jenseits des absoluten Wissens (und seines
ethischen, dsthetischen oder religiésen Systems) auf dem Weg sind zu dem,
von dem her seine SchlieBung verkiindet und entschieden wird«. [Ebd.]

Welchen Weg also geht das Denken Derridas? Kann es sich jenseits oder
auflerhalb eines Wissens ansiedeln, das sich selbst als absolut bestimmt,
als eine vollendete oder jedenfalls die Moglichkeit einer Vollendung ge-
wihrende, totale Erkenntnis bis hin zum Ideal einer unendlichen Er-
kenntnis? Es stellt die Dichotomie von Innen und Auf8en in Frage* und
versucht eine Offenheit zu erhalten, die einen absoluten Abschluff ver-
bietet und dennoch eine SchlieBung fordert, um eine endlose Bewegung
des Aufschubs, der Differenz denken oder befragen zu kénnen, aus der
heraus wiederum zugleich die SchlieBung des Wissens, das Ende seiner
Geschichte befragt werden soll. Es stellt sich an den Beginn eines Den-
kens, das noch nicht begonnen hat und zugleich schon auf dem Weg ist.
Und - dies wird deutlich in der Schwierigkeit diese Positionierung auf-

Y Jacques Derrida: Die Schrift und die Differenz. Ubers. von Rodolphe Gasché, Frankfurt
a.M. 1976. [Zitiert als: SD]

4 Zu dieser Problematik sie verwiesen auf: Petra Gehring: Innen des Auflien — Auflen des
Innen. Foucault — Derrida — Lyotard, Miinchen 1994. Auch bei Marion wird die Span-
nung zwischen der Forderung einer phinomenologischen Immanenz und der Vorstel-
lung eines nicht niher bestimmbaren Auferhalb auf einer anderen Ebene eine wichtige
Rolle spielen.

210

hitps://dol.org/10.5771/9783485993606-208 - am 16.01.2028, 08:44:40,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erkenntnisse im Spiel der Differenzen

zuschliisseln — es scheint sich selbst immer schon in der Bewegung eines
Aufschubs, eines Sich-Entziehens zu befinden, die eine eindeutige Po-
sitionsbestimmung vermeidet. Derridas Denken méchte ein Denken
ohne Standpunkt, ohne Zentrum, ohne Ursprung sein.

Der gedankliche >Absprung besteht jedoch nicht einfach nur darin,
sich jeder Festlegung zu entziehen und sich dem Spiel der Differenzen
zu iiberlassen, sondern auch im Versuch, gerade die Unmaglichkeit
eines Heraustretens aus der Geschichte der Philosophie nachzuverfol-
gen und aufzuzeigen, auf welchem Weg sich ein Denken bewegt, wenn
es versucht, vom Boden des bisher Gedachten abzuspringen. Auch fiir
sein eigenes Denken bilden die iiberlieferten und >vorgegebenen« Texte,
in die er sich, sie lesend, einschreibt, den Raum, in dem sich sein Den-
ken tiberhaupt erst abspielen kann. Es wird duferst schwierig sein, in
den Schriften Derridas Passagen zu finden, in denen explizit positive
Definitionen seiner Grundgedanken gegeben werden. Vielmehr ist sei-
ne denkerische Arbeit immer dadurch geprigt, dafl er sich an den
Schriften anderer abarbeitet. Unmaglich — und deshalb auch immer
wieder ein Thema seiner Uberlegungen — bleibt es fiir Derrida, dabei
einer Sprache auszuweichen, die sich ohne die Gegensitze, die er aus-
schalten méchte, nicht ausdriicken kann. Diesen sprachkritischen An-
satz gewinnt er insbesondere aus seiner Auseinandersetzung mit dem
Strukturalismus, den er als »Wagnis in der Sehweise ... eine Verinde-
rung in der Art, Fragen an jeden Gegenstand zu stellen« betrachtet, als
eine »Unruhe tiber die Sprache — die nur eine Unruhe der Sprache und
in der Sprache selbst sein kann.« [SD 9] Auch das strukturalistische
Denken bewegt sich innerhalb der Sprache, iiber die es sich beunruhigt.
Dabei wird paradoxerweise ein Schliissel der Struktur, ein Zentrum an-
genommen (beispielsweise das Inzestverbot bei Lévi-Strauss), das »ge-
nau dasjenige ist, das sich der Strukturalitit entzieht, weil es sie be-
herrscht« und »sowohl innerhalb der Struktur als auch auflerhalb der
Struktur liegt. ... Das Zentrum ist nicht das Zentrum.« [SD 423]
Derrida mochte dieses Paradox in die Bewegung einer vollstindigen
Dezentrierung aufheben. Auch wenn der Strukturalismus sein eigenes
Paradoxon noch nicht offenlegt, gelingt es ihm — oder zumindest Claude
Lévi-Strauss als einem seiner >Griinderviter« —, »einen Schritt aus der
Philosophie hinaus anzudeuten« [SD 429f.], indem mit den Strukturen
der Sprache auch »die begriindenden Begriffe der gesamten Geschichte
der Philosophie« kritisch hinterfragt werden. [Ebd.] An die Stelle einer
souveranen Sprachbeherrschung tritt Lévi-Strauss’ Methodik der

211

hitps://dol.org/10.5771/9783485993606-208 - am 16.01.2028, 08:44:40,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

»Bastelei (bricolage)« [ebd.]?, die mehr oder minder notdiirftig mit den
Sprachmaterialien und Sprachwerkzeugen umgeht, im kritischen Be-
wuftsein der Vorlaufigkeit jeder Methodik.

Die Philosophie muf stets »die Verantwortung ihrer Sprache« tra-
gen. [SD 198] Dies gilt auch fiir die Interpretation der Texte Derridas,
die die Gefahr birgt, sich dem Sog seiner ganz eigenen Stilistik zu iiber-
lassen. Zudem a8t sich nicht einfach ein >Seil< durch sein Denken span-
nen oder ein einzelner roter Faden verfolgen, denn Derrida umkreist
seine Themen und Termini in variierenden Wiederholungen und fa3t
stets ein ganzes »Biindel« von »Linien des Sinns« mehr oder weniger
lose zusammen oder verwebt sie ineinander. [Randginge 29 ] Gegen
Ende seines Denkweges wird die Denkfigur der Gabe noch einmal ver-
schiedene dieser Stringe biindeln. »Ausgehend von der Gabethematik
scheint sich die Sache der Dekonstruktion insgesamt noch einmal auf
den Punkt bringen, wenn nicht sogar neu begriinden zu lassen«, so
Thomas Alferi.” Um diese Neuerfassung oder Neubegriindung nach-
vollziehen zu kénnen, ist es zunichst notwendig, das Gewebe der Linien
des Sinns im Denken Derridas naher zu betrachten und einige dieser
Linien genauer zu verfolgen. Bei aller Last der >Verantwortung, die
der Interpretation durch Derrida auferlegt wird und deren Status in
seinem Denken spater genauer erldutert werden soll, gibt er indirekt
gleichzeitig immer wieder Anleitungen fiir das Lesen der Spuren, die
er selbst in seiner Schrift hinterldft und die letztlich aus verschiedenen
Richtungen auf die Beschiftigung mit der Gabe zuzulaufen scheinen.
Verfolgen mochte ich hier zunichst die Spur des Fragens, das fiir
Derrida die Philosophie eréffnet und fiir das die Philosophie sich offen
halten mu8.

5 Vgl. Claude Lévi-Strauss: Das wilde Denken. Ubers. von Hans Naumann, Frankfurt
a.M. 1986. S. 29-36.

¢ Jacques Derrida: Randgiinge der Philosophie. Ubers. von Gerhard Ahrens, Wien 1999.
[Zitiert als: Randginge]

7 Thomas Alferi: » Woriiber hinaus Gréfieres nicht gegebenc werden kann ...«. Phiino-
menologie und Offenbarung nach Jean-Luc Marion, Freiburg, Miinchen 2007. S. 420.
Alferi betrachtet am Ende seiner Schrift iiber Marion den EinfluB8 der Gabeproblematik
bei Derrida auf dessen Denken.

212

hitps://dol.org/10.5771/9783485993606-208 - am 16.01.2028, 08:44:40,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erkenntnisse im Spiel der Differenzen

1.2) Aufbruch in die Offenheit der Frage —
Aufgabe der Philosophie!

»Die Philosophie (iiberhaupt) kann sich bloff der Frage 6ffnen: in ihr
und durch sie. Sie kann sich nur befragen lassen«. [SD 197] In diesem
Sinne ist von Derrida keine Philosophie als ein System von Antworten
zu verschiedenen Fragestellungen oder als Akkumulation erlangter Er-
kenntnisse zu erwarten, sondern der Versuch, hinter vermeintlichen
Antworten die Offenheit der Fragen aufzudecken, die diese hervor-
gebracht haben, ohne »daf sich unter der Maske der Frage die Hypo-
krisie einer Antwort schon bereithilt«. [SD 122] Anstatt etwas zu
erkennen zu geben oder ein Wissen weiterzugeben, geht es um die In-
fragestellung jeder handhabbaren oder weitergebbaren Erkenntnis.
Freigelegt werden soll eine »Reinheit« der Frage, die eigentlich »niemals
unmittelbar als solche in Erscheinung tritt«, sondern immer schon »im
Hermetismus einer Aussage, in der die Antwort schon begonnen hat, sie
zu bestimmenc, eingeschlossen ist. [Ebd.] »lhre Reinheit kiindigt sich
an, oder ruft sich immer nur durch die Differenz einer hermeneutischen
Arbeit in Erinnerung«. [SD 123] Zu erwarten ist also von Derrida genau
diese spezifische hermeneutische Arbeit, die nicht darauf abzielt, Aus-
sagen zu verstehen und auszulegen, sondern die durch ihre eigene Di-
stanz oder Differenz zum Gegenstand ihrer Arbeit die >Fraglichkeit< zu
erkennen gibt, die diese Aussagen fiir die Interpretation &ffnet. Insofern
die Reinheit der Frage sich entweder ankiindigt oder aber in Erinnerung
ruft, ist sie nie prasent, sondern auch zeitlich bereits different. Die Suche
nach einer >Reinheit, die einerseits wie etwas Urspriingliches erinnert
wird und zugleich in der Gegenbewegung gegen jedes Denken des Ur-
sprungs das ist, was sich erst ankiindigt und uneinholbar aussteht, die
zugleich Moglichkeit und Unméglichkeit ist, priagt Derridas Denkbewe-
gung in vielerlei Hinsicht — nicht nur in der Frage nach der reinen Frage,
sondern analog dazu auch in der Suche nach der reinen Gabe.

Es sind fiir Derrida gerade Fragen, »die nicht im Bereich des Beant-
wortbaren liegen« und vielleicht »selbst nicht mehr philosophisch«
sind, die es ermdglichen, »die Gemeinschaft jener zu begriinden, die
man in der Welt wenigstens aufgrund ihrer Erinnerung noch Philoso-
phen nennt«. [SD 122] Diese unbeantwortbaren Fragen, die letztlich
einen Schritt aus der Philosophie hinaus verlangen, kulminieren in die
»Frage iiber die Méglichkeit der Frage« [ebd.]: die Frage nach dem Tod
oder der Zukunft der Philosophie. Wer sich in das Gebiet philosophi-

213

hitps://dol.org/10.5771/9783485993606-208 - am 16.01.2028, 08:44:40,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

schen Denkens und Fragens begibt, der tritt fiir Derrida von vornherein
in die Dimension eines Miteinanders ein, denn er wird Teil einer »Ge-
meinschaft der Frage«, die zugleich eine zerbrechliche und bedrohte
»Gemeinschaft der Entscheidung, der Initiative, der absoluten Anfing-
lichkeit« bildet. [Ebd.] Anders als bei Ricceur geht es hier zunachst nicht
um eine Initiative zum Handeln, sondern um eine Initiative des Den-
kens. Dabei tritt an die Stelle »der Eintracht dessen, was man Intersub-
jektivitdt nenntc, insbesondere iiber die Vermittlung des Anderen in
der Schrift, die »Arbeit« und »Gefahr der Inter-rogation«®. [SD 52]
Diese Vorstellung von der Gemeinschaft und der Gefahr, die sie im
Kern prigt, wird in der Auseinandersetzung mit der Praxis des Ein-
ander-Gebens, im Umgang mit ethischen Fragestellungen und in den
Denkfiguren eines Miteinanders bei Derrida zu beriicksichtigen sein.

Als eine Art erstes Gebot, das »letztlich jedes ethische Gesetz iiber-
haupt erst ermichtigen wird« und somit jeder Ethik vorausgeht, gilt fiir
Derrida der Befehl: »Die Frage muf8 gewahrt werden. Als Frage.« [SD
123] Im Hinblick auf die Gabe wird es letztlich das Geheimnis sein, das
als Geheimnis zu wahren ist. Dieses Gesetz bestimmt die Philosophie
vor jeder Methodik, sogar vor der »Tradition des Negativen«, die in
Derridas Uberlegungen auch in ihrer Ausprigung als negativer Theo-
logie wiederholt eine Rolle spielt — insbesondere in Auseinandersetzung
mit Jean-Luc Marion — und vor den Methoden der Ironie, der Maieutik,
der émoyn und des Zweifels, die sich als Arten der Infragestellung po-
sitiver Gegebenheiten verstehen lassen. [Vgl. SD 122f.] Zuriick bleibt
eine andere >Gegebenheit«:

»[E]s gibt eine Geschichte der Frage, eine reine Erinnerung der reinen Frage,
die moglicherweise jede Erbschaft und jede reine Erinnerung im allgemeinen
und als solche in ihrer Maglichkeit autorisiert«. [SD 122]

% In seinem Aufsatz iiber »Edmond Jabés und die Frage nach dem Buch« [SD 102-120]
stellt Derrida mit Maurice Blanchot die Frage: »Ist der Mensch zu einer radikalen Inter-
rogation fahig, das heift letztlich, ist der Mensch zur Literatur fihig?« Damit wird auf
die entscheidende Rolle der Literatur als Medium der Frage hingewiesen sowie auf die
Maglichkeit, den Gott der Buchreligionen als »seine Interrogation Gottesc« zu denken,
der sich in seinem Buch selbst befragt, so dafl die Literatur letztlich eine Nachbildung
und »schlafwandlerische Verschiebung dieser Frage« ist. [SD 120] In »La littérature au
secret« (in: Jacques Derrida: Donner la mort, Paris 1999. [Zitiert als: DM]. S. 159-209.)
wird Derrida auf eine ihnliche Ableitung der Geschichte der Literatur aus den Religionen
des Buches zuriickkommen, die dann im Zusammenhang mit der Figur der Gabe zu
betrachten ist. Vgl. CIILV. 2.

214

hitps://dol.org/10.5771/9783485993606-208 - am 16.01.2028, 08:44:40,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erkenntnisse im Spiel der Differenzen

Diese Ermoglichung besteht gerade darin, dal »das Unmégliche schon
stattgefunden hat«. [Ebd.] Es wird sich zeigen, daf} die Gabe fiir Derrida
einen wichtigen Schliissel zu dieser Unmoglichkeit bilden soll. Alles
Denkbare, Mégliche und Unmagliche ist immer schon — déja — da, wir
sind demgegeniiber in unserem Denken verspitet. Das aber ist fiir
Derrida keinesfalls Grund zu einer Kapitulation als >Aufgabe« des Den-
kens, sondern darin eréffnet sich gerade die spezifische Aufgabe des
Denkens, wie sie Geoffrey Bennington in seinem Portrait Derridas tref-

fend erfafit:

»[E]s gilt zu begreifen, warum ohne all das, ohne dieses Schon-da, das uns eine
gewisse Passivitdt angesichts des Gegebenen auferlegt, angesichts der Gabe
des Es gibt eines vom anderen geschriebenen Textes, der JKommc« zu uns sagt
und den es jetzt zu lesen gilt — warum also ohne all das keine Lektiire einsetzen
konnte und wir keine Chance hitten, anzufangen zu verstehen.« [JD 18]°

Das Infragestellen des Gegebenen heif3t also auch, anfangen zu verste-
hen — und zwar letztlich dhnlich wie bei Ricceur im Umweg tiber das
schon Zu-erkennen-Gegebene. Die philosophiegeschichtliche Faktizitit
der Auspriagung der Methoden der Interrogation bedingt es zudem,
daf3, wer die Frage nach der Méglichkeit des Fragens stellt, immer schon
eine »Selbstreflexion« und »Selbstbefragung«!® [SD 123] vollzieht,
welche hier allerdings — dies gilt es in Derridas Umgang mit dem Begriff
des >Selbst« zu beriicksichtigen — bereits implizit als problematische Ver-
wicklungen gewertet werden. Auch hier wird die Unméglichkeit kon-
statiert, sich aus der Kette der Interpretationen auszugliedern.

Die »Differenz zwischen der Frage im allgemeinen und der >Philo-
sophie« als bestimmtem — endlichem und unendlichem — Moment und
Modus der Frage selbst«, so Derrida, »laflt sich heute besser denken«
denn je. [Ebd.] Dabei handelt es sich fiir ihn »um den am tiefsten ein-
geschriebenen Charakterzug unserer Epoche, der in besonderer Weise
durch Heidegger und Husserl erméglicht wird, die allerdings nach dem
»Ursprung« dieser Differenz suchen und uns daher eine »totale Wieder-
holung diktieren«. [SD 123f.] Derrida hingegen stellt sich zwar in die
Tradition dieser Suche, vollzieht diese aber eher als eine Suche nach der
Differenz der Differenz, die keinen Ursprung mehr zulift. Sie differiert
immer schon (déja) — und bildet immer schon einen >Sprungs, einen

? Geoffrey Bennington und Jacques Derrida: Jacques Derrida. Ein Portrait. Ubers. von
Stefan Lorenzer, Frankfurt a. M. 1994. [Zitiert als: JD]
1% Kursivierung K. B.

215

hitps://dol.org/10.5771/9783485993606-208 - am 16.01.2028, 08:44:40,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

Bruch, eine Verschiebung, ohne sich zu einem festen Ausgangspunkt
zuriickverfolgen zu lassen. Sein Denken kann es in jedem Fall leisten,
darauf aufmerksam zu machen, welche Problematik der in der Philoso-
phie der Moderne, beispielhaft bei Heidegger, so hiufig propagierte An-
spruch birgt, sich auBerhalb der bisherigen Philosophiegeschichte, der
bisherigen Erkenntnistheorie, der Metaphysik und Ontologie oder On-
to-theologie zu positionieren, mit dem sich auch Jean-Luc Marion aus-
einandersetzt. Insbesondere Husserl aber auch Heidegger konnen fiir
Derrida in ihrer Forderung einer neuen, radikaleren Weise des Fragens
und Philosophierens und trotz der Anerkennung eines Differenz-Den-
kens nicht verbergen, dafl es ihnen letztlich nicht darum geht, vor die
Geschichte der Philosophie und Metaphysik zuriickzukehren oder sie
ginzlich zu destruieren, sondern darum, anschliefend an Kant und
Descartes, »das griechische Vorhaben zu vollenden: die Philosophie als
Wissenschaft«. [SD 126] Fiir Husserl, so Derrida, bleibt die orientieren-
de »Normg, die sein Denken leitet, »die Erkenntnis, die ihrem Gegen-
stand adiquate Anschauung, die nicht nur distinkte, sondern >klare«
Evidenz« und das bedeutet: »die volle Gegenwirtigkeit des Sinns fiir
ein sich selbst in der Fiille seines Lebens, seiner lebendigen Gegenwart
selbstgegenwirtiges Bewufitsein«. [SuPh 131] Der Begriff der Erkennt-
nis, von dem sich Derrida hier absetzen will, ist von vornherein an die
Idee eines Selbst-Bewuftseins und an das cartesische Erkenntnismodell
des ego cogito gekniipft.

Die Hermeneutik der Offenheit der Frage kann fiir Derrida nur als
Hermeneutik der Inkompetenz eines geschlossenen Wissenssystems ar-
beiten, die die Offnungen darin freilegt, um eine »Meta-Rationalitt
oder Meta-Wissenschaftlichkeit« anzukiindigen [Gr 156]", nicht je-
doch um »zu einer vorwissenschaftlichen oder infra-philosophischen
Form des Diskurses« zuriickzufithren. [Gr 169] Hierzu soll in der
»Grammatologie« zunichst »die Konstituierung einer Wissenschaft
oder einer Philosophie der Schrift« erfolgen. [Ebd.] Dies jedoch »ist ein
notwendiges und schwieriges Unterfangen«, das immer wieder an seine
eigenen Grenzen gefiihrt werden muf, um ein »Denken« der Bewe-
gung der Differenz schlief8lich »iiber den Bereich der epistemec, also
der geschichtlich herrschenden Denkweise der Wissenschaftlichkeit,

" Jacques Derrida: Grammatologie. Ubers. von H.-]. Rheinberger und Hanns Zischler,
Frankfurt a. M. 1983. [Zitiert als: Gr]

216

hitps://dol.org/10.5771/9783485993606-208 - am 16.01.2028, 08:44:40,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erkenntnisse im Spiel der Differenzen

hinausfiihren zu kénnen. [Ebd.]* Fiir Derridas >Philosophies, die nur in
Anfiihrungszeichen als eine solche bezeichnet werden kann, ist wohl
insgesamt der Begriff »Denken« vorzuziehen, der als »vollkommen
neutraler Name« das bezeichnen soll, »wovon wir schon wissen, daf3
wir es noch nicht begonnen haben«. [Gr 170]

Dabei betont Derrida ausdriicklich, »daf iiber die Philosophie hin-
auszugehen nicht heiflen kann, ihr den Riicken zuzukehren (was mei-
stens schlechte Philosophie zur Folge hat), sondern die Philosophen auf
eine bestimmte Art und Weise zu lesen«. [SD 435] Méchte man Jacques
Derrida in den Bereich der Philosophie einordnen, in einer >Differenz«
zu seinem eigenen Versuch, sich einer solchen Einordnung zu entzie-
hen, so ist er auch oder vielleicht sogar zuallererst ein Leser der Phi-
losophie. Muf8 der Leser, der iiber die Philosophie hinausgehen méchte,
ohne ihr den Riicken zuzukehren, riickwirts gehen? Mit dem Riicken
zur tiber sie hinausweisenden Zukunft und Offenheit, daher blind fiir
diese? Muf er an den Rindern der Philosophie bleiben, sich iiber sie
beugen (sich vor ihr verbeugen), um sie zu lesen? Verstellt er dabei
nicht immer selbst durch die Perspektivitit seiner Lektiire die Offen-
heit, die, will man ganz im Bild bleiben, sein eigener Kérper verdeckt —
seine eigene Endlichkeit auf die Derrida in der Nachfolge Heideggers
selbst immer wieder verweist? Die Endlichkeit ist fiir Derrida aber nicht
der Grund fiir eine Ablehnung der Totalisierung der Erkenntnis. Diese
wird nicht deshalb ausgeschlossen, »weil sich die Unendlichkeit eines

12 Insbesondere in der »Grammatologie« kniipft Derrida mit dem Begriff »episteme«
eng an Foucaults »Die Ordnung der Dinge« an. Er beginnt mit einem Hinweis auf die
zeitgendssische »Inflation des Zeichens >Sprachec« [Gr 16] quasi dort, wo Foucault mit
der Konstatierung eines »multiplen Wiedererscheinen[s]« der Sprache endet und die
Frage stellt, ob es an der Zeit sei »jenes Verschwinden des Menschen — und den Boden
der Maglichkeit aller Wissenschaft vom Menschen — in der Korrelation mit unserer
Sorge um die Sprache zu denken«. (Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Ar-
chiiologie der Humanwissenschaften. Ubers. von Ulrich Koppen, Frankfurt a. M. 1974.
S. 461.) Foucault geht davon aus, daB die episteme, die unter dem Leitbegriff des Men-
schen in den Zwischenrdumen der fragmentierten Sprache angesiedelt ist, von einem
neuen Paradigma einer vereinheitlichten Sprache abgeldst werde. Fiir Derrida »beginnt
alles, was seit wenigstens zwei Jahrtausenden sich unter dem Namen der Sprache zu
versammeln trachtete und damit schlieBlich auch Erfolg hatte, sich nun in den Namen
der Schrift zu verlagern« [Gr 17], die also in gewisser Weise hier die episteme des Men-
schen ablést. Die Beziehung zwischen dem Menschen oder dem Subjekt und der Schrift
bei Derrida wird im weiteren Verlauf meiner Untersuchungen noch weiter ausdifferen-
ziert werden und a8t sich nicht iiberall im Denken Derridas auf eine solche epistemolo-
gischec Lesart begrenzen.

217

hitps://dol.org/10.5771/9783485993606-208 - am 16.01.2028, 08:44:40,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

Feldes nicht mit einem Blick oder einem endlichen Diskurs erfassen
lBt«, sondern gelesen wird immer das Spiel »unendlicher Substitutio-
nen in der Abgeschlossenheit (cléture) eines begrenzten Ganzen« ohne
Zentrum. [SD 436{.] Von daher 1aft sich durchaus die Frage stellen, ob
der iiber den Text gebeugte Leser paradigmatisch fiir ein Selbst stehen
kann, das eben nicht mehr das Spiel von innen her, aus einer Zentralper-
spektive, um sich herum ordnet und strukturiert, sondern das es um-
randet und begrenzt, um in diesem Rahmen die Unendlichkeit der Sub-
stitutionen zu ermoglichen.

Derrida ist sich durchaus bewuft, dafl »die Transgression des Dis-
kurses ..., wie jede Transgression, in irgendeiner Weise das, was sie
iibersteigt, bewahren und bestitigen« muf8 [SD 417] und daB in jeder
Philosophie »die Hyperbel, die absolute Offnung, die unékonomische
Ausgabe stets in einer Okonomie aufgenommen und iiberrascht« wird.
[SD 99] Der Gegensatz zwischen >Denkenc und >Philosophie« wird also
von vornherein als ein Gegensatz zwischen Verausgabung und Oko-
nomie charakterisiert. In dieser Rede von der Verausgabung laft sich
bereits die Spur eines Denkens der Gabe verfolgen. Die Philosophie
beschreibt Derrida hierbei als »Das-wunderbare-Ubertreffen-sagen-
wollen, von dem aus das Denken sich selber ankiindigt, sich selbst er-
schreckt und sich auf seiner hochsten Hohe gegen seine Vernichtung
und sein Ertrinken im Wahnsinn und Tod versichert«. [Ebd.] Das >wun-
derbare Ubertreffen<ist angelehnt an Glaukons Ausruf im platonischen
Dialog der »Politeia«, mit dem dieser halb verwundert, halb amiisiert
auf Sokrates Erlduterungen iiber die Idee des Guten reagiert. Das Gute
ist énéxetva Tijs ovotag, wobei die Idee des Guten nicht nur »dem Er-
kannten Wahrheit verleiht und ... dem Erkennenden das Vermégen
(des Erkennens) gibt«, wie die Sonne mit ihrem Licht im Bereich des
Sichtbaren Gesicht und Gesehenes erméoglicht.'* So wie die Sonne dabei
gleichfalls das Werden, namlich Wachstum und Nahrung, erméglicht,
ohne selbst das Werden zu sein, ermdglicht das Gute erst Sein und
Wesen (odoia), ohne dies selbst zu sein. Als ein »wunderbares Uber-
treffen«' ist das Gute daher das, was iiber dem Sein und Wesen ste-
hend, dieses erst moglich macht, ohne darin eingeholt werden zu kon-
nen. Und dennoch ist es bei aller Vorsicht, allem Zégern und allem

13 Platon: Der Staat. In: Ders.: Jubiliumsausgabe simtlicher Werke. Ubers. von Rudolf
Rufener, Bd. 4, Ziirich und Miinchen 1974. 508 e.
4 Ebd., 509 c.

218

hitps://dol.org/10.5771/9783485993606-208 - am 16.01.2028, 08:44:40,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erkenntnisse im Spiel der Differenzen

Bekenntnis zum eigenen Nicht-Wissen, die sich in der sokratischen Re-
de iiber das Gute dul8ern, die eigentliche Aufgabe der Philosophie, sich
dieser Idee anzunihern, was im Kontext der »Politeia« dann den Phi-
losophen zum idealen Staatsmann befihigen soll.

Derridas Denken hingegen vollzieht eine Bewegung, die sich
einem solchen téAog niemals gewif sein kann, und sich dennoch auf
das Risiko von Hyperbel und Verausgabung einldft. In der Versiche-
rung gegen den Wahnsinn, die der Denkende vollzieht, der dieses wun-
derbare Ubertreffen sagen will, versichert er sich fiir Derrida in gewis-
ser Weise gegen sich selbst, gegen seine Offenheit fiir den »Nicht-
Sinn«, den »Unwege, das »Labyrinth«. [SD 101] Diese Versicherung
ist immer als eine Bekenntnisschrift, als ein Gestiandnis zu lesen:

»Die Philosophie zu definieren als Das-wunderbare-Ubertreffen-sagen-wol-
len, heifSt zugeben — und die Philosophie ist vielleicht dieses gigantische Ge-
standnis —, daB in dem historisch Gesagten, in dem die Philosophie ihre Ruhe
findet und den Wahnsinn ausschlief3t, sie sich selbst verrit (oder sich als Den-
ken verrit), in eine Krise und ein Selbstvergessen eintritt, die in ihrer Bewe-
gung eine wesentliche und notwendige Periode sind. Ich philosophiere nur im
Schrecken, aber im eingestandenen Schrecken, wahnsinnig zu sein. Das Ge-
standnis ist gleichzeitig in seiner Gegenwirtigkeit Enthiillung und Vergessen,
Behiiten und Herausstellen: Okonomie.« [SD 100]

Wenn Derrida in seiner Beschiftigung mit dem Begriff der Gabe in
»Falschgeld«'> darum kimpft, den Kreislauf der Okonomie aufzubre-
chen und den »Wahnsinn der 6konomischen Vernunft« offenzulegen
[FG 49], dann geht es ihm dabei weniger um eine kritische Wendung
gegen die Okonomisierung kapitalistischer Gesellschaften, als vielmehr
um einen Umgang mit einer Okonomie der Philosophie, die zwischen
der Erkenntnis und dem Verkennen, deren Wechselspiel schon bei
Ricceur erértert wurde, zwischen der Vernunft und dem Wahnsinn um
sich selbst kreist und unméglich — oder nur durch die Unméglichkeit
der reinen Frage oder der reinen Gabe — diesen Kreislauf verlassen
kann. Im Erschrecken, in der Verzweiflung iiber die Ausweglosigkeit
dieses Kreisens, im Augenblick der Verunsicherung, der vor der Ret-
tung in diese Sicherheit steht, scheinen aber fiir Derrida Verschiebun-
gen, Differenzen, Offnungen moglich zu werden, die aus dem >Nach-
Lesen« dieses Kreises hervorgehen kénnen, um iiber diesen Kreis hinaus

5 Jacques Derrida: Falschgeld. Zeit geben I. Ubers. von Andreas Knop u. Michael Wetzel,
Miinchen 1993. [Zitiert als: FG]

219

hitps://dol.org/10.5771/9783485993606-208 - am 16.01.2028, 08:44:40,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

die Ankiindigung eines Denkens zu empfangen, das im Kreis laufend
nicht eingeholt werden kann. Auch hier geht es also, wenn auch in
einem ganz anderen Ansatz als bei Ricceur, darum, im bereits Zu-erken-
nen-Gegebenen oder im weitergegebenen Gedachten Moglichkeiten zu
eroffnen.

2) »ll n’y a pas de hors-texte« — iiber die Gegebenheit und
»Entgegennahmec schriftlicher Zeichen und Spuren

2.1) Nicht auflerhalb des Textes, aber iiber ihn hinaus —
Derrida als Leser und die Rolle der Schrift

Betrachtet man Derrida als Leser der Philosophie, so sieht man ihn ge-
beugt iiber verschiedenste Werke der Philosophiegeschichte, iiber psy-
chologische Schriften insbesondere von Freud und Lacan und dariiber
hinaus als einen exzessiven Leser literarischer Texte, die in verschiede-
ner Form, vom Zitat bis zum ans Ende des Buches angehingten und
ausklappbaren >Supplement.,® Eingang in seine eigenen Schriften fin-
den. Derrida bewegt sich im Raum der Uberlieferungen und »im Ge-
dichtnis der Philosophie« [SD 123], wenn auch in einem wachen Be-
wuftsein dieser Situation und mit der Geste einer angestrebten
Uberschreitung. Nicht zuletzt ist Derrida auch ein Leser der jiidischen
Tradition', der Thora und des Talmud, u.a. vermittelt iiber die literari-
schen Schriften Edmond Jabés’.1

16 So ist Baudelaires »Das falsche Geldstiick«, um das sich Derridas Abhandlung tiber
das Zeit-geben dreht, dem Band »Falschgeld« als ausklappbarer Anhang beigefiigt, der
sich so quasi parallel zu jeder Seite des Textes lesen lafst.

17 Zu Derridas Verwurzelung im jiidischen Denken im Hinblick auf seine Ethik sei ver-
wiesen auf: Martin Srajek: In the margins of deconstruction. Jewish conceptions of ethics
in Emmanuel Lévinas and Jacques Derrida, Dordrecht 1998. Sowie aus theologischer
Perspektive: Josef Wolmuth: An der Schwelle zum Heiligtum. Christliche Theologie im
Gespriich mit jiidischem Denken, Paderborn 2007. Eine Auseinandersetzung Derridas
mit seiner gebrochenen jiidischen Identitit erfolgt auf einer sehr personlichen Ebene in
der »Zirkumfession« [Zitiert als: ]D (Zirkumfession)], mit der er in FuBnoten Benning-
tons Portrait begleitet. Derrida setzt sich dort u. a. mit der Erfahrung seiner Beschneidung
auseinander, die er zu einer Art Grunderfahrung seines gesamten Denkens stilisiert: »Be-
schneidung: iiber nichts anderes habe ich stets gesprochen«. [JD 82 (Zirkumfession)] Er
bezeichnet sich dort als »der letzte Jude, der ich noch bin«. [JD 201 (Zirkumfession)]

18 Derrida bezieht sich besonders auf: Edmond Jabes: Le livre des questions, Paris 1988.

220

hitps://dol.org/10.5771/9783485993606-208 - am 16.01.2028, 08:44:40,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erkenntnisse im Spiel der Differenzen

»Fiir Jabes ist das Buch nicht in der Welt, sondern die Welt ist im
Buch«. [SD 117] Anstatt also durch den Text hinaus auf die Welt zu
blicken, a8t sich hier die Welt immer schon nur im Inneren des Textes
erkennen. Eine Uberschreitung auf eine auBerhalb des Textes angesie-
delte Instanz bleibt unméglich gemifd Derridas beriihmtem Diktum:
»Ein Text-Aufleres gibt es nicht«, [Gr 274] = »1l n"y a pas de hors-texte.«
Derrida geht von der prinzipiellen » Abwesenheit des Referenten oder
des transzendentalen Signifikats« aus.! [Ebd.] Keine Erkenntnis von
Welt kann sich demnach auferhalb des in Texten Schon-zu-erkennen-
Gegebenen und schriftlich Weitergegebenen bewegen. Und zugleich
kann die >Vorgabe« der Texte wohl nicht wie eine gegebene, handhab-
bare und weitergebbare Sache entgegengenommen werden, weil auch
der Leser, selbst wenn er am Rand des Buches steht, als Teil der Welt
zugleich bereits in das Gewebe der Textualitat mit eingebunden ist: Er
kann sich den Text nicht aneignen, wenn er selbst bereits Eigentum des
Textes ist. Das erkennende oder lesende, den Text entgegennehmende
>Subjektc und das >Text-Objekt« lassen sich nicht klar gegeneinander
abgrenzen. Hier liegt also eine an Iris Dirmann erinnernde mélange
zwischen Subjekt und Objekt vor. Kénnte man unterstellen, daf8 gerade
deshalb die Bewegung am Rand der Texte zu einer wichtigen Aufgabe
wird — wenn nicht, um eine eindeutig begrenzende Identifizierung und
Trennung von Rezipienten und Rezipiertem vorzunehmen, so doch auf
der Suche nach einer Verortung derjenigen, die als Lesende und Schrei-
bende die Arbeit am Text vollziehen?

Die paradoxe Situation einer Lektiire der Philosophie, die tiber die-
se hinausgehend sich zu ihr zuriickwenden mug, a8t sich zusammen-
fassen in der Formulierung: »Man verlat das Buch nur im Buche.
[Ebd.] Ein Beispiel dafiir, wie Derrida einen solchen Gedanken in der
Technik seines eigenen Schreibens umsetzt, und damit zugleich ein
Hinweis darauf, wie sein Denken sich in einer performativen Um-
setzung >vervollstindigt, ohne sich abzuschliefen, zeigt sich in der
»Ellipse«, mit der er den Band »Die Schrift und die Differenz« ab-
schlieBt. Derrida kehrt hier gedanklich noch einmal zu dem ebenfalls

12 Als sBezeichnetes« ist fiir Derrida kein Signifikat mehr zu denken, auf das das Zeichen
verweist — selbst wenn es sich dabei bei Saussure nicht mehr um die bezeichnete Sache,
sondern um ihr Vorstellungsbild handelt —, >bezeichnet: sind allenfalls der Ort und das
Material, in die sich das Zeichen als Schrift oder Spur einschreibt: das Papier, auf dem die
Tinte Zeichen hinterliBt, der Stein oder das Metall, dem eine Gravur eingeprigt wird,
das Wachs, in das ein Siegel gedriickt wird.

221

hitps://dol.org/10.5771/9783485993606-208 - am 16.01.2028, 08:44:40,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

darin veréffentlichten Aufsatz iiber Jabés zuriick. Mit der Ellipse, die
sich aus der Form des Kreises (also der Okonomie) entwindet oder sie
iibersteigt, ohne seiner Geschlossenheit zu entkommen, wird der Leser
noch innerhalb des Buches dazu angeleitet, die Form des Buches >zu
verlassen, kurz bevor er es am Ende seiner Lektiire schlieSt. »Die Frage
nach der Schrift konnte sich nur mit der SchlieBung des Buches eroff-
nen«, namlich aus der Konfrontation mit dem Gegensatz zwischen der
»Geschlossenheit des Buches«, das wie eine handhabbare Sache er-
scheint, und der »Offenheit des Textes«, die wiederum auch ein »Offen-
sein fiir den Text« als »riickhaltlose Verausgabung«® fordert. [SD 443]

Auch bei Ricceur tauchte bereits eine dhnliche Forderung der >Hin-
gabec an den Text auf, die aber eher darin bestand, sich den im Text
angebotenen Mdglichkeiten als moglicher Vollzieher ihrer Verwirk-
lichung anzubieten. Die Entgegennahme des Sinnangebotes oder der
im Text eroffneten Moglichkeiten konnte hier also den Empfinger und
die Wirklichkeit seines Handelns verindern, wihrend es nun bei
Derrida zunichst bei einer Veridnderung und Verschiebung im Text
bleibt, der sich dadurch in seiner eigenen Struktur 6ffnet: Das Lesen
des bereits Geschriebenen a3t sich als eine Wiederholung?! betrachten,
die nicht zum Anfang des Kreises zuriickkehrt. Indem »das Buch sich
wiederholt« — in der Selbstreferentialitit dieses SchluBwortes ebenso
wie in der wiederholenden Lektiire — »nimmt seine Selbstidentitit eine
kaum wahrnehmbare Differenz in sich auf, die es uns erlaubt, wirksam,
rigoros, das heifit behutsam aus der Geschlossenheit herauszutreten. «
[SD 444] Die Reprisentation verschiebt die in sich geschlossene, ihrem
Wesen nach unverriickbare Prasenz und eréffnet den »Un-Grund der
unendlichen Vervielfiltigung« und ihrer Abweichungen, in dem ein
Satz Geltung beansprucht, der fiir das gesamte Denken Derridas ent-
scheidend ist, auch im Hinblick auf die Frage nach dem Selbst: »Das
Andere ist im Selben«. [SD 446] Das unendliche Verweisspiel der sich
notwendig wiederholenden Zeichen und Reprasentationen, entsprun-
gen aus einem »Mangel an Selbstidentitdt« [ebd.], kreist dabei um eine
Leere, wie die Schrift um das »gefihrliche Loch« in der »Pergament-

2 Kursivierung K. B.

2 Hier — und nicht nur hier - zeigt sich die Nahe des Denkens und der Terminologie
Derridas zu Gilles Deleuze, insbesondere in: Ders.: Differenz und Wiederholung. Ubers.
von Joseph Vogl, Miinchen 1992. (Paris 1968) Zu beachten ist allerdings, daf Deleuze
sich gegeniiber Derrida eindeutiger auf der Seite der >Bejahung: positioniert und sich (in
einem Anti-Hegelianismus) gegen das Prinzip der Negation wendet.

222

hitps://dol.org/10.5771/9783485993606-208 - am 16.01.2028, 08:44:40,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erkenntnisse im Spiel der Differenzen

rolle«, auf die sie geschrieben ist. [SD 447] Die Offnung bedeutet also
hier keine Eréffnung einer neuen Perspektive, keinen Ausblick aus dem
Text heraus, sondern es 6ffnet sich ein Freiraum, der das Spiel der Mog-
lichkeiten und der Alteritit im Textinneren erméglicht.

In seiner Auseinandersetzung mit Lévinas nennt Derrida »Judais-
mus« die »Erfahrung des unendlich Anderen« und versteht diese Erfah-
rung als duerste Erschiitterung der Philosophie im Sinne des »griechi-
schen Logos als Ganzem«. [SD 233] Zwischen diesen Traditionslinien,
»im Unterschied des Jiidischen und des Griechischen, der vielleicht die
Einheit dessen ist, was man Geschichte nennt,« [SD 234] leben wir fiir
Derrida. Das heift, wir befinden uns zwischen der Totalitit des Adyog
und der Erkenntnis einerseits und der in diese Geschlossenheit einbre-
chenden Erfahrung des Anderen andererseits sowie analog dazu in der
Spannung zwischen der Prisenz des gesprochenen Wortes und der
Schrift als Spur einer Abwesenheit. Das Buch, das diese Spuren trigt
oder in sich einprigt und ebenfalls im Paradox der Offenheit fiir das
Andere — die Relektiire, die Ubersetzung, die Abweichung — und der
Geschlossenheit — zwischen den Buchdeckeln — gefangen ist, wird auch
als ein »Labyrinth« beschrieben, als »ein Weg, der seine Auswege in
sich birgt« und »sich schlieBt, wenn er seine eigene Offnung denkt«.
[SD 448f.] An die Stelle eines Ausblicks auf ein Anderes tritt der Blick
auf ein Anderes im Selben, das durch die Wiederholung immer neu
generiert wird, da diese stets aus einer anderen Perspektive und in einer
neuen Lesart erfolgt. Nicht der Text selbst gibt eine neue Perspektive
vor, sondern die jeweilige Relektiire, die aber wiederum aus dem heraus
ermoglicht wird, was im Text gegeben ist.?2 »Auf das Jenseits der Ge-
schlossenheit des Buches braucht man nicht zu warten, noch muf es
wiedergefunden werden. Es ist da, doch jenseits, in der Wiederholung,
der es sich entwendet«. [SD 450] Diese Entwendung, dieses Entwinden
aus der Form des Kreises und der Okonomie erfolgt zunichst in der
Weise des Kommentars, der dem Text etwas hinzufiigt, so daf8 sich die
Bewegung der Differenz immer weiter entfalten kann.? Konstituiert

22 Auch bei Ricceur spielt dieser RezeptionsprozeB, in Anlehnung an eine Hermeneutik
des Lesens, wie sie von Wolfgang Iser oder Hans Robert JauR vertreten wird, eine we-
sentliche Rolle. Auch hier liegt der Akzent aber stirker auf der Anlage der Handlungs-
maglichkeiten, die im Text zu erkennen gegeben werden.

2 Das Prinzip des Kommentars besteht darin, »am Rande einige Fragen [zu] stellen,
deren Bestimmung es ist, am Rande und offen zu bleiben«. [SD 57] Ein Kommentar kann
wihrend der Lektiire in einen Text eingeschrieben oder an seinen Rindern notiert wer-

223

hitps://dol.org/10.5771/9783485993606-208 - am 16.01.2028, 08:44:40,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

wird eine Art >Hypertext., der den Text als Text — wie das Buch im Buch
— iiberschreitet.?* Die Verschiebung der Schwerpunkte, die durch die
Kommentierung erreicht werden soll, verlagert das Gewicht auf das
»Exorbitante«, in dem ein Text seine eigene Intention iiberschreitet
und den Schreibenden iiberrascht, da das Eigenleben der Sprache, in
der er schreibt, »definitionsgemaf nicht absolut beherrscht werden«
kann. [Gr 272 £.] Dieses Moment der Uberraschung wird spiter ein we-
sentliches Charakteristikum der Gabe bilden. Wenn hier auch nicht wie
bei Ricceur eine Herrschaft des Sinns anerkannt wird, so doch eine Un-
beherrschbarkeit von Sprache und Schrift, mit der ebenfalls eine Herr-
schaft iiber den Sinn abgewiesen wird. Die schriftliche Notiz des Kom-
mentars ist nicht wie das gesprochene Wort an die Stimme, den
Standpunkt und die Priasenz des Sprechenden gebunden und verbleibt
daher nicht in seinem Einfluf8- und Herrschaftsbereich, sondern tiber-
1aBt sich der Lektiire. So formuliert Michael Lisse:

»Die Gabe der Lektiire ist immer eine doppelte Geste. Sie kann nur in einer
Schrift stattfinden, die sich gibt, indem sie sich gleichzeitig an die Rander des
Textes zuriickzieht, den sie zu lesen gibt. Man kann nur etwas zu lesen geben,
wenn man an die Rénder schreibt ...«

den und durchbricht so die Linearitit des Textverlaufes. Interessant ist hier die Parallele
zur Struktur des Talmud, der einem dialogischen Prinzip gemidB auf jeder Seite Kom-
mentare und Diskussionen um den im Zentrum stehenden Text der Mischna versam-
melt, die wiederum die schriftliche sWiederholung: - dies ist die Ubersetzung des hebrii-
schen Wortes >Mischna« - der miindlichen Offenbarung Gottes an Moses auf dem Berg
Sinai bildet und die schriftliche Thora um ein detailliertes Regelwerk ergénzt. Der Auf-
bau der Seiten erinnert an die dulere Form, in der Derrida den Text in »Glas« (Paris
1974) arrangiert. Zum Prinzip des Kommentars bei Derrida siehe auch: Michael Lisse:
»Zu lesen geben«. In: Ethik der Gabe. Denken nach Derrida. Hrsg. von Michael Wetzel
und Jean-Michel Rabté, Berlin 1993. S. 19-37. Lisse betont, daB8 Derridas Lektiire weder
Phinomenologie noch Hermeneutik sei und, den >blinden Fleck« jedes Textes wahrend,
zu lesen gebe, im notwendigen Einsatz des eigenen Selbst.

% H.-D. Gondek und B. Waldenfels verweisen in ihren Uberlegungen iiber »Derridas
performative Wende« auf Derridas Auseinandersetzung mit Techniken und Technolo-
gien des Schreibens und der Speicherung von Schrift, in die auch die Beschiftigung mit
den »Chancen und Grenzen der hypertextuellen Strukturierung von Schriftwerken«
fallt, die in dem gemeinsamen Text-Experiment mit Geoffrey Bennington in »Jacques
Derrida« performativ umgesetzt wird. In: Einsitze des Denkens. Zur Philosophie von
Jacques Derrida. Hrsg. von H.-D- Gondek und B. Waldenfels, Frankfurt a. M. 1997. [Zi-
tiert als: Einsitze] S. 7-39. Hier: S. 14f.

% Michael Lisse: »Zu lesen geben«, a.a.0. S. 37.

224

hitps://dol.org/10.5771/9783485993606-208 - am 16.01.2028, 08:44:40,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erkenntnisse im Spiel der Differenzen

Dieses Schreiben an den Rindern kann die Logik von Innen und Auf8en
nicht vollstindig durchbrechen, aber es erlaubt einen Anfang, denn
»[w]ir miissen irgendwo, wo immer wir sind, beginnen«. [Gr 280] Ben-
nington merkt hierzu an:

»Das Irgendwo, an dem man stets beginnt, ist durch historische, politische,
philosophische, phantasmatische Strukturen iiberdeterminiert, die sich aus
prinzipiellen Griinden nie vollkommen explizieren oder kontrollieren las-
sen ... In einem bestimmten Sinn ist der Ausgangspunkt — und dabei handelt
es sich um eine Notwendigkeit — radikal kontingent. Diese Notwendigkeit (des
Kontingenten) ist die des schon: Der Ausgangspunkt ist immer schon gege-
ben, wir antworten schon auf ein sJKommye, das wir als die Notwendigkeit selbst
empfangen und auf uns nehmen.« [JD 28]

Wir sind an die Gegebenheiten unserer Perspektivitit, an unseren iiber
das Buch gebeugten Standpunkt, an unsere Position in der Geschichte,
also an uns selbst gebunden ebenso wie an den Kontext, in den wir
eingebunden sind, und an das, was uns in diesem Kontext bereits vor-
gegeben und zu erkennen gegeben ist. Von diesem Punkt aus miissen
wir jeden Lektiire- und Denkweg beginnen — das heiflt aber auch, wir
kénnen beginnen und dabei mit der Arbeit der Verschiebung, der Off-
nung und Uberschreitung anfangen. Zu fragen ist, inwieweit wir diesen
Punkt verlassen konnen, wie Derridas stindiger Kampf damit ausgeht,
einer Festlegung seines Standpunktes zu entgehen, oder ob dieser
Kampf ein Spiel bleibt, das weder gewonnen noch verloren wird.? Die
Spannung zwischen der Gebundenheit an den eigenen historischen,
philosophischen und personalen Standpunkt und dem Aufruf, diesen
Ort zu verlassen, zwischen Vorgabe und Verausgabung, bleibt fiir
Derrida durchgehend ein unauflésbares Problem, auch in der Spannung
zwischen griechischem und jiidischem Denken. So empfingt Derrida
Lévinas’ Denken als Aufruf »zur Dislokation des griechischen Logosc,
dessen Ort mehrfach als ofxo¢ beschrieben wird, und »zur Dislokation
unserer Identitit und vielleicht der Identitét im allgemeinen«. [SD 126]

Es gilt also auch in der Lektiire die Positionierung im Kontext nicht
zu verdecken und dennoch den Aufruf zur Aufgabe der Position zu
horen, der jede Identitit — auch die des Textes — in Frage stellt. Im Hin-
blick auf den Text wird es daher notwendig, gegen eine >vorgeblichec
Identitat seine inneren Widerspriiche und die Einbriiche dessen, was er

% Auf diese Offenheit des Spiels werde ich unter C I. 3.2 zuriickkommen.

225

hitps://dol.org/10.5771/9783485993606-208 - am 16.01.2028, 08:44:40,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

aus der Geschlossenheit seines Sinns ausschlieBen mochte, freizulegen.
Dies soll durch den Vollzug der Dekonstruktion gelingen, die aus dem
vorgegebenen Material des Textes etwas anderes macht bzw. wie ein
Katalysator die Arbeit des Anderen im Selben in Bewegung hilt. Dabei
soll nicht einfach eine iiberkommene Denkweise abgebaut und auf
ihren Triimmern ein neues Denkgebaude errichtet werden kann. Viel-
mehr bewegt man sich im Inneren eines >Gebdudes¢, das niemals fest
zementiert, sondern lose und variabel zusammengesetzt ist wie ein
Bausatz, den man durch Verschiebungen des gegebenen Baumaterials
immer weiter zugleich in seiner bisherigen Form destruieren und in
einer anderen Form konstruieren kann.?” Wird die Dekonstruktion im
Anschlufl an Derrida, insbesondere in der amerikanischen Literatur-
theorie ausgehend von Paul de Man, zu einer Methodik ausgearbeitet,
so ist sie wohl bei Derrida selbst nicht eigentlich eine Methode seines
Denkens, sondern sie ist sein Denken. Zudem bildet sie fiir ihn von
Beginn an keineswegs eine von ihm selbst entwickelte typisch >derri-
dasche« Strategie, sondern vielmehr eine charakteristische, schon bei
Hegel, Nietzsche oder Heidegger vollzogene und »heute so verbreitete
Arbeit« des Denkens, deren »Regeln« Derrida nun lediglich »formali-
sieren« méchte. [Gr 45] Es geht darum, ein »offenes strategisches Dis-
positiv« zu entwickeln, »offen auf seine eigene Abgriindigkeit hin, ein
nicht abgeschlossenes, nicht abschlieBbares und nicht vollstindig for-
malisierbares Ensemble von Regeln des Lesens, Interpretierens und
Schreibens.« [Einsitze 26 f.])* Eine vollstindige Methodik oder Schule
einer >Philosophie der Dekonstruktion< oder eines >Dekonstruktivis-
mus«< wiirde einer solchen Offenheit widersprechen. Der Randginger
der Philosophie mufl wohl eine Randerscheinung bleiben, um nicht in
ihr Zentrum zu geraten.

Wie begegnet Derrida dem Einwand, den er selbst gegen Heideg-
ger vorbringt?, da8 sich letztlich »die genannten Destrukteure gegen-

7 »Die Bewegungen dieser Dekonstruktionen riihren nicht von auBen an die Struktu-
ren. Sie sind nur moglich und wirksam, kénnen nur etwas ausrichten, indem sie diese
Strukturen bewohnen. ... Die Dekonstruktion hat notwendigerweise von innen her zu
operieren, sich aller subversiven, strategischen und 6konomischen Mittel der alten
Struktur zu bedienen, sich ihrer strukturell zu bedienen, daf heiflt, ohne Atome und
Element von ihr absondern zu kénnen.« [Gr 45]

% Jacques Derrida: Punktierungen — die Zeit der These. [Einsitze 19-39]

% Auch Heideggers Vorhaben, durch die »am Leitfaden der Seinsfrage sich vollzichende
Destruktion des iiberlieferten Bestandes der antiken Ontologie auf die urspriinglichen

226

hitps://dol.org/10.5771/9783485993606-208 - am 16.01.2028, 08:44:40,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erkenntnisse im Spiel der Differenzen

seitig destruieren« [SD 426], indem sie sich ihr metaphysisches Erbe
vorwerfen, um sich jeweils selbst als einzig legitimen Uberwinder der
Metaphysik zu profilieren? Er behauptet nicht, eine Uberwindung be-
reits zu vollziehen, sondern allenfalls den Ausblick auf ein Uberschrei-
ten oder Ubersteigen anzustreben — so als wiirde man mit dem Material
der Sprache und des Denkens, das man in der Dekonstruktion ab- und
umbaut, einen Turm bauen konnen, in dessen Innenraum man dann
nach oben klettert, um iiber seinen Rand hinauszublicken.

Diese Arbeit bleibt ein gewagtes Unterfangen, da Derrida indirekt
damit auch eine fortwahrende Dekonstruktion seiner eigenen Schriften
verlangt, die allerdings so eng um die immer gleichen Denkfiguren krei-
sen, daf3 es oft schwer fillt, einen Stein aus diesem fragilen »Bauwerk«zu
ziehen, um zu priifen, ob es nicht in sich zusammenbricht - zumal
Derrida ja gar keine feste Architektur fiir sich beansprucht, sondern
vielmehr eine Bewegung des Denkens in Gang setzen will, die sich
immer weiter verschieben soll. Wer also Derrida kritisiert, ohne ihn
einfach generell zu ignorieren, bzw. wer Derrida liest und in sein eigenes
Verstandnis iibersetzt, Fragezeichen an den Rand setzt und seine eigene
Lektiire in die Texte einschreibt, kann sich aus einer derridaschen Per-
spektive in gewisser Weise gar nicht einer >Beihilfe« zur fortgesetzten
Dekonstruktion entziehen. Wer Derridas Spuren liest, kommt nicht
umbhin, selbst Spuren im Gang dieses Denkens zu hinterlassen.

Erfahrungen, in denen die ersten und fortan leitenden Bestimmungen des Seins gewon-
nen wurden« zuriickzugreifen [SuZ 22], stellt Derrida in Frage. (Martin Heidegger: Sein
und Zeit, Tiibingen 2001. [Zitiert als: SuZ] S. 22) Einerseits deshalb, weil er sich gegen
die Freilegung einer urspriinglichen Erfahrung oder einer Eigentlichkeit wendet, ande-
rerseits deshalb, weil fiir ihn der »Leitfaden der Seinsfrage« [s.0.], den auch Ricceur
weiterverfolgt, keine eindeutige Richtschnur mehr bilden kann.Allerdings ist darauf hin-
zuweisen, dald auch Heidegger selbst seine Arbeit von einem nur »negativen Sinn einer
Abschiittelung der ontologischen Tradition« distanziert und »die positive Absicht« her-
vorhebt, die darin liegt, die »Mbglichkeiten« und zugleich die »Grenzen« der Ontologie
aufzuzeigen. [SuZ 22 f.] Auch hier ist also bereits ein de-kon-struktiver Ansatz zu finden.
Beide Einwinde gegen Heidegger — der einer Ausrichtung auf die Eigentlichkeit und
Urspriinglichkeit ebenso wie der Vorwurf, dem Logzentrismus und der Annahme eines
transzendentalen Signifikats verhaftet zu sein — werden von Derrida im Verweis auf diese
grundsitzliche Ambiguitit des heideggerschen Denkens auch zum Teil wieder zuriick-
genommen.

227

hitps://dol.org/10.5771/9783485993606-208 - am 16.01.2028, 08:44:40,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen
2.2) Zeichen geben — Zeichen, Schrift und Spur

Wenn es bei Derrida um ein Erkennen geht, dann immer um ein lesen-
des oder schreibendes Erkennen, also um ein Erkennen von Zeichen. In
seiner Lektiire der strukturalistischen Semiologie Ferdinand de Saus-
sures® und der Phianomenologie Edmund Husserls, insbesondere in
den »Logischen Untersuchungen«®, vermeidet Derrida eine direkte
Auseinandersetzung mit dem Zeichenbegriff, der fiir ihn eindeutig me-
taphysisch besetzt ist. Auch Husserl scheint fiir Derrida seine Annahme
zu teilen, dafl das Zeichen »nicht unter die Kategorie Sache im allgemei-
nen féllt, nicht ein >Seiendes« ist, nach dessen Sein man eine Frage stel-
len kénnte« und daf somit die Frage erlaubt ist, ob nicht das Zeichen die
Frage Was ist? »im Gegenteil bei entsprechender Gelegenheit hervor-
bringt? Und so die >Philosophie« als Reich des #i esti hervorbringt?«
[SuPh 38] Das Zeichen wire so niemals ein Gegenstand, sondern viel-
mehr die transzendentale Bedingung der Moglichkeit der Philosophie,
der Suche nach Erkenntnis als Frage nach dem, was ist, und der Frage,
was es heillt, dal etwas ist, also der Ontologie. Es wiirde in diesem
Sinne tatsichlich >zu erkennen geben, insofern es erst die Moglichkeit
gibe, philosophisch zu erkennen und im Sinne der reconnaissance zu
identifizieren. Im sprachlichen Ausdruck und der »Aktivitit der Bedeu-
tung« wire das aktiv, »was an sich zwar keine Wahrheit hat, aber die
Bewegung und den Begriff der Wahrheit bedingt«. [SuPh 39] Durch
den Hinweis auf diese spezifische Rolle des Zeichens bzw. der Aktivitat
des Bezeichnens oder Zeichen-Gebens vollzieht die Phanomenologie im
Verstindnis Derridas »die Reduktion der naiven Ontologie, die Riick-
kehr zu einer aktiven Konstitution von Sinn und Wert, zur Aktivitit
eines Lebens, das die Wahrheit und den Wert im allgemeinen durch sein
Zeichen hindurch erzeugt.« [Ebd.]

Geht also Derrida von einer Transzendentalitit des Zeichens aus,
die an die Stelle der Transzendentalitdt eines bezeichnenden Subjekts
tritt? Kann er eine rein textuelle Welt denken, ohne im Hintergrund

% Vgl. Ferdinand de Saussure: Grundfragen der allgemeinen Sprachwissenschaft.
Ubers. von Herman Lommel, Berlin, New York 2001.

3 Edmund Husserl: Logische Untersuchungen. Erster Teil: Prolegomena zur reinen Lo-
gik, Husserliana XVIII, Den Haag 1975. Und: Ders.: Logische Untersuchungen. Zweiter
Teil: Untersuchungen zur Phinomenologie und Theorie der Erkenntnis, in zwei Biinden,
Husserliana XIX, Den Haag 1984.

228

hitps://dol.org/10.5771/9783485993606-208 - am 16.01.2028, 08:44:40,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erkenntnisse im Spiel der Differenzen

doch jemanden zu denken, der Zeichen gibt?* Und erhalt das Zeichen
selbst nicht in gewisser Weise doch wieder den Stellenwert eines Ur-
sprungs oder Zentrums — jedenfalls eines Ausgangspunktes einer Er-
moglichung von Wahrheit, so dal es demnach eine Philosophie und
Ontologie erméglichen wiirde? Eine nicht-naive, eine iiber sich selbst
aufgeklirte >Philosophie« miifite wohl aus der Bewegung ihrer eigenen
Erméglichung, also aus der Arbitraritit des Zeichen-Gebens heraus ge-
dacht werden, losgelést von einem transzendenten Geber, im Sinne
einer immanenten Zeichen-Gegebenheit — oder vielleicht im Sinne
einer Gebung, wie sie Marion darstellen wird. Gefordert ist ein Perspek-
tivwechsel oder ein Sprung in die Gegebenheit der Zeichen und ihr
Differieren hinein, ohne Riickfrage nach ihrem Ursprung und nicht
ausgehend »von einer Instanz der anwesenden, dem Zeichen vorgingi-
gen, dulSerlichen und iibergeordneten Wahrheit, nicht von dem Ort aus,
an dem es die Differenz nicht mehr gibt.« [Gr 29] Wenn es fiir Derrida
eine >Aktivitit des Lebens« gibt, die etwas wie >Wahrheit< hervorbringt,
dann handelt es sich hierbei wohl genau um diese Differenz, die Bewe-
gung des Differierens, die (ahnlich wie die Wechselseitigkeit der Gabe
bei Ricceur) keinen iibergeordneten Ort der Beobachtung zulaft, inso-
fern sie das Leben des Beobachters selbst ausmacht und bis ins Letzte
durchdringt.

Unter der Primisse der Arbitraritit, die Derrida von Saussure
iibernimmt (wihrend er ihm sonst eine Abwertung der phonetisch ver-
standen Schrift als Derivat des gesprochenen Wortes vorwirft), lassen
sich alle Zeichen als »unmotivierte Vereinbarungen (institutions)«*
verstehen. [Gr 78] Dabei lést sich die Schrift als nicht-natiirliche Spur
von der Prisenz des Gesagten ab und erlaubt eine »dauerhafte Verein-

2 Jede Logik des Zeichens bleibt fiir Derrida letztlich eine Theo-logik. Sie greift zuriick
auf die Unterscheidung zwischen dem sinnlichen signans und dem intelligiblen signa-
tum, dessen Intelligibilitit aus seiner Bindung an den absoluten A6yos hervorgeht, an
»ein unendliches, schopferisches Subjekt: die intelligible Seite des Zeichens bleibt dem
Wort und dem Antlitz Gottes zugewandt«. [Gr 28] Derrida verweist interessanterweise
darauf, daB es ihm nicht darum gehe, »diese Begriffe >zuriickzuweisen«« [ebd.], sondern
lediglich darum, durchsichtig zu machen, daf$ das Zeichen nicht ohne eine Verbindung
zur Gottlichkeit oder jedenfalls zur Totalitit eines absoluten A6yos gedacht werden kann.
Eine Philosophie des Zeichens, die hier eine Trennung vornehmen wollte, wiirde sich
iiber sich selbst tauschen.

¥ Die »Unmotiviertheit« der Spur ist fiir Derrida hier wohl auch deshalb so wichtig, weil
er sie vom Voluntarismus der phonozentrischen Metaphysik absetzten will, die er als
»das absolute Sich-sprechen-hdren-wollen« kritisiert. [SuPh 138]

229

hitps://dol.org/10.5771/9783485993606-208 - am 16.01.2028, 08:44:40,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

barung von Zeichen« durch den Verlauf der Zeit hindurch [ebd.], sie ist
»die Instanz der vereinbarten Spur (trace instituée)«. [Gr 81] Die Spur
muf »als eine Titigkeit und nicht als ein Zustand begriffen werden, als
eine aktive Bewegung, als eine Ent-Motivierung und nicht als eine ge-
gebene Struktur.« [Gr 88] Fiir Derrida ist das allem Denken Vorgege-
bene eben nicht als eine statische Gegebenheit im Sinne einer konstan-
ten Struktur zu verstehen, sondern von vornherein dynamisiert. Diese
Dynamisierung wird auch in Marions Verstandnis der Gegebenheit als
donation eine Rolle spielen.

Um eine Vereinbarung in sich aufzunehmen, muf8 die Spur die
Gegebenbheit eines festen Zustandes aufgeben und paradoxerweise zu-
gleich wieder die Festlegung der Vereinbarung und Institutionalisie-
rung in einer Okonomie des Denkens zulassen, aus der heraus sie lesbar
wird. Die vereinbarte Spur der Schrift mufl immer schon etwas anderes
werden als sie selbst, zumal sich in der Spur von vornherein »das Ver-
hiltnis zum Anderen abzeichnet« [Gr 82], zu einem Abwesenden, der
sie hinterlassen hat. Als vereinbarte Spur in der Schrift kann sie trotz
aller Unmotiviertheit als ein Akt verstanden werden, in dem etwas und
zugleich ein Verhiltnis zum abwesenden Anderen und seinem sich un-
endlich entziehenden >Ort« zu erkennen gegeben wird. Denn im Hinter-
grund der Auseinandersetzung mit dem Zeichen und der Spur und im
Hinblick auf die Bedeutung des Lesens und des Lesers (u.a. des Lesers
Jacques Derrida) a8t sich nicht nur die Frage stellen, wer Zeichen gibt,
sondern auch die Frage, wem Zeichen gegeben und fiir wen Spuren
hinterlassen werden. Kann die Spur als eine Gabe verstanden werden,
so erdffnet sie fiir mich, der diese Gabe entgegennimmt, den Horizont
des Anderen und (ver)fithrt mich dazu, in meiner eigenen Bewegung
des Lesens dieser Spur zu folgen, so daf} auch mein eigener Standpunkt
in eine Bewegung der Differenz versetzt und als diese Bewegung zu
erkennen gegeben wird. Zeichen oder Spuren zu lesen, heif8t (auch im
Sinne Merleau-Pontys), sich selbst in eine Aktivitit und Bewegung zu
versetzen, um ihnen nachzugehen — und wenn es nur die Augen sind,
die der Schrift iiber das Blatt folgen.

Die Spur impliziert »die Abwesenheit eines anderen Hier-und-
Jetzt, einer anderen transzendentalen Gegenwart, eines anderen Ur-
sprungs der Welt, der als solcher erscheint und sich als irreduzible Ab-
wesenheit in der Anwesenheit der Spur gegenwirtigt«. [Ebd.] Die
Schrift konstituiert (erneut wie eine transzendentale Bedingung) den
raumlichen und zeitlichen Horizont, in dem jedes Denken gegeben ist

230

hitps://dol.org/10.5771/9783485993606-208 - am 16.01.2028, 08:44:40,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erkenntnisse im Spiel der Differenzen

und weitergegeben wird. »Auflerhalb des Horizontes selbst, aulerhalb
der Welt als dem Raum der Einschreibung, als Eréffnung der Emission
und der raumlichen Distribution der Zeichen, des geregelten Spiels
ihrer — auch >lautlichen« Differenzen« ist fiir Derrida nichts zu erken-
nen, nichts zu erfahren, nichts zu denken [Gr 78] - il n’y a pas de hors-
texte. Der >Textc steht bei Derrida nicht einfach konkret fiir das ge-
schrieben Wort, sondern fiir die »texture, also das Gewebe oder Ge-
spinst der Zeichen und der Struktur der Differenz, in der sie sich um-
einander bewegen, ohne Auflgsung in eine festlegbare Bedeutung. Um
das Mifverstandis zu vermeiden, den Text oder die Schrift zu eng zu
fassen, wihlt Derrida spiter die Formulierung: »Il n’y a pas de hors
contexte« — und dieser Kontext meint letztlich »die gesamte reale Welt-
geschichte«, so daf sein Verstiandnis von Textualitét auf keinen Fall den
Bezug »auf die Geschichte, die Welt, die Realitét, das Sein und vor allem
nicht auf den anderen« ausschliefSen soll.*

An die Stelle eines Ursprungs oder Zentrums — an eine »Stelle¢, die
eben keine festen raumlichen und zeitlichen Koordinaten mehr besitzt,
ehe ihr diese im Spiel der Signifikanten immer wieder anders zuge-
schrieben werden - tritt durch die Reprisentation ein »Ursprung im
Ursprung, ein Zentrum im Zentrum ... der Abgrund, der Un-Grund
der unendlichen Vervielfiltigung. Das Andere ist im Selben«. [SD 446]
Laft sich ein Erkennen dieses Anderen, Abwesenden im Selben, mir
Gegebenen als Spuren-Lesen denken? La3t sich die Spur dechiffrieren?
LaBt sich in ihr ein Sinn freilegen? Derridas »Antwort< — oder vielleicht
besser seine >Infragestellung« — lautete:

»In Wirklichkeit ist die Spur der absolute Ursprung des Sinns im allgemei-
nen; was aber bedeutet, um es noch einmal zu betonen, dafl es einen absolu-
ten Ursprung des Sinns im allgemeinen nicht gibt. Die Spur ist die *Diffe-
renze, — sie ist die différance. [Gr 114]

Das Prinzip der différance, das Erkenntnis und Sinn an ihre Grenzen
fiihrt, muf3 hier genauer in den Blick genommen werden, da genau
dieses Prinzip letztlich in der Auseinandersetzung mit der Gabe >wie-
derholtc und weiter differierend zu serkennen« gegeben werden soll.

¥ Jacques Derrida: Limited Inc., Wien 2001. S.211f. Zu dieser Thematik siehe auch
Simon Critchleys » Uberlegung zu einer Ethik der Dekonstruktion«. [Einsétze 308-344,
insbes. 336 £.]

231

hitps://dol.org/10.5771/9783485993606-208 - am 16.01.2028, 08:44:40,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

3) Anden Grenzen der Erkenntnis, zwischen Bejahung und
Verneinung des Sinns

3.1) Zwischen Okonomie und Nicht-Okonomie —
Supplement und différance

Wenn Derridas Denken die Logik des Zeichens unterwandert und de-
struiert, heifit das nicht, da8 er den Stellenwert des Zeichens auflésen
wiirde: Es gibt Zeichen, es gibt sie zu lesen. Was also bildet dann in
einem Zuge mit der Destruktion des Zeichens die Konstruktion eines
Zeichenbegriffs, der kein »Begriffc im Sinne dieser Logizitit mehr sein
soll? Ist jeder mogliche bezeichnete Gegenstand selbst schon Zeichen,
die »gesamte reale Weltgeschichte« [s.0.] eine Art Chiffrenschrift, die
nur im Gegensatz zur romantischen Provenienz dieser Vorstellung
nicht mehr die Schrift der Natur ist, sondern eine Schrift, in der Natiir-
lichkeit und Kiinstlichkeit nicht mehr zu trennen sind? Was gibt das
Zeichen zu erkennen, wenn es nicht mehr in einer eindeutigen Bezie-
hung auf einen wie auch immer gearteten Gegenstand verweisen kann,
den es reprisentiert, jegliche Reprdsentation schon Reprasentation
einer Reprisentation ist, ohne eine zu Grunde liegende Prisenz?

Als Schrift und Spur gibt das Zeichen letztlich fiir Derrida wohl
genau dieses Verhiltnis einer Verweisung auf die Verweisung auf die
Verweisung usf. zu erkennen. Das Zeichen zeigt nicht ein Bezeichnetes,
sondern verweist auf die Beziige, in denen es sich in der texture aller
Verweisungen verhilt. Die Abwesenheit des Signifikats wird jedoch nur
im Bezug auf eine migliche Anwesenheit als eine Leerstelle, als ein
Mangel erkennbar, der nach einer Auffiillung oder einem Ausgleich zu
rufen scheint, so wie das Empfangen einer Gabe fiir Ricceur die Aner-
kennung der eigenen Bediirftigkeit verlangt. Es wire gefihrlich, die
»stellvertretende Funktion« [Gr 249] des Zeichens zu vergessen und es
als einzige und wahre Prisenz des (gesprochenen) Wortes zu betrach-
ten. Das Zeichen muf8 gegeniiber der Sache oder dem Nicht-Zeichen
etwas anderes, etwas weiteres, also in gewisser Weise auch eine Hin-
zufiigung sein. Der Sach-Bezug ist fiir Derrida nicht der Bezug einer
Reprasentation des Signifikats im Signifikanten, sondern: »Das Zeichen
ist immer das Supplement der Sache selbst.«** [Gr 250] Dieser Zusam-
menhang zwischen Mangel, Fiille und Supplementaritit, bildet ein Mu-

% Kursivierung K. B.

232

hitps://dol.org/10.5771/9783485993606-208 - am 16.01.2028, 08:44:40,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erkenntnisse im Spiel der Differenzen

ster, das sich auf das Modell der Gabe iibertragen lift, sofern diese
ebenfalls zwischen einem weggebbaren, also die Notwendigkeit iiber-
schreitenden Besitz und einem Bediirfnis, einem Mangel vermitteln
kann, wobei wiederum die gegebene Sache als ein zeichenhaftes oder
aber symbolisches »Supplement« fungiert. Mit dem Ausdruck »Supple-
ment« verbindet Derrida zwei gegenliufige Bedeutungen. Einerseits ist
es »ein Surplus; Fiille, die eine andere Fiille bereichert, die Uberfiille der
Prisenz. Es kumuliert und akkumuliert die Prisenz« [ebd.], indem es
immer schon auf ihr Vorher — das Hinterlassen der Spur — und ihr
Nachher - das néchste Zeichen, das Weitergehen — verweist und so die
Prisenz mit einer zeitlichen Spannung aufladt. In gleicher Weise der
Uberfiille bildet fiir Derrida die gesamte Kultur ein Supplement der
Natur. Auf der anderen Seite aber »gesellt [es] sich nur bei, um zu
ersetzen« und »an-(die)-Stelle-von« zu treten. [Ebd.] Seine Fiille be-
steht im Aulffiillen einer Leerestelle, die ein eingefiigtes Zeichen zur
eigenen Vervollstindigung braucht, das wiederum die Leere braucht,
der es sich hinzufiigen kann. Jedes Supplement »liegt auferhalb der
Positivitit, der es sich noch hinzufiigt, und es ist fremd gegeniiber dem,
was anders sein muf als es selbst, um von ihm ersetzt zu werden.« [Gr
251]% So ist das Supplement das noch dem Anderen gegeniiber Fremde,
das Andere des Anderen.

Nur indem man die Dimensionen des Supplements als Uberfiille
und als Platzhalter eines Mangels ineinander verschrinkt oder iiber-
kreuzt, 1at es sich fiir Derrida vermeiden, in ein metaphysisches Den-
ken zu verfallen, das darin bestehen wiirde »die Nicht-Prisenz dadurch
auszuschlieBen, dafl sie das Supplement als einfache Exterioritit, als
reine Addition oder als reine Abwesenheit bestimmt«. [Gr 286] Das
Supplement kann nicht durch eine Logik von Addition oder Subtrak-
tion, Mehr oder Weniger erfalt werden. Die Addition negiert sich
selbst, »indem man sie als reine Addition betrachtet«, die nichts hin-
zufiigt als den Akt des Addierens, da dieser gemif8 einer metaphy-

% Interessanterweise ist der Begriff der Supplementaritit, so wie Derrida ihn in der
»Grammatologie« aus seiner Lektiire Rousseaus ableitet, zunichst an den Begriff des
Bésen gebunden, das zu »dem, was von Natur aus unschuldig und gut ist« ist hinzutritt
»in Gestalt der Stellvertretung dessen, was sich iiberhaupt nicht vergeben diirfte«. [Gr
251] Die hiermit aufgeworfenen Fragen nach der Natur, nach dem Bésen und seiner
Vergebbarkeit, werden sich in der Lektiire Baudelaires in »Falschgeld « genauer verfolgen
lassen.

233

hitps://dol.org/10.5771/9783485993606-208 - am 16.01.2028, 08:44:40,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

sischen Logik »einer erfiillten Prisenz hinzugefiigt wird, welcher es
duflerlich ist« [ebd.] und welche eigentlich keiner Erginzung bediirfte,
weil sie sich in sich selbst erfiillen soll. Die Spur, die auf das Abwesende
verweist, wird daher geleugnet:

»Es ist der Mythos der Tilgung der Spur, das heifit einer originiren *Differenz
[différance], die weder Absenz noch Prisenz, weder negativ noch positiv ist.
Die originire *Differenz [différance] ist die Supplementaritit als Struktur.
Struktur besagt hier die nicht weiter reduzierbare Komplexitit, innerhalb de-
rer man das Spiel der Prisenz oder der Absenz nur noch abbiegen oder ver-
schieben kann und worin die Metaphysik wohl entstehen kann, was sie jedoch
nicht zu denken vermag.« [Gr 286f.

Die Metaphysik kann sich, gefangen in einer Logik der dichotomen
Differenzen, nur an der Schrift abarbeiten, die die Spur nicht ist, son-
dern reprisentiert. »Die Spur selbst existiert nicht.« [Gr 287] Und dies
gilt in doppeltem Sinne, denn sie existiert nicht — »existieren ist sein,
ein Seiendes, ein Anwesend-Seiendes sein, to on« [ebd.], die Spur aber
wird hinterlassen in der sich entziehenden Bewegung der Abwesenheit
- und sie ist niemals sie selbst.

Die Metaphysik als System von Dichotomien bedient sich der Dif-
ferenzen, die aber (wiederum in einer Dichotomie) immer in der ge-
genseitigen Abgrenzung zwischen Identitdt und Differenz entwickelt
werden. Die »différance« aber — dieser Neo-Logismus Derridas jenseits
der traditionellen Logik — ist nicht die Differenz. Sie soll bereits das
Andere der Differenz bilden. Thr ist die Spur eines Anderen einge-
schrieben und sie funktioniert nur als Schrift, da in der franzdsischen
Aussprache keine horbare Differenz zwischen der >normalen« Schreib-
weise (différence) und der »différance« besteht. Der Buchstabe A hat
sich hier als Fremdkorper eingeschlichen, als Supplement, das an die
Stelle eines anderen Buchstabens tritt. Was ist nun diese durch und
durch und mit voller Absicht ritselhafte différance, wenn sie kein Be-
griff, keine Bezeichnung im herkémmlichen Sinne ist und auf keinen
Fall ein Zentrum des derridaschen Denkens bilden soll, aber dennoch so
wichtig ist fiir alle seine Denkfiguren, die immer wieder auf sie zuriick-
gefithrt werden? Man kénnte vermuten, daB es sich um eine Art >Zau-
berformelc handelt, die nicht ausgesprochen werden kann oder darf und
von der vielleicht auch wunderbare Krifte erwartet werden. Ahnliches
138t sich spater wohl auch im Bezug auf den Begriff der Gabe behaup-
ten, der die Schliisselfunktion der différance iibernimmt und in seinem

234

hitps://dol.org/10.5771/9783485993606-208 - am 16.01.2028, 08:44:40,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erkenntnisse im Spiel der Differenzen

Anfang bei Marcel Mauss ja auch auf die Verwurzelung in einem ma-
gischen und mystischen Denken verweist, auf jene geheimnisvolle bin-
dende Kraft des hau oder mana. Um Derridas Umgang mit den Para-
doxien der Gabe zu verstehen, mufl zunichst der Gedanke der
différance nachvollzogen werden.

Derrida mochte die différance keineswegs als »ein mysterioses Sei-
endes, im Dunkeln eines Nicht-Wissens« betrachten. [Randginge 32]
Es gehort wesentlich zu ihrer Bewegung, daf8 diese sich zu erkennen
gibt, obwohl oder gerade sogar dadurch, daf8 sie das ist, was sich nicht
>hingibt¢, was sich niemals exponiert und sich dadurch vor dem eigenen
Verschwinden bewahrt:

»Wenn aber die différance das ist (ich streiche auch das »ist« durch), was die
Gegenwirtigung des gegenwirtig Seienden erméglicht, so gegenwirtigt sie
sich nie als solche. Sie gibt sich nie dem Gegenwirtigen hin. Niemandem.
Indem sie sich zuriickhalt und nie exponiert, iibersteigt sie genau an diesem
Punkt und geregelterweise die Ebene der Wahrheit.« [Randginge 32]%

Eine Anniherung an die différance kann fiir Derrida in Entsprechung
zur Methodik der negativen Theologie nur auf dem Umweg der Bestim-
mung dessen erfolgen, was sie nicht ist: »kein gegenwirtig Seiendes
(on)« und »weder Existenz noch Wesen«, aber auch nicht eine »Supra-
essentialitit« im Sinne der Theologie. [Ebd.] Die différance bildet fiir
Derrida eine iiberwindbare Strategie, um »das Irreduzibelste unserer
>Epoche« zu denken, wenn nicht zu beherrschenc, also in gewisser Wei-
se durchaus eine Strategie der Erkenntnis. [Ebd.]

Konnotiert sind, ausgehend vom lateinischen Verb differre®, das
sowohl die Implikationen des griechischen dtapépety, also den Prozefl
des Unterscheidens und Trennens umfaf3t, als auch die dariiber hinaus-
gehende — dazu supplementire — Bedeutung, »etwas auf spiter zu ver-
schieben«, Implikationen von »dkonomischem Kalkiil, Umweg, Auf-
schub, Verzogerung, Reserve, Reprasentation«. [Ebd.] Die Autoritit der

% Das Wort »ist« ist im Original kreuzweise durchgestrichen.

% Zusitzlich mitgedacht werden sollen in der différance der Ausdruck différent, der auf
die Andersheit verweist, sowie der Ausdruck différend, der den Streit oder Zwist be-
zeichnet, mit dem diese Andersheit aufgeladen werden kann. Zudem verweist das a auf
die Endung des Partizip Prasens (différant) und in der Endung -ance wird der aktivische
Charakter neutralisiert. [Vgl. Randgange 34] Die différance oszilliert zwischen Aktiv
und Passiv, zwischen Handeln und Erleiden und bewegt sich in einer weit gespannten
Polysemie.

235

hitps://dol.org/10.5771/9783485993606-208 - am 16.01.2028, 08:44:40,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

Prasenz, der Anspruch einer Reprisentation und das Gegensatzpaar von
Anwesenheit und Abwesenheit sollen radikal in Frage gestellt werden.

Die raum-zeitliche Bewegung der différance zwingt von vornher-
ein dazu, auch das Subjekt als etwas anderes als es selbst — oder als das
Selbst — zu denken. Derrida verweist mit seiner Kritik an der Vorstel-
lung der auf sich selbst bezogenen Einheit eines BewuBtseins auf die
Idee des UnbewufSten bei Freud. In Freuds Sinne bildet die Bewegung
der Spur fiir Derrida »ein Streben des Lebens ..., sich dadurch zu schiit-
zen, daf8 es die gefihrliche Besetzung aufschiebt, einen Vorrat bildet«.
[Randgédnge 44] Stets bildet fiir Freud ein Trieb, eine Handlung, ein
Prinzip nur den Aufschub eines Anderen. So stellt sich eine Frage, die
fiir Derridas Umgang mit dem Prinzip der Okonomie auch im Hinblick
auf die Gabe prigend bleiben wird:

»Wie ldBt sich die différance als skonomischer Umweg, der, in dem Element
des Gleichen, stets die durch (bewuf8tes oder unbewufStes) Kalkiil aufgescho-
bene Lust oder Gegenwart wiederzuerlangen sucht, und zugleich als Bezie-
hung zu unmaoglicher Gegenwart, als riickhaltlose Verausgabung, als nicht
wieder gutzumachender Verlust von Gegenwart, irreversibler Verschleif von
Energie, selbst als Todestrieb und Beziehung zum ganz Anderen, unter schein-
barer Ausschaltung jeglicher Okonomie, denken? Es ist evident — ist die Evi-
denz selbst, daf man das Okonomische und das Nicht-Okonomische, das Glei-
che und das ganz Andere usw. nicht zusammen denken kann.« [Randginge 45]

Und dennoch unternimmt Derrida unermiidlich den unméglichen Ver-
such dieses Zusammendenkens. So ist die différance zugleich das, was
sich nichts und niemandem hingibt, insbesondere nicht der Gegenwart,
und das, was sich selbst riickhaltlos verausgabt und aufgibt — wenn auch
nicht auf ein Ziel hin, sondern in die Kontinuitét ihres Differierens
hinein. Die différance benennt — wie spiter dhnlich auch die Gabe —
das unmégliche und dennoch in aller Unméglichkeit fiir Derrida denk-
bare Zusammenspiel von Okonomie und Nicht-Okonomie, welches
sich wie ein Magnetfeld zugleich jenseits jeder philosophischen Evidenz
und innerhalb dieser, sie verschiebend, bewegt. Sie verlangt von uns,
daf3 wir jede Sicherheit aufgeben und »ein Spiel zulassen, in dem, wer
verliert, gewinnt, und in dem man mit jedem Zug gewinnt und ver-
liert.« [Randginge 45f.]

236

hitps://dol.org/10.5771/9783485993606-208 - am 16.01.2028, 08:44:40,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erkenntnisse im Spiel der Differenzen

3.2) Das Spiel zwischen Bejahung und Verneinung —
was wird erwartet?

Zwar bleibt die différance, wie Derrida eingesteht, »ein metaphysischer
Name«. [Randginge 51] Dennoch nimmt er fiir sich in Anspruch im
Gegensatz zur Heidegger® nicht der Nostalgie zu verfallen, »den Na-
men des Namens« zu suchen, einen Mythos »von der verlorenen Hei-
mat des Denkens« und »die Suche nach dem eigentlichen Wort« zu
verfolgen. [Randginge 51 f.] Im >Erkennen< und >Anerkennenc der all-
umfassenden Bewegung der différance wird fiir Derrida stattdessen
»die Regel des Spiels oder das Spiel als Regel ... bejaht.« [SD 417] Wie-
derholt ist vom »>Spiel der Welt« die Rede, ebenso vom >Spiel des Selbst..
Der Begriff des Spiels dient als Hinweis auf »die Unméglichkeit der
Totalisierung« [SD 436], die nicht gelingen kann, da im zwar geschlos-
senen Feld der Sprache kein Zentrum, kein Ursprung besteht, der die
unendliche Bewegung der Supplementaritit begrenzen konnte. Nichts
anderes als irgendeine Form von Sprache oder Text konnte wiederum
iiberhaupt Sinn (er)geben — il n"y a pas de hors-texte.® Auf der gegen-
iiberliegenden Seite einer rousseauistischen Nostalgie, die den verlore-
nen Ursprung betrauert, liegt eine nietzscheanische »frohliche Be-
jahung des Spiels der Welt und der Unschuld der Zukunft, die Bejahung
einer Welt aus Zeichen ohne Fehl, ohne Wahrheit, ohne Ursprung, die
einer titigen Deutung offen ist. ... Sie spielt, ohne sich abzusichern.«
[SD 441] Dabei steht immer alles auf dem Spiel und zugleich nichts,
weil sich auch die 6konomische Dichotomie von Gewinn und Verlust
im Spiel auflést. In gewisser Weise wiirde so aus dem Spiel um etwas
das reine Spielen von etwas, die Darstellung, das Schauspiel, das Thea-
ter, in dem sich die Spielenden stets als Andere, nie als sie selbst zu
erkennen geben. Radikal sollizitiert, angeklagt und in Frage gestellt

* Da auch »im entscheidenden Begriff der ontisch-ontologischen Differenz nicht alles in
einem Zug zu denken ist«, und weil das Denken zudem auch in Heideggers Werk der
Bewegung des Schreibens und Lesens einer Schrift folgt, geht auch diesem Denken die
»aktive Bewegunge« der différance voraus, die Heidegger aus Derridas Sicht allerdings
iibersieht und so doch wieder smetaphysisch« verdeckt. [Gr 248] Heideggers Gedanke der
ontologischen Differenz trifft fiir Derrida dennoch ganz wesentlich den Kern dessen, was
er selbst als Sollizitation der »Herrschaft des Seienden« [Randginge 47] fordert.

4 Es erscheint fiir einen Zugang zum Denken Derridas angebracht, dieses beriithmte und
plakative Diktum hier so formelhaft zu wiederholen, wie es der kreisenden Bewegung
seiner Gedanken entspricht.

237

hitps://dol.org/10.5771/9783485993606-208 - am 16.01.2028, 08:44:40,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

wird mit Nietzsche jeder Begriff des Menschen, der Menschheit, des
Subjekts oder des Selbst, in dem sich die Sehnsucht nach einer verlore-
nen Urspriinglichkeit und einem vergessenen Zentrum ausspricht, die
die (Post)Moderne so wesentlich prigt. Es wird also zu fragen sein, wel-
che >Rolle« fiir das Selbst — fiir das personale Selbst ebenso wie fiir jede
Selbstheit oder Identitit — ausgehend von dieser Anklage noch iibrig-
bleibt.

Derrida wire wohl nicht Derrida, wenn er sich nicht auch dieser
Anlehnung an Nietzsche noch in einer letzten Wendung entziehen wiir-
de. Vielmehr stehen sich fiir ihn mit den Alternativen der Nostalgie oder
der Bejahung »zwei Interpretationen der Interpretation, der Struktur,
des Zeichens und des Spiels« gegeniiber, »die ganzlich unversohnbar
sind, wenn wir sie auch gleichzeitig erleben und in einer dunklen Oko-
nomie verséhnen«. [SD 441] Anstatt einen eindeutigen Standpunkt zu
diesen Alternativen einzunehmen, werden sie eher als Beschreibung des
Spannungsfeldes einer bestimmten historischen Situation dargestellt.
»Ich fiir meinen Teil«, so Derridas eigene >Positionsbestimmung:< zwi-
schen den Positionen, »glaube nicht, daf8 man zwischen ihnen heute zu
wdhlen hat ..., weil wir uns hier in einem Bereich - sagen wir, vor-
laufig ...: der Geschichtlichkeit — befinden, in dem die Kategorie der
Wahl sehr leicht genommen« und stets eine Entscheidung zwischen
zwei dichotomen Alternativen verlangt wird. [SD 441 {.] Um diese Logik
zu unterlaufen kann sich Derrida nur in der Spannung, in der Differenz
oder différance zwischen den Positionen verorten, die wiederum er sich
zu denken aufgibt, bevor jegliche weitere Positionsbestimmung erfol-
gen kann. Bei dieser Aufgabe des Denkens handelt es sich fiir ihn »um
einen Typus ... historischen Fragens ..., dessen Konzeption, Bildung,
Austragung und Arbeit wir heute noch erst abzuschitzen vermogen.«
[SD 442]

Am Ende jeden Durchgangs durch das Denken Derridas muf3
zwingend eine Riickkehr zur Frage erfolgen, so dafl man dem Kreis
folgt, ohne ihn mit einer Antwort zu schlieBen. Dabei wird durchaus
eine gewisse >nostalgische« Treue gegeniiber dem geschriebenen Wort
vorausgesetzt. Mdglich wird zugleich eine Ahnung »des noch nicht Be-
nennbaren« [ebd.], das sich im der Offenheit zugewandten Riicken des
Lesers ankiindigt und das er in gewisser Weise mit der unbewuflten
Geste der Verbeugung iiber den Text zu bejahen scheint. Was aber ist
dieses noch nicht Benennbare, das nicht zu denken ist, aufer »in der
Gestalt der Nicht-Gestalt, in der unférmigen, stummen, embryonalen

238

hitps://dol.org/10.5771/9783485993606-208 - am 16.01.2028, 08:44:40,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erkenntnisse im Spiel der Differenzen

und schreckenerregenden Form der Monstrositit«, von der eine zeit-
gendssische Gesellschaft, aus welcher sich Derrida selbst keineswegs
ausschlieft, ihre Blicke abwendet? [Ebd.] Wie kann dieses Nicht-Er-
kennbare zumindest in einer Ahnung >erkanntc werden oder sich zu
erkennen geben? Vielleicht gerade durch den Augenblick des Schrek-
kens vor dem Unerkennbaren, Unbekannten — spiter dann durch den
iiberraschenden Augenblick der Gabe. Derrida verweist auf die heideg-
gersche »Angste, die daraus entsteht, »mit Beginn des Spiels immer
schon in der Weise des Im-Spiele-Seins zu sein«, und die wiederum
einen Ursprung als Absicherung gegen die Offenheit des Spiels sucht,
um dieses zu beherrschen und sein Risiko einzuddmmen. [SD 423] Fiir
Heidegger ist das noch Ausstehende, das sich in der Angst zu erkennen
gibt, in »Sein und Zeit« zunichst der eigene Tod des einzelnen Daseins.
Derrida aber verweist dariiber hinaus auf die Ankiindigung, jener »Hei-
deggersche[n] Hoffnung« auf »das einzige Wort«*, die zwar der Nost-
algie angehort, aber ihr gegeniiber dennoch darin differiert, dafl sie eine
»andere Seite der Nostalgie« aufzeigt, die nicht nur sriickwirtsc ge-
wandt ist, sondern in die Offenheit der Frage hineinragt: »Das ist die
Frage: die Vereinigung von Sprechen und Sein in dem einzigen Wort, in
dem schlieflich eigentlichen Namen. Das ist die Frage, die sich in die
ausgespielte Bejahung der différance einschreibt.« [Randgiange 52] Die
Bejahung der différance bleibt, insofern der Ausdruck différance trotz
seiner schriftlichen Abweichung vom metaphysischen Wortgebrauch in
der Metaphysik gefangen ist, eine vorldufige Bejahung, ein Spielzug in
einer nicht abschliebaren Partie. Sie bleibt die paradoxe Bejahung der
Negativitat, der Leerstelle, des Lochs, des Abgrundes. Und sie bleibt
auch deshalb in sich paradox, weil »das >ja, ja¢, die Affirmation der De-
konstruktion ... weder die eines reinen Spiels noch die einer reinen
Verausgabung [ist], sondern eine Bejahung der Notwendigkeit dieser
Kontamination«. [JD 316 £.]

Interessant ist diese paradoxe Struktur der Bejahung auch im Hin-
blick auf ihre ethische und politische Dimension. So verweist Benning-
ton auf die hiufig gegen Derrida vorgebrachte Kritik, die »dieses >jac vor
allem der Bejahung einer bestehenden Ordnung (etwa des Kapitalis-
mus), aber auch der eines etablierten literarischen oder philosophischen
Kanons verdichtigt« [JD 202] und in der Ubertragung der Dekonstruk-
tion auf den Raum des Poltischen bis zur These reicht, jede Entwick-

41 Derrida zitiert hier: Martin Heidegger: Holzwege, Frankfurt 1950. S. 337f.

239

hitps://dol.org/10.5771/9783485993606-208 - am 16.01.2028, 08:44:40,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

lung, auch der Nationalsozialismus, werde so letztlich einfach hin-
genommen und bejaht, was sich in Derridas Bereitschaft duflere, das
Denken Heideggers und Paul de Mans trotz ihrer ideologischen Ver-
blendungen anzunehmen. In der Bejahung Derridas aber geht es, so
Bennington, gerade nicht darum, »vorzugeben, die Gabe schlicht und
einfach empfangen und sich seiner Schuld(en) entledigt zu haben — wie
es zum Beispiel diejenigen tun, die vom Faschismus alles begriffen zu
haben glauben«, denn das hiefle auch, ein fiir allemal damit abschlieflen
zu konnen. [JD 205] Wie bei Ricceur scheint hier nur ein komplexer
Umgang mit der Schuld, eine schwierige Vergebung moglich, die aller-
dings weniger dezidiert mit der Moglichkeit zum Neubeginn verbun-
den wird. Impliziert ist im Paradox der Bejahung die Verpflichtung »zur
wiederholten Bejahung dieses Ereignisses der Bejahung, in der bereits
»die Hinterlegung einer Biirgschaft oder eines Unterpfandes [en-ga-
ged« [JD 206] stattgefunden hat, von der aus sich die Frage nach der
Verantwortung und der Schuld erst stellen laBt. Die Bejahung impli-
ziert so »die Anerkennung einer gewissen unvermeidlichen Komplizi-
tat« mit der Geschichte der Gewalt, aus der niemand heraustreten kann
und »die jedes gute politische Gewissen in Frage stellt«. [JD 210]* In-
dem die »Okonomie der Gewalt« offengelegt wird, kann keine von
Derrida ausgehende Ethik »ein fiir allemal zwischen gut und bése ...
scheiden ... aber das hindert uns keineswegs daran zu urteilen«. [Ebd.]

Nicht nur in ethischer Hinsicht werden hier Grenzfragen auf-
gezeigt. Mit dem Paradox der Bejahung, ihrer Vorldufigkeit und Wie-
derholung in einem unabschlieRbare Spiel, stéft Derridas gesamtes
Denken und auch die Strategie der Dekonstruktion an eine Grenze.
Erneut stellt sich die Frage, ob nicht die Dekonstruktion auch noch ihre
eigene Dekonstruktion verlangt, damit das Spiel fortgesetzt wird.® Ist

2 Diese Infragestellung des guten Gewissens wird Derrida spiter auch noch einmal im
Hinblick auf die Figur der Gabe als Gabe des Todes wiederholen. Siehe Abschnitt CIII. 4.
# So formuliert Achim Geisenhansliike in seiner »Einfiihrung in die Literaturtheorie«:
»Als unendliches Spiel der Differenzen markiert die différance in ihrer zentralen Position
fiir Derridas Denken einen Platz der Leere, der sich nur deshalb der Dekonstruktion zu
entziehen versucht, weil er das Prinzip des Entzugs des Seins selbst nennen soll. Dass die
Arbeit der Dekonstruktion damit letztlich auf sich selbst iibergreift, markiert zugleich
ihre Grenze: Was auch im Rahmen der différance nicht mehr maglich ist, wire die De-
konstruktion der Dekonstruktion.« (Achim Geisenhansliike: Einfiihrung in die Litera-
turtheorie, Darmstadt 2003. S. 100) Einerseits erscheint eine solche Dekonstruktion der
Dekonstruktion als Fortsetzung ihres Spiels unvermeidlich, weil diese -Methode« selbst
ihre Spuren, Schriften und Texte hinterlift, die immer weiter dekonstruiert werden

240

hitps://dol.org/10.5771/9783485993606-208 - am 16.01.2028, 08:44:40,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erkenntnisse im Spiel der Differenzen

es begriindbar, warum dieses Spiel einer >Erkenntnis¢, die keine Er-
kenntnis mehr sein will, sich fortsetzen sollte, wenn es nicht doch iiber
dieses Spiel hinaus etwas zu erkennen oder zumindest zu erahnen oder
zu erwarten gibe, was sich dem Spiel entzieht? Plausibel erscheint je-
denfalls, daf8 zur Fortsetzung des Spiels die Leerstelle im >Inneren« des
Spiels offen gehalten werden muf3: Es muf eine Leere geben, um die ich
in meinem Fragen wie um ein Kraftfeld kreisen kann, damit dieses Fra-
gen nicht zu einem Ende gelangt und die Offenheit abschlieBt. Gleich-
zeitig konnte dieses Kraftfeld die Bewegung des Fragens um sich herum
ordnen, so daf diese keineswegs vollkommen regellos verliefe. Es muf8
ein Loch geben, um das die Schriftrolle gewickelt wird, um der Lineari-
tat und Geschlossenheit des Buches zu entgehen und weitergehen, wei-
terschreiben, weiterlesen zu kénnen. Es muf eine Offnung in der Mitte
des Turmes geben, den ich aus seinen eigenen Elementen im Prozef der
Dekonstruktion immer weiter nach oben baue, damit ich dann in sei-
nem Inneren hinaufklettern und iiber seine Zinnen hinausblicken kann.

Das Spiel der différance wird wie ein Verschiebepuzzle gespielt:
Beim sogenannten 15-Puzzle lassen sich in einem quadratischen Rah-
men, der in 16 Felder unterteilt ist, 15 quadratische Puzzle-Teile hin
und her verschieben — das sechzehnte Feld muf8 notwendig frei bleiben,
damit die iibrigen Puzzle-Teile bewegt werden kénnen. Diese Leere er-
laubt also innerhalb eines endlichen Rahmens eine grofle Zahl von Va-
riationen und Verschiebungen. Dennoch ist die urspriingliche Form
dieses Puzzles nicht losbar: auf den 15 Puzzleteilen sind die Zahlen von
1 bis 15 aufsteigend sortiert abgebildet, nur die 14 und die 15 sind ge-
geneinander vertauscht. Aufgrund des Mifverhiltnisses zwischen einer
ungeraden Zahl moglicher Permutationen, die zur Losung des ver-
tauschten Zahlenpaares in eine gerade Permutation iiberfiihrt werden
miiften, ist es nicht méglich, die Zahlen in die richtige, vollstindig auf-
steigende Reihenfolge zu bringen. Als stimmige Metapher fiir Derridas
unldsbares »Spiel der Welt« miifSte die Zahl der Permutationen in einem
festen Rahmen durch vollkommen flexible und verformbare >Puzzle-
teilec wohl unendlich sein. Ist das Spiel in sich unlésbar oder kann man
davon ausgehen, daf8 es durchaus eine Losung gibt, daf3 sie denkbar ist?
Die zu erreichende Zahlenfolge ist fiir den Puzzlespieler hier ja sogar

kénnen, andererseits iiberlafit sie sich selbst damit insbesondere als sMethode« tatsachlich
einer gewissen Beliebigkeit oder verweist immer wieder auf dieselbe, uneinholbare Leer-
stelle.

241

hitps://dol.org/10.5771/9783485993606-208 - am 16.01.2028, 08:44:40,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

auf den ersten Blick einsichtig, wiirde aber quasi >den Rahmen spren-
genc: Die Puzzleteile konnten nur dann problemlos in die richtige Rei-
henfolge gebracht werden, wenn sie auferhalb des Rahmens frei be-
weglich wiren.

Auch wenn beim klassischen 15-Puzzle keine Losung erspielt wer-
den kann, wird die Motivation, es iiberhaupt zu spielen und mit dem
Puzzeln zu beginnen, durch die Aussicht auf eine mégliche Losung und
eine richtige Ordnung der Puzzleteile gewonnen. Wiirde Derridas Den-
ken nicht davon angetrieben, zwar nicht das einzige Wort oder die ein-
zige Antwort zu finden, jedoch immer wieder neue Perspektiven und
Aussichten zu eréffnen, die von der Plattform der dekonstruierten Phi-
losophie aus erblickt werden kénnen, — wiirde also nicht auch Derridas
Denken von einer Hoffnung angetrieben, wire wohl kaum zu erklaren,
weshalb dieses Denken sich so rastlos produktiv Schrift um Schrift fort-
schreibt, um etwas zu erkennen zu geben, was sich dennoch der Fest-
schreibung und Versprachlichung so weit verweigert, daf3 es weder >et-
was¢ noch seine Ahnung ein >Erkennen< genannt werden soll. Diesem
Projekt bleibt auch Derridas spitere Konzeption der Gabe verpflichtet.
Dabei wird sich zeigen, dal8 es méglicherweise um eine Hoffnung auf
eine spezifische Weise des Uberlebens geht, vielleicht auch um die Hoff-
nung auf den »einzigartigen Augenblick der grolen Vergebung, die
noch nicht in mein Leben getreten ist, tatsichlich erwarte ich sie als die
absolute Einzigartigkeit, im Grunde das von nun an einzige Ereignis,
vergeblich, sich im Kreis zu drehen«. [JD 66 (Zirkumfession)] Aus-
gehend von Lévinas verweigert sich Derrida einer » Hoffnung auf eine
Riickkehr«, deshalb ist die Kreisbewegung vergeblich und »[d]eshalb
scheint diese Eschatologie, die nichts erwartet, oft unendlich verzwei-
felt.« [SD 146] Ist Derridas Denken, wie er es hier bei Lévinas aufzeigt,
durch eine Eschatologie geprigt?

»Ich werde stets eschatologisch gewesen sein, wenn man so sagen kann, in
extremis, ich bin der letzte der Eschatologen, ich habe bis zum heutigen Tag
vor allem anderen gelebt, genossen, geweint, gebetet, gelitten, als sei jede
Sekunde die letzte, das Herannahen des Endes in flash back, und wie kein
anderer das eschaton zu einem Wappen meiner Genealogie, zu den Lippen
meiner Wahrheit gemacht«. [JD 86f. (Zirkumfession)]

Diese ein wenig kryptische Antwort gibt Derrida selbst in seiner »Zir-
kumfession«, um allerdings gleich darauf zu betonen, dafl es keine

Metasprache gibt, um eine Wahrheit auszusprechen, und daf seine

242

hitps://dol.org/10.5771/9783485993606-208 - am 16.01.2028, 08:44:40,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erkenntnisse im Spiel der Differenzen

Suche letztlich die nach einem uneinholbaren, in diesem Kontext ganz
personlichen Geheimnis bleibt. [Vgl. JD 87 f. (Zirkumfession)] Derridas
Denken bleibt auf der Suche und in einer Haltung der Erwartung, es
spielt weiter, aber ohne die Gewiflheit zu behaupten, eine (Er)Lésung
erreichen, geschweige denn im Rahmen der Sprache aussprechen zu
kénnen.

243

hitps://dol.org/10.5771/9783485993606-208 - am 16.01.2028, 08:44:40,



https://doi.org/10.5771/9783495993606-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1 Mit Derridas Denken beginnen
	1.2 Aufbruch in die Offenheit der Frage - Aufgabe der Philosophie?

	1.1 Absprung aus der Metaphysik und Erkenntnistheorie
	2 »II n'y a pas de hors-texte« - über die Gegebenheit und ›Entgegennahme‹ schriftlicher Zeichen und Spuren
	2.1 Nicht außerhalb des Textes, aber über ihn hinaus - Derrida als Leser und die Rolle der Schrift
	2.2 Zeichen geben - Zeichen, Schrift und Spur

	3 An den Grenzen der Erkenntnis, zwischen Bejahung und Verneinung des Sinns
	3.1 Zwischen Ökonomie und Nicht-Ökonomie - Supplement und differance
	3.2 Das Spiel zwischen Bejahung und Verneinung - was wird erwartet?


