
4. Textpaare: Exemplarische Engführung 

Um die Gemeinsamkeiten der beiden Autoren aufzuzeigen, werde ich in diesem Kapi
tel je vier ihrer zentralen Texte exemplarisch engführen. Die Textauswahl ist nach the
matischen Gesichtspunkten getroffen. Es sollen so durch die parallele Lektüre der Texte 
gemeinsame Querschnittsthemen herauskristallisiert werden, die im nächsten Kapitel 
tiefergehend erkundet werden können. 

4.1 Die Verwandlung und The Rats in the Walls: Visionen des Tierwerdens 

Einen zentralen Bestandteil von Kafkas und Lovecrafts Werk bilden die Tiergeschich
ten. Es können drei Arten von Tiergeschichten unterschieden werden: 1. solche, die von 
einem eindeutig benannten Tier handeln, 2. solche, die von einem zoologisch nicht ein
deutig bestimmten Tier handeln und 3. solche, die von einem hybriden Wesen zwischen 
Mensch und Tier handeln. Dabei lassen sich zwei zusätzliche Unterscheidungsmerkma
le ausmachen: Es gibt zum einen Erzählungen, in denen das Wesen von vornherein in 
einem bestimmten Status beschrieben ist, zum anderen jene, in denen von Verwandlun
gen erzählt wird. Wie gezeigt werden soll, sind diese Kategorien jedoch keineswegs fix, 
sondern müssen je nach Auslegung des betreffenden Textes stets hinterfragt und modi
fiziert werden. 

Den Begriff des Tierwerdens übernehme ich, wie oben angedeutet, von Deleuze/ 
Guattari. Seine theoretische Bedeutung werde ich in Kapitel 6 weiterführend diskutie
ren. Wie ich zeigen möchte, verhandeln diese Texte anhand ihrer Modulationen von 
›Tierwerden‹ Definitionen von Mensch und Tier. Karen Barad skizziert treffend das 
Vorhaben, dem ich im Folgenden nachgehen möchte: 

Wir brauchen einen Ausgangspunkt für Analysen, der die Terme auf beiden Seiten von 
Äquivalenzbeziehungen nicht als vorgegeben annimmt, sondern der sich direkt mit 
den Schnitten befasst, die die Unterscheidungen zwischen »Menschen« und »Nicht
menschen« herstellen – wobei die differentielle Konstitution beider Konzepte ebenso 
wichtig ist wie ihre jeweiligen konstitutiven Ausschlüsse –, bevor irgendwelche Ver
gleiche angestellt werden. […] Vielmehr ist mein Punkt, dass eben die Praktiken der 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Unterscheidung des »Menschen« vom »Nichtmenschen«, des »Belebten« vom »Unbe
lebten« und des »Kulturellen« vom »Natürlichen« ausschlaggebende, materialisieren

de Effekte produzieren, die nicht durch eine Analyse erfasst werden können, nachdem 
diese Grenzziehungen vorgenommen worden sind. In anderen Worten, wir brauchen 
ein Konzept nicht bloß der Materialisierung und Bedeutung »menschlicher« Körper, 
sondern aller Materie, einschließlich der materialisierenden Effekte von Praktiken der 
Grenzziehung, durch die das »Menschliche« und das »Nichtmenschliche« als vonein
ander verschieden konstituiert werden. Dies muss nicht bloß natürliche und gesell
schaftliche Kräfte einbeziehen, sondern die jeweils unterscheidende Konstitution von 
Kräften als »natürlich« bzw. »gesellschaftlich«.1 

Am auffälligsten ist das Motiv des Tierwerdens sicherlich in den Erzählungen Die Ver
wandlung und The Rats in the Walls. Die beiden Texte sollen daher hier unter diesem 
Aspekt zusammen gelesen werden, um durch die Kontrastierung neue Erkenntnisse 
zu beiden zu gewinnen. Beide fallen recht offensichtlich in die Kategorie der Verwand
lungsgeschichten und jener Erzählungen, die hybride Mensch-Tier-Wesen zeigen. 

4.1.1 Hybridwesen und Definitionsfragen 

Es handelt sich in Die Verwandlung mit Borgards’ Typologie um ein diegetisches, phantas
tisches Tier – wobei der Text kontinuierlich an einer Verunsicherung arbeitet, die ich im 
Folgenden genauer untersuchen werde. Interessant ist dabei insbesondere die Wahl des 
Tieres selbst: Kafka wählt eines, dessen Habitat (auch) die menschliche Welt ist und das 
sich so von vornherein an der Grenze zwischen menschlicher und tierlicher Sphäre ver
ortet. Zugleich ist es aber eines, das sich in seiner Anatomie grundlegend vom Menschen 
unterscheidet und sich in seiner zoologischen Klassifizierung weit von ihm entfernt be
findet, sodass in Gregors verwandeltem Körper Extreme miteinander konfrontiert sind. 

Paul Heller arbeitet die intertextuelle Beziehung zwischen einigen von Kafkas Tex
ten und dem populärwissenschaftlichen Band Brehms Thierleben heraus2 und zeigt so, 
dass die Tierfiguren in Rückbindung an zeitgenössisches Tierwissen gestaltet sind. Er 
führt aus, dass die Gestaltung von Gregor Samsas Insektenkörper an Brehms Beschrei
bungen der Bettwanze angelehnt ist.3 Diese Verbindung war bereits zuvor von Marianne 
Krock herausgestellt worden.4 Während Krocks Analyse stark auf eine religiöse Ausdeu
tung der Verwandlungs-Motivik setzt und, wie Heller zurecht betont, »zoologisch unsin
nig«5 ist, macht Heller sich die intertextuelle Verbindung zunutze, um Kafkas Kommu

1 Barad, Karen: Verschränkungen. Übers. von Jennifer Sophia Theodor. Merve Verlag, 2015 
[1996/2010/2011]. S. 128f. 

2 Vgl. Heller: Franz Kafka. S. 105–123. 
3 Vgl. ebd. S. 108f. 
4 Vgl. Krock, Marianne: »Franz Kafka: Die Verwandlung. Von der Larve eine Kiefenspinners über die 

Boa zum Mistkäfer. Eine Deutung nach Brehms Thierleben«. Euphorion. Ausg. 64, 1970. S. 329–349; 
Krock, Marianne: Oberflächen- und Tiefenstruktur im Werke Kafkas. N. G. Elwert Verlag, 1974. 
S. 111–144. 

5 Heller: Franz Kafka. S. 106. Vgl. auch Theisen, Bianca: »Naturtheater. Kafkas Evoutionsphantasien«. 
Textverkehr. Kafka und die Tradition. Hg. von Claudia Liebrand und Franziska Schößler. Königshausen 
& Neumann, 2004. S. 276. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Textpaare: Exemplarische Engführung 41 

nikation mit dem kontemporären Wissenschaftsdiskurs herauszuarbeiten. Die daraus 
resultierenden Erkenntnisse werden auch für meine Analyse nützlich sein. 

Es ist davon auszugehen, dass die zeitgenössische Leser:innenschaft in der Lage war, 
die Verbindung zu Brehms Thierleben zu erkennen – und somit auch besser einzuordnen, 
in welches Tier Gregor Samsa sich verwandelt. So nennt Kafkas Verleger Kurt Wolff Die 
Verwandlung 1913 in Briefen »Die Wanze«6 bzw. die »Wanzengeschichte«7. Auch Max Brod 
schreibt von der Erzählung als »Wanzensache«.8 

Dass dieses Wissen im Verlauf der Kafka-Rezeption verloren gegangen ist, stellt eine 
interessante Entwicklung dar, die die Auslegung der Geschichte maßgeblich beeinflusst 
hat. Zum Teil hat die Interpretation ohne Anbindung an das zeitgenössische Tierwissen 
zu recht abenteuerlichen Ergebnissen geführt: Michael P. Ryan etwa identifiziert das Tier 
als Skarabäus.9 

Auch aus diesem Grund hat die Forschung bisher dazu tendiert, die Erzählung als 
Krankheits-Parabel, Traumerzählung oder Halluzinationserfahrung zu lesen. Es ist je
doch fraglich, was eine solche Lesart, die zentrale Elemente des Texts schlichtweg igno
riert oder über-interpretiert, ihm Produktives abgewinnen kann. Fernando Bermejo- 
Rubio beispielsweise unterstellt, dass jegliche andere Lesart Gefahr läuft, dem Klischee 
von Die Verwandlung als unerklärlichem Text zu verfallen.10 Seine eigene Argumentati
on bleibt dabei recht lückenhaft. So ist sein erstes Argument, Gregors Körper sei eher 
als menschlich denn als tierlich markiert,11 nicht recht überzeugend. Schließlich ist es 
gerade die Präsenz von Gregor als Tier und die genaue Beschreibung seiner tierlichen 
Körpererfahrung, die seine Verwandlung realistisch erscheinen lassen.12 

Zudem ist es eindeutig Anliegen des Textes, eben jene Kategorien von tierlich und 
menschlich zu verunsichern, indem Gregor Attribute aus beiden zugesprochen werden, 
wie die folgende Analyse zeigen soll. Auch sein zweites Argument, Gregors Familie be
schreibe ihn wiederholt als krank, was genug Texthinweise liefere, um anzunehmen, 
dass Gregor sich seine Verwandlung nur einbilde, ist nicht recht tragbar. Schließlich ist 
es eben jene Gleich-setzung von Tierlichkeit und Krankheit, die eines der interessantes
ten Spannungsfelder im Text ausmacht. Dabei weist der Text selbst recht deutlich darauf 
hin, dass Gregor eben nicht krank ist: »Gregor fühlte sich tatsächlich, abgesehen von ei
ner nach dem langen Schlaf wirklich überflüssigen Schläfrigkeit, ganz wohl und hatte 
sogar einen besonders kräftigen Hunger.« (VW 119) Dies soll keineswegs leugnen, dass 

6 Wolff, Kurt: Briefwechsel eines Verlegers. 1911–1963. Hg. von Bernhard Zeller und Ellen Otten. Fischer, 
1980. S. 28. 

7 Ebd. S. 29. 
8 Vgl. Binder, Hartmut: Kafkas »Verwandlung«. Entstehung. Deutung. Wirkung. Stroemfeld Verlag, 

2004. S. 139. 
9 Vgl. Ryan, Michael P.: »Samsa and Samsara: Suffering, Death, and Rebirth in ›The Metamorphosis‹«. 

The German Quarterly. Ausg. 72, Nr. 2, 1999. S. 147. 
10 Vgl. Bermejo-Rubio, Fernando: »Does Gregor Samsa Crawl over the Ceiling and Walls? Intra-narra

tive Fiction in Kafka’s Die Verwandlung.« Monatshefte. Ausg. 105, Nr. 2, 2013. S. 279. 
11 Vgl. ebd. S. 256f. 
12 Vgl. Theisen: »Naturtheater«. S. 276. Das Interesse an Körperlichkeit entspringt wohl auch Kafkas 

persönlichem Erleben des eigenen Körpers als unzulänglich und somit von der Norm abweichend 
(vgl. Stach: Kafka. Die frühen Jahre. S. 295.) 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

die Erzählung sich ihrer eigenen Unzuverlässigkeit bewusst ist und damit spielt. Dies 
ist allerdings ein selbstreflexiver Kniff, der weitaus komplexer funktioniert als die simp
le Auflösung der Geschichte als ein Fantasiegespinst eines psychisch und/oder physisch 
Erkrankten. So ist es durchaus richtig, dass der Text Schlupflöcher aus der wörtlichen 
Deutung offenlässt.13 Diese sind jedoch vielmehr Bestandteil einer bei Kafka in größe
ren Zügen angelegten Überblendung menschlicher und tierlicher, ›natürlicher‹ und ge
sellschaftlicher Themen, die es ihm ermöglicht, Zusammenhänge und Gleichzeitigkeiten 
dazwischen aufzuzeigen. 

Anschlussfähig sind Lesarten von Gregor als Texttier wie etwa bei Teresa Präauer: 
»Gregor Samsa wird im Text zum Tier, manches ist anfangs käferartig, aber eindeutig 
klassifizierbar ist er als ein Textwesen, ein Tier aus Buchstaben und Wörtern.«14 Jedoch 
ist die selbstferenzielle Perspektive allein, wie sich zeigen soll, ebenfalls zu reduktiv. 
Stattdessen möchte ich die These aufstellen, dass gerade eine Überblendung der Na
tur- und der Selbstreferenzialitätsthematik einen fruchtbaren Zugang zu den hier 
untersuchten Texten darstellt und dies anhand eines close-reading belegen. 

Diese Gleichzeitigkeit menschlich-natürlicher Themen zeigt sich besonders durch 
Gregors hybriden Status. Es ist uneindeutig, ob es sich bei ihm um einen Menschen 
oder um ein Tier handelt: Er lächelt (vgl. VW 124) und lacht (vgl. VW 143), ebenso wie die 
menschlichen Charaktere (vgl. VW 135, 173, 182, 186, 195f., 198). Dies lässt zwei Schluss
folgerungen zu: Zum einen deutet dies darauf hin, dass Emotionen als tierlich-mensch
liche Gemeinsamkeit angenommen werden können, was die Spezies-Grenze verunsi
chert. Zum anderen führt dies den Anthropozentrismus der Sprache vor Augen, die bloß 
menschliche Terminologie kennt, um tierliche Empfindungen zu schildern. 

Auch im Falle Lovecrafts zeigen sich vergleichbare Überblendungsstrategien. Psy
choanalytische Lesarten von The Rats in the Walls, die die Grotte als Metapher für das Un
bewusste oder für den Mutterleib15 verstehen, haben bisher die Forschung bestimmt. 
Diese bieten sich sicherlich an und sollen daher hier nicht kategorisch abgelehnt werden, 
sondern vielmehr in ihrer Überschneidung mit der Natur-Thematik untersucht werden. 

Bisher ist allerdings auch hier den Tieren als diegetischen wenig Aufmerksamkeit 
geschenkt worden. Robert H. Waughs Deutung der Katze in Rats etwa bleibt bei recht 
basalen Ergebnissen stehen: 

Each story makes a gesture toward a sort of pastoral paradise in the past when a cat was 
a mere cat (though not in Egypt) and a raven a mere raven but concludes in a moment 
when the animal turns on its owner and is released. […] Delapore’s rationalism, with 
its long history of familial guilt, finds itself confronted by the secret, yellow eyes of his 

13 Vgl. Harzer, Friedmann: »Gregors Panzer und Rotpeters Ausweg. Über Kafkas Tiermetamorpho

sen«. Tierverwandlungen. Codierungen und Diskurse. Hg. von Willem de Blécourt und Christa Agnes 
Tczay. Francke Verlag, 2011. S. 298. 

14 Präauer, Teresa: Tier werden. Wallstein, 2018. S. 70. 
15 Vgl. z.B. Langan, John: »Nature’s Other, Ghastly Face. H.P. Lovecraft and the Animal Sublime in Ste

phen King«. Lovecraft and Influence. His Predecessors and Successors. Hg. von Robert H. Waugh. Scare
crow Press, 2013. S. 161. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Textpaare: Exemplarische Engführung 43 

cat; his release, however, is surely marginal, as he becomes a rat in the act of believing 
he is a rat.16 

Interessant ist allerdings seine Beobachtung, dass die Tiere in Rats auf ihre Existenz als 
Tiere zurückgeführt werden, der ich im Folgenden nachgehen möchte. 

Die titelgebenden Ratten werden eingeführt als 

scampering army of obscene vermin which had burst forth from the castle three 
months after the tragedy that doomed it to desertion – the lean, filthy, ravenous army 
which had swept all before it and devoured fowl, cats, dogs, hogs, sheep, and even two 
hapless human beings before its fury was spent. (RW 380) 

Sie werden durch ihre Überzahl, fehlende Individualität und die Verwendung negativ 
konnotierter Adjektive als vollkommen ›Anderes‹ des Menschen markiert – und somit als 
das konkret Tierliche. Zugleich wird dies aber mit menschlichen Begriffen überblendet: 
Das Bild der Ratten als Armee erweckt den Eindruck einer sozial organisierten Ratten
gesellschaft. So bildet die Erzählung eine Annäherung an das Tierliche ab, die schließlich 
in der Verwandlung in die Ratte kulminiert. 

Diese Verwandlung wird nicht explizit benannt, sondern in einer Schwebe gelassen, 
die, wie bei Kafka, psychische Krankheit und Tierlichkeit zusammenführt. Delapores 
physische Erscheinungsform im Augenblick seines Angriffs auf Norrys bleibt schwer vor
stellbar. Das Horror-Genre erlaubt zwei Möglichkeiten: sich eine tatsächliche Verwand
lung des Protagonisten in Tierform vorzustellen oder die Verwandlung als Einbildung 
zu verstehen. Beide gleichermaßen sorgen aber für eine Verunsicherung der anthropo
logischen Grenze: Erstere eröffnet die Möglichkeit einer körperlichen Rückentwicklung 
in der diegetischen Welt, zweitere betont die tierlichen Eigenschaften im Menschen und 
seinem Körper, indem Delapore Norrys mit seinen eigenen, menschlichen Zähnen an
greift und verletzt. In beiden Fällen erfolgt, ähnlich wie bei Kafka, eine Rückführung zum 
Körper als dem Element, das Mensch und Tier verbindet. 

Menschlich-tierlich-pflanzliche Hierarchieverhältnisse werden eingeführt, nur um 
im Verlauf der Geschichte ins Wanken zu geraten. Der damit einhergehende Tabubruch 
offenbart sich anhand von verschiedenen Grenzen, die durchbrochen werden: 

The quadruped things – with their occasional recruits from the biped class – had been 
kept in stone pens, out of which they must have broken in their last delirium of hunger 
or rat-fear. There had been great herds of them, evidently fattened on the coarse veg
etables whose remains could be found as a sort of poisonous ensilage at the bottom of 
huge stone bins older than Rome. I knew now why my ancestors had had such exces
sive gardens – would to heaven I could forget! The purpose of the herds I did not have 
to ask. […] It was a butcher shop and kitchen – he had expected that – but it was too 
much to see familiar English implements in such a place, and to read familiar English 
graffiti there, some as recent as 1610. (RW 393f., Hervorhebung im Original) 

16 Waugh, Robert H.: »The Fiery Eyes. The Black Cats of Poe and Lovecraft«. The Lovecraftian Poe. Essays 
on Influence, Reception, Interpretation and Transformation. Hg. von Sean Moreland. Lehigh University 
Press, 2017. S. 119. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Die Hervorhebung der ›rat-fear‹ betont hier, vergleichbar zu Kafka, die Überblendung 
von Menschlichkeit und Tierlichkeit in der gemeinsamen Fähigkeit zur Emotion. Zu
gleich deutet sich eine Vertierlichung von Menschen und eine Verdinglichung von Tieren 
an. Durch ihr zerstörerisches, kollektives Wüten durchbrechen die Ratten als Zwischen
wesen die Nahrungskette. Somit durchlaufen sie die Machtsemantik: »Mixed with them 
were many tiny bones of rats – fallen members of the lethal army which closed the ancient 
epic.« (RW 393) Sie sind es, die den kannibalistischen Zirkel durchbrechen (vgl. RW 395). 
Die menschlich-tierlichen Zwischenwesen der Ratten erscheinen somit als Störfaktor in 
der rigiden Ordnung, die der Text etabliert. 

Kafka und Lovecraft zeigen somit beide Hybridwesen, in denen Menschlichkeit und 
Tierlichkeit zusammenlaufen. Dabei ergibt sich ein wichtiger formaler Unterschied: Bei 
Kafka steht die Verwandlung am Anfang, bei Lovecraft erfolgt sie am Ende. Dies bedingt 
auch eine inhaltliche Differenz: Während bei Lovecraft das Tierliche übernimmt, findet 
bei Kafka eine Rückkehr zur menschlichen Ordnung statt. 

4.1.2 Tierlichkeit als abjekthafte Körpererfahrung 

In Being a Beast beschreibt Charles Foster »context«17 als etwas, das Kommunikation und 
Verständnis zwischen Menschen und Tieren ermöglichen kann. Für Foster ist dieser 
Kontext die Umgebung, für Kafka und Lovecraft ist es der Körper, der sowohl Mensch 
als auch Tier gegeben ist. Verletzlichkeit und Leid werden zur Gemeinsamkeit, wie 
auch Jeremy Bentham mit seiner für die Tiertheorie bedeutsamen Frage »Can they 
suffer?«18 formuliert. So zeigt sich der Körper auch als untrennbar eingebunden in seine 
Umgebung.19 

Gregors Tierverwandlung ist als naturalistisch markiert, indem sie als konkrete Kör
pererfahrung geschildert wird.20 Laut Friedmann Harzer bezieht Kafka sich auf zwei 
Aspekte der Tradition von Metamorphose-Erzählungen: »den verwandelten Körper […] 
und die Kommunikation mit ihm«21. Detaillierte Beschreibungen seines neuen Körpers 
und seines Umgangs damit bestimmen den Text (vgl. VW 115f., 121–123, 125, 131, 132f., 
142). Besonders Schilderungen von Schmerz und körperlichem Unwohlsein machen Gre
gors Existenz als Rieseninsekt für die Leser:innen erfahrbar: »Seine linke Seite schien 
eine einzige lange, unangenehm spannende Narbe, und er mußte auf seinen zwei Bein
reihen regelrecht hinken. Ein Beinchen […] schleppte leblos nach.« (VW 143) 

So wird die Tierperspektive anhand von Körperlichkeit und Sinneswahrnehmungen 
nachfühlbar.22 Die tierliche Erfahrung der Welt ist auditiv, Geräusche oder deren Abwe
senheit geben Gregor Ausschluss über das, was um ihn herum passiert und wirken so 

17 Foster, Charles: Being a Beast. Adventures Across the Species Divide. Metropolitan Books, 2016. S. 25. 
18 Vgl. Bentham, Jeremy: The Principles of Morals and Legislation. Hafner Publishing, 31963 [1780]. S. 311, 

Fußnote. 
19 Vgl. Alaimo, Stacy: Bodily Natures. Science, Environment, and the Material Self . Indiana University 

Press, 2010. S. 4. 
20 Vgl. Kurz, Gerhard: »5. Figuren«. Kafka-Handbuch in zwei Bänden. Band 2: Das Werk und seine Wirkung. 

Hg. von Hartmut Binder. Alfred Körner Verlag, 1994. S. 120; Theisen: »Naturtheater«. S. 276. 
21 Harzer: »Gregors Panzer und Rotpeters Ausweg«. S. 294. 
22 Vgl. Thermann: Kafkas Tiere. S. 16. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Textpaare: Exemplarische Engführung 45 

als handlungstreibende Kraft (vgl. VW 123, 126, 132, 141).23 Dies ist wiederum auch eine 
gemeinsame menschlich-tierliche Eigenschaft, wie die Reaktion des Prokuristen zeigt: 
»›Hören Sie nur,‹ sagte der Prokurist im Nebenzimmer, ›er dreht den Schlüssel um.‹« 
(VW 133) Darüber hinaus nimmt Gregor die Welt zunehmend olfaktorisch wahr (vgl. 
VW 143, 148). Geräusche und Gerüche werden so zu deutbaren Zeichen, die auf ein alter
natives Zeichensystem hindeuten, das sich von dem der Sprache unterscheidet. Deren 
Definitionen werden dabei auch von einem tierlichen Standpunkt aus hinterfragt: Gre
gor beschreibt sein Zimmer als »ein richtiges, nur etwas zu kleines Menschenzimmer« 
(VW 115). Wahrnehmungs- und Bezeichnungsgewohnheiten werden auf diese Weise 
aufgebrochen, nicht das Tier erscheint als anders und erklärungsbedürftig, sondern der 
Mensch. Die radikale Körperlichkeit der Erzählung macht Spezies-Grenzen unsicher: 
»Diese kreatürliche Wiederkehr des Verdrängten trifft den Menschen an einer empfind
lichen Stelle: Sie erinnert ihn daran, nichts weiter als ein Tier zu sein.«24 Zugleich ist 
diese Erinnerung aber nicht rein bedrohlich. 

Gerade der reale Ekel als Reaktion auf den konkret tierlichen Insektenkörper, der 
den:die Leser:in ergreift, ist für die Rezeptionserfahrung von Bedeutung. Das Imaginäre 
erwirkt hier eine reale, körperliche Reaktion – die sich dann auch gegen den menschli
chen Körper richtet. Es wird hier nicht nur eine Verdrängung dargestellt, sondern auch 
rückgängig gemacht. Kafka selbst nannte die Geschichte »ausnehmend ekelhaft[]« (BR1 
257), war sich also dieser Wirkung bewusst. Dabei ist Ekel als einer der »extremsten Af
fekte des Menschen«25 selbst ein limitrophes26 Gefühl, das Mensch und Tier vereint und 
somit die Differenz zwischen ihnen aufhebt. Kafkas Verwandlung von Ekel in Kunst27 ist 
wiederum eine Stellungnahme für die literarische Eignung des »Abjekten«28. Anstatt es 
zu unterdrücken, wird ihm Einlass gewährt in die Literatur als Kulturgut. Somit unter
läuft der Text performativ den Diskurs, den er thematisch selbst aufspannt. 

Dies wird hier noch verstärkt durch die sukzessive Verwandlung Gregors vom Men
schen zum Tier und letztlich zum Ding. Somit wird auch deutlich, dass es sich bei der Er
zählung durchaus um eine Verwandlung, um ein Werden handelt, obwohl die Umwand
lung ins Insekt zu Beginn bereits abgeschlossen ist. Bianca Theisen liest Die Verwandlung 
als Evolutionsparabel: 

Die scheinbar so phantastische Verwandlung Gregor Samsas spielt evolutionstheoreti
sche Versuchsanordnungen durch. Dabei geht es nur auf den ersten Blick um die plaka
tive Idee eines möglichen Rückschritts auf der evolutionären Leiter. […] [D]er erste Teil 
kreist um die Frage der Variation, der zweite um die Möglichkeiten und Bedingungen 
des Überlebens, also um Selektion, der dritte um ein scheinbar wiederhergestelltes 
Gleichgewicht, in dem Sterblichkeit […] durch Fertilität ausgeglichen wird.29 

23 Vgl. dazu auch Görner, Rüdiger: Franz Kafkas akustische Welten. De Gruyter, 2019. S. 66f. 
24 Winkler, Bernhard: »Der kontaminierte Käfer. Eine ›ausnehmend ekelhafte‹ Annäherung an Franz 

Kafkas Verwandlung«. Literatur für Leser. Ausg. 40, Nr. 1, 2017. S. 77. Vgl. auch S. 76. 
25 Ebd. S. 75. 
26 Vgl. Derrida, Jacques: L’animal que donc je suis. Galilée, 2006. S. 51. 
27 Vgl. Winkler, Bernhard: »Der kontaminierte Käfer«. S. 83. 
28 Kristeva, Julia: Pouvoirs de l’horreur. Essai sur l’abjection. Éditions du Seuil, 1980. S. 9f., 12. 
29 Theisen: »Naturtheater«. S. 283. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Diese Lesart ist interessant und anschlussfähig für die hier vorgestellten Thesen. 
Der Evolutionskontext wird bei Lovecraft durch den Fund der Knochen evoziert, die 

Erwähnung des »Piltdown man« (RW 393) knüpft dabei an den konkreten wissenschaftli
chen Kontext an.30 Der Hinweis auf »primitive semi-apedom« (RW 392) erinnert an Zwi
schenstufen von Mensch und Affe, anhand derer das sukzessive Voranschreiten der Evo
lution, in deren Verlauf keineswegs eine klare anthropologische Grenze gezogen werden 
kann, deutlich wird: »skulls which were slighty more human than a gorilla’s« (RW 394). 
Dies wird schließlich durch Delapores Verwandlung in eine Ratte unterstützt, die das 
Potenzial der umgekehrten Evolution andeutet. Der Horror liegt hier in der Aufdeckung 
des eigenen Ursprungs und damit der eigenen Verstrickung in den Naturzusammen
hang, der sich auch in einer Nahrungskette, die hier zum Nahrungskreislauf wird, of
fenbart. 

Die Erlebnisse machen menschliche Distinktionsmerkmale wie kognitive Fähigkei
ten unsicher: »Ultimate horror often paralyses memory in a merciful way.« (RW 388) So 
durchläuft der Erzähler eine Entwicklung hin zum Tier, »his intellect decreases, his psy
che regresses to a more primitive stage and he can live out his regressed urges«31. Schließ
lich werden Speziesunterscheidungen unmöglich, die Grenze zwischen Mensch und Tier 
wird fließend. 

Laut Shreffler ist die Angst vor dem Unbekannten das zentrale Thema von Lovecrafts 
Schreiben.32 Diese benennt auch Lovecraft selbst in seinem Essay Supernatural Horror in 
Literature als zentral für seine Poetik (vgl. SHL 12) und beschreibt sie als körperlich-sinn
lich-affektive Reaktion auf Umwelteinflüsse: 

Man’s first instincts and emotions formed his response to the environment in which he 
found himself. Definite feelings based on pleasure and pain grew up around the phe
nomena whose causes and effects he understood, whilst around those which he did not 
understand – and the universe teemed with them in the early days – were naturally wo
ven such personifications, marvelous interpretations, and sensations of awe and fear 
as would be hit upon by a race having few and simple ideas and limited experience. 
(SHL 13) 

So zeigt sich die Angst als instinktive körperliche Reaktion hier als Gemeinsamkeit aller 
Lebewesen, ob menschlich oder nichtmenschlich. Delapore und Norrys reagieren ange
sichts der »unknown depths« (RW 390) dieser Entdeckung in Angst. Diese Reaktion wird 
insbesondere dann verständlich, wenn man sie nicht allein auf die konkrete Bedrohung, 
sondern auch auf die im übertragenen Sinne entdeckte bezieht: dass Mensch und Tier ei
ne gemeinsame Herkunft haben, die Abstammung nicht-linear verläuft und keinesfalls 
abgeschlossen ist. Die Entdeckung dieses Anderen, Abjekthaften im eigenen Körper ist 
die Basis des Horrors. 

30 Wie Bennett Lovett-Graff beschreibt, galt der »Piltdown Man« zu Lovecrafts Zeit als »missing link« 
zwischen Mensch und Affe (vgl. Lovett-Graff, Bennett: »›Life is a Hideous Thing‹. Primate-Geniture 
in H.P. Lovecraft’s ›Arthur Jermyn‹«. Journal of the Fantastic in the Arts. Ausg. 8, Nr. 3, 1997. S. 376). 

31 Weyrauch: Racism and White Anxiety in H.P. Lovecraft’s Weird Tales. S. 25. 
32 Vgl. Shreffler: The H.P. Lovecraft Companion. S. 4. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Textpaare: Exemplarische Engführung 47 

Der Körper ist wie bei Kafka der gemeinsame Kontext, an dem sich diese Dimensio
nen aufspannen. Die Knochen als Basis des Körpers, als tierlich-menschliche Gemein
samkeit sind es in The Rats in the Walls, die schließlich zur horrorhaften Enthüllung füh
ren: 

a ghastly array of human or semi-human bones. Those which retained their colloca
tion as skeletons shewed attitudes of panic fear, and over all were the marks of rodent 
gnawing. The skulls denoted nothing short of utter idiocy, cretinism, or primitive semi- 
apedom. (RW 391f.) 

Als Körperreste sind sie materielle Beweise für den gemeinsamen menschlich-tierlichen 
Ursprung und die Möglichkeit der Entwicklung. Eine Grenzziehung wird somit unmög
lich, denn die Knochen verweigern sich der genauen Kategorisierung (vgl. RW 393). So 
wird der Erzähler selbst zur Ratte, nachdem »[s]omething bumped into me – something 
soft and plump« (RW 395) und somit seine körperliche Integrität durchbricht. Im An
gesicht des durch die Ratten verbreiteten Schreckens lösen sich die Körpergrenzen zwi
schen Mensch und Tier auf. Grund dafür ist die »fear which made him [the cat] sink his 
claws into my ankle, unconscious of their effect; for on every side of the chamber the 
walls were alive with nauseous sound – the verminous slithering of ravenous, gigantic 
rats« (RW 385). Angst vor dem Unbewussten, dem Körperlich-Abjekten also ist es, die 
die Verwandlung in Gang setzt. 

Bei Kafka führt dies zu einer durchaus positiven Umdeutung. Es ist weniger der Kör
per selbst, sondern die dazu nicht passenden menschlichen Möbel, die ihm Unbehagen 
bereiten. Gregor verletzt sich, weil er nicht durch die Tür passt, die der Vater gewalt
sam zustößt (vgl. VW 142). Eingeklemmt unter dem Kanapee erleidet er »kleine[] Ersti
ckungsanfälle[] […] mit etwas hervorgequollenen Augen« (VW 148). Gregor lernt jedoch 
zunehmend, seinen Körper in seiner Umgebung, seiner ökologischen Nische, einzuset
zen und mit dieser zu arbeiten anstatt gegen sie anzukämpfen. So fühlt er 

zum erstenmal an diesem Morgen ein körperliches Wohlbehagen; die Beinchen hatten 
festen Boden unter sich; sie gehorchten vollkommen, wie er zu seiner Freude merkte; 
strebten sogar darnach, ihn fortzutragen, wohin er wollte; und schon glaubte er, die 
endgültige Besserung alles Leidens stehe unmittelbar bevor. (VW 138, vgl. auch 124, 
145) 

Je mehr Gregor sich an seinen neuen Körper gewöhnt, umso mehr wird er zum Tier. Gra
duell ersetzt Gregor geistige Aktivität durch körperliche Bewegung (vgl. VW 144). Die 
körperlichen Reaktionen Gregors auf äußere Umstände werden genau beschrieben; er 
kann sich »nicht versagen, im Anblick des fließenden Kaffees mehrmals mit den Kiefern 
ins Leere zu schnappen« (VW 139). Auch Emotionen äußern sich körperlich, Gregor wird 
»ganz heiß vor Beschämung und Trauer« (VW 155), er »[zischt] vor Wut« (VW 178), isst 
»mit vor Befriedigung tränenden Augen« (VW 148). Auch handelt er zunehmend instink
tiv; »mehr infolge der Erregung […] als infolge eines richtigen Entschlusses« (VW 125). 
Die Markierung instinktiven Verhaltens als tierliche Eigenschaft wird verstärkt durch 
die gegensätzliche Instinktüberwindung seiner Schwester: 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Sie fand ihn nicht gleich, aber als sie ihn unter dem Kanapee bemerkte […] erschrak sie 
so sehr, daß sie, ohne sich beherrschen zu können, die Tür von außen wieder zuschlug. 
Aber als bereue sie ihr Benehmen, öffnete sie die Tür sofort wieder und trat, als sei 
sie bei einem Schwerkranken oder gar bei einem Fremden, auf den Fußspitzen herein. 
(VW 146) 

Selbstbeherrschung wird damit auch zur Spielform der Tierbeherrschung: »Damit hatte 
er aber auch die Herrschaft über sich erlangt und verstummte.« (VW 131) Das Verstum
men ist beim Akt der Beherrschung zentral. Die Veränderung von Gregors Stimme deu
tet seine Verwandlung an (vgl. VW 119–121, 131f.). Robert Weninger schlägt vor, Gregors 
Stimme »von unten her« (VW 119) zu lesen, »literally as referring to the physical strain 
of trying to produce words through the belly – which would be quite appropriate for an 
animal that lacks human organs of speech«33. Sie wird somit zum konkret tierlichen Kör
permerkmal. 

Gregor versucht jedoch, dies zu unterdrücken und »bemüht[] sich, durch die sorg
fältigste Aussprache und durch Einschaltung von langen Pausen zwischen den einzel
nen Worten seiner Stimme alles Auffallende zu nehmen« (VW 120). Dies scheitert jedoch 
an der sicht- und hörbaren Tierlichkeit seines Körpers. Menschlichkeit erscheint so als 
Performanz, die am nackten Körper als Evidenz seines tierlichen Ursprungs34 scheitert. 
Walter Benjamin stellt fest, dass Kafka »nicht müde wurde, den Tieren das Vergessene 
abzulauschen«35. Die eigene vergessene Tierlichkeit offenbart sich – wie bei Lovecraft – 
am Körper, auch dem menschlichen. 

Harzer weist darauf hin, dass der Stimmverlust zentrales Merkmal von Metamor
phose-Geschichten ist.36 Auch bei Lovecraft deutet die Stimme, wie Graham Harman 
treffend erkennt, auf Tierverwandlungen hin: »In Lovecraft’s tales the voice is often the 
first sign that something is amiss in a character’s claim to humanity.« (WR 102, Hervor
hebung im Original) 

Kurz vor seiner Verwandlung hört Delapore »voices, and yowls, and echoes« (RW 
395), also zunächst menschliche Stimmen, dann tierliches Jaulen und schließlich gänz
lich nichtmenschliche Geräusche. 

Die Stimme als Merkmal der Menschlichkeit evoziert auch also die Sprache, was in 
Die Verwandlung durch den restlichen Text unterstützt wird. Gregor ist endgültig ent
menschlicht, als auch die Schwester sich von ihm abwendet und nur noch das sächliche 
Pronomen für ihn verwendet: 

Ich will vor diesem Untier nicht den Namen meines Bruders aussprechen, und sage 
daher bloß: wir müssen versuchen, es loszuwerden. Wir haben das Menschenmögliche 
versucht, es zu pflegen und zu dulden, ich glaube, es kann uns niemand den geringsten 
Vorwurf machen. (VW 189, vgl. auch 191, 194) 

33 Weninger, Robert: »Sounding out the Silence of Gregor Samsa: Kafka’s Rhetoric of Dys-Communi

cation«. Studies in 20th Century Literature. Ausg. 17, Nr. 2, 1993. S. 279. 
34 Vgl. Thermann: Kafkas Tiere. S. 10. 
35 Benjamin, Walter: »Franz Kafka«. Texte zur Tiertheorie. Hg. von Roland Borgards et al. Reclam, 2015 

[1934]. S. 89. 
36 Vgl. Harzer: »Gregors Panzer und Rotpeters Ausweg«. S. 295f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Textpaare: Exemplarische Engführung 49 

Auch hier bekräftigt die Erwähnung des Menschlichen eine Grenzziehung, die Gregors 
Verwandlung in Frage gestellt hat. Er wird verdinglicht zu einem »riesigen braunen Fleck 
auf der geblümten Tapete« (VW 166), zum »Zeug von nebenan« (VW 198) und somit zu 
einem endgültig nichtmenschlichen Element. 

Dies lässt sich auch als Darstellung eines diskursiven Stimmverlusts lesen, der deut
lich macht, dass Sprachrechte stets an das Merkmal des Menschlichen gekoppelt sind. 
So wie Gregor »kein Existenzrecht mehr in der alltäglichen Normalität«37 hat, hat auch 
er auch keine Teilhabe mehr an dem Sprachsystem, das darüber bestimmt, ob er Mensch 
oder Tier ist. Dies stellt eine Verbindung dazu her, wie der Text selbst operiert. Innerhalb 
des Kommunikationssystems des Textes ergibt sich ein Bruch: Nur der:die Leser:in kann 
mit Gregor die Ambivalenz von Mensch und Tier wahrnehmen38, für die anderen Figu
ren bleibt die Grenze stabil. Sie deutet somit auf eine Erkenntnismöglichkeit im Akt des 
Lesens hin, auf empathische Hineinversetzung im Gegensatz zur Unterdrückung und 
Beherrschung des Anderen. Als Teilnehmende am sprachlichen Diskurs, der zwischen 
Menschlichkeit und Tierlichkeit unterscheidet, können die Leser:innen eben diese Me
chanismen erkennen und unterscheiden. 

Bei Lovecraft geht der devolutionäre Verwandlungsmoment mit sprachlichen Rück
schritten einher39: 

»Sblood, thou stinkard, I’ll learn ye how to gust . . . wolde ye swynke me thilke wys? 
. . . Magna Mater! Magna Mater! . . . Atys . . . Dia ad aghaidh ’s ad aodann . . . agus bas 
dunach ort! Dbonas ’s dholas ort, agus leat-sa! . . . Ungl. . . ungl . . . rrrlh . . . chchch . . .« 
(RW 396, Hervorhebung im Original) 

Die letzte eigentliche Äußerung Delapores im Text ist der fauchende Tierlaut. Die rest
liche Erzählung besteht aus einer inneren Fokalisierung, die sich nicht mehr wie in der 
vorhergehenden Erzählung um Objektivität bemüht, sondern die Form eines Bewusst
seinsstroms annimmt: Die Leser:innen werden Teil von Delapores hybrider menschlich- 
tierlicher Innenperspektive, die Hinwendung zum Tierlichen als körperlichem Abjekt ist 
vollkommen. 

Die Ratten bei Lovecraft kündigen sich zunächst nur durch ein Geräusch an, das 
»low, distinct scurrying« (RW 383). Dieses Geräusch ist es auch, das am Ende der Erzäh
lung stehen bleibt: »The story concludes with the sound of the rats in the walls, suggest
ing that the appearance of sanity the narrator has constructed to allow him to tell his 
story is only that, a façade ready to come crashing down at the right moment.«40 Das Ge
räusch als körperliche Wahrnehmung hat auch hier das Schlusswort. Somit lenkt auch 
Lovecrafts Text den Fokus auf körperliche Materialität anstatt auf die Konstruktionen 
menschlicher Sprachlogik. 

Das Ende der Verwandlung, an dem durch Gregors Tod scheinbar die menschliche 
Ordnung wieder etabliert ist, erinnert dann auf subversive Weise an den tierlichen Ur

37 Ebd. S. 297. 
38 Vgl. ebd. S. 300. 
39 Vgl. Frenschkowski: »H.P. Lovecraft: ein kosmischer Regionalschriftsteller«. S. 89f. 
40 Langan: »Nature’s Other, Ghastly Face«. S. 162. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

sprung des Körpers sowie den Fortpflanzungstrieb als Grundlage des menschlich-gesell
schaftlichen Zusammenlebens: 

Während sie sich so unterhielten, fiel es Herrn und Frau Samsa im Anblick ihrer immer 
lebhafter werdenden Tochter fast gleichzeitig ein, wie sie in der letzten Zeit trotz aller 
Plage, die ihre Wangen bleich gemacht hatte, zu einem schönen und üppigen Mäd

chen aufgeblüht war. Stiller werdend und fast unbewußt durch Blicke sich verständi
gend, dachten sie daran, daß es nun Zeit sein werde, auch einen braven Mann für sie zu 
suchen. Und es war ihnen wie eine Bestätigung ihrer neuen Träume und guten Absich
ten, als am Ziele ihrer Fahrt die Tochter als erste sich erhob und ihren jungen Körper 
dehnte. (VW 200) 

Sandra Poppe weist auf den Perspektivwechsel am Schluss hin.41 Dieser lässt sich deu
ten als Wechsel zurück ins menschliche Bewusstsein, von Gregor weg hin zu seiner Fami
lie. Die erzählerische Ordnung wird zusammen mit der gesellschaftlichen Ordnung wie
derhergestellt. Zugleich betont der Absatz die außersprachliche Kommunikation durch 
Blicke, die wie analysiert auch schon für die Darstellung der Tierverwandlung Verwen
dung gefunden hat. Als letzte Worte bleiben Körper und Bewegung stehen – und somit 
die Tierlichkeit im Menschlichen. Vom Text bleibt das Potenzial der Verunsicherung, das 
der:die Leser:in durch die Erfahrung von Gregors körperlich verankerter Tierperspektive 
entdeckt hat. 

Bei beiden Autoren zeigt sich der Körper als gemeinsamer Horizont für Mensch und 
Tier. Er ist somit Ort der abjekthaften Erfahrung eigener Tierlichkeit – bei Kafka posi
tiv, bei Lovecraft negativ besetzt. Körperliche Materialität steht in einem Spannungs
verhältnis zu sprachlichen Strukturen, die bei Kafka vermeintlich wiederhergestellt und 
zugleich unterlaufen, bei Lovecraft durchbrochen werden. 

4.1.3 Companion Species: Menschlich-tierliches Zusammenleben 

Donna Haraway entwickelt den Begriff der Companion Species42, um Begegnungen zwi
schen Menschen und Tier »bonded in significant otherness«43 zu beschreiben, die mehr 
Verständigung herstellen können und es erlauben, von der Welt als »knot in motion«44 
zu denken. Voraussetzung für eine solche Begegnung ist laut Haraway, dass sie zwischen 
einem bestimmten Menschen und einem bestimmten Tier stattfindet, nicht zwischen 
Mensch und Tier als Abstrakta.45 Genau solche Momente zeigen sich bei Lovecraft und 
Kafka. 

Tiere und Menschen leben auf dem Gut der Delapores in Gemeinschaft: »My house
hold consisted of seven servants and nine cats, of which latter species I am particularly 

41 Vgl. Poppe, Sandra: »3.2.2 Die Verwandlung«. Kafka-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Hg. von Man

fed Engel und Bernd Auerochs. J.B. Metzler, 2010. S. 173. 
42 Haraway, Donna: The Companion Species Manifesto. Dogs, People and Significant Otherness. Prickly 

Paradigm Press, 32005 [2003]. S. 15. 
43 Ebd. S. 16. 
44 Ebd. S. 6. 
45 Vgl. Haraway, Donna: When Species Meet. University of Minnesota Press, 2008. S. 205. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Textpaare: Exemplarische Engführung 51 

fond.« (RW 381) Besonders der Erzähler und seine Katze sind Companion Species in Ha
raways Defini-tion. Die Katze »was admitted as much for help as for companionship« 
(RW 387). Sie sind vertraut miteinander (»with the venerable cat in his accustomed place 
across my feet«, RW 383) und können außersprachlich kommunizieren: Er spürt, »that 
my old black cat, whose moods I know so well, was undoubtedly alert and anxious to an 
extent wholly out of keeping with his natural character« (RW 382). Die Katze nimmt einen 
menschenähnlichen Status ein, wird sie doch auch mit dem Pronomen ›he‹ bezeichnet. 
Hier fließen zugleich Lovecrafts eigene Begegnungen mit und Zuneigung zu Katzen ein, 
der selbst eine mit demselben Namen besaß, die er innig liebte.46 

Zugleich zeigt der Erzähler katzenähnliche Verhaltensweisen, etwa das Schlafen in 
einem Sessel am Vormittag (vgl. RW 386). Die beiden können sich verständigen, der Er
zähler versteht die »snarls and hisses« (RW 384) des Katers, kann seine Botschaften deu
ten, wobei der Katze Intention anerkannt wird: 

We could for the moment do nothing but watch the old black cat as he pawed with 
decreasing fervour at the base of the altar, occasionally looking up and mewing to me 
in that persuasive manner which he used when he wished me to perform some favour 
for him. (RW 389) 

Die Katze ist eine eigenständige Figur in der Handlung und besitzt agency. Dies kommt 
nicht ohne anthropomorphisierende Momente aus, wie Susanne Smuda erkennt: »Die 
Katze weist menschliche Züge auf, denn sie ist in der Lage, strategisch und rational zu 
handeln.«47 Lovecraft bezieht sich laut Smuda dabei auf mythologisches Tierwissen und 
macht sich die Ambivalenz der Katze als Symbol für Glück und Unheil sowie die Unwäg
barkeit des Lebens zunutze.48 Dies wird zugleich verkehrt: »Für den heutigen Leser al
lerdings ist dieses Motiv eine Art ›Köder‹, um eventuell seinen mit der (schwarzen) Katze 
assoziierten Aberglauben zu reaktivieren.«49 Herkömmliches Tierwissen erweist sich in 
der Diegese als unzureichend (vgl. RW 383) und muss in der Begegnung mit dem Tier 
neu gewonnen werden. 

Die domestizierten Tiere zeigen als erste Angst vor den Geschehnissen in Exham 
Priory: »restlessness among all the cats in the house« (RW 382). Diese zeigt sich in der 
körperlichen Reaktion: »head strained forward, fore feet on my ankles, and hind feet 
stretched behind« (RW 383, vgl. auch 384). Die Verbindung zur domestizierten Katze ist 
der erste Schritt einer Annäherung an das wilde ›Andere‹ der Katze. Airaksinen betont 
die Verbindung erst zwischen Erzähler und Katze, dann zwischen Erzähler und Ratten.50 
Hier zeigt sich also auch eine Entwicklung; ein devolutionärer Übergang vom Menschen 
zum domestizierten und schließlich zum wilden Tier. Die Katze durchläuft eine Ent
wicklung vom domestizierten, menschenähnlichen Wesen zum wilden Biest, die parallel 
zu der des Erzählers verläuft. 

46 Vgl. Poole: In the Mountains of Madness. S. 66. 
47 Smuda: H.P. Lovecraft’s Mythologie. S. 127. 
48 Vgl. ebd. S. 128. 
49 Ebd. S. 129. 
50 Vgl. Airaksinen: The Philosophy of H.P. Lovecraft. S. 141f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

So ist auch die Nähe der Delapores zu den Ratten von vornherein markiert. Niemand 
hört die Ratten »save the felines and me« (RW 386), was die spätere Verwandlung des Er
zählers vorausdeutet. Während Delapore fort ist, bleiben die Katzen ruhig (vgl. RW 390). 
Die Verortung von Delapore in der Tierwelt deutet sich auch durch seinen fehlenden Vor
namen an – wie die Ratten ist er nur durch seine Mitgliedschaft im tierlich-menschli
chen Kollektiv der Delapores charakterisiert, nicht durch seine Individualität. 

Dann geraten Identitätskonzepte, Machthierarchien und Abgrenzungen gegenüber 
den Tieren durcheinander und weichen einer schizophrenen51 Logik (vgl. RW 396). 
Schließlich kehren sich hier sämtliche Verhältnisse um: »found me crouching in the 
blackness over the plump, half-eaten body of Capt. Norrys, with my own cat leaping and 
tearing at my throat« (RW 396). Die Katze als menschlich erzogenes Tier versucht, den 
Erzähler in seinem tierlichen Handeln aufzuhalten. 

So verkehren sich im Text kontinuierlich die Zuschreibungen von Menschlichkeit 
und Tierlichkeit. Die Katze »was racing about with the fury of a baffled hunter« (RW 
385). Es kommt zur Entfremdung zwischen Erzähler und Katze, als letztere angesichts 
der Schrecken in der Grotte »unperturbed« (RW 394) bleibt und so ihre Nähe zu der tierli
chen Monstrosität zeigt. Das Misstrauen Delapores der Katze gegenüber und die daraus 
resultierende Abwendung wird beschrieben anhand der Infragestellung der Ehrlichkeit 
ihres Blicks: »Through all this horror my cat stalked unperturbed. Once I saw him mon
strously perched atop a mountain of bones, and wondered at the secrets that might lie 
behind his yellow eyes.« (RW 394) – eine Umkehr der Derrida’schen Szene von mensch
lich-tierlicher Verständigung durch den Blick.52 Das zwischen Mensch und Tier etablier
te Vertrauen wird hier hinterfragt, die Augen als Kanal der Verständigung umgedeutet. 
Lovecrafts Text behandelt zentral die Frage danach, wer Tier ist und wie das definiert 
wird. So zeigt sich Menschlichkeit als etwas, das situationsabhängig stets in Abgrenzung 
zu einem tierlichen Anderen konstruiert und performt wird. 

Bei Kafka deutet sich die Möglichkeit menschlich-tierlicher Gemeinschaft anhand 
der Freundschaft von Gregor und Grete an, wird aber durch gesellschaftliche Konven
tionen und Vorurteile verhindert. Wiederum sind dabei Blicke von Bedeutung. In der 
Schlüsselszene treffen sich die Blicke von Gregor und seiner Schwester (vgl. VW 165). 
Hier kippt die Handlung, die erste direkte Interaktion zwischen Gregor und Grete seit 
der Verwandlung (vgl. VW 166) wird zu einer Gewaltfantasie (vgl. ebd.). Dies liest sich 
ebenfalls wie eine Umkehrung der von Derrida beschriebenen Szene zwischen ihm und 
seiner Katze – statt mehr Verständnis erzeugt sie weniger. 

Im Gegensatz zur Horror-Vision bei Lovecraft ist das Tierwerden in Die Verwandlung 
aber keineswegs negativ konnotiert, sondern zeigt sich für Gregor als Erfahrung, die Ver
gnügen bereitet: »die neue Methode war mehr ein Spiel als eine Anstrengung, er brauchte 
immer nur ruckweise zu schaukeln« (VW 123f.). Gregor findet neue Gewohnheiten, um 
sich die Zeit zu vertreiben, die – entgegen gängiger Wahrnehmungen von Kafkas Prosa 
– auf geradezu heitere Weise beschrieben: 

51 Vgl. zur Verwendung des Begriffs bei Deleuze/Guattari z.B. KA 121f. 
52 Vgl. Derrida: L’animal que donc je suis. S. 22f., 30, 51. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Textpaare: Exemplarische Engführung 53 

Besonders oben auf der Decke hing er gern; es war ganz anders, als das Liegen auf dem 
Fußboden; man atmete freier; ein leichtes Schwingen ging durch den Körper, und in der 
fast glücklichen Zerstreutheit, in der sich Gregor dort oben befand, konnte es gesche
hen, daß er zu seiner eigenen Überraschung sich losließ und auf den Boden klatschte. 
(VW 159) 

Dies zeigt sich auch anhand der Veränderung seiner Essgewohnheiten, genau werden 
seine neuen geschmacklichen Präferenzen geschildet (vgl. VW 148). Im Tiersein kehren 
sich die unangenehmen Seiten des menschlichen Lebens in ihr Gegenteil: Während er 
den Schlafmangel in seinem Leben als Mensch unangenehm empfindet (vgl. VW 117), 
kann er als Tier einen »ohnmachtsähnlichen Schlaf« (VW 142) genießen, nach dem er 
sich »ausgeruht und ausgeschlafen« (ebd.) fühlt. 

Gerhard Neumanns Auffassung der Verwandlung Gregors als einer »Poetik des 
Schocks«53 ist daher nur bedingt haltbar. Der Schock liegt hier weniger im Tierwerden, 
das von Gregor hingenommen wird, sondern mehr in den Reaktionen seiner Umgebung, 
die die grausamen Auswüchse der ›Menschlichkeit‹ im ganz konkret-natürlichen Sinne 
vor Augen führen. Schmerz und Leid werden Gregor von der Umgebung angetan, als er 
jedoch anfängt, sich daran anzupassen, kann er überleben und sich darin ungehindert 
bewegen. So besteht »die Furchtbarkeit der Käferexistenz Gregor Samsas […] darin, dass 
Samsa diese freie Existenzmöglichkeit nicht annimmt, völlig den Geschäften und dem 
motivierten Leben verfallen bleibt«54. Noch etwas genauer entsteht die Furchtbarkeit 
aus der Tabuisierung von Gregors Tierwerden. 

Auch im Fragment Hochzeitsvorbereitungen auf dem Lande (entstanden zwischen 1907 
und 1909) erscheint das Leben als Insekt als attraktive Alternative und Ausflucht aus dem 
als ermüdend empfundenen menschlichen Dasein: 

Ich habe, wie ich im Bett liege, die Gestalt eines großen Käfers, eines Hirschkäfers oder 
eines Maikäfers, glaube ich. […] Eines Käfers große Gestalt, ja. Ich stellte es dann so, 
als handle es sich um einen Winterschlaf, und ich preßte meine Beinchen in meinen 
gebauchten Leib. (NI 18) 

Immer wieder ist in den Fragmenten die Tieridentität eine glückliche Vorstellung: »Mir 
war, als sei ich ein Spatz, übe auf der Treppe meine Sprünge und sie zerzause mein wei
ches flockiges graues Gefieder.« (NI 328) Sie verspricht Freiheit von Machtverhältnissen: 
»Süße Schlange […]. Ach für Dich gibt es keine Grenzen. Wie soll ich zur Herrschaft über 
Dich kommen, wenn du keine Grenzen anerkennst.« (NI 416) Die Überwindung von Be
fehlsgesten gelingt auch durch die Freiheit von semantischen Zwängen: »Verstehst du 
mich denn nicht? Du verstehst mich nicht. Ich rede doch sehr verständlich: Zusammen
ringeln! Nein Du faßt es nicht.« (NI 416f.) 

Tierliche Existenz per se wäre möglich und eventuell sogar der Menschlichkeit vor
zuziehen, die Annäherung an das Tier durch Begegnung ergibt sich daraus als Potenzial. 

53 Neumann, Gerhard: »Kafkas Verwandlungen«. Verwandlungen. Hg. von Aleida Assmann. Fink, 
2006. S. 265. Vgl. auch Stach: Kafka. Die Jahre der Entscheidungen. S. 222. 

54 Emrich, Wilhelm: »Die Weltkritik Franz Kafkas«. Abhandlungen der Klasse der Literatur. Nr.1, 1958. 
S. 17f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Wilhelm Emrich versteht das Tierdasein als einen ursprünglichen Erlösungszustand.55 
In einer Welt jedoch, in der Mensch und Tier, Natur und Kultur gleichermaßen konstru
ierte Begriffe sind, entzieht es sich der Erreichbarkeit. Es ist das Dazwischensein, das 
unmöglich zu ertragen und gleichzeitig der einzige Zustand ist, in dem Erkenntnisge
winn möglich wird. 

Anders hingegen bei Lovecraft. Ein Traum kündigt die spätere Auflösung der Hor
rorgeschichte an: 

I seemed to be looking down from an immense height upon a twilit grotto, knee-deep 
with filth, where a white-bearded daemon swineherd drove about with his staff a flock 
of fungous, flabby beasts whose appearance filled me with unutterable loathing. Then, 
as the swineherd paused and nodded over his task, a mighty swarm of rats rained down 
on the stinking abyss and fell to devouring beasts and man alike. (RW 384) 

In dieser Stelle kondensieren sich zentrale thematische und formale Aspekte der Erzäh
lung und entwickeln ein Panorama des Horrors, eines allumfassenden Gewaltzusam
menhangs, der Kannibalismus enttabuisiert und so die Verdinglichung des Menschen 
begründet. Die tierlich-menschliche Gemeinschaft hat eine Kippseite, die alle Harmo
nie überschattet und andeutet, dass eine Annäherung immer auch mit der Gefahr einer 
Rückentwicklung einhergeht. Die zuvor etablierte Möglichkeit von Companion Species er
hält damit eine gefährliche Dimension. Somit suggerieren die Texte im Subtext jeweils 
das Gegenteil dessen, was am Ende vorgeblich stehen bleibt und spielen ein intrikates 
Spiel mit textlicher Semantik – inwiefern dies unmittelbar mit dem Thema der Tierlich
keit zusammenhängt, möchte ich im Folgenden weiter ausführen. 

Kafka und Lovecraft entwickeln in Die Verwandlung und The Rats in the Walls Visionen 
des Tierwerdens. Bei beiden ist Tierlichkeit mit Körperlichkeit assoziiert und erscheint 
als abjekthaftes Anderes, das auch dem menschlichen Körper inhärent ist. Die Texte zei
gen das Potenzial von Mensch und Tier als Companion Species, indem sie Ähnlichkeiten 
betonen.56 Es geht dabei zentral um die Frage, wer oder was ein Tier ist und anhand 
welcher Kriterien dies definiert wird. Dabei zeigt sich das Tiersein als Ambivalenz von 
Horror und Befreiung. Während jedoch bei Kafka der Horror in der gesellschaftlichen 
Marginalisierung des Tierlichen liegt, zeigt sich bei Lovecraft eine durch den Evoluti
onsgedanken ausgelöste und durch rassistische Ideologien perpetuierte Angst vor der 
Devolution. Diese bringt dann auch gängige Vorstellungen von Evolutionsprozessen als 
lineare Fortschrittsbewegung durcheinander.57 

Das zeitgenössische naturkundliche Wissen über Tiere als gemeinsamer Horizont 
für Autor und Leser:in ermöglicht jeweils, dass die Geschichten ihre volle Wirkung ent
falten – sowohl in humoristischer als auch in erschreckender Weise. Sie unterstützt bei 

55 Vgl. Emrich: Franz Kafka. S. 122. Vgl. auch Thermann: Kafkas Tiere. S. 68. 
56 Vgl. Borgards, Roland: »Einleitung: Cultural Animal Studies«. Tiere. Kulturwissenschaftliches Hand

buch. Hg. von Roland Borgards. J.B. Metzler Verlag, 2016. S. 1. 
57 Vgl. für gängige Metaphern der Evolution als Baum oder Fortschritt, die ein wirkliches Verständnis 

der Vorgänge verhindern: Hejnol, Andreas: »Ladders, Trees, Complexity, and Other Metaphors in 
Evolutionary Thinking«. Arts of Living on a Damaged Planet. Ghosts of the Anthropocene. Hg. von Anna 
Tsing et al. University of Minnesota Press, 2017. S. 97. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Textpaare: Exemplarische Engführung 55 

Kafka eine Annäherung an die Tierperspektive, bei der auch gängige Tierdarstellungen 
hinterfragt und umgedeutet werden. Bei Lovecraft unterfüttert sie den Horror des De
volutionspotenzials. 

Diese Zwischenergebnisse sollen im Folgenden durch ein close-reading der anderen 
Textpaare ergänzt und im nächsten Schritt daraus Erkenntnisse zu gemeinsamen die
getischen und narrativischen Querschnittsthemen bei Kafka und Lovecraft und deren 
Interpretation gewonnen werden. 

4.2 Ein Bericht für eine Akademie und Facts Concerning the Late Arthur 
Jermyn and His Family: Tierwerden als Menschwerden 

Die Texte Ein Bericht für eine Akademie und Facts Concerning the Late Arthur Jermyn and His Fa
mily lassen sich anhand ihrer offensichtlichen thematischen Gemeinsamkeit zusammen 
gruppieren: Beide zeigen Affenfiguren, die zwischen Menschlichkeit und Tierlichkeit os
zillieren. Damit lassen sie sich in die Gruppe der Hybridwesen- und Verwandlungs-Texte 
kategorisieren. Im Folgenden möchte ich zeigen, inwiefern beide Texte zeitgenössische 
Reaktionen auf die neu entdeckte Evolutionstheorie aufarbeiten und sich diskursiv an 
Überlegungen zum Verhältnis von Mensch und Tier anschließen, wie sie Menschwerden 
als Performanz darstellen und welche Aussage sie über Mensch-Tier-Beziehungen als 
Gewaltzusammenhang treffen. 

4.2.1 Evolution im Zeitraffer 

In beiden Erzählungen werden evolutionäre Prozesse im Zeitraffer erzählt und die 
Menschwerdung als performativer Akt nachvollzogen, in dessen Verlauf der tierliche 
Ursprung verdrängt werden muss. Gemeinsam ist den Erzählungen auch ihre Beti
telung: In beiden Fällen betont der Text seine eigene Sachlichkeit und Basierung in 
Fakten. 

Beim Bericht handelt es sich um den wohl am konkretesten wissenschaftshistorisch 
kontextualisierten Text im Werk Kafkas. Die Figur Rotpeter basiert auf historischen Do
kumenten: Im Text findet sich ein Hinweis auf den real existierenden Orang-Utan Pe
ter aus dem Dresdner Zoo sowie weitere dressierte Affen.58 Harald Neumeyer arbeitet 
die zeitgenössischen wissenschaftlichen und gesellschaftlichen Kontexte heraus, in de
nen sich der Text verortet: Darwins Evolutionstheorie sowie die Existenz von Affenva
riétés und deren Verbindung zum im Text genannten, realen Zoo-Betreiber Carl Hagen
beck sowie dessen Affen Moritz.59 Yvonne Nilges verweist zudem auf den zeitgenössi

58 Vgl. Heller: Franz Kafka. S. 112–116. 
59 Vgl. Neumeyer, Harald: »Peter – Moritz – Rotpeter. Von ›kleinen Menschen‹ (Carl Hagenbeck) und 

›äffischem Vorleben‹ (Franz Kafka)«. Die biologische Vorgeschichte des Menschen. Zu einem Schnitt
punkt von Erzählordnung und Wissensformation. Hg. von Johannes F. Lehmann et al. Rombach Ver
lag, 2012. S. 269–271, 273–288. Vgl. auch Thermann: Kafkas Tiere. S. 84; Pakendorf, Gunther: »Be
trifft: Kafkas Affen«. Grenzgänge. Studien zur Literatur der Moderne. Hg. von Helmut Koopmann und 
Manfred Misch. Mentis Verlag, 2002. S. 116–119; Stetter, Julia: »Die Schnapsflasche in Kafkas Ein Be

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

schen Kontext von Wolfgang Köhlers Kognitionspsychologie und Affenversuchen.60 Es
ther Köhring beschreibt Köhlers »Intelligenzprüfungen an Menschenaffen« als »Augen
blick, […] in dem Identität und Differenz zusammenfallen, in dem sich der Mensch im 
Tier wiedererkennt, ohne aber schimpansoid zu werden«61, als »Moment des Wieder
erkennens in der Einsicht in die Einsicht«62. Dass dieser auch bei Kafka so inszeniert ist 
und der Text sich somit zeitgenössische Diskurse einverleibt, soll die folgende Analyse 
zeigen. So befindet sich auch Rotpeter auf einer »Bühne[] des Wissens«63, auf der er ge
zwungen ist, zeitgenössisches Tier- und Menschenwissen performativ zu produzieren 
und zu stabilisieren.64 Die Implikationen dieser diskursiven Verbindungen sollen in Ka
pitel 5.1.3 ausführlicher betrachtet werden. 

Die Evolution wird im Bericht im Zeitraffer nachvollzogen und öffnet den Text damit 
für den größeren Kontext, den dieser synekdochisch abbildet: »kurz vielleicht am Ka
lender gemessen, unendlich lang aber durchzugaloppieren« (BA 299). Die paradoxe For
mulierung, die zwei gegensätzliche Tempi evoziert, führt die Arbitrarität menschlicher 
Zeitlichkeit und Zeitmessung (Kalender) vor Augen, die vor dem Hintergrund evolutio
närer deep time65 lächerlich kurz wirkt. 

Heller weist darauf hin, dass damals die Richtung der Evolution noch nicht eindeutig 
geklärt war.66 Der Bericht weckt Zweifel an der Existenz eines »Ursprung[s]« (BA 299) und 
spielt so mit der Mensch-Tier-Grenze. Die Evolution ist dargestellt als Prozess, deren 
Richtung gewaltsam vorgegeben wird: »vorwärts gepeitscht[e] Entwicklung« (BA 300). 
Eine Möglichkeit der Rückkehr gibt es theoretisch – jedoch nur bis zu einem bestimmten 
Moment: 

War mir zuerst die Rückkehr, wenn die Menschen gewollt hätten, freigestellt durch 
das ganze Tor, das der Himmel über der Erde bildet, wurde es gleichzeitig mit mei

ner immer niedriger und enger; wohler und eingeschlossener fühlte ich mich in der 
Menschenwelt; der Sturm, der mir aus meiner Vergangenheit nachblies, sänftigte sich; 
heute ist es nur ein Luftzug, der mir die Fersen kühlt; und das Loch in der Ferne, durch 
das er kommt und durch das ich einstmals kam, ist so klein geworden, daß ich, wenn 
überhaupt die Kräfte und der Wille hinreichen würden, um bis dorthin zurückzulau
fen, das Fell vom Leib mir schinden müßte, um durchzukommen. (BA 300) 

richt für eine Akademie«. Kafkas Dinge. Hg. von Agnes Bidmon und Michael Niehaus. Königshausen 
& Neumann, 2019. S. 230. 

60 Vgl. Nilges, Yvonne: »Kafka, Köhler, Kognitionspsychologie: Rotpeter im kulturellen Kontext zeit
genössischer Schimpansenforschung«. Kafkas Tiere. Band 4. Hg. von Harald Neumeyer und Wilko 
Steffens. Königshausen & Neumann, 2015. S. 409–414. Vgl. auch Puchner, Martin: »Performing the 
Open. Actors, Animals, Philosophers«. TDR. The Drama Review. Ausg. 51, Nr. 1, 2007. S. 27. 

61 Köhring, Esther: Tiere auf Bühnen des Wissens. Theatralisieren, Experimentalisieren, Bestiarisieren von 
der Mitte des 20. Jahrhunderts bis in die Gegenwart. Springer, 2023. S. 118. 

62 Ebd. 
63 Ebd. S. 5. 
64 Vgl. ebd. 
65 Vgl. Dimock, Wai Chee: Through Other Continents. American Literature Across Deep Time. Princeton 

University Press, 2006. S. 3. 
66 Vgl. Heller: Franz Kafka. S. 136. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Textpaare: Exemplarische Engführung 57 

Der interessanten Metaphorik dieser Stelle werde ich mich bei der Analyse der narrati
vischen Mittel in Kapitel 5.2.1 ausführlicher widmen. 

Ähnliche Horizonte ergeben sich in Lovecrafts Text, in dem die Überschreitung der 
Schwelle von Affen zum Menschen in der Retrospektive aufgedeckt wird, woraus sich 
der Horror der Erzählung speist. Anhand der Beschreibung der Familiengeschichte, des 
spezifischen Familienbaums, wird die Geschichte der Evolution exemplarisch und im 
Schnelldurchlauf erzählt. Auch Arthur Jermyn knüpft an den zeitgenössischen Wissen
schaftskontext an und greift eindeutig zeitgenössische, durch die Evolutionstheorie aus
gelöste Ängste auf,67 die sich auch schon in The Rats in the Walls angedeutet haben: »It is a 
manifestation of post-Darwinian fears over the blurring of the distinction between the 
human and the animal.«68 Diese werden konsequent weitergedacht, zugleich aber auch 
performativ unterlaufen, wie ich im Folgenden zeigen möchte. 

Der Wissenschaftskontext wird hier des Weiteren aufgerufen, indem Robert Jermyn 
als Anthropologe eingeführt wird (vgl. AJ 172), ebenso ist Philip Jermyn Wissenschaftler 
(vgl. AJ 174f.), außerdem taucht das Motiv der Expedition auf (vgl. AJ 178). Dieses ist auch 
in anderen Texten Lovecrafts zentral, worauf ich in Kapitel 4.4 weiterführend eingehen 
möchte. 

So zeichnet sich die Erzählung durch einen dezidierten Wissenschaftspessimismus 
aus. Die Wissenschaft gefährdet das anthropologische Selbstverständnis: 

Science, already oppressive with its shocking revelations, will perhaps be the ultimate 
exterminator of our human species – if separate species we be – for its reserve of 
unguessed horrors could never be borne by mortal brains if loosed upon the world. 
(AJ 171) 

Unwissenheit erscheint als bessere Option als die bedrohlich empfundenen Erkenntnis
se der Wissenschaft (vgl. ebd.). Die zeitliche Verortung des unheilvollen Kontakts zwi
schen Mensch und Tier ist ebenfalls spannend, wird sie doch explizit als »a rational age 
like the eighteenth century« (AJ 173) betont. Tierlichkeit, Wahnsinn und Seltsamkeit er
scheinen als Anderes der Aufklärung, gleichzeitig ist es aber die aus ihr entspringende 
Wissenschaftsfaszination, die zur Entdeckung des Andersartigen im Menschen selbst 
führt – eine etwas anders gelagerte Dialektik der Aufklärung. Damit einher geht immer 
auch ein Prozess des Othering. Rationalität wird auf Seiten der Europäer:innen verortet: 
»The white apes and the stuffed goddess were discussed with all the native chiefs of the 
region, but it remained for a European to improve on the data offered by old Mwanu.« 
(AJ 180) Der tierliche Ursprung des Menschen wird anderswo platziert, in Afrika (vgl. AJ 
172). Dies verbindet sich mit rassistischen Untertönen (vgl. AJ 173, 179), die in Kapitel 5.1.3 
tiefergehend betrachtet werden sollen. 

Der Einsatz des Konjunktivs (»if separate species we be«) etabliert Unsicherheit be
züglich Spezies-Grenzen. So öffnet sich die Erzählung schon zu Beginn durch die Wir- 
Perspektive für den größeren Kontext: »If we knew what we are, we should do as Sir Ar
thur Jermyn did.« (AJ 171) Gemeint ist sein Suizid – ein Akt, der in seiner Performanz 

67 Vgl. Weyrauch: Racism and White Anxiety in H.P. Lovecraft’s Weird Tales. S. 20. 
68 Langan: »Nature’s Other, Ghastly Face«. S. 158. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Menschlichkeit erzeugt, da der Freitod als menschliches Distinktionsmerkmal sich dar
in perpetuiert. Die individuelle Entdeckung von Arthur Jermyn ist somit synekdochisch 
für die biologische Menschheitskränkung der Evolutionstheorie. 

Als zentral erweist sich dabei die Suche nach dem handlungstreibenden »object« (vgl. 
AJ 172, Hervorhebung im Original). Dieses weist verschiedene – kulturelle und körperli
che – anthropologische Merkmale wie Schmuck oder Mimik auf und lässt sich unmög
lich als eindeutig menschlich oder äffisch erklären (vgl. AJ 181). Es ist materielles Be
weisstück der tierlichen Ursprungsgeschichte. Die gesamte Erzählung präsentiert sich 
als Suche nach diesem Beweis, den die Evolutionstheorie der Menschheit bisher schul
dig geblieben ist, nach »a priceless ethnological relic confirming the wildest of his great- 
great-great-grandfather’s narratives« (AJ 180). Dieses ist jedoch nicht greifbar: »Oral ac
counts of the mysterious and secluded wife had been numerous, but no tangible relic of 
her stay at Jermyn House remained.« (Ebd.) Die Betonung der Materialität anhand des 
Adjektivs »tangible« ist hier besonders interessant – insbesondere, da sich das Objekt 
schließlich als Mumie herausstellt, also als präparierter Körper. 

Sie bildet das Bindeglied an der Grenze zwischen Mensch und Tier, eben jene unvor
stellbare Zwischenstufe, aus der sich das Grauen der Evolutionstheorie speist. Timothy 
Morton beschreibt die Unheimlichkeit, die aus der Unmöglichkeit entspringt, im Evo
lutionsprozess einen Moment der Unterscheidbarkeit zwischen Mensch und Tier zu be
stimmen: »Wherever we look, up close or far away, over very short or very long timespans, 
we fail to find a point, goal, origin, or terminus in the process of evolution.«69 

Der Schrecken des Fundes liegt in der Beweiskraft für die Existenz von Zwischenwe
sen. Diese werden als »strange hybrid creatures« (AJ 175) explizit benannt, Farben unter
stützen das Spiel mit dem Dazwischen und knüpfen zudem an den race70-Kontext an: »a 
grey city of white apes ruled by a white god« (ebd.). Anhand der Entdeckung der indivi
duellen, erschreckenden Abstammung (vgl. AJ 183) wird hier eine Aussage über die kol
lektive gemacht. Das Andere als eigener Ursprung im Sinne von Natur und Tierlichkeit 
erscheint auch als Örtlichkeit zwischen Natur- und Kulturräumen: »the gigantic walls 
and pillars of a forgotten city, crumbling and vine-grown, and of damp, silent, stone 
steps leading interminably down into the darkness of abysmal treasure-vaults and in
conceivable catacombs« (AJ 173). Sie ist belebt, bzw. »haunt[ed]« (ebd.), von 

creatures half of the jungle and half of the impiously aged city – fabulous creatures 
which even a Pliny might describe with scepticism, things that might have sprung up 
after the great apes had overrun the dying city with the walls and the pillars, the vaults 
and the weird carvings (ebd.). 

Interessant ist hier auch der Verweis auf antikes Natur- und Tierwissen mit der Erwäh
nung von Plinius. Die Zurückeroberung der Stadt durch die Affen verweist wiederum auf 
die Möglichkeit einer evolutionären Rückentwicklung. 

69 Morton, Timothy: »The Mesh«. Environmental Criticism for the Twenty-First Century. Hg. von Stepha
nie LeMenager et al. Routledge, 2011. S. 22. 

70 Aufgrund der problematischen Konnotationen des ›Rasse‹-Begriffs im Deutschen verwende ich 
den englischen Begriff, der für die kritische Untersuchung von Modellierungen von race genauer 
ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Textpaare: Exemplarische Engführung 59 

Zudem wird eine Parallele zwischen Tierlichkeit und »madness« (AJ 172) etabliert und 
so eine Zoopathologie angedeutet, die das tierlich Abjekthafte der Krankheit und somit 
das eigentlich evolutionär überwundene im menschlichen Körper betont. Diese Assozia
tion mit Krankheit wiederholt sich in Sir Roberts Tod an einem Schlaganfall (vgl. AJ 176). 
Dabei eröffnet sich eine bedrohliche Perspektive, nämlich die der Devolution: »Arthur 
was the worst« (AJ 172) und zeigt direkte Ähnlichkeit zu der mumifizierten Affenkönigin 
(vgl. AJ 183), die Möglichkeit der Entwicklung vom Affen zum Menschen legt also auch die 
Möglichkeit ihrer Umkehr nahe – und nah herangeholt, indem sie sich in der Krankheit 
schon andeutet. 

Bericht und Facts zeigen beide anhand von individuellen hybriden Figuren Evoluti
onsprozesse, wobei sie deren zeitliche Dimension und Richtung jeweils unterschiedlich 
diskutieren. Ein wichtiger Unterschied liegt zudem im Moment, der die Verwandlungs
prozesse jeweils auslöst: Bei Lovecraft wird dieser zwar nicht explizit, aber doch spezi
fisch benannt als Begegnungsmoment zwischen Mensch und Tier – und zwar sexuel
ler Art. Dieser ultimative Tabubruch ist der Kern des Horrors der Erzählung. Bei Kaf
ka gründet sich Rotpeters Mensch-werdung in seiner Gefangennahme und Domestizie
rung. Das sexuelle Element deutet sich trotzdem ganz zum Ende der Erzählung an und 
erzielt somit einen ähnlichen Beunruhigungseffekt wie bei Lovecraft – wenn auch mit 
mehr Subtilität denn Schock. 

So postulieren beide Texte mithilfe der Darstellung beschleunigter Evolutionsdis
kurse zeitgenössische hierarchische Denkmuster, die sie zugleich im Subtext unterlau
fen – wie sie dadurch das Menschsein sowie Mensch-Tier-Beziehungen definieren, sol
len die beiden folgenden Kapitel ergänzen. So ist die Suche nach der Unterscheidungs
linie zwischen Mensch und Tier, dem Beweis für die Evolution, immer auch die Suche 
nach dem Verwandlungsmoment – den beide Texte inszenieren. 

4.2.2 Menschwerden als Performanz 

Barad liefert auf Grundlage von physikalischen Erkenntnissen zu Quantensprüngen eine 
empirische Grundlage für die Ansätze der Queer Theory, Identität nicht als fixiert, son
dern performativ zu beschreiben.71 Diese sollen auch für die hier vorgenommene Analyse 
als Grundlage dienen. 

Ein Bericht für eine Akademie bildet gewissermaßen das Gegenstück zu Die Verwand
lung:72 Hier wird der Prozess des Menschwerdens nachvollzogen. Die Forschung hat 
die Erzählung lange bevorzugt als Schilderung von Identitätskonflikten im 20. Jahr

71 Vgl. Barad: Verschränkungen. S. 153. Vgl. auch Morton, Timothy: »The Liminal Space between 
Things. Epiphany and the Physical«. Material Ecocriticism. Hg. von Serenella Iovino und Serpil Op
permann. Indiana University Press, 2014. S. 278. Er leitet daraus ab: »Art happens in and as this 
liminal space, this between.« (Ebd. S. 279, Hervorhebung im Original) 

72 Vgl. Horn, Peter: »Tier werden, um der Sprache, der Macht, zu entkommen. Zu Kafkas Verwand
lung«. Acta Germanica. Beiheft Nr. 3, 1993. S. 107. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

hundert73 gelesen, diese Lesart wird häufig auch auf den Autor selbst ausgeweitet74 
bzw. auf jüdische Assimilation75 im Allgemeinen. Erst jüngere Analysen haben weniger 
allegorische Lesarten erkundet und sich mehr darauf konzentriert, was der Text über 
Themen von Natur und Kultur, Tierlichkeit und Menschlichkeit auszusagen vermag. 

Kafkas Affe ist zoologisch nicht eindeutig zu fassen,76 insbesondere hinsichtlich sei
ner Kategorisierung als Mensch oder Tier. Marita Meyer stellt fest: »Rotpeter ist nicht nur 
eine hybride Figur zwischen Affe und Mensch, er vereinigt auch Merkmale verschiede
ner Affenarten. Spielerisch unterläuft der Text immer wieder Zuordnungen, wie sie für 
systematische Naturwissenschaften kennzeichnend sind.«77 Im Anschluss an eine Ana
lyse des historischen und wissenschaftlichen Kontexts des Textes verteidigt Harel Kaf
kas Strategie der nicht gänzlich biologisch akkuraten Tierbeschreibung und spricht sich 
dagegen aus, den Text daher als Allegorie zu lesen.78 Marianne Dekoven bezeichnet Rot
peter als »oscillating humanimal«79 und argumentiert, dass er durch formale Innovatio
nen, die der Modernismus ermöglicht, die von der Wissenschaft konstruierte Mensch- 
Tier-Grenze destabilisiert.80 Die Parallele, die sie somit zwischen literarischer Form und 

73 Vgl. Sokel, Walter H.: »Identität und Individuum oder Vergangenheit und Zukunft. Zum Identi
tätsproblem in Franz Kafkas ›Ein Bericht für eine Akademie‹ in pyschoanalytischem und zeithis
torischen Kontext«. Die Vielfalt in Kafkas Leben und Werk. Hg. von Wendelin Schmidt-Dengler und 
Norbert Winkler. Vitalis, 2005. S. 245. 

74 Vgl. Elmarsafy, Ziad: »Aping the Ape. Kafka’s »Report to an Academy«. Studies in 20th Century Liter
ature. Ausg. 19, Nr. 2, 1995. S. 167. 

75 Vgl. Choong-Nam, Kim: »Rotpeters Identitätswechsel. Über Kafkas ›Ein Bericht für eine Akade
mie‹«. Transkulturalität – Identitäten in neuem Licht. Iudicium, 2012. S. 407. 

76 Vgl. Harzer: »Gregors Panzer und Rotpeters Ausweg«. S. 309. 
77 Meyer, Marita: »Von Brehms Tierleben zum Bericht für eine Akademie: Franz Kafkas Tiergeschichte als 

kritischer Kommentar zum Schreiben über Natur.« Deutschsprachiges Nature Writing von Goethe bis 
zur Gegenwart. Kontroversen, Positionen, Perspektiven. Hg. von Gabriele Dürbeck und Christine Kanz. 
J.B. Metzler, 2020. S. 180. Meyer diskutiert zudem, ob es sich bei dem Text um Nature Writing han
delt und kommt zu dem Schluss, dies eher zu verneinen (vgl. ebd. S. 184). Sie hält jedoch auch 
fest, dass »die Erzählung zeitgenössisches Schreiben über Natur [integriert und kommentiert], das 
man zum Nature Writing zählen kann. Weil Kafka mit satirischen Mittlen die anthropozentrischen 
Leerstellen und Widersprüche eines solchen Schreibens offenlegt, sollten der Bericht und andere 
Tiererzählungen Gegenstand einer Debatte über eine deutschsprachige Tradition des Nature Wri

ting sein.« (ebd. S. 185) 
78 Vgl. Harel, Naama: »De-allegorizing Kafka’s Ape: Two Animalistic Contexts«. Kafka’s Creatures. An

imals, Hybrids, and Other Fantastic Beings. Hg. von Marc Lucht und Donna Yarri. Lexington Books, 
2010. S. 63. 

79 Dekoven, Marianne: »Kafka’s Animal Stories: Modernist Form and Interspecies Narrative«. Crea
tural Fictions. Human-Animal Relationships in Twentieth- und Twenty-First-Century Literature. Hg. von 
David Herman. Palgrave Macmillan, 2016. S. 20. Vgl. auch Iacomella, Lucia: »Auswege eines Durch
schnittsaffen«. Kafkas narrative Verfahren. Band 3. Hg. von Harald Neumeyer und Wilko Steffens. 
Königshausen & Neumann, 2015. S. 90; Dick, Helene: »Franz Kafkas Ein Bericht für eine Akademie. 
Sabotage der anthropologischen Maschine«. Kafkas Tiere. Band 4. Hg. von Harald Neumeyer und 
Wilko Steffens. Königshausen & Neumann, 2015. S. 291; Lehmann, Marco: »Ars Simia – Ästhetische 
und anthropologische Reflexion im Zeichen des Affen. Zum Fortleben mittelalterlicher Bildpro
gramme in der Romantik, bei Raabe und Kafka«. Tiere und Fabelwesen im Mittelalter. Hg. von Sabine 
Obermaier. De Gruyter, 2009. S. 338; Harzer: »Gregors Panzer und Rotpeters Ausweg«. S. 308. 

80 Vgl. Dekoven: »Kafka’s Animal Stories«. S. 27, 36. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Textpaare: Exemplarische Engführung 61 

philosophischem Inhalt etabliert, ist interessant, da das Argument darauf hinweist, in
wiefern Kafkas Texte einen literarischen Experimentierraum schaffen, um Gedanken
spiele in Bezug auf Mensch und Tier, Natur und Gesellschaft zu entwerfen, die im wis
senschaftlichen Diskurs (noch) nicht möglich sind. Helene Dick spricht von einer Sa
botage der anthropologischen Maschine,81 die »literarisch vorweg[nimmt], was Derri
da und Agamben philosophisch ergründen«82. Das Argument der literarischen Vorweg
nahme ist insofern unzutreffend, als die Literatur hier eben selbst mitarbeitet an der 
Produktion des fiktionalen Wissens, das dann die philosophischen Gedankengänge mit 
ermöglicht, wie ich argumentieren möchte. 

Fragen nach der Definition von Mensch und Tier stellend, unterläuft der Bericht sys
tematisch Definitionen von Menschlichkeit und kehrt übliche Zuschreibungen um, wie 
etwa jene der körperlichen Hygiene. Das Tier erscheint reinlicher als die Menschen: »Wir 
spuckten einander dann gegenseitig ins Gesicht; der Unterschied war nur, daß ich mein 
Gesicht nachher reinleckte, sie ihres nicht.« (BA 308) Abgrenzung wird unsicher, es deu
tet sich die Möglichkeit umgekehrter Verwandlung an: »Die Affennatur raste, sich über
kugelnd, aus mir hinaus und weg, so daß mein erster Lehrer selbst davon fast äffisch 
wurde, bald den Unterricht aufgeben und in eine Heilanstalt gebracht werden mußte.« 
(BA 311f.) Hier wird wiederum eine zoopathologische Parallele hergestellt zwischen der 
Ausgrenzung von Tieren und (psychisch) Kranken. Der Prozess der Menschwerdung ist 
mit Schmerzen verbunden, die größtenteils von außen zugefügt werden – dieser Ge
waltaspekt soll im nächsten Kapitel untersucht werden. 

Die Darstellung des Menschwerdens mit all ihren ironischen intertextuellen Bezü
gen impliziert wiederum das Potenzial des Tierwerdens, denn Menschlichkeit erweist 
sich im Text als zutiefst performativ.83 Die Performativität wird evoziert durch das Bild
feld des Variétés (vgl. BA 301, 304, 311) und die Begleitung durch »Orchestralmusik« (BA 
299). Der Hinweis auf die »vierte Wand« (BA 302) bildet einen selbstreferenziellen Hin
weis auf die Performativität des Textes und der darin beschriebenen Ereignisse. Ein zen
traler Schritt Rotpeters eigener Verwandlung wird als Performanz beschrieben: 

Es war so leicht, die Leute nachzuahmen. […] Die Pfeife rauchte ich bald wie ein Al
ter; drückte ich dann auch noch den Daumen in den Pfeifenkopf, jauchzte das ganze 
Zwischendeck; nur den Unterschied zwischen der leeren und der gestopften Pfeife ver
stand ich lange nicht. Die meiste Mühe machte mir die Schnapsflasche. Der Geruch 
peinigte mich; ich zwang mich mit allen Kräften; aber es vergingen Wochen, ehe ich 
mich überwand. […] Trotzdem greife ich, so gut ich kann, nach der hingereichten Fla
sche, entkorke sie zitternd; mit dem Gelingen stellen sich allmählich neue Kräfte ein; 
ich hebe die Flasche, vom Original schon kaum zu unterscheiden; setze sie an und – 
und werfe sie mit Abscheu, mit Abscheu, trotzdem sie leer ist und nur noch der Ge
ruch sie füllt, werfe sie mit Abscheu auf den Boden. Zur Trauer meines Lehrers, zur grö
ßeren Trauer meiner selbst; weder ihn noch mich versöhne ich dadurch, daß ich auch 
nach dem Wegwerfen nicht vergesse, ausgezeichnet meinen Bauch zu streichen und 
dabei zu grinsen. […] Was für ein Sieg dann allerdings für ihn wie für mich, als ich eines 

81 Vgl. Dick, Helene: »Franz Kafkas Ein Bericht für eine Akademie«. S. 292. 
82 Ebd. Vgl. auch Puchner: »Performing the Open«. S. 27. 
83 Vgl. Dekoven: »Kafka’s Animal Stories«. S. 24. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Abends vor großem Zuschauerkreis – vielleicht war ein Fest, ein Grammophon spielte, 
ein Offizier erging sich zwischen den Leuten – als ich an diesem Abend, gerade unbe
achtet, eine vor meinem Käfig versehentlich stehen gelassene Schnapsflasche ergriff, 
unter steigender Aufmerksamkeit der Gesellschaft sie schulgerecht entkorkte, an den 
Mund setzte und ohne Zögern, ohne Mundverziehen, als Trinker von Fach, mit rund ge
wälzten Augen, schwappender Kehle, wirklich und wahrhaftig leer trank; nicht mehr 
als Verzweifelter, sondern als Künstler die Flasche hinwarf, zwar vergaß den Bauch zu 
streichen; dafür aber, weil ich nicht anders konnte, weil es mich drängte, weil mir die 
Sinne rauschten, kurz und gut »Hallo!« ausrief, in Menschlaut ausbrach. (BA 308–311) 

Der Wechsel ins Präsens betont die performative Qualität der Szene. Zudem werden in 
diesem Abschnitt verschiedene Stufen der Menschenentwicklung nachvollzogen und be
deutende Stadien markiert: der aufrechte Gang, die Benutzung von Werkzeugen, das 
Erlernen von Sprache. Dabei ist diese Entwicklung keineswegs eine reine Fortschrittsge
schichte; unhygienisches Verhalten gehört dazu ebenso wie der Alkohol. Zugleich zeigt 
sie sich als nicht-linear: »Auch war mit jenem Sieg noch wenig getan. Die Stimme ver
sagte mir sofort wieder; stellte sich erst nach Monaten ein; der Widerwille gegen die 
Schnapsflasche kam sogar noch verstärkter.« (BA 311) 

Rotpeter lernt nicht, er performt – womit er zuweilen scheitert. Diese Performanz 
dient der Unterdrückung der eigenen Tierlichkeit84 – wer sich ihr umgekehrt verwei
gert, wird zum Tier. Gerade die Sprache spielt bei Rotpeters performativem Mensch
werden eine entscheidende Rolle: Die Mündlichkeit des Berichts, der Rotpeters Mensch
lichkeitsperformanz vor der Akademie erneuert, wird durch die stockende Sprache, die 
Gedankenstriche und Wiederholungen, markiert. Gerhard Neumann macht darauf auf
merksam, dass der Text die »mechanische und symbolische Performanz«85 der Sprache 
vorführe. Dabei spielt der Text, wie Haacke bemerkt, mit der Grenze zwischen »mimicry 
and mockery«86 und wird somit zu 

a performance that uses the tools of mimesis and logos to mock both the obscure au
thority of ›the academy‹ as well as hypocrisy of humanity in general. […] Instead of pro
viding a model for instruction, it represents a critique of instruction itself. For while 
the promise of education is often based on the assumption that knowledge is power, 
Rotpeter exposes the extent to which power is also constitutive of knowledge. And this 
is the irony of freedom that Kafka recognized so well.87 

Menschlichkeitsperformanz ist hier markiert als Sprechakt – und eng verbunden mit der 
Produktion von Wissen, was im nächsten Kapitel wichtig werden soll. 

Wie bei Kafka wird auch bei Lovecraft der Kontext von Tierdressur und deren perfor
mativer Charakter evoziert (vgl. AJ 176). Auch hier ist der Zirkus als Ort der menschlich- 
tierlichen Begegnung von Bedeutung, Alkohol ist ebenfalls Antrieb der Erzählung (vgl. 

84 Vgl. Dekoven: »Kafka’s Animal Stories«. S. 24. 
85 Neumann, Gerhard: Kulturwissenschaftliche Hermeneutik. Interpretieren nach dem Poststrukturalis

mus. Rombach Verlag, 2014. S. 627. 
86 Haacke: »Kafka’s Political Animals«. S. 150. 
87 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Textpaare: Exemplarische Engführung 63 

AJ 173f.). Hier wird die Kafka’sche Szene gewissermaßen aus der Gegenperspektive er
zählt und, im Gegensatz zu Rotpeters Erfolg, ihr Scheitern vorgeführt. Schließlich sorgt 
die Gleichheit zwischen Mensch und Gorilla für einen Kippmoment, in dem sich körper
liche Gewalt als Ermächtigungsmoment des Tieres zeigt und körperliche Integrität in 
Frage stellt, »hurting both the body and the dignity of the amateur trainer« (AJ 176). Dies 
markiert eine Verwandlung vom Mensch zum Tier, die durch die Nennung des Adelsti
tels noch an Fallhöhe gewinnt: »Sir Alfred Jermyn emit[ted] a shrill, inhuman scream, […] 
seize[d] his clumsy antagonist with both hands, dash[ed] it to the floor of the cage, and 
bit[] fiendishly at its hairy throat.« (Ebd.) Diese Performanz erweist sich hier jedoch als 
unsicherer, indem die tierliche Identität Jermyns den Versuch der Zähmung scheitern 
lässt und die Inszenierung eines animalischen Kampfes in einen tatsächlichen ausartet. 
Es bleibt der »body which had belonged to a baronet […] past recognition« (AJ 177) als 
materielles Überbleibsel einer gescheiterten Menschlichkeitsperformanz. 

Die Eigentümlichkeit der physiognomischen Erscheinung, die Materialität des Kör
pers markiert die Andersheit der Familie Jermyn (vgl. AJ 172). Arthur Jermyn schließlich 
wird zudem beschrieben als »a poet and a dreamer« (AJ 177), der sich durch »sensitive
ness to beauty« (ebd.) auszeichnet. Das wirkt zusammen mit dem Hinweis, dass seine 
äußerliche Erscheinung am tierähnlichsten ist – künstlerische Neigung wird, im Ver
gleich zu den wissenschaftlichen Ambitionen seiner Vorfahren, die durch den tierlichen 
Wahnsinn untergraben werden, mit dem tierlichen Ursprung gleichgesetzt. Dies wird 
jedoch durchaus positiv bewertet (vgl. AJ 177f.), es etabliert sich eine Parallele zwischen 
Selbstreferenzialität und Tierlichkeit. Sein Sohn zeigt erste Merkmale seiner tierlichen 
Elternschaft, zum einen geistig und emotional: »[H]e was densely stupid and given to 
brief periods of uncontrollable violence.« (AJ 174) Zum anderen körperlich: »In frame he 
was small, but intensely powerful, and was of incredible agility. […] having a kind of rep
utation for feats of strength and climbing« (ebd.). Auch Arthur Jermyns Reaktion auf die 
Enthüllung seiner Familiengeschichte zeigt sich körperlich: »rushing frantically toward 
the front of the house as if pursued by some hideous enemy. The expression on his face, a 
face ghastly enough in repose, was beyond description.« (AJ 182) Der Moment der Erken
ntnis entzieht sich jeglicher Beschreibung. 

Es deutet sich auch eine Wahrnehmungsverweigerung an: »It is hard to say just what 
he resembled, but his expression, his facial angle, and the length of his arms gave a thrill 
of repulsion to those who met him for the first time.« (AJ 177) Die Länge der Arme deu
tet recht eindeutig auf Ähnlichkeit zum Affen hin, dies wird jedoch anscheinend willent
lich ignoriert. Das Gefühl der Abneigung evoziert tierlichen Instinkt. Die körperliche Er
scheinung deutet den Horror der Abstammung an, kann aber sozial genug kontrolliert 
werden, dass sie allein nicht Auslöser für die anthropologische Krise ist. Die affektive 
Reaktion darauf ist »a thrill of repulsion« (AJ 177). Der Körper erkennt also das, was in
tellektuell und sprachlich verdrängt werden muss, um die Menschlichkeitsperformanz 
aufrechtzuerhalten. 

Tierlichkeit wird hier assoziiert mit Wut und Gewalt. Das Tier zeigt sich als dem 
Menschen überlegen: »The gorilla was off its guard, but not for long, and before any
thing could be done by the regular trainer the body which had belonged to a baronet 
was past recognition.« (AJ 176f.) Der Körper bleibt als materielles Überbleibsel zurück, 
verliert jedoch seine Erkennbarkeit, Identitätsmerkmale und sozialen Status. Es deutet 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

sich so auch hier eine bedrohliche Perspektive der tierlichen Gewaltausübung gegen die 
menschliche Unterdrückung an – davon soll das nächste Kapitel handeln. 

4.2.3 Die Macht der Sprache: Mensch-Tier-Beziehung als Gewaltzusammenhang 

Im Bericht offenbart sich die gewaltvolle Behandlung der Tiere als gesellschaftliches Ab
jekt durch die Menschen. Konkret werden Misshandlungspraktiken benannt: »Man hält 
eine solche Verwahrung wilder Tiere in der allerersten Zeit für vorteilhaft, und ich kann 
heute nach meiner Erfahrung nicht leugnen, daß dies im menschlichen Sinne tatsäch
lich der Fall ist. […] Affen gehören bei Hagenbeck an die Kistenwand.« (BA 302–304) 
Rotpeter fordert so auch nach Tierrechten, ganz konkret das Recht des Affen darauf, 
dass »Flucht immer möglich sein« (BA 306) sollte. Auch Waffengewalt ist daran betei
ligt, dieses Machtverhältnis aufrechtzuerhalten, Rotpeter wird bei seiner Gefangennah
me durch Schüsse verletzt (vgl. BA 301). 

Die Verletzlichkeit des tierlichen Körpers zeigt sich anhand der hypothetischen Ablö
sung des Fells (vgl. BA 300), die auf ihn wirkende diskursive Gewalt, die seine Menschen
verwandlung bewirkt hat und die Rückkehr zum Tiersein verhindert, wird so evident.88 
Diese Gewalt zeigt sich auch in der Formulierung der ›vorwärts gepeitschten Entwick
lung‹. Dabei geht es stets auch um das von Abscheu und materieller Gewalt geprägte reale 
Verhältnis zwischen Menschen und Tieren und das daraus resultierende Leid.89 

Körperliches Leid zeigt sich hier aber zugleich einmal mehr als Gemeinsamkeit zwi
schen Mensch und Tier: »An der Ferse aber kitzelt es jeden, der hier auf Erden geht: den 
kleinen Schimpansen wie den großen Achilles.« (BA 300, vgl. auch 302) Ein Ausbruch aus 
diesem Verhältnis ist nicht möglich, das Problem ist systemisch, nicht individuell: 

Man hätte mich, kaum war der Kopf hinausgesteckt, wieder eingefangen und in einen 
noch schlimmeren Käfig gesperrt; oder ich hätte mich unbemerkt zu anderen Tieren, 
etwa zu den Riesenschlangen mir gegenüber flüchten können und mich in ihren Um

armungen ausgehaucht; oder es wäre mir gar gelungen, mich bis aufs Deck zu stehlen 
und über Bord zu springen, dann hätte ich ein Weilchen auf dem Weltmeer geschau
kelt und wäre ersoffen. (BA 307) 

So bleibt der Seitenwechsel im Unterdrückungsverhältnis, die Assimilation an die 
Menschlichkeit Rotpeter als einziger Ausweg (vgl. BA 304). 

Diese Unterdrückungspraktiken von Tieren dienen, so wird durch die Wortwahl 
deutlich, letztlich der Unterdrückung (vgl. BA 301) des eigenen tierlichen Ursprungs: 
Rotpeters Lehrer sieht ein, »daß wir auf der gleichen Seite gegen die Affennatur kämpf
ten« (BA 310). Dies zeigt sich auch am Beispiel der Schimpansin: »Bei Tag will ich sie 
nicht sehen; sie hat nämlich den Irrsinn des verwirrten dressierten Tieres im Blick; das 

88 Zum Verhältnis von Kultur und Gewalt im Bericht vgl. auch Neumeyer, Harald: »5.18 Franz Kafka: 
Ein Bericht für eine Akademie (1917)«. Literatur und Wissen. Ein interdisziplinäres Handbuch. Verlag J.B. 
Metzler, 2013. S. 392. 

89 Vgl. Derrida: L’animal que donc je suis. S. 50; Surowska, Barbara L.: Von überspannten Ideen zum politi
schen Appell. 25 Essays zur deutschen Literatur. Zakład Graficzny Uniwersytetu Warszawskiego, 2006. 
S. 211, 219. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Textpaare: Exemplarische Engführung 65 

erkenne nur ich und ich kann es nicht ertragen.« (BA 313) Der Blick des Tieres offenbart 
den tierlichen Ursprung, Rotpeter muss ihn ausblenden, um seine Performanz in den 
Institutionen aufrechtzuerhalten. Die Sexualität erscheint so in negativer Ausdeutung 
als atavistische Rückkehr zur Affennatur; in positiver Auslegung als Akt mit subversivem 
Potenzial, durch den Mensch-Tier-Grenzen unterlaufen werden können.90 Zugleich 
wird hier deutlich, dass Stabilisierung im Angesicht von Verunsicherung nur durch die 
Einführung neuer Differenzkategorien möglich wird. 

Sprache ist bei all diesen alltäglichen Unterdrückungspraktiken ein entscheidender 
Faktor. Menschen nehmen sich das Vorrecht auf Benennung der Tiere gegen deren Wil
len: Der gefangene Affe erhält den »widerlichen, ganz und gar unzutreffenden, förmlich 
von einem Affen erfundenen Namen Rotpeter« (BA 301). Wiederum dreht Rotpeter die 
Bewertungen hier um: Der eigentlich von Menschen ausgeübte fehlende Einfallsreich
tum wird den Affen zugeschrieben – Rotpeters Schwanken zwischen den beiden Partei
en unterstreichend. 

Der erzählende Affe macht darauf aufmerksam, wie die Individualität von Tieren 
üblicherweise ignoriert wird. Er schildert, dass die Menschen ihn behandeln, »als un
terschiede ich mich von dem unlängst krepierten, hie und da bekannten, dressierten 
Affentier Peter nur durch den roten Fleck auf der Wange« (ebd.). Die Diskrepanz von 
wörtlichem und förmlichen Sprachgebrauch, die sich hier andeutet, geht einher mit der 
im Text angelegten Unterscheidung von Menschen- und Affensprache. Gleichzeitig kehrt 
Rotpeter diese Zuschreibungen und Tierdefinitionen um,91 indem er die über ihn schrei
benden Journalist:innen als »Windhunde« (ebd.) bezeichnet und von Gewalt ihnen ge
genüber fantasiert (vgl. BA 301f.).92 Das umgekehrte Othering wird hier durch den dop
pelten Rekurs auf Natur (Wind) und Tiere (Hunde) noch verstärkt – und etabliert eine 
Parallele zur Metapher von Sturm und Luftzug, auf die ich in Kapitel 5.2.1.1 ausführlich 
eingehen möchte. 

Menschlich-tierliche Machtverhältnisse werden auch in Arthur Jermyn thematisiert, 
indem Jermyn den Affen dressiert, sein Erfolg dabei deutet jedoch auf die Vorteile 
menschlich-tierlicher Kollaboration hin (vgl. AJ 176). Die Erzählung weist zudem auf die 
Wirkmacht von Narrativen bei der Konstruktion von Mensch- und Tier-Definitionen 
hin. 

Eben diese Sprachprinzipien werden dann untergraben, indem die Erzählung ein 
hohes Maß an Selbstreferenzialität aufweist. In der Sprache selbst verweben sich hier 
die Sphären von Natur und Kultur und machen Raum für Ambivalenz: »would weave ta
le after tale about the silent jungle city mentioned in the latter’s wilder notes and para
graphs. For the nebulous utterances concerning a nameless, unsuspected race of jungle 

90 Dies deutet sich auch bei Deleuze und Guattari an, die am Ende von Rhizome für Liebe jenseits von 
Speziesgrenzen plädieren: »[Q]ue vous amours encore soient comme la guêpe et l’orchidée, le chat 
et le babouin.« (RZ 36, vgl. auch 32, KA 27f.) 

91 Vgl. Meyer: »Von Brehms Tierleben zum Bericht für eine Akademie«. S. 180. 
92 Laut Meyer zeigt Rotpeter ein »erlerntes (menschliches) Abgrenzungsbedürfnis gegen rangniedri

gere Gruppen oder Individuen, sei deren Status sozial oder geschlechtlich geprägt. Am größten ist 
allerdings sein Abgrenzungsbedürfnis gegenüber Tieren. Rotpeter beherrscht nicht nur die aka
demischen und die literarischen Sprachformen, er ist auch in der Lage mit Sprache Gewalt auszu
üben. Dabei benutzt er die Namen von Tieren zur Beschimpfung.« (ebd. S. 182) 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

hybrids he had a peculiar feeling of mingled terror and attraction.« (AJ 178) Die Legende 
als primitive Erzählform verirrt sich in der Uneindeutigkeit, ihre Zuverlässigkeit steht 
in Frage: »The legend here seemed to present three variants.« (AJ 179) Der Grund der 
Erzählung, die Wahrheit hinter der Jermyn’schen Familiengeschichte entzieht sich im
mer wieder, alle Aussagen kreisen darum, ohne das Wesentliche je konkret zu benennen: 
»In commenting on the contour of the mummy’s face, M. Verhaeren suggested a whim
sical comparison; or rather, expressed a humorous wonder just how it would strike his 
correspondent, but was too much interested scientifically to waste many words in levity.« 
(AJ 181) Annäherungsweise, asymptotisch nähert sich die Erzählung ihrem Kern – dem 
Bruch der anthropologischen Grenze und damit eben dem Zeitpunkt der Verwandlung 
von Tier in Mensch: »What ensued can best be gathered from the tales of servamts and 
from things and papers later examined.« (AJ 181) So untergräbt die Sprache des literari
schen Texts die in ihr postulierten Prinzipien – diesem Gedanken möchte ich in Kapitel 
5.2.3 weiter folgen. 

Bei Kafka werden entgegen die sprachlichen Gewaltmechanismen Alternativen ge
setzt. Rotpeter subsumiert im Rahmen seiner Umkehr von Zuschreibungen die Men
schen unter einen Kollektiv-Singular, wie es sonst andersrum mit den Tieren geschieht:93 
»Ich sah diese Menschen auf und ab gehen, immer die gleichen Gesichter, die gleichen 
Bewegungen, oft schien es mir, als wäre es nur einer.« (BA 307) Der reduzierten Wahr
nehmung im Kollektiv-Singular steht die Erkenntnis von Individualität gegenüber, die 
sich auch hier im umgekehrten Mensch-Tier-Verhältnis vollzieht: »Ich unterscheide die 
Leute auch in meiner Erinnerung nicht, aber da war einer, der kam immer wieder.« (BA 
308) Der Blick spielt dabei eine entscheidende Rolle als grenzüberschreitendes Element. 
Dies liest sich wie die Umsetzung von Jacques Derridas Forderung nach einer Limitro
phie, die eben dieses begriffliche Machtverhältnis untergräbt. 

Ähnliches geschieht in Lovecrafts Text. Zwischen Alfred Jermyn als Mensch und dem 
einzelnen, andersartigen Tier, »a huge gorilla of lighter colour than the average, a sur
prisingly tractable beast of much popularity with the performers« (AJ 176), ergibt sich 
eine Verbindung durch den Blickaustausch: »With this gorilla Alfred Jermyn was singu
larly fascinated, and on many occasions the two would eye each other through the inter
vening bars.« (Ebd.) Interessant ist hier die Betonung der Singularität des Affen, der als 
individuelles Tier, nicht als Stellvertreter einer Spezies, wahrgenommen wird. Der Blick 
durchbricht die künstlich-menschlich errichtete Grenze und sorgt für Verständigung – 
jedoch nur vorläufig, die Begegnung führt zu Gewalt. 

Ein Schrei markiert jeweils den Durchbruch des tierlichen Ursprungs (vgl. AJ 176, 
182), der als »inhuman« (AJ 176), aber »undoubtedly in Jermyn’s voice« (AJ 182) beschrie
ben wird. Auch hier ist es wieder die Frage nach der Stimmlichkeit, die den Verwand
lungsmoment (der sich hier im Bewusstwerden vollzieht) markiert. Das Thema der In
dividualität wird wieder aufgegriffen durch Arthur Jermyns Tod, der in einem Identi
tätsverlust resultiert: »No one placed the charred fragments in an urn or set a memorial 
to him who had been.« (AJ 171) Identität ist in der hierarchisch geprägten Gesellschaft 
Menschen vorbehalten – einen gedanklichen Gegenentwurf dazu bietet der Text jedoch 
selbst an. 

93 Vgl. Derrida: L’animal que donc je suis. S. 43–45. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Textpaare: Exemplarische Engführung 67 

So erzählen beide Texte eine Evolutionsgeschichte im Schnelldurchlauf – während 
Kafka dies auf eine individuelle Perspektive verdichtet und den Verwandlungsmoment 
inszeniert sowie zum (fragwürdigen) Erfolg führt, integriert Lovecraft das Motiv des Fa
milienbaums, um die Stufen einer als bedrohlich beschriebenen Rückentwicklung nach
zuvollziehen. Bei Kafka zeigt sich aus der Entdeckung der tierlichen Herkunft eine Be
freiungsmöglichkeit, bei Lovecraft droht sich als unvorstellbar schreckliche Wahrschein
lichkeit die Devolution an. Bei Kafka gelingt die Menschlichkeitsperformanz im kulturel
len Kontext, schließlich scheitert sie jedoch bei ihm wie bei Lovecraft an der Materialität 
des Körpers. 

Die Tiere gerieren sich als Störfaktoren in den skizzierten Institutionenlandschaf
ten, die deren Kategorien und somit Machtverhältnisse destabilisieren. Die Sprache als 
Teil eines menschlich-tierlichen Gewaltzusammenhangs entpuppt sich auch als Potenzi
al für ein alternatives Zusammenleben. Die hier anhand der analysierten Elemente ent
wickelten Gedanken sollen in den folgenden Kapiteln weiter ausgeführt und mit den an
deren Aspekten der in dieser Untersuchung zentralen Themen zusammengebracht wer
den. 

4.3 Der Bau und Shadow over Innsmouth: Rhizomatik und Hybridwesen 

Die beiden Texte Der Bau und Shadow over Innsmouth einen zwei grundsätzliche Gemein
samkeiten, wie dieses Kapitel zeigen soll: Zum einen weisen sie rhizomatische94 Struk
turen bei der Darstellung von Natur und Text auf, zum anderen zeigen sie verkörperte, 
sinnlich wahrnehmende Hybridwesen, die Spezies-Kategorien scheitern lassen. 

4.3.1 Tierlichkeit als Körper- und Sinneserfahrung 

Auch im Bau-Text wird das Tierwerden als narratives Prinzip etabliert. Mit Borgards’ Be
grifflichkeiten ist das erzählende Tier ein diegetisches. Dabei bleibt unklar, wie realis
tisch oder phantastisch es ist. Wie Heller zeigt, bezieht sich Der Bau auf jene Stellen in 
Brehms Thierleben, in denen es um Dachs und Maulwurf geht.95 Somit schafft Kafka ein 
erzählendes Tier, das sich an realistischem Tierwissen orientiert, zugleich aber insofern 
phantastisch ist, als es sich zoologisch nicht eindeutig zuordnen lässt.96 Der Verweis auf 
die »Räuber, die blindlings die Erde durchwühlen« (DB 577) deutet auf zoologische Be
stimmbarkeiten hin und bildet so eine Brücke zum realen zeitgenössischen Tierwissen. 
Somit fällt es in die zweite Kategorie der Tiergeschichten. Zum anderen geriert es sich 
zu Beginn als stabiles Subjekt, diese Analyse soll jedoch verdeutlichen, dass es sich auch 
in einem Prozess des Werdens befindet, des Schwankens zwischen Mensch und Tier. 

94 Als rhizomatisch/rhizomorph verstehe ich in Anlehnung an Deleuze und Guattari wurzelartige, 
kreisförmige, verschachtelte Strukturen und Semantiken. 

95 Vgl. Heller: Franz Kafka. S. 119–121. 
96 Vgl. Harel: Kafka’s Zoopoetics. S. 142. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Zu den realistischen Erzählelementen gehört die körperliche Ausgestaltung des Tie
res, sein embodiment97. Irritierend sind daher Interpretationen des »Erzähler-Ich[s] als 
körperlose[m] Funktionsmechanismus«98. Ganz im Gegenteil zeichnet sich das Frag
ment gerade durch eine ausgeprägte Körperlichkeit aus. Körperteile wie »Schenkel[]« 
(DB 578), »Stirn« (DB 585), »Hinterer« (DB 596) werden explizit erwähnt. Besonders im 
Kontext der Natur wird die Verletzlichkeit des Tieres beschrieben, was wiederum anhand 
körperlicher Bilder dargestellt wird: »[M]ir ist manchmal, als verdünne sich mein Fell, als 
könnte ich bald mit bloßem kahlen Fleisch dastehen und in diesem Augenblick vom Ge
heul meiner Feinde begrüßt werden.« (DB 588) Zugleich werden sein körperliches »Beha
gen« (DB 579), sein »wohliges Strecken, kindliches Sich-wälzen, träumerisches Daliegen, 
seliges Entschlafen« (DB 601) und somit tierliche Emotion anhand von Sinneseindrücken 
nachempfindbar:99 

[S]tundenlang kann ich durch meine Gänge schleichen und höre nichts als manchmal 
das Rascheln irgendeines Kleintiers, das ich dann gleich zwischen meinen Zähnen 
auch zur Ruhe bringe, oder das Rieseln der Erde, das mir die Notwendigkeit irgendei
ner Ausbesserung anzeigt, sonst ist es still. Die Waldluft weht herein, es ist gleichzeitig 
warm und kühl. (DB 579) 

Achim Küpper hat eine Statistik der in Kafkas Texten vorkommenden Sinneswahrneh
mungen erstellt, die vor Augen führt, wie wichtig diese darin sind.100 Die »Kopplung 
von Raumerfahrung und Erzählperspektive«101 macht hier die Wahrnehmung des Tieres 
nachvollziehbar.102 So wird den menschlichen Leser:innen anhand dieser Beschreibung 
eine tierliche Erfahrung der Welt zugänglich. 

Dabei wird zugleich verdeutlicht, dass andere Formen der Wahrnehmung als die vi
suelle dem Menschen durchaus bekannt, wenn auch verdrängt sind. Emotionalität spielt 
dabei eine Rolle, ebenso wie körperliche Grundbedürfnisse wie Hunger, die anhand von 
Gerüchen (vgl. DB 585) nachvollziehbar werden. Genuss und Freude des Tieres an den 
eigenen Vorräten werden mit Worten wie »freuen« (DB 582), »naschen« (DB 583), »ent
zückt« (DB 585) beschrieben. Es offenbaren sich so grundsätzliche Gemeinsamkeiten 
zwischen Mensch und Tier, allen voran die Sehnsucht nach Schlaf, nach Ruhe, nach Si
cherheit und einem Zuhause. Auch Angst103 ist eine davon: Das Geräusch, das das Tier 

97 Angesichts einer mangelnden treffenden deutschen Übersetzung nutze ich den englischen Origi
nalbegriff. 

98 Owari, Mitsunori: »Konstruktion des Ich durch Sprache. Zu Kafkas Erzählfragment ›Der Bau‹«. 
Doitsu bungaku. Ausg. 99, 1997. S. 99. 

99 Vgl. Thermann: Kafkas Tiere. S. 40. 
100 Vgl. Küpper, Achim: »Klang und Klangentzug als Schriftverfahren: Zum Verhältnis von Sehen und 

Hören in Kafkas Texten. Mit einer optisch-akustischen Lektüre von Kleists Bettelweib von Locarno 
und einer Statistik der Sinneswahrnehmungen in Kafkas Gesammelten Werken«. Franz Kafka und die 
Musik. Hg. von Steffen Höhne und Alice Stašková. Böhlau Verlag, 2018. S. 108–111. 

101 Thermann: Kafkas Tiere. S. 30. 
102 Vgl. ebd. S. 35, 37. 
103 Vgl. Honegger, Jürg Beat: Das Phänomen der Angst bei Franz Kafka. Erich Schmidt Verlag, 1975. S. 150f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Textpaare: Exemplarische Engführung 69 

ängstigt, ist Ausdruck einer generellen tierlich-menschlichen Verunsicherung. Kafka er
forscht tierliche Angst und ihre Ähnlichkeit zu menschlicher, indem er sie anhand des 
Zischens akustisch erfahrbar macht. 

Auch in Innsmouth ist das embodiment der hybriden Wesen entscheidend. Die Bewoh
ner:innen von Innsmouth werden anhand von Tiervergleichen beschrieben: »simian-vi
saged children« (SI 173); »[t]hey were as durtive and seldom seen as animals that live in 
burrows« (SI 178), »reptilian-looking woman« (SI 180), »unpleasant creatures« (SI 202), 
»dull sheep« (SI 192). Sie bewohnen unterirdische, tierliche Habitate: »crumbling, cen
turied warrens near the waterfront« (SI 219). Die Andersheit der Bevölkerung von Inns
mouth zeigt sich anhand des Körpers (vgl. SI 163, 170). Der Horror offenbart sich ins
besondere in der Art der Fortbewegung: »The gait of this figure was so odd that it sent a 
chill through me – for it seemed to be the creature was almost hopping.« (SI 216); »[o]ne 
man moved in a positively simian way« (SI 217). Auch ihr Aussehen gibt Hinweise auf 
ihre Abnormität: Der Erzähler ist »horrified by the bestial abnormality of their faces and 
the dog-like sub-humanness of their crouching gait« (SI 217). Dabei wird der Aspekt der 
Unterentwicklung betont: »I myself would have thought of biological degeneration ra
ther than alienage.« (SI 170) Hier deutet sich eine der zentrale Fluchtlinien des Love
craft’schen Horrors an: die Gegenüberstellung von biologischer, körperlicher Degenera
tion und dem Außerirdischen – die zugleich eine vergleichbare Beunruhigung auslösen. 

So stellt Lovecrafts Erzählung nicht eindeutig definierte, hybride Lebewesen dar. In 
Zadok Allens Bericht ist die zoologische Identität der Tiere nicht eindeutig bestimmt: 
»sorter fish-like frogs or frog-like fishes that was drawed in all kinds o’ positions like they 
was huma‹ bein’s« (SI 187f.); »Ye see, they was able to live both in an’ aout o’ water – what 
they call amphibians, I guess.« (SI 189) Hier geraten so Konzepte der Kategorisierung an 
ihre Grenzen. Der Erzähler hat das Gefühl, die Gestalten schon einmal in einem Buch 
gesehen zu haben, was literarische Texte als Meta-Archiv von Mischwesen und Mons
tergestalten evoziert. Zugleich geschieht auch hier schon eine positive Umdeutung sei
ner Erlebnisse anhand des Hinweises auf »this rich, unaltered survival from the past« 
(SI 174). Die Vergangenheit als goldenes Zeitalter menschlich-tierlicher Symbiose deutet 
sich hier an. 

Wie schon in The Rats in the Walls deutet die Angst der domestizierten Tiere das Grau
en der Hybridwesen an: »Animals hate ›em – they used to have lots of horse trouble before 
autos came in.« (SI 163) In der Stadt selbst gibt es keine Hunde oder Katzen (vgl. SI 183, 
220) bzw. keine »lower animals« (SI 221). Die (wild lebenden) Fische hingegen schwärmen 
in den Hafen von Innsmouth (vgl. SI 164). Auch der Erzähler selbst findet sich in seinen 
Träumen nach der Entdeckung seiner eigenen Innsmouth-Abstammung mit »grotes
que fishes as my companions« (SI 228). In dieser menschlich-tierlichen Utopie deutet 
sich das Potenzial der Befreiung durch den Vollzug der Verwandlung an: »But during 
the dreams they [the other shapes] did not horrify me at all – I was one with them; wear
ing their unhuman trappings, treading their aqueous ways, and praying monstrously at 
their evil sea-bottom temples.« (Ebd.) Dies bildet einen Hinweis auf die Verschiebbarkeit 
der anthropologischen Grenze. 

Sinneserfahrungen und instinktive Eingebungen sind auch hier treibende Kraft in 
der Erzählung und bestimmen über die agency des Erzählers. Er empfindet eine tierhaft 
instinktive Ablehnung gegen die Bewohner:innen der Hafenstadt als »a wave of sponta

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

neous aversion« (SI 170). Die Wellenmetapher markiert die Natürlichkeit der Reaktion 
zusätzlich. Zugleich empfindet er »a subtle, curious sense of beckoning« (SI 173) beim 
Blick auf das Meer. Auch seine Furcht vor den »linked infinities of black, brooding com
partments given over to cobwebs and memories and the conqueror worm« (SI 81) wird 
beschrieben als »vestigial« (ebd.), also atavistische Angst. »[S]ome imp of the perverse – 
or some sardonic pull from dark, hidden sources« (SI 184) bedingt die Planänderung des 
Erzählers während seiner Tour durch Innsmouth. Das tierlich Abjekthafte im Menschen 
wird so betont. 

Geräusche steuern das Verhalten des Protagonisten: »[M]y notice was distracted by 
the raucous tones of a cracked bell across the street, and I quickly turned to look out the 
window on my side of the coach.« (SI 175) Wie beim Bau-Tier geht mit der Angst auch 
ein erhöhter Fokus auf die Sinneswahrnehmungen, besonders das Hören, einher: »I was 
really unconsciously listening for something – listening for something which I dreaded 
but could not name.« (SI 204) Die Geräusche deuten auch auf die tierliche Natur der Be
völkerung von Innsmouth hin, »a suggestion of bestial scraping and bellowing« (SI 219) 
kündigt ihr Kommen an. Auditive Wahrnehmung geriert sich somit als genuin tierlich. 
Die Verfolgung des Erzählers durch die Hybridmonster von Innsmouth wird nur anhand 
seiner auditiven Wahrnehmung geschildert. Schließlich sind die Geräusche nicht mehr 
zuordbar: 

There was another sound, too – a kind of wholesale, colossal flopping or pattering 
which somehow called up images of the most detestable sort. It made me think illog
ically of that unpleasantly undulating column on the far-off Ipswich road. (SI 220) 

Das Kippen zwischen dem bezeichnenden Geräusch und dem assoziierten Bezeichneten 
deutet hier einen Wechsel des Zeichensystems an, mit dem die umgebende Welt wahr
genommen und gedeutet wird. 

Gerade in diesen Gefahrenmomenten gegen Ende der Geschichte übernimmt das 
Instinkthandeln (vgl. SI 205f., 209). Schließlich wachsen die Eindrücke an zu einem 
synästhetischen Crescendo: »The stench waxed overpowering, and the noises swelled 
to a bestial babel of croaking, baying, and barking without the least suggestion of 
human speech.« (SI 220f.) Dieses weckt beim Erzähler Zweifel bezüglich der Spezies- 
Zugehörigkeit seiner Verfolger:innen: 

That flopping or pattering was monstrous – I could not look upon the degenerate crea
tures responsible for it. I would keep my eyes shut till the sounds receded toward the 
west. The horde was very close now – the air foul with their hoarse snarlings, and the 
ground almost shaking with their alien-rhythmed footfalls. (SI 221) 

Während die visuelle Wahrnehmung versagt, nehmen körperliche Reaktionen Über
hand: »a blind horror beyond all rational proportion. My muscles tightened for panic 
flight, held in only by a certain unconscious caution and half-hypnotic fascination.« (SI 
213) 

Verzweifelt versucht der Erzähler, Willenskraft und somit Menschlichkeit zu be
wahren: »My breath nearly ceased to come, and I put every ounce of will power into the 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Textpaare: Exemplarische Engführung 71 

task of holding my eyelids down.« (SI 221) Er scheitert damit jedoch, »for who could 
crouch blindly while a legion of croaking, baying entities of unknown source flopped 
noisomely past, scarcely more than a hundred yards away?« (ebd.) Stattdessen setzt 
jedoch seine Tierverwandlung ein – erster Schritt ist die Tier-Imitation auf seiner 
Flucht: »imitating the typical shamble of the Innsmouth folk as best as I could« (SI 213). 
Schließlich wird sein Verhalten explizit tierlich: »I broke into a quiet dog-trot.« (SI 215) 
Wie in The Rats in the Walls liegt der Horror auch hier in der Entdeckung des Anderen in 
der eigenen Genealogie – und somit in sich selbst (vgl. SI 226–228). Dabei sind es auch 
hier die Augen (vgl. SI 228) als körperliches Merkmal, die dieses Geheimnis offenbaren. 

In Der Bau ist es schließlich auf vergleichbare Weise unsicher, ob das Tier, das »mit 
allen Kräften des Körpers und der Seele« (DB 587) handelt, wirklich ein Tier ist oder doch 
ein Mensch. Kontinuierlich wird diese Grenze unterlaufen. Es ergibt sich eine Ambiva
lenz von Menschlichkeit und Tierlichkeit;104 das Tier hat »Tränen […] an [s]einen Barthaa
ren« (DB 589) und »lächel[t]« (DB 608). Dies zeigt sich auch im Gebrauch menschlicher 
Vergleiche. Der vermeintliche Zischer »gräbt sich so schnell durch die Erde, wie ein Spa
ziergänger im freien Gange geht« (DB 623), das erzählende Tier kehrt zurück von einer 
strapaziösen »Reise« (DB 603) und freut sich auf ein »Wiedersehn der alten Wohnung« 
(ebd.). Interessant ist in diesem Zusammenhang auch die Bezeichnung des Burgplat
zes: Der in der Erzählung so zentrale Begriff verweist zum einen auf menschliche Zi
vilisationspraktiken, auf Macht und Herrschaft, zum anderen aber auch auf reale, tier
liche Bauverfahren. Dies trägt zum ungeklärten Status des Wesens bei, das zwischen 
Mensch und Tier, zwischen realistisch und phantastisch oszilliert. Dabei wird die an
thropologische Differenz hinterfragt, und zwar auf zweierlei Weise: zum einen durch 
die Betonung des Menschlichen im Tierlichen, zum anderen durch die Betonung des 
Tierlichen im Menschlichen.105 Leser:innen werden so zu Empathie ermutigt, die sich 
auf ein tierliches Wesen bezieht, dessen zoologischer Status nicht eindeutig geklärt ist. 
Das Mitfühlen mit dem Nichtmenschlichen wird durch die Betonung der Ähnlichkeit mit 
dem Menschlichen trainiert. Diese Darstellungen im Grenzbereich von Mensch und Tier 
anhand von Körper- und Sinneserfahrungen bei beiden Autoren werden ergänzt durch 
Schilderungen der Umwelt dieser Hybridwesen. 

4.3.2 Agencement: Verbundenheit mit der Umwelt 

Der Bau ist wohl derjenige Text im gesamten Oeuvre Kafkas, in dem Natur am präsentes
ten ist. Der Bau ist fest verankert im natürlichen Boden, er ist platziert in »natürliche[m] 
feste[n] Gestein« (DB 576) unter einer »abhebbaren Moosschichte« (ebd.), Natur ist all
umfassend, »ringsherum, auf dem Boden, auf den Bäumen, in den Lüften« (DB 595). Das 
Tier beschreibt Sterblichkeit und Fressfeindlichkeit als Prinzipien in der Natur: »[D]ort 
an jener Stelle im dunkeln Moos bin ich sterblich und in meinen Träumen schnuppert 

104 Vgl. Winkler, Markus: »Kulturkritik in Kafkas ›Der Bau‹«. S. 147. 
105 Vgl. Borgards: »Einleitung: Cultural Animal Studies«. S. 1. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

dort oft eine lüsterne Schnauze unaufhörlich herum.« (DB 577) Die Wechselwirkungen 
in der Natur sind jene von reziproker Gewalt:106 

[D]er Räuber kann sehr leicht mein Opfer werden und ein süß schmeckendes, aber ich 
werde alt, es gibt viele die kräftiger sind als ich und meiner Gegner gibt es unzählige, es 
könnte geschehen, daß ich vor einem Feind fliehe und dem andern in die Fänge laufe. 
(DB 578) 

Keineswegs handelt es sich hierbei also um eine idealisierte oder abstrahierte Naturdar
stellung, sondern um eine durchaus realistische Wiedergabe tierlichen Verhaltens. 

Katrin Dennerlein beschreibt den Raum anhand des »Raummodell[s] des idealen Ha
bitats«107. Dies lässt sich nicht bloß raumsemantisch, wie in Dennerleins Argumentati
on, sondern auch ganz konkret-natürlich verstehen: Der Bau ist ein ökologisches Ha
bitat, es ergibt sich ein organisiertes Ökosystem, in dem sich Tiere »in der Erde, die ihr 
Element ist« (DB 578) ein-nischen und ihr spezifisches Habitat, ihr »Haus« (ebd.) finden. 
Dabei wird das Potenzial einer harmonischen Funktionsweise dieses interdependenten 
Systems angedeutet. 

Diese Tiere, die das Bautier als Feinde imaginiert, hat es selbst nicht gesehen, hört 
aber ihr »Kratzen« (ebd.) und kennt »die Sagen« (ebd.) über sie. Auch hier zeigt sich wie
der die gleichzeitige Überblendung von menschlicher und tierlicher Kontextualisierung. 
Der Text bildet den Prozess des Othering des Unbekannt-Natürlichen sprachlich ab. Diese 
Stelle liest sich zudem erstaunlich ähnlich wie die Beschreibungen in Lovecrafts Moun
tains of Madness, denen ich mich im folgenden Kapitel widmen möchte. 

Es ergibt sich so ein Spannungsverhältnis zwischen menschlichem Beherrschungs
wunsch und Abschottung gegenüber der Umwelt sowie der Akzeptanz der eigenen Ver
strickung in den ökosystemischen Zusammenhang. Das Tier hat den Bau »durch Kratzen 
und Beißen, Stampfen und Stoßen dem widerspenstigen Boden abgewonnen« (DB 601). 
Dabei versucht es, gegen die Naturbedingungen anzugehen und greift verändernd in die 
Umgebung ein, etwa durch die Ableitung des Grundwassers (vgl. DB 622). Das Auftau
chen anderer Tiere versteht es als Invasion, sie sind »in [s]ein Gebiet eingefallen« (DB 
613). Die Errichtung seines Baus ist jedoch zugleich nicht möglich »ohne ein Wissen von 
der ihn zu umgebenden Welt«108. Hin und wieder fügt sich das Tier in den Naturzusam
menhang: »Dann aber bin ich unter der Moosdecke, der ich manchmal Zeit lasse – so
lange rühre ich mich nicht aus dem Hause –, mit dem übrigen Waldboden zusammen
zuwachsen.« (DB 589) Dann ist auch ein Leben im Einklang mit dem Naturzyklus mög
lich: »Schön ist es für das nahende Alter, einen solchen Bau zu haben, sich unter Dach 
gebracht zu haben, wenn der Herbst beginnt.« (DB 579) In diesen Passagen ist zugleich 

106 Vgl. Wiehl, Klaus: »Ein unscheinbares Kriegstier. Maulwürfe, Soldaten und die Biologie des Krie
ges in Franz Kafkas ›Der Bau‹«. Kafkas Tiere. Band 4. Hg. von Harald Neumeyer und Wilko Steffens. 
Königshausen & Neumann, 2015. S. 503f. 

107 Dennerlein, Katrin: »Die Zerstörung des idealen Habitats als unerhörte Begebenheit. Eine Aus
legung von Franz Kafkas Erzählung Der Bau ausgehend von einer narratologischen Analyse des 
Raums.« Die Räume der Literatur. Exemplarische Zugänge zu Kafkas Erzählung »Der Bau«. Hg. von Dorit 
Müller und Julia Weber. De Gruyter, 2013. S. 173. 

108 Emrich: Franz Kafka. S. 173. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Textpaare: Exemplarische Engführung 73 

jedoch weiter die Überschreibung natürlicher Themen mit menschlichen Gegenstands
begriffen (Decke, Dach) präsent. 

Durch die Zäsur des Zischens begreift das Tier sein ökosystemisches Wirken in und 
auf seine Umgebung an: »[D]ie Erde zittert in seinem Graben, auch wenn er schon vor
über ist, dieses Nachzittern und das Geräusch der Arbeit selbst vereinigen sich in der 
großen Entfernung und ich, der ich nur das letzte Verebben des Geräusches höre, höre 
es überall gleich.« (DB 623) Es beginnt, sich in Relation zu dem Tier, das es als Ursprung 
des Zischens vermutet, wahrzunehmen anstatt sich ihm als überlegen anzunehmen: »In 
beider Hinsicht wird entscheidend sein, ob und was das Tier von mir weiß.« (DB 631). 
Hier zeigt sich wieder die Tier-Bezeichnung als Prozess des Othering, wobei der Prozess 
jedoch zugleich reflektiert wird. 

Besonders auffällig in Innsmouth ist die dem Bereich von Natur und Tieren entlehnte 
Sprache in der Gesprächsszene mit Zadok Allen. Er hat »watery blue eyes« (SI 193) und ze
ichnet sich durch besondere Emotionalität aus: »He began to moan now, and tears were 
coursing down his channelled cheeks into the depths of his beard.« (SI 197) Der Körper 
von Zadok Allen selbst erscheint als eins mit seiner natürlichen Umgebung, indem er 
mithilfe von Sprache beschrieben ist, die dem semantischen Feld ›Wasser‹ entnommen 
ist.109 

Auch das Bau-Tier beschreibt seine Einheit mit dem Bau (vgl. DB 602) in Natur-Bil
dern: »[S]ie umfangen mich friedlich und warm, wie kein Nest keinen Vogel umfängt.« 
(DB 601) Die Verwendung der doppelten Verneinung ist an dieser Stelle interessant, hin
terfragt sich die Aussage dadurch doch zugleich selbst. Auch deutet sich eine Aussicht 
auf Versöhnung in biologischer Transzendenz an: »[D]enn mein Blut versickert hier in 
meinem Boden und geht nicht verloren.« (DB 601) So befindet sich das Tier, genauso wie 
es sich zwischen Spezies bewegt, in einer Zwischenposition zwischen natürlichem Mit
sein110 und Beherrschung der Umgebung. Es ergibt sich so eine Subjekt-Objekt-Bezie
hung zwischen Bau-Tier und Umwelt, wie auch Niehaus betont: 

Subjektive Biologie und Kafkas Beschreibung des Bau-Tiers kommen darin überein, 
dass sie vom einzelnen Tiersubjekt ausgehen und dessen Verhalten auf einer logischen 
Ebene rekonstruieren bzw. konstruieren. Die Umwelt wird dabei als ein geschlosse
ner Raum verstanden, da sie abhängig ist von den nicht änderbaren Sinnesorganen 
des Tiers. […] Das Tier als Subjekt beschreiben, wie es in der subjektiven Biologie und 
bei Kafka (nach Maßgabe der von ihm im Laufe des Schreibprozesses vorgenommenen 
Reduktion) der Fall ist, heißt, es zwar als Exemplar seiner Art, zugleich aber als einziges 
(und darum auch als ganzes) Subjekt beschreiben. Denn andere Subjekte kommen in 
seiner Umwelt nicht vor.111 

109 Vgl. z.B. »the sound of the waves seemed to arouse him« (SI 196); »The hideous suddenness and 
inhuman frightfulness of the old man’s shriek almost made me faint. His eyes, looking past me 
toward the malodorous sea, were positively starting from his head; while his face was a mask of 
fear worthy of Greek tragedy. His bony claw dug monstrously into my shoulder, and he made no 
motion as I turned my head to look at whatever he had glimpsed.« (SI 200); »melting of that fear- 
frozen face into a chaos of twitching eyelids and mumbling gums« (ebd.). 

110 Vgl. Haraway: When Species Meet. S. 4, 16. 
111 Niehaus: »Das Bau-Tier, das logische Tier«. S. 398. Hervorhebung im Original. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Es deutet sich an, dass die tierliche Subjektivität nur durch den Akt des Erzählens, des 
Schreibens selbst erzeugt werden kann, das Tier als Subjekt »hat gewissermaßen – im 
schreibenden Kafka – einen Fürsprecher«112. Intersubjektivität ergäbe sich so nur durch 
den intertextuellen Austausch mit anderen Schreibtieren, die an einem ähnlichen Bau- 
Projekt arbeiten wie das Tier in diesem Text. So zeigt sich die Anlage des Tierwerdens als 
bestimmte Art des Schreibens – dieser Aspekt soll später ausgeführt werden. 

So verorten sich in beiden Texten die dargestellten Hybridwesen innerhalb ihrer na
türlichen Umwelt und deuten somit auf Zusammenhänge, auf ein agencement hin. Die 
textlichen Strukturen arbeiten eben daran mit. 

4.3.3 Rhizomatik: Zusammenhänge von Natur und Text 

Viele Arbeiten zum Bau funktionieren nach der folgenden Logik: »Evidently, ›The Bur
row‹ is more than simply a literal story about an anxious animal. Kafka was prone to use 
the situation of a creature in its burrow as a term of comparison.«113 Dies läuft darauf 
hinaus, dass ein Großteil der Forschung zu denselben zwei Auslegungsmodi von »bur
row as self and burrow as work«114 gelangt. Statt dem Text mehr abzugewinnen, steht die 
Lesart als Allegorie einer innovativen Interpretation häufig im Wege – diese wird mei
ner Meinung nach besonders dann interessant, wenn man sie mit der Natur-Thematik 
zusammenbringt. 

Was sich an Kafkas Tier- und Naturtexten so auch oft verhandelt, ist die Frage nach 
der Eignung zum literarischen Stoff. Es schwingt in solchen Äußerungen stets auch die 
Verletzung eines anthropozentrischen Stolzes mit: Sicherlich kann es nicht sein, dass 
Werke der Weltliteratur ›einfach nur‹ von Tieren handeln. Auf eine Untergrabung genau 
dieser Überzeugung aber zielen Kafkas Texte letztlich ab. Ihr Anliegen ist es, das Nicht
menschliche literarisch geeignet zu machen, ihm Eintritt zu gewähren in jenen Bereich, 
der immer noch als genuin menschlich markiert ist: die Literatur. 

Deleuze und Guattari konzipieren das Rhizom auch in einer räumlichen Dimensi
on, indem sie es als richtungs- und zentrumlos bezeichnen. Dies geht einher mit ihrer 
Ausgestaltung des Konzepts in textlicher Form. Im Folgenden möchte ich aufzeigen, wie 
diese beiden Seiten des Rhizoms auch bei Kafka und Lovecraft zusammenwirken, um ra
tionalistische Ordnungsmuster sowie die Natur-Kultur-Opposition zu untergraben und 
an der Vision eines agencement zu arbeiten. Kári Driscoll stellt fest: 

Die Präsenz der Tiere […] stellt […] eine Störung der herrschenden Ordnung dar, ein un
heimlicher Einbruch von Alterität, die gleichermaßen beunruhigen und unüberwind
bar ist, und nicht nur die Leben der Protagonisten zu zerstören droht, sondern auch 
den Text selbst.115 

112 Ebd. S. 403. Hervorhebung im Original. 
113 Pasley, Malcolm: »The Burrow«. The Kafka Debate. New Perspectives For Our Time. Hg. von Angel Flo

res. Gordian Press, 1977. S. 419. 
114 Ebd. S. 423. 
115 Driscoll, Kári: »›Ohne Ergebnis wurde die Kralle wohl niemals eingesetzt.‹ Überlegungen zu Kaf

kas Zoopoetik.« Kafkas narrative Verfahren. Band 3. Hg. von Harald Neumeyer und Wilko Steffens. 
Königshausen & Neumann, 2015. S. 35. Vgl. auch Schmidt, Jochen: »Am Grenzwert des Denkens: 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Textpaare: Exemplarische Engführung 75 

Im Folgenden soll ausgeführt werden, inwiefern diese Störung der Ordnung durch das 
Tierwerden anhand rhizomorpher Raum- und Textsemantiken entfaltet wird. 

Deleuze und Guattari verwenden in Bezug auf Kafka die Begriffe Rhizom und Bau 
synonym: »[L’œuvre de Kafka] est un rhizome, un terrier.« (KA 7) Die Implikationen die
ser Gleichsetzung werde ich ausführlich in Kapitel 6.1 untersuchen – hier aber die Par
allele schon einmal anhand meiner eigenen Lesart des Bau-Texts ansprechen. Raumse
mantisch entfaltet sich der Bau rhizomartig in verschiedene Richtungen; das Tier be
schreibt die Struktur der Gänge und Plätze als »kleines tolles Zickzackwerk« (DB 586) 
und als Labyrinth (vgl. DB 589, 603), was das Tier als Vorteil seiner Behausung empfin
det: »[D]ie Mannigfaltigkeit des Baus gibt mir doch auch mannigfaltigere Möglichkei
ten.« (DB 582) Dies steht in Verbindung zum von Deleuze und Guattari betonten Motiv 
der vielen Ein- und Ausgänge (vgl. RZ 32, KA 7). Es ergeben sich bei genauer Lektüre des 
Textes jedoch Widersprüche zwischen Deleuzes und Guattaris Konzeption des Rhizoms 
sowie dem Bau in Kafkas Text. Deleuze und Guattari heben am Rhizom gerade seine Zen
trumslosigkeit (vgl. RZ 32) und sein planloses Wuchern (vgl. ebd.) hervor. Im Gegensatz 
dazu ist allerdings der Bau durchaus planvoll angelegt und wächst von einem eindeutig 
festgelegten Zentrum aus, dem Burgplatz.116 Diese Ungereimtheit kann auf zwei Arten 
gedeutet werden: zum einen als Voreiligkeit Deleuzes und Guattaris, die ihr Konzept ge
waltvoll auf den Text übertragen, ohne diesen genau genug zu lesen. Zum anderen lässt 
es sich jedoch auch wohlwollender auslegen, nämlich anhand der These, dass der Burg
platz tatsächlich nur das scheinbare Zentrum von Bau und Text ist und beide durchaus 
zirkulärer und hierarchieloser angelegt sind, als das erzählende Tier vorgibt. 

Das Tier geriert sich als rationales Subjekt, was sich in seiner Terminologie von 
Ordnungen, Berechnungen und Plänen äußert.117 Dadurch erscheint seine Bauweise 
zunächst sehr durchstrukturiert: es bestimmt »etwa jeden dritten Platz zum Reser
vevorratsplatz oder jeden vierten Platz zu einem Haupt- und jeden zweiten zu einem 
Nebenvorratsplatz udgl« (DB 582). Im Verlauf des Textes offenbart sich jedoch immer 
mehr, wie dieser rationalisierte Plan außer Kontrolle gerät:118 »Oder ich schalte manche 
Wege zu Täuschungszwecken überhaupt aus der Behäufung mit Vorräten aus oder ich 
wähle ganz sprunghaft, je nach ihrer Lage zum Hauptausgang, nur wenige Plätze.« 
(DB 582) Es agiert als Ingenieur auf der Suche nach »klare[n] Baumöglichkeiten« (DB 
599), seine Bemühungen zeigen sich jedoch »nur als technische Errungenschaften, nicht 
als wirkliche Vorteile« (ebd.). Rationalisierung und Technisierung entlarven sich so als 
reine Selbstzwecke ohne tatsächlichen Vorteil in der natürlichen Welt. Somit wird laut 
Jochen Schmidt Rationalität im Allgemeinen ad absurdum geführt.119 Markus Winkler 

Moderne Rationalitätskritik in Kafkas später Erzählung Der Bau«. Figurationen der literarischen Mo
derne. Hg. von Carsten Dutt und Roman Luckscheiter. Universitätsverlag Winter, 2007. S. 335. 

116 Vgl. Dennerlein: »Die Zerstörung des idealen Habitats als unerhörte Begebenheit. Eine Auslegung 
von Franz Kafkas Erzählung Der Bau ausgehend von einer narratologischen Analyse des Raums.« 
S. 159f. 

117 Vgl. Schmidt: »Am Grenzwert des Denkens«. S. 333. 
118 Vgl. ebd. S. 336. 
119 Vgl. ebd. S. 334f., 341. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

konkretisiert dies zu einer »funktionalistische[n] Rationalität«120, wodurch er Kafkas 
Text als spezifisch zeitgenössische Kulturkritik der Moderne versteht.121 Ich halte es 
jedoch für interessanter, den Text auf das Verhältnis von Rationalität und Natur hin zu 
lesen. 

Der Bau bleibt als Zentrum des Textes, zu dem sowohl Tier als auch Text immer wie
der zurückkehren: »Zuviel beschäftigt mich der Bau. Schnell bin ich vom Eingang fortge
laufen, bald aber komme ich zurück.« (DB 590) Dies perpetuiert jedoch nur die Zirkula
rität, anstatt Stabilität in die textliche und bauliche Struktur zu bringen. Besonders das 
Zischen122 bedeutet eine Störung der Ordnung im Bau, das Tier beschreibt es als eine 
»völlige Umkehrung der Verhältnisse im Bau« (DB 621). Seine ursprüngliche Erkennt
nis und Intention werden dadurch fraglich: »Ich verstehe plötzlich meinen frühern Plan 
nicht, ich kann in dem ehemals verständigen nicht den geringsten Verstand finden.« (DB 
620) Es entfaltet sich eine Konkurrenz zwischen der vom Tier verfolgten Überblicks-Ra
tionalität und dem rhizomorphen Modell, Rationalität wird schleichend durch »Narr
heit« (DB 595), »unruhigen Sinn, […] unsichere Selbsteinschätzung, […] unsaubere Ge
lüste, schlechte Eigenschaften« (DB 599) ersetzt. Die Scheinbarkeit, die Willkürlichkeit, 
die schon im ersten Satz des Textes mit der Feststellung, der Bau »scheint wohlgelungen« 
(DB 576), anklingt, wird schließlich zum bestimmenden Prinzip des Textes, der sich im
mer wieder selbst hinterfragt. Die »Wirklichkeit« (ebd., vgl. auch DB 587, 591, 600, 608, 
621, 629) hinter dem Schein ist die der Natur, des »natürliche[n] feste[n] Gestein[s]« (DB 
576), die zugänglich wird durch den Tritt auf das Moos. 

Zunehmend versinkt das Tier in seinem Bau in Unordnung, die es nur schwer aus
halten kann, immer wieder versucht es, »auf[zu]räume[n]« (DB 585), nur um daran wie
derholt zu scheitern. Anstatt der erstrebten Ordnung entstehen »Unruhe« (DB 603, 615, 
620) und »inner[er] Widerstreit« (DB 621). Das Tier verliert sich in Planlosigkeit: »Vieles 
hätte in jener Richtung eingerichtet werden können, ohne den Grundplan zu stören, es 
ist in einer unverständlichen Weise versäumt worden.« (DB 620) ›Sich verlieren‹ ist hier 
durchaus wörtlich zu verstehen, schließlich geht auch in der Satzstruktur an dieser Stel
le dem Tier der Subjektstatus, den es durchweg durch sein Erzählen zu markieren sucht, 
verloren und wird ersetzt durch das Passiv. 

So wird in der Bau-Prosa eine Dichotomie von Ordnung und Chaos kritisch verhan
delt, die auch mit Modellen rationaler Logik zusammenhängt.123 Das Tier betont, »ver
nünftig« (DB 589f., 616) zu sein und bezeichnet die eigenen Schlussfolgerungen wieder
holt als »natürlich« (DB 594, 607, 616, 619f., 630f.) oder »selbstverständlich« (DB 587). Der 

120 Winkler, Markus: »Kulturkritik in Kafkas ›Der Bau‹«. Zeitschrift für Deutsche Philologie. Ausg. 118, 
Sonderheft, 1999. S. 163. 

121 Vgl. ebd. 
122 Vgl. Schmidt: »Am Grenzwert des Denkens«. S. 335. 
123 Laut Norris ist es Kafkas philosophisches Ziel »to devalue and deprivilege reason« (Beasts of the 

Modern Imagination. S. 72). Wie Vivian Liska bemerkt, zeichnet sich der Bau-Text insbesondere 
durch seine kreisende, rhizomorphe Logik aus (vgl. Fremde Gemeinschaft. Deutsch-jüdische Literatur 
der Moderne. Wallstein, 2011. S. 64). Niehaus bezeichnet dies als »sich immer weiter verästelnde[] 
Gedankengänge« (»Das Bau-Tier, das logische Tier«. S. 404. Hervorhebung im Original), was wieder
um auf den Zusammenhang von Raum- und Textsemantik hinweist. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Textpaare: Exemplarische Engführung 77 

Text spielt so auf die Annahme einer natürlich gegebenen, menschlich konnotierten Ver
nunft an und führt diese zugleich ad absurdum. Denn das Tier verstrickt sich in Überle
gungen, die sich so lange entspinnen, bis sie wieder an ihrem Ausgangspunkt angelangt 
sind oder sich selbst widersprechen. Zirkularität (vgl. RZ 32) und Rhizomatik der Die
gese werden durch die Zusammenwirkung von Raumsemantik und narrativer Struktur 
des Textes aufgegriffen. 

Ähnliche Subversionsstrategien finden sich in Innsmouth. Anhand der Bewohner:in
nen von Innnsmouth geraten Kategorisierungen durcheinander. In der Begegnung 
mit den verfolgenden Gestalten kulminiert der Bedeutungsgegensatz ab/normal: »My 
other pursuers had been accursedly abnormal – so should I not have been ready to face a 
strengthening of the abnormal element; to look upon forms in which there was no mixture 
of the normal at all?« (SI 222, Hervorhebung im Original) Daraus folgt ein tiefgreifender 
Verstoß gegen bestehende Ordnungsmuster durch die »daemoniac, blasphemous real
ity« (ebd.), die einer epistemologischen Apokalypse gleichkommt: »It was the end, for 
whatever remains to me of life on the surface of this earth, of every vestige of mental 
peace and confidence in the integrity of Nature and of the human mind.« (Ebd.) Damit 
einher geht ein Zweifel an den ontologischen Bedingungen der Realität selbst: »Can 
it be possible that this planet has actually spawned such things; that human eyes have 
truly seen, as objective flesh, what man has hitherto known only in febrile phantasy and 
tenuous legend?« (ebd.) 

So zeigt sich die Unterwasserwelt schließlich als utopischer Gegenort der gemein
samen Koexistenz: »We shall swim out to that brooding reef in the sea and dive down 
through black abysses to Cyclopean and many-columned Y’ha-nthlei, and in that lair of 
the Deep Ones we shall dwell amidst wonder and glory for ever.« (SI 230) Die Tierver
wandlung zum Schluss der Erzählung geriert sich, trotz ihres Horrors, als Befreiung, 
der Text untergräbt rhizomorph seine eigene Prämisse. Hier ändert sich auch die un
heilvolle Konnotation der titelgebenden Schattenmetapher (vgl. auch SI 172, 183f., 205) 
zu »marvel-shadowed« (SI 230) Innsmouth. So laufen abstrakte Bedeutung und mate
rielles Naturphänomen schließlich zusammen und untergraben die Metaphorisierung 
der Natur. 

Dies hängt, wie im Bau, auch zusammen mit der rhizomatischen Darstellung von 
Natur- und Kulturräumen. Die erste Beschreibung von Innsmouth bezeugt der Stadt 
einen »portentous dearth of visible life« (SI 172), auch das Hotel Gilman beschreibt der 
Erzähler später als »wholly devoid of life« (SI 203). Wie die Stadt sind auch die Naturräu
me bei Lovecraft nicht üppig und voller Leben, sondern voll tödlicher Bedrohung. Verfall 
und Schmutz sind hier Naturprinzipien. Landschaftsbeschreibungen sind in der Erzäh
lung, wie häufig bei Lovecraft, trist: »The day was warm and sunny, but the landscape 
of sand, sedgegrass, and stunted shrubbery became more and more desolate as we pro
ceeded.« (SI 171) Seine Naturpoetologie ist eine der Dark Ecology im Sinne Timothy Mor
tons:124 »ecological awareness, dark-depressing. […] dark-uncanny. […] dark-sweet«125. 

124 Vgl. Morton, Timothy: Ecology without Nature. Rethinking Environmental Aesthetics. Harvard Univer
sity Press, 2007. S. 143. 

125 Morton, Timothy: Dark Ecology. For a Logic of Future Coexistence. Columbia University Press, 2016. 
S. 5. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Dieser Aspekt der Lovecraft’schen Naturdarstellung ist auch der Forschung aufgefal
len. Cox beschreibt: »[T]he environment is insufficiently supportive. The New England 
countryside and towns have beauty but are pathetically subject to decay.«126 Und fährt 
fort: »[A]nd so a ›wildness‹ constantly threatens the domestication, a wildness which is 
of course identified by the more deliberate self with whatever it is that has darkened the 
prospect.«127 Michael Koseler schreibt: »Hier sind Düsternis, Verfall und Verwinkelung 
das ›Normale‹.«128 So würden Vorstellungen von Realität und Normalität untergraben.129 
Lovecraft entwickele auf diese Weise ein anti-anthropozentrisches Erzählen: 

Das Schwergewicht verschiebt sich vom Anthropozentrischen zum ›Dämonozentri

schen‹. Diese Sichtweise erklärt sich aus Lovecrafts kosmologischem Entwurf […]. Wo 
der Mensch eine geringe Rolle spielt, kann ihm nicht das ausschließliche erzählerische 
Interesse gelten.130 

Laut Wydmuch »[bekommt] die Landschaft […] an manchen Stellen einen düsteren, pa
thologischen Charakter, wobei es bezeichnenderweise nicht die einzelnen Zeichen sind, 
die zu diesem Eindruck beitragen, sondern die gesamte, krankhaft für sich wuchernde 
Natur«131. Er leitet ab: »Eine atmosphärische Dichte, die auf diese Weise erreicht wird 
und die dem Leser keinen Seitensprung ins Normale, Vertraute, Alltägliche ermöglicht, 
gehört zu den wichtigsten Komponenten der Lovecraftschen Kunst des Grauens.«132 Die
se Beobachtungen lassen sich jedoch noch weiterführend im Hinblick auf ihre Aussagen 
über Mensch-Natur-Beziehungen untersuchen. Die Natur verweigert sich bei Lovecraft 
der Gefälligkeit für den Menschen, sie steht für sich und dient nicht als Beobachtungs
objekt oder Metaphernlieferant. 

Die Konjunktion »but« im obigen Zitat deutet bereits die Unstimmigkeit in der Na
tur an, eine Störung des Kreislaufs, durch die Wetter und Vegetation nicht zueinander 
passen. Dass dies eine Veränderung ist, wird betont durch die Erinnerung, »that this was 
once a fertile and thickly settled countryside« (SI 171). So erscheint die Umwelt als dyna
misches System, nicht als statische Gegebenheit. Der Begriff der »environment« (SI 204, 
vgl. auch RW 380) taucht mehrfach auf. 

Der Erzähler ist erleichtert, dass das von ihm besuchte Restaurant in Innsmouth 
Speise aus »cans and packages« (SI 203) serviert – industriell verarbeitete Lebensmittel 
sind hier vertrauenswürdiger als frische aus der beunruhigenden Natur Innsmouths. 
Der Ursprung dieser negativen Natur-Entwicklung wird zugleich in Verbindung ge
bracht mit den Mythen um die Epidemie und somit die Verwandlungsthematik sowie 

126 Cox, Arthur Jean: »Some Thoughts on Lovecraft«. Discovering H.P. Lovecraft. Hg. von Darrell Schweit
zer. Wildside Press, 2001. S. 49. 

127 Ebd. S. 51. 
128 Koseler, Michael: »Anmerkungen zur Erzählkunst Howard Phillips Lovecrafts«. H.P. Lovecrafts kos

misches Grauen. Hg. von Franz Rottensteiner. Suhrkamp, 1997. S. 119. 
129 Vgl. ebd. S. 120. 
130 Ebd. S. 127. 
131 Wydmuch: »Der erschrockene Erzähler«. S. 143. 
132 Ebd. S. 144. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Textpaare: Exemplarische Engführung 79 

einen als falsch empfundenen menschlichen Eingriff in die Natur – nämlich eine 
Waldrohdung: 

The change, it was said, came simultaneously with the Innsmouth epidemic of 1846, 
and was thought by simple folks to have a dark connexion with hidden forces of evil. Ac
tually, it was caused by the unwise cutting of woodlands near the shore, which robbed 
the soil of its best protection and opened the way for waves of wind-blown sand. (SI 
171f.) 

Auf diese Weise zeigen beide Texte Umwelt als etwas, in das die dargestellten Zwischen
wesen mit Körpern und Sinnen verstrickt sind. Dabei kehren sich die bisher festgehalte
nen, bei den Autoren typischerweise angelegten Implikationen in diesen beiden Texten 
um: Während sich bei Lovecraft eine Befreiungsmöglichkeit in der Natur andeutet, ent
spinnt sich bei Kafka durch die unmögliche Fertigstellung des Baus ein räumlich-textli
ches Labyrinth, aus dem es kein Entkommen gibt. Rhizomorphe Textstrukturen und die 
Darstellung von naturecultures133 wirken zusammen, um herkömmliche Logiken durch
einanderzubringen. Dies deutet auch an, dass innerhalb der existierenden Sprachlogik 
die Etablierung einer alternativen Logik nicht möglich ist – und die Sprache dafür an 
ihre Grenzen geführt werden muss. Wie dies geschieht, soll Kapitel 5.2 aufzeigen. 

4.4 Forschungen eines Hundes und At the Mountains of Madness: 
Wissenschaft und ökosystemische Zusammenhänge 

Die Texte Forschungen eines Hundes und At the Mountains of Madness ähneln sich auffällig 
in ihrem Bezug auf zeitgenössischen Wissenschaftskontext und in der in ihnen formu
lierten Skepsis gegenüber Wissenschaft als Institution und Praxis. Beide verdeutlichen 
diese anhand einer Betonung der Beobachtungsposition der erzählenden Entitäten und 
etablieren somit anti-anthropozentrische Erzählmuster. 

4.4.1 Wissenschaftsdiskurs und Kritik 

Forschungen eines Hundes bildet einen zentralen Text für den wissenschaftskritischen Ge
halt von Kafkas Werk. Schon der Titel evoziert Wissenschaft als Thema, der Text selbst 
ist strukturiert als Experimentbericht. Auch hier bezieht sich Kafka auf Brehms Thier
leben.134 Heller weist zudem auf den Bezug zur zeitgenössischen Hungerwissenschaft 
hin.135 Auch Deleuze und Guattari stellen fest, dass der erzählende Hund »appelle dans 
sa solitude à une autre science.« (KA 26, Hervorhebung im Original) 

Explizit hinterfragt der Hund die Grundlagen der Wissenschaft: »Was hat die For
schung, von unseren Urvätern angefangen, entscheidend Wesentliches dem hinzuzufü
gen?« (FH 437) Dies reicht bis zu expliziter Kritik am Erkenntnisgehalt ihrer Methoden: 

133 Haraway: The Companion Species Manifesto. S. 24. 
134 Vgl. Heller: Franz Kafka. S. 117–119. 
135 Vgl. ebd. S. 82–85. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Man beginnt zu begründen, eine Art Begründung zusammenzuhaspeln, man beginnt 
und wird allerdings auch über diesen Beginn nicht hinausgehn. Aber etwas ist es doch. 
Und es zeigt sich dabei zwar nicht die Wahrheit – niemals wird man soweit kommen – 
aber doch etwas von der tiefen Verwirrung der Lüge. […] Nicht vollständig natürlich – 
das ist der teuflische Witz – aber um sich gegen peinliche Fragen zu schützen, reichts 
hin. (FH 448) 

In einer sich ständig ändernden, dynamischen Umwelt muss die Wissenschaft mit ihren 
strikten Kategorien unweigerlich scheitern: 

Die Wissenschaft gibt zwar die Regeln, aber sie auch nur von Ferne und in den gröbs
ten Hauptzügen zu verstehen ist gar nicht leicht, und wenn man sie verstanden hat, 
kommt erst das eigentlich Schwere, sie nämlich auf die örtlichen Verhältnisse anzu
wenden – hier kann kaum jemand helfen, fast jede Stunde gibt neue Aufgaben und 
jedes neue Fleckchen Erde seine besonderen; daß er für die Dauer irgendwo einge
richtet ist und daß sein Leben nun gewissermaßen von selbst verläuft, kann niemand 
von sich behaupten, nicht einmal ich, dessen Bedürfnisse sich förmlich von Tag zu Tag 
verringern. (FH 454f.) 

Das Fortschrittsnarrativ der Moderne wird in Frage gestellt: »Man rühmt oft den all
gemeinen Fortschritt der Hundeschaft durch die Zeiten und meint damit wohl haupt
sächlich den Fortschritt der Wissenschaft. […] [A]ber was ist daran zu rühmen?« (FH 455) 
Schließlich »verflucht[] [er] die kommentatorische Wissenschaft« (FH 472). Darüber hin
aus bezeichnet er als »eigentliche Methode der Wissenschaft« (FH 445), die er nicht be
folgt, »die Arbeiten der Vorgänger zu benutzen und mit den zeitgenössischen Forschern 
[s]ich zu verbinden« (ebd.). Die Wissenschaft erweist sich als performativ und rituali
siert. Laut eigener Aussage arbeitet der Hund an einer »Aufhebung der Wissenschaft« 
(FH 469) mit ihren eigenen Mitteln. Er gesteht sich seine Unfähigkeit als Wissenschaft
ler ein: 

Das hat natürlich, von den schon erwähnten Lebensumständen abgesehen, sei
nen Grund zunächst in meiner wissenschaftlichen Unfähigkeit, geringer Denkkraft, 
schlechtem Gedächtnis und vor allem in dem Außerstandesein, das wissenschaftliche 
Ziel mir immer vor Augen zu halten. Das alles gestehe ich mir offen ein, sogar mit 
einer gewissen Freude. Denn der tiefere Grund meiner wissenschaftlichen Unfähigkeit 
scheint mir ein Instinkt und wahrlich kein schlechter Instinkt zu sein. […] Es war der 
Instinkt, der mich vielleicht gerade um der Wissenschaft willen, aber einer anderen 
Wissenschaft, als sie heute geübt wird, einer allerletzten Wissenschaft, die Freiheit 
höher schätzen ließ als alles andere. (FH 482) 

Anhand des ›Instinkts‹ verweist der Hund hier zudem auf seine Tierlichkeit als aus an
thropozentrischer Sicht behindernden Faktor bei der Ausübung von Wissenschaft. Der 
Text bliebt die Antwort schuldig, welche diese Wissenschaft ist, deren höchstes Ziel die 
Freiheit ist, liefert jedoch Hinweise darauf, welche Qualitäten eine solche Wissenschaft 
aufweisen müsste – diese möchte ich in Kapitel 5.1.3 tiefergehend untersuchen. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Textpaare: Exemplarische Engführung 81 

Auch Lovecraft bezieht sich in der Novelle At the Mountains of Madness auf konkreten 
wissenschaftshistorischen Kontext und den Polar-Mythos-Diskurs.136 Der Erzähler er
wähnt die Antarktis-Expeditionen von »Shackleton, Amundsen, Scott, and Byrd« (MM 
14). Eine entscheidende Rolle spielt beim Expeditionsmotiv in Mountains der Topos der 
Landeroberung, des Frontier Spirit, des Vordringens in »regions never trodden by human 
foot or penetrated by human imagination« (MM 25), der sich hier wie häufig auch se
xualisiert präsentiert. Die Penetration (vgl. MM 76f.), auch in Form des Eindringens in 
den Boden durch »boring« (MM 22), ist wiederkehrendes Motiv. Die Expedition ist so
mit auch ein Akt hingenommener Naturzerstörung, etwa durch »the usual rock-chip
ping method of trail-blazing« (MM 77). 

Entscheidend ist dabei auch die wiederholte Betonung, dass Lake in westliche Rich
tung vordringt (vgl. MM 41, 48, 50, 58), also der geographischen Richtung der amerikani
schen Siedlungsbewegung folgt. Zugleich wird dieser aber dekonstruiert, indem sich das 
zu erobernde Land als widerständig entpuppt, wie auch Calrin und Allen beschreiben: 
»Lovecraft’s parody of myths of human origin rests upon his deconstruction of the con
cept of the desolate virgin landscape supposedly ›untouched‹; the previous monstrous 
colonizers haunt Antarctica.«137 Die Erzählung zeigt eine immense Faszination für das 
Unbekannte, das Noch-nicht- oder Gerade-erst-Entdeckte (vgl. MM 104), äußert jedoch 
konkrete Kritik an der Wissenschaftspraxis. 

Lovecraft etabliert eine grundsätzlich skeptische Haltung gegenüber der Wissen
schaft als Institution, wie Lee Herrmann schreibt: 

Science, specifically a science of colonial power, leads not to progress but to horror and 
disintegration, and this contrarian telos is doubly marked in the text, effecting the end 
of the ancient alien civilization and the modern human scientific expedition.138 

Deutlich wird dies gleich im ersten Satz: »I am forced into speech because men of science 
have refused to follow my advice without knowing why.« (MM 11) Wissenschaft erscheint 
als Betrieb, der weniger auf Erkenntnisgewinn als auf Prestige ausgerichtet ist: 

In the end I must rely on the judgment and standing of the few scientific leaders who 
have, on the one hand, sufficient independence of thought to weigh my data on its 
own hideously convincing merits or in the light of certain primordial and highly baf
fling myth-cycles; and on the other hand, sufficient influence to deter the exploring 
world in general from any rash and overambitious programme in the region of those 
mountains of madness. It is an unfortunate fact that relatively obscure men like myself 
and my associates, connected only with a small university, have little chance of mak

ing an impression where matters of a wildly bizarre or highly controversial nature are 
concerned. (MM 12f.) 

136 Vgl. Navroth, John M.: »Lovecraft and the Polar Myth«. Lovecraft Annual. Nr. 3, 2009. S. 190f. 
137 Calrin, Gerry/Allen, Nicola: »Slime and Western Man: H.P. Lovecraft in the Time of Modernism«. 

New Critical Essays on H.P. Lovecraft. Hg. von David Simmons. Palgrave Macmillan, 2013. S. 76. 
138 Herrmann, Lee: »›Bothersome forms, of course, were mechanicallly exterminated‹. Colonialism, 

Science, Racial Dysgenia, and Extermination in the Work of H.P. Lovecraft, Intertextually and Be
yond«. Comparative Studies in Modernism. Nr. 14, 2019. S. 305. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Zentrales Thema des Textes ist die Spannung zwischen Entdeckergeist und Vorsicht vor 
der möglichen Erkenntnis. Während Lake sich enthusiastisch für das tiefere Vordringen 
in die antarktische Landschaft zeigt, mahnt der Erzähler immer wieder zur Vorsicht. 
Dabei scheint es Lake auch vor allem um wissenschaftlichen Ruhm zu gehen (vgl. MM 41). 
Der Erzähler beschreibt die Faszination der Expedition anhand eines Tier-Vergleichs, 
der wiederum eine von Gewalt geprägte Mensch-Tier-Beziehung durchscheinen lässt: 
»But I think I can detect something of the same spirit – albeit in a less extreme form – 
in the men who stalk deadly beasts through African jungles to photograph them or study 
their habits.« (MM 125) 

Das Bedrohliche liegt dabei in der Entdeckung von »appalling and incredible secrets 
of primal Nature« (MM 117). Gespielt wird dabei auch mit der Möglichkeit von durch wis
senschaftliche Erkenntnisse eingeleiteten Paradigmenwechseln: »Will mean to biology 
what Einstein has meant to mathematics and physics.« (MM 35, vgl. auch 42) Der Erzäh
ler referiert zudem direkt auf die Evolution, die wiederum als erschreckende, das anthro
pozentrische Selbstverständnis erschütternde Erkenntnis erscheint: »How could they be 
otherwise [than natural in origin], when man himself could scarcely have been differen
tiated from the great apes at the time when this region succumbed to the present unbro
ken reign of glacial death?« (MM 71) Die Formulierung an dieser Stelle ist interessant, 
deutet sie doch auf eine angenommene grundsätzliche Unterscheidbarkeit von Mensch 
und Tier hin, die nur phänotypisch zu diesem Zeitpunkt noch nicht gegeben ist. Dennoch 
ist die Entwicklungsrichtung klar: »long before any human race we know had shambled 
out of apedom« (MM 75). Auch das zentrale Unterscheidungsmerkmal zwischen Mensch 
und Tier, das Bewusstsein, wird angesprochen, indem die unbekannten Schöpfer:innen 
der Stadt als »conscious beings« (MM 78) charakterisiert werden. Sie zeichnen sich durch 
überlegenes naturwissenschaftliches und mechanisches Wissen aus (vgl. MM 94). Dabei 
zeigt sich auch eine Unterscheidung zwischen der Wahrheit ihrer Aufzeichnung und den 
»theories« (MM 101) der menschlichen Wissenschaft, die eher zufällig zusammenzulau
fen scheinen. 

Die Erzählung nutzt erzählerisch die Sprache und Form eines wissenschaftlichen 
Berichts,139 der etwa Forschungsfrage, Untersuchungsgeräte, Teilnehmer:innen und Fi
nanzierung präzise benennt (vgl. MM 13f., 15). Eine konkrete zeitliche und örtliche Lo
kalisierung wird durch die Verwendung genauer Ortsnamen, Daten und Koordinatio
nen suggeriert (vgl. MM 16f.). Es finden sich zudem Ansätze einer Diskussion wissen
schaftlicher Beiträge und akademischer Floskeln (vgl. MM 22, 102). Die Erzählung spielt 
ironisierend mit den Konventionen eben dieser Form, in dem sie deren Umständlich
keit auf die Spitze treibt: »Certain lingering influences in that unknown antarctic world 
of disordered time and alien natural law make it imperative that further exploration be 
discouraged.« (MM 94) 

Dieser Aufbau ermöglicht es zudem, Authentizitätsmarker einzustreuen, die darauf 
verweisen, dass nicht weiter erzählenswerte Teile der Expedition bereits aus Medienbe
richten bekannt sind (vgl. MM 20f.) und zwar »[e]veryone, of course« (MM 53). Für die 
Leser:innen bedeutet dies zugleich einen Bruch mit der Erzählillusion wie einen Anreiz 

139 Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Textpaare: Exemplarische Engführung 83 

zur eigenen Recherche, wie ihn auch Lovecrafts andere ins Leere führende Verweise wie 
etwa das Necronomicon bieten. 

Die Moral der Erzählung ist ein Appell an die Wissenschaft, manches unerforscht zu 
lassen: 

It is absolutely necessary, for the peace and safety of mankind, that some of earth’s 
dark, dead corners und unplumbed depths be let alone; lest sleeping abnormalities 
wake to resurgent life, and blasphemously surviving nightmares squirm and splash out 
of their black lairs to new and wider conquests. (MM 156) 

Beide Erzählungen äußern auf diese Weise Kritik an der selbst proklamierten Fort
schrittlichkeit der Wissenschaft. Die Skepsis gegenüber der Wissenschaft mündet bei 
Lovecraft in der Forderung ihres Endes – während diese bei Kafka einer Reform wissen
schaftlicher Methodik gilt. Unterstützt wird dies durch die kritische Betrachtung des 
beobachtenden wissenschaftlichen Subjekts und seiner Wahrnehmungsparameter. 

4.4.2 Beobachtungsposition und Wahrnehmung 

So thematisiert Mountains die Situiertheit wissenschaftlicher Untersuchung in einer dy
namischen, agentenhaft handelnden Natur. Die Mission muss sich nach den Jahreszei
ten richten (vgl. MM 14), ihr Ziel ist die Erkundung von Klimaveränderungen in der Ant
arktis (vgl. ebd.). Aus der Landschaft lassen sich diese Veränderungen ablesen, sie wird 
zum Abbild des Hyperobjekts140 klimatischer Wandel: 

How much higher they had once been, it was futile to guess; but everything about this 
strange region pointed to obscure atmospheric influences unfavourable to change, and 
calculated to retard the unusual climatic processes of rock disintegration. (MM 67) 

Die Veränderungen führt Danforth auf Witterungsbedingungen zurück bzw. ihre Be
ständigkeit auf ihre materielle Beschaffenheit (vgl. ebd.) und deutet so auf den unzer
trennlichen Zusammenhang der Umweltelemente sowie die Bedeutung von Materie hin. 

Die schließt auch das beobachtende Subjekt mit ein. Der Erzähler bemerkt den Ein
fluss der äußeren klimatischen Bedingungen auf seinen Körper: »The falling tempera
ture bothered me considerably after our long voyage through the tropics, but I tried to 
brace up for the worse rigours to come.« (MM 16) Gesundheit erscheint als direktes Resul
tat von Ernährung und Umwelteinflüssen (vgl. MM 23f.), eine hospitable Umgebung als 
notwendige Lebensbedingung: »a climate deadly to habitation« (MM 71). Er beschreibt 
zudem »atmospheric effects« (MM 17), die seine Naturwahrnehmung auszeichnen. Auf
fällig sind dabei immer wieder Vergleiche aus dem kulturell-räumlichen Feld für Natur
beobachtungen: Die Eisberge erscheinen als »table-like objects with vertical sides« (MM 
16) oder »battlements of unimaginable cosmic castles« (MM 17). Der Akt der Naturbe

140 Vgl. Morton, Timothy: Hyperobjects. Philosophy and Ecology after the End of the World. University of 
Minnesota Press, 2013. S. 3. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

obachtung wird in romantischer Tradition als erhebend, majestätisch beschrieben (vgl. 
MM 29f.) und weist pantheistische, transzendentale Tendenzen auf: 

That seething, half-luminous cloud-background held ineffable suggestions of a vague, 
ethereal beyondness far more than terrestrially spatial; and gave appalling reminders of 
the utter remoteness, separateness, desolation, and aeon-long death of this untrodden 
and unfathomed austral world. (MM 50, Hervorhebung im Original) 

Zugleich wird diese Tradition durch den Text ad absurdum geführt, indem die Natur sich 
gegen ihren Status als beobachtetes Objekt auflehnt und eigenständig handelt. 

Wissenschaft erweist sich hier als ein Prozess der Naturinterpretation, der bessere 
und schlechtere Ergebnisse hervorbringen kann: »reading into it certain contradictions 
in Nature« (MM 24). Dabei ist die »natural theory in the back of [their] heads« (MM 70) 
auch eine Linse, durch welche die Expediteure die phantastisch anmutende Landschaft 
betrachten und sich rational erklären – wozu auch die Verweise auf reale Naturwunder 
(vgl. ebd.) dienen. Die zu Anfang betonte Sachlichkeit löst sich mit dem Verlauf der Ge
schichte und dem Einbruch übernatürlicher, phantastischer Elemente auf und weicht 
einer nicht weiter verhüllten Fiktionalität. 

Auch in Kafkas Forschungen gerät die wissenschaftliche Beobachtungsposition in Fra
ge. Hans-Joachim Jakob attestiert dem Hund eine Unfähigkeit zur Erkenntnis, insbe
sondere seine Ignoranz, Menschen zu erkennen, führe »zu grotesken Ergebnissen«141. 
Dabei liegt er durchaus richtig, dass im Text ein Scheitern der Erkenntnis vorgeführt 
wird. Jedoch ist es vielmehr die hündische Mimikry des menschlichen Anspruchs auf 
Forschungshoheit, der seiner unvoreingenommenen Wahrnehmung der eigenen Um
gebung im Wege steht. Dies kritisiert das angenommene Vorrecht der Menschen auf 
Erforschung ihrer Umgebung, bei der sie sich nicht als Teil dessen, sondern (fälschli
cherweise) als unabhängig und objektiv annehmen. Der Hund hat hier die Autorität des 
Erzählers und, in Erweiterung, des Autors darüber, wer in der Geschichte in Erschei
nung tritt und wer nicht. Er schließt die Menschen aus, macht sie stumm und kehrt so
mit einen Marginalisierungsprozess um, der sich sonst gegen die Tiere richtet. So ist 
der Text nicht bloß »a metaphor that emphasizes process over content, the process of 
the reader interpreting the world as text«142, sondern noch konkreter selbst ein Versuch, 
unvoreingenommen wahrzunehmen und durch einen Perspektivwechsel einen anderen 
Erkenntnishorizont erfahrbar zu machen. Somit wirkt er wiederum an der Produktion 
eines alternativen Wissens. 

Laut Richard Jayne äußert Kafka anhand des begrenzten epistemologischen Hori
zonts des Hundes143 auch eine Skepsis gegenüber der Fähigkeit von Sprache, Erkennt

141 Jakob, Hans-Joachim: »Tiere im Text. Hundedarstellungen in der deutschsprachigen Literatur des 
frühen 20. Jahrhunderts im Spannungsfeld von ›Human-Animal Studies‹ und Erzählforschung«. 
Textpraxis. Digitales Journal für Philologie. Nr. 8, 2014. http://www.uni-muenster.de/textpraxis/han 
s-joachim-jakob-tiere-im-text. Zuletzt aufgerufen am 11. Mai 2025. S. 12. 

142 Ossar, Michael: »The World as Text in ›Forschungen eines Hundes‹«. Colloquia Germanica. Ausg. 20, 
Nr. 4, 1987. S. 335. 

143 Vgl. Jayne, Richard: Erkenntnis und Transzendenz. Zur Hermeneutik literarischer Texte am Beispiel von 
Kafkas »Forschungen eines Hundes«. Wilhelm Fink Verlag, 1983. S. 61. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.uni-muenster.de/textpraxis/hans-joachim-jakob-tiere-im-text
http://www.uni-muenster.de/textpraxis/hans-joachim-jakob-tiere-im-text
https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.uni-muenster.de/textpraxis/hans-joachim-jakob-tiere-im-text
http://www.uni-muenster.de/textpraxis/hans-joachim-jakob-tiere-im-text


4. Textpaare: Exemplarische Engführung 85 

nis und Wahrheit auszudrücken,144 wodurch die Position des:r Leser:in als Sinnprodu
zent:in bestärkt wird.145 Heller kritisiert berechtigterweise Jaynes hermeneutische Her
angehensweise an Kafkas Texte, die jeglichen Bezug auf zeitgenössischen wissenschafts
geschichtlichen Kontext negiert und so zwangsläufig unterkomplex bleibt.146 Dennoch 
ist es richtig, dass der Text seine Leser:innen durch den »defamiliarization effect«147 zu 
eigenständiger Sinnproduktion zwingt, wobei sie die eigene Wahrnehmung hinterfra
gen müssen. Die hündische Perspektive ermöglicht somit die Kreation neuen Wissens, 
sowohl über das Eigene als auch über das Fremde: 

Auf den ersten Blick erzählten die »Forschungen eines Hundes« eine ›literarische Zoolo
gie‹ (hündisch wahrgenommene subjektive Merk- und Wirkungswelt), doch daran an
schließend zugleich auch eine ›literarische Anthropologie‹, weil der forschende Hund 
anhand der wahrgenommenen Widersprüche in seiner Hundewelt die kulturellen und 
wissenschaftlichen Einwirkungen des Menschen unbewusst offenlegt.148 

Eine irritierende Kritik am Text äußert Heinz Politzer: 

It may be called an attempt on the part of Kafka at formulating, ironically, an episte
mology; yet this attempt was doomed to failure, since his thought processes required 
symbols, not abstractions, in order to become communicable at all.149 

Der Text scheitert vielmehr insofern nicht, als es ihm eben genau darum geht, auf die 
Grenzen menschlicher Epistemologie zu verweisen und dabei konkret die daran beteilig
ten Faktoren, unter anderem die Sprache, zu benennen, wie auch Klaus Wiehl argumen
tiert.150 So versage der Forscherhund nicht, sondern zeige Schwächen der Wissenschaft 
auf.151 Schließlich wird laut ihm so evident, dass »zu einer sicheren Wissensproduktion 
um das verbleibende Nicht-Wissen der Wissenschaft […] allein der narrative Text [legiti
miert ist], der es ermöglicht, Dinge ›irgendwie neu zu sehen‹.«152 Dies ist sicherlich eine 
sehr positive Auslegung des Textes, dass dieser jedoch durchaus die Fähigkeit der Lite
ratur zur Wissensproduktion betont, ist nicht zu leugnen. 

Diese muss allerdings auch von der Rezeptionsperspektive ausgehen. Nur aus einer 
anthropozentrischen Perspektive ist der forschende Hund »ei[n] an seinen Wahrneh
mungsdefiziten scheiternde[r] Beobachte[r]«153. Die eigentliche Erkenntnis des Textes 

144 Vgl. ebd. S. 63. 
145 Vgl. ebd. S. 78f. 
146 Vgl. Heller: Franz Kafka. S. 141. 
147 Dekoven: »Kafka’s Animal Stories«. S. 56. 
148 Jobst:: »Pawlow, Uexküll, Kafka«. S. 333. 
149 Politzer, Heinz: Franz Kafka. Parable and Paradox. Cornell University Press, 1962. S. 319, Fußnote. 

Vgl. dazu auch Harel, Naama: »Investigations of a Dog, by a Dog. Between Anthropocentrism and 
Canine-Centrism«. Speaking for Animals. Animal Autobiographical Writing. Hg. von Margo DeMello. 
Routledge, 2013. S. 51. 

150 Vgl. Wiehl: »Die Poetologie der Biologie«. S. 225. 
151 Vgl. ebd. 
152 Ebd. 
153 Jakob: »Tiere im Text«. S. 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

ist eine über die Wahrnehmung, die Phänomenologie selbst. Um diese herauszulesen, ist 
aber eine bewusste Rezeptionsentscheidung erforderlich, die sich auf den Standpunkt 
des Hundes einlässt, anstatt ihn – wie Jakob es vorführt – als falsche Wahrnehmung zu 
empfinden. 

Dies haben viele von Kafkas Texten gemeinsam: Sie verlangen von ihren Leser:innen, 
dass diese sich bewusst in die Tierperspektive hineinversetzen, diese annehmen, obwohl 
sie unangenehm ist. Auch deshalb sind sie fast durchgehend autodiegetisch erzählt. Dies 
gibt eine Verantwortung zurück an den:die Leser:in154 und führt ihm:r die eigenen an
thropozentrischen Prämissen vor. So formuliert Kafka in Forschungen eine Skepsis ge
genüber Praktiken der szientifischen Selbstüberhöhung und stellt ihnen ein alternatives 
Erkenntnismodell gegenüber – eines, in dem das forschende Selbst sich als Teil des rhi
zomorphen agencement erkennt. 

So zeigt sich als zentrale Fragestellung des Textes insbesondere jene danach, wie 
Forschung möglich sein kann aus einer Position, die das untersuchte Objekt als ver
wandt ansieht und in der der:die Forscher:in sich selbst als Teil eines kreisläufigen, 
nicht-hierarchischen natürlichen Systems versteht. Es stellt sich die Frage nach einer 
Wissenschaft, deren Erkenntnisgewinn ein höherer ist, weil er ohne Aneignung, oh
ne Beherrschung und somit ohne Reproduktion von Diskriminierungsmechanismen 
auskommt. So geht es dem Forscherhund weniger um »the source of all knowledge, 
of finding the root of consciousness«155 oder um »some kind of knowledge that both 
embrace[s] and transcend[s] reality and [is] not required to be referential or proven«156, 
sondern vielmehr um Erkenntnisgewinn, der sich der Unmöglichkeit des allumfassen
den Wissens bewusst ist und nur das wahrnimmt, was aus der individuellen Perspektive 
wahrnehmbar ist. So ist dem Hund bewusst, wie bruchstückhaft und unsicher jegli
ches Ergebnis wissenschaftlicher Arbeit ist (vgl. FH 437). Seine Experimente schließen 
dezidiert das Ich ein, anstatt es aus dem Prozess der Erkenntnis auszuschließen. Zu
dem gesteht er ein, dass gerade Emotionalität anstelle von vermeintlicher Objektivität 
erkenntnisreich sein kann: 

Heute leugne ich natürlich alle derartigen Erkenntnisse und schreibe sie meiner da
maligen Überreiztheit zu, aber wenn es auch ein Irrtum war, so hat er doch eine ge
wisse Großartigkeit, ist die einzige wenn auch nur scheinbare Wirklichkeit die ich aus 
der Hungerzeit in diese Welt herübergerettet habe und zeigt zumindest, wie weit bei 
völligem Außer-sich-sein wir gelangen können. (FH 479) 

Dies führt vor, wie erratisch übereilige Interpretation, der Glaube an menschliche Fähig
keit zu allumfassendem Wissen sowie die Objektifizierung von Tieren im wissenschaft
lichen Diskurs sind.157 Das impliziert auch eine Warnung vor den Gefahren radikaler Ra
tionalisierung. 

154 Vgl. Harel: »Investigations of a Dog, by a Dog«. S. 56; Dekoven: »Kafka’s Animal Stories«. S. 32f. 
155 Fickert, Kurt: »Kafka’s Search for Truth in ›Forschungen eines Hundes‹«. Monatshefte. Ausg. 85, Nr. 

2, 1993. S. 195. 
156 Ebd. S. 196. 
157 Vgl. Goodbody: »Animal Studies«. S. 265f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Textpaare: Exemplarische Engführung 87 

Beide Texte negieren damit die Möglichkeit einer neutralen Beobachtungsinstanz in 
ihren fiktiven wissenschaftlichen Experimenten und Expeditionen. Stattdessen verwei
sen sie auf die Verbundenheit zur Umwelt und die Limitiertheit individueller Wahrneh
mung. Damit werfen sie konkret phänomenologische Fragen auf und entwickeln einen 
dezidierten Anti-Anthropozentrismus. 

4.4.3 Anti-Anthropozentrismus 

Harel bezeichnet Forschungen als »quasi-scientific query, performed by its canine narra
tor«158. Menschen sind in der Diegese abwesend – beziehungsweise wird ihre Existenz 
vom Hund ausgespart, weil er die Musizierenden (vgl. FH 431f.) nicht als solche erkennt 
bzw. ausblendet.159 Der »canine-centrism«160 als Parodie auf Anthropozentrismus161 ist 
so auch im Hinblick auf im Text verhandelte epistemologische Fragestellungen inter
essant.162 So vermutet der Hund: »Alles Wissen, die Gesamtheit aller Fragen und aller 
Antworten ist in den Hunden enthalten.« (FH 441) Somit erheben sie sich über andere 
Lebewesen: 

Es giebt außer uns Hunden vielerlei Arten von Geschöpfen ringsumher, arme, gerin
ge, stumme, nur auf gewisse Schreie eingeschränkte Wesen, viele unter uns Hunden 
studieren sie, haben ihnen Namen gegeben, suchen ihnen zu helfen, sie zu veredeln 
udgl., mir sind sie, wenn sie mich nicht etwa zu stören versuchen, gleichgültig, ich ver
wechsle sie, ich sehe über sie hinweg. (FH 425) 

Dabei spricht er ihnen auch die Sprachfähigkeit ab (vgl. FH 428). Es werden so mensch
liche Verhaltensweisen nachvollzogen und die Positionen von Beobachtendem und Be
obachteten umgekehrt: 

Kafka […] inverts the observer-observed relations between human and nonhuman ani
mals, reminding us […] that we can also be observed by them. When observed by a non
human animal, we are just another species, and just as nonhuman animals are vastly 
invisible to us, so are we to them, as Kafka’s dog demonstrates.163 

So wird die menschliche Selbsterhöhung durch die Wissenschaft kritisiert, indem der 
Forschungstrieb des Hundes ihn zum Außenseiter164 macht. Entwirft er zu Beginn noch 
das Idealbild einer harmonischen hündischen Gemeinschaft, kann er sich später inner
halb seiner eigenen Spezies nicht mehr verorten und erkennt nicht, ob sein Nachbar ein 
Artgenosse ist (vgl. FH 453). Auch betont er mehrfach seine Einsamkeit (vgl. FH 424, 454, 

158 Harel: »Investigations of a Dog, by a Dog«. S. 50. 
159 Vgl. Karakassi, Katerina: »Kafkas Kollektiv der Hunde im Kontext der Moderne. Kafka – Fleck – 

Halbwachs«. Zeitschrift für Deutsche Philologie. Ausg. 136, Nr. 4, 2017. S. 541; Ossar: »The World as 
Text in ›Forschungen eines Hundes‹«. S. 334. 

160 Harel: »Investigations of a Dog, by a Dog«. S. 57. 
161 Vgl. ebd. 
162 Vgl. Heller: Franz Kafka. S. 123. 
163 Harel: Kafka’s Zoopoetics. S. 116. 
164 Vgl. Dekoven: »Kafka’s Animal Stories«. S. 28. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

475). So ist er laut Dekoven ebenfalls ein »humanimal«165. Im Anschluss daran bringt sie 
den Text direkt in Verbindung mit dem Rhizom-Konzept: 

Kafka thus radically relativizes human perception, and also undercuts humans’ hierar
chical categorization of animal species, with homo sapiens always at the pinnacle of the 
tree of life, a figure Deleuze and Guattari so helpfully dislodge, in A Thousand Plateaus 
and elsewhere, in favor of the nonlinear, spreading, multiple fragmented rhizome.166 

Diese Lesart erscheint einleuchtend – und lässt sich mithilfe einer akribischen Textana
lyse noch genauer belegen. 

So wird in Forschungen eines Hundes ein funktionales tierliches Kollektiv geschildert.167 
Innerhalb des »Gefüge[s] der Hundeschaft« (FH 456) herrscht eine »gute vertraute hün
dische Verbindung« (FH 430) mit »lieben Mithunde[n]« (FH 423). Damit unterscheiden 
die Hunde sich von anderen Spezies, die eher isoliert leben – was die Menschheit impli
ziert: 

Wir Hunde dagegen! Man darf doch wohl sagen, daß wir alle förmlich in einem einzi
gen Haufen leben, alle, so unterschieden wir sonst sind durch die unzähligen und tief 
gehenden Unterscheidungen, die sich im Laufe der Zeiten ergeben haben. Alle in ei
nem Haufen! Es drängt uns zueinander und nichts kann uns hindern, diesem Drängen 
genugzutun, alle unsere Gesetze und Einrichtungen, die wenigen die ich noch kenne 
und die zahllosen, die ich vergessen habe, gehen zurück auf dieses höchste Glück des
sen wir fähig sind, das warme Beisammensein. (FH 425) 

Der so etablierte ›canine-centrism‹ als Parodie auf Anthropozentrismus besteht darin, 
dass die Hunde sich nur innerhalb mit ihrer eigenen Spezies verbunden fühlen, andere 
von dieser agencement-artigen Form des Zusammenlebens jedoch ausgeschlossen sind: 
»Denn was gibt es außer den Hunden? Wen kann man sonst anrufen in der weiten leeren 
Welt?« (FH 441) Der Verweis auf die leere Welt parodiert die Vorstellung von Menschen 
als einzigen relevanten Lebewesen und die anthropozentrische Leugnung anderer nicht
menschlicher Akteure. 

Die Beziehung von Hund und Umwelt hat ökosystemische Qualität: »diese Haupt
nahrung finden wir auf der Erde, die Erde aber braucht unser Wasser« (FH 437); »alles 
hatte Bezug zu mir« (FH 426). Hier deutet sich jedoch schon an, dass der Hund seinen 
Status in diesem Zusammenhang missdeutet, indem er sich als »Anführer« (FH 426) ver
steht. Auch die Lufthunde »sind getrennt von der nährenden Erde, säen nicht und ernten 
doch« (FH 448). Dabei wird die Ambivalenz der Richtungen aufgehoben, oben und unten 
erscheinen als eins und deuten auf einen richtungs- und hierarchielosen, rhizomorphen 
Gesamtzusammenhang hin, der eng verbunden ist mit Natur und Tierlichkeit. Die Tie
re können sich in der Umwelt zurechtfinden durch ihr Wissen über »selbstverständliche 
natürliche Dinge« (FH 478). 

165 Ebd. 
166 Ebd. S. 30. 
167 Katerina Karakassi bezeichnet den Text als »In-vitro-Studie eines Kollektivs« (»Kafkas Kollektiv der 

Hunde im Kontext der Moderne«. S. 552). 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Textpaare: Exemplarische Engführung 89 

Auch bei Lovecraft ist die Natur sprachlich im Text präsent und mit menschlichen Be
deutungszuschreibungen überblendet. Tiere werden mit negativen Attributen beschrie
ben, so sind die Pinguine »grotesque« (MM 19) und die Robben »fat« (ebd.). Diese wilden 
Tiere stehen den domestizierten Hunden gegenüber, die Teil der Expedition sind (vgl. 
ebd.). Die Grenze zwischen dem Nichtmenschlichen und dem Menschlichen zeigt sich 
hier also als versetzt und arbiträr gezogen. 

Die Teilnehmer der Expedition werden mit Tiervergleichen belegt: »dogged« (MM 
24); »beaver-like work« (MM 26, vgl. auch 58); »wormed our way« (MM 120). Auch Na
turmetaphern werden verwendet: »Lake was left hopelessly at sea.« (MM 43) Diese spie
gelt sich hier zusätzlich im Wassernamen ›Lake‹. Landschaftsbeschreibungen enthal
ten zugleich anthropomorphisierende Elemente, die mit der tierlichen Bedeutungsebe
ne überblendet werden: »cave-mouths« (MM 68f., 72); »labyrinth of rock and masonry 
that clawed up corpse-like« (MM 75); »the topmost tier of chambers yawned snowily and 
ruinously open to the polar sky« (MM 86). Trotzdem werden die Landschaften beschrie
ben als »vaguely but deeply unhuman« (ebd.) – was die Vergleiche als menschliche Ver
suche einer annähernden Beschreibung in Ermangelung passenderer Begrifflichkeiten 
entlarvt. 

Die Erzählung weist ein auffälliges Interesse am Materiellen bis hin zur molekula
ren Ebene auf: Er beobachtet »ferns, seaweeds, trilobites, crinoids, and such molluscs 
as linguellae and gasteropods« (MM 22, vgl. auch 32) sowie deren Veränderungsprozes
se (vgl. ebd.). Auch die bedrohliche, überlegene Andersheit der Great Old Ones bzw. der 
Mi-Go kann bis auf ihre materielle Beschaffenheit zurückgeführt werden (vgl. MM 104). 
Körperlichkeit rückt so an zentrale Stelle. 

Interferenzen der Natur machen Bewegung in der unwirtlichen Umgebung aus Eis 
und Schnee immer wieder unmöglich (vgl. MM 41, 68f.). Auch als Grund für die Zerstö
rung der äußeren Bezirke der entdeckten Stadt wird das »chaos of terrene convulsions« 
(MM 75) vermutet, beziehungsweise über die natürlichen Gründe für ihre Verstecktheit 
spekuliert: »Perhaps the pressure of accumulated snows had been responsible; and per
haps some flood from the river, or from the bursting of some ancient glacial dam in the 
great range, had helped to create the special state now observable.« (MM 85) Der Fluss 
und sein Einfluss auf geologische Veränderungsprozesse der Landschaft begründen den 
Umbau der Stadt (vgl. MM 110) – seine agency wird also betont. Er dient den Wissen
schaftlern zudem als Orientierung und ermöglicht Kartographie (vgl. ebd.). Diese er
weist sich jedoch als wenig hilfreich: »[O]ur previous wanderings had shewn us that mat
ters of scale were not wholly to be depended on.« (MM 136) Auch das Konzept der Grenze 
gerät durch geologische Verschiebungen in Gefahr (vgl. MM 106). 

Der Wind ist in der Erzähldiegese ein eigener Akteur, dessen »mangling action« (MM 
53) schließlich sogar der Tod von Lakes Forschungsmission zugeschrieben wird. Auch 
hinter der Einwirkung auf die Forschungsinstrumente vermutet der Erzähler »winds 
that must have harboured singular curiosity and investigativeness« (MM 55), also be
wusstes Handeln. Dass dies auch eine anthropomorphisierende Geste aus Schutz vor 
dem Grauen der wahren Erkenntnis ist, steht außer Frage, dennoch lenken diese Formu
lierungen den Fokus auf die agency nichtmenschlicher Entitäten. Auch andere Natur-El
emente, wie etwa der Fluss, werden agentenhaft beschrieben: »that broad river had once 
pierced the foothills and approached its sinking-place in the great range« (MM 76). So 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

ist der Mensch in der Erzählung nicht erhabenes Subjekt, das von einer neutralen Posi
tion aus die Natur betrachtet, sondern Teil eines interrelationalen Spiels, an dem auch 
nichtmenschliche Akteure mitwirken. 

Zugleich zeigen sich Hinweise auf die Existenz eines intelligent design, einer Instanz 
in Form einer »magic hand« (MM 68, vgl. auch 76), die für die Gestaltung dieser Natur
elemente verantwortlich ist. Hierbei stellt sich zentral die Frage nach der unterschiedli
chen Beschreibung von Menschen und Tieren in ihrer natürlichen Umgebung, nach der 
– natürlich stets anthropozentrischen – Differenzierung von Kulturobjekten und Natur
entwicklungen. 

Es entsteht so – wie oben angedeutet – das Bild einer dynamischen Umwelt mit ei
ner in die deep time zurückreichenden Geschichte (vgl. MM 24), deren Zustand veränder
bar und für die menschliche Existenz materiell relevant ist. Dieser Gedanke erscheint 
hier als unheilvoll und Quelle des Grauen, die Antarktis wird zum »haunted, accursed 
realm where life and death, space and time, have made black and blasphemous alliances 
in the unknown epochs since matter first writhed and swam on the planet’s scarce-cooled 
crust« (MM 59). 

So zeigen beide Texte Naturwissenschaft als fragwürdige Institutionen mit unzu
reichenden Methoden. Sie betonen dafür die agency von Naturelementen und kehren 
anthropozentrische Denkmuster um, um stattdessen ein rhizomatisches Modell von 
menschlich-natürlichen Zusammenhängen zu entwickeln. Lovecraft zeigt dabei be
sonders die Gefahr der Erkenntnis auf und plädiert für die Unterbindung von zu 
weitreichender wissenschaftlicher Forschung und ihrer verstörenden Ordnungsinsta
bilisierung, bietet aber zugleich alternative Wahrnehmungsmodi an, während Kafka 
Caninozentrismus als verfremdende Darstellung von Anthropozentrismus etabliert. 
Diese Gedanken sollen im Folgenden im Anschluss an Wissenschafts- und Theoriedis

kurse weiterentwickelt und um die soziologische wie selbstreferenzielle Dimension 
ergänzt werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005 - am 13.02.2026, 00:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

