
Atmosphären-Ästhetik und interkulturelle Studien

Zhuofei Wang

1. Fragestellung

Seit dem 18. Jahrhundert ist die Ästhetik vor allem als ein Arbeitsgebiet europäi-

scher Philosophen bekannt. Dabei wurde der ästhetische Entwurf maßgeblich von

Kants auf transzendentalphilosophischer Grundlage beruhendem Ansatz des äs-

thetischen Urteils beeinflusst, der den Fokus auf die Erfahrung des Schönen eines

urteilenden Subjektes legte. Seit dem 19. Jahrhundert breitete sich das europäische

Modell der Ästhetik, das das Schöne als Zentralphänomen thematisierte, auf ande-

re Kulturkreise aus, und damit übte sein Begründungsansatz dort einen tiefgrei-

fenden Einfluss aus. In China, Japan und Indien beispielsweise wurde das Ästhe-

tische primär als Schönheit (mei, bi, saundarya) interpretiert. Dementsprechend

wurde die Ästhetik als Lehre der Schönheit (meixue, bigaku, saundarya-sastra) be-

zeichnet. Diese Übertragung führte dazu, dass die ursprüngliche Bedeutung der

Ästhetik, nämlich aisthesis, die die sinnliche Wahrnehmung bezeichnet, im Ver-

ständnis dieses Konzepts nicht enthaltenwar (vgl. Elberfeld 2000, 11f.). So entstand

in mehreren außereuropäischen Kulturkreisen »eine klare Trennung zwischen den

Bedeutungen ›Lehre vom Schönen‹ und ›Sinnlichkeit‹, die im deutschen Wort Äs-

thetik ja nach der Definition betont oder ausgeblendet werden können« (ebd., 12).

Die Rezeption der Ästhetik als Schönheitslehre führte dazu, dass jene ästhetischen

Phänomene, die über die Grenze des Schönen hinausgehen, größtenteils vernach-

lässigt oder ausgeschlossen wurden. Diese Phänomene können jedoch in engem

Zusammenhang mit den eigenen Traditionen stehen und heutzutage in den jewei-

ligen Kulturkreisen nach wie vor eine prominente Stellung einnehmen.

Um einen zeitgemäßen Ansatz für eine interkulturelle Ästhetik finden zu kön-

nen, muss zunächst einmal die Grundfrage behandelt werden: Kann der Begriff

Schönheit die zentralen ästhetischen Phänomene jedes Kulturkreises zutreffend

zum Ausdruck bringen? Wenn nein, dann bestünde die Gefahr, das Ästhetische

in das Schöne zu übersetzen, darin, dass eigentliche ästhetische Felder eher

verdeckt oder ignoriert werden. Insofern stellt sich eine weitere Frage, mit der

sich Ästhetiker*innen konfrontiert sehen: Wie können neue Themenfelder und

Fragestellungen der Ästhetik, die als Zweig der Philosophie ursprünglich aus

https://doi.org/10.14361/9783839456972-012 - am 14.02.2026, 07:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194 Zhuofei Wang

Europa eingeführt wurde, gemäß der jeweiligen Traditionen weiterentwickelt

werden? Auf der Grundlage dieser Überlegungen wäre es sinnvoll und notwendig,

den ursprünglich aus der europäischen Denktradition stammenden ästhetischen

Ansatz zu transformieren, um die außereuropäischen Traditionenmit einbeziehen

zu können.

Im Folgenden werde ich darauf eingehen, was das ästhetische Konzept der At-

mosphäre zur Entwicklung einer zeitgemäßen, interkulturell orientierten Ästhetik

beitragen würde.

2. Das ästhetische Konzept Atmosphäre

In den letzten Jahrzehnten entwickelte sich das Konzept Atmosphäre über den phy-

sio-meteorologischen Bereich hinaus und ist zu einer Kategorie der Ästhetik ge-

worden. Zu verstehen ist der hier ins Auge gefasste Begriff Ästhetik nicht im Sinne

der kantischenUrteilsästhetik oder einer auf Kunst ausgerichteten Lehre. Vielmehr

handelt es sich um die Aisthetik, nämlich die Theorie der Sinnlichkeit im weiteren

Sinne, die weitgehend an die Renaissance der ursprünglichen Bedeutung der Äs-

thetik als einer Lehre von sinnlicher Wahrnehmung knüpft, die im 18. Jahrhundert

erstmals von Alexander Gottlieb Baumgarten entwickelt wurde.

Als primär wahrgenommener Gegenstand betrifft Atmosphäre kein Einzelding

und auch kein rein subjektives Empfinden, sondern eine von Wahrnehmendem

und Wahrgenommenem gemeinsam konstruierte Sphäre, in der menschliche

Befindlichkeit und Umgebungsqualitäten leiblich-sinnlich zusammengeführt und

von einer bestimmten emotionalen Qualität durchdrungen sind. Hier gebe ich

einen kurzen Überblick über zwei Grundansätze der Atmosphären-Ästhetik.

Atmosphäre als überpersönliches Gefühl

Hermann Schmitz widmet sich der Integration des Begriffs Atmosphäre in das von

ihm seit den 1960er Jahren entwickelte System der Neuen Phänomenologie. Seine

Untersuchung hat eine leiblich orientierte phänomenologische Grundlage für die

ästhetische Betrachtung der Atmosphäre geliefert. Ausgehend von der Kritik an

der Subjektivierung der Gefühle in der europäischen Denktradition legt Schmitz

den Schwerpunkt auf die Assoziation von Atmosphäre und Gefühl. Seiner Ansicht

nach sind Gefühle nicht die Projektionen der inneren Gefühlszustände auf die Au-

ßenwelt, sondern atmosphärisch ausstrahlende Mächte, die in affektiver Betrof-

fenheit spürbar sind. So sind Atmosphären ergreifende Gefühlsmächte, »die einen

Leib, den sie einbetten, in derWeise des […] affektiven Betroffenseins heimsuchen«

(Schmitz 1969, 343). Insofern manifestieren sich Atmosphären im Schmitz’schen

Kontext als Phänomene, die ein hohes Maß an Unabhängigkeit aufweisen. Der

https://doi.org/10.14361/9783839456972-012 - am 14.02.2026, 07:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Atmosphären-Ästhetik und interkulturelle Studien 195

Einfluss leiblich-geistiger Faktoren auf die Entstehung der Atmosphäre wird je-

doch etwas unterschätzt.

Atmosphäre als Zwischensein

Auf der Grundlage der Neuen Phänomenologie widmet sich Gernot Böhme seit den

1990er Jahren der Integration des Konzepts von Atmosphäre in die Ästhetik im Sin-

ne einer allgemeinen Wahrnehmungslehre. Seine Studie gilt als der fundamentale

Beitrag in diesem Bereich. Bei Böhme wird der Schwerpunkt darauf gelegt, wie

die Atmosphäre die Umgebungsqualitäten mit dem menschlichen Befinden inte-

griert. Ausgehend davonwidmet er sich der Beziehung zwischen Alltagsgegenstän-

den, Kunstwerken oder natürlichen Elementen und den von ihnen ausgestrahlten

Atmosphären. Im Gegensatz zu Schmitz, der Atmosphäre als ein weitgehend ei-

genständiges, freischwebendes Phänomen begreift, arbeitet Böhme Atmosphäre

als einen »Zwischenstatus […] zwischen Subjekt und Objekt« (Böhme 2013, 22) her-

aus. Auf der einen Seite enthält Atmosphäre Merkmale der äußeren Umgebung,

die objektiv identifizierbar sind. Auf der anderen Seite erscheint Atmosphäre im-

mer im Moment der Aufmerksamkeit des Wahrnehmenden. Atmosphäre betrifft

daher eine Wirklichkeit, die in unserer leiblichen Präsenz erzeugt wird.

Wennman ausgehend von einer allgemeinenWahrnehmungslehre zur Ästhetik

gelangt, liegt der Fokus der Aufmerksamkeit entsprechend darauf, die den Men-

schen umgebende Welt primär als das sinnlich Gegebene zu begreifen und zu re-

flektieren. Innerhalb einer solchen Konzeption von Ästhetik ist die Leiblichkeit des

Menschen von entscheidender Bedeutung, da sie den Menschen samt seiner viel-

fältigen Wahrnehmungsweisen und Sinnesleistungen in die Umgebung einbettet.

Aus dieser Sichtweise liefert Böhmes Untersuchung von Atmosphäre eine entschei-

dende Anregung für die Entwicklung einer zeitgemäßen Ästhetik im globalen Kon-

text. Die Atmosphäre als Zwischen legt Wert auf die gegenseitige Abhängigkeit

und Verflochtenheit zwischen Wahrnehmendem und Wahrgenommenem. In der

Atmosphäre ist der Mensch kein außerweltliches, rationales Wesen, sondern ein

leibliches In-der-Welt-Sein und ist von vornherein untrennbar mit seiner Umge-

bung verbunden. Hier geht die ästhetische Diskussion über den zumeist auf die

Erfahrung und Reflexion von Schönheit fixierten Blickwickel herkömmlicher Ur-

teilsästhetiken hinaus, der immer die kritische Distanz zum Ästhetischen voraus-

setzt, und stellt dieWechselwirkung zwischen dem ganzheitlichen Spüren und den

Umgebungsqualitäten in den Vordergrund. Der Fokus der Ästhetik liegt nun nicht

auf der Frage, ob die Umgebung schön ist oder uns ein Gefühl von Schönheit gibt,

sondern darauf: In welcher Umgebung befinden wir uns und wie erleben wir durch

Sinnlichkeit ihre stimmungsvollen ausstrahlenden Eigenschaften?

https://doi.org/10.14361/9783839456972-012 - am 14.02.2026, 07:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196 Zhuofei Wang

3. Traditionen des Außerschönen

Die Komplexität der Atmosphäre und die entsprechendenWahrnehmungszugänge

eröffnen Horizonte für die ästhetischen Traditionen, die von der Lehre der Schön-

heit ignoriert oder unterschätzt wurden. Die Grenze des Ästhetischen würde sich

daher enorm erweitern. Hier werden nur einige Phänomene in Indien, China und

Japan, die vor allem nicht auf Schönheit ausgerichtet sind, jedoch eine zentrale

Position in der Ästhetik dieser Kulturen einnehmen, exemplarisch behandelt.

Rāsa

Im System der einzelnen Künste legte Hegel die Ordnung der Kunst wie folgt fest:

Architektur → Skulptur → Malerei → Musik → Poesie → dramatische Poesie. Entspre-

chend der Hegelschen Kunstklassifikation teilte Pramod Kumar Pandey in seinem

Buch Comparative Aesthetic (Pandey 1959) die indische Kunst in drei Klassen ein: Ar-

chitektur → Musik → Poesie → Drama → Tanzdrama (dramatische Poesie). Aufgrund

des Einflusses religiöser Traditionen gilt die indische ästhetische und künstlerische

Erfahrung als ein Weg, die Befreiung des Menschen aus dem Leidenskreislauf zu

verwirklichen, um Ruhe und Frieden zu genießen. Im Gegensatz zur Hegelschen

Ästhetik, die sich keinen konkretenWahrnehmungsformen, sondern vor allem der

Idee der Kunst widmete, sind in der indischen Ästhetik die Ideen der Kunst und

konkrete Wahrnehmungsformen untrennbar miteinander verbunden (vgl. Elber-

feld 2000, 14f.).

Der Sanskrit-Begriff Rāsa ist ein Kernkonzept der klassischen indischen Ästhe-

tik, das hauptsächlich vom Hinduismus beeinflusst wurde. Etymologisch bezeich-

net Rāsa mysteriöse und süße Gefühle. Auf dem Gebiet der Ästhetik bezieht sich

Rāsa auf ein tiefgreifendes und unbeschreibliches Gefühl der Begeisterung, Freu-

de und Befriedigung, ausgelöst durch eine bestimmte künstlerische Atmosphäre.

Poesie und Tanzdrama sind die wichtigsten Formen, solche Gefühle zu verbreiten.

Im Bereich des Dramas wird Rāsa als das Leitprinzip des Schaffens und der Rezep-

tion angesehen. Durch Tanzsprache wie Mimik, Gestik und Bewegung können die

in Rāsa enthaltenen Grundstimmungen (Liebe, Überraschung, Wut, Angst, Ekel,

Lachen, Mitgefühl, Frieden, Heldentum usw.) gut zum Ausdruck gebracht wer-

den. Im Mittelpunkt der Überlegungen steht die Gestaltung einer dramatischen

Atmosphäre, die die Stimmung des Publikums auslöst. Wenn die Künstler*innen

und das Publikum endlich die gleiche Atmosphäre teilen, gilt die Aufführung als

erfolgreich.

Qi

Als Kernbegriff der chinesischen intellektuellen Tradition hat Qi keine direkte Ent-

sprechung in der europäischen Geistesgeschichte. Im Grunde ist Qi nicht mit Sub-

https://doi.org/10.14361/9783839456972-012 - am 14.02.2026, 07:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Atmosphären-Ästhetik und interkulturelle Studien 197

stanz oder Stoff im Sinne dermodernen Physik gleichzusetzen. Stattdessen betrifft

es eine ewige schöpferische Kraft, die alle Wesen und Dinge innerhalb des kosmi-

schen Systems durchdringt. Dies macht die kontinuierliche Transformation des

Lebens möglich: Geburt, Wachstum, Reife, Altern und Vergehen. Insofern ist Qi

für alle Dinge undWesen entscheidend. Seine Bedeutung geht über den bestimm-

ten Kulturkreis hinaus und erreicht die kosmologische Ebene.

Vorfrühling (1072 von Guo Xi, Tusche auf Seide, 29,6 x 44 cm)

Quelle: National Palace Museum in Taipei

Aufgrund des chinesischen Denkens lässt sich verdeutlichen, dass alle Dinge

aus der Qi-Kraft hervorgegangen sind und sich vom Noch-Nicht-Sein zum Sein

wandeln. Das Noch-Nicht-Sein bedeutet hier nicht Nichts, sondern vielmehr das

https://doi.org/10.14361/9783839456972-012 - am 14.02.2026, 07:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198 Zhuofei Wang

Potenzial, das alle Möglichkeiten umfasst. Als Produkt der Aktivierung einer der

vielenMöglichkeiten ist das Sein dagegen etwas Realisiertes,Gestaltetes undWahr-

nehmbares (vgl. Kubin 2014, 17). Daraus kann der Eindruck entstehen, dass das

große Universum in seinem unerschöpflichen Reichtum an Formen und Struk-

turen unergründlich, unerschöpflich und wechselhaft ist. In diesem Sinne wies

der chinesische Philosoph Chung-ying Cheng darauf hin, dass das Konzept Qi die

Grundlage für die Lebensprinzipien von Natur und Menschen legt. Seiner Ansicht

nach ist Qi eine Macht, die Produktion, Reproduktion, Formation, Transformati-

on, Durchdringung, wirksame Partizipation und Präsenz in der natürlichen und

menschlichen Welt unaufhörlich ausführt (vgl. Cheng 2008, 615). Aufgrund dessen

wird die chinesische Philosophie von Cheng als die Philosophie von Qi bestimmt

(vgl. ebd., 617).

In gewissem Sinne wurde die chinesische Malerei auf der Grundlage der Phä-

nomenologie des Qi entwickelt, sodass der Kunsttheoretiker Xiehe Qi Yun Sheng

Dong (Widerhall der ursprünglichen Lebenskraft [in] lebendiger Bewegung) (vgl.

Elberfeld 2000, 16) als das wichtigste Grundprinzip der Malfähigkeiten definierte.

Mit dieser Sichtweise steht das Schöne nicht im Fokus eines chinesischen Bildes.

Der Grund, warum ein Bild ästhetisch gelobt wird, liegt vielmehr darin, dass es

eine sich ständig erneuernde Lebenskraft, die eine phänomenale Welt durchzieht,

zum Vorschein bringt. Wie bei Guo Xis Werk Vorfrühling: Das Malen konzentriert

sich nicht auf die exakte Abbildung des Gesehenen, sondern gibt denNaturvorgang

wieder, nämlich die Entfaltung vom unsichtbaren, formlosen Ursprung über die

schrittweise Ausdifferenzierung zur sichtbaren, formhaften Existenz. Auf Grund

dessen ist die chinesische Malerei imWesentlichen atmosphärisch. Durch die Syn-

ergie zwischen der flüssigen Tusche und der Pinselspitze wird das Sichtbare her-

vorgebracht. Indem die nicht eindeutigen Konturen eine Situation enthüllen, in

der sich Dinge stets in der Entwicklung befinden, werden Leben und Bewegung

zum Äußersten geführt.

Mujō

Die japanische Kultur spiegelt weitgehend die Überschneidung mit und Integra-

tion von der chinesischen Tradition wider. Trotzdem zeigt sie ihre Einzigartigkeit

in vielen Aspekten. Hierbei wird besonderer Wert auf die Unbeständigkeit (mujō)

gelegt, die vom Buddhismus beeinflusst wird und entscheidend für die japanische

ästhetische Erfahrung ist. »Hier ist gerade nicht das Ewige in Form eines Ideals

zu realisieren, sondern vielmehr eine Tiefenerfahrung der Unbeständigkeit selber,

die zugleich die Erfahrung der eigenen Sterblichkeit ist« (Elberfeld 2000, 17). Bei-

spielsweise werden schwierigeWitterungen in der japanischen Ästhetik besonders

gelobt. Damit verbunden ist eine Sichtweise der existenziellen Philosophie: Die

Vergänglichkeit der Welt und die Gebrechlichkeit des Menschen führen oft zu pes-

https://doi.org/10.14361/9783839456972-012 - am 14.02.2026, 07:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Atmosphären-Ästhetik und interkulturelle Studien 199

simistischen Stimmungen. Aus dem Erleben widriger Wetterbedingungen wie Re-

gen, Schnee und Sturm erkennt man, dass weder die Natur noch Menschen den

Gesetzen der Unbeständigkeit entrinnen können. Saito erklärte: »Aestheticizing

the impermanence in nature then leads us toward an acceptance and sympathetic

appreciation of our own transience« (Saito 2005, 170). Daher stellen die ständig

wandelnden, ephemeren und flüchtigen Atmosphären des ungünstigen Wetters

den ästhetischen Reiz dar. Chinesische Ästhetiker legen auchWert auf eine diffuse

Atmosphäre, die sich aus ungünstigen Wetterbedingungen ergibt. Diese Ansicht

basiert jedoch auf einer anderen philosophischen Überlegung: Unklare Konturen

von Gegenständen bei schlechtem Wetter offenbaren einen Vorgang, bei dem sich

alles im Übergang vom Unsichtbaren zum Sichtbaren befindet. Auf diese Weise

werden Leben und Bewegung in den Vordergrund der ästhetischen Erfahrung ge-

rückt.

Die Wertschätzung der Unbeständigkeit spiegelt sich auch in der Teezeremo-

nie wider. Die Teezeremonie ist ein auf Ichigo-Ichie ausgerichtetes Ritual, was

ein »einmaliges, unwiederholbares Zusammentreffen« (Elberfeld 2000, 17) bedeu-

tet. Dementsprechend steht die Einzigartigkeit der gegenwärtigen Erfahrung im

Mittelpunkt der Inszenierung der Atmosphäre der Teezeremonie. Das Teehaus ist

idealerweise eine Hütte aus Holz und Lehm von ca. 9 qm. Es ist ein abgeschlosse-

ner Raum und symbolisiert ein Paradies, das von Unvollkommenheiten und Unzu-

länglichkeiten der irdischen Welt befreit. Eine Teezusammenkunft dauert norma-

lerweise 4 Stunden. Wenn sie zu lange dauert, fühlen sich die Teilnehmer*innen

müde,wenn sie zu kurz ist, kann die wahre Bedeutung der Teezeremonie nicht ver-

standen werden. In der japanischen Teezusammenkunft darf man keine weltlichen

Themenwie Geld, Politik,Ökonomie besprechen.Ein Schwerpunktthema ist Natur.

Die Zusammenkunft wird protokolliert. Dazu gehören die Anwesenheitsliste, die

Angaben von Teegeschirr, Speisen, Snacks und auch die Zusammenfassung des Ge-

sprächs mit Kommentaren. Die Kommunikation zwischen Gastgeber*in und Gäs-

ten ist mit Ehrlichkeit verknüpft. Es wird davon ausgegangen, dass beide Seiten

sich nur einmal im Leben begegnen können. Deswegen schätzen sie diese Gelegen-

heit. Alles und jeder ist dabei ernst zu nehmen. Daraus entsteht eine weihevolle,

wohltuende und harmonische Atmosphäre.

4. Kunst und Alltagsleben

Die ästhetische Auseinandersetzung mit Atmosphäre wird im Rahmen der Aisthe-

tik, nämlich einer allgemeinen Theorie sinnlicher Wahrnehmung, entwickelt und

stellt den Ansatz der herkömmlichen westlichen Ästhetik in Frage, der ästhetische

Erfahrungen meist mit Kunsterfahrungen gleichsetzt und einem breiteren Spek-

trum von außerkünstlerischen Wahrnehmungsmöglichkeiten sehr wenig Beach-

https://doi.org/10.14361/9783839456972-012 - am 14.02.2026, 07:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200 Zhuofei Wang

tung schenkt.Welsch brachte den Standpunkt zumAusdruck: »Ichmöchte Ästhetik

genereller als Aisthetik verstehen: als Thematisierung von Wahrnehmungen aller

Art, sinnhaften ebenso wie geistigen, alltäglichen wie sublimen, lebensweltlichen

wie künstlerischen« (Welsch 1990, 11). Bei der Aisthetik handelt es sich hauptsäch-

lich um die breite Palette sinnlich-leiblicher Erfahrungen desMenschen. Auf dieser

Grundlage widmet sich das ästhetische Konzept von Atmosphäre einer neuen Be-

trachtung des Verhältnisses zwischen Künstlerischem und Außerkünstlerischem.

Eine Schwerpunktsetzung liegt darin, das kunstzentrierte Verständnis von Ästhe-

tik zu überschreiten und auf diejenigen ästhetischen Traditionen, in denen Künst-

lerisches und Alltägliches miteinander verflochten sind, mehr Aufmerksamkeit zu

richten.

Im Gegensatz zur westlichen Ästhetik, die sich in der Regel auf kunstbezoge-

ne Objekte und Aktivitäten konzentriert, waren die Alltagstätigkeiten, die meist

von der westlichen Ästhetik und Kunstgeschichte ausgeschlossen wurden, in Ost-

asien lange ein integraler Bestandteil des Ästhetischen. In der traditionellen chi-

nesischen Kultur waren tägliche Aktivitäten wie Kalligraphie, Teezeremonie, Zi-

therspiel, Go-Spiel und Bogenschießen wesentliche Bestandteile von ästhetischen

Erfahrungen. Als eine alte Theorie der Geomantie im Fernen Osten ist die Feng-

Shui-Lehre eine atmosphärische Kunst, die eng mit Wohnkultur verbunden ist.

Sie bietet spezifische Anweisungen zur atmosphärischen Gestaltung des Wohn-

raums, um das Wohlbefinden des Menschen zu steigern. Indem die unsichtbare

Qi-Energie in einer harmonisierenden Wohnatmosphäre reibungslos durch beleb-

te und unbelebte Dinge fließt, stehen der menschliche Körper, Leib und Geist mit

den natürlichen und künstlichen Umgebungsfaktoren in Übereinstimmung.

Die japanische Lebensweg-Kunst (geidō) (Teeweg/chadō, Blumenweg/kadō,

Schriftweg/shodō, Schwertweg/kyudō usw.) bezieht sich »auf den lebenden, kon-

kret in der Alltagswelt lebenden Menschen und seinen sittlichen Lebenswandel«

(Seubold 1993, 390) und wird damit ästhetisch hoch bewertet. In Japan gibt es tra-

ditionell keinen wesentlichen Unterschied zwischen hoher Kunst und Handwerk

(vgl. ebd., 18). Stattdessen ist die Atmosphäre der hohen Kunst immer mit der

Atmosphäre des Alltäglichen verschmolzen. So schrieb Weinmayr: »Der Vollzug

der Kunst, das ›Kunstwerk‹, ist immer Ereignis einer bestimmten Gelegenheit,

es ereignet sich in einer Konstellation von Beziehungen, es ist durch und durch

jeweilig und bezogen auf die augenblickliche Situation« (Weinmayr 1996, 83).

Lange Zeit hat die asiatische Perspektive bei den europäischen Ästhetiktheore-

tiker*innen nicht genügend Beachtung gefunden. Das ist auch heute noch der Fall.

In seinem BuchOriental Aesthetics (1965) zeigteThomasMunro den Grund dafür auf:

»The neglect of Oriental ideas by Western aesthetics can no longer be attributed to

any scarcity of good Oriental art in the West. It is not due to lack of good histories

and critical interpretation of particular arts. The neglect is rather due, I believe, to

the inertia of tradition inWestern aesthetics itself: to its over-reliance on deduction

https://doi.org/10.14361/9783839456972-012 - am 14.02.2026, 07:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Atmosphären-Ästhetik und interkulturelle Studien 201

form metaphysical assumptions about beauty« (Munro 1965, 7). Im Anschluss dar-

an wies Elberfeld darauf hin: »Westlichen Philosophen scheint es […] oft nur nach

einer langwierigen Abarbeitung an der eigenen Tradition möglich, zu der Einsicht

vorzustoßen, dass sich in anderen Kulturen horizonterweiternde und -erneuernde äs-

thetische Phänomene und wesentlich andere Realisationsformen von Kunst zeigen,

die an Rang und Lebendigkeit den europäischen in keiner Weise nachstehen« (El-

berfeld 2000, 11).

Im Vergleich zur späten Ankunft der theoretischen Auseinandersetzung mit

den außereuropäischen ästhetischen Traditionen wurden seit dem 19. Jahrhundert

viele europäische Künstler (Van Gogh,Monet, Picasso u. a.) von ostasiatischen Per-

spektiven vielfältig beeinflusst und setzten bewusst die relevanten Kenntnisse in

die Kunstpraxis um. Im Kontext der Globalisierung ist jede Kulturstruktur nicht

mehr autonom und geschlossen, sondern weist eine Durchmischung von verschie-

denen kulturellen Elementen auf. Die interkulturellen Verflechtungspunkte lassen

sich in nahezu allen Lebensbereichen finden. Auf Grund häufiger interkulturel-

ler Kommunikationen hat sich die zeitgenössische europäische Kunst größtenteils

verändert. Die künstlerischen Grenzen zwischen Ost und West sind längst aufge-

löst, sodass die Maßstäbe des Ästhetischen immer wieder in Frage gestellt wer-

den müssen (vgl. Elberfeld 2000, 11). Wie würden Kant, Hegel und Schelling die

Werke von Jackson Pollock, John Cage oder Jean Dubuffet bewerten? Können sie

diese Hybride aus verschiedenen kulturellen Atmosphären immer noch als Kunst

betrachten?

Heute ist die Schaffung der Atmosphäre weitgehend zu einem wesentlichen

Teil der ästhetischen Praxis geworden. Mit Hilfe einer breiten Palette von Medi-

en wie Licht, Farbe, Fog, Duft, Klang, kulturbezogenen Zeichen und Objekten mit

symbolischen Bedeutungen haben zeitgenössische Künstler*innen wie James Tur-

rell, Fujiko Nakaya, Olafur Eliasson, Tomás Saraceno und Yuan Gong die Atmo-

sphären produziert, die unser Umwelt- und Alltagsbewusstsein beeinflussen und

modifizieren können. Die Erzeugung der Atmosphäre lässt sich einem umfang-

reichen ästhetischen Projekt zuordnen, das sich der Anerkennung der Gleichwer-

tigkeit von unterschiedlichen ästhetischen Praktiken widmet. Diese Entwicklung

würde neue Wege für eine vertiefende ästhetische Kommunikation zwischen Ost

und West erschließen.

5. Eine zeitgemäße interkulturell orientierte Ästhetik

Der letzte Teil meines Artikels widmet sich einer Kritik des herkömmlichen ästhe-

tischen Essentialismus und dem Ansatz einer zeitgemäßen interkulturell ausge-

richteten Ästhetik.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-012 - am 14.02.2026, 07:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202 Zhuofei Wang

In seinem späten Werk Philosophische Untersuchungen (1953) kritisierte Wittgen-

stein die essentialistische Position im europäischen Denken. Gemäß dem Essen-

tialismus besteht immer etwas Gemeinsames zwischen unterschiedlichen Phäno-

menen, das sich mit dem gleichen Wort bezeichnen lässt (vgl. Majetschak 2019,

87). Dagegen wies Wittgenstein darauf hin, dass vielfältige Phänomene kein ge-

meinsames Wesensmerkmal haben müssen. Stattdessen sind sie »mit einander

in verschiedenen Weisen verwandt« (Wittgenstein 2003, 65). Wittgenstein verwies

auf diese Verwandtschaft von Phänomenen als Familienähnlichkeiten. Es handelt

sich dabei um »ein kompliziertes Netz von Ähnlichkeiten, die einander übergrei-

fen und kreuzen« (ebd., 66). Dabei gibt es kein absolut Identisches, sondern nur

die Ko-Existenz von Kompatibilität und Inkompatibilität. Da Kultur immer mit ei-

ner bestimmten Nation oder Region verbunden ist und Denkweisen, Sitten und

Verhaltensweisen der betroffenen Bevölkerung beeinflusst, ist jede Kulturstruktur

durch soziale Homogenisierung, ethische Fundierung und interkulturelle Abgren-

zung gekennzeichnet (vgl. Welsch 2010, 41). Aus dieser Sicht bilden ästhetische

Phänomene aus unterschiedlichen Kulturen auch ein Netz, das durch Familien-

ähnlichkeiten gekennzeichnet ist. Dieser Ansatz stellt sich demjenigen auf dem

Essentialismus beruhenden entgegen, der sich den Wesensmerkmalen des Ästhe-

tischen widmete, und konzentriert sich auf die Verflochtenheit und Wechselbezie-

hung in Bezug auf ästhetische Gegenstände, Verhaltensweisen und Auffassungen.

Aus der Perspektive Wittgensteins behandelte Stefan Majetschak den Einfluss kul-

tureller Praktiken auf das ästhetische Erfahren. Im Zentrum seiner Betrachtung

steht die These: »there is a great deal to be said for looking more carefully at the

cultural framework determining the practice according to which we interpret cer-

tain things as aesthetic objects […]. My argument is that we need familiarity with

the specific relevant cultural framework to decide which aesthetic concepts apply«

(Majetschak 2018, 277). Nach dieser Auffassung bilden der Lebensstil und die da-

mit verbundenen kulturellen Rahmenbedingungen die Grundlage für ästhetische

Erfahrung in einer zivilisierten Gesellschaft. Die Vertrautheit mit soziokulturel-

len Hintergründen hilft uns zu verstehen, warum ein bestimmter Gegenstand als

ästhetisch empfunden werden kann oder sollte.

Im Sammelband Komparative Ästhetik (2001) fasste der Kulturphilosoph Rolf El-

berfeld die zeitgenössischen Aufgaben der interkulturellen Ästhetik folgenderma-

ßen zusammen: »Die Inhalte [der interkulturellen Ästhetik] beziehen sich nicht nur

auf dieTheoriebildung, sondern zunächst darauf, wahrzunehmen, was in der eige-

nen und in der anderen Tradition unter ›Schönheit‹, ›ästhetischer Erfahrung‹ und

den ›Künsten‹ verstanden wird. Bei der kontrastierenden Betrachtung kann sich

herausstellen, daß in den Traditionen unterschiedliche Einteilungen und Gewich-

tungen dieser Phänomene vorgenommen wurden, die nicht miteinander kompa-

tibel sein müssen« (Elberfeld 2000, 14). Elberfelds Auffassung beruht auf der Lehre

von Sinnlichkeit im weiteren Sinne. Seiner Ansicht nach besteht die Absicht der

https://doi.org/10.14361/9783839456972-012 - am 14.02.2026, 07:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Atmosphären-Ästhetik und interkulturelle Studien 203

interkulturellen Ästhetik nicht nur in der Konstruktion allgemeiner ästhetischer

Theorien, sondern auch in empirischen Feldforschungen von ästhetischen Prakti-

ken in jeweiligen Kulturen. Demnach enthalten die relevanten Themenfelder den

Vergleich der Verständnisse von ästhetischen Kernphänomenen (Schönheit, ästhe-

tische Erfahrung, Künste usw.) in unterschiedlichen Traditionen, die sowohl Kom-

patibles als auch Inkompatibles darstellen. Gemäß dieser Grundlage würde die

Atmosphären-Ästhetik eine interkulturell orientierte Ästhetik durch die folgenden

Aspekte voranbringen: sinnlich-leibliche Erfahrung, ästhetische Felder außerhalb

der Schönheit, die Überschneidung von Kunst und Alltagstätigkeiten.

Was die ästhetische Beziehung zwischen Europa und Asien angeht, wies Elber-

feld darauf hin: »Der Blick der Europäer nach Asien und der der Asiaten nach Eu-

ropa bringt es fast zwangsläufigmit sich, dass dieWahrnehmung der jeweils ande-

ren ästhetischen Traditionen zur Entwicklung einer komparativen Ästhetik führt«

(ebd., 14). Mittels Vergleich können wir feststellen, dass Reichweite und Schwer-

punkt des Ästhetischen in östlichen und westlichen Kulturtraditionen nicht not-

wendigerweise vereinbar sind. Die europäische Kultur wurde weitgehend von Se-

hen geprägt, was zu einer Reihe von verwandten philosophischen Termini führte:

Konzept, Urteil, Reflexion, Einsicht usw. In der ostasiatischen Kultur spielt dage-

gen das gesamtleibliche Erfahren eine wichtigere Rolle. Demnach wurden poeti-

sche und lyrische Ausdrucksweisen machtvoll entwickelt. Wenn Vision mehr auf

Substanz und Entität abzielt, betrifft die leibliche Wahrnehmung eher Ereignis

und Prozess. In Ostasien unterscheidet sich die Weise von Welterschließung und

-gestaltung offensichtlich von jenen in Europa. Aoki Takao betonte: »The contem-

porary aesthetic consciousness and arts of East Asia were notably shaped by their

cultural exchanges with Western Europe, especially after the middle of the 19th

century. […] Moreover, we must also consider the historical and regional integrity

and diversity of the various cultures of East Asia. […] It is necessary to appreciate

both the commonalities between the various cultures of these regions, as well as

the unique differences of each region« (Aoki 2019).

Kulturalität, Interkulturalität und Transkulturalität sind in der Tat drei eng

miteinander verwandte Schritte im Prozess der menschlichen Zivilisation. Aus

der Einzigartigkeit jeder Kultur ergibt sich die Notwendigkeit für interkulturelle

Kommunikation, und transkulturelle Phänomene sind die Ergebnisse interkul-

tureller Kommunikation. In diesem Sinne befindet sich Interkulturalität als

Schnittpunkt zwischen Kulturalität und Transkulturalität und widmet sich Zu-

sammenleben, Verstehen und Kommunizieren von Kulturen. Auf dieser Grundlage

offenbart das Ästhetische in jeder Kultur einen stets in Wandlung befindlichen

Kommunikationsraum, der durch Interaktion, Überschneidung und Verflechtung

gekennzeichnet ist. Nun scheint eine allgemeine Frage –Was ist Ästhetik? – sinnlos

zu sein. Es geht eher darum, wie die Wirklichkeiten des Ästhetischen in jeweiligen

https://doi.org/10.14361/9783839456972-012 - am 14.02.2026, 07:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


204 Zhuofei Wang

Kulturatmosphären konstruiert werden und wie die transkulturellen Atmosphären

aus derenWechselwirkung entstehen.1

Literaturverzeichnis

Aoki, Takao. 2019.The Transformation and Integrity of East Asian Aesthetics and Artistic

Cultures: A double comparative perspective of East and West, and of intercultural trajec-

tories within East Asia itself,The conception for the round table of the 21st Inter-

national Congress for Aesthetics in Belgrade.

Böhme, Gernot. 2013. Atmosphäre: Essays zur neuen Ästhetik. Berlin: Suhrkamp.

Cheng, Chung-ying. 2008. »Qi (Ch’i): Vital Force.« In Encyclopedia of Chinese Philos-

ophy, herausgegeben von Antonio S. Cua, 615-617. New York u. a.: Routledge.

Elberfeld, Rolf. 2000. »Komparative Ästhetik – Eine Hinführung.« In Komparative

Ästhetik. Künste und ästhetische Erfahrungen zwischen Asien und Europa, herausge-

geben von Rolf Elberfeld, Günter Wohlfart, 9-25. Köln: edition, chōra,

Kubin, Wolfgang. 2014. Der Urtext von Lao Zi. Freiburg i. Br.: Herder.

Majetschak, Stefan. 2018. »Aesthetic judgments and their Cultural Grounding Con-

siderations about the Problem of Ascribing Aesthetic Concepts toWorks of Art.«

In Yearbook for Eastern and Western Philosophy: Aesthetics and Life-World, heraus-

gegeben von Hans Feger, Dikun Xie, Ge Wang, 269-281. Berlin: De Gruyter.

Majetschak, Stefan. 2019.Wittgenstein und die Folgen. Stuttgart: Metzler.

Munro,Thomas. 1965.Oriental Aesthetics. Cleveland, Ohio: The Press of Western Re-

serve University.

Ortland,Eberhard. 2000. »Voraussetzungen komparativer Ästhetik.« In Komparative

Ästhetik. Künste und ästhetische Erfahrungen zwischen Asien und Europa, herausge-

geben von Rolf Elberfeld, Günter Wohlfart, 55-73. Köln: edition chōra.

Pandey, Pramod Kumar. 1959. Comparative Aesthetics, Vol. I. Indian Aesthetics,

Varanasi.

Saito, Yuriko. 2005. »The Aesthetics of Weather.« In The Aesthetics of Everyday Life,

herausgegeben von Andrew Light, 156-176. New York: Columbia University

Press.

Schmitz, Hermann. 1969. System der Philosophie, Bd. III. 2. Der Gefühlsraum. Bonn:

Bouvier.

1 Die transkulturelle Vermischung ist jedoch nicht nur ein Merkmal der modernen Gesell-

schaft. Aus historischer Sicht ist keine kulturelle Struktur jemals eine autonome, in sich ge-

schlossene Sphäre gewesen. Dagegen gibt es immer einen Austausch zwischen Kulturkrei-

sen. Beispielsweise wurde die Transkulturalität in Architektur, Stadtplanung und Design be-

reit so stark vorangetrieben, dass sich ihre Stile seit langem in einem transkulturellen An-

passungsprozess befanden.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-012 - am 14.02.2026, 07:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Atmosphären-Ästhetik und interkulturelle Studien 205

Seubold, Günter. 1993. »Inhalt und Umfang des japanischen Kunstbegriffs.« Philo-

sophisches Jahrbuch 101, 2: 381-398.

Weinmayr, Elmar. 1996. »Überlegungen zum Ort und Charakter der ›Kunst‹ in der

japanischen Kultur.« Hõrin 3: 75-89.

Welsch, Wolfgang. 1990. Ästhetisches Denken. Stuttgart: Reclam.

Welsch, Wolfgang. 2010. »Was ist eigentlich Transkulturalität?« In Hochschule als

transkultureller Raum? Kultur, Bildung und Differenz in der Universität, herausgege-

ben von Lucyna Darowska,Thomas Lüttenberg, Claudia Machold, 39-66. Biele-

feld: transcript.

Wittgenstein, Ludwig. 2003. Philosophische Untersuchungen. Auf der Grundlage der kri-

tisch-genetischen Edition neu herausgegeben, herausgegeben von Joachim Schulte,

Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Abbildungsverzeichnis

Vorfrühling (1072 von Guo Xi, Tusche auf Seide, 29,6 x 44 cm), National Palace Mu-

seum in Taipei.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-012 - am 14.02.2026, 07:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839456972-012 - am 14.02.2026, 07:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

