
II. DER VORSCHLAG EINER 
KRITISCH-PROZEDURALEN THEORIE 

DER GERECHTIGKEIT (FORST) 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-123 - am 23.01.2026, 20:53:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748911319-123 - am 23.01.2026, 20:53:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


125

Einleitung

In diesem zweiten Teil der Arbeit gilt es, einen zeitgenössischen Vorschlag 
für eine kritische Gerechtigkeitskonzeption in den Blick zu nehmen. Da-
bei steht die Frage im Hintergrund, ob und wie sie den im Zwischenfazit 
von Teil I (5.) benannten Herausforderungen begegnen kann. Bei dem 
Vorschlag handelt es sich um meine Rekonstruktion und Interpretation 
von Rainer Forsts Gerechtigkeitstheorie, die ich kritisch-prozedural nen-
ne. Dieser Teil gliedert sich in drei Kapitel. 

In dem ersten Kapitel dieses Teils, 6. Die Systematik von Forsts Ge-
rechtigkeitstheorie, rekonstruiere ich ausgehend von einem Vorschlag, 
wie man die Frage, welche Forst überhaupt mit seiner Gerechtigkeits-
theorie beantworten möchte, fassen könnte (6.1), die unterschiedlichen 
Bestandteile der Theorie (6.2 und 6.3) sowie benachbarte Konzepte, die 
er in seinen Schriften verwendet, wie beispielweise Toleranz oder Fort-
schritt (6.4). Die Hauptbestandteile von Forsts Gerechtigkeitstheorie 
sind ein normativer (6.2) und ein deskriptiver (6.3) Rechtfertigungsbe-
griff. Die Zentralität des Rechtfertigungsbegriffs für Forsts Gerechtig-
keitstheorie wird im Verlauf von Kapitel 6 deutlich werden. Am Ende 
des Kapitels stelle ich die These auf, dass Forsts rechtfertigungstheore-
tische Perspektive an bestimmte Grenzen stößt (6.5). In diesem Kapitel 
wird zudem deutlich, wie in Forsts Gerechtigkeitskonzeption das erste 
Merkmal eines allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit, seine Reduziert-
heit (2.1), spezifiziert wird. 

In den folgenden zwei Kapiteln gehe ich dann genauer auf zwei Aspek-
te von Forsts Gerechtigkeitstheorie ein. Dabei nehme ich eine weniger 
rekonstruktive und stärker interpretierende Haltung ein. Zudem zeige 
ich in Kapitel 7 und 8 auch die in 6.5 bereits eingeführten Grenzen der 
rechtfertigungstheoretischen Perspektive genauer auf.

In dem siebten Kapitel, Das »Recht auf Rechtfertigung« als ›Recht auf 
Politik auf Rechte‹. Eine Deutung auf Grundlage von Fichtes Anerken-
nungsbegriff, gehe ich auf die Begründung der normativen Grundlage 
von Forsts Gerechtigkeitstheorie ein. Der normative Dreh- und Angel-
punkt von Forsts Gerechtigkeitskonzeption ist das »Recht auf Rechtfer-
tigung«. Mich interessiert an dieser Stelle, wie sich dieses Recht selbst 
begründen lässt (nicht welche Forderungen der Gerechtigkeit sich dar-
aus ableiten lassen). Ausgehend von Forsts eigener moralischer und an-
erkennungstheoretischer Begründung dieses Rechts schlage ich mithilfe 
einer Interpretation von Fichtes Anerkennungsbegriff aus der Grundlage 
des Naturrechts (1796/7) vor, die Begründung dieses Rechts zwar aner-
kennungstheoretisch, aber, entgegen Forst, nicht als moralische Begrün-
dung zu verstehen. Mit dieser anderen Art der Begründung geht auch 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-123 - am 23.01.2026, 20:53:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126

eine Änderung der Substanz des zu begründenden Rechts von einem 
Recht auf Rechtfertigung zu einem Recht auf Politik einher. In diesem 
Kapitel wird deutlich, wie eine kritisch-prozedurale Gerechtigkeitskon-
zeption das zweite Merkmal des allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit, 
die normative Grundorientierung in Form eines Meta-Rechts auf Rech-
te, spezifiziert (vgl. 2.2). 

In dem achten Kapitel, Das Recht kritisch-prozeduraler Gerechtig-
keit: reflexives Recht?, erläutere ich meine These, dass sich nach Forsts 
Konzeption Gerechtigkeit notwendig in positivem Recht realisieren 
muss und gehe zudem der Frage nach, in welcher spezifischen Form des 
Rechts diese Realisierung der kritisch-prozeduralen Gerechtigkeit statt-
finden muss. An dieser Stelle beschäftige ich mich also mit der Spezifi-
zierung des dritten Merkmals des allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit 
(Gesetz, Rechtsform und (implizites) Gesellschaftsbild, vgl. 2.3) durch 
Forsts Gerechtigkeitstheorie. Dabei gehe ich von Habermas’ Vorschlag 
eines prozeduralistischen Rechtsparadigmas und der generelleren De-
batte um die Prozeduralisierung des Rechts aus. Schließlich schlage ich 
vor, dass, entgegen Habermas’ Position, die Idee eines reflexiven Rechts 
(Gunther Teubner, Helmut Willke) aus Perspektive kritisch-prozedura-
ler Gerechtigkeit in meinem in Teilen von Forst abweichenden Verständ-
nis attraktiv erscheint. Das liegt, wie zu erläutern sein wird, insbesonde-
re an gesellschaftstheoretischen Weichenstellungen, mit denen sich Forst 
von Habermas abgrenzt, nämlich Forsts Abschied von Habermas’ Un-
terscheidung zwischen »System und Lebenswelt« (s.u. und 6.3.2). Mög-
liche Kritikpunkte an der Idee reflexiven Rechts bilden den Übergang 
zum dritten Teil der Arbeit. 

Im Zwischenfazit (9.), Was leistet die kritisch-prozedurale Theorie der 
Gerechtigkeit?, fasse ich Teil II der Arbeit anhand der Spezifizierung 
der drei Merkmale des allgemeinen Gerechtigkeitsbegriffs durch die kri-
tisch-prozedurale Konzeption zusammen und gehe auf den systemati-
schen Zusammenhang zwischen den in Kapitel 5 gestellten Herausfor-
derungen, den drei Kapiteln von Teil II und dem Übergang zum dritten 
Teil der Arbeit ein. Ich vertrete dabei die These, dass eine kritisch-pro-
zedurale Gerechtigkeitskonzeption in meiner in Teilen von Forst abwei-
chenden Ausdeutung zwar den in Kapitel 5 benannten Herausforderun-
gen (Ausbeutung als Machtstabilisierung und Normalisierung) begegnen 
kann, sich daraufhin aber eine neue Herausforderung ergibt und zwar 
das zweistufige Beherrschungspotential von ›Beschleunigung‹ und ›Fle-
xibilisierung‹. Dieses Beherrschungspotential beleuchte ich in Teil III ge-
nauer, dessen Herleitung wird aber durch Teil II geleistet.

Vor der Rekonstruktion der Systematik von Forsts Gerechtigkeits-
konzeption (Kapitel 6) folgen nun noch zwei einleitende Abschnitte, 
wobei sich der erste mit methodischen Fragen bezüglich meines Zu-
gangs zu Forsts Schriften befasst und der zweite zwei Kontexte der 

EINLEITUNG (TEIL II)

https://doi.org/10.5771/9783748911319-123 - am 23.01.2026, 20:53:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


127

darzustellenden Gerechtigkeitstheorie Forsts betrachtet. Die zwei Kon-
texte sind das Gesamtwerk von Forst und der wissenschaftliche Zusam-
menhang, in dem und über den Forst arbeitet und gearbeitet hat. 

Methodischer Zugriff

Zu meinem methodischen Zugang zu Forsts Texten möchte ich drei As-
pekte erwähnen: 

(1) Grundsätzlich verstehe ich die einzelnen Bestandteile von Forsts 
Textkorpus von 1992 bis heute alle als Beiträge zu einer Fragestellung, 
nämlich der Frage, wie man begründet gesellschaftliche Phänomene als 
(un)gerecht beurteilen kann (genauer 6.1). Dementsprechend verstehe 
ich Forsts Arbeiten generell als Versuch, eine kritische Theorie der Ge-
rechtigkeit zu entwickeln, die einerseits begründete Kritik ermöglicht 
und andererseits unterschiedliche Kritiken am liberalen Gerechtigkeits-
denken, sei es die kommunitaristische, die marxistische, die feministi-
sche, die sogenannte realistische oder die postkoloniale Kritik, ernst 
nimmt und versucht ihnen in einer kontext- und ideologiesensiblen Ge-
rechtigkeitstheorie Rechnung zu tragen. Damit interpretiere ich Forsts 
Gesamtwerk unter der Heuristik der Fragestellung dieser Arbeit, näm-
lich der Frage nach der Möglichkeit einer kritischen Theorie der Gerech-
tigkeit, beanspruche aber gleichwohl, dass dies auch ein adäquater Zu-
gang zu Forsts gesamtem Textkorpus ist. Das heißt aber durchaus, dass 
ich bestimmten vorhandenen (und ausbaubaren) Bestandteilen seiner 
Schriften, wie etwa dem einer rechtfertigungstheoretischen Theorie des 
guten Lebens weniger Bedeutung zumesse als andere mögliche Zugän-
ge, wie etwa der Zugang, Forsts Werk unter der Heuristik einer umfas-
senden praktischen Philosophie der Rechtfertigung zu analysieren (s.u.). 
Bei der folgenden Auseinandersetzung lege ich stets den gesamten Text-
korpus zugrunde und begründe nicht jedes Mal einzeln, wenn ich etwa 
Textstellen aus dem Jahre 1996 mit Textstellen aus 2015 in einen syste-
matischen Zusammenhang stelle. Forst selbst baut sehr oft Querverwei-
se auf seine älteren Arbeiten ein (vgl. z.B. Forst 2007a: 128, Fn. 5 oder 
Forst 2015a: 54, Fn. 37).1 Wenn sich allerdings deutliche Unterschiede 
zwischen den verschiedenen Texten ergeben, weise ich darauf hin.2 Der 

1	 	 Suárez Müller betont auch den engen Zusammenhang von Forsts unter-
schiedlichen Schriften (vgl. Suárez Müller 2013: 1050).

2	 	 Beispielsweise schreibt Forst 1996, dass das Recht auf Rechtfertigung »nicht 
als ›ursprüngliches‹ Freiheitsrecht in Kants Sinne aufzufassen« sei (Forst 
1996: 134, meine Herv.), während er 2017 schreibt: »Thus it [the right 
to justification] performs a similar function as Kant’s ›innate‹ or ›original‹ 
right of persons.« (Forst 2017a: 12, vgl. Forst 2015a: 228) Diese beiden Stel-
len könnte man allerdings folgendermaßen zu verbinden versuchen, um ihr 

EINLEITUNG (TEIL II)

https://doi.org/10.5771/9783748911319-123 - am 23.01.2026, 20:53:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128

Tatsache, dass Forst ein Gesamtprojekt verfolgt, ist es geschuldet, dass 
es oft mehrere Stellen gibt, an denen er ähnliche Thesen und Argumente 
vorbringt. Beziehe ich mich auf eine These oder ein Argument von Forst, 
verweise ich als Beleg auf mindestens eine Textstelle, im Idealfall auf die 
erste Erwähnung der jeweiligen These oder des jeweiligen Arguments 
und füge ggf. weitere Textbelege an.

(2) Auch wenn im dritten Teil der Arbeit, aufbauend auf meiner In-
terpretation von Forst in Teil II, eine Herausforderung für eine an seine 
Konzeption anschließende Gerechtigkeitsperspektive benannt wird, ist 
die Auseinandersetzung geleitet von der Idee, seine Theorie möglichst 
stark zu machen und nicht vorschnell zu kritisieren. 

(3) Ich verzichte auf eine detaillierte Einordnung meiner Auseinander-
setzung mit Forst in die existierende Rezeption, sondern beziehe mich 
nur an ausgewählten Stellen auf Sekundärliteratur. An dieser Stelle sei 
jedoch ein kurzer Überblick über die Rezeption von Forsts Arbeiten ge-
geben.

Forsts Schriften werden sowohl im deutschen und angelsächsi-
schen Sprachraum3 als auch im disziplinären Kontext der Philoso-
phie und Politikwissenschaft rezipiert. Die Rezeption im angelsächsi-
schen Raum ist den Publikationen über Forst nach zu urteilen stärker 
als im deutschsprachigen Kontext. Forst schreibt meist zunächst auf 
Deutsch, allerdings sind alle seine Bücher mittlerweile ins Englische 
übersetzt. Nachdem ich einige zentrale Publikationen über ihn nen-
ne, möchte ich kurz auf drei Themenkomplexe der Kritik an seiner 
Arbeit eingehen.

Auf Englisch ist 2014 bei Bloomsbury ein Sammelband Justice, De-
mocracy and the Right to Justification. Rainer Forst in Dialogue er-
schienen, in dem sich sechs Autor/innen (Andrea Sangiovanni, Amy Al-
len, Kevin Olson, Anthony Simon Laden, Eva Erman und Simon Caney) 

Widerspruchsverhältnis aufzulösen: Das Recht auf Rechtfertigung kann eine 
ähnliche Funktion wie Kants ursprüngliches Freiheitsrecht übernehmen, aber 
begründungslogisch steht das Recht auf Rechtfertigung, wenn es diese Funk-
tion übernimmt, nicht an erster Stelle, sondern ist bedingt (auch bei Kant) 
durch eine Pflicht (»natural duty to regard oneself and others as ends in them-
selves«, Forst 2017a: 12) bzw. das »Prinzip der Rechtfertigung« (Forst 1996: 
134), in dem Recht und Pflicht auf Rechtfertigung gleichwertig korrespon-
dieren (s.u.). Forst, so könnte man dann interpretieren, betont an der ersten 
Stelle, dass das Recht auf Rechtfertigung nicht in dem ursprünglichen Frei-
heitsrecht aufgeht und an der zweiten Stelle, dass es nichtsdestoweniger die 
Funktion des ursprünglichen Freiheitsrechts übernehmen kann – systematisch 
würde sich dann an dem Verhältnis von Recht auf Rechtfertigung und ur-
sprünglichem Freiheitsrecht von der frühen zur späteren Stelle nichts ändern.

3	 	 Die geringfügige spanisch-, portugiesisch- und französischsprachige Rezep-
tion vernachlässige ich. 

EINLEITUNG (TEIL II)

https://doi.org/10.5771/9783748911319-123 - am 23.01.2026, 20:53:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


129

kritisch mit seinen Thesen auseinandersetzen (Forst 2014b). Drei weite-
re englischsprachige Sammelbände über Forst sind 2019 und 2020 er-
schienen: Justification and Emancipation. The Critical Theory of Rai-
ner Forst (2019) herausgegeben von Amy Allen und Eduardo Mendieta 
bei Pennsylvania State University Press (neben Forst und den Heraus-
geber/innen mit Beiträgen von John Christman, Mattias Iser, Catherine 
Lu, John P. McCormick, Melissa Yates und Sarah Clark Miller), Con-
stitutionalism Justified. Rainer Forst in Discourse (2020) herausgege-
ben von Matthias Klatt und Ester Herlin-Karnell bei Oxford University 
Press (neben Forst und den Herausgeber/innen mit Beiträgen von Arthur 
Ripstein, Claudio Corradetti, Andrea Sangiovanni, Christian Hiebaum, 
Bernhard Schlink, Sameer Bajaj/Enzo Rossi, Lois McNay, Eoin Daly, 
Alon Harel und Christian F. Rostbøll) und schließlich Toleraton, Pow-
er and the Right to Justification. Rainer Forst in Dialogue (2020)4 bei 
Manchester University Press (mit Beiträgen von Teresa M. Bejan, John 
Horton, Chandran Kukathas, Patchen Markell, David Owen, Daniel 
Weinstock, Melissa S. Williams). Zudem sind drei Schwerpunkte bzw. 
Sonderausgaben von Zeitschriften zu erwähnen, die sich speziell Forsts 
Arbeiten widmen. Die Zeitschrift Philosophy and Social Criticism ver-
öffentlichte 2015 einen »Roundtable« zur englischen Übersetzung von 
der 2011 auf Deutsch erschienenen Sammlung Kritik der Rechtferti-
gungsverhältnisse (Justification and Critique, 2013). Darin finden sich 
Beiträge von Stephen White, Simone Chambers und Lea Ypi und eine 
Replik von Forst (White, Chambers, Ypi und Forst 2015). In demselben 
Jahr veröffentliche die Zeitschrift Political Theory ein »Review Sympo-
sium« mit dem Titel »The Right to Justification by Rainer Forst« mit 
Beiträgen von Seyla Benhabib, Jeffrey Flynn und Matthias Fritsch und 
einer Replik von Forst (Benhabib, Flynn, Fritsch und Forst 2015). 2018 
veröffentlichte das Journal of Political Power in drei Ausgaben Beiträ-
ge, die sich kritisch mit Forsts Begriff noumenaler Macht auseinander-
setzen. Dieser Schwerpunkt wurde herausgegeben von Mark Haugaard 
und Matthias Kettner (Haugaard und Kettner 2018). Darin finden sich 
Beiträge von Simon Susen, Steven Lukes, Clarissa Rile Hayward, Albe-
na Azmanova, Pablo Gilabert und den Herausgebern sowie eine Replik 
von Forst auf die verschiedenen Beiträge.5 In derselben Zeitschrift wur-
de 2014 bereits ein Gespräch über »Power and reason, justice and do-
mination« zwischen Amy Allen, Forst und Mark Haugaard publiziert 
(Allen, Forst und Haugaard 2014). Zudem sind auf Englisch in den letz-
ten Jahren einige Aufsätze in Zeitschriften publiziert worden, die sich 

4	  	Forst 2020a.
5	  	Haugaard und Kettner haben die Beiträge der drei Ausgaben des Journal of 

Political Power erneut als Sammelband mit dem Titel Theorising Noumen-
al Power. Rainer Forst and his Critics (2020) bei Routledge herausgegeben. 

EINLEITUNG (TEIL II)

https://doi.org/10.5771/9783748911319-123 - am 23.01.2026, 20:53:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130

ausschließlich einer Diskussion von Forsts Arbeiten widmen (Suárez 
Müller 2013, McGuire 2015, Frumer 2018 und McNay 2020). In neu-
eren englischsprachigen Monographien finden sich zudem längere Aus-
einandersetzungen mit Forst (siehe Allen 2016a: 122–162 und Sangio-
vanni 2017: 50–71).

In deutscher Sprache gibt es meines Wissens hingegen nur drei Aufsät-
ze, die sich gezielt mit Forsts Theorieansatz auseinandersetzen (Steinhoff 
2015, Wallat 2017 und Fischer-Lescano 2018). Mehrfach rezensiert wur-
den alle von Forsts Büchern seit Kontexte der Gerechtigkeit in deutschen 
(sowie englischen) Publikationsorganen (z.B. Nida-Rümelin 2016). In ei-
nigen deutschsprachigen Monographien wird zudem ausführlicher auf 
Forsts Ansatz Bezug genommen (z.B. Schefold 2013, Teile 2 und 3; Möl-
lers 2015: 50–54) bzw. dieser bearbeitet und weiterentwickelt (Budde-
berg 2011, Culp 2014a und Gädeke 2017).

Ich möchte drei Stränge der Kritik an Forsts Schriften hervorheben 
und jeweils Beispiele nennen. Erstens sind solche Arbeiten zu nennen, die 
sich insbesondere rekonstruktiv mit Forsts Arbeiten auseinandersetzen 
und Unklarheiten oder Inkonsistenzen aufdecken möchten (Höffe 2007, 
Suárez Müller 2013, Corradetti 2019, Ripstein 2019) oder die Forsts Ar-
beiten auf spezifische Problemstellungen beziehen (das boundary pro
blem: Erman 2014, Konstitutionalismus: insb. die Beiträge von Klatt, 
Daly und Harel in Herlin-Karnell und Klatt 2020). Zweitens sind sol-
che Arbeiten zu nennen, die aus Richtung der kritischen Theorie Forsts 
normative Theorie (vgl. 6.2) als zu rationalistisch oder seine Theorie 
insgesamt als zu stark auf Begründungsfragen hin orientiert kritisieren. 
Damit hängt die Kritik an Forsts Begriff noumenaler Macht zusammen, 
die hinterfragt, ob er strukturelle Machtkonstellationen damit angemes-
sen erfassen kann (Allen 2014, u.a. der Beitrag von Azmanova in Hau-
gaard und Kettner 2020, Markell 2020, McNay 2020, Owen 2020 und 
Williams 2020). Aus liberaler Sicht wird, drittens, der prozeduralisti-
sche, ›dünne‹ oder formale Charakter von Forsts Theorie kritisiert (Ca-
ney 2014, Schlink 2020). Dieser Kritikpunkt lässt sich in Teilen mit dem 
zweiten Kritikstrang in Verbindung setzen. 

Kontexte von Forsts Gerechtigkeitstheorie 

Im Folgenden setze ich mich mit zwei Kontexten von Forsts Gerechtig-
keitstheorie auseinander, Forsts Gesamtwerk (1) und der wissenschaft-
liche Zusammenhang, in dem und über den Forst arbeitet und gearbei-
tet hat (2). 

(1) Wie oben erwähnt betrachte ich Forsts gesamten Textkorpus unter 
der Heuristik einer kritischen Gerechtigkeitstheorie. Dementgegen lie-
ßen sich zwei andere Heuristiken denken, die womöglich als Schlüssel zu 

EINLEITUNG (TEIL II)

https://doi.org/10.5771/9783748911319-123 - am 23.01.2026, 20:53:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


131

seinen Texten insgesamt dienen könnten: eine praktische Philosophie der 
Rechtfertigung oder sogar eine Philosophie der Rechtfertigung simplici-
ter, die also sowohl theoretische als auch praktische Bestandteile hätte. 

Für eine Heuristik der praktischen Philosophie der Rechtfertigung 
spricht insbesondere noch im Zuge von Forsts erstem Buch, der ausgear-
beiteten Dissertation Kontexte der Gerechtigkeit (1996), dass er dort für 
vier verschiedene Kontexte (Moral, Politik, Recht, Ethik) ein Verständnis 
von rechtfertigungstheoretischer Autonomie6 entwickelt hat (vgl. Forst 
1996: 385ff.). Dieses Verständnis von Autonomie basiert auf der Idee, 
dass man das eigene Handeln, um autonom zu sein, in verschiedenen 
Kontexten (kontext-)angemessen rechtfertigen können muss (d.h. gut 
begründen können muss) und dass man ebenso gute Gründe von ande-
ren für ihre Handlungen einfordern können muss.7 In meiner Herange-
hensweise an Forsts Texte behandele ich den Kontext der Ethik als ei-
genständigen Bestandteil etwas stiefmütterlich (vgl. 6.5). Man könnte 
jedoch auch versuchen, im Sinne Forsts eine rechtfertigungstheoretische 
Theorie des guten Lebens (als Teil einer umfassenden rechtfertigungs-
theoretischen praktischen Philosophie) zu entwickeln, die sich in An-
sätzen in Kontexte der Gerechtigkeit findet (vgl. Forst 1996: 388–395). 
Dementsprechend wäre ein gutes Leben eines, in dem sich alle wichtigen 
(einschließlich politisch irrelevanten) Lebensentscheidungen angemessen 
rechtfertigen ließen. Im ethischen Kontext heißt angemessen rechtferti-
gen für Forst, dass etwas in Bezug auf die eigene Identität und die der je-
weiligen »Identifikationsgemeinschaft« (Forst 1996: 390) rechtfertigbar 
ist: »Personen sind somit ethisch autonom zu nennen, wenn sie in der 
Lage sind, die Frage nach ihrem Guten auf der Basis einer Reflexion ih-
rer gemeinschaftlich und werthaft konstituierten Identität sinnvoll und 
begründet zu beantworten.« (Forst 1996: 394) Demgegenüber könnte 
man beispielweise eine hedonistische Vorstellung des guten Lebens stel-
len, nach der die Maximierung von idiosynkratrischen ›Lustbringern‹ 
den Kern des guten Lebens ausmachte. Dies würde allerdings auch nur 
dann eine Alternative zu der rechtfertigungstheoretischen Idee des guten 
Lebens darstellen, wenn das Prinzip der Berücksichtigung der eigenen 
›Lustbringer‹ nicht selbst wieder angemessen gerechtfertigt wäre, son-
dern die ›Lustbringer‹ einfach nur als wertvoll angesehen würden, eben 
weil sie Lust befördern. Wenn man hingegen noch eine Schlussregel wie 

6	 	 Zum Begriff der Autonomie bei Forst vgl. 6.4.8.
7	 	 Vgl. »Das grundlegende Prinzip der praktischen Vernunft besagt somit, dass 

normative Antworten auf praktische Fragen auf genau die Weise zu recht-
fertigen sind, auf die ihr Geltungsanspruch verweist. Dies ist allgemein als 
Prinzip der Rechtfertigung zu bezeichnen. Eine umfassende Analyse prak-
tischer-normativer Rechtfertigung hätte somit die Aufgabe, die verschiede-
nen Kontexte der Rechtfertigung […] zu untersuchen.« (Forst 2007a: 32, 
vgl. auch den gesamten ersten Absatz auf der Seite)

EINLEITUNG (TEIL II)

https://doi.org/10.5771/9783748911319-123 - am 23.01.2026, 20:53:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132

›Wenn es zu meiner Identität und derjenigen meiner Identitätsgemein-
schaft gehört, dass ich Lust maximieren sollte, dann ist es dem guten 
Leben zuträglich, wenn ich das auch tue‹ einfügen würde, könnte auch 
eine hedonistische Theorie des guten Lebens durch eine basalere recht-
fertigungstheoretische Theorie des guten Lebens (Forst) gestützt werden. 
An dieser Stelle könnte der Zweifel angemeldet werden, ob es sich bei 
der rechtfertigungstheoretischen Theorie des guten Lebens dann über-
haupt um eine veritable ethische Theorie handelt, in dem Sinne dass 
sie eine Orientierung zur Beantwortung der Frage, was ein gutes Leben 
ausmacht, bietet. Denn die Gemeinschaft, mit der ich mich identifiziere, 
wird von Forst bereits vorausgesetzt, d.h., dass etwa die Frage, was eine 
Form von Gemeinschaft wäre, die einem guten Leben zuträglich wäre, 
von ihm gar nicht adressiert wird. Es scheint daher so zu sein, dass auch 
Forsts ethische Theorie nach dem Vorbild einer deontologischen Moral-
theorie funktioniert, die gegeben bestimmte Ziele (hier demjenigen mich 
weiterhin affirmativ zu meiner Identifikationsgemeinschaft zu verhalten, 
insofern ich das möchte) Grenzen des Handels festlegt, aber nicht selbst 
die Frage nach besseren oder schlechteren Handlungszielen adressiert. 
Den Ausbau von Forsts in Ansätzen vorhandener rechtfertigungstheo-
retischer Theorie des guten Lebens nehme ich jedenfalls nicht vor, son-
dern argumentiere sogar dafür, dass deren Stellenwert seit Kontexte der 
Gerechtigkeit noch abgenommen hat (siehe 6.5).8 

Eine weitere mögliche Heuristik, die Forst stärker in die Nähe des 
umfassenderen Projekts seines akademischen Lehrers Habermas rücken 
würde, wäre, seine Schriften insgesamt als Beiträge zu einer Philoso-
phie der Rechtfertigung zu verstehen, die neben der Auseinandersetzung 
mit Fragen der praktischen Philosophie auch dazu taugte, Fragen der 
theoretischen Philosophie in den Blick zu nehmen (auch wenn es ein 
Primat der praktischen Philosophie gäbe).9 In seinem Aufsatz »Kritik 

8	 	 Höffe beklagt indes in seiner Rezension von Forsts Das Recht auf Rechtfer-
tigung (2007), dass dieser eigentlich eine »umfassende Fundamentalphilo-
sophie in praktischer Hinsicht [ankündige]«, sich dann aber nur mit Fragen 
der Moral- und Rechtsphilosophie (man sollte ergänzen auch mit Politischer 
Philosophie) auseinandersetze (Höffe 2007).

9	 	 Neben Habermas und Apel nennt Forst zwei philosophische Strömungen, 
die ein solches rechtfertigungstheoretisches Verständnis von Vernunft vertre-
ten: die auf Sellars aufbauende »normative[] Pragmatik« von Brandom und 
der »Konstruktivismus der Erlanger und Konstanzer Schule« (Forst 2007a: 
24, Fn. 5). Auch wenn es Ähnlichkeiten zwischen der Diskursethik Haber-
mas’scher Prägung und der praktischen Philosophie des Konstruktivismus 
der Erlanger und Konstanzer Schule gibt, werden diese heute wenig beach-
tet. Ein von Kambartel herausgegebener Sammelband dokumentiert aber 
eine frühere Auseinandersetzung zwischen Vertretern der jeweiligen Strö-
mungen (Kambartel 1974b).

EINLEITUNG (TEIL II)

https://doi.org/10.5771/9783748911319-123 - am 23.01.2026, 20:53:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


133

der rechtfertigenden Vernunft. Die Erklärung praktischer Normativität« 
(Forst 2015a: 37–57), insbesondere im dritten Absatz desselben (42f.), 
macht Forst deutlich, dass seine eigenen Arbeiten im Bereich der prak-
tischen Philosophie eine Analyse von nur einem Teil der Kontexte sind, 
in denen man vernünftige Geltungsansprüche erheben kann. ›Vernunft‹ 
über die jeweiligen Geltungsansprüche, die durch bestimmte Sprechak-
te erhoben werden, zu verstehen und demnach als »rechtfertigende Ver-
nunft«, baut auf Habermas’ Idee einer kommunikativen Vernunft auf.10 
Habermas unterscheidet zwischen drei Geltungsansprüchen: Wahrheit, 
Richtigkeit und Wahrhaftigkeit.11 Forsts Arbeit bezieht sich vor allem 
auf den Geltungsanspruch der Richtigkeit.12 Forst beschreibt zudem phi-
losophische Aufgaben, die im Anschluss an Habermas noch übrigblie-
ben: »[A]uf dem Gebiet von Wahrheitsansprüchen etwa wäre zu klären, 
welche Rechtfertigungsbedingungen für religiöse Ansprüche bestehen« 
(Forst 2015a: 42). Diese Aufgabe will Forst aber nicht (jedenfalls nicht in 
dem genannten Aufsatz oder Buch) unternehmen.13 Es hört sich aber so 
an als wäre es durchaus denkbar, dass sein nächstes Buch sich mit dieser 

10		 Forst schreibt von einem »allgemeinen Grundsatz der Vernunft, welcher 
besagt, dass Geltungsansprüche auf genau die Weise zu rechtfertigen sind, 
die in dem jeweiligen Kontext gilt.« (Forst 2015a: 42) Dieser Grundsatz 
der Vernunft scheint dem Prinzip der Rechtfertigung zu entsprechen (vgl. 
Fn. 7 in diesem Kapitel), wobei Forst an den zitierten Stellen das Prinzip 
der Rechtfertigung nur für praktische Kontexte und den Grundsatz der Ver-
nunft für praktische und theoretische Kontexte verwendet. 

11		 »Sie [die kommunikative Vernunft] erstreckt sich […] auf das ganze 
Spektrum von Geltungsansprüchen der propositionalen Wahrheit, der 
subjektiven Wahrhaftigkeit und der normativen Richtigkeit […].« (Haber-
mas 1994 [1992]: 19) Vgl. auch Habermas 1989 [1984]: 138. Dort geht Ha-
bermas allerdings noch von einem vierten, grundlegenden Geltungsanspruch 
aus, dem der Verständlichkeit.

12		 Auch der Geltungsanspruch der Wahrhaftigkeit spielt für Forst eine Rolle, 
insbesondere wenn man sich auch mit (den Ansätzen) seiner Ethik auseinan-
dersetzt. Gleichwohl ist der Geltungsanspruch der Wahrhaftigkeit, für Forst, 
nicht identisch mit den Geltungsansprüchen, die im ethischen Kontext er-
hoben werden: »auf dem praktischen Gebiet genügt zur Analyse ethischer 
Geltungsansprüche der Verweis auf expressive Wahrhaftigkeit nicht, um ih-
rem kognitiven Gehalt gerecht zu werden.« (Forst 2015a: 42) Forst verweist 
an dieser Stelle auch auf das Kapitel 3 (»Ethik und Moral«) aus Recht auf 
Rechtfertigung (Forst 2007a: 100–126). Wichtig ist es für Forst, dem ethi-
schen Kontext einen kognitiven Gehalt, der über bloß subjektive Authenti-
zität hinausgeht, zuzusprechen. 

13		 Die obengenannte Aufgabe behandelt er in Teilen, meinem Verständnis nach, 
allerdings doch in dem Aufsatz »Religion und Toleranz von der Aufklärung 
bis zum postsäkularen Zeitalter: Bayle, Kant und Habermas« in demselben 
Band (Forst 2015a: 113–150).

EINLEITUNG (TEIL II)

https://doi.org/10.5771/9783748911319-123 - am 23.01.2026, 20:53:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134

Aufgabe, die sich »auf dem Gebiet von Wahrheitsansprüchen« (also 
auf dem Gebiet der theoretischen Philosophie) bewegt, befassen würde. 
Sich dieser Aufgabe zu widmen, schiene damit als folgerichtige Fortfüh-
rung seines philosophischen Projekts. Daraus könnte man ableiten, dass 
es Sinn machen würde, Forsts gesamtes Programm als Philosophie der 
Rechtfertigung oder Philosophie der rechtfertigenden Vernunft zu begrei-
fen und die Tatsache, dass er sich bisher hauptsächlich mit dem Teil der 
Fragen, die sich der Politischen Philosophie zuordnen lassen, beschäftigt 
hat, gewissermaßen als zufällig. Diese Heuristik, ebenso wie die Heuris-
tik der praktischen Philosophie der Rechtfertigung, lasse ich jedoch zu-
gunsten der Heuristik der kritischen Gerechtigkeitstheorie zurücktreten. 

(2) An dieser Stelle möchte ich vier wichtige wissenschaftliche Kon-
texte für Forsts Arbeit kurz diskutieren: die Debatte um Kommunitaris-
mus und Liberalismus (a), die Philosophie von Habermas, insbesondere 
seine Rechts- und Demokratietheorie (b), die Gerechtigkeitstheorie von 
Rawls (c) und die Politischen Philosophien von Seyla Benhabib und Nan-
cy Fraser (d). Den ebenso wichtigen Kontext der zeitgenössischen deut-
schen Kritischen Theorie, neben Habermas, lasse ich an dieser Stelle au-
ßen vor, da er ja durch die Fragestellung der gesamten Arbeit thematisiert 
wird (vgl. insb. Kapitel 4 und 5). Forst benennt selbst explizit das Ziel, 
eine »kritische[] Theorie der Gerechtigkeit« zu entwickeln (Forst 2007a: 
128, vgl. auch 13).14 

(a) Forsts erstes Buch, Kontexte der Gerechtigkeit (1996), ist eine 
Auseinandersetzung mit der Kommunitarismus-Liberalismus-Debatte, 
die vor allem von US-Amerikanischen Autoren in den 1980er Jahren 
geführt wurde. Aus der Auseinandersetzung mit dieser Debatte heraus 
entwickelte Forst die Grundzüge seiner eigenen Gerechtigkeitstheorie. 
Dementsprechend heißt der Untertitel des Buches: Politische Philoso-
phie jenseits von Kommunitarismus und Liberalismus. Ich möchte nun 
nicht weiter auf diese Debatte selbst eingehen,15 aber drei Überlegungen 
dazu anstellen, wie sich meine Auseinandersetzung mit Forst von diesem 
›Framing‹ durch die Kommunitarismus-Liberalismus-Debatte löst. Auch 
Forsts eigene spätere Schriften lösen sich, meiner Einschätzung nach, im-
mer mehr von diesem ›Framing‹.

(a1) Zunächst ist es wichtig zu betonen, dass die Kommunitaris-
mus-Liberalismus-Debatte zwar auf Fragen der Politischen Philosophie 

14		 Zu Forsts Selbstverortung im Kontext der Kritischen Theorie, siehe vor al-
lem die Einleitungen von Kritik der Rechtfertigungsverhältnisse und Nor-
mativität und Macht und darin insbesondere: Forst 2011: 18–21 und Forst 
2015a: 9–25. In der Einleitung zu Normativität und Macht positioniert er 
sich auch in Bezug auf Honneth, Jaeggi und Rosa (vgl. Kapitel 4). 

15		 Siehe als gelungene Überblicke zu dieser Debatte zwei Sammelbände und 
eine Doppelmonographie: Honneth 1993, Brumlik und Brunkhorst 1993, 
Mulhall und Swift 1996.

EINLEITUNG (TEIL II)

https://doi.org/10.5771/9783748911319-123 - am 23.01.2026, 20:53:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


135

fokussiert, aber nicht auf sie beschränkt ist. Eine wichtige »[o]ntologi-
sche« (Taylor 1993: 103) Frage dieser Debatte ist beispielsweise, welche 
Merkmale von Personen durch ihr Menschsein als solches bestimmt sind 
und welche auf eine Prägung durch ein spezifisches natürliches und ins-
besondere soziales Umfeld zurückgehen. Damit ist nicht ausgeschlossen, 
dass diese ontologische Frage politische Konsequenzen haben kann,16 
aber sie ist selbst keine politische Frage. Mit dieser und anderen Fragen, 
die über Fragen der Gerechtigkeitstheorie im engeren Sinne hinausgehen, 
beschäftigt sich Forst dementsprechend auch in seinem genannten Buch. 
So setzt er sich in Teil I von Kontexte der Gerechtigkeit mit der ontologi-
schen Frage nach der »Konstitution des Selbst« (S. 20–55) auseinander. 
Mich interessieren, gemäß der oben beschriebenen Heuristik, also nicht 
alle Fragen der Kommunitarismus-Liberalismus-Debatte bei der Ausei-
nandersetzung mit Forst. 

(a2) Oft wird gesagt, dass die kommunitaristische Kritik am Liberalis-
mus einer ›hegelianischen‹ Geste gegenüber dem Liberalismus entspricht. 
Folgt man dieser (wenn auch verkürzten) Redeweise, könnte man mein 
Kritikinteresse am liberalen Gerechtigkeitsdiskurs schablonenhaft eher 
als ›marxistisch‹ beschreiben und damit weniger verknüpft mit Fragen 
der Kommunitarismus-Liberalismus-Debatte. Um das auszuführen, gehe 
ich auf eine Unterscheidung zwischen zwei Problemen (einer liberalen 
Gerechtigkeitstheorie) ein, die Habermas im zweiten Kapitel von Faktizi-
tät und Geltung, »II. Soziologische Rechts- und philosophische Gerech-
tigkeitskonzepte«, macht, wobei er eine Variante als hegelsche Problem-
stellung bezeichnet. In diesem zweiten Kapitel möchte Habermas seine 
Rechts- und Demokratietheorie, die er in dem gesamten Buch entwickelt, 
zwischen zwei Pole in der existierenden Literatur situieren: der Rechtsso-
ziologie (insb. Luhmann) und der philosophischen Gerechtigkeitstheorie 
(Rawls). Allgemein gesprochen interessiert ihn hier das Problem, wie eine 
normative Vorstellung von Gerechtigkeit in Bezug gesetzt werden kann 
zur Realität der Gesellschaft. Dieses Theorie-Praxis-Problem (vgl. 1.2) 
möchte Habermas nun nicht im folgenden Sinne verstanden wissen: In 
der Theorie wird ein normatives Konzept der Gerechtigkeit entwickelt, 
das sich nun konfrontiert sieht mit einem »Pluralismus widerstreiten-
der Lebensideale und Wertorientierungen« (Habermas 1994 [1992]: 88). 
Es würde sich dann um ein Problem »politische[r] Kultur« (Habermas 
1994 [1992]: 89) handeln. Dieses Problem entspricht, so Habermas, dem 
»Problem, das Hegel unter dem Titel des Verhältnisses von Moral und 
Sittlichkeit behandelt hatte« (Habermas 1994 [1992]: 89). Wenn dieses 

16		 In einem Aufsatz möchte Taylor allerdings gerade die Verbindung von on-
tologischem Atomismus und normativ-politischem Individualismus sowie 
ontologischem Holismus und normativ-politischem Kollektivismus trennen 
(vgl. Taylor 1993: 108).

EINLEITUNG (TEIL II)

https://doi.org/10.5771/9783748911319-123 - am 23.01.2026, 20:53:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136

Problem, wie sich eine allgemeine Vorstellung der Gerechtigkeit (Moral) 
zu tief verwurzelten Wertvorstellungen (Sittlichkeit) verhält – gibt es eine 
Pluralität solcher Wertvorstellungen, verschärft sich Hegels ursprüngli-
ches Problem –, nicht adäquat gelöst wird, könnten Probleme der Ent-
fremdung von Sinn (siehe Kapitel 5) entstehen. Das Theorie-Praxis-Pro-
blem, was Habermas aber stattdessen interessiert, ist, wie eine normative 
Vorstellung der Gerechtigkeit mit der Realität verstanden als »dem här-
teren Stoff von Institutionen und Handlungssystemen« (Habermas 1994 
[1992]: 88) zusammengedacht werden kann. Ich interessiere mich, wie 
Habermas, eher für die zweite Spielart des Theorie-Praxis-Problems. Als 
marxistisches Problem könnte man es bezeichnen, wenn man es auf die 
Frage zuspitzt, wie eine normative Gerechtigkeitsvorstellung sich in In
stitutionen des Rechts materialisieren kann, ohne dabei ausbeutend (und 
normalisierend) zu sein.

(a3) Damit verbunden ist es so, dass die Debatte um Kommunita-
rismus-und-Liberalismus in einem engen Zusammenhang zum Diskus-
sionsfeld des Multikulturalismus steht. Darin wird die Frage verhan-
delt, wie damit umgegangen werden kann, dass in einem Staat mehrere 
Kulturen nebeneinander leben, dass sich ›Nation‹ und ›Staat‹ gegen-
über einem klassischen Verständnis des Nationalstaats voneinander lö-
sen. Virulent ist dabei insbesondere die Frage, wie allgemeine Rege-
lungen aussehen müssen, damit sie verschiedenen kulturellen Gruppen 
gerecht werden und ob manchmal auch Sonderregelungen für bestimm-
te kulturelle Gruppen gerechtfertigt sein können. Ein häufig diskutier-
tes Beispiel für eine politische Maßnahme, die als Exemplifizierung ei-
nes normativen Multikulturalismus gilt, ist die Tatsache, dass Sikhs in 
Großbritannien ohne Helm auf Baustellen arbeiten dürfen, während 
es eine allgemeine Regelung gibt, dass Helme auf Baustellen zu tra-
gen sind.17 Für Sikhs ist es, so die multikulturalistische Begründung, 
aus religiösen Gründen nicht zumutbar, ihren Turban bei der Arbeit 
auszuziehen, damit ein Helm auf den Kopf passt. Allgemein gesprochen 
geht es also um die Grenzen zwischen dem, was allgemein gültig ist, 
und dem, was nur für eine bestimmte kulturelle Gruppe gilt, und wie 
diese Grenze gezogen werden sollte. Solche speziellen Grenzfragen18 
interessieren mich im Kontext dieser Arbeit insbesondere als Beispiele 
für das generelle Merkmal von Gerechtigkeitstheorien, notwendig eine 

17		 Vgl. z.B. Barry 2001: 49f. Barry bespricht davor auch eine verwandte Dis-
kussion darüber, ob Sikhs von der Pflicht, beim Motorradfahren einen Helm 
zu tragen, ausgenommen werden sollten und diskutiert Ähnlichkeiten und 
Unterschiede zur Baustellenausnahme.

18		 Ein anderes Beispiel für eine spezifische Grenzfrage außerhalb der Kommu-
nitarismus-Liberalismus-Debatte wäre etwa die Frage nach der Relevanz des 
Unterschieds und des Verhältnisses von Mensch und Tier für Politik und Ge-
sellschaft. Vgl. Ahlhaus und Niesen 2015: insb. 16–18. 

EINLEITUNG (TEIL II)

https://doi.org/10.5771/9783748911319-123 - am 23.01.2026, 20:53:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


137

Grenze zwischen gerechtigkeitsrelevant und -irrelevant ziehen zu müs-
sen (2.1). Damit löst sich also drittens mein Zugang zu Forsts Arbei-
ten vom ›Framing‹ durch die Kommunitarismus-Liberalismus-Debatte 
in der Weise, dass ich mich nicht speziell für Fragen des Multikultura-
lismus interessiere. 

(b) Forsts Philosophie ist stark beeinflusst von Habermas, der der Erst-
betreuer seiner Dissertation war und von dessen »rechtstheoretischer Ar-
beitsgemeinschaft« er Ende der 1980er und Anfang 1990er ein Mitglied 
war (Habermas 1994 [1992]: 14). An dieser Stelle möchte ich die beiden 
wichtigsten Abgrenzungspunkte Forsts von Habermas einmal gesammelt 
nennen, wobei ich in Kapitel 7 und 8 einige Punkte weiter ausführen 
werde. Ein Abgrenzungspunkt bezieht sich auf den Begriff der Vernunft 
(b1, vgl. insbesondere Kapitel 7) und der andere auf die Gesellschafts-
theorie (b2, vgl. insbesondere Kapitel 8). 

(b1) Grundsätzlich schließt Forst an den kommunikativen Vernunft-
begriff von Habermas an (s.o.). Zentral dabei ist die Idee der Formal-
pragmatik (vgl. Lafont 2009: 177–180), die besagt, dass mit dem Vollzug 
von Sprechakten, immer notwendig und meist implizit ein bestimmter 
Geltungsanspruch gestellt wird. Wenn ich etwa sage, dass es draußen 
regnet, dann stelle ich den Geltungsanspruch der Wahrheit. Wenn ich 
mich über meinen Liebeskummer beklage, stelle ich den Geltungsan-
spruch der Wahrhaftigkeit. Wenn ich schließlich empört erkläre, dass es 
einfach ungerecht sei, dass deutlich weniger ›Arbeiterkinder‹ später eine 
Professur innehaben als ›Akademikerkinder‹, stelle ich den Geltungsan-
spruch der Richtigkeit. Werden diese Geltungsansprüche eingelöst, wird 
damit die Vernünftigkeit des jeweiligen Sprechakts bestätigt. Die Gel-
tungsansprüche der Wahrhaftigkeit und der Richtigkeit fallen in den Be-
reich der praktischen Philosophie und der Geltungsanspruch der Wahr-
heit in den der theoretischen Philosophie. Forst fokussiert sich, wie oben 
beschrieben, auf den praktischen Bereich und darin auf den Geltungs-
anspruch der Richtigkeit. Um zu verstehen, wie Forst diesen Geltungs-
anspruch anders ausdeutet als Habermas, muss zunächst etwas genau-
er erläutert werden, was es für Habermas heißt, den Geltungsanspruch 
der Richtigkeit einzulösen. 

Zunächst sei eine weitere Unterscheidung eingeführt, die sich teilwei-
se mit der Unterscheidung von Wahrheit, Wahrhaftigkeit und Richtig-
keit überschneidet. Habermas unterscheidet zwischen pragmatischen, 
ethischen und moralischen Diskursen (vgl. Habermas 1991). Diese ge-
hören alle in den Bereich der praktischen Philosophie. In moralischen 
Diskursen soll der Geltungsanspruch der Richtigkeit eingelöst werden. 
In ethischen Diskursen soll der Geltungsanspruch der (individuellen) 
Wahrhaftigkeit bzw. des für uns Guten eingelöst werden. In pragmati-
schen Diskursen geht es um die Wahl der strategisch besten Handlungs-
alternative relativ zu einem gegebenen Ziel. Pragmatische Diskurse sind 

EINLEITUNG (TEIL II)

https://doi.org/10.5771/9783748911319-123 - am 23.01.2026, 20:53:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138

für Habermas zwar praktische Diskurse, haben aber eine »gewisse Ver-
wandtschaft mit empirischen Diskursen« und somit Diskursen, die dem 
Geltungsanspruch der Wahrheit unterliegen, »[denn, E.N.] […] [t]echni-
sche oder strategische Empfehlungen entlehnen ihre Gültigkeit letztlich 
dem empirischen Wissen« (Habermas 1991: 111). 

Das Diskursprinzip (D) ist für alle dieser drei Diskurse das relevante 
Prinzip, um zu entscheiden, ob eine Handlungsalternative oder Hand-
lungsnorm (kommunikativ) vernünftig ist. Es lautet: »D: Gültig sind 
genau die Handlungsnormen, denen alle möglicherweise Betroffenen 
als Teilnehmer an rationalen Diskursen zustimmten könnten.« (Haber-
mas 1994 [1992]: 138)19 Das Diskursprinzip ist für Habermas eine kon-
trafaktische Bedingung jeglichen kommunikativen bzw. verständigungs-
orientierten Handelns (vgl. Habermas 2015 [1983]: 68). Je nachdem, um 
welche Handlungsnormen es geht, differenziert sich das Diskursprinzip 
aber in spezifischere Prinzipien aus. 20 Wendet man das Diskursprinzip 
auf moralische Normen an, d.h. solche Handlungsnormen, »die allein 
unter dem Gesichtspunkt gleichmäßiger Interessenberücksichtigung ge-
rechtfertigt werden können« (Habermas 1994 [1992]: 139), ergibt sich 
das Moralprinzip bzw. der Universalisierungsgrundsatz U.21 Wendet man 
das Diskursprinzip auf »Handlungsnormen, die in Rechtsform auftre-
ten« an, wird es zum Demokratieprinzip spezifiziert (Habermas 1994 
[1992]: 139). Das Demokratieprinzip besagt, dass Rechtsnormen aus 
einem Zusammenspiel von pragmatischen, ethisch-politischen und mo-
ralischen Gründen gerechtfertigt werden muss (ebd.).  

An dieser Stelle möchte ich nun nicht die wichtige Unterscheidung 
zwischen Moral- und Demokratieprinzip ausführlich diskutieren und 
auch nicht, welche genaue Rolle das Geltungskriterium der Richtigkeit 
dabei spielt. Die Frage, die hier von Bedeutung ist, um Forsts Abgren-
zung von Habermas zu verstehen, ist, wie man überhaupt dazu kommt, 
sich die Frage zu stellen, nach welchem Prinzip wir unser Handeln aus-
richten sollten. Habermas’ Antwort hierzu ist: weil wir das moralische 

19		 Habermas vertritt in seinen späteren Schriften keine Konsenstheorie der 
Wahrheit mehr, weshalb es dann mehr als eines Diskurses bedarf, um die 
Wahrheit einer Aussage festzustellen und damit auch um die aus pragmati-
schen Gesichtspunkten beste Handlungsalternative auszuwählen, siehe: Iser 
und Strecker 2010: 75.

20		 In Faktizität und Geltung merkt Habermas selbstkritisch an, dass er in sei-
nen »bisher veröffentlichten Untersuchungen zur Diskursethik [nicht] […] 
zwischen Diskurs- und Moralprinzip […] hinreichend differenziert [habe]« 
(Habermas 1994 [1992]: 140).

21		 Das Moralprinzip ist dabei vor allem eine Argumentationsregel und keine 
eigenständige Norm, d.h. das Moralprinzip ist einfach Ausdruck der impli-
ziten Regel, die Teilnehmer/innen am moralischen Sprachspiel voraussetzen. 
Vgl. Forst 2009d: 237.

EINLEITUNG (TEIL II)

https://doi.org/10.5771/9783748911319-123 - am 23.01.2026, 20:53:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


139

Sprachspiel (bereits) spielen (vgl. Habermas 2015 [1983]: 67ff.)22 respek-
tive weil es in unseren modernen Gesellschaften (bereits) Rechtsnormen 
einer bestimmten Form gibt (vgl. Habermas 1994 [1992]: 143ff.), die 
jeweils implizit einen gewissen Geltungsanspruch stellen, sind wir auch 
dazu genötigt, diesen Geltungsanspruch explizit zu machen und ihm ent-
sprechend zu handeln. Habermas versucht allerdings nicht zusätzlich 
noch einen Grund dafür zu liefern, warum wir das moralische Sprach-
spiel überhaupt spielen oder rechtliche Normen haben sollten. Genau an 
dieser Stelle ist Forsts Abgrenzung von Habermas zu verorten. Forst will 
nicht nur analysieren, wie wir uns im moralischen Sprachspiel verhalten 
oder welche Gesetze wir erlassen sollten, sondern auch begründen dass 
wir das moralische Sprachspiel überhaupt spielen und dass wir unser Zu-
sammenleben mit Mitteln des positiven Rechts regeln sollten (vgl. Forst 
2007a: 55, 93). Forst hält dementsprechend an einer über die kommu-
nikative Vernunft hinausgehenden stärkeren Vorstellung der praktischen 
Vernunft, insbesondere bezogen auf den Geltungsanspruch der Richtig-
keit, fest (vgl. Forst 2007a: 125 und Forst 2009d: 239).23 Die Vernunft 
soll bei Forst nicht nur existierende intersubjektive Praktiken normativ 
bewerten können, sondern auch einen moralischen24 Existenzgrund für 
bestimmte Praktiken mitliefern. 

Damit in Zusammenhang steht, dass Forst das normative Prinzip, was 
bei Habermas den getrennten Geltungsbereich des Moral- und Demo-
kratieprinzips abdeckt, anders formuliert. Forsts »Prinzip reziprok-allge-
meiner Rechtfertigung« (Forst 2007a: 36) ist die Spezifizierung des all-
gemeinen Rechtfertigungsprinzips, das für die gesamte praktische (und 
womöglich auch theoretische) Vernunft gelten soll (s.o.), für die Moral 
und den Bereich der fundamentalen Gerechtigkeit25. Man könnte diesen 
›Bereich‹ als denjenigen verstehen, in dem das Geltungskriterium der 
Richtigkeit relevant ist.26 Wichtig ist, dass Forst dieses Prinzip subjektiv 

22		 Habermas möchte »die Moraltheorie in der Form einer Untersuchung mo-
ralischer Argumentationen [und der darin enthaltenen Geltungsansprüche, 
E.N.] in Angriff […] nehmen.« (Habermas 2015 [1983]: 67)

23		 Zu Habermas’ Abgrenzung von der Idee einer praktischen Vernunft hin zu ei-
ner ›bloß‹ kommunikativen Vernunft, siehe z.B. Habermas 1994 [1992]: 17f.

24		 Habermas liefert einen bloß ethischen Grund für »die Aufrechterhaltung ei-
ner solchen [moralischen, E.N.] Lebensform« (Forst 2008c: 134). Vgl. Ka-
pitel 7.

25		 Zu Forsts Begriff der fundamentalen Gerechtigkeit, siehe 6.1 und 6.2. 
26		 Dieser Bereich scheint demjenigen zu entsprechen, der in anderen Kontex-

ten als Gegenstand der normativen Ethik im Gegensatz zu einer eudämonis-
tischen Ethik verstanden wird, vgl. »In Übereinstimmung mit der üblichen 
Konvention verstehe ich unter einer (normativen) Ethik […] eine Konzepti-
on der Beurteilung des Geltungsanspruchs sittlicher, moralischer und recht-
licher Normen.« (Hartmann 2008: 75)

EINLEITUNG (TEIL II)

https://doi.org/10.5771/9783748911319-123 - am 23.01.2026, 20:53:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140

wendet, indem er es als Recht auf und Pflicht zur Rechtfertigung aus-
deutet (und nicht nur von einem Prinzip spricht). Demnach habe ich 
als Mensch das Recht auf Rechtfertigung und die Pflicht zur Rechtfer-
tigung – unabhängig davon, ob es bereits existierende Rechtfertigungs-
ordnungen (im Bereich der Moral oder des Rechts bzw. der Politik) gibt 
(vgl. Kapitel 7). 

Es ist ein damit zusammenhängender wichtiger terminologischer Un-
terschied zwischen Forst und Habermas, dass Habermas den Begriff der 
Gerechtigkeit nicht für die politische Sphäre verwendet, sondern er eine 
Rechtsnorm, die dem Demokratieprinzip entspricht, legitim, aber nicht 
gerecht nennt (vgl. Habermas 1994 [1992]: 141 und 6.4.6.). Den Ge-
rechtigkeitsbegriff verwendet er meist synonym mit moralischer Richtig-
keit (vgl. Habermas 1991: 100f., 108f.).27 Diese Begriffsverwendung ist 
bei Habermas allerdings auch nicht ganz konsequent; manchmal spricht 
er dann doch von gerechten Gesetzen, manchmal speziell von politischer 
Gerechtigkeit (vgl. z.B. Habermas 1994 [1992]: 217). Habermas möch-
te jedenfalls explizit keine Gerechtigkeitstheorie betreiben, sondern im 
Bereich der Politischen Philosophie eine Demokratie- und Rechtstheo-
rie vorschlagen. Wenn Forst stattdessen doch eine Gerechtigkeitstheorie 
vorschlägt, könnte das mit dem stärkeren Begriff der praktischen Ver-
nunft zusammenhängen: Habermas will erläutern, was normativ gefor-
dert ist, »wenn sie [Bürger/innen, E.N.] ihr Zusammenleben mit Mitteln 
des positiven Rechts legitim regeln wollen« (Habermas 1994 [1992]: 
109, Herv. E.N.) Forst fragt hingegen, was in der politisch-rechtlichen 
Sphäre gefordert ist, wenn Bürger/innen den moralischen Respekt, den 
sie sich gegenseitig schulden, in Institutionen verwirklichen wollen (vgl. 
Forst 2017a: 21).

(b2) Habermas unterscheidet in seiner Kommunikationstheorie der 
Gesellschaft zwischen System und Lebenswelt (vgl. Neves 2009). Forst 
grenzt sich von dieser Unterscheidung ab (vgl. Forst 2003a: 17, Fn. 6 
und Forst 2015a: 26, 69f.). Zu der Frage, warum und inwiefern Forst 
auf diese Unterscheidung verzichtet und was die Grundzüge seiner eige-
nen gesellschaftstheoretischen Perspektive sind, komme ich in Unterka-
pitel 6.3. Das Verhältnis von positivem Recht und der Unterscheidung 
von System und Lebenswelt bei Habermas sowie die notwendige Ver-
änderung des Verständnisses von Recht durch Forsts Verabschiedung 
von der Unterscheidung von System und Lebenswelt wird in Kapitel 8 
thematisch. 	

(c) Schon weil, wie beschrieben, die Kommunitarismus-Liberalis-
mus-Debatte der Ausgangspunkt für Forsts erstes Buch war, ist auch 

27		 Vgl. »[…] wobei Gerechtigkeit [bei Habermas, E.N.] im Sinne moralischer 
Richtigkeit verstanden werden muss, nicht im Sinne politischer oder sozia-
ler Gerechtigkeit.« (Forst 2009d: 236)

EINLEITUNG (TEIL II)

https://doi.org/10.5771/9783748911319-123 - am 23.01.2026, 20:53:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


141

Rawls’ Gerechtigkeitstheorie ein bedeutender Bezugspunkt für Forst, 
weil sich die kommunitaristische Kritik insbesondere am Liberalismus 
von Rawls und dem von ihm geprägten entzündete (vgl. Forst 1996: 
13). Bleibt Forsts Denken letztlich gewissermaßen näher an Habermas’,28 
gibt es doch einige wichtige Punkte in seinem Denken, die er von Rawls 
– auch gegen Habermas – übernimmt. Ich nenne drei Punkte: die Beto-
nung der substanziellen Seite der Gerechtigkeit neben ihrer prozedura-
len (c1), die Bedeutung der Moral im Politischen (c2) und die Rationa-
lität von Religion und umfassenden Lehren (c3).

(c1) Ein wichtiges Element, das Forst in spezifischer Umdeutung von 
Rawls übernimmt, ist das Differenzprinzip, das zweite Prinzip der Ge-
rechtigkeit (2a), nach dem eine Ungleichverteilung nur dann gerecht-
fertigt ist, wenn sie für die Schlechtestgestellten eine Verbesserung ihrer 
Lage bedeutet. Forst interpretiert dieses Prinzip so um, dass er fordert, 
dass »[s]oziale Ungleichheiten […] gegenüber den sozialen Gruppen zu 
rechtfertigen sind, die vom gesellschaftlichen Reichtum am wenigsten 
profitieren.« (Forst 1996: 224) Forst möchte aber nicht, wie Rawls, ein 
Prinzip für diese Rechtfertigung festlegen. In Forsts Umdeutung könnten 
die Schlechtestgestellten sowohl aus bestimmten Gründen eine Ungleich-
verteilung befürworten, auch wenn sie dadurch nicht bessergestellt wür-
den, als auch eine Ungleichverteilung nicht befürworten, auch wenn sie 
dadurch bessergestellt würden. Zentral ist für Forst bloß, dass die Grup-
pe der Schlechtesgestellten ein Mitspracherecht hat und zwar ein (qua-
lifiziertes) Vetorecht (vgl. Forst 1996: 224f.). Diese »höherstufige, dis-
kursive Version des Rawls’schen ›Differenzprinzips‹« setzt Forst später 
in seiner Terminologie mit fundamentaler (oder minimaler) Gerechtig-
keit gleich (Forst 2011: 42f.). Man könnte dies nun als einen Punkt deu-
ten, an dem Forst näher an Rawls ist als an Habermas, weil er neben der 
prozeduralen Dimension politischer Gerechtigkeit auch ihre substanzi-
elle Grundlage – stärker als Habermas – in den Blick nehmen will (vgl. 
Forst 2007a: 169, Fn. 59). Damit will Forst auch mehr zu Fragen distri-
butiver bzw. sozialer Gerechtigkeit sagen können als ausschließlich zu 
Fragen politischer Gerechtigkeit; sein Ansatz sei »in Bezug auf die Fra-
ge distributiver Gerechtigkeit weitreichender als Habermas’ Theorie« 
(Forst 2007a: 177). Ich bezweifle allerdings, dass Forst diesen Anspruch 
einlösen kann (dazu Kapitel 7.2). 

(c2) Ein zweiter Punkt ist, dass Forst nicht so stark wie Habermas 
zwischen moralischen und politischen Fragen unterscheiden will. Er 
schreibt: »Gegen Habermas aber ist mit Rawls darauf zu bestehen, dass 

28		 Vgl. Forsts Diskussion von Rawls und Habermas und seine Positionierung 
zwischen ihnen in seinem Aufsatz »Die Rechtfertigung der Gerechtigkeit. 
Rawls’ Politischer Liberalismus und Habermas’ Diskurstheorie in der Dis-
kussion« (Forst 2007a: 127–186).

EINLEITUNG (TEIL II)

https://doi.org/10.5771/9783748911319-123 - am 23.01.2026, 20:53:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142

moralisch intersubjektiv zu rechtfertigende Grundrechte und Grundprin-
zipien auch dann, wenn sie nur über politisch autonome Rechtssetzung 
zu legitimem Recht werden können, und auch dann, wenn sie als Impli-
kationen der rechtlichen Institutionalisierung des Diskursprinzips be-
gründbar sind, ihren moralischen Gehalt behalten.« (Forst 2007a: 170) 
Das führt auch dazu, dass Forst eine moralische Begründung für zivi-
len Ungehorsam bereitstellen können will: »Das moralische Recht auf 
Rechtfertigung bildet so über das Recht hinaus zugleich die Grundlage 
für die mögliche Berechtigung zu zivilem Ungehorsam.« (Forst 2007a: 
174, Fn. 66) Dieser Punkt verweist wiederum auf Forsts gegenüber Ha-
bermas kommunikativem Vernunftverständnis stärkeren Begriff prak-
tischer Vernunft (s.o.: b1). Forst denkt, dass es moralische Gründe da-
für gibt, eine bestimmte Rechtsordnung zu fordern, während Habermas 
stärker betont, wie man existierende Rechtsordnungen adäquat norma-
tiv in den Blick nimmt.29 

(c3) Bei dem dritten Punkt geht es um die Frage, welchen Stellen-
wert Religionen oder andere umfassende Lehren (Rawls) in der Moder-
ne noch haben. Forst will mit Rawls mehr als Habermas (zumindest in 
seinen etwas älteren Schriften) betonen, dass Religionen und umfassen-
de Lehren nicht ihre Bedeutung verlieren. Habermas’ ältere Position be-
züglich Religion war, laut Forst, folgende: 

»Die Kräfte der Vernunft lösen die Religion ab, und auch wenn Haber-
mas keine ›Vernunftreligion‹ wie Kant skizziert, ist er doch mit diesem 
einig, dass die traditionelle Form des religiösen Glaubens sich in der 
Moderne überlebt hat und durch die Rationalität der diskursiven Ge-
setzgebung ersetzt wird.« (Forst 2015a: 137) 

Die andere Position, die Forst Pierre Bayle – im Gegensatz zu Kant – und 
Rawls zuschreibt, ist, dass auch in der Moderne Religionen und umfas-
sende Lehren ihre Relevanz nicht verlieren, weil die endliche menschli-
che Vernunft in bestimmten Gebieten bloß eine begrenzte Kraft hat (zu 
Rawls vgl. Forst 2007a: 152f.; zu Bayle vgl. Forst 2015a: 113–150). Die-
se begrenzte Kraft erlaubt es weder, positive religiöse Gehalte allgemein-
gültig zu begründen, noch – und das ist entscheidend – sie allgemeingül-
tig zurückzuweisen. Eine ähnliche Position tritt in Habermas’ Schriften 
dann auch an die Stelle seiner oben zitierten. Dieser Positionswechsel sei, 
so Forst, maßgeblich durch Habermas’ »Auseinandersetzung mit dem 
ethischen Pluralismus, den Rawls in Political Liberalism betont« beein-
flusst gewesen (Forst 2015a: 139).30 

29		 In Habermas’ kurzer Erwähnung von »bürgerlichem Ungehorsam« in Fakti-
zität und Geltung bezieht er sich allerdings auch auf Rawls’ Rede von einem 
Gerechtigkeitssinn, an den bei bürgerlichem Ungehorsam appelliert werden 
sollte (Habermas 1994 [1992]: 462f.). 

30		 Vgl. auch Forst 2007a: 154, Fn. 47.

EINLEITUNG (TEIL II)

https://doi.org/10.5771/9783748911319-123 - am 23.01.2026, 20:53:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


143

(d) An dieser Stelle möchte ich zwei Philosophinnen bzw. Politische 
Theoretikerinnen erwähnen, mit denen ich mich in dieser Arbeit nicht 
näher auseinandersetze, die aber sehr ähnliche Themen wie Forst bear-
beiten und sehr ähnliche Positionen vertreten: Benhabib und Fraser (zu 
Fraser siehe auch Kapitel 3.2.1). Es gibt jeweils einen Hauptgrund, wie-
so ich mich mit diesen beiden Autorinnen nicht ausführlicher auseinan-
dersetze. Bezogen auf Benhabib ist dieser Grund, dass sie, ähnlich wie 
Habermas, stärker an Fragen der Demokratie- und auch Rechtstheorie 
orientiert ist als an Fragen der Gerechtigkeit. Fraser hingegen formuliert 
ihre kritische Theorie auch im Gerechtigkeitsvokabular (vgl. z.B. Fra-
ser und Honneth 2003: 51–56, vgl. auch Forst 2017d). Letztlich ist es 
jedoch so, dass Frasers Verständnis der normativen Grundlage der Ge-
rechtigkeit (»partizipatorische Parität«) in meiner Systematisierung einer 
egalitaristischen Gerechtigkeitskonzeption zuzuordnen ist, die das Prob-
lem der ›Normalisierung‹ hat (siehe Kapitel 3.2.2). Bezogen auf Benha-
bib und Fraser seien darüber hinaus in den folgenden zwei Abschnitten 
einige Punkte genannt, die sie jeweils für Forst oder die Fragestellung 
dieser Arbeit relevant werden lassen. 

Benhabibs Betonung eines »konkrete[n] Anderen« komplementär 
zu einem »verallgemeinerte[n] Anderen« (Benhabib 1995 [1992]: 175-
191)31 als Prüfstein für normativ angemessenes Handeln hat maßgeblich 
zu Forsts Kriterien für gute Rechtfertigungen im Bereich der Moral und 
fundamentalen Gerechtigkeit, Reziprozität und Allgemeinheit, beigetra-
gen. Das Kriterium der Reziprozität drückt nämlich gerade den Respekt 
vor dem konkreten Anderen aus (vgl. Forst 1996: 40432). In den Unter-
kapiteln 6.1 und 6.2 gehe ich ausführlicher auf diese beiden Kriterien 
ein. Zudem ähnelt Benhabibs Verständnis eines Rechts auf Demokra-
tie Forsts Meta-Recht auf Rechtfertigung (vgl. Forst 2011: 79, Fn. 66).

Fraser setzt sich intensiv mit zwei Themen auseinander, die relevant 
sind für den Kontext dieser Arbeit. Erstens beschäftigt sie sich mit dem 
Thema der ›Grenzen‹ der Gerechtigkeit, wobei sie damit sowohl die 
Grenzen von Gerechtigkeitsgemeinschaften und die Grenze von in der 
Begrifflichkeit der Gerechtigkeit thematisierbaren Inhalten meint (vgl. 

31		 Benhabib übernimmt den Ausdruck des verallgemeinerten Anderen von 
Mead, aber verwendet ihn in einer veränderten Bedeutung (vgl. Benhabib 
1995 [1992]: 335, En. 22).

32	 	 Im Einzelnen schreibt Forst: »Das Moment der Reziprozität erfüllt dabei 
die moralische Funktion der Beachtung des Vetorechts moralischer Perso-
nen als ›konkreten‹ einzelnen, während das Moment der Allgemeinheit die 
Universalität der handlungsrechtfertigenden Gründe verbürgt und die re-
ziproke Zustimmungsfähigkeit bestimmter Handlungsweisen dadurch mit 
allgemeinen Normen verknüpft, daß gute Gründe das normative Vetorecht 
aller möglichen moralischen Personen prinzipiell berücksichtigen müssen.« 
Vgl. auch Forst 2015c: 825.

EINLEITUNG (TEIL II)

https://doi.org/10.5771/9783748911319-123 - am 23.01.2026, 20:53:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144

Fraser 2010: 3f.).33 Forst verweist im Zuge seiner Diskussion um Gren-
zen beider Arten mehrmals auf Fraser (vgl. Forst 2007a: 356, Fn. 20; 
Forst 2011: 106, Fn. 39; Forst 2015a: 224, Fn. 21). Zweitens diskutiert 
Fraser eine Seite der Herausforderung einer kritischen Theorie der Ge-
rechtigkeit, die ich in Teil III ausführlicher darstellen möchte, nämlich 
Flexibilisierung. Diese Auseinandersetzung ist gerade interessant, weil 
Fraser Flexibilisierung auch als mögliches Problem eines Theorietyps 
und nicht einfach als gesellschaftliches Problem thematisiert (vgl. Fraser 
2010: 116–130 und insb. Fraser 2013: 209–226).34 Schließlich ist noch 
ein Defizit zu nennen, das Frasers kritische Gerechtigkeitstheorie mit 
Forsts teilt: den Mangel an einer ausführlichen Auseinandersetzung mit 
dem Recht (vgl. Scheuerman 2017).

33		 Das nenne ich die äußere und innere Grenze der Gerechtigkeit (siehe insb. 
2.1 und 6.5). 

34		 Vgl. 1.2 zur Methode. 

EINLEITUNG (TEIL II)

https://doi.org/10.5771/9783748911319-123 - am 23.01.2026, 20:53:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

