II. DER VORSCHLAG EINER
KRITISCH-PROZEDURALEN THEORIE
DER GERECHTIGKEIT (FORST)

https://dol.org/10.5771/9783748911318-123 - am 23.01.2026, 20:53:35. [



https://doi.org/10.5771/9783748911319-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783748911318-123 - am 23.01.2026, 20:53:



https://doi.org/10.5771/9783748911319-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

In diesem zweiten Teil der Arbeit gilt es, einen zeitgenossischen Vorschlag
fur eine kritische Gerechtigkeitskonzeption in den Blick zu nehmen. Da-
bei steht die Frage im Hintergrund, ob und wie sie den im Zwischenfazit
von Teil I (5.) benannten Herausforderungen begegnen kann. Bei dem
Vorschlag handelt es sich um meine Rekonstruktion und Interpretation
von Rainer Forsts Gerechtigkeitstheorie, die ich kritisch-prozedural nen-
ne. Dieser Teil gliedert sich in drei Kapitel.

In dem ersten Kapitel dieses Teils, 6. Die Systematik von Forsts Ge-
rechtigkeitstheorie, rekonstruiere ich ausgehend von einem Vorschlag,
wie man die Frage, welche Forst iiberhaupt mit seiner Gerechtigkeits-
theorie beantworten mochte, fassen konnte (6.1), die unterschiedlichen
Bestandteile der Theorie (6.2 und 6.3) sowie benachbarte Konzepte, die
er in seinen Schriften verwendet, wie beispielweise Toleranz oder Fort-
schritt (6.4). Die Hauptbestandteile von Forsts Gerechtigkeitstheorie
sind ein normativer (6.2) und ein deskriptiver (6.3) Rechtfertigungsbe-
griff. Die Zentralitiat des Rechtfertigungsbegriffs fiir Forsts Gerechtig-
keitstheorie wird im Verlauf von Kapitel 6 deutlich werden. Am Ende
des Kapitels stelle ich die These auf, dass Forsts rechtfertigungstheore-
tische Perspektive an bestimmte Grenzen stofst (6.5). In diesem Kapitel
wird zudem deutlich, wie in Forsts Gerechtigkeitskonzeption das erste
Merkmal eines allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit, seine Reduziert-
heit (2.1), spezifiziert wird.

In den folgenden zwei Kapiteln gehe ich dann genauer auf zwei Aspek-
te von Forsts Gerechtigkeitstheorie ein. Dabei nehme ich eine weniger
rekonstruktive und starker interpretierende Haltung ein. Zudem zeige
ich in Kapitel 7 und 8 auch die in 6.5 bereits eingefiihrten Grenzen der
rechtfertigungstheoretischen Perspektive genauer auf.

In dem siebten Kapitel, Das » Recht auf Rechtfertigung« als >Recht auf
Politik auf Rechte«. Eine Deutung auf Grundlage von Fichtes Anerken-
nungsbegriff, gehe ich auf die Begriindung der normativen Grundlage
von Forsts Gerechtigkeitstheorie ein. Der normative Dreh- und Angel-
punkt von Forsts Gerechtigkeitskonzeption ist das »Recht auf Rechtfer-
tigung«. Mich interessiert an dieser Stelle, wie sich dieses Recht selbst
begrinden lasst (nicht welche Forderungen der Gerechtigkeit sich dar-
aus ableiten lassen). Ausgehend von Forsts eigener moralischer und an-
erkennungstheoretischer Begriindung dieses Rechts schlage ich mithilfe
einer Interpretation von Fichtes Anerkennungsbegriff aus der Grundlage
des Naturrechts (1796/7) vor, die Begriindung dieses Rechts zwar aner-
kennungstheoretisch, aber, entgegen Forst, nicht als moralische Begriin-
dung zu verstehen. Mit dieser anderen Art der Begriindung geht auch

125

https://dol.org/10.5771/8783748911319-123 - am 23.01.2026, 20:53:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THES


https://doi.org/10.5771/9783748911319-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG (TEIL II)

eine Anderung der Substanz des zu begriindenden Rechts von einem
Recht auf Rechtfertigung zu einem Recht auf Politik einher. In diesem
Kapitel wird deutlich, wie eine kritisch-prozedurale Gerechtigkeitskon-
zeption das zweite Merkmal des allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit,
die normative Grundorientierung in Form eines Meta-Rechts auf Rech-
te, spezifiziert (vgl. 2.2).

In dem achten Kapitel, Das Recht kritisch-prozeduraler Gerechtig-
keit: reflexives Recht?, erlautere ich meine These, dass sich nach Forsts
Konzeption Gerechtigkeit notwendig in positivem Recht realisieren
muss und gehe zudem der Frage nach, in welcher spezifischen Form des
Rechts diese Realisierung der kritisch-prozeduralen Gerechtigkeit statt-
finden muss. An dieser Stelle beschiftige ich mich also mit der Spezifi-
zierung des dritten Merkmals des allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit
(Gesetz, Rechtsform und (implizites) Gesellschaftsbild, vgl. 2.3) durch
Forsts Gerechtigkeitstheorie. Dabei gehe ich von Habermas® Vorschlag
eines prozeduralistischen Rechtsparadigmas und der generelleren De-
batte um die Prozeduralisierung des Rechts aus. SchliefSlich schlage ich
vor, dass, entgegen Habermas’ Position, die Idee eines reflexiven Rechts
(Gunther Teubner, Helmut Willke) aus Perspektive kritisch-prozedura-
ler Gerechtigkeit in meinem in Teilen von Forst abweichenden Verstand-
nis attraktiv erscheint. Das liegt, wie zu erlautern sein wird, insbesonde-
re an gesellschaftstheoretischen Weichenstellungen, mit denen sich Forst
von Habermas abgrenzt, nimlich Forsts Abschied von Habermas’ Un-
terscheidung zwischen »System und Lebenswelt« (s.u. und 6.3.2). Mog-
liche Kritikpunkte an der Idee reflexiven Rechts bilden den Ubergang
zum dritten Teil der Arbeit.

Im Zwischenfazit (9.), Was leistet die kritisch-prozedurale Theorie der
Gerechtigkeit?, fasse ich Teil 11 der Arbeit anhand der Spezifizierung
der drei Merkmale des allgemeinen Gerechtigkeitsbegriffs durch die kri-
tisch-prozedurale Konzeption zusammen und gehe auf den systemati-
schen Zusammenhang zwischen den in Kapitel 5 gestellten Herausfor-
derungen, den drei Kapiteln von Teil Il und dem Ubergang zum dritten
Teil der Arbeit ein. Ich vertrete dabei die These, dass eine kritisch-pro-
zedurale Gerechtigkeitskonzeption in meiner in Teilen von Forst abwei-
chenden Ausdeutung zwar den in Kapitel 5§ benannten Herausforderun-
gen (Ausbeutung als Machtstabilisierung und Normalisierung) begegnen
kann, sich daraufhin aber eine neue Herausforderung ergibt und zwar
das zweistufige Beherrschungspotential von >Beschleunigung< und >Fle-
xibilisierung«. Dieses Beherrschungspotential beleuchte ich in Teil III ge-
nauer, dessen Herleitung wird aber durch Teil II geleistet.

Vor der Rekonstruktion der Systematik von Forsts Gerechtigkeits-
konzeption (Kapitel 6) folgen nun noch zwei einleitende Abschnitte,
wobei sich der erste mit methodischen Fragen beziiglich meines Zu-
gangs zu Forsts Schriften befasst und der zweite zwei Kontexte der

126

https://dol.org/10.5771/8783748911319-123 - am 23.01.2026, 20:53:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THES


https://doi.org/10.5771/9783748911319-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG (TEIL II)

darzustellenden Gerechtigkeitstheorie Forsts betrachtet. Die zwei Kon-
texte sind das Gesamtwerk von Forst und der wissenschaftliche Zusam-
menhang, in dem und tiber den Forst arbeitet und gearbeitet hat.

Methodischer Zugriff

Zu meinem methodischen Zugang zu Forsts Texten mochte ich drei As-
pekte erwdhnen:

(1) Grundsitzlich verstehe ich die einzelnen Bestandteile von Forsts
Textkorpus von 1992 bis heute alle als Beitridge zu einer Fragestellung,
namlich der Frage, wie man begriindet gesellschaftliche Phinomene als
(un)gerecht beurteilen kann (genauer 6.1). Dementsprechend verstehe
ich Forsts Arbeiten generell als Versuch, eine kritische Theorie der Ge-
rechtigkeit zu entwickeln, die einerseits begriindete Kritik ermoglicht
und andererseits unterschiedliche Kritiken am liberalen Gerechtigkeits-
denken, sei es die kommunitaristische, die marxistische, die feministi-
sche, die sogenannte realistische oder die postkoloniale Kritik, ernst
nimmt und versucht ihnen in einer kontext- und ideologiesensiblen Ge-
rechtigkeitstheorie Rechnung zu tragen. Damit interpretiere ich Forsts
Gesamtwerk unter der Heuristik der Fragestellung dieser Arbeit, nim-
lich der Frage nach der Moglichkeit einer kritischen Theorie der Gerech-
tigkeit, beanspruche aber gleichwohl, dass dies auch ein adaquater Zu-
gang zu Forsts gesamtem Textkorpus ist. Das heifst aber durchaus, dass
ich bestimmten vorhandenen (und ausbaubaren) Bestandteilen seiner
Schriften, wie etwa dem einer rechtfertigungstheoretischen Theorie des
guten Lebens weniger Bedeutung zumesse als andere mogliche Zugin-
ge, wie etwa der Zugang, Forsts Werk unter der Heuristik einer umfas-
senden praktischen Philosophie der Rechtfertigung zu analysieren (s.u.).
Bei der folgenden Auseinandersetzung lege ich stets den gesamten Text-
korpus zugrunde und begriinde nicht jedes Mal einzeln, wenn ich etwa
Textstellen aus dem Jahre 1996 mit Textstellen aus 2015 in einen syste-
matischen Zusammenhang stelle. Forst selbst baut sehr oft Querverwei-
se auf seine dlteren Arbeiten ein (vgl. z.B. Forst 2007a: 128, Fn. 5 oder
Forst 2015a: 54, Fn. 37).* Wenn sich allerdings deutliche Unterschiede
zwischen den verschiedenen Texten ergeben, weise ich darauf hin.> Der

1 Sudrez Miiller betont auch den engen Zusammenhang von Forsts unter-
schiedlichen Schriften (vgl. Sudrez Miiller 2013: 1050).

2 Beispielsweise schreibt Forst 1996, dass das Recht auf Rechtfertigung »nicht
als >urspriingliches« Freiheitsrecht in Kants Sinne aufzufassen« sei (Forst
1996: 134, meine Herv.), wihrend er 2017 schreibt: »Thus it [the right
to justification] performs a similar function as Kant’s >innate« or >original«
right of persons.« (Forst 2017a: 12, vgl. Forst 201 5a: 228) Diese beiden Stel-
len konnte man allerdings folgendermafSen zu verbinden versuchen, um ihr

127

https://dol.org/10.5771/8783748911319-123 - am 23.01.2026, 20:53:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THES


https://doi.org/10.5771/9783748911319-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG (TEIL II)

Tatsache, dass Forst ein Gesamtprojekt verfolgt, ist es geschuldet, dass
es oft mehrere Stellen gibt, an denen er dhnliche Thesen und Argumente
vorbringt. Beziehe ich mich auf eine These oder ein Argument von Forst,
verweise ich als Beleg auf mindestens eine Textstelle, im Idealfall auf die
erste Erwahnung der jeweiligen These oder des jeweiligen Arguments
und fiige ggf. weitere Textbelege an.

(2) Auch wenn im dritten Teil der Arbeit, aufbauend auf meiner In-
terpretation von Forst in Teil II, eine Herausforderung fiir eine an seine
Konzeption anschlieffende Gerechtigkeitsperspektive benannt wird, ist
die Auseinandersetzung geleitet von der Idee, seine Theorie moglichst
stark zu machen und nicht vorschnell zu kritisieren.

(3) Ich verzichte auf eine detaillierte Einordnung meiner Auseinander-
setzung mit Forst in die existierende Rezeption, sondern beziehe mich
nur an ausgewahlten Stellen auf Sekundarliteratur. An dieser Stelle sei
jedoch ein kurzer Uberblick iiber die Rezeption von Forsts Arbeiten ge-
geben.

Forsts Schriften werden sowohl im deutschen und angelsachsi-
schen Sprachraums als auch im disziplindren Kontext der Philoso-
phie und Politikwissenschaft rezipiert. Die Rezeption im angelsachsi-
schen Raum ist den Publikationen tiber Forst nach zu urteilen starker
als im deutschsprachigen Kontext. Forst schreibt meist zunachst auf
Deutsch, allerdings sind alle seine Bucher mittlerweile ins Englische
ubersetzt. Nachdem ich einige zentrale Publikationen tiber ihn nen-
ne, mochte ich kurz auf drei Themenkomplexe der Kritik an seiner
Arbeit eingehen.

Auf Englisch ist 2014 bei Bloomsbury ein Sammelband Justice, De-
mocracy and the Right to Justification. Rainer Forst in Dialogue er-
schienen, in dem sich sechs Autor/innen (Andrea Sangiovanni, Amy Al-
len, Kevin Olson, Anthony Simon Laden, Eva Erman und Simon Caney)

Widerspruchsverhiltnis aufzulosen: Das Recht auf Rechtfertigung kann eine
ahnliche Funktion wie Kants urspriingliches Freiheitsrecht tibernehmen, aber
begriindungslogisch steht das Recht auf Rechtfertigung, wenn es diese Funk-
tion tibernimmt, nicht an erster Stelle, sondern ist bedingt (auch bei Kant)
durch eine Pflicht (»natural duty to regard oneself and others as ends in them-
selves«, Forst 2017a: 12) bzw. das »Prinzip der Rechtfertigung« (Forst 1996:
134), in dem Recht und Pflicht auf Rechtfertigung gleichwertig korrespon-
dieren (s.u.). Forst, so konnte man dann interpretieren, betont an der ersten
Stelle, dass das Recht auf Rechtfertigung nicht in dem urspriinglichen Frei-
heitsrecht aufgeht und an der zweiten Stelle, dass es nichtsdestoweniger die
Funktion des urspriinglichen Freiheitsrechts iibernehmen kann — systematisch
wiirde sich dann an dem Verhiltnis von Recht auf Rechtfertigung und ur-
spriinglichem Freiheitsrecht von der frithen zur spiteren Stelle nichts andern.

3 Die geringfiigige spanisch-, portugiesisch- und franzosischsprachige Rezep-
tion vernachlassige ich.

128

https://dol.org/10.5771/8783748911319-123 - am 23.01.2026, 20:53:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THES


https://doi.org/10.5771/9783748911319-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG (TEIL II)

kritisch mit seinen Thesen auseinandersetzen (Forst 2014b). Drei weite-
re englischsprachige Sammelbiande tiber Forst sind 2019 und 2020 er-
schienen: Justification and Emancipation. The Critical Theory of Rai-
ner Forst (2019) herausgegeben von Amy Allen und Eduardo Mendieta
bei Pennsylvania State University Press (neben Forst und den Heraus-
geber/innen mit Beitrdgen von John Christman, Mattias Iser, Catherine
Lu, John P. McCormick, Melissa Yates und Sarah Clark Miller), Con-
stitutionalism Justified. Rainer Forst in Discourse (2020) herausgege-
ben von Matthias Klatt und Ester Herlin-Karnell bei Oxford University
Press (neben Forst und den Herausgeber/innen mit Beitragen von Arthur
Ripstein, Claudio Corradetti, Andrea Sangiovanni, Christian Hiebaum,
Bernhard Schlink, Sameer Bajaj/Enzo Rossi, Lois McNay, Eoin Daly,
Alon Harel und Christian F. Rostbell) und schlieSlich Toleraton, Pow-
er and the Right to Justification. Rainer Forst in Dialogue (2020)+ bei
Manchester University Press (mit Beitragen von Teresa M. Bejan, John
Horton, Chandran Kukathas, Patchen Markell, David Owen, Daniel
Weinstock, Melissa S. Williams). Zudem sind drei Schwerpunkte bzw.
Sonderausgaben von Zeitschriften zu erwahnen, die sich speziell Forsts
Arbeiten widmen. Die Zeitschrift Philosophy and Social Criticism ver-
offentlichte 2015 einen »Roundtable« zur englischen Ubersetzung von
der 2011 auf Deutsch erschienenen Sammlung Kritik der Rechiferti-
gungsverhaltnisse (Justification and Critique, 2013). Darin finden sich
Beitrage von Stephen White, Simone Chambers und Lea Ypi und eine
Replik von Forst (White, Chambers, Ypi und Forst 2015). In demselben
Jahr veroffentliche die Zeitschrift Political Theory ein »Review Sympo-
sium« mit dem Titel »The Right to Justification by Rainer Forst« mit
Beitrdgen von Seyla Benhabib, Jeffrey Flynn und Matthias Fritsch und
einer Replik von Forst (Benhabib, Flynn, Fritsch und Forst 2015). 2018
veroffentlichte das Journal of Political Power in drei Ausgaben Beitri-
ge, die sich kritisch mit Forsts Begriff noumenaler Macht auseinander-
setzen. Dieser Schwerpunkt wurde herausgegeben von Mark Haugaard
und Matthias Kettner (Haugaard und Kettner 2018). Darin finden sich
Beitrage von Simon Susen, Steven Lukes, Clarissa Rile Hayward, Albe-
na Azmanova, Pablo Gilabert und den Herausgebern sowie eine Replik
von Forst auf die verschiedenen Beitrage.s In derselben Zeitschrift wur-
de 2014 bereits ein Gesprich iiber »Power and reason, justice and do-
mination« zwischen Amy Allen, Forst und Mark Haugaard publiziert
(Allen, Forst und Haugaard 2014). Zudem sind auf Englisch in den letz-
ten Jahren einige Aufsitze in Zeitschriften publiziert worden, die sich

4  Forst 2020a.

5 Haugaard und Kettner haben die Beitrdge der drei Ausgaben des Journal of
Political Power erneut als Sammelband mit dem Titel Theorising Noumen-
al Power. Rainer Forst and his Critics (2020) bei Routledge herausgegeben.

129

https://dol.org/10.5771/8783748911319-123 - am 23.01.2026, 20:53:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THES


https://doi.org/10.5771/9783748911319-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG (TEIL II)

ausschliefSlich einer Diskussion von Forsts Arbeiten widmen (Sudrez
Miiller 2013, McGuire 2015, Frumer 2018 und McNay 2020). In neu-
eren englischsprachigen Monographien finden sich zudem langere Aus-
einandersetzungen mit Forst (siehe Allen 2016a: 122-162 und Sangio-
vanni 2017: §0-71).

In deutscher Sprache gibt es meines Wissens hingegen nur drei Aufsit-
ze, die sich gezielt mit Forsts Theorieansatz auseinandersetzen (Steinhoff
2015, Wallat 2017 und Fischer-Lescano 2018). Mehrfach rezensiert wur-
den alle von Forsts Biichern seit Kontexte der Gerechtigkeit in deutschen
(sowie englischen) Publikationsorganen (z.B. Nida-Riimelin 2016). In ei-
nigen deutschsprachigen Monographien wird zudem ausfiithrlicher auf
Forsts Ansatz Bezug genommen (z.B. Schefold 2013, Teile 2 und 3; Mol-
lers 2015: 50-54) bzw. dieser bearbeitet und weiterentwickelt (Budde-
berg 2011, Culp 20142 und Gideke 2017).

Ich mochte drei Strange der Kritik an Forsts Schriften hervorheben
und jeweils Beispiele nennen. Erstens sind solche Arbeiten zu nennen, die
sich insbesondere rekonstruktiv mit Forsts Arbeiten auseinandersetzen
und Unklarheiten oder Inkonsistenzen aufdecken mochten (Hoffe 2007,
Suarez Miiller 2013, Corradetti 2019, Ripstein 2019) oder die Forsts Ar-
beiten auf spezifische Problemstellungen beziehen (das boundary pro-
blem: Erman 2014, Konstitutionalismus: insb. die Beitrage von Klatt,
Daly und Harel in Herlin-Karnell und Klatt 2020). Zweitens sind sol-
che Arbeiten zu nennen, die aus Richtung der kritischen Theorie Forsts
normative Theorie (vgl. 6.2) als zu rationalistisch oder seine Theorie
insgesamt als zu stark auf Begriindungsfragen hin orientiert kritisieren.
Damit hangt die Kritik an Forsts Begriff noumenaler Macht zusammen,
die hinterfragt, ob er strukturelle Machtkonstellationen damit angemes-
sen erfassen kann (Allen 2014, u.a. der Beitrag von Azmanova in Hau-
gaard und Kettner 2020, Markell 2020, McNay 2020, Owen 2020 und
Williams 2020). Aus liberaler Sicht wird, drittens, der prozeduralisti-
sche, >diinne« oder formale Charakter von Forsts Theorie kritisiert (Ca-
ney 2014, Schlink 2020). Dieser Kritikpunkt ldsst sich in Teilen mit dem
zweiten Kritikstrang in Verbindung setzen.

Kontexte von Forsts Gerechtigkeitstheorie

Im Folgenden setze ich mich mit zwei Kontexten von Forsts Gerechtig-
keitstheorie auseinander, Forsts Gesamtwerk (1) und der wissenschaft-
liche Zusammenhang, in dem und tiber den Forst arbeitet und gearbei-
tet hat (2).

(1) Wie oben erwihnt betrachte ich Forsts gesamten Textkorpus unter
der Heuristik einer kritischen Gerechtigkeitstheorie. Dementgegen lie-
3en sich zwei andere Heuristiken denken, die womaglich als Schliissel zu

130

https://dol.org/10.5771/8783748911319-123 - am 23.01.2026, 20:53:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THES


https://doi.org/10.5771/9783748911319-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG (TEIL II)

seinen Texten insgesamt dienen konnten: eine praktische Philosophie der
Rechtfertigung oder sogar eine Philosophie der Rechtfertigung simplici-
ter, die also sowohl theoretische als auch praktische Bestandteile hitte.

Fiir eine Heuristik der praktischen Philosophie der Rechtfertigung
spricht insbesondere noch im Zuge von Forsts erstem Buch, der ausgear-
beiteten Dissertation Kontexte der Gerechtigkeit (1996), dass er dort fiir
vier verschiedene Kontexte (Moral, Politik, Recht, Ethik) ein Verstandnis
von rechtfertigungstheoretischer Autonomie® entwickelt hat (vgl. Forst
1996: 385ff.). Dieses Verstindnis von Autonomie basiert auf der Idee,
dass man das eigene Handeln, um autonom zu sein, in verschiedenen
Kontexten (kontext-)angemessen rechtfertigen konnen muss (d.h. gut
begrinden konnen muss) und dass man ebenso gute Griinde von ande-
ren fur ihre Handlungen einfordern konnen muss.” In meiner Herange-
hensweise an Forsts Texte behandele ich den Kontext der Ethik als ei-
genstandigen Bestandteil etwas stiefmutterlich (vgl. 6.5). Man konnte
jedoch auch versuchen, im Sinne Forsts eine rechtfertigungstheoretische
Theorie des guten Lebens (als Teil einer umfassenden rechtfertigungs-
theoretischen praktischen Philosophie) zu entwickeln, die sich in An-
satzen in Kontexte der Gerechtigkeit findet (vgl. Forst 1996: 388-395).
Dementsprechend wire ein gutes Leben eines, in dem sich alle wichtigen
(einschliefSlich politisch irrelevanten) Lebensentscheidungen angemessen
rechtfertigen liefSen. Im ethischen Kontext heifst angemessen rechtferti-
gen fiir Forst, dass etwas in Bezug auf die eigene Identitat und die der je-
weiligen »Identifikationsgemeinschaft« (Forst 1996: 390) rechtfertigbar
ist: »Personen sind somit ethisch autonom zu nennen, wenn sie in der
Lage sind, die Frage nach ihrem Guten auf der Basis einer Reflexion ih-
rer gemeinschaftlich und werthaft konstituierten Identitit sinnvoll und
begrindet zu beantworten.« (Forst 1996: 394) Demgegeniiber konnte
man beispielweise eine hedonistische Vorstellung des guten Lebens stel-
len, nach der die Maximierung von idiosynkratrischen >Lustbringernc
den Kern des guten Lebens ausmachte. Dies wiirde allerdings auch nur
dann eine Alternative zu der rechtfertigungstheoretischen Idee des guten
Lebens darstellen, wenn das Prinzip der Bertcksichtigung der eigenen
»Lustbringer« nicht selbst wieder angemessen gerechtfertigt wire, son-
dern die >Lustbringer« einfach nur als wertvoll angesehen wiirden, eben
weil sie Lust befordern. Wenn man hingegen noch eine Schlussregel wie

6  Zum Begriff der Autonomie bei Forst vgl. 6.4.8.

7 Vgl. »Das grundlegende Prinzip der praktischen Vernunft besagt somit, dass
normative Antworten auf praktische Fragen auf genau die Weise zu recht-
fertigen sind, auf die ihr Geltungsanspruch verweist. Dies ist allgemein als
Prinzip der Rechtfertigung zu bezeichnen. Eine umfassende Analyse prak-
tischer-normativer Rechtfertigung hitte somit die Aufgabe, die verschiede-
nen Kontexte der Rechtfertigung [...] zu untersuchen.« (Forst 2007a: 32,
vgl. auch den gesamten ersten Absatz auf der Seite)

I31

https://dol.org/10.5771/8783748911319-123 - am 23.01.2026, 20:53:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THES


https://doi.org/10.5771/9783748911319-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG (TEIL II)

»Wenn es zu meiner Identitit und derjenigen meiner Identitatsgemein-
schaft gehort, dass ich Lust maximieren sollte, dann ist es dem guten
Leben zutraglich, wenn ich das auch tue« einfiigen wiirde, konnte auch
eine hedonistische Theorie des guten Lebens durch eine basalere recht-
fertigungstheoretische Theorie des guten Lebens (Forst) gestiitzt werden.
An dieser Stelle konnte der Zweifel angemeldet werden, ob es sich bei
der rechtfertigungstheoretischen Theorie des guten Lebens dann iiber-
haupt um eine veritable ethische Theorie handelt, in dem Sinne dass
sie eine Orientierung zur Beantwortung der Frage, was ein gutes Leben
ausmacht, bietet. Denn die Gemeinschaft, mit der ich mich identifiziere,
wird von Forst bereits vorausgesetzt, d.h., dass etwa die Frage, was eine
Form von Gemeinschaft wire, die einem guten Leben zutraglich wire,
von ihm gar nicht adressiert wird. Es scheint daher so zu sein, dass auch
Forsts ethische Theorie nach dem Vorbild einer deontologischen Moral-
theorie funktioniert, die gegeben bestimmte Ziele (hier demjenigen mich
weiterhin affirmativ zu meiner Identifikationsgemeinschaft zu verhalten,
insofern ich das mochte) Grenzen des Handels festlegt, aber nicht selbst
die Frage nach besseren oder schlechteren Handlungszielen adressiert.
Den Ausbau von Forsts in Ansdtzen vorhandener rechtfertigungstheo-
retischer Theorie des guten Lebens nehme ich jedenfalls nicht vor, son-
dern argumentiere sogar dafiir, dass deren Stellenwert seit Kontexte der
Gerechtigkeit noch abgenommen hat (siehe 6.5).*

Eine weitere mogliche Heuristik, die Forst stirker in die Nahe des
umfassenderen Projekts seines akademischen Lehrers Habermas riicken
wirde, wire, seine Schriften insgesamt als Beitrage zu einer Philoso-
phie der Rechtfertigung zu verstehen, die neben der Auseinandersetzung
mit Fragen der praktischen Philosophie auch dazu taugte, Fragen der
theoretischen Philosophie in den Blick zu nehmen (auch wenn es ein
Primat der praktischen Philosophie giabe).® In seinem Aufsatz »Kritik

8  Hoffe beklagt indes in seiner Rezension von Forsts Das Recht auf Rechtfer-
tigung (2007), dass dieser eigentlich eine »umfassende Fundamentalphilo-
sophie in praktischer Hinsicht [ankiindige]«, sich dann aber nur mit Fragen
der Moral- und Rechtsphilosophie (man sollte ergianzen auch mit Politischer
Philosophie) auseinandersetze (Hoffe 2007).

9  Neben Habermas und Apel nennt Forst zwei philosophische Stromungen,
die ein solches rechtfertigungstheoretisches Verstandnis von Vernunft vertre-
ten: die auf Sellars aufbauende »normative[] Pragmatik « von Brandom und
der »Konstruktivismus der Erlanger und Konstanzer Schule« (Forst 2007a:
24, Fn. 5). Auch wenn es Ahnlichkeiten zwischen der Diskursethik Haber-
mas’scher Pragung und der praktischen Philosophie des Konstruktivismus
der Erlanger und Konstanzer Schule gibt, werden diese heute wenig beach-
tet. Ein von Kambartel herausgegebener Sammelband dokumentiert aber
eine frithere Auseinandersetzung zwischen Vertretern der jeweiligen Stro-
mungen (Kambartel 1974b).

132

https://dol.org/10.5771/8783748911319-123 - am 23.01.2026, 20:53:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THES


https://doi.org/10.5771/9783748911319-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG (TEIL II)

der rechtfertigenden Vernunft. Die Erklarung praktischer Normativitat«
(Forst 2015a: 37—57), insbesondere im dritten Absatz desselben (42f.),
macht Forst deutlich, dass seine eigenen Arbeiten im Bereich der prak-
tischen Philosophie eine Analyse von nur einem Teil der Kontexte sind,
in denen man verniinftige Geltungsanspriiche erheben kann. >Vernunft«
tiber die jeweiligen Geltungsanspriiche, die durch bestimmte Sprechak-
te erhoben werden, zu verstehen und demnach als »rechtfertigende Ver-
nunft«, baut auf Habermas’ Idee einer kommunikativen Vernunft auf.™
Habermas unterscheidet zwischen drei Geltungsanspriichen: Wahrheit,
Richtigkeit und Wahrhaftigkeit.** Forsts Arbeit bezieht sich vor allem
auf den Geltungsanspruch der Richtigkeit.'* Forst beschreibt zudem phi-
losophische Aufgaben, die im Anschluss an Habermas noch ubrigblie-
ben: »[A]uf dem Gebiet von Wahrheitsanspriichen etwa wire zu kliren,
welche Rechtfertigungsbedingungen fiir religiose Anspriiche bestehen«
(Forst 201 5a: 42). Diese Aufgabe will Forst aber nicht (jedenfalls nicht in
dem genannten Aufsatz oder Buch) unternehmen.®s Es hort sich aber so
an als wire es durchaus denkbar, dass sein nichstes Buch sich mit dieser

10 Forst schreibt von einem »allgemeinen Grundsatz der Vernunft, welcher
besagt, dass Geltungsanspriiche auf genau die Weise zu rechtfertigen sind,
die in dem jeweiligen Kontext gilt.« (Forst 2015a: 42) Dieser Grundsatz
der Vernunft scheint dem Prinzip der Rechtfertigung zu entsprechen (vgl.
Fn. 7 in diesem Kapitel), wobei Forst an den zitierten Stellen das Prinzip
der Rechtfertigung nur fiir praktische Kontexte und den Grundsatz der Ver-
nunft fiir praktische und theoretische Kontexte verwendet.

11 »Sie [die kommunikative Vernunft] erstreckt sich [...] auf das ganze
Spektrum von Geltungsanspriichen der propositionalen Wahrheit, der
subjektiven Wahrhaftigkeit und der normativen Richtigkeit [...].« (Haber-
mas 1994 [1992]: 19) Vgl. auch Habermas 1989 [1984]: 138. Dort geht Ha-
bermas allerdings noch von einem vierten, grundlegenden Geltungsanspruch
aus, dem der Verstindlichkeit.

12 Auch der Geltungsanspruch der Wahrhaftigkeit spielt fiir Forst eine Rolle,
insbesondere wenn man sich auch mit (den Ansitzen) seiner Ethik auseinan-
dersetzt. Gleichwohl ist der Geltungsanspruch der Wahrhaftigkeit, firr Forst,
nicht identisch mit den Geltungsanspriichen, die im ethischen Kontext er-
hoben werden: »auf dem praktischen Gebiet gentigt zur Analyse ethischer
Geltungsanspriiche der Verweis auf expressive Wahrhaftigkeit nicht, um ih-
rem kognitiven Gehalt gerecht zu werden.« (Forst 201 5a: 42) Forst verweist
an dieser Stelle auch auf das Kapitel 3 (»Ethik und Moral«) aus Recht auf
Rechtfertigung (Forst 2007a: 100-126). Wichtig ist es fiir Forst, dem ethi-
schen Kontext einen kognitiven Gehalt, der tiber blof§ subjektive Authenti-
zitdt hinausgeht, zuzusprechen.

13 Die obengenannte Aufgabe behandelt er in Teilen, meinem Verstandnis nach,
allerdings doch in dem Aufsatz »Religion und Toleranz von der Aufklarung
bis zum postsikularen Zeitalter: Bayle, Kant und Habermas« in demselben
Band (Forst 2015a: 113-150).

133

https://dol.org/10.5771/8783748911319-123 - am 23.01.2026, 20:53:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THES


https://doi.org/10.5771/9783748911319-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG (TEIL II)

Aufgabe, die sich »auf dem Gebiet von Wahrheitsansprichen« (also
auf dem Gebiet der theoretischen Philosophie) bewegt, befassen wiirde.
Sich dieser Aufgabe zu widmen, schiene damit als folgerichtige Fortfiih-
rung seines philosophischen Projekts. Daraus konnte man ableiten, dass
es Sinn machen wiirde, Forsts gesamtes Programm als Philosophie der
Rechtfertigung oder Philosophie der rechtfertigenden Vernunft zu begrei-
fen und die Tatsache, dass er sich bisher hauptsichlich mit dem Teil der
Fragen, die sich der Politischen Philosophie zuordnen lassen, beschaftigt
hat, gewissermafSen als zufillig. Diese Heuristik, ebenso wie die Heuris-
tik der praktischen Philosophie der Rechtfertigung, lasse ich jedoch zu-
gunsten der Heuristik der kritischen Gerechtigkeitstheorie zuriicktreten.

(2) An dieser Stelle mochte ich vier wichtige wissenschaftliche Kon-
texte fur Forsts Arbeit kurz diskutieren: die Debatte um Kommunitaris-
mus und Liberalismus (a), die Philosophie von Habermas, insbesondere
seine Rechts- und Demokratietheorie (b), die Gerechtigkeitstheorie von
Rawls (c) und die Politischen Philosophien von Seyla Benhabib und Nan-
cy Fraser (d). Den ebenso wichtigen Kontext der zeitgenossischen deut-
schen Kritischen Theorie, neben Habermas, lasse ich an dieser Stelle au-
8en vor, da er ja durch die Fragestellung der gesamten Arbeit thematisiert
wird (vgl. insb. Kapitel 4 und 5). Forst benennt selbst explizit das Ziel,
eine »kritische[] Theorie der Gerechtigkeit« zu entwickeln (Forst 2007a:
128, vgl. auch 13)."

(a) Forsts erstes Buch, Kontexte der Gerechtigkeit (1996), ist eine
Auseinandersetzung mit der Kommunitarismus-Liberalismus-Debatte,
die vor allem von US-Amerikanischen Autoren in den 198cer Jahren
gefuhrt wurde. Aus der Auseinandersetzung mit dieser Debatte heraus
entwickelte Forst die Grundziige seiner eigenen Gerechtigkeitstheorie.
Dementsprechend heifSt der Untertitel des Buches: Politische Philoso-
phie jenseits von Kommunitarismus und Liberalismus. Ich mochte nun
nicht weiter auf diese Debatte selbst eingehen,’s aber drei Uberlegungen
dazu anstellen, wie sich meine Auseinandersetzung mit Forst von diesem
>Framing« durch die Kommunitarismus-Liberalismus-Debatte [6st. Auch
Forsts eigene spitere Schriften 16sen sich, meiner Einschatzung nach, im-
mer mehr von diesem >Framingc.

(at) Zundchst ist es wichtig zu betonen, dass die Kommunitaris-
mus-Liberalismus-Debatte zwar auf Fragen der Politischen Philosophie

14 Zu Forsts Selbstverortung im Kontext der Kritischen Theorie, siehe vor al-
lem die Einleitungen von Kritik der Rechtfertigungsverhilinisse und Nor-
mativitdt und Macht und darin insbesondere: Forst 2011: 18-21 und Forst
2015a: 9—25. In der Einleitung zu Normativitidt und Macht positioniert er
sich auch in Bezug auf Honneth, Jaeggi und Rosa (vgl. Kapitel 4).

15 Siehe als gelungene Uberblicke zu dieser Debatte zwei Sammelbinde und
eine Doppelmonographie: Honneth 1993, Brumlik und Brunkhorst 1993,
Mulhall und Swift 1996.

134

https://dol.org/10.5771/8783748911319-123 - am 23.01.2026, 20:53:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THES


https://doi.org/10.5771/9783748911319-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG (TEIL II)

fokussiert, aber nicht auf sie beschriankt ist. Eine wichtige »[o]ntologi-
sche« (Taylor 1993: 103) Frage dieser Debatte ist beispielsweise, welche
Merkmale von Personen durch ihr Menschsein als solches bestimmt sind
und welche auf eine Priagung durch ein spezifisches natiirliches und ins-
besondere soziales Umfeld zuriickgehen. Damit ist nicht ausgeschlossen,
dass diese ontologische Frage politische Konsequenzen haben kann,*¢
aber sie ist selbst keine politische Frage. Mit dieser und anderen Fragen,
die tiber Fragen der Gerechtigkeitstheorie im engeren Sinne hinausgehen,
beschiftigt sich Forst dementsprechend auch in seinem genannten Buch.
So setzt er sich in Teil I von Kontexte der Gerechtigkeit mit der ontologi-
schen Frage nach der »Konstitution des Selbst« (S. 20—55) auseinander.
Mich interessieren, gemif$ der oben beschriebenen Heuristik, also nicht
alle Fragen der Kommunitarismus-Liberalismus-Debatte bei der Ausei-
nandersetzung mit Forst.

(a2) Oft wird gesagt, dass die kommunitaristische Kritik am Liberalis-
mus einer >hegelianischen«< Geste gegeniiber dem Liberalismus entspricht.
Folgt man dieser (wenn auch verkiirzten) Redeweise, konnte man mein
Kritikinteresse am liberalen Gerechtigkeitsdiskurs schablonenhaft eher
als >marxistisch« beschreiben und damit weniger verknupft mit Fragen
der Kommunitarismus-Liberalismus-Debatte. Um das auszufiihren, gehe
ich auf eine Unterscheidung zwischen zwei Problemen (einer liberalen
Gerechtigkeitstheorie) ein, die Habermas im zweiten Kapitel von Faktizi-
tat und Geltung, »11. Soziologische Rechts- und philosophische Gerech-
tigkeitskonzepte «, macht, wobei er eine Variante als hegelsche Problem-
stellung bezeichnet. In diesem zweiten Kapitel mochte Habermas seine
Rechts- und Demokratietheorie, die er in dem gesamten Buch entwickelt,
zwischen zwei Pole in der existierenden Literatur situieren: der Rechtsso-
ziologie (insb. Luhmann) und der philosophischen Gerechtigkeitstheorie
(Rawls). Allgemein gesprochen interessiert ihn hier das Problem, wie eine
normative Vorstellung von Gerechtigkeit in Bezug gesetzt werden kann
zur Realitdt der Gesellschaft. Dieses Theorie-Praxis-Problem (vgl. 1.2)
mochte Habermas nun nicht im folgenden Sinne verstanden wissen: In
der Theorie wird ein normatives Konzept der Gerechtigkeit entwickelt,
das sich nun konfrontiert sicht mit einem »Pluralismus widerstreiten-
der Lebensideale und Wertorientierungen« (Habermas 1994 [1992]: 88).
Es wiurde sich dann um ein Problem »politische[r] Kultur« (Habermas
1994 [1992]: 89) handeln. Dieses Problem entspricht, so Habermas, dem
»Problem, das Hegel unter dem Titel des Verhaltnisses von Moral und
Sittlichkeit behandelt hatte« (Habermas 1994 [1992]: 89). Wenn dieses

16 In einem Aufsatz mochte Taylor allerdings gerade die Verbindung von on-
tologischem Atomismus und normativ-politischem Individualismus sowie
ontologischem Holismus und normativ-politischem Kollektivismus trennen
(vgl. Taylor 1993: 108).

135

https://dol.org/10.5771/8783748911319-123 - am 23.01.2026, 20:53:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THES


https://doi.org/10.5771/9783748911319-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG (TEIL II)

Problem, wie sich eine allgemeine Vorstellung der Gerechtigkeit (Moral)
zu tief verwurzelten Wertvorstellungen (Sittlichkeit) verhalt — gibt es eine
Pluralitit solcher Wertvorstellungen, verschirft sich Hegels urspriingli-
ches Problem —, nicht adaquat gelost wird, konnten Probleme der Ent-
fremdung von Sinn (siehe Kapitel 5) entstehen. Das Theorie-Praxis-Pro-
blem, was Habermas aber stattdessen interessiert, ist, wie eine normative
Vorstellung der Gerechtigkeit mit der Realitat verstanden als »dem har-
teren Stoff von Institutionen und Handlungssystemen« (Habermas 1994
[1992]: 88) zusammengedacht werden kann. Ich interessiere mich, wie
Habermas, eher fiir die zweite Spielart des Theorie-Praxis-Problems. Als
marxistisches Problem konnte man es bezeichnen, wenn man es auf die
Frage zuspitzt, wie eine normative Gerechtigkeitsvorstellung sich in In-
stitutionen des Rechts materialisieren kann, ohne dabei ausbeutend (und
normalisierend) zu sein.

(a3) Damit verbunden ist es so, dass die Debatte um Kommunita-
rismus-und-Liberalismus in einem engen Zusammenhang zum Diskus-
sionsfeld des Multikulturalismus steht. Darin wird die Frage verhan-
delt, wie damit umgegangen werden kann, dass in einem Staat mehrere
Kulturen nebeneinander leben, dass sich >Nation« und »>Staat« gegen-
iiber einem klassischen Verstindnis des Nationalstaats voneinander 16-
sen. Virulent ist dabei insbesondere die Frage, wie allgemeine Rege-
lungen aussehen miissen, damit sie verschiedenen kulturellen Gruppen
gerecht werden und ob manchmal auch Sonderregelungen fiir bestimm-
te kulturelle Gruppen gerechtfertigt sein konnen. Ein hiufig diskutier-
tes Beispiel fir eine politische MafSnahme, die als Exemplifizierung ei-
nes normativen Multikulturalismus gilt, ist die Tatsache, dass Sikhs in
GrofSbritannien ohne Helm auf Baustellen arbeiten diirfen, wahrend
es eine allgemeine Regelung gibt, dass Helme auf Baustellen zu tra-
gen sind.'” Fur Sikhs ist es, so die multikulturalistische Begriindung,
aus religiosen Griinden nicht zumutbar, ihren Turban bei der Arbeit
auszuziehen, damit ein Helm auf den Kopf passt. Allgemein gesprochen
geht es also um die Grenzen zwischen dem, was allgemein giiltig ist,
und dem, was nur fiir eine bestimmte kulturelle Gruppe gilt, und wie
diese Grenze gezogen werden sollte. Solche speziellen Grenzfragen'®
interessieren mich im Kontext dieser Arbeit insbesondere als Beispiele
fur das generelle Merkmal von Gerechtigkeitstheorien, notwendig eine

17 Vgl. z.B. Barry 2001: 49f. Barry bespricht davor auch eine verwandte Dis-
kussion dariiber, ob Sikhs von der Pflicht, beim Motorradfahren einen Helm
zu tragen, ausgenommen werden sollten und diskutiert Ahnlichkeiten und
Unterschiede zur Baustellenausnahme.

18 Ein anderes Beispiel fiir eine spezifische Grenzfrage aufSerhalb der Kommu-
nitarismus-Liberalismus-Debatte wire etwa die Frage nach der Relevanz des
Unterschieds und des Verhaltnisses von Mensch und Tier fiir Politik und Ge-
sellschaft. Vgl. Ahlhaus und Niesen 2015: insb. 16-18.

136

https://dol.org/10.5771/8783748911319-123 - am 23.01.2026, 20:53:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THES


https://doi.org/10.5771/9783748911319-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG (TEIL II)

Grenze zwischen gerechtigkeitsrelevant und -irrelevant ziehen zu mis-
sen (2.1). Damit 16st sich also drittens mein Zugang zu Forsts Arbei-
ten vom >Framing« durch die Kommunitarismus-Liberalismus-Debatte
in der Weise, dass ich mich nicht speziell fiir Fragen des Multikultura-
lismus interessiere.

(b) Forsts Philosophie ist stark beeinflusst von Habermas, der der Erst-
betreuer seiner Dissertation war und von dessen »rechtstheoretischer Ar-
beitsgemeinschaft« er Ende der 198cer und Anfang 199oer ein Mitglied
war (Habermas 1994 [1992]: 14). An dieser Stelle mochte ich die beiden
wichtigsten Abgrenzungspunkte Forsts von Habermas einmal gesammelt
nennen, wobei ich in Kapitel 7 und 8 einige Punkte weiter ausfihren
werde. Ein Abgrenzungspunkt bezieht sich auf den Begriff der Vernunft
(b1, vgl. insbesondere Kapitel 7) und der andere auf die Gesellschafts-
theorie (b2, vgl. insbesondere Kapitel §).

(bx) Grundsitzlich schlieft Forst an den kommunikativen Vernunft-
begriff von Habermas an (s.o.). Zentral dabei ist die Idee der Formal-
pragmatik (vgl. Lafont 2009: 177-180), die besagt, dass mit dem Vollzug
von Sprechakten, immer notwendig und meist implizit ein bestimmter
Geltungsanspruch gestellt wird. Wenn ich etwa sage, dass es draufSen
regnet, dann stelle ich den Geltungsanspruch der Wahrheit. Wenn ich
mich iiber meinen Liebeskummer beklage, stelle ich den Geltungsan-
spruch der Wahbrhaftigkeit. Wenn ich schliefflich emport erklire, dass es
einfach ungerecht sei, dass deutlich weniger >Arbeiterkinder« spater eine
Professur innehaben als >Akademikerkinders, stelle ich den Geltungsan-
spruch der Richtigkeit. Werden diese Geltungsanspriiche eingelost, wird
damit die Vernunftigkeit des jeweiligen Sprechakts bestitigt. Die Gel-
tungsanspriiche der Wahrhaftigkeit und der Richtigkeit fallen in den Be-
reich der praktischen Philosophie und der Geltungsanspruch der Wahr-
heit in den der theoretischen Philosophie. Forst fokussiert sich, wie oben
beschrieben, auf den praktischen Bereich und darin auf den Geltungs-
anspruch der Richtigkeit. Um zu verstehen, wie Forst diesen Geltungs-
anspruch anders ausdeutet als Habermas, muss zunichst etwas genau-
er erldutert werden, was es fiir Habermas heifSt, den Geltungsanspruch
der Richtigkeit einzulosen.

Zunichst sei eine weitere Unterscheidung eingefiihrt, die sich teilwei-
se mit der Unterscheidung von Wahrheit, Wahrhaftigkeit und Richtig-
keit uberschneidet. Habermas unterscheidet zwischen pragmatischen,
ethischen und moralischen Diskursen (vgl. Habermas 1991). Diese ge-
horen alle in den Bereich der praktischen Philosophie. In moralischen
Diskursen soll der Geltungsanspruch der Richtigkeit eingelost werden.
In ethischen Diskursen soll der Geltungsanspruch der (individuellen)
Wahrhaftigkeit bzw. des fir uns Guten eingelost werden. In pragmati-
schen Diskursen geht es um die Wahl der strategisch besten Handlungs-
alternative relativ zu einem gegebenen Ziel. Pragmatische Diskurse sind

137

https://dol.org/10.5771/8783748911319-123 - am 23.01.2026, 20:53:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THES


https://doi.org/10.5771/9783748911319-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG (TEIL II)

fir Habermas zwar praktische Diskurse, haben aber eine »gewisse Ver-
wandtschaft mit empirischen Diskursen« und somit Diskursen, die dem
Geltungsanspruch der Wahrheit unterliegen, »[denn, E.N.] [...] [t]echni-
sche oder strategische Empfehlungen entlehnen ihre Giltigkeit letztlich
dem empirischen Wissen« (Habermas 1991: 111).

Das Diskursprinzip (D) ist fur alle dieser drei Diskurse das relevante
Prinzip, um zu entscheiden, ob eine Handlungsalternative oder Hand-
lungsnorm (kommunikativ) verntinftig ist. Es lautet: »D: Giiltig sind
genau die Handlungsnormen, denen alle moglicherweise Betroffenen
als Teilnehmer an rationalen Diskursen zustimmten konnten.« (Haber-
mas 1994 [1992]: 138)" Das Diskursprinzip ist fiir Habermas eine kon-
trafaktische Bedingung jeglichen kommunikativen bzw. verstindigungs-
orientierten Handelns (vgl. Habermas 2015 [1983]: 68). Je nachdem, um
welche Handlungsnormen es geht, differenziert sich das Diskursprinzip
aber in spezifischere Prinzipien aus.*® Wendet man das Diskursprinzip
auf moralische Normen an, d.h. solche Handlungsnormen, »die allein
unter dem Gesichtspunkt gleichmifSiger Interessenberiicksichtigung ge-
rechtfertigt werden konnen« (Habermas 1994 [1992]: 139), ergibt sich
das Moralprinzip bzw. der Universalisierungsgrundsatz U.>* Wendet man
das Diskursprinzip auf »Handlungsnormen, die in Rechtsform auftre-
ten« an, wird es zum Demokratieprinzip spezifiziert (Habermas 1994
[1992]: 139). Das Demokratieprinzip besagt, dass Rechtsnormen aus
einem Zusammenspiel von pragmatischen, ethisch-politischen und mo-
ralischen Griinden gerechtfertigt werden muss (ebd.).

An dieser Stelle mochte ich nun nicht die wichtige Unterscheidung
zwischen Moral- und Demokratieprinzip ausfiihrlich diskutieren und
auch nicht, welche genaue Rolle das Geltungskriterium der Richtigkeit
dabei spielt. Die Frage, die hier von Bedeutung ist, um Forsts Abgren-
zung von Habermas zu verstehen, ist, wie man tiberhaupt dazu kommt,
sich die Frage zu stellen, nach welchem Prinzip wir unser Handeln aus-
richten sollten. Habermas® Antwort hierzu ist: weil wir das moralische

19 Habermas vertritt in seinen spiteren Schriften keine Konsenstheorie der
Wahrheit mehr, weshalb es dann mehr als eines Diskurses bedarf, um die
Wahrheit einer Aussage festzustellen und damit auch um die aus pragmati-
schen Gesichtspunkten beste Handlungsalternative auszuwihlen, siehe: Iser
und Strecker 2010: 75.

20 In Faktizitit und Geltung merkt Habermas selbstkritisch an, dass er in sei-
nen »bisher veroffentlichten Untersuchungen zur Diskursethik [nicht] [...]
zwischen Diskurs- und Moralprinzip [...] hinreichend differenziert [habe]«
(Habermas 1994 [1992]: 140).

21 Das Moralprinzip ist dabei vor allem eine Argumentationsregel und keine
eigenstindige Norm, d.h. das Moralprinzip ist einfach Ausdruck der impli-
ziten Regel, die Teilnehmer/innen am moralischen Sprachspiel voraussetzen.
Vgl. Forst 2009d: 237.

138

https://dol.org/10.5771/8783748911319-123 - am 23.01.2026, 20:53:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THES


https://doi.org/10.5771/9783748911319-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG (TEIL II)

Sprachspiel (bereits) spielen (vgl. Habermas 2015 [1983]: 67ff.)** respek-
tive weil es in unseren modernen Gesellschaften (bereits) Rechtsnormen
einer bestimmten Form gibt (vgl. Habermas 1994 [1992]: 143ff.), die
jeweils implizit einen gewissen Geltungsanspruch stellen, sind wir auch
dazu genotigt, diesen Geltungsanspruch explizit zu machen und ihm ent-
sprechend zu handeln. Habermas versucht allerdings nicht zusatzlich
noch einen Grund dafir zu liefern, warum wir das moralische Sprach-
spiel iiberhaupt spielen oder rechtliche Normen haben sollten. Genau an
dieser Stelle ist Forsts Abgrenzung von Habermas zu verorten. Forst will
nicht nur analysieren, wie wir uns im moralischen Sprachspiel verhalten
oder welche Gesetze wir erlassen sollten, sondern auch begriinden dass
wir das moralische Sprachspiel iiberhaupt spielen und dass wir unser Zu-
sammenleben mit Mitteln des positiven Rechts regeln sollten (vgl. Forst
2007a: 55, 93). Forst hilt dementsprechend an einer uber die kommu-
nikative Vernunft hinausgehenden stdrkeren Vorstellung der praktischen
Vernunft, insbesondere bezogen auf den Geltungsanspruch der Richtig-
keit, fest (vgl. Forst 2007a: 125 und Forst 2009d: 239).>* Die Vernunft
soll bei Forst nicht nur existierende intersubjektive Praktiken normativ
bewerten konnen, sondern auch einen moralischen* Existenzgrund fir
bestimmte Praktiken mitliefern.

Damit in Zusammenhang steht, dass Forst das normative Prinzip, was
bei Habermas den getrennten Geltungsbereich des Moral- und Demo-
kratieprinzips abdeckt, anders formuliert. Forsts »Prinzip reziprok-allge-
meiner Rechtfertigung« (Forst 2007a: 36) ist die Spezifizierung des all-
gemeinen Rechtfertigungsprinzips, das fiir die gesamte praktische (und
womoglich auch theoretische) Vernunft gelten soll (s.o.), fur die Moral
und den Bereich der fundamentalen Gerechtigkeit*s. Man konnte diesen
>Bereich« als denjenigen verstehen, in dem das Geltungskriterium der
Richtigkeit relevant ist.>¢ Wichtig ist, dass Forst dieses Prinzip subjektiv

22 Habermas mochte »die Moraltheorie in der Form einer Untersuchung mo-
ralischer Argumentationen [und der darin enthaltenen Geltungsanspriiche,
E.N.] in Angriff [...] nehmen.« (Habermas 2015 [1983]: 67)

23 ZuHabermas’ Abgrenzung von der Idee einer praktischen Vernunft hin zu ei-
ner >blof$« kommunikativen Vernunft, siche z.B. Habermas 1994 [1992]: 17f.

24 Habermas liefert einen blof ethischen Grund fiir »die Aufrechterhaltung ei-
ner solchen [moralischen, E.N.] Lebensform« (Forst 2008c¢: 134). Vgl. Ka-
pitel 7.

25 Zu Forsts Begriff der fundamentalen Gerechtigkeit, siehe 6.1 und 6.2.

26 Dieser Bereich scheint demjenigen zu entsprechen, der in anderen Kontex-
ten als Gegenstand der normativen Ethik im Gegensatz zu einer eudimonis-
tischen Ethik verstanden wird, vgl. »In Ubereinstimmung mit der iiblichen
Konvention verstehe ich unter einer (normativen) Ethik |...] eine Konzepti-
on der Beurteilung des Geltungsanspruchs sittlicher, moralischer und recht-
licher Normen.« (Hartmann 2008: 75)

139

https://dol.org/10.5771/8783748911319-123 - am 23.01.2026, 20:53:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THES


https://doi.org/10.5771/9783748911319-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG (TEIL II)

wendet, indem er es als Recht auf und Pflicht zur Rechtfertigung aus-
deutet (und nicht nur von einem Prinzip spricht). Demnach habe ich
als Mensch das Recht auf Rechtfertigung und die Pflicht zur Rechtfer-
tigung — unabhingig davon, ob es bereits existierende Rechtfertigungs-
ordnungen (im Bereich der Moral oder des Rechts bzw. der Politik) gibt
(vgl. Kapitel 7).

Es ist ein damit zusammenhingender wichtiger terminologischer Un-
terschied zwischen Forst und Habermas, dass Habermas den Begriff der
Gerechtigkeit nicht fur die politische Sphare verwendet, sondern er eine
Rechtsnorm, die dem Demokratieprinzip entspricht, legitim, aber nicht
gerecht nennt (vgl. Habermas 1994 [1992]: 141 und 6.4.6.). Den Ge-
rechtigkeitsbegriff verwendet er meist synonym mit moralischer Richtig-
keit (vgl. Habermas 1991: 100f., 108f.).*” Diese Begriffsverwendung ist
bei Habermas allerdings auch nicht ganz konsequent; manchmal spricht
er dann doch von gerechten Gesetzen, manchmal speziell von politischer
Gerechtigkeit (vgl. z.B. Habermas 1994 [1992]: 217). Habermas moch-
te jedenfalls explizit keine Gerechtigkeitstheorie betreiben, sondern im
Bereich der Politischen Philosophie eine Demokratie- und Rechtstheo-
rie vorschlagen. Wenn Forst stattdessen doch eine Gerechtigkeitstheorie
vorschlagt, konnte das mit dem starkeren Begriff der praktischen Ver-
nunft zusammenhidngen: Habermas will erlautern, was normativ gefor-
dert ist, »wenn sie [Burger/innen, E.N.] ihr Zusammenleben mit Mitteln
des positiven Rechts legitim regeln wollen« (Habermas 1994 [1992]:
109, Herv. E.N.) Forst fragt hingegen, was in der politisch-rechtlichen
Sphire gefordert ist, wenn Biirger/innen den moralischen Respekt, den
sie sich gegenseitig schulden, in Institutionen verwirklichen wollen (vgl.
Forst 2017a: 21).

(b2) Habermas unterscheidet in seiner Kommunikationstheorie der
Gesellschaft zwischen System und Lebenswelt (vgl. Neves 2009). Forst
grenzt sich von dieser Unterscheidung ab (vgl. Forst 2003a: 17, Fn. 6
und Forst 2015a: 26, 69f.). Zu der Frage, warum und inwiefern Forst
auf diese Unterscheidung verzichtet und was die Grundziige seiner eige-
nen gesellschaftstheoretischen Perspektive sind, komme ich in Unterka-
pitel 6.3. Das Verhiltnis von positivem Recht und der Unterscheidung
von System und Lebenswelt bei Habermas sowie die notwendige Ver-
anderung des Verstandnisses von Recht durch Forsts Verabschiedung
von der Unterscheidung von System und Lebenswelt wird in Kapitel 8
thematisch.

(c) Schon weil, wie beschrieben, die Kommunitarismus-Liberalis-
mus-Debatte der Ausgangspunkt fiir Forsts erstes Buch war, ist auch

27 Vgl. »[...] wobei Gerechtigkeit [bei Habermas, E.N.] im Sinne moralischer
Richtigkeit verstanden werden muss, nicht im Sinne politischer oder sozia-
ler Gerechtigkeit.« (Forst 2009d: 236)

140

https://dol.org/10.5771/8783748911319-123 - am 23.01.2026, 20:53:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THES


https://doi.org/10.5771/9783748911319-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG (TEIL II)

Rawls’ Gerechtigkeitstheorie ein bedeutender Bezugspunkt fir Forst,
weil sich die kommunitaristische Kritik insbesondere am Liberalismus
von Rawls und dem von ihm geprigten entziindete (vgl. Forst 1996:
13). Bleibt Forsts Denken letztlich gewissermaflen niher an Habermas’,*®
gibt es doch einige wichtige Punkte in seinem Denken, die er von Rawls
— auch gegen Habermas — tibernimmt. Ich nenne drei Punkte: die Beto-
nung der substanziellen Seite der Gerechtigkeit neben ihrer prozedura-
len (c1), die Bedeutung der Moral im Politischen (c2) und die Rationa-
litat von Religion und umfassenden Lehren (c3).

(ct) Ein wichtiges Element, das Forst in spezifischer Umdeutung von
Rawls tibernimmt, ist das Differenzprinzip, das zweite Prinzip der Ge-
rechtigkeit (2a), nach dem eine Ungleichverteilung nur dann gerecht-
fertigt ist, wenn sie fur die Schlechtestgestellten eine Verbesserung ihrer
Lage bedeutet. Forst interpretiert dieses Prinzip so um, dass er fordert,
dass »[s]oziale Ungleichheiten [...] gegeniiber den sozialen Gruppen zu
rechtfertigen sind, die vom gesellschaftlichen Reichtum am wenigsten
profitieren.« (Forst 1996: 224) Forst mochte aber nicht, wie Rawls, ein
Prinzip fur diese Rechtfertigung festlegen. In Forsts Umdeutung konnten
die Schlechtestgestellten sowohl aus bestimmten Griinden eine Ungleich-
verteilung befurworten, auch wenn sie dadurch nicht bessergestellt wiir-
den, als auch eine Ungleichverteilung nicht befirworten, auch wenn sie
dadurch bessergestellt wiirden. Zentral ist fiir Forst blofS, dass die Grup-
pe der Schlechtesgestellten ein Mitspracherecht hat und zwar ein (qua-
lifiziertes) Vetorecht (vgl. Forst 1996: 224f.). Diese »hoherstufige, dis-
kursive Version des Rawls’schen >Differenzprinzips«« setzt Forst spiter
in seiner Terminologie mit fundamentaler (oder minimaler) Gerechtig-
keit gleich (Forst 2011: 42f.). Man konnte dies nun als einen Punkt deu-
ten, an dem Forst niher an Rawls ist als an Habermas, weil er neben der
prozeduralen Dimension politischer Gerechtigkeit auch ihre substanzi-
elle Grundlage — starker als Habermas — in den Blick nehmen will (vgl.
Forst 2007a: 169, Fn. 59). Damit will Forst auch mehr zu Fragen distri-
butiver bzw. sozialer Gerechtigkeit sagen konnen als ausschliefSlich zu
Fragen politischer Gerechtigkeit; sein Ansatz sei »in Bezug auf die Fra-
ge distributiver Gerechtigkeit weitreichender als Habermas® Theorie«
(Forst 2007a: 177). Ich bezweifle allerdings, dass Forst diesen Anspruch
einlosen kann (dazu Kapitel 7.2).

(c2) Ein zweiter Punkt ist, dass Forst nicht so stark wie Habermas
zwischen moralischen und politischen Fragen unterscheiden will. Er
schreibt: » Gegen Habermas aber ist mit Rawls darauf zu bestehen, dass

28 Vgl. Forsts Diskussion von Rawls und Habermas und seine Positionierung
zwischen ihnen in seinem Aufsatz »Die Rechtfertigung der Gerechtigkeit.
Rawls’ Politischer Liberalismus und Habermas’ Diskurstheorie in der Dis-
kussion« (Forst 2007a: 127-186).

141

https://dol.org/10.5771/8783748911319-123 - am 23.01.2026, 20:53:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THES


https://doi.org/10.5771/9783748911319-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG (TEIL II)

moralisch intersubjektiv zu rechtfertigende Grundrechte und Grundprin-
zipien auch dann, wenn sie nur iiber politisch autonome Rechtssetzung
zu legitimem Recht werden konnen, und auch dann, wenn sie als Impli-
kationen der rechtlichen Institutionalisierung des Diskursprinzips be-
grindbar sind, ihren moralischen Gehalt behalten.« (Forst 2007a: 170)
Das fithrt auch dazu, dass Forst eine moralische Begriindung fiir zivi-
len Ungehorsam bereitstellen konnen will: »Das moralische Recht auf
Rechtfertigung bildet so tiber das Recht hinaus zugleich die Grundlage
fur die mogliche Berechtigung zu zivilem Ungehorsam.« (Forst 2007a:
174, Fn. 66) Dieser Punkt verweist wiederum auf Forsts gegeniiber Ha-
bermas kommunikativem Vernunftverstindnis stirkeren Begriff prak-
tischer Vernunft (s.o.: b1). Forst denkt, dass es moralische Griinde da-
fuir gibt, eine bestimmte Rechtsordnung zu fordern, wihrend Habermas
starker betont, wie man existierende Rechtsordnungen adidquat norma-
tiv in den Blick nimmt.>

(c3) Bei dem dritten Punkt geht es um die Frage, welchen Stellen-
wert Religionen oder andere umfassende Lehren (Rawls) in der Moder-
ne noch haben. Forst will mit Rawls mehr als Habermas (zumindest in
seinen etwas ilteren Schriften) betonen, dass Religionen und umfassen-
de Lehren nicht ihre Bedeutung verlieren. Habermas’ dltere Position be-
zuglich Religion war, laut Forst, folgende:

»Die Krifte der Vernunft [6sen die Religion ab, und auch wenn Haber-
mas keine >Vernunftreligion< wie Kant skizziert, ist er doch mit diesem
einig, dass die traditionelle Form des religiosen Glaubens sich in der
Moderne tberlebt hat und durch die Rationalitit der diskursiven Ge-
setzgebung ersetzt wird.« (Forst 2015a: 137)

Die andere Position, die Forst Pierre Bayle — im Gegensatz zu Kant — und
Rawls zuschreibt, ist, dass auch in der Moderne Religionen und umfas-
sende Lehren ihre Relevanz nicht verlieren, weil die endliche menschli-
che Vernunft in bestimmten Gebieten blofS eine begrenzte Kraft hat (zu
Rawls vgl. Forst 2007a: 152f.; zu Bayle vgl. Forst 2015a: 113-150). Die-
se begrenzte Kraft erlaubt es weder, positive religiose Gehalte allgemein-
giiltig zu begriinden, noch — und das ist entscheidend - sie allgemeingiil-
tig zurtickzuweisen. Eine dhnliche Position tritt in Habermas’ Schriften
dann auch an die Stelle seiner oben zitierten. Dieser Positionswechsel sei,
so Forst, mafSgeblich durch Habermas® » Auseinandersetzung mit dem
ethischen Pluralismus, den Rawls in Political Liberalism betont« beein-
flusst gewesen (Forst 2015a: 139).5°

29 InHabermas’ kurzer Erwihnung von »biirgerlichem Ungehorsam« in Fakti-
zitdt und Geltung bezieht er sich allerdings auch auf Rawls’ Rede von einem
Gerechtigkeitssinn, an den bei biirgerlichem Ungehorsam appelliert werden
sollte (Habermas 1994 [1992]: 462f.).

30 Vgl. auch Forst 2007a: 154, Fn. 47.

142

https://dol.org/10.5771/8783748911319-123 - am 23.01.2026, 20:53:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THES


https://doi.org/10.5771/9783748911319-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG (TEIL II)

(d) An dieser Stelle mochte ich zwei Philosophinnen bzw. Politische
Theoretikerinnen erwahnen, mit denen ich mich in dieser Arbeit nicht
niher auseinandersetze, die aber sehr ahnliche Themen wie Forst bear-
beiten und sehr dhnliche Positionen vertreten: Benhabib und Fraser (zu
Fraser siehe auch Kapitel 3.2.1). Es gibt jeweils einen Hauptgrund, wie-
so ich mich mit diesen beiden Autorinnen nicht ausfiihrlicher auseinan-
dersetze. Bezogen auf Benhabib ist dieser Grund, dass sie, ahnlich wie
Habermas, stiarker an Fragen der Demokratie- und auch Rechtstheorie
orientiert ist als an Fragen der Gerechtigkeit. Fraser hingegen formuliert
ihre kritische Theorie auch im Gerechtigkeitsvokabular (vgl. z.B. Fra-
ser und Honneth 2003: 51-56, vgl. auch Forst 2017d). Letztlich ist es
jedoch so, dass Frasers Verstindnis der normativen Grundlage der Ge-
rechtigkeit (»partizipatorische Paritit«) in meiner Systematisierung einer
egalitaristischen Gerechtigkeitskonzeption zuzuordnen ist, die das Prob-
lem der >Normalisierung« hat (siche Kapitel 3.2.2). Bezogen auf Benha-
bib und Fraser seien daruber hinaus in den folgenden zwei Abschnitten
einige Punkte genannt, die sie jeweils fur Forst oder die Fragestellung
dieser Arbeit relevant werden lassen.

Benhabibs Betonung eines »konkrete[n] Anderen« komplementar
zu einem »verallgemeinerte[n] Anderen« (Benhabib 1995 [1992]: 175-
191)3" als Priifstein fir normativ angemessenes Handeln hat maflgeblich
zu Forsts Kriterien fur gute Rechtfertigungen im Bereich der Moral und
fundamentalen Gerechtigkeit, Reziprozitat und Allgemeinheit, beigetra-
gen. Das Kriterium der Reziprozitat driickt namlich gerade den Respekt
vor dem konkreten Anderen aus (vgl. Forst 1996: 4043*). In den Unter-
kapiteln 6.1 und 6.2 gehe ich ausfithrlicher auf diese beiden Kriterien
ein. Zudem ahnelt Benhabibs Verstindnis eines Rechts auf Demokra-
tie Forsts Meta-Recht auf Rechtfertigung (vgl. Forst 2011: 79, Fn. 66).

Fraser setzt sich intensiv mit zwei Themen auseinander, die relevant
sind fiir den Kontext dieser Arbeit. Erstens beschaftigt sie sich mit dem
Thema der >Grenzen« der Gerechtigkeit, wobei sie damit sowohl die
Grenzen von Gerechtigkeitsgemeinschaften und die Grenze von in der
Begrifflichkeit der Gerechtigkeit thematisierbaren Inhalten meint (vgl.

31 Benhabib tibernimmt den Ausdruck des verallgemeinerten Anderen von
Mead, aber verwendet ihn in einer veranderten Bedeutung (vgl. Benhabib
1995 [1992]: 335, En. 22).

32 Im Einzelnen schreibt Forst: »Das Moment der Reziprozitat erfiillt dabei
die moralische Funktion der Beachtung des Vetorechts moralischer Perso-
nen als >konkreten< einzelnen, wihrend das Moment der Allgemeinheit die
Universalitit der handlungsrechtfertigenden Griinde verbiirgt und die re-
ziproke Zustimmungsfihigkeit bestimmter Handlungsweisen dadurch mit
allgemeinen Normen verkniipft, daf$ gute Griinde das normative Vetorecht
aller moglichen moralischen Personen prinzipiell beriicksichtigen miissen. «
Vgl. auch Forst 2015¢: 825.

143

https://dol.org/10.5771/8783748911319-123 - am 23.01.2026, 20:53:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THES


https://doi.org/10.5771/9783748911319-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG (TEIL II)

Fraser 20710: 3f.).3 Forst verweist im Zuge seiner Diskussion um Gren-
zen beider Arten mehrmals auf Fraser (vgl. Forst 2007a: 356, Fn. 20;
Forst 2011: 106, Fn. 39; Forst 2015a: 224, Fn. 21). Zweitens diskutiert
Fraser eine Seite der Herausforderung einer kritischen Theorie der Ge-
rechtigkeit, die ich in Teil III ausfiihrlicher darstellen mochte, nimlich
Flexibilisierung. Diese Auseinandersetzung ist gerade interessant, weil
Fraser Flexibilisierung auch als mogliches Problem eines Theorietyps
und nicht einfach als gesellschaftliches Problem thematisiert (vgl. Fraser
2010: 116-130 und insb. Fraser 2013: 209-226).3+ SchliefSlich ist noch
ein Defizit zu nennen, das Frasers kritische Gerechtigkeitstheorie mit
Forsts teilt: den Mangel an einer ausfithrlichen Auseinandersetzung mit
dem Recht (vgl. Scheuerman 2017).

33 Das nenne ich die duffere und innere Grenze der Gerechtigkeit (siehe insb.
2.1 und 6.5).
34 Vgl. 1.2 zur Methode.

144

https://dol.org/10.5771/8783748911319-123 - am 23.01.2026, 20:53:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THES


https://doi.org/10.5771/9783748911319-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

