2. Einfuhrung: Kritische Theorie als
Theorie der Kritik

Um den Argumentationsgang der Anerkennungstheorie Honneths rekonstruieren zu
konnen, sind zundchst die Anspriiche zu bestimmen, die er an eine kritische Theo-
rie der Anerkennung stellt. Diese ergeben sich aus seiner Interpretation der Spezifi-
ka und der Probleme der Frankfurter Tradition kritischer Theoriebildung. Um diese
Anspriiche herauszuarbeiten, werde ich deshalb zunéchst auf das Selbstverstdndnis
kritischer Theorie eingehen, das Horkheimer in ,, Traditionelle und kritische Theo-
rie” formuliert hatte und auf das sich auch Honneth bezieht, um daran anschlieSend
einige der sich daraus ergebenden Probleme zu diskutieren, die schlieBlich zu der
von Habermas vollzogenen kommunikativen Wende fithren. Erst wenn gesehen
wird, dass sich Honneth zwar selbst dieser kommunikativen Wende zuordnet, zu-
gleich aber die sozialtheoretischen und normativen Ausblendungen kritisiert, die
sich aus Habermas’ Trennung zwischen System und Lebenswelt ergeben, kann ver-
stindlich werden, wie er sich auf die frithen anerkennungstheoretischen Schriften
Hegels bezieht und wie er dabei den Begriff der Anerkennung dabei bestimmt.
Honneth versteht die eigene Anerkennungstheorie als Weiterentwicklung einer
kritischen Gesellschaftstheorie in der Tradition der Frankfurter Schule. Allerdings
wirft ein solches Selbstverstdndnis schon die Frage auf, ob sich liberhaupt ein ge-
meinsamer Rahmen bestimmen ldsst, der die unterschiedlichen Theorieentwiirfe,
die sich selbst dieser Form der Gesellschaftstheorie und -kritik zuordnen, umgreift.
Zu unterschiedlich scheinen die Mittel der Gesellschaftsanalyse, die normativen
Voraussetzungen und nicht zuletzt auch die Zeitdiagnosen zu sein, als dass sich
iiberhaupt von ,,der* kritischen Theorie sprechen lieBe. Und dies ist insofern konse-
quent, als ihr zentrales Anliegen stets in der Erarbeitung eines kritischen Verstand-
nisses der je eigenen gesellschaftlichen Gegenwart bestanden hatte. Mit der histori-
schen Entwicklung, muss sich, so schon Horkheimer, auch ihr Verhéltnis zur Pra-
xis, die Gewichtung der einzelnen Theoriemomente und auch die Bedeutung der
Fachwissenschaften fiir sie verdndern. ,,Dieser Einflufl der gesellschaftlichen Ent-

- 8 14.02.2026, 09:42:34.


https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

46 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

wicklung auf die Struktur der Theorie gehort zu ihrem eigenen Lehrbestand.“' Al-
lerdings ist damit ein die einzelnen Ansitze iibergreifendes Motiv benannt: dieses
liegt trotz aller Unterschiede hinsichtlich der Methoden, des Kritikverstdndnisses
und der Zeitdiagnosen in einem bestimmten Selbstverstéindnis oder Anspruch an die
eigene Theoriebildung, das in einer die weitere Theorienentwicklung prigenden
Weise von Max Horkheimer in ,,Traditionelle und kritische Theorie® entwickelt
wurde.

Ein zentrales Element des Kritik- und damit auch des Selbstverstindnisses, das
unterschiedliche Entwiirfe kritischer Theoriebildung, so auch die Honneths, beglei-
tet hatte, bildet demnach der Anspruch, auf die gesellschaftlichen Bedingungen der
eigenen Theoriebildung zu reflektieren. An diesen, urspriinglich von Horkheimer
formulierten Anspruch kniipfen sowohl Habermas als auch Honneth an. Allerdings
ist hierbei noch offen, in welcher Hinsicht und zu welchen Zwecken diese Reflexi-
on auf die gesellschaftlichen Bedingungen der jeweiligen Theoriebildung erfolgen
soll. Zum einen lésst sie sich allein aus der Besonderheit des Gegenstandes selbst
heraus rechtfertigen. Wer, wie Horkheimer in ,,Traditionelle und kritische Theorie*
in der eigenen Theoriebildung auf das Ganze der Gesellschaft zielt, muss diese In-
tention, muss diese Perspektive als Teil dieses Ganzen thematisieren konnen.
,[D]as Ganze ist eben nicht das Ganze ohne das Subjekt, das sich ihm zuwendet.’
Denn das Besondere des eigenen Erkenntniszusammenhangs bildet gerade der Um-
stand, dass Subjekt und Objekt hier insofern nicht getrennt werden konnen, als die
Gesellschaft, aus der und in der die Theorie entsteht, zugleich ihren Gegenstand
bildet. Auch die Theorie muss sich als Teil der Gesellschaft und damit selbst als zu
erklarendes Phdnomen verstehen — und sie vermag dies umgekehrt nur mit den ei-
genen Mitteln. Allerdings konnen damit die Spezifika einer kritischen Gesell-
schaftstheorie noch nicht begriindet werden. Wenn sich ndmlich diese Form der Re-
flexivitdt allein aus ihrem Gegenstand, der Gesellschaft, ergeben soll, so muss die-
sem Anspruch jede Gesellschaftstheorie und nicht nur die der Frankfurter Schule
unterstehen.’

Der Umstand, dass die Theorie der Gesellschaft selbst Teil des Gegenstandes
ist, den sie als Theorie untersucht, ist aber nicht nur in erkenntnistheoretischer, son-
dern gerade auch in praktischer Hinsicht relevant. Die Theoriebildung ist selbst ein
Teil der gesellschaftlichen Praxis; sie kann insofern zur Stabilisierung oder Verén-

1 Vgl. Horkheimer, Max, Traditionelle und kritische Theorie, in: ders., Traditionelle und
kritische Theorie. Fiinf Aufsitze, Frankfurt am Main 2005, S. 255.

2 Theunissen, Michael, Gesellschaft und Geschichte, in: ders., Kritische Theorie der Ge-
sellschaft. Zwei Studien, Berlin 1981, S. 6.

3 Vgl. Luhmann, Niklas, Am Ende der kritischen Soziologie, in: Zeitschrift fiir Soziologie,
Jg. 20, H2, 1991.

- 8 14.02.2026, 09:42:34.


https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

EINFUHRUNG | 47

derung der bestehenden Praxisformen beitragen. Fiir die kritische Theorie ist es nun
kennzeichnend, dass sie diese eigene praktische Bedeutung in spezifischer Weise
reflektiert.

Aus der gesellschaftlichen Praxis heraus ergeben sich die Zwecke, denen die
Forschung dienen soll. Den Ausgangspunkt bilden dabei praktische Widerspriiche.
,Der zwiespiltige Charakter des gesellschaftlichen Ganzen entwickelt sich bei den
Subjekten des kritischen Verhaltens zum bewussten Widerspruch.“* Die Kultur, in
der die Menschen leben, ist das Produkt ihrer Arbeit, ist das Ergebnis der Betiti-
gung ihrer Vernunft und insofern ihre Welt. Zugleich jedoch unterstehen die ge-
samtgesellschaftlichen Strukturen keiner gemeinsamen Kontrolle der unter ihr be-
fassten Individuen; sie ist nicht das Ergebnis einer kollektiven Auseinandersetzung
und insofern eine fremde Welt, die des Kapitals. Der zentrale innergesellschaftliche
Widerspruch, an den die kritische Theorie anschliet und der sie mglich werden
lasst, wird hier noch iiber den Begriff der Arbeit entwickelt. Das Zielbewusstsein,
die Kontrolle und Spontaneitit, die der einzelne in seiner Arbeit erfahrt, werden in
einen Gegensatz gestellt zu seiner Ohnmacht gegeniiber der Gesamtgesellschaft.
Dass die Akteure eine Realitét erzeugen, die sie zugleich versklavt, fithrt zu dieser
widerspruchsvollen Identifikation und diese wird innerhalb der kritischen Theorie
zu Bewusstsein gebracht. Sie ist durch den Versuch motiviert, diese Spannung auf-
zuheben.

Die Individuen erfahren sich in ihren Praxen zugleich als aktiv hervorbringend
und als passiv unterworfen, als bewusst Kontrollierende und Kontrollierte, als frei
und unfrei. Diese Widerspriiche gilt es fiir die kritische Theorie aufzukléren; sie
bilden den Ausgangspunkt der Theoriebildung. Diese soll es ermdglichen, diese
Widerspriiche zu erkliren und eine iiberwindende Praxis anzuleiten.’ Dabei muss

4 Horkheimer, Max, Traditionelle und kritische Theorie, in: ders., Traditionelle und kriti-
sche Theorie. Fiinf Aufsitze, Frankfurt am Main 2005, S. 224.

5 Nach Honneth ist mit diesem Anspruch eine bestimmte Form der normativen Kritik ver-
bunden: ,,eine solche ndmlich, die zugleich iiber die vorwissenschaftliche Instanz Aus-
kunft zu geben vermag, in der ihr eigener kritischer Gesichtspunkt als empirisches Inte-
resse oder moralische Erfahrung auflertheoretisch verankert ist. (Vgl. Honneth, Axel,
Die soziale Dynamik von Missachtung. Zur Ortsbestimmung einer kritischen Gesell-
schaftstheorie, in: ders. Das Andere der Gerechtigkeit, Frankfurt am Main 2000, S. 88-
89.) Nur dann kann gezeigt werden, dass die eigenen Kriterien der Kritik ihrem Gegen-
stand nicht duBlerlich bleiben, sondern der sozialen Wirklichkeit selbst entnommen sind.
Entsprechend ist sie darauf angewiesen, intersubjektive Bedingungen guten oder gelin-
genden Lebens anzugeben, an denen sich die Akteure selbst in ihren Handlungen orien-
tieren und von ihnen gegeniiber Anderen eingefordert werden. (Vgl. Honneth, Axel, Eine

soziale Pathologie der Vernunft. Zur intellektuellen Erbschaft der kritischen Theorie, in:

- 8 14.02.2026, 09:42:34.


https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

48 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

sie die Gesellschaft als Ganze thematisieren, weil und insofern die Widerspriiche,
die aufzuklédren sie sich bemiiht, systematisch mit diesem Ganzen des gesellschaft-
lichen Lebensprozesses verbunden sind. Das Mittel, um diesen Zusammenhang zu
erschlieBen, d.h. die bestehenden praktischen Widerspriiche tiber zentrale Struktur-
merkmale der Gegenwartsgesellschaft zu erkldren, bildet fiir Horkheimer zumindest
zu diesem Zeitpunkt noch die Marxsche Kritik der politischen Okonomie. Mit der
vorwissenschaftlichen gesellschaftlichen Praxis ist jedoch die kritische Theorie
nicht nur insofern verkniipft, als die Widerspriiche, die sich auf dieser Ebene stel-
len, thren Ausgangspunkt bilden; sie ist zugleich auch am zukiinftigen Zustand der
Gesellschaft und der Auflosung diese Widerspriiche interessiert. ,,Das Ziel, das es
[das kritische Denken, S.B.] erreichen will, der verniinftige Zustand, griindet [...] in

ders., Pathologien der Vernunft. Geschichte und Gegenwart der Kritischen Theorie,
Frankfurt am Main 2007, S. 31.) Dafiir muss zundchst das Verstindnis einer historisch
gewachsenen Praxis entwickelt werden, in der die Subjekte kooperativ zur Selbstverwirk-
lichung gelangen konnen. Erst in einem zweiten Schritt kann sie dann Weisen des Ver-
fehlens dieser Praxis als soziale Pathologien verstehen und bestimmen. ,,Die Abweichun-
gen von dem Ideal, das mit der gesellschaftlichen Verwirklichung des verniinftigen All-
gemeinen erreicht wire, lassen sich als soziale Pathologien beschreiben, weil sie mit ei-
nem leidvollen Verlust von Chancen der intersubjektiven Selbstverwirklichung einherge-
hen miissen.” (Ebd., S. 35.) Zum Begriff der sozialen Pathologie vgl. Honneth, Axel, Pa-
thologien des Sozialen. Tradition und Aktualitét der Sozialphilosophie, in: ders., Das An-
dere der Gerechtigkeit, Frankfurt am Main 2000, S. 54{f.) Im Mittelpunkt dieser Untersu-
chungen standen dabei stets die verdinglichenden Tendenzen, die in den kapitalistischen
Verkehrsformen begriindet liegen. (Vgl. Honneth, Axel, Eine soziale Pathologie der Ver-
nunft. Zur intellektuellen Erbschaft der kritischen Theorie, in: ders., Pathologien der Ver-
nunft. Geschichte und Gegenwart der Kritischen Theorie, Frankfurt am Main 2007, S.
40f.)

Aus dieser Rekonstruktion des formalen Aufbaus der unterschiedlichen Entwiirfe kriti-
scher Theoriebildung folgert Honneth, dass es gegenwiértig in dem Versuch einer Erneue-
rung dieser Theorietradition darum gehen muss, ein bestimmtes Versténdnis der intersub-
jektiven Bedingungen individueller Selbstverwirklichung iiberzeugend rechtfertigen zu
konnen und nicht, wie etwa noch bei Horkheimer und Marcuse, ein solches Verstindnis
unter der Hand durch bestimmte anthropologische Vorannahmen einzufithren. (Vgl.
Honneth, Axel, Pathologien des Sozialen. Tradition und Aktualitét der Sozialphilosophie,
in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit, Frankfurt am Main 2000, S. 34f.) Und ein Ele-
ment einer solchen Rechtfertigung ist, wie erwahnt, der Nachweis, dass diese Bedingun-
gen auch von den Akteuren schon in ihren Handlungen und in ihren Forderungen in An-
spruch genommen werden. Mit einem solchen Kritikverstdndnis werde ich mich im Kapi-

tel ,,Anerkennen als Erfahrungsprozess I weiter auseinandersetzen.

- 8 14.02.2026, 09:42:34.


https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

EINFUHRUNG | 49

der Not der Gegenwart.“’

Das schliefit dann auch in praktischer Hinsicht eine Re-
flexion darauf ein, an welche innergesellschaftlichen Handlungszusammenhénge
die eigene Theoriebildung anschlieit und wie das eigene Tun der Theoriebildung
auf die gesellschaftliche Praxis insgesamt zuriickwirkt. Indem die Erklarung der re-
levanten praktischen Widerspriiche eine notwendige Bedingung dafiir ist, um sie
iiberwinden zu konnen, muss sie sich als praktisch verdnderndes Moment der ge-
sellschaftlichen Praxis verstehen konnen, die sie als Theorie untersucht. Sie nimmt
an dem von ihr thematisierten Geschichtsprozess zugleich teil und ist an der Zu-
kunft der Gesellschaft interessiert, die sie als Theorie thematisiert. Die kritische
Theorie versteht sich selbst in diesem Sinne als handlungsleitendes Wissen in poli-
tischen Praxiszusammenhéngen und versucht damit auch ihre eigene Rolle in diesen
bewusst zu kontrollieren.” Das zentrale Ziel, das dieser Reflexion zu Grunde liegt,
ist somit auch das der Selbstbestimmung; es geht darum, die Zwecke der Theorie-
bildung selbst festlegen zu kdnnen. ,,Selbst zu bestimmen, was sie leisten, wozu sie
dienen soll, und zwar nicht nur in einzelnen Stiicken, sondern in ihrer Totalitét, ist
das auszeichnende Merkmal der denkerischen Titigkeit.“® Umgekehrt lautet der
zentrale Vorwurf gegeniiber der traditionellen Theorie, dass diese, indem sie in ih-
rem Selbstverstindnis von der gesellschaftlichen Praxis absieht, in die das Objekt
wie das erkennende Subjekt eingelassen sind, ihre Funktion in diesem Praxiszu-
sammenhang nicht selbst zu kontrollieren vermag; deshalb trdgt sie in einer ihr
selbst nicht durchsichtigen Weise zu dessen Reproduktion bei. Faktisch bleibt sie
damit an die Praxis gebunden, die ihr ihrem eigenen Verstdndnis nach doch duf3er-
lich bleiben soll. Umgekehrt kann die kritische Theorie, indem sie die eigenen er-
kenntnisleitenden Interessen und ihren Zusammenhang mit der gesellschaftlichen
Praxis reflektiert, sich genau dieser blinden Gebundenheit entwinden und ihre
Funktion selbst bestimmen.

Im Folgenden will ich insbesondere zwei Probleme dieser klassischen Konzeption
kritischer Theorie herausarbeiten, die maf3geblich zu der von Habermas eingeleite-
ten kommunikationstheoretischen Wende, der sich auch Honneth zurechnet, beige-
tragen haben: Die Bestimmung des zentralen praktischen Widerspruchs iiber den

6 Horkheimer, Max, Traditionelle und kritische Theorie, in: ders., Traditionelle und kriti-
sche Theorie. Fiinf Aufsitze, Frankfurt am Main 2005, S. 233.

7  Zugleich aber steht dieser Einfluss nicht unter ihrer vollstindigen Kontrolle, sondern
héngt vielmehr von gegebenen Krifteverhéltnissen ab. (Vgl. Negt, Oskar und Kluge,
Alexander, Offentlichkeit und Erfahrung. Zur Organisationsanalyse von biirgerlicher und
proletarischer Offentlichkeit, Frankfurt am Main 1974, S. 155.)

8 Horkheimer, Max, Traditionelle und kritische Theorie, in: ders., Traditionelle und kriti-
sche Theorie. Fiinf Aufsitze, Frankfurt am Main 2005, S. 259.

- 8 14.02.2026, 09:42:34.


https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

50 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

Begriff der Arbeit und das Verhéltnis der kritischen Theorie zur Perspektive der
Akteure.

Einmal lédsst sich an dieser Konzeption problematisieren, wie bestimmt wird,
was eigentlich auf der Ebene der gesellschaftlichen Praxis in Widerspriiche gerit.
Die zentrale Kategorie, auf deren Grundlage Horkheimer die menschliche Gat-
tungsgeschichte rekonstruiert, ist die der gesellschaftlichen Naturbearbeitung. Ohne
dass dies von der traditionellen Theorie reflektiert wiirde, sind das erkennende Sub-
jekt wie das zu erkennende Objekt schon in diese eingelassen; beide sind schon ihr
Produkt.” Indem die kritische Theorie dies thematisiert, erkennt sie auch, dass das,
was auf der Ebene des Akteurs als Faktum, als vorausgesetztes Objekt erscheint,
selbst als Produkt menschlichen Handelns und das heif3t hier: der Naturbearbeitung
verstanden werden muss.

,.In Wahrheit resultiert jedoch das Leben der Gesellschaft aus der Gesamtarbeit der verschie-
denen Produktionszweige, und wenn die Arbeitsteilung unter der kapitalistischen Produkti-
onsweise auch nur schlecht funktioniert, so sind ihre Zweige, auch die Wissenschaft, doch
nicht als selbststindig und unabhingig anzusehen. Sie sind Besonderungen der Art und Wei-

se, wie sich die Gesellschaft mit der Natur auseinandersetzt.“!°

Jedoch muss gefragt werden, ob die kategoriale Engfithrung auf den Begriff der
Arbeit als grundlegender menschlicher Tétigkeitsweise und der Versuch, die zentra-
len praktischen Widerspriiche aus diesem Begriff abzuleiten, fiir die Entfaltung des
Kritikbegriffs tatsdchlich hinreichend sind. Wenn das ,,Leben der Gesellschaft” in
dieser Weise als noch nicht durchschautes Produkt menschlicher Naturbearbeitung
gefasst wird, muss entweder der Begriff des , kritischen Verhaltens“,” an das sie als
Theorie anschliet, ungeklart bleiben, da dieses Verhalten sich, insofern es sich ge-
gen herrschende Ungerechtigkeiten richtet, nicht auf ein Verhalten, das aus unmit-
telbarem Uberlebensdruck hervorgeht, reduzieren lasst.'? | TIwo different kinds of
activity are conflated via a single concept, whereas the transformation of externality
by labor and critical-political activity which entails communication, interpretation,
dispute and organizing are clearly not the same.”"® Oder aber die kritische Theorie
versucht, den Prozess der Emanzipation und damit auch den eigenen Beitrag zu ihm

9 Vgl.ebd, S. 217.

10 Ebd, S.214.

11 Vgl ebd,, S. 223.

12 Vgl. Honneth, Axel, Kritik der Macht. Reflexionsstufen einer kritischen Gesellschafts-
theorie, Frankfurt am Main, Frankfurt am Main 1989, S. 25.

13 Benhabib, Seyla, Critique, Norm and Utopia. A Study of the Foundations of Critical
Theory, New York 1986, S. 156.

- 8 14.02.2026, 09:42:34.


https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

EINFUHRUNG | 51

direkt aus dem Prozess der fortschreitenden Naturbeherrschung abzuleiten; damit
jedoch wiirde sie in ein technizistisches Selbstverstindnis zuriickfallen. Technische
Innovationen gelten dann als unabhingige Variable; soziale Verkehrs- und Be-
wusstseinsformen als zu erkldrende Phianomene, die aus dieser Grundlage abzulei-
ten sind. Die Verkehrs- und Bewusstseinsformen werden dann auf die Funktion re-
duziert, gegenwiértig schon moglichen Produktivkraftentfaltungen einen Rahmen zu
ihrer Durchsetzung zur Verfiigung zu stellen. Zu iiberwinden sind sie, sobald sie
dies nicht mehr ermoglichen.'* Produktivkrifte werden in einer solchen Konzeption
zur zentralen Triebkraft der Geschichte, die bestimmte, ihrem jeweiligen Entwick-
lungsstand entsprechende Organisationsformen erzwingen.'” Dann aber kann der
Ubergang zu alternativen gesellschaftlichen Ordnungen als sachlich notwendig gel-
ten und dies unabhéngig davon, ob die Akteure sich dessen bewusst sind oder nicht.

,.Jeder Entwicklungsstand der Produktivkréfte erlaubt gleichsam nur eine bestimmte Instituti-
onalisierung des gesellschaftlichen Reproduktionsprozesses; daher ist zwar der Klassenkampf
notwendig fiir die Durchsetzung solcher Institutionalisierungen, aber er ist gleichwohl nur das
Vehikel eines geschichtlichen Fortschritts, der sich hinter dem Riicken der kdmpfenden Klas-
sen vollzieht und dessen einzige Logik die einer fortschreitenden Unterwerfung der dufleren

Natur durch ein nur zum Scheine in Klassen gespaltenes Gattungssubjekt ist.'°

Damit aber lédsst sich auch fragen, wie sich die fiir die kritische Theorie grundle-
genden praktischen Widerspriiche sich in den Erfahrungen der Akteure nieder-
schlagen. Der Aufsatz ,, Traditionelle und kritische Theorie* ist, wie erwéhnt, auch
in dieser Hinsicht eine Ubergangsschrift. Einerseits miissen diese Widerspriiche
sich auch in realen Auseinandersetzungen ihren Ausdruck finden. Und Horkheimer
geht, auch in dieser Hinsicht noch im Rahmen der Kritik der politischen Okonomie
verbleibend, davon aus, dass dem Proletariat dabei insofern eine besondere Stellung
zukommt, als es vor dem Hintergrund seiner Stellung im Produktionsprozess den
Gegensatz zwischen der menschlichen Macht und Ohnmacht am schérfsten er-
fihrt.'” Andererseits behauptet er zugleich auch, dass Prozesse sozialer Differenzie-
rung und die gewachsenen Moglichkeiten bewusster Ideologiebildung die angemes-

14 Vgl. Wellmer, Albrecht, Kritische Gesellschaftstheorie und Positivismus, Frankfurt am
Main 1969, S. 73.

15 Vgl. Honneth, Axel, Kritik der Macht. Reflexionsstufen einer kritischen Gesellschafts-
theorie, Frankfurt am Main, Frankfurt am Main 1989, S. 28.

16 Wellmer, Albrecht, Kritische Gesellschaftstheorie und Positivismus, Frankfurt am Main
1969, S. 101.

17 Horkheimer, Max, Traditionelle und kritische Theorie, in: ders., Traditionelle und kriti-
sche Theorie. Fiinf Aufsitze, Frankfurt am Main 2005, S. 230.

- 8 14.02.2026, 09:42:34.


https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

52 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

sene Erkenntnis dieser Widerspriiche verhindern.'® Zudem fiihrt, so ein zusitzli-
ches, der Psychoanalyse entlehntes Argument, die Furcht der Beherrschten davor,
dass die Ergebnisse der Theorie die eigenen Anpassung an die Realitét als tiberfliis-
sig erscheinen lassen konnten, zu einer Feindschaft gegen diese iiberhaupt."® Inso-
fern reflektiert der Aufsatz auch die wachsende Spannung zwischen der Perspektive
des kritischen Intellektuellen und der seiner potentiellen Adressaten. Einerseits no-
tigt zwar diese Spannung iiberhaupt erst zu einer eigenstindigen Theoriebildung,
denn ,,ohne die Moglichkeit dieses Konflikts bediirfte es keiner Theorie; denen, die

. . . 20
sie brauchen, fiele sie unmittelbar zu.

Andererseits 1dsst sich umgekehrt fragen,
auf welcher Grundlage die Einsicht des kritischen Theoretikers in die relevanten
praktischen Widerspriiche, die den Individuen selbst nicht in der richtigen Form ge-
genwirtig sind, moglich ist.

Auch in den frithen Texten finden sich Ansétze, die es ermdglicht hitten, diese
Schwierigkeiten zu vermeiden.”’ Allerdings verschirfen sich die hier skizzierten

18 Vgl. ebd., S. 230 und 254.

19 Vgl. ebd., S. 249.

20 Ebd., S. 238.

21 So lasst sich das von Horkheimer entwickelte Theoriemodell auch so interpretieren, dass
hier die widerspriichlichen Erfahrungen, von denen die theoretische Reflexion ihren Aus-
gang nimmt, im Verlauf dieser Reflexion weiter bestimmt werden. Damit werden dann
auch erst die Bedingungen festgelegt, denen eine iiberwindende Praxis genligen muss. Sie
erklért also nicht nur, weshalb etwas in Widerspruch gerit, sondern auch, was. Im Ergeb-
nis des Erklarungsprozesses wird der Ausgangspunkt, das zu Erklarende selbst verandert;
die Widerspriiche, die der Forschung zu Grunde lagen, konnen dann in neuer Weise ver-
standen werden. Das impliziert dann auch, dass die damit verdnderte Deutung praktischer
Widerspriiche zum Ausgangspunkt neuer Forschungsanstrengungen werden muss. Und
daraus liee sich eine Konzeption entwickeln, nach der die kritische Theorie das Ganze
der Gesellschaft nie innehat, nie als vollstindig entfalteten Gegenstand zu reprisentieren
vermag, sondern nur anzielen kann. Damit aber kann sie fiir sich keine privilegierte Be-
obachterposition in Anspruch nehmen.

Wird die Reflexionsfigur, die der kritischen Theorie zu Grunde liegt, in dieser Weise ge-
deutet, so erscheint auch der von ihr verwendete Begriff des Interesses in einem neuen
Licht. Honneth hatte die Einfiihrung des Interessenbegriffs bei Marx als Ausdruck von
dessen positivistischen Selbstmissverstandnis gedeutet; ndmlich als Versuch, in einem
solchem utilitaristisch-naturalistisch gefassten Begriff die motivationale Basis von Klas-
senkdmpfen zu bestimmen. Ein solches Verstdndnis sollte die Untersuchung der kapita-
listischen Gesellschaftsordnung von normativen Grundlagen unabhéngig machen und ih-
re Uberwindung als zwangsliufigen Prozess erscheinen lassen. (Vgl. Honneth, Axel, Die

Moral im ,,Kapital“. Versuch einer Korrektur der Marxschen Okonomiekritik, in: Jaeggi,

- 8 14.02.2026, 09:42:34.


https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

EINFUHRUNG | 53

Problemfelder, die sich aus diesem Selbstverstindnis der kritischen Theorie erge-
ben, in ihrer weiteren Entwicklung.

Noch in der Dialektik der Aufkldrung behidlt der Begriff der Arbeit die zentrale
Stellung, die er in der fritheren Konzeption Horkheimers innehatte; allerdings wird
der Prozess der fortschreitenden Naturbeherrschung nicht lénger so verstanden, dass
iiber diesen die notwendigen Bedingungen der innergesellschaftlichen Emanzipati-
on erzeugt werden. Vielmehr schldgt das, was die Menschen der Natur antun, auf
sie selbst zuriick. Insofern lésst sich die Schrift als ein Versuch verstehen, die Kritik
der politischen Okonomie durch eine Kritik der instrumentellen Vernunft zu erset-
zen und damit die Theorie ,,s0 tief anzusetzen, dal} sie mit dem von Marx kritisier-
ten liberalen Kapitalismus zugleich dessen staatskapitalistische und staatsinterven-

22 . . .
“* Es lasst sich nun zeigen,

tionistische Erben trifft und sie auf den Begriff bringt.
dass die Konzeption, die Horkheimer und Adorno in den philosophischen Fragmen-
ten der ,,Dialektik der Aufkldrung® entwickeln, genau deshalb, weil sie die Dyna-
mik der menschlichen Geschichte allein aus dem Begriff der Naturbeherrschung
entwickelt und es auch diese Perspektive ist, unter der die Prozesse der Subjektfor-
mierung thematisiert werden dem Anspruch, sich selbst als Moment einer iibergrei-
fenden gesellschaftlichen Praxis rekonstruieren zu kénnen, nicht mehr gerecht zu
werden vermag. Beide Punkte sollen im Folgenden entwickelt werden.

Der zentrale Begriff, den die Autoren fiir die Rekonstruktion der Gattungsge-
schichte des Menschen, deren einzelne Stationen hier ausgeklammert bleiben sol-

Rahel und Loick, Daniel (Hrsg.), Nach Marx. Philosophie, Kritik, Praxis, Berlin 2013, S.
350-363.) Unabhéngig von der Frage, ob eine solche Deutung auf die Marxsche Theorie
tatsdchlich zutrifft, wird doch deutlich, dass in dem entwickelten Verstidndnis der kriti-
schen Theorie dem Begrift des Interesses eine andere Stellung zukommen muss. Das In-
teresse an der Uberwindung der die eigene Praxis prigenden Widerspriiche, das ihr als
Ausgangspunkt zu Grunde liegt und das zugleich auch das ,,Interesse an einem kiinftigen
verniinftige Zustand der Gesellschaft ist”, ldsst sich nur als Reflexionsprodukt verstehen.
Die Bestimmung und Erklarung dieser praktischen Widerspriiche bleibt zugleich stets
vorldufig; sie muss ihre Giiltigkeit daran erweisen, dass sie es vermag, eine Praxis anzu-
leiten, die diese Widerspriiche iiberwindet. Die Weitergabe und Weiterentwicklung der
kritischen Theorie vollzieht sich dann ,,vermittels des Interesses an der Umwandlung, das
sich zwar mit der herrschenden Ungerechtigkeit notwendig reproduziert, aber durch die
Theorie geformt und gelenkt werden soll und gleichzeitig wieder auf sie zuriickwirkt.”
(Horkheimer, Max, Traditionelle und kritische Theorie, in: ders., Traditionelle und kriti-
sche Theorie. Fiinf Aufsétze, Frankfurt am Main 2005, S. 258.)

22 Wellmer, Albrecht, Kritische Gesellschaftstheorie und Positivismus, Frankfurt am Main
1969, S. 138.

- 8 14.02.2026, 09:42:34.


https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

54 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

len, zu Grunde legen, ist der der Selbsterhaltung. Als Medium, iiber das dieser Pro-
zess der Selbsterhaltung sich vollzieht, gilt die Arbeit oder das instrumentelle Han-
deln. Der Fokus liegt also einzig auf der Auseinandersetzung der Menschen mit der
auBermenschlichen Natur, wobei diese allein nach MaBgabe ihrer Beherrschung ka-
tegorisiert und behandelt wird. Auch die Entwicklung der Wissensformen geht in
diesem Prozess der Unterwerfung der Natur auf. Der Begriff erscheint als ideelles
Werkzeug, das an die Stelle an allen Dingen passt, so die bekannte Formulierung,
an denen man sie packen kann, d.h. sie werden nach dem Kriterium ihrer Relevanz
fiir praktische Eingriffe gebildet.”’ ,Was die Menschen von der Natur lernen wol-
len, ist, sie anzuwenden, um sie und die Menschen vollends zu beherrschen.*“**
der Konsequenz werden also auch soziale Herrschaftsverhéltnisse als innergesell-

In

schaftliche Fortsetzung instrumenteller Verfiigung, als Fortsetzung der Praxis der
Naturbeherrschung interpretiert. Subalterne Klassen werden den Institutionen der
Gesellschaft ebenso untergeordnet, wie die duflere Natur den technischen Appara-
ten. ,,Die Aufkldrung verhélt sich zu den Dingen, wie der Diktator zu den Men-
schen. Er kennt sie, sofern er sie manipulieren kann.“*
also mit denselben kategorialen Mitteln erfasst, mit denen auch das Verhéltnis der

Soziale Verhéltnisse werden

Subjekte gegeniiber der zu bearbeitenden Natur beschrieben wird. Damit aber ver-
fehlt sie es auch, die eigenstindige Weise des kritischen Verhaltens gegeniiber der
Gesellschaft zu rekonstruieren, als deren theoretische Fortsetzung sie sich entspre-
chend des Aufsatzes von Horkheimer versteht.

2. Auch die Selbstverhiltnisse der Individuen gelten als bloBe Konsequenz der
Zwinge, vor die der Zweck der auBBermenschlichen Naturbeherrschung die Indivi-
duen stellt. Schon in den frithen Konzeptionen Horkheimers greifen Personlich-
keitstheorie und die Kritik der politischen Okonomie unmittelbar ineinander. Die
Familie gilt als Instanz, die in der Sozialisation letztlich nur die Anforderungen des
Produktionsprozesses vermittelt. Dies setzt sich in der Dialektik der Aufklérung in-
sofern fort, als hier die Ausbildung eines einheitlichen Ich, d.h. eines Selbstverhilt-
nisses, das die Bewertung verschiedener Handlungsmdoglichkeiten und eine voraus-
schauende Planung ermdéglicht, ebenfalls nur als Mittel des Selbsterhalts, bzw. des
Erhalts des naturhaften Substrats des menschlichen Lebens gilt. Denn, so die Uber-
legung, die diesen Gedanken stiitzen soll, die Beherrschung der &ueren Natur ver-
langt die Unterdriickung der Inneren, das Opfer des Augenblicks an die Zukunft.
Das identische Selbst gewinnt sich gegen den Naturzusammenhang und gegen die
Irrationalitét des mythischen Opfers nur, indem es das Opfer an sich bestidndig wie-

23 Vgl. Horkheimer, Max und Adorno, Theodor W., Dialektik der Aufkldrung. Philosophi-
sche Fragmente, Frankfurt am Main 2002, S. 46.

24 Ebd., S. 10.

25 Ebd., 15.

- 8 14.02.2026, 09:42:34.


https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

EINFUHRUNG | 55

derholt, die eigene Natur verleugnet.”® Das Individuum muss eigene Empfindungen
und Impulse der fiir die instrumentelle Verfiigung notwendigen Selbstdisziplin un-
terordnen. In dem Mafle, in dem die Verfliigungsgewalt iiber die duBere Natur ge-
wonnen wird, verliert das Subjekt den Zugang zur eigenen. Dies gilt als zentrale
Quelle fiir den Umschlag von Aufkldarung in den Mythos. Die Selbsterhaltung ist
dann schon virtuell die Vernichtung des Selbst, in dessen Dienst sie geschieht. Hier
ist schon die gegenwirtige Umkehrung der Mittel in Zwecke im Keim angelegt.”’

,,Eben diese Verleugnung, der Kern aller zivilisatorischen Rationalitit, ist die Zelle der fort-
wuchernden mythischen Irrationalitit: mit der Verleugnung der Natur im Menschen wird
nicht bloB das Telos der auswendigen Naturbeherrschung sondern das Telos des eigenen Le-
bens verwirrt und undurchsichtig. [...] Die Herrschaft des Menschen {iber sich selbst, die sein
Selbst begriindet, ist virtuell allemal die Vernichtung des Subjekts, in dessen Dienst sie ge-
schieht [...].“**

Die Beherrschung der dufleren Natur ist also die zentrale Interpretationsfolie, auf
deren Grundlage sowohl innergesellschaftliche Herrschaftsverhéltnisse als auch
Prozesse der Subjektbildung gedeutet werden; sie setzt sich in der Kontrolle und

26 Vgl. ebd., S. 58f.

27 Davon unterscheidet sich die Diagnose der soziologischen Schriften in mehrfacher Hin-
sicht. Das Individuum gilt hier als historisch gewordene und damit auch vergangliche In-
stanz einer spezifischen gesellschaftlichen Entwicklungsstufe: der des liberalen Kapita-
lismus. Voraussicht, Selbstverantwortung und Pflichtbewusstsein waren nur unter den
Bedingungen des Kleinunternehmertums zentrale Voraussetzungen der gesellschaftlichen
Reproduktion. Uberfliissig werden sie in dem MaBe, in dem gesellschaftliche Prozesse
zum direkten Gegenstand der Planung staatlicher Instanzen und der zentralisierten Kapi-
tale werden. Unter diesen Bedingungen erodiert innerhalb der Familien die Autoritét der
Vaterfigur und damit die Instanz, die bisher als soziales Gegeniiber die gewissensbilden-
de Internalisierung gesellschaftlicher Normen ermdglichte. Damit erlischt die Moglich-
keit unter Umstdnden zwar konformistischer, aber dennoch eigenstindiger Triebregulati-
on. Der Einzelne wird nunmehr unmittelbar durch zentrale Massenorganisationen soziali-
siert. In dieser Argumentation werden soziodkonomische Entwicklungen direkt mit Ver-
dnderungen der Familienstruktur kurzgeschlossen und diese wiederum mit den Auswir-
kungen fiir deren Sozialisationsfunktion. Das erste ist nur moglich, wenn die eigensténdi-
ge Dimension sozialer Verstindigung und Konsensbildung ausgeblendet wird, das andere
nur, wenn eine spezifische, im Grunde patriarchale Auspragung der Familienstruktur als
paradigmatisch fiir die Institution der Familie iiberhaupt gedeutet wird. Der Vater gilt hier
nimlich als einzig relevante Sozialisationsinstanz.

28 Ebd., S. 62-63.

- 8 14.02.2026, 09:42:34.


https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

56 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

Unterdriickung der inneren Natur des Subjekts und in der Herrschaft des Menschen
tiber den Menschen blo8 fort.

Die beiden hier skizzierten Grundziige der Dialektik der Aufkldrung fithren in
die Schwierigkeit, dass gerade dann, wenn die Diagnose zutrifft, dass blinde, also
noch nicht iiber sich aufgeklérte Selbsterhaltung als das zentrale Movens geschicht-
licher Entwicklungen zu bestimmen ist, dass begrifflich-diskursive Vermdgen als
ideelle Werkzeuge zur Verwirklichung dieses Zwecks gelten miissen und dass das
einheitliche Selbst als Ergebnis der Verinnerlichung gesellschaftlicher Repressions-
instanzen zu verstehen ist, unklar wird, wie eine kritische Perspektive auf diese
Prozesse iliberhaupt als moglich gedacht werden kann. Das Paradox besteht genau
darin, dass in dem MaBe, in dem davon ausgegangen wird, dass die Diagnose zu-
trifft, unverstindlich werden muss, wie sie moglich ist. Die Dialektik der Aufkli-
rung beschreibt ,,die Selbstzerstorung des kritischen Vermogens auf paradoxe Wei-
se, weil sie im Augenblick der Beschreibung noch von der totgesagten Kritik Ge-
brauch machen muB.«*’

Es kann hier nicht mehr bestimmt werden, wie Formen widerstiandiger Praxis,
als deren theoretische Fortsetzung sich der eigene Theorieentwurf verstanden hatte,
begrifflich erfasst werden sollen.*® Ebenso wird die Méglichkeit der eigenen Theo-
riebildung insofern problematisch, als die Erfahrungs- und der Reflexionsfdhigkeit,
die der kritische Theoretiker gegeniiber der zeitgendssischen verkiimmerten Subjek-
tivitidt in Anspruch nehmen muss, undurchsichtig wird. Das heiBit, dass zwischen
der Position des kritischen Theoretikers und der Perspektive der von ihm untersuch-
ten Akteure ein Bruch behauptet wird, der nicht nur in normativer und politischer
Hinsicht problematisierbar ist, sondern auch, und darauf soll hier der Schwerpunkt
liegen, innerhalb der eigenen Theorie nicht mehr {iberbriickt werden kann.

Damit unterlduft dieser Ansatz kritischer Theorieentwicklung den Anspruch,
unter den sie sich urspriinglich gestellt hatte: die eigene Perspektive mit den Mitteln
der Theorie aus ihrem Gegenstand heraus entwickeln zu kdnnen. Sie kann die eige-
ne Reflexion nicht mehr im Gegenstand dieser Reflexion verorten und bleibt damit
iiber das eigene Tun im Unklaren.

Die mit Autoren wie Habermas und Benhabib einsetzende kommunikationsthe-
oretischen Wende, der auch die Anerkennungstheorie Honneths zuzurechnen ist,
lasst sich vor diesem Hintergrund als Ergebnis eines Lernprozesses verstehen, die
einerseits zwar den urspriinglichen Anspruch an die eigene Theoriebildung beibe-

29 Habermas, Jirrgen, Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwolf Vorlesungen, Frank-
furt am Main 1988, S. 144.
30 Es kann nicht bestimmt, sondern allenfalls angezeigt werden, was vom gesellschaftlichen

Zwang unterdriickt wird. Die normativen Kriterien der Kritik bleiben unbestimmt.

- 8 14.02.2026, 09:42:34.


https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

EINFUHRUNG | 57

hilt, andererseits aber aus dem Scheitern der traditionellen Konzeption kritischer
Theorie insofern Konsequenzen zieht, als sie:

Den Praxismodus expliziert, als dessen Fortsetzung und Reflexion die kritische
Theorie der Gesellschaft verstanden werden soll.

2. Den Bruch mit den von ihr untersuchten Akteuren insofern vermeidet, als sie
deren jeweiliges Selbstverstidndnis nicht als Ergebnis der Internalisierung bestehen-
der Zwiénge deutet und damit auch unterlduft, sondern dieses gerade als normative
Grundlage der Kritik in Anspruch nimmt.

Dafiir rekurrieren sowohl Habermas als auch Honneth auf die friihen sozialphiloso-
phischen Schriften Hegels, insbesondere auf dessen Jenaer Philosophie des Geistes.
Allerdings unterscheiden sich die Losungsvorschldge und die theoretischen Weiter-
entwicklungen, die beide Autoren durch den Riickgriff auf Hegel erarbeiten, erheb-
lich.

Habermas verfolgt mit dem Bezug auf Hegel das Ziel, einen Begriff der gesell-
schaftlichen Praxis auszuarbeiten, der Arbeit und Interaktion umfasst. Hegel hat, so
Habermas in seinen Jenaer Vorlesungen iiber die Philosophie des Geistes, drei Me-
dien unterschieden, iiber die sich der Bildungsprozess des individuellen Bewusst-
seins als auch der Menschengattung vollzieht: Sprache, Arbeit und Interaktion. Das
Medium der Sprache ist dabei den beiden anderen insofern vorgelagert, als sowohl
Arbeit als auch Interaktion von der Féhigkeit der Symbolverwendung abhingig
sind; erst mit der Sprache konnen Bewusstsein und Sein der Natur unterschieden,
Dinge identifiziert und wiedererkannt werden. Arbeitsprozesse konnen hier deshalb
als Medium der Bildung des Selbstbewusstseins verstanden werden, weil in ihnen
die unmittelbare Triebbefriedigung suspendiert bzw. aufgeschoben werden muss
und schrittweise ein technisches Verfiigungswissen erworben wird, auf dessen
Grundlage die duflere Natur zu beherrschen ist. Interaktionen analysiert Hegel in
diesen Schriften als Kémpfe um Anerkennung; diese lassen sich, so Habermas, als
Prozesse der Unterdriickung und Wiederherstellung von Dialogverhdltnissen ver-
stehen, in deren Verlauf die Einzelnen lernen, inwiefern ,,die Identitdt des Ich allein
durch die von meiner Anerkennung ihrerseits abhingige Identitdt des Anderen, der

. T . 31
mich anerkennt, moglich ist.

Neben die Arbeit als ein spezifisches Verhiltnis von
Objekt und Subjekt tritt bei Habermas also die Interaktion als ein Verhéltnis zwi-

schen Subjekten.’> Schon der zweckrationale Bezug des Subjekts auf ein zu bear-

31 Habermas, Jiirgen, Arbeit und Interaktion. Bemerkungen zu Hegels ,,Jenenser Philosophie
des Geistes®, in: ders., Technik und Wissenschaft als Ideologie, Frankfurt am Main 1968,
S. 19.

32 Vgl. Habermas, Jiirgen, Technik und Wissenschaft als Ideologie, in: ders., Technik und
Wissenschaft als Ideologie, Frankfurt am Main 1968, S. 62.

- 8 14.02.2026, 09:42:34.


https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

58 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

beitendes Objekt verlangt, da dieser sich innerhalb einer arbeitsteiligen Organisati-
on vollzieht, also nur durch gemeinsame Handlungskoordination ermdglicht wird,
eine auf wechselseitiges Einverstindnis zielende Kommunikation. Die Rekonstruk-
tion der Reproduktion der Gattung verlangt so einen Begriff der kommunikativen
Rationalitdt. Die Medien von Arbeit und Interaktion lassen sich zwar nicht aufei-
nander zuriickfithren, gleichwohl jedoch untersucht Hegel die jeweiligen Vermitt-
lungsformen zwischen der arbeitsteilig organisierten Produktion und den Interakti-
onsverhéltnissen. Die rechtlich institutionalisierte Form der Anerkennung, die biir-
gerliche Gesellschaften prigt, bezieht sich ndmlich zentral auf die Mdoglichkeit des
Einzelnen, durch eigene Arbeit oder Tausch Eigentum zu erwerben. Das aber heifit,
dass die jeweilige gesellschaftlich organisierte Form der Naturbearbeitung schon
durch bestimmte institutionalisierte Interaktionsformen und deren normative Legi-
timation gepragt sind.

Die Produktion und die Aneignung der Produkte sind also, so entwickelt Ha-
bermas diesen Gedanken in ,,Erkenntnis und Interesse weiter, gesellschaftlich or-
ganisiert; die Gesetze, die die Verteilung der jeweiligen Anteile am gesellschaftli-
chen Reichtum bestimmen, haben in der kapitalistischen Gesellschaft die Form von
Eigentumsrechten. Die Distribution ergibt sich nicht aus dem Produktionsprozess
selbst sondern aus der Stellung in diesem. Letztere wird aber durch die Produkti-
onsverhéltnisse geregelt. Marx und Horkheimer miissen also, so Habermas, mit so-
zialen Voraussetzungen der Produktion rechnen. Denn die Verteilung der Produkti-
onsinstrumente ist nicht ohne die Ebene symbolisch vermittelter Interaktion rekon-
struierbar. Die kulturelle Ubetlieferung ist das Medium der normativen Sicherung
dieses Rahmens, der die Kompetenzen, Entschddigungen und Belastungen der Ak-
teure festlegt. Dieser institutionelle Rahmen, die ihm entsprechenden Bewusstseins-
formen und normativen Sicherungen, sind dann, wenn sie zu unverdnderlichen Ver-
héltnissen erstarren und als verdinglichte Bedingungen des Handelns erscheinen,
der kritischen Reflexion zu unterzichen.” Die Gattungsgeschichte ist somit einer-
seits geprigt durch die Emanzipation von duBlerer Naturgewalt, die ermdglicht wird
durch den Fortschritt technischen Verfiigungswissens, andererseits durch die
Emanzipation von der innergesellschaftlichen Repression. Der zuletzt genannte
Prozess ist gekennzeichnet durch eine praktische Entfaltung kommunikativer Rati-
onalitét; er bezeichnet eine Entwicklung, durch die der gesellschaftliche Verkehr
zunehmend durch Formen gewaltfreier Kommunikation organisiert wird. Um den
Selbsterzeugungsprozess der Gattung rekonstruieren zu kénnen, miissen beide Ebe-
nen entfaltet werden. Die Synthesis durch Arbeit ist verschrankt mit einer Synthesis
durch Kampf, iiber den sich die durch die Produktionsverhidltnisse bestimmten
Klassen aufeinander beziehen und der zur Entfaltung der jeweils moglichen kom-

33 Vgl. Habermas, Jiirgen, Erkenntnis und Interesse, Frankfurt am Main 1973, S. 71.

- 8 14.02.2026, 09:42:34.


https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

EINFUHRUNG | 59

munikativen Rationalitdt fiihrt. Auf beiden Ebenen der Vermittlung bilden sich spe-
zifische Wissensformen: naturwissenschaftliches Wissen und Reflexionswissen.
Habermas versucht also, wie Horkheimer, die unterschiedlichen Wissensformen auf
ihren jeweiligen praktischen Konstitutionszusammenhang zuriickzufithren. Wéh-
rend das Erkenntnisinteresse, das den empirisch-analytischen Wissenschaften zu
Grunde liegt, auf eine erfolgreiche Bearbeitung der Natur zielt, dient das Reflexi-
onswissen dazu, die jeweiligen Interaktionsformen auf das Ziel kommunikativer
Verstdndigung hin auszurichten. Eine solche Selbstreflexion der Wissenschaft erst
ermdglicht es, die jeweiligen praktischen Konstitutionszusammenhénge und die
damit verbundenen Zwecke, denen die Wissensformen dienen sollen, zu unter-
scheiden. Umgekehrt leistet ein

,»positivistisches Selbstverstdndnis der nomologischen Wissenschaften [...] dem Ersatz aufge-
klarten Handelns durch Technik Vorschub. Es steuert die Verwertung der erfahrungswissen-
schaftlichen Informationen unter dem illusorischen Gesichtspunkt, als lieBe sich die prakti-
sche Beherrschung der Geschichte auf die technische Verfiigung iiber vergegenstindlichte

- 34
Prozesse zuriickfiihren.*

Wihrend die Naturbeherrschung als relativ linearer Progress verstanden werden
kann, sind die Herrschaftsformen und die Ideologien, die in diese eingebettet sind,
relativ konstant. Die Entfaltung der Produktivkrifte macht jedoch schrittweise ein
bestimmtes Mal} an gesellschaftlicher Herrschaft obsolet. Das Reflexionswissen
kritisiert gesellschaftliche Herrschaftsformen in dem Male, in dem sie angesichts
des jeweiligen Standes der Produktivkraftentwicklung nicht mehr notwendig sind.
»Das Resultat der Befreiung durch Arbeit geht in die Normen, unter denen wir
komplementir handeln, ein.**® Das langfristige Ziel dieser Bewegung ist die Orga-
nisation der Gesellschaft durch herrschaftsfreie Kommunikation.

Kommunikation zielt auf ein giiltiges Einverstindnis zwischen den Akteuren;
die aus der jeweiligen Interaktion folgende Handlung wird dann durch eingesehene
Griinde motiviert. Um den Geltungsanspruch, der darin impliziert ist, erheben zu
konnen, muss die Moglichkeit der zwanglosen Priifung der jeweiligen Behauptung
unterstellt werden. Die Perspektive von Freiheit und Versohnung ist damit in den

34 Habermas, Jirgen, Erkenntnis und Interesse, in: ders., Technik und Wissenschaft als Ide-
ologie, Frankfurt am Main 1968, S. 166.

35 Habermas, Jiirgen, Arbeit und Interaktion. Bemerkungen zu Hegels ,,JJenenser Philoso-
phie des Geistes®, in: ders., Technik und Wissenschaft als Ideologie, Frankfurt am Main
1968, S. 35.

- 8 14.02.2026, 09:42:34.


https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

60 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

»sprachlichen Reproduktionsmechanismus der Gattung schon eingebau‘[.“36 Mit der
Struktur der Sprache als zentrales Medium der Vergesellschaftung ist Miindigkeit
fiir uns gesetzt. ,,Mit dem ersten Satz ist die Intention eines allgemeinen und unge-

37
“*" Der Prozess der Ent-

zwungenen Konsensus unmissverstdndlich ausgesprochen.
faltung der Produktivkréfte, auf den nicht verzichtet werden kann, muss verbunden
werden mit einer Entschriinkung der Kommunikation.”

Allerdings ist Habermas dieser Verschrinkung der Kritik von Herrschaftsver-
héltnissen im Hinblick auf das Ziel zwangloser Kommunikation und den fortschrei-
tenden Mitteln der Naturbeherrschung nicht weiter nachgegangen; vielmehr iiber-
trdgt er in spéteren Schriften die hier entwickelte Leitunterscheidung zwischen Ar-
beit und Interaktion auf die zwischen verschiedenen Interaktionstypen. Eine Diffe-
renzierung des Interaktionsbegriffs wird dabei erreicht durch die Unterscheidung
zwischen verschiedenen Medien, iiber die sich die Handlungskoordinierung zwi-
schen den Interaktionspartnern vollzieht. Strategische und kommunikative Interak-
tionen unterscheiden sich ,,nach dem Mechanismus der Handlungskoordinierung,
insbesondere danach, ob die natiirliche Sprache nur als Medium der Ubertragung
von Informationen oder auch als Quelle der sozialen Integration in Anspruch ge-
nommen wird.“*> In kommunikativen Handlungen miissen sich die Akteure vor
dem Hintergrund eines geteilten lebensweltlichen Hintergrundwissens auf die bean-
spruchte Giiltigkeit ihrer Sprechhandlungen einigen und somit ihre Situationsdeu-
tungen und Handlungspldne kooperativ aufeinander abstimmen. Dieses lebenswelt-
liche Hintergrundwissen ist dabei einerseits die Voraussetzung kommunikativer
Verstidndigung; andererseits wird es durch diese bestdndig ernecut erzeugt und gesi-
chert.*” Der Differenzierung von Geltungsanspriichen in Bezug auf ihre Wahrheit,
Richtigkeit und Wahrhaftigkeit entspricht damit eine Differenzierung der Lebens-
welt in die drei Dimensionen von kultureller Tradierung, sozialer Integration und
Sozialisation. Demgegeniiber sind strategische Handlungen durch die zweckrationa-

36 Habermas, Jiirgen, Theorie des kommunikativen Handelns, Band 1, Frankfurt am Main
1981, S. 533.

37 Habermas, Jirgen, Erkenntnis und Interesse, in: ders., Technik und Wissenschaft als Ide-
ologie, Frankfurt am Main 1968, S. 163.

38 Vgl. Habermas, Jiirgen, Technik und Wissenschaft als Ideologie, in: ders., Technik und
Wissenschaft als Ideologie, Frankfurt am Main 1968, S. 98.

39 Habermas, Jirgen, Handlungen, Sprechakte, sprachlich vermittelte Interaktion und Le-
benswelt, in: ders., Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsétze, Frankfurt am
Main 1992, S. 69.

40 Vgl. Habermas, Jiirgen, Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwolf Vorlesungen,
Frankfurt am Main 1988, S. 396.

- 8 14.02.2026, 09:42:34.


https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

EINFUHRUNG | 61

le Ausrichtung auf den eigenen Handlungserfolg gekennzeichnet.*' Stabile Interak-
tionsordnungen dieses Handlungstyps konnen sich nur dann entwickeln, wenn sich
die wechselseitige Handlungskoordinierung unter Bezugnahme auf symbolische
generalisierte Kommunikationsmedien vollzieht, etwa das Geld in der Wirtschaft
oder die Macht in Bezug auf staatliche und biirokratische Organisationsformen. Erst
auf dieser Grundlage ist es moglich, die Kommunikation von riskanten Verstandi-
gungsprozessen und damit den Ressourcen der Lebenswelt abzukoppeln. ,,.Die zu
Subsystemen verselbststindigten, iiber den Horizont der Lebenswelt hinausreichen-
den Interaktionszusammenhinge gerinnen zur zweiten Natur einer normfreien So-
zialitit.“*

Mit einer solchen Konzeption jedoch kann die urspriingliche Frage nach der
Verschrinkung von Arbeit und Interaktion in konkreten Produktionsverhéltnissen
nicht linger gestellt werden; vielmehr wird die Unterscheidung zwischen strategi-
schen und kommunikativen Handlungen zu einer Unterscheidung zwischen ver-
schiedenen gesellschaftlichen Teilbereichen, System und Lebenswelt, weiterentwi-
ckelt. Gegenstand der Kritik ist dann nur das Verhéltnis zwischen System und Le-
benswelt; die Kritik bezieht sich auf Deformationen der Lebenswelt, die sich daraus
ergeben, dass Lebensbereiche, die fiir ihre Reproduktion auf kommunikative Ver-
stindigung angewiesen sind, zunehmend durch die Medien der Subsysteme zweck-
rationalen Handelns gesteuert werden. Verdinglichung kann vor diesem Hinter-
grund als ein Prozess verstanden werden, in dem

,eine einseitige, an Mafistdben der 6konomischen und der administrativen Rationalitét ausge-
richtete Modernisierung in Lebensbereiche eindringt, die um Aufgaben der kulturellen Uber-
lieferung, der sozialen Integration und der Erziehung zentriert und daher auf andere MafBst4-

be, nimlich die der kommunikativen Rationalitit angelegt sind.«**

Habermas kann mit dieser Konzeption zwar das erste Problem der traditionellen
Konzeptionen kritischer Theorie vermeiden und mit dem Begriff des kommunikati-
ven Handelns bestimmen, was durch eine entfesselte instrumentelle Vernunft ver-
letzt wird. Es sind die Formen verstdndigungsorientierten Handelns und der Ratio-

41 Vgl. Habermas, Jiirgen, Handlungen, Sprechakte, sprachlich vermittelte Interaktion und
Lebenswelt, in: ders., Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsitze, Frankfurt
am Main 1992, S. 71.

42 Habermas, Jiirgen, Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwolf Vorlesungen, Frank-
furt am Main 1988, S. 407.

43 Habermas, Jirgen, Die Moderne — ein unvollendetes Projekt, in: Welsch, Wolfgang
(Hrsg.), Wege aus der Moderne. Schliisseltexte zur Postmodernediskussion, Weinheim
1988, S. 183.

- 8 14.02.2026, 09:42:34.


https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

62 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

nalisierung der Lebenswelt, an die die kritische Theorie anschliet und in Bezug auf
die sich zeigen lésst, dass die von ihr verwendeten Kriterien der Kritik in der vor-
wissenschaftlichen gesellschaftlichen Praxis verankert sind.

Allerdings bleibt dieser Ansatz in der Perspektive Honneths noch insofern defi-
zitdr, als die erwédhnte Unterscheidung zwischen den verschiedenen sozialen Hand-
lungsbereichen zu der , komplementiren Fiktion***
sphéren auf der einen und normfreien Subsystemen zweckrationalen Handelns auf

machtfreier Kommunikations-

der anderen Seite fiihrt. Der Ansatzpunkt kritischer Theorie liegt in der Konzeption
von Habermas im Spannungsverhéltnis zwischen den Subsystemen und der Le-
benswelt. Wiahrend hier verstdndigungsorientierte Akteure die Anspriiche auf
Wahrheit, Richtigkeit und Wahrhaftigkeit ihrer Aussagen unter Bezugnahme auf
ein geteiltes lebensweltliches Hintergrundwissen rechtfertigen, wird dort durch die
Etablierung von Macht und Geld als Medien der Handlungskoordinierung das Dis-
sensrisiko verstindigungsorientierten Handelns vollkommen entschérft.”” Damit
gehen jedoch folgenreiche Ausblendungen einher.

Die erste Annahme erweckt den Anschein, als wiirde sich die Handlungskoor-
dinierung innerhalb der Lebenswelt, also insbesondere in Offentlichkeit und Fami-
lie, ohne Formen der physischen oder psychischen Machtausiibung vollzichen.*®
Die zweite Annahme unterschlédgt, dass sich auch die Subsysteme der Wirtschaft
und der Staatsverwaltung ,,generell nur als Verkdrperungen von zugleich zweckra-
tionalen und politisch-praktischen Prinzipien erkldren lassen**’
gen politisch-praktischen Prinzipien als Ergebnis eines Kommunikationsprozesses
zwischen den beteiligten Akteuren zu verstehen sind. Auch die Handlungskoordi-

, wobei die jeweili-

nierung innerhalb der Subsysteme bleibt damit auf normative Konsensbildungen
angewiesen.48 Fiir alle Interaktionsbereiche ist deshalb davon auszugehen, dass ,,ein
ProzeB der intersubjektiven Verstindigung immer wieder dafiir Sorge tragen

44 Honneth, Axel, Kritik der Macht. Reflexionsstufen einer kritischen Gesellschaftstheorie,
Frankfurt am Main 1989, S. 328.

45 Vgl. ebd., S. 328.

46 Vgl. ebd., S. 330. Allerdings weist Honneth an dieser Stelle auch darauf hin, dass Ha-
bermas in spéteren Schriften diesem Einwand begegnet, indem er zwischen ,,Einfluss-
nahme* und ,,Einverstdndnis* unterscheidet und damit auch Formen der Machtausiibung
in der Sphére der sprachlichen Handlungskoordinierung erfassen kann.

47 Ebd., S. 329.

48 Honneth misst hier den Prozessen der Konsensbildung ein zu starkes Gewicht zu. Das
Ausmal, indem etwa die jeweiligen Formen der Arbeitsorganisation auf das tatsdchliche
Einverstindnis aller Beteiligten angewiesen sind, hingt davon ab, inwiefern die Macht-
asymmetrien innerhalb des Betriebes durch strukturelle und organisatorische Macht der

Beschiftigten ausgeglichen werden konnen.

- 8 14.02.2026, 09:42:34.


https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

EINFUHRUNG | 63

[muss], daB3 ein normativ akzeptierter Konsens iiber die Organisationsformen sozia-
len Handelns erhalten bleibt.“*
der Organisation der Produktion und der politischen Verwaltung nicht ldnger prob-
lematisiert werden. Damit geraten dann auch soziale Bewegungen aus dem Blick-
feld, die eine Umgestaltung der Organisation und der Bewertung von Arbeitspro-
zessen anstreben. Die Formulierung der Anerkennungstheorie Honneths 1édsst sich
vor diesem Hintergrund als Versuch verstehen, die eigenen Grundbegriffe so anzu-

Wird dies ausgeblendet, konnen konkrete Formen

legen, dass diese Konfliktfelder wieder als Gegenstand der Kritik kritischer Theorie
Beriicksichtigung finden kdnnen. Wenn also, so ldsst sich die Aufgabe formulieren,
vor die die Anerkennungstheorie vor dem Hintergrund des bisher entwickelten ge-
stellt ist, am urspriinglichen Anspruch der kritischen Theorie festgehalten werden
soll und dafiir die vorwissenschaftlichen Formen der Kritik, an die sie als Theorie
anschlie3t, zu explizieren sind, muss diese Explikation so erfolgen, dass sich auf ih-
rer Grundlage alle relevanten gesellschaftlichen Interaktionsformen thematisieren
lassen. Es ist diese Aufgabe, die fiir Honneth den Riickgriff auf den frithen Hegel
motiviert. Auf dessen Begriff der Anerkennung wird hier nicht rekurriert, um, wie
im Falle von Habermas, einen Gegenbegriff zu dem der Arbeit zu gewinnen, son-
dern um eine in der vorwissenschaftlichen gesellschaftlichen Praxis verankerte und
alle relevanten Interaktionsformen umgreifende normative Grundlage der Kritik
entwickeln zu konnen. Alle gesellschaftlichen Teilbereiche: Liebesbeziehungen,
Rechtsverhiltnisse und die Form der gesellschaftlichen Arbeitsteilung lassen sich
mit Hegel als Anerkennungsbeziehungen rekonstruieren, die sich gleichwohl in den
Hinsichten unterscheiden, nach denen die Einzelnen jeweils anerkannt werden; ihre
Ausdifferenzierung und Weiterentwicklung ist Ergebnis eines Kampfes, den die In-
dividuen um die Anerkennung ihrer Identitétsanspriiche fithren.”

Habermas gelingt es zwar, die Handlungs- und Reflexionsform auszuweisen, an die
die kritische Theoriebildung anschlief3t; indem er jedoch Arbeit und Interaktion ver-
schiedenen gesellschaftlichen Teilbereichen zuordnet, muss er bestimmte soziale
Konflikte ausblenden. Dies fiihrt zu dem zweiten Problem der traditionellen Kon-
zeption kritischer Theorie, dem Bruch mit der Akteursperspektive. Hier wirft Hon-
neth Habermas vor, mit der Entgegensetzung von System und Lebenswelt nur be-

49 Ebd., S. 382.

50 Dies ist allerdings schon Honneths Deutung des Hegelschen Kampfes um Anerkennung.
Fiir Hegel selbst steht m.E. in diesen Schriften noch ein anderes Motiv des Kampfes im
Vordergrund: Im Mittelpunkt steht weniger die Weiterentwicklung von Institutionen,
sondern der Lernprozess, den das Individuum in diesem Kampf durchléuft, indem es, wie
etwa der Verbrecher, erfihrt, dass sein Anspruch auf Selbststindigkeit, sein Versuch der

Loslosung von den eingelebten Formen der Sittlichkeit zum Scheitern verurteilt ist.

- 8 14.02.2026, 09:42:34.


https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

64 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

stimmte Unrechtserfahrungen bestimmter sozialer Akteure thematisieren zu kon-
nen. Denn in der Konzeption von Habermas kommen Erfahrungen 6konomischer
Abhiéngigkeit und sozialer Deklassierung keine entscheidende Bedeutung fiir den
Wandel von Gesellschaften zu; vielmehr sieht er in ,,denjenigen Avantgarden eine
neue Tragerschaft, die in einem soziookonomisch entlasteten Klima die normativen
Uberschiisse der biirgerlichen Universalmoral einklagen und zu einer kommunika-

tiven Ethik auszuarbeiten lernen [...].«"

Die Konzentration auf gesellschaftlich pri-
vilegierte Gruppen droht Formen der Gesellschaftskritik zu iibergehen, die gegen-
wirtig keine 0ffentliche Anerkennung finden. Damit geht die Gefahr einher, beste-
hende Ausschliisse aus der 6ffentlichen Wahrnehmung in der eigenen Theorie unre-
flektiert zu reproduzieren. Honneth verweist gegeniiber einem solchen Ansatz da-
rauf, dass:

1. Sozial unterprivilegierte Schichten in der Regel nicht iiber eigenstindig for-
mulierte umfassende Moral- und Gerechtigkeitsvorstellungen verfiigen; diese Vor-
stellungen bleiben vielmehr situativ, ohne interne Kohérenz und ohne Bezug zu ei-
ner lbergreifenden gesamtgesellschaftlichen Konzeption. Honneth bezieht sich
hierfiir u.a. auf die Untersuchungen Michael Manns, der in einer umfassenden Se-
kundédranalyse empirischer Untersuchungen zu Unterschieden von Gerechtigkeits-
vorstellungen zwischen verschiedenen sozialen Schichten in England und den USA
der Frage nachging, ,,to what extent [...] the various classes in society internalize
norms, values an beliefs wich legitimate the social order [..].°% Als Ergebnis dieser
Sekunddranalyse zeigt sich, dass ArbeiterInnen abweichende, d.h. der Legitimitat
der gegenwirtigen Ordnung widersprechende Werte und Deutungsmuster nur in
dem MaBe ausbilden, in dem diese auf ihre alltdglichen Lebenskontexte und Kon-
flikte bezogen werden konnen.>’ Im Gegensatz dazu bestehen in Bezug auf die ge-
samtgesellschaftliche Ordnung vage abweichende Wertvorstellungen und Deu-
tungsmuster neben schulisch erworbenen konservativ-konformistischen. Michael
Mann interpretiert diese Inkonsistenzen auf der Ebene gesamtgesellschaftlicher
Deutungsmuster und Wertvorstellungen so, dass von einzelnen Gesellschaftsmit-
gliedern, insofern sie nur in bestimmte Segmente der Gesellschaft integriert sind, in
erster Linie ein spezifisches Rollenverhalten erwartet wird und allgemeine Vorstel-
lungen in Bezug auf die gesamte Gesellschaft dafiir zundchst irrelevant sind. Unter
dem Druck, gesamtgesellschaftliche Vorstellungen und Rechtfertigungen zu entwi-

51 Honneth, Axel, Moralbewusstsein und soziale Klassenherrschaft, in: ders., Das Andere
der Gerechtigkeit. Aufsdtze zur praktischen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S.
111.

52 Mann, Michael, The social cohesion of liberal democracy, in: American Sociological Re-
view 35, 1970, S. 425.

53 Vgl. ebd,, S. 432.

- 8 14.02.2026, 09:42:34.


https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

EINFUHRUNG | 65

ckeln, stehen in erster Linie die, die iiber gesellschaftliche Macht verfiigen. ,,Only
those actually sharing societal power need develop consistent societal values.”*
Und diese verfiigen auch, so ergénzt Honneth diesen Gedanken, in besonderem
MafBe iiber die hierfiir notwendigen symbolischen Mittel. Moralische Anspriiche
sozial benachteiligter Gruppen lassen sich daher, so Honneth, eher aus Unrechtser-
fahrungen ablesen, als dass sie sich in positiv formulierten Deutungsmustern und
Wertsystemen wiederfinden wiirden.>

2. Es zudem notwendig ist, Ausgrenzungen von der Moglichkeit der 6ffentli-
chen Darstellung von Unrechtserfahrungen in der Formulierung einer kritischen
Gesellschaftstheorie zu beriicksichtigen. Honneth bezieht sich hier auf ,,.Die Ord-
nung des Diskurses” von Michel Foucault, um darauf hinzuweisen, dass gesell-
schaftliche Restriktionen dafiir bestehen, was von wem unter welchen Umstidnden
gesagt werden — und Gehér finden kann.> Insbesondere fiihren formalisierte und
entindividualisierte Sprachsysteme, die Festlegung legitimer Situationen der Miss-
billigung und die Tatsache, dass das offentliche Gewicht der Rede vom Bildungsni-
veau und dem Einfluss der Sprechenden abhingen,”’ dazu, dass ,.gerade die Aus-
schnitte aus dem individuellen Erfahrungshorizont, die aus klassenspezifischen
Verletzungen und Entbehrungen bestehen, aus der 6ffentlichen Rede weitestgehend

“% Wenn in der

ausgespart und nur mit Miihe [...] individuell vertretbar [werden].
offentlichen Wahrnehmung etwas als ,,soziale Bewegung® verstanden wird, so ist
dies zumeist erst ein Ergebnis eines Kampfes um offentliche Anerkennung der
Problemlage der jeweiligen Gruppe.

3. gegenwirtige Prozesse der Individualisierung von Unrechtserfahrungen, wie
die Schaffung betriebsinterner Arbeitsmérkte, die Zerstdrung nachbarschaftlicher
Wohnmilieus und die Durchsetzung von privaten Formen der Risikoabsicherung

kollektive Organisierungsmoglichkeiten erschweren.”

54 Ebd., S. 435.

55 Vgl. Honneth, Axel, Moralbewusstsein und soziale Klassenherrschaft, in: ders., Das An-
dere der Gerechtigkeit. Aufsdtze zur praktischen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S.
117.

56 Foucault, Michel, Die Ordnung des Diskurses. Inauguralvorlesung am Collége de France,
2. Dezember 1970, Frankfurt am Main 1993.

57 Vgl. Negt, Oskar und Kluge, Alexander, Offentlichkeit und Erfahrung. Zur Organisati-
onsanalyse von biirgerlicher und proletarischer Offentlichkeit, Frankfurt am Main 1974,
S. 87.

58 Honneth, Axel, Moralbewusstsein und soziale Klassenherrschaft, in: ders., Das Andere
der Gerechtigkeit. Aufsitze zur praktischen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S.
120.

59 Ebd, S. 121.

- 8 14.02.2026, 09:42:34.


https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

66 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

Das Ausmal an sozialen Unrechtserfahrungen schligt sich also nicht unmittelbar in
der Offentlichkeit oder in der Bildung sozialer Bewegungen nieder. Die These,
durch wohlfahrstaatliche MaBnahmen der Umverteilung wiren Klassenkonflikte
entschirft worden, von der auch Habermas ausgeht, beruht auf der Annahme, der
Kapitalismus liee sich ausschlieBlich als System materieller Ungleichheiten ver-
stehen. Nicht berticksichtigt werden dabei jedoch die Fremdbestimmtheit der Lohn-
arbeit, ,,die schwer mef3bare, aber durchaus belegbare klassenspezifische Verteilung
von Chancen zu kultureller Bildung, sozialer Anerkennung und identitétsverbiir-
gender Arbeit.“*

Wer also den Bruch mit der Akteursperspektive vermeiden will, kann sich, an-
ders als Habermas, nicht auf eine Bezugnahme auf positiv formulierte Gerechtig-
keitsvorstellungen etablierter sozialer Bewegungen beschrinken, sondern muss
auch Unrechtsempfindungen und Erfahrungen vorpolitischen sozialen Leidens the-
matisieren konnen. Diese griinden sich, so Honneth, nicht in der Erfahrung der
»~Einschrinkung von intuitiv beherrschten Sprachregeln, sondern [in der] Verlet-

“*" Die Konzentration

zung von sozialisatorisch erworbenen Identitétsanspriichen.
auf die Entwicklung einer Universalpragmatik, iiber die bei Habermas das normati-
ve Potential kommunikativen Handelns erschlossen werden soll, fiihrt, so Honneth,
zu einer Ausblendung konkreter Unrechtserfahrungen. Der Prozess, der die sprach-
lichen Regeln der Verstidndigung zur Entfaltung bringt, vollzieht sich hinter dem
Riicken der Akteure; der Vorgang, in dem Habermas die kritische Theorie verankert
wissen will, schlédgt sich nicht in ihrem Bewusstsein nieder. ,,Die Konzentration auf
die linguistische Struktur der Kommunikation und die darin eingelassene Vernunft
fiihrt zu einer Ausblendung der damit verbundenen sozialen Erfahrungen.«®

Konsequenz bricht Honneth mit der Habermasschen Idee, das normative Potential

In der

sozialer Interaktion mit der in allen sprachlich erhobenen Geltungsanspriichen vo-
rausgesetzten Bezugnahme auf ein Ideal herrschaftsfreier Verstindigung gleichzu-
setzen. Kommunikatives Handeln wird deshalb von ihm als Verhéltnis wechselsei-
tiger Anerkennung gedeutet, in dem sich die beteiligten Akteure wechselseitig ei-
nen spezifischen, je nach Interaktionskontext verschiedenen normativen Status zu-
billigen. Da die Anerkennung als Voraussetzung der personlichen Identitdtsbildung
verstanden wird, muss ihr Ausbleiben als drohender Personlichkeitsverlust gelten.

60 Ebd., S. 126.

61 Honneth, Axel, Die soziale Dynamik von Missachtung. Zur Ortsbestimmung einer kriti-
schen Gesellschaftstheorie, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsitze zur prakti-
schen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S. 98.

62 Boltanski, Luc und Honneth, Axel, Soziologie der Kritik oder Kritische Soziologie? Ein
Gespriach mit Robin Celikates, in: Jaeggi, Rahel und Wesche, Tilo (Hrsg.), Was ist Kri-
tik?, Frankfurt am Main 2009, S. 88.

- 8 14.02.2026, 09:42:34.


https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

EINFUHRUNG | 67

Es sind Anspriiche auf soziale Anerkennung, die die Individuen in sozialen Bezie-
hungen stellen und deren Verletzung von ihnen als Unrecht empfunden wird.

,,Die moralischen Erfahrungen, die die Subjekte bei der Missachtung ihrer Identitatsansprii-
che machen, bilden gewissermafien die vorwissenschaftliche Instanz, unter Verweis auf die
sich zeigen lasst, daf eine Kritik der gesellschaftlichen Kommunikationsverhéltnisse nicht

vollkommen ohne Riickhalt in der sozialen Realitit ist.“*>

Nur weil Menschen sich reflexiv auf sich selbst beziehen kdnnen und fiir den Auf-
bau einer positiven Selbstbeziehung auf die Anerkennung durch Andere angewie-
sen sind, konnen sie iiberhaupt durch andere in moralischer Hinsicht verletzt wer-
den. In diesem Zusammenhang ldsst sich eine moralische Verletzung als eine Er-
schiitterung verstehen, in der die individuelle Handlungsfahigkeit zerstort wird,
denn durch sie werden Anerkennungserwartungen enttduscht, deren Erfiillung fiir
den Aufbau einer positiven Selbstbeziehung notwendig ist.** Die Gerechtigkeit ei-
ner Gesellschaftsordnung bemisst sich daran, inwiefern ihre Mitglieder in Anerken-
nungsverhéltnisse eingebunden sind, die ihnen die eigenstindige Ausbildung und
Umsetzung praktischer Identitdten ermoglichen.

Fiir eine kritische Theorie der Anerkennung ist es demnach notwendig, die ei-
genen Grundbegriffe so anzulegen, dass mit ihnen Verzerrungen und Defizite der
Anerkennungsbeziehungen erfasst und dafiir sozialstrukturelle Ursachen benannt
werden konnen. Darin zeigt sich, dass der Riickgriff auf Hegel fiir Honneth nicht
nur die Funktion erfiillt, mit dem Begriff der Anerkennung ein Konzept zu entwi-
ckeln, mit Hilfe dessen alle gesellschaftlichen Teilbereiche in kritischer Perspektive
thematisiert werden konnen, sondern auch die, {iber den Begriff der Anerkennung
die normativen Kriterien der Kritik zu begriinden und in der sozialen Wirklichkeit
zu verankern.

Auf der Grundlage des bisher entwickelten lassen sich die zentralen Anforderungen
bestimmen, vor die Honneth fiir die Entwicklung einer kritischen Theorie der Aner-
kennung gestellt ist: Als Weiterentwicklung einer kritischen Gesellschaftstheorie
muss sie einem spezifischen Anspruch geniigen kénnen: ndmlich dem, auf die ge-
sellschaftlichen Bedingungen der eigenen Theoriebildung reflektieren zu konnen.

63 Vgl. Honneth, Axel, Die soziale Dynamik von Missachtung. Zur Ortsbestimmung einer
kritischen Gesellschaftstheorie, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsdtze zur
praktischen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S. 107.

64 Vgl. Honneth, Axel, Zwischen Aristoteles und Kant. Skizze einer Moral der Anerken-
nung, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsitze zur praktischen Philosophie,
Frankfurt am Main 2000, S. 181.

- 8 14.02.2026, 09:42:34.


https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

68 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

Fiir Honneth impliziert dies, dass gezeigt werden muss, inwiefern die eigenen Kri-
terien der Kritik dem Gegenstand der Theorie nicht duB3erlich bleiben, sondern ihm
immanent sind. Dafiir muss, dies ergibt sich fiir ihn aus der Sackgasse, in die der
Ansatz Horkheimers und Adornos geraten war, ein Begriff der vorwissenschaftli-
chen gesellschaftlichen Praxis entwickelt werden, an die sie als Theorie anschlief3t.
Dieser Begriff muss jedoch so allgemein gefasst werden, dass es moglich ist, auf
seiner Grundlage alle gesellschaftlichen Interaktionsformen zu thematisieren; nur
dann kann eine dualistische Entgegensetzung von Bereichen strategischen und
kommunikativen Handelns vermieden werden. Weiterhin ist er konkret genug zu
formulieren, um an faktisch bestehende Unrechtserfahrungen ankniipfen zu kénnen;
nur dann kann der Bruch mit der Akteursperspektive vermieden werden.

Der Begriff der Anerkennung hat nun all diesen Kriterien zu geniigen. Auf sei-
ner Grundlage sollen, so der Anspruch, die sozialen Bedingungen gelingenden Le-
bens bestimmt werden, an denen sich die Individuen in allen Bereichen der Gesell-
schaft, in ihren personlichen Nahbeziehungen, auf der Ebene des Rechts und auf der
Ebene der gesellschaftlichen Arbeitsteilung, orientieren und deren Verletzung von
ihnen als moralisches Unrecht erfahren wird.

Diese Weichenstellungen bilden jedoch auch einen wichtigen Hintergrund, auf
den bestehende Probleme der Honnethschen Anerkennungstheorie zuriickgehen.
Die Ausblendung der Arbeit als eigensténdiger Handlungsebene fiihrt zu der in der
Debatte mit Nancy Fraser thematisierten Unklarheit, wie die normativen Forderun-
gen der Leistungsgerechtigkeit mit den Eigendynamiken von Marktordnungen zu
vermitteln wéren. Das heil3t in allgemeinerer Hinsicht, dass die Bestimmung der so-
zialstrukturellen Ursachen, die ein gelingendes Anerkennen gefdhrden, selbst nicht
mehr Gegenstand der Anerkennungstheorie ist. Zudem versteht Honneth den An-
spruch, den Bruch mit der Akteursperspektive zu vermeiden, derart, dass dies eine
Beschriankung der Anerkennungstheorie auf die Explikation von Kriterien der An-
erkennung verlangt, die in der gemeinsamen sozialen Welt schon implizit angelegt
sind. Damit aber wird unklar, wie innerhalb eines solchen Rahmens die Kritik be-
stehender Anerkennungsordnungen selbst moglich ist.

- 8 14.02.2026, 09:42:34.


https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

