
 

2. Einführung: Kritische Theorie als 

 Theorie der Kritik 
            
 
 
 
Um den Argumentationsgang der Anerkennungstheorie Honneths rekonstruieren zu 
können,  sind zunächst die Ansprüche zu bestimmen, die er an eine kritische Theo-
rie der Anerkennung stellt. Diese ergeben sich aus seiner Interpretation der Spezifi-
ka und der Probleme der Frankfurter Tradition kritischer Theoriebildung. Um diese 
Ansprüche herauszuarbeiten, werde ich deshalb zunächst auf das Selbstverständnis 
kritischer Theorie eingehen, das Horkheimer in „Traditionelle und kritische Theo-
rie“ formuliert hatte und auf das sich auch Honneth bezieht, um daran anschließend 
einige der sich daraus ergebenden Probleme zu diskutieren, die schließlich zu der 
von Habermas vollzogenen kommunikativen Wende führen. Erst wenn gesehen 
wird, dass sich Honneth zwar selbst dieser kommunikativen Wende zuordnet, zu-
gleich aber die sozialtheoretischen und normativen Ausblendungen kritisiert, die 
sich aus Habermas’ Trennung zwischen System und Lebenswelt ergeben, kann ver-
ständlich werden, wie er sich auf die frühen anerkennungstheoretischen Schriften 
Hegels bezieht und wie er dabei den Begriff der Anerkennung dabei bestimmt. 

Honneth versteht die eigene Anerkennungstheorie als Weiterentwicklung einer 
kritischen Gesellschaftstheorie in der Tradition der Frankfurter Schule. Allerdings 
wirft ein solches Selbstverständnis schon die Frage auf, ob sich überhaupt ein ge-
meinsamer Rahmen bestimmen lässt, der die unterschiedlichen Theorieentwürfe, 
die sich selbst dieser Form der Gesellschaftstheorie und -kritik zuordnen, umgreift. 
Zu unterschiedlich scheinen die Mittel der Gesellschaftsanalyse, die normativen 
Voraussetzungen und nicht zuletzt auch die Zeitdiagnosen zu sein, als dass sich 
überhaupt von „der“ kritischen Theorie sprechen ließe. Und dies ist insofern konse-
quent, als ihr zentrales Anliegen stets in der Erarbeitung eines kritischen Verständ-
nisses der je eigenen gesellschaftlichen Gegenwart bestanden hatte. Mit der histori-
schen Entwicklung, muss sich, so schon Horkheimer, auch ihr Verhältnis zur Pra-
xis, die Gewichtung der einzelnen Theoriemomente und auch die Bedeutung der 
Fachwissenschaften für sie verändern. „Dieser Einfluß der gesellschaftlichen Ent-

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001 - am 14.02.2026, 09:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


46 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
wicklung auf die Struktur der Theorie gehört zu ihrem eigenen Lehrbestand.“1 Al-
lerdings ist damit ein die einzelnen Ansätze übergreifendes Motiv benannt: dieses 
liegt trotz aller Unterschiede hinsichtlich der Methoden, des Kritikverständnisses 
und der Zeitdiagnosen in einem bestimmten Selbstverständnis oder Anspruch an die 
eigene Theoriebildung, das in einer die weitere Theorienentwicklung prägenden 
Weise von Max Horkheimer in „Traditionelle und kritische Theorie“ entwickelt 
wurde. 

Ein zentrales Element des Kritik- und damit auch des Selbstverständnisses, das 
unterschiedliche Entwürfe kritischer Theoriebildung, so auch die Honneths, beglei-
tet hatte, bildet demnach der Anspruch, auf die gesellschaftlichen Bedingungen der 
eigenen Theoriebildung zu reflektieren. An diesen, ursprünglich von Horkheimer 
formulierten Anspruch knüpfen sowohl Habermas als auch Honneth an. Allerdings 
ist hierbei noch offen, in welcher Hinsicht und zu welchen Zwecken diese Reflexi-
on auf die gesellschaftlichen Bedingungen der jeweiligen Theoriebildung erfolgen 
soll. Zum einen lässt sie sich allein aus der Besonderheit des Gegenstandes selbst 
heraus rechtfertigen. Wer, wie Horkheimer in „Traditionelle und kritische Theorie“ 
in der eigenen Theoriebildung auf das Ganze der Gesellschaft zielt, muss diese In-
tention, muss diese Perspektive als Teil dieses Ganzen thematisieren können. 
„[D]as Ganze ist eben nicht das Ganze ohne das Subjekt, das sich ihm zuwendet.2 
Denn das Besondere des eigenen Erkenntniszusammenhangs bildet gerade der Um-
stand, dass Subjekt und Objekt hier insofern nicht getrennt werden können, als die 
Gesellschaft, aus der und in der die Theorie entsteht, zugleich ihren Gegenstand 
bildet. Auch die Theorie muss sich als Teil der Gesellschaft und damit selbst als zu 
erklärendes Phänomen verstehen – und sie vermag dies umgekehrt nur mit den ei-
genen Mitteln. Allerdings können damit die Spezifika einer kritischen Gesell-
schaftstheorie noch nicht begründet werden. Wenn sich nämlich diese Form der Re-
flexivität allein aus ihrem Gegenstand, der Gesellschaft, ergeben soll, so muss die-
sem Anspruch jede Gesellschaftstheorie und nicht nur die der Frankfurter Schule 
unterstehen.3 

Der Umstand, dass die Theorie der Gesellschaft selbst Teil des Gegenstandes 
ist, den sie als Theorie untersucht, ist aber nicht nur in erkenntnistheoretischer, son-
dern gerade auch in praktischer Hinsicht relevant. Die Theoriebildung ist selbst ein 
Teil der gesellschaftlichen Praxis; sie kann insofern zur Stabilisierung oder Verän-

                                                            
1  Vgl. Horkheimer, Max, Traditionelle und kritische Theorie, in: ders., Traditionelle und 

kritische Theorie. Fünf Aufsätze, Frankfurt am Main 2005, S. 255. 

2  Theunissen, Michael, Gesellschaft und Geschichte, in: ders., Kritische Theorie der Ge-

sellschaft. Zwei Studien, Berlin 1981, S. 6. 

3  Vgl. Luhmann, Niklas, Am Ende der kritischen Soziologie, in: Zeitschrift für Soziologie, 

Jg. 20, H2, 1991. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001 - am 14.02.2026, 09:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINFÜHRUNG | 47 

 
derung der bestehenden Praxisformen beitragen. Für die kritische Theorie ist es nun 
kennzeichnend, dass sie diese eigene praktische Bedeutung in spezifischer Weise 
reflektiert. 

Aus der gesellschaftlichen Praxis heraus ergeben sich die Zwecke, denen die 
Forschung dienen soll. Den Ausgangspunkt bilden dabei praktische Widersprüche. 
„Der zwiespältige Charakter des gesellschaftlichen Ganzen entwickelt sich bei den 
Subjekten des kritischen Verhaltens zum bewussten Widerspruch.“4 Die Kultur, in 
der die Menschen leben, ist das Produkt ihrer Arbeit, ist das Ergebnis der Betäti-
gung ihrer Vernunft und insofern ihre Welt. Zugleich jedoch unterstehen die ge-
samtgesellschaftlichen Strukturen keiner gemeinsamen Kontrolle der unter ihr be-
fassten Individuen; sie ist nicht das Ergebnis einer kollektiven Auseinandersetzung 
und insofern eine fremde Welt, die des Kapitals. Der zentrale innergesellschaftliche 
Widerspruch, an den die kritische Theorie anschließt und der sie möglich werden 
lässt, wird hier noch über den Begriff der Arbeit entwickelt. Das Zielbewusstsein, 
die Kontrolle und Spontaneität, die der einzelne in seiner Arbeit erfährt, werden in 
einen Gegensatz gestellt zu seiner Ohnmacht gegenüber der Gesamtgesellschaft. 
Dass die Akteure eine Realität erzeugen, die sie zugleich versklavt, führt zu dieser 
widerspruchsvollen Identifikation und diese wird innerhalb der kritischen Theorie 
zu Bewusstsein gebracht. Sie ist durch den Versuch motiviert, diese Spannung auf-
zuheben. 

Die Individuen erfahren sich in ihren Praxen zugleich als aktiv hervorbringend 
und als passiv unterworfen, als bewusst Kontrollierende und Kontrollierte, als frei 
und unfrei. Diese Widersprüche gilt es für die kritische Theorie aufzuklären; sie 
bilden den Ausgangspunkt der Theoriebildung. Diese soll es ermöglichen, diese 
Widersprüche zu erklären und eine überwindende Praxis anzuleiten.5 Dabei muss 

                                                            
4  Horkheimer, Max, Traditionelle und kritische Theorie, in: ders., Traditionelle und kriti-

sche Theorie. Fünf Aufsätze, Frankfurt am Main 2005, S. 224. 

5  Nach Honneth ist mit diesem Anspruch eine bestimmte Form der normativen Kritik ver-

bunden: „eine solche nämlich, die zugleich über die vorwissenschaftliche Instanz Aus-

kunft zu geben vermag, in der ihr eigener kritischer Gesichtspunkt als empirisches Inte-

resse oder moralische Erfahrung außertheoretisch verankert ist.“ (Vgl. Honneth, Axel, 

Die soziale Dynamik von Missachtung. Zur Ortsbestimmung einer kritischen Gesell-

schaftstheorie, in: ders. Das Andere der Gerechtigkeit, Frankfurt am Main 2000, S. 88-

89.) Nur dann kann gezeigt werden, dass die eigenen Kriterien der Kritik ihrem Gegen-

stand nicht äußerlich bleiben, sondern der sozialen Wirklichkeit selbst entnommen sind. 

Entsprechend ist sie darauf angewiesen, intersubjektive Bedingungen guten oder gelin-

genden Lebens anzugeben, an denen sich die Akteure selbst in ihren Handlungen orien-

tieren und von ihnen gegenüber Anderen eingefordert werden. (Vgl. Honneth, Axel, Eine 

soziale Pathologie der Vernunft. Zur intellektuellen Erbschaft der kritischen Theorie, in: 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001 - am 14.02.2026, 09:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


48 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
sie die Gesellschaft als Ganze thematisieren, weil und insofern die Widersprüche, 
die aufzuklären sie sich bemüht, systematisch mit diesem Ganzen des gesellschaft-
lichen Lebensprozesses verbunden sind. Das Mittel, um diesen Zusammenhang zu 
erschließen, d.h. die bestehenden praktischen Widersprüche über zentrale Struktur-
merkmale der Gegenwartsgesellschaft zu erklären, bildet für Horkheimer zumindest 
zu diesem Zeitpunkt noch die Marxsche Kritik der politischen Ökonomie. Mit der 
vorwissenschaftlichen gesellschaftlichen Praxis ist jedoch die kritische Theorie 
nicht nur insofern verknüpft, als die Widersprüche, die sich auf dieser Ebene stel-
len, ihren Ausgangspunkt bilden; sie ist zugleich auch am zukünftigen Zustand der 
Gesellschaft und der Auflösung diese Widersprüche interessiert. „Das Ziel, das es 
[das kritische Denken, S.B.] erreichen will, der vernünftige Zustand, gründet [...] in 

                                                                                                                                    
ders., Pathologien der Vernunft. Geschichte und Gegenwart der Kritischen Theorie, 

Frankfurt am Main 2007, S. 31.) Dafür muss zunächst das Verständnis einer historisch 

gewachsenen Praxis entwickelt werden, in der die Subjekte kooperativ zur Selbstverwirk-

lichung gelangen können. Erst in einem zweiten Schritt kann sie dann Weisen des Ver-

fehlens dieser Praxis als soziale Pathologien verstehen und bestimmen. „Die Abweichun-

gen von dem Ideal, das mit der gesellschaftlichen Verwirklichung des vernünftigen All-

gemeinen erreicht wäre, lassen sich als soziale Pathologien beschreiben, weil sie mit ei-

nem leidvollen Verlust von Chancen der intersubjektiven Selbstverwirklichung einherge-

hen müssen.“ (Ebd., S. 35.) Zum Begriff der sozialen Pathologie vgl. Honneth, Axel, Pa-

thologien des Sozialen. Tradition und Aktualität der Sozialphilosophie, in: ders., Das An-

dere der Gerechtigkeit, Frankfurt am Main 2000, S. 54ff.) Im Mittelpunkt dieser Untersu-

chungen standen dabei stets die verdinglichenden Tendenzen, die in den kapitalistischen 

Verkehrsformen begründet liegen. (Vgl. Honneth, Axel, Eine soziale Pathologie der Ver-

nunft. Zur intellektuellen Erbschaft der kritischen Theorie, in: ders., Pathologien der Ver-

nunft. Geschichte und Gegenwart der Kritischen Theorie, Frankfurt am Main 2007, S. 

40f.) 

 Aus dieser Rekonstruktion des formalen Aufbaus der unterschiedlichen Entwürfe kriti-

scher Theoriebildung folgert Honneth, dass es gegenwärtig in dem Versuch einer Erneue-

rung dieser Theorietradition darum gehen muss, ein bestimmtes Verständnis der intersub-

jektiven Bedingungen individueller Selbstverwirklichung überzeugend rechtfertigen zu 

können und nicht, wie etwa noch bei Horkheimer und Marcuse, ein solches Verständnis 

unter der Hand durch bestimmte anthropologische Vorannahmen einzuführen. (Vgl. 

Honneth, Axel, Pathologien des Sozialen. Tradition und Aktualität der Sozialphilosophie, 

in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit, Frankfurt am Main 2000, S. 34f.) Und ein Ele-

ment einer solchen Rechtfertigung ist, wie erwähnt, der Nachweis, dass diese Bedingun-

gen auch von den Akteuren schon in ihren Handlungen und in ihren Forderungen in An-

spruch genommen werden. Mit einem solchen Kritikverständnis werde ich mich im Kapi-

tel „Anerkennen als Erfahrungsprozess I“ weiter auseinandersetzen. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001 - am 14.02.2026, 09:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINFÜHRUNG | 49 

 
der Not der Gegenwart.“6 Das schließt dann auch in praktischer Hinsicht eine Re-
flexion darauf ein, an welche innergesellschaftlichen Handlungszusammenhänge 
die eigene Theoriebildung anschließt und wie das eigene Tun der Theoriebildung 
auf die gesellschaftliche Praxis insgesamt zurückwirkt. Indem die Erklärung der re-
levanten praktischen Widersprüche eine notwendige Bedingung dafür ist, um sie 
überwinden zu können, muss sie sich als praktisch veränderndes Moment der ge-
sellschaftlichen Praxis verstehen können, die sie als Theorie untersucht. Sie nimmt 
an dem von ihr thematisierten Geschichtsprozess zugleich teil und ist an der Zu-
kunft der Gesellschaft interessiert, die sie als Theorie thematisiert. Die kritische 
Theorie versteht sich selbst in diesem Sinne als handlungsleitendes Wissen in poli-
tischen Praxiszusammenhängen und versucht damit auch ihre eigene Rolle in diesen 
bewusst zu kontrollieren.7 Das zentrale Ziel, das dieser Reflexion zu Grunde liegt, 
ist somit auch das der Selbstbestimmung; es geht darum, die Zwecke der Theorie-
bildung selbst festlegen zu können. „Selbst zu bestimmen, was sie leisten, wozu sie 
dienen soll, und zwar nicht nur in einzelnen Stücken, sondern in ihrer Totalität, ist 
das auszeichnende Merkmal der denkerischen Tätigkeit.“8 Umgekehrt lautet der 
zentrale Vorwurf gegenüber der traditionellen Theorie, dass diese, indem sie in ih-
rem Selbstverständnis von der gesellschaftlichen Praxis absieht, in die das Objekt 
wie das erkennende Subjekt eingelassen sind, ihre Funktion in diesem Praxiszu-
sammenhang nicht selbst zu kontrollieren vermag; deshalb trägt sie in einer ihr 
selbst nicht durchsichtigen Weise zu dessen Reproduktion bei. Faktisch bleibt sie 
damit an die Praxis gebunden, die ihr ihrem eigenen Verständnis nach doch äußer-
lich bleiben soll. Umgekehrt kann die kritische Theorie, indem sie die eigenen er-
kenntnisleitenden Interessen und ihren Zusammenhang mit der gesellschaftlichen 
Praxis reflektiert, sich genau dieser blinden Gebundenheit entwinden und ihre 
Funktion selbst bestimmen. 

 
Im Folgenden will ich insbesondere zwei Probleme dieser klassischen Konzeption 
kritischer Theorie herausarbeiten, die maßgeblich zu der von Habermas eingeleite-
ten kommunikationstheoretischen Wende, der sich auch Honneth zurechnet, beige-
tragen haben: Die Bestimmung des zentralen praktischen Widerspruchs über den 

                                                            
6  Horkheimer, Max, Traditionelle und kritische Theorie, in: ders., Traditionelle und kriti-

sche Theorie. Fünf Aufsätze, Frankfurt am Main 2005, S. 233. 

7  Zugleich aber steht dieser Einfluss nicht unter ihrer vollständigen Kontrolle, sondern 

hängt vielmehr von gegebenen Kräfteverhältnissen ab. (Vgl. Negt, Oskar und Kluge, 

Alexander, Öffentlichkeit und Erfahrung. Zur Organisationsanalyse von bürgerlicher und 

proletarischer Öffentlichkeit, Frankfurt am Main 1974, S. 155.) 

8  Horkheimer, Max, Traditionelle und kritische Theorie, in: ders., Traditionelle und kriti-

sche Theorie. Fünf Aufsätze, Frankfurt am Main 2005, S. 259. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001 - am 14.02.2026, 09:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


50 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
Begriff der Arbeit und das Verhältnis der kritischen Theorie zur Perspektive der 
Akteure. 

Einmal lässt sich an dieser Konzeption problematisieren, wie bestimmt wird, 
was eigentlich auf der Ebene der gesellschaftlichen Praxis in Widersprüche gerät. 
Die zentrale Kategorie, auf deren Grundlage Horkheimer die menschliche Gat-
tungsgeschichte rekonstruiert, ist die der gesellschaftlichen Naturbearbeitung. Ohne 
dass dies von der traditionellen Theorie reflektiert würde, sind das erkennende Sub-
jekt wie das zu erkennende Objekt schon in diese eingelassen; beide sind schon ihr 
Produkt.9 Indem die kritische Theorie dies thematisiert, erkennt sie auch, dass das, 
was auf der Ebene des Akteurs als Faktum, als vorausgesetztes Objekt erscheint, 
selbst als Produkt menschlichen Handelns und das heißt hier: der Naturbearbeitung 
verstanden werden muss. 

 
„In Wahrheit resultiert jedoch das Leben der Gesellschaft aus der Gesamtarbeit der verschie-

denen Produktionszweige, und wenn die Arbeitsteilung unter der kapitalistischen Produkti-

onsweise auch nur schlecht funktioniert, so sind ihre Zweige, auch die Wissenschaft, doch 

nicht als selbstständig und unabhängig anzusehen. Sie sind Besonderungen der Art und Wei-

se, wie sich die Gesellschaft mit der Natur auseinandersetzt.“10 

 
Jedoch muss gefragt werden, ob die kategoriale Engführung auf den Begriff der 
Arbeit als grundlegender menschlicher Tätigkeitsweise und der Versuch, die zentra-
len praktischen Widersprüche aus diesem Begriff abzuleiten, für die Entfaltung des 
Kritikbegriffs tatsächlich hinreichend sind. Wenn das „Leben der Gesellschaft“ in 
dieser Weise als noch nicht durchschautes Produkt menschlicher Naturbearbeitung 
gefasst wird, muss entweder der Begriff des „kritischen Verhaltens“,11 an das sie als 
Theorie anschließt, ungeklärt bleiben, da dieses Verhalten sich, insofern es sich ge-
gen herrschende Ungerechtigkeiten richtet, nicht auf ein Verhalten, das aus unmit-
telbarem Überlebensdruck hervorgeht, reduzieren lässt.12 „[T]wo different kinds of 
activity are conflated via a single concept, whereas the transformation of externality 
by labor and critical-political activity which entails communication, interpretation, 
dispute and organizing are clearly not the same.”13 Oder aber die kritische Theorie 
versucht, den Prozess der Emanzipation und damit auch den eigenen Beitrag zu ihm 

                                                            
9  Vgl. ebd., S. 217. 

10  Ebd., S. 214. 

11  Vgl. ebd., S. 223. 

12  Vgl. Honneth, Axel, Kritik der Macht. Reflexionsstufen einer kritischen Gesellschafts-

theorie, Frankfurt am Main, Frankfurt am Main 1989, S. 25. 

13  Benhabib, Seyla, Critique, Norm and Utopia. A Study of the Foundations of Critical 

Theory, New York 1986, S. 156. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001 - am 14.02.2026, 09:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINFÜHRUNG | 51 

 
direkt aus dem Prozess der fortschreitenden Naturbeherrschung abzuleiten; damit 
jedoch würde sie in ein technizistisches Selbstverständnis zurückfallen. Technische 
Innovationen gelten dann als unabhängige Variable; soziale Verkehrs- und Be-
wusstseinsformen als  zu erklärende Phänomene, die aus dieser Grundlage abzulei-
ten sind. Die Verkehrs- und Bewusstseinsformen werden dann auf die Funktion re-
duziert, gegenwärtig schon möglichen Produktivkraftentfaltungen einen Rahmen zu 
ihrer Durchsetzung zur Verfügung zu stellen. Zu überwinden sind sie, sobald sie 
dies nicht mehr ermöglichen.14 Produktivkräfte werden in einer solchen Konzeption 
zur zentralen Triebkraft der Geschichte, die bestimmte, ihrem jeweiligen Entwick-
lungsstand entsprechende Organisationsformen erzwingen.15 Dann aber kann der 
Übergang zu alternativen gesellschaftlichen Ordnungen als sachlich notwendig gel-
ten und dies unabhängig davon, ob die Akteure sich dessen bewusst sind oder nicht. 

 
„Jeder Entwicklungsstand der Produktivkräfte erlaubt gleichsam nur eine bestimmte Instituti-

onalisierung des gesellschaftlichen Reproduktionsprozesses; daher ist zwar der Klassenkampf 

notwendig für die Durchsetzung solcher Institutionalisierungen, aber er ist gleichwohl nur das 

Vehikel eines geschichtlichen Fortschritts, der sich hinter dem Rücken der kämpfenden Klas-

sen vollzieht und dessen einzige Logik die einer fortschreitenden Unterwerfung der äußeren 

Natur durch ein nur zum Scheine in Klassen gespaltenes Gattungssubjekt ist.“16 

 
Damit aber lässt sich auch fragen, wie sich die für die kritische Theorie grundle-
genden praktischen Widersprüche sich in den Erfahrungen der Akteure nieder-
schlagen. Der Aufsatz „Traditionelle und kritische Theorie“ ist, wie erwähnt, auch 
in dieser Hinsicht eine Übergangsschrift. Einerseits müssen diese Widersprüche 
sich auch in realen Auseinandersetzungen ihren Ausdruck finden. Und Horkheimer 
geht, auch in dieser Hinsicht noch im Rahmen der Kritik der politischen Ökonomie 
verbleibend, davon aus, dass dem Proletariat dabei insofern eine besondere Stellung 
zukommt, als es vor dem Hintergrund seiner Stellung im Produktionsprozess den 
Gegensatz zwischen der menschlichen Macht und Ohnmacht am schärfsten er-
fährt.17 Andererseits behauptet er zugleich auch, dass Prozesse sozialer Differenzie-
rung und die gewachsenen Möglichkeiten bewusster Ideologiebildung die angemes-

                                                            
14  Vgl. Wellmer, Albrecht, Kritische Gesellschaftstheorie und Positivismus, Frankfurt am 

Main 1969, S. 73. 

15  Vgl. Honneth, Axel, Kritik der Macht. Reflexionsstufen einer kritischen Gesellschafts-

theorie, Frankfurt am Main, Frankfurt am Main 1989, S. 28. 

16  Wellmer, Albrecht, Kritische Gesellschaftstheorie und Positivismus, Frankfurt am Main 

1969, S. 101. 

17  Horkheimer, Max, Traditionelle und kritische Theorie, in: ders., Traditionelle und kriti-

sche Theorie. Fünf Aufsätze, Frankfurt am Main 2005, S. 230. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001 - am 14.02.2026, 09:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


52 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
sene Erkenntnis dieser Widersprüche verhindern.18 Zudem führt, so ein zusätzli-
ches, der Psychoanalyse entlehntes Argument, die Furcht der Beherrschten davor, 
dass die Ergebnisse der Theorie die eigenen Anpassung an die Realität als überflüs-
sig erscheinen lassen könnten, zu einer Feindschaft gegen diese überhaupt.19 Inso-
fern reflektiert der Aufsatz auch die wachsende Spannung zwischen der Perspektive 
des kritischen Intellektuellen und der seiner potentiellen Adressaten. Einerseits nö-
tigt zwar diese Spannung überhaupt erst zu einer eigenständigen Theoriebildung, 
denn „ohne die Möglichkeit dieses Konflikts bedürfte es keiner Theorie; denen, die 
sie brauchen, fiele sie unmittelbar zu.“20 Andererseits lässt sich umgekehrt fragen, 
auf welcher Grundlage die Einsicht des kritischen Theoretikers in die relevanten 
praktischen Widersprüche, die den Individuen selbst nicht in der richtigen Form ge-
genwärtig sind, möglich ist. 

Auch in den frühen Texten finden sich Ansätze, die es ermöglicht hätten, diese 
Schwierigkeiten zu vermeiden.21 Allerdings verschärfen sich die hier skizzierten 

                                                            
18  Vgl. ebd., S. 230 und 254. 

19  Vgl. ebd., S. 249. 

20  Ebd., S. 238. 

21  So lässt sich das von Horkheimer entwickelte Theoriemodell auch so interpretieren, dass 

hier die widersprüchlichen Erfahrungen, von denen die theoretische Reflexion ihren Aus-

gang nimmt, im Verlauf dieser Reflexion weiter bestimmt werden. Damit werden dann 

auch erst die Bedingungen festgelegt, denen eine überwindende Praxis genügen muss. Sie 

erklärt also nicht nur, weshalb etwas in Widerspruch gerät, sondern auch, was. Im Ergeb-

nis des Erklärungsprozesses wird der Ausgangspunkt, das zu Erklärende selbst verändert; 

die Widersprüche, die der Forschung zu Grunde lagen, können dann in neuer Weise ver-

standen werden. Das impliziert dann auch, dass die damit veränderte Deutung praktischer 

Widersprüche zum Ausgangspunkt neuer Forschungsanstrengungen werden muss. Und 

daraus ließe sich eine Konzeption entwickeln, nach der die kritische Theorie das Ganze 

der Gesellschaft nie innehat, nie als vollständig entfalteten Gegenstand zu repräsentieren 

vermag, sondern nur anzielen kann. Damit aber kann sie für sich keine privilegierte Be-

obachterposition in Anspruch nehmen. 

 Wird die Reflexionsfigur, die der kritischen Theorie zu Grunde liegt, in dieser Weise ge-

deutet, so erscheint auch der von ihr verwendete Begriff des Interesses in einem neuen 

Licht. Honneth hatte die Einführung des Interessenbegriffs bei Marx als Ausdruck von 

dessen positivistischen Selbstmissverständnis gedeutet; nämlich als Versuch, in einem 

solchem utilitaristisch-naturalistisch gefassten Begriff die motivationale Basis von Klas-

senkämpfen zu bestimmen. Ein solches Verständnis sollte die Untersuchung der kapita-

listischen Gesellschaftsordnung von normativen Grundlagen unabhängig machen und ih-

re Überwindung als zwangsläufigen Prozess erscheinen lassen. (Vgl. Honneth, Axel, Die 

Moral im „Kapital“. Versuch einer Korrektur der Marxschen Ökonomiekritik, in: Jaeggi, 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001 - am 14.02.2026, 09:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINFÜHRUNG | 53 

 
Problemfelder, die sich aus diesem Selbstverständnis der kritischen Theorie erge-
ben, in ihrer weiteren Entwicklung. 

 
Noch in der Dialektik der Aufklärung behält der Begriff der Arbeit die zentrale 
Stellung, die er in der früheren Konzeption Horkheimers innehatte; allerdings wird 
der Prozess der fortschreitenden Naturbeherrschung nicht länger so verstanden, dass 
über diesen die notwendigen Bedingungen der innergesellschaftlichen Emanzipati-
on erzeugt werden. Vielmehr schlägt das, was die Menschen der Natur antun, auf 
sie selbst zurück. Insofern lässt sich die Schrift als ein Versuch verstehen, die Kritik 
der politischen Ökonomie durch eine Kritik der instrumentellen Vernunft zu erset-
zen und damit die Theorie „so tief anzusetzen, daß sie mit dem von Marx kritisier-
ten liberalen Kapitalismus zugleich dessen staatskapitalistische und staatsinterven-
tionistische Erben trifft und sie auf den Begriff bringt.“22 Es lässt sich nun zeigen, 
dass die Konzeption, die Horkheimer und Adorno in den philosophischen Fragmen-
ten der „Dialektik der Aufklärung“ entwickeln, genau deshalb, weil sie die Dyna-
mik der menschlichen Geschichte allein aus dem Begriff der Naturbeherrschung 
entwickelt und es auch diese Perspektive ist, unter der die Prozesse der Subjektfor-
mierung thematisiert werden dem Anspruch, sich selbst als Moment einer übergrei-
fenden gesellschaftlichen Praxis rekonstruieren zu können, nicht mehr gerecht zu 
werden vermag.  Beide Punkte sollen im Folgenden entwickelt werden. 

 Der zentrale Begriff, den die Autoren für die Rekonstruktion der Gattungsge-
schichte des Menschen, deren einzelne Stationen hier ausgeklammert bleiben sol-

                                                                                                                                    
Rahel und Loick, Daniel (Hrsg.), Nach Marx. Philosophie, Kritik, Praxis, Berlin 2013, S. 

350-363.) Unabhängig von der Frage, ob eine solche Deutung auf die Marxsche Theorie 

tatsächlich zutrifft, wird doch deutlich, dass in dem entwickelten Verständnis der kriti-

schen Theorie dem Begriff des Interesses eine andere Stellung zukommen muss. Das In-

teresse an der Überwindung der die eigene Praxis prägenden Widersprüche, das ihr als 

Ausgangspunkt zu Grunde liegt und das zugleich auch das „Interesse an einem künftigen 

vernünftige Zustand der Gesellschaft ist“, lässt sich  nur als Reflexionsprodukt verstehen. 

Die Bestimmung und Erklärung dieser praktischen Widersprüche bleibt zugleich stets 

vorläufig; sie muss ihre Gültigkeit daran erweisen, dass sie es vermag, eine Praxis anzu-

leiten, die diese Widersprüche überwindet. Die Weitergabe und Weiterentwicklung der 

kritischen Theorie vollzieht sich dann „vermittels des Interesses an der Umwandlung, das 

sich zwar mit der herrschenden Ungerechtigkeit notwendig reproduziert, aber durch die 

Theorie geformt und gelenkt werden soll und gleichzeitig wieder auf sie zurückwirkt.“ 

(Horkheimer, Max, Traditionelle und kritische Theorie, in: ders., Traditionelle und kriti-

sche Theorie. Fünf Aufsätze, Frankfurt am Main 2005, S. 258.) 

22  Wellmer, Albrecht, Kritische Gesellschaftstheorie und Positivismus, Frankfurt am Main 

1969, S. 138. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001 - am 14.02.2026, 09:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


54 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
len, zu Grunde legen, ist der der Selbsterhaltung. Als Medium, über das dieser Pro-
zess der Selbsterhaltung sich vollzieht, gilt die Arbeit oder das instrumentelle Han-
deln. Der Fokus liegt also einzig auf der Auseinandersetzung der Menschen mit der 
außermenschlichen Natur, wobei diese allein nach Maßgabe ihrer Beherrschung ka-
tegorisiert und behandelt wird. Auch die Entwicklung der Wissensformen geht in 
diesem Prozess der Unterwerfung der Natur auf. Der Begriff erscheint als ideelles 
Werkzeug, das an die Stelle an allen Dingen passt, so die bekannte Formulierung, 
an denen man sie packen kann, d.h. sie werden nach dem Kriterium ihrer Relevanz 
für praktische Eingriffe gebildet.23 „Was die Menschen von der Natur lernen wol-
len, ist, sie anzuwenden, um sie und die Menschen vollends zu beherrschen.“24 In 
der Konsequenz werden also auch soziale Herrschaftsverhältnisse als innergesell-
schaftliche Fortsetzung instrumenteller Verfügung, als Fortsetzung der Praxis der 
Naturbeherrschung interpretiert. Subalterne Klassen werden den Institutionen der 
Gesellschaft ebenso untergeordnet, wie die äußere Natur den technischen Appara-
ten. „Die Aufklärung verhält sich zu den Dingen, wie der Diktator zu den Men-
schen. Er kennt sie, sofern er sie manipulieren kann.“25 Soziale Verhältnisse werden 
also mit denselben kategorialen Mitteln erfasst, mit denen auch das Verhältnis der 
Subjekte gegenüber der zu bearbeitenden Natur beschrieben wird. Damit aber ver-
fehlt sie es auch, die eigenständige Weise des kritischen Verhaltens gegenüber der 
Gesellschaft zu rekonstruieren, als deren theoretische Fortsetzung sie sich entspre-
chend des Aufsatzes von Horkheimer versteht. 

2. Auch die Selbstverhältnisse der Individuen gelten als bloße Konsequenz der 
Zwänge, vor die der Zweck der außermenschlichen Naturbeherrschung die Indivi-
duen stellt. Schon in den frühen Konzeptionen Horkheimers greifen Persönlich-
keitstheorie und die Kritik der politischen Ökonomie unmittelbar ineinander. Die 
Familie gilt als Instanz, die in der Sozialisation letztlich nur die Anforderungen des 
Produktionsprozesses vermittelt. Dies setzt sich in der Dialektik der Aufklärung in-
sofern fort, als hier die Ausbildung eines einheitlichen Ich, d.h. eines Selbstverhält-
nisses, das die Bewertung verschiedener Handlungsmöglichkeiten und eine voraus-
schauende Planung ermöglicht, ebenfalls nur als Mittel des Selbsterhalts, bzw. des 
Erhalts des naturhaften Substrats des menschlichen Lebens gilt. Denn, so die Über-
legung, die diesen Gedanken stützen soll, die Beherrschung der äußeren Natur ver-
langt die Unterdrückung der Inneren, das Opfer des Augenblicks an die Zukunft. 
Das identische Selbst gewinnt sich gegen den Naturzusammenhang und gegen die 
Irrationalität des mythischen Opfers nur, indem es das Opfer an sich beständig wie-

                                                            
23  Vgl. Horkheimer, Max und Adorno, Theodor W., Dialektik der Aufklärung. Philosophi-

sche Fragmente, Frankfurt am Main 2002, S. 46. 

24  Ebd., S. 10. 

25  Ebd., 15. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001 - am 14.02.2026, 09:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINFÜHRUNG | 55 

 
derholt, die eigene Natur verleugnet.26 Das Individuum muss eigene Empfindungen 
und Impulse der für die instrumentelle Verfügung notwendigen Selbstdisziplin un-
terordnen. In dem Maße, in dem die Verfügungsgewalt über die äußere Natur ge-
wonnen wird, verliert das Subjekt den Zugang zur eigenen. Dies gilt als zentrale 
Quelle für den Umschlag von Aufklärung in den Mythos. Die Selbsterhaltung ist 
dann schon virtuell die Vernichtung des Selbst, in dessen Dienst sie geschieht. Hier 
ist schon die gegenwärtige Umkehrung der Mittel in Zwecke im Keim angelegt.27 

 
„Eben diese Verleugnung, der Kern aller zivilisatorischen Rationalität, ist die Zelle der fort-

wuchernden mythischen Irrationalität: mit  der Verleugnung der Natur im Menschen wird 

nicht bloß das Telos der auswendigen Naturbeherrschung sondern das Telos des eigenen Le-

bens verwirrt und undurchsichtig. [...] Die Herrschaft des Menschen über sich selbst, die sein 

Selbst begründet, ist virtuell allemal die Vernichtung des Subjekts, in dessen Dienst sie ge-

schieht [...].“28 

 
Die Beherrschung der äußeren Natur ist also die zentrale Interpretationsfolie, auf 
deren Grundlage sowohl innergesellschaftliche Herrschaftsverhältnisse als auch 
Prozesse der Subjektbildung gedeutet werden; sie setzt sich in der Kontrolle und 

                                                            
26  Vgl. ebd., S. 58f. 

27  Davon unterscheidet sich die Diagnose der soziologischen Schriften in mehrfacher Hin-

sicht. Das Individuum gilt hier als historisch gewordene und damit auch vergängliche In-

stanz einer spezifischen gesellschaftlichen Entwicklungsstufe: der des liberalen Kapita-

lismus. Voraussicht, Selbstverantwortung und Pflichtbewusstsein waren nur unter den 

Bedingungen des Kleinunternehmertums zentrale Voraussetzungen der gesellschaftlichen 

Reproduktion. Überflüssig werden sie in dem Maße, in dem gesellschaftliche Prozesse 

zum direkten Gegenstand der Planung staatlicher Instanzen und der zentralisierten Kapi-

tale werden. Unter diesen Bedingungen erodiert innerhalb der Familien die Autorität der 

Vaterfigur und damit die Instanz, die bisher als soziales Gegenüber die gewissensbilden-

de Internalisierung gesellschaftlicher Normen ermöglichte. Damit erlischt die Möglich-

keit unter Umständen zwar konformistischer, aber dennoch eigenständiger Triebregulati-

on. Der Einzelne wird nunmehr unmittelbar durch zentrale Massenorganisationen soziali-

siert. In dieser Argumentation werden sozioökonomische Entwicklungen direkt mit Ver-

änderungen der Familienstruktur kurzgeschlossen und diese wiederum mit den Auswir-

kungen für deren Sozialisationsfunktion. Das erste ist nur möglich, wenn die eigenständi-

ge Dimension sozialer Verständigung und Konsensbildung ausgeblendet wird, das andere 

nur, wenn eine spezifische, im Grunde patriarchale Ausprägung der Familienstruktur als 

paradigmatisch für die Institution der Familie überhaupt gedeutet wird. Der Vater gilt hier 

nämlich als einzig relevante Sozialisationsinstanz. 

28  Ebd., S. 62-63. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001 - am 14.02.2026, 09:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


56 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
Unterdrückung der inneren Natur des Subjekts und in der Herrschaft des Menschen 
über den Menschen bloß fort. 

Die beiden hier skizzierten Grundzüge der Dialektik der Aufklärung führen in 
die Schwierigkeit, dass gerade dann, wenn die Diagnose zutrifft, dass blinde, also 
noch nicht über sich aufgeklärte Selbsterhaltung als das zentrale Movens geschicht-
licher Entwicklungen zu bestimmen ist, dass begrifflich-diskursive Vermögen als 
ideelle Werkzeuge zur Verwirklichung dieses Zwecks gelten müssen und dass das 
einheitliche Selbst als Ergebnis der Verinnerlichung gesellschaftlicher Repressions-
instanzen zu verstehen ist, unklar wird, wie eine kritische Perspektive auf diese 
Prozesse überhaupt als möglich gedacht werden kann. Das Paradox besteht genau 
darin, dass in dem Maße, in dem davon ausgegangen wird, dass die Diagnose zu-
trifft, unverständlich werden muss, wie sie möglich ist. Die Dialektik der Aufklä-
rung beschreibt „die Selbstzerstörung des kritischen Vermögens auf paradoxe Wei-
se, weil sie im Augenblick der Beschreibung noch von der totgesagten Kritik Ge-
brauch machen muß.“29 

Es kann hier nicht mehr bestimmt werden, wie Formen widerständiger Praxis, 
als deren theoretische Fortsetzung sich der eigene Theorieentwurf verstanden hatte, 
begrifflich erfasst werden sollen.30 Ebenso wird die Möglichkeit der eigenen Theo-
riebildung insofern problematisch, als die Erfahrungs- und der Reflexionsfähigkeit, 
die der kritische Theoretiker gegenüber der zeitgenössischen verkümmerten Subjek-
tivität in Anspruch nehmen muss, undurchsichtig wird. Das heißt, dass zwischen 
der Position des kritischen Theoretikers und der Perspektive der von ihm untersuch-
ten Akteure ein Bruch behauptet wird, der nicht nur in normativer und politischer 
Hinsicht problematisierbar ist, sondern auch, und darauf soll hier der Schwerpunkt 
liegen, innerhalb der eigenen Theorie nicht mehr überbrückt werden kann. 

Damit unterläuft dieser Ansatz kritischer Theorieentwicklung den Anspruch, 
unter den sie sich ursprünglich gestellt hatte: die eigene Perspektive mit den Mitteln 
der Theorie aus ihrem Gegenstand heraus entwickeln zu können. Sie kann die eige-
ne Reflexion nicht mehr im Gegenstand dieser Reflexion verorten und bleibt damit 
über das eigene Tun im Unklaren. 

Die mit Autoren wie Habermas und Benhabib einsetzende kommunikationsthe-
oretischen Wende, der auch die Anerkennungstheorie Honneths zuzurechnen ist, 
lässt sich vor diesem Hintergrund als Ergebnis eines Lernprozesses verstehen, die 
einerseits zwar den ursprünglichen Anspruch an die eigene Theoriebildung beibe-

                                                            
29   Habermas, Jürgen, Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen, Frank-

furt am Main 1988, S. 144. 

30  Es kann nicht bestimmt, sondern allenfalls angezeigt werden, was vom gesellschaftlichen 

Zwang unterdrückt wird. Die normativen Kriterien der Kritik bleiben unbestimmt. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001 - am 14.02.2026, 09:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINFÜHRUNG | 57 

 
hält, andererseits aber aus dem Scheitern der traditionellen Konzeption kritischer 
Theorie insofern Konsequenzen zieht, als sie: 

 Den Praxismodus expliziert, als dessen Fortsetzung und Reflexion die kritische 
Theorie der Gesellschaft verstanden werden soll. 

2. Den Bruch mit den von ihr untersuchten Akteuren insofern vermeidet, als sie 
deren jeweiliges Selbstverständnis nicht als Ergebnis der Internalisierung bestehen-
der Zwänge deutet und damit auch unterläuft, sondern dieses gerade als normative 
Grundlage der Kritik in Anspruch nimmt. 

 
Dafür rekurrieren sowohl Habermas als auch Honneth auf die frühen sozialphiloso-
phischen Schriften Hegels, insbesondere auf dessen Jenaer Philosophie des Geistes. 
Allerdings unterscheiden sich die Lösungsvorschläge und die theoretischen Weiter-
entwicklungen, die beide Autoren durch den Rückgriff auf Hegel erarbeiten, erheb-
lich. 

Habermas verfolgt mit dem Bezug auf Hegel das Ziel, einen Begriff der gesell-
schaftlichen Praxis auszuarbeiten, der Arbeit und Interaktion umfasst. Hegel hat, so 
Habermas in seinen Jenaer Vorlesungen über die Philosophie des Geistes, drei Me-
dien unterschieden, über die sich der Bildungsprozess des individuellen Bewusst-
seins als auch der Menschengattung vollzieht: Sprache, Arbeit und Interaktion. Das 
Medium der Sprache ist dabei den beiden anderen insofern vorgelagert, als sowohl 
Arbeit als auch Interaktion von der Fähigkeit der Symbolverwendung abhängig 
sind; erst mit der Sprache können Bewusstsein und Sein der Natur unterschieden, 
Dinge identifiziert und wiedererkannt werden. Arbeitsprozesse können hier deshalb 
als Medium der Bildung des Selbstbewusstseins verstanden werden, weil in ihnen 
die unmittelbare Triebbefriedigung suspendiert bzw. aufgeschoben werden muss 
und schrittweise ein technisches Verfügungswissen erworben wird, auf dessen 
Grundlage die äußere Natur zu beherrschen ist. Interaktionen analysiert Hegel in 
diesen Schriften als Kämpfe um Anerkennung; diese lassen sich, so Habermas, als 
Prozesse der Unterdrückung und Wiederherstellung von Dialogverhältnissen ver-
stehen, in deren Verlauf die Einzelnen lernen, inwiefern „die Identität des Ich allein 
durch die von meiner Anerkennung ihrerseits abhängige Identität des Anderen, der 
mich anerkennt, möglich ist.“31 Neben die Arbeit als ein spezifisches Verhältnis von 
Objekt und Subjekt tritt bei Habermas also die Interaktion als ein Verhältnis zwi-
schen Subjekten.32 Schon der zweckrationale Bezug des Subjekts auf ein zu bear-

                                                            
31  Habermas, Jürgen, Arbeit und Interaktion. Bemerkungen zu Hegels „Jenenser Philosophie 

des Geistes“, in: ders., Technik und Wissenschaft als Ideologie, Frankfurt am Main 1968, 

S. 19. 

32  Vgl. Habermas, Jürgen, Technik und Wissenschaft als Ideologie, in: ders., Technik und 

Wissenschaft als Ideologie, Frankfurt am Main 1968, S. 62. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001 - am 14.02.2026, 09:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


58 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
beitendes Objekt verlangt, da dieser sich innerhalb einer arbeitsteiligen Organisati-
on vollzieht, also nur durch gemeinsame Handlungskoordination ermöglicht wird, 
eine auf wechselseitiges Einverständnis zielende Kommunikation. Die Rekonstruk-
tion der Reproduktion der Gattung verlangt so einen Begriff der kommunikativen 
Rationalität. Die Medien von Arbeit und Interaktion lassen sich zwar nicht aufei-
nander zurückführen, gleichwohl jedoch untersucht Hegel die jeweiligen Vermitt-
lungsformen zwischen der arbeitsteilig organisierten Produktion und den Interakti-
onsverhältnissen. Die rechtlich institutionalisierte Form der Anerkennung, die bür-
gerliche Gesellschaften prägt, bezieht sich nämlich zentral auf die Möglichkeit des 
Einzelnen, durch eigene Arbeit oder Tausch Eigentum zu erwerben. Das aber heißt, 
dass die jeweilige gesellschaftlich organisierte Form der Naturbearbeitung schon 
durch bestimmte institutionalisierte Interaktionsformen und deren normative Legi-
timation geprägt sind. 

Die Produktion und die Aneignung der Produkte sind also, so entwickelt Ha-
bermas diesen Gedanken in „Erkenntnis und Interesse“ weiter, gesellschaftlich or-
ganisiert; die Gesetze, die die Verteilung der jeweiligen Anteile am gesellschaftli-
chen Reichtum bestimmen, haben in der kapitalistischen Gesellschaft die Form von 
Eigentumsrechten. Die Distribution ergibt sich nicht aus dem Produktionsprozess 
selbst sondern aus der Stellung in diesem. Letztere wird aber durch die Produkti-
onsverhältnisse geregelt. Marx und Horkheimer müssen also, so Habermas, mit so-
zialen Voraussetzungen der Produktion rechnen. Denn die Verteilung der Produkti-
onsinstrumente ist nicht ohne die Ebene symbolisch vermittelter Interaktion rekon-
struierbar. Die kulturelle Überlieferung ist das Medium der normativen Sicherung 
dieses Rahmens, der die Kompetenzen, Entschädigungen und Belastungen der Ak-
teure festlegt. Dieser institutionelle Rahmen, die ihm entsprechenden Bewusstseins-
formen und normativen Sicherungen, sind dann, wenn sie zu unveränderlichen Ver-
hältnissen erstarren und als verdinglichte Bedingungen des Handelns erscheinen, 
der kritischen Reflexion zu unterziehen.33 Die Gattungsgeschichte ist somit einer-
seits geprägt durch die Emanzipation von äußerer Naturgewalt, die ermöglicht wird 
durch den Fortschritt technischen Verfügungswissens, andererseits durch die 
Emanzipation von der innergesellschaftlichen Repression. Der zuletzt genannte 
Prozess ist gekennzeichnet durch eine praktische Entfaltung kommunikativer Rati-
onalität; er bezeichnet eine Entwicklung, durch die der gesellschaftliche Verkehr 
zunehmend durch Formen gewaltfreier Kommunikation organisiert wird. Um den 
Selbsterzeugungsprozess der Gattung rekonstruieren zu können, müssen beide Ebe-
nen entfaltet werden. Die Synthesis durch Arbeit ist verschränkt mit einer Synthesis 
durch Kampf, über den sich die durch die Produktionsverhältnisse bestimmten 
Klassen aufeinander beziehen und der zur Entfaltung der jeweils möglichen kom-

                                                            
33  Vgl. Habermas, Jürgen, Erkenntnis und Interesse, Frankfurt am Main 1973, S. 71. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001 - am 14.02.2026, 09:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINFÜHRUNG | 59 

 
munikativen Rationalität führt. Auf beiden Ebenen der Vermittlung bilden sich spe-
zifische Wissensformen: naturwissenschaftliches Wissen und Reflexionswissen. 
Habermas versucht also, wie Horkheimer, die unterschiedlichen Wissensformen auf 
ihren jeweiligen praktischen Konstitutionszusammenhang zurückzuführen. Wäh-
rend das Erkenntnisinteresse, das den empirisch-analytischen Wissenschaften zu 
Grunde liegt, auf eine erfolgreiche Bearbeitung der Natur zielt, dient das Reflexi-
onswissen dazu, die jeweiligen Interaktionsformen auf das Ziel kommunikativer 
Verständigung hin auszurichten. Eine solche Selbstreflexion der Wissenschaft erst 
ermöglicht es, die jeweiligen praktischen Konstitutionszusammenhänge und die 
damit verbundenen Zwecke, denen die Wissensformen dienen sollen, zu unter-
scheiden. Umgekehrt leistet ein 

 
„positivistisches Selbstverständnis der nomologischen Wissenschaften [...] dem Ersatz aufge-

klärten Handelns durch Technik Vorschub. Es steuert die Verwertung der erfahrungswissen-

schaftlichen Informationen unter dem illusorischen Gesichtspunkt, als ließe sich die prakti-

sche Beherrschung der Geschichte auf die technische Verfügung über vergegenständlichte 

Prozesse zurückführen.“34 

 
Während die Naturbeherrschung als relativ linearer Progress verstanden werden 
kann, sind die Herrschaftsformen und die Ideologien, die in diese eingebettet sind, 
relativ konstant. Die Entfaltung der Produktivkräfte macht jedoch schrittweise ein 
bestimmtes Maß an gesellschaftlicher Herrschaft obsolet. Das Reflexionswissen 
kritisiert gesellschaftliche Herrschaftsformen in dem Maße, in dem sie angesichts 
des jeweiligen Standes der Produktivkraftentwicklung nicht mehr notwendig sind. 
„Das Resultat der Befreiung durch Arbeit geht in die Normen, unter denen wir 
komplementär handeln, ein.“35 Das langfristige Ziel dieser Bewegung ist die Orga-
nisation der Gesellschaft durch herrschaftsfreie Kommunikation. 

Kommunikation zielt auf ein gültiges Einverständnis zwischen den Akteuren; 
die aus der jeweiligen Interaktion folgende Handlung wird dann durch eingesehene 
Gründe motiviert. Um den Geltungsanspruch, der darin impliziert ist, erheben zu 
können, muss die Möglichkeit der zwanglosen Prüfung der jeweiligen Behauptung 
unterstellt werden. Die Perspektive von Freiheit und Versöhnung ist damit in den 

                                                            
34  Habermas, Jürgen, Erkenntnis und Interesse, in: ders., Technik und Wissenschaft als Ide-

ologie, Frankfurt am Main 1968, S. 166. 

35  Habermas, Jürgen, Arbeit und Interaktion. Bemerkungen zu Hegels „Jenenser Philoso-

phie des Geistes“, in: ders., Technik und Wissenschaft als Ideologie, Frankfurt am Main 

1968, S. 35. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001 - am 14.02.2026, 09:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


60 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
„sprachlichen Reproduktionsmechanismus der Gattung schon eingebaut.“36 Mit der 
Struktur der Sprache als zentrales Medium der Vergesellschaftung ist Mündigkeit 
für uns gesetzt. „Mit dem ersten Satz ist die Intention eines allgemeinen und unge-
zwungenen Konsensus unmissverständlich ausgesprochen.“37 Der Prozess der Ent-
faltung der Produktivkräfte, auf den nicht verzichtet werden kann, muss verbunden 
werden mit einer Entschränkung der Kommunikation.38 

Allerdings ist Habermas dieser Verschränkung der Kritik von Herrschaftsver-
hältnissen im Hinblick auf das Ziel zwangloser Kommunikation und den fortschrei-
tenden Mitteln der Naturbeherrschung nicht weiter nachgegangen; vielmehr über-
trägt er in späteren Schriften die hier entwickelte Leitunterscheidung zwischen Ar-
beit und Interaktion auf die zwischen verschiedenen Interaktionstypen. Eine Diffe-
renzierung des Interaktionsbegriffs wird dabei erreicht durch die Unterscheidung 
zwischen verschiedenen Medien, über die sich die Handlungskoordinierung zwi-
schen den Interaktionspartnern vollzieht. Strategische und kommunikative Interak-
tionen unterscheiden sich „nach dem Mechanismus der Handlungskoordinierung, 
insbesondere danach, ob die natürliche Sprache nur als Medium der Übertragung 
von Informationen oder auch als Quelle der sozialen Integration in Anspruch ge-
nommen wird.“39 In kommunikativen Handlungen müssen sich die Akteure vor 
dem Hintergrund eines geteilten lebensweltlichen Hintergrundwissens auf die bean-
spruchte Gültigkeit ihrer Sprechhandlungen einigen und somit ihre Situationsdeu-
tungen und Handlungspläne kooperativ aufeinander abstimmen. Dieses lebenswelt-
liche Hintergrundwissen ist dabei einerseits die Voraussetzung kommunikativer 
Verständigung; andererseits wird es durch diese beständig erneut erzeugt und gesi-
chert.40 Der Differenzierung von Geltungsansprüchen in Bezug auf ihre Wahrheit, 
Richtigkeit und Wahrhaftigkeit entspricht damit eine Differenzierung der Lebens-
welt in die drei Dimensionen von kultureller Tradierung, sozialer Integration und 
Sozialisation. Demgegenüber sind strategische Handlungen durch die zweckrationa-

                                                            
36  Habermas, Jürgen, Theorie des kommunikativen Handelns, Band 1, Frankfurt am Main 

1981, S. 533. 

37  Habermas, Jürgen, Erkenntnis und Interesse, in: ders., Technik und Wissenschaft als Ide-

ologie, Frankfurt am Main 1968, S. 163. 

38  Vgl. Habermas, Jürgen, Technik und Wissenschaft als Ideologie, in: ders., Technik und 

Wissenschaft als Ideologie, Frankfurt am Main 1968, S. 98. 

39  Habermas, Jürgen, Handlungen, Sprechakte, sprachlich vermittelte Interaktion und Le-

benswelt, in: ders., Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsätze, Frankfurt am 

Main 1992, S. 69. 

40  Vgl. Habermas, Jürgen, Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen, 

Frankfurt am Main 1988, S. 396. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001 - am 14.02.2026, 09:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINFÜHRUNG | 61 

 
le Ausrichtung auf den eigenen Handlungserfolg gekennzeichnet.41 Stabile Interak-
tionsordnungen dieses Handlungstyps können sich nur dann entwickeln, wenn sich 
die wechselseitige Handlungskoordinierung unter Bezugnahme auf symbolische 
generalisierte Kommunikationsmedien vollzieht, etwa das Geld in der Wirtschaft 
oder die Macht in Bezug auf staatliche und bürokratische Organisationsformen. Erst 
auf dieser Grundlage ist es möglich, die Kommunikation von riskanten Verständi-
gungsprozessen und damit den Ressourcen der Lebenswelt abzukoppeln. „Die zu 
Subsystemen verselbstständigten, über den Horizont der Lebenswelt hinausreichen-
den Interaktionszusammenhänge gerinnen zur zweiten Natur einer normfreien So-
zialität.“42 

Mit einer solchen Konzeption jedoch kann die ursprüngliche Frage nach der 
Verschränkung von Arbeit und Interaktion in konkreten Produktionsverhältnissen 
nicht länger gestellt werden; vielmehr wird die Unterscheidung zwischen strategi-
schen und kommunikativen Handlungen zu einer Unterscheidung zwischen ver-
schiedenen gesellschaftlichen Teilbereichen, System und Lebenswelt, weiterentwi-
ckelt. Gegenstand der Kritik ist dann nur das Verhältnis zwischen System und Le-
benswelt; die Kritik bezieht sich auf Deformationen der Lebenswelt, die sich daraus 
ergeben, dass Lebensbereiche, die für ihre Reproduktion auf kommunikative Ver-
ständigung angewiesen sind, zunehmend durch die Medien der Subsysteme zweck-
rationalen Handelns gesteuert werden. Verdinglichung kann vor diesem Hinter-
grund als ein Prozess verstanden werden, in dem 

 
„eine einseitige, an Maßstäben der ökonomischen und der administrativen Rationalität ausge-

richtete Modernisierung in Lebensbereiche eindringt, die um Aufgaben der kulturellen Über-

lieferung, der sozialen Integration und der Erziehung zentriert und daher auf andere Maßstä-

be, nämlich die der kommunikativen Rationalität angelegt sind.“43 

 
Habermas kann mit dieser Konzeption zwar das erste Problem der traditionellen 
Konzeptionen kritischer Theorie vermeiden und mit dem Begriff des kommunikati-
ven Handelns bestimmen, was durch eine entfesselte instrumentelle Vernunft ver-
letzt wird. Es sind die Formen verständigungsorientierten Handelns und der Ratio-

                                                            
41  Vgl. Habermas, Jürgen, Handlungen, Sprechakte, sprachlich vermittelte Interaktion und 

Lebenswelt, in: ders., Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsätze, Frankfurt 

am Main 1992, S. 71. 

42  Habermas, Jürgen, Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen, Frank-

furt am Main 1988, S. 407. 

43  Habermas, Jürgen, Die Moderne – ein unvollendetes Projekt, in: Welsch, Wolfgang 

(Hrsg.), Wege aus der Moderne. Schlüsseltexte zur Postmodernediskussion, Weinheim 

1988, S. 183. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001 - am 14.02.2026, 09:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


62 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
nalisierung der Lebenswelt, an die die kritische Theorie anschließt und in Bezug auf 
die sich zeigen lässt, dass die von ihr verwendeten Kriterien der Kritik in der vor-
wissenschaftlichen gesellschaftlichen Praxis verankert sind. 

Allerdings bleibt dieser Ansatz in der Perspektive Honneths noch insofern defi-
zitär, als die erwähnte Unterscheidung zwischen den verschiedenen sozialen Hand-
lungsbereichen zu der „komplementären Fiktion“44 machtfreier Kommunikations-
sphären auf der einen und normfreien Subsystemen zweckrationalen Handelns auf 
der anderen Seite führt. Der Ansatzpunkt kritischer Theorie liegt in der Konzeption 
von Habermas im Spannungsverhältnis zwischen den Subsystemen und der Le-
benswelt. Während hier verständigungsorientierte Akteure die Ansprüche auf 
Wahrheit, Richtigkeit und Wahrhaftigkeit ihrer Aussagen unter Bezugnahme auf 
ein geteiltes lebensweltliches Hintergrundwissen rechtfertigen, wird dort durch die 
Etablierung von Macht und Geld als Medien der Handlungskoordinierung das Dis-
sensrisiko verständigungsorientierten Handelns vollkommen entschärft.45 Damit 
gehen jedoch folgenreiche Ausblendungen einher. 

Die erste Annahme erweckt den Anschein, als würde sich die Handlungskoor-
dinierung innerhalb der Lebenswelt, also insbesondere in Öffentlichkeit und Fami-
lie, ohne Formen der physischen oder psychischen Machtausübung vollziehen.46 
Die zweite Annahme unterschlägt, dass sich auch die Subsysteme der Wirtschaft 
und der Staatsverwaltung „generell nur als Verkörperungen von zugleich zweckra-
tionalen und politisch-praktischen Prinzipien erklären lassen“47, wobei die jeweili-
gen politisch-praktischen Prinzipien als Ergebnis eines Kommunikationsprozesses 
zwischen den beteiligten Akteuren zu verstehen sind. Auch die Handlungskoordi-
nierung innerhalb der Subsysteme bleibt damit auf normative Konsensbildungen 
angewiesen.48 Für alle Interaktionsbereiche ist deshalb davon auszugehen, dass „ein 
Prozeß der intersubjektiven Verständigung immer wieder dafür Sorge tragen 

                                                            
44  Honneth, Axel, Kritik der Macht. Reflexionsstufen einer kritischen Gesellschaftstheorie, 

Frankfurt am Main 1989, S. 328. 

45  Vgl. ebd., S. 328. 

46  Vgl. ebd., S. 330. Allerdings weist Honneth an dieser Stelle auch darauf hin, dass Ha-

bermas in späteren Schriften diesem Einwand begegnet, indem er zwischen „Einfluss-

nahme“ und „Einverständnis“ unterscheidet und damit auch Formen der Machtausübung 

in der Sphäre der sprachlichen Handlungskoordinierung erfassen kann. 

47  Ebd., S. 329. 

48  Honneth misst hier den Prozessen der Konsensbildung ein zu starkes Gewicht zu. Das 

Ausmaß, indem etwa die jeweiligen Formen der Arbeitsorganisation auf das tatsächliche 

Einverständnis aller Beteiligten angewiesen sind, hängt davon ab, inwiefern die Macht-

asymmetrien innerhalb des Betriebes durch strukturelle und organisatorische Macht der 

Beschäftigten ausgeglichen werden können. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001 - am 14.02.2026, 09:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINFÜHRUNG | 63 

 
[muss], daß ein normativ akzeptierter Konsens über die Organisationsformen sozia-
len Handelns erhalten bleibt.“49 Wird dies ausgeblendet, können konkrete Formen 
der Organisation der Produktion und der politischen Verwaltung nicht länger prob-
lematisiert werden. Damit geraten dann auch soziale Bewegungen aus dem Blick-
feld, die eine Umgestaltung der Organisation und der Bewertung von Arbeitspro-
zessen anstreben. Die Formulierung der Anerkennungstheorie Honneths lässt sich 
vor diesem Hintergrund als Versuch verstehen, die eigenen Grundbegriffe so anzu-
legen, dass diese Konfliktfelder wieder als Gegenstand der Kritik kritischer Theorie 
Berücksichtigung finden können. Wenn also, so lässt sich die Aufgabe formulieren, 
vor die die Anerkennungstheorie vor dem Hintergrund des bisher entwickelten ge-
stellt ist, am ursprünglichen Anspruch der kritischen Theorie festgehalten werden 
soll und dafür die vorwissenschaftlichen Formen der Kritik, an die sie als Theorie 
anschließt, zu explizieren sind, muss diese Explikation so erfolgen, dass sich auf ih-
rer Grundlage alle relevanten gesellschaftlichen Interaktionsformen thematisieren 
lassen. Es ist diese Aufgabe, die für Honneth den Rückgriff auf den frühen Hegel 
motiviert. Auf dessen Begriff der Anerkennung wird hier nicht rekurriert, um, wie 
im Falle von Habermas, einen Gegenbegriff zu dem der Arbeit zu gewinnen, son-
dern um eine in der vorwissenschaftlichen gesellschaftlichen Praxis verankerte und 
alle relevanten Interaktionsformen umgreifende normative Grundlage der Kritik 
entwickeln zu können. Alle gesellschaftlichen Teilbereiche: Liebesbeziehungen, 
Rechtsverhältnisse und die Form der gesellschaftlichen Arbeitsteilung lassen sich 
mit Hegel als Anerkennungsbeziehungen rekonstruieren, die sich gleichwohl in den 
Hinsichten unterscheiden, nach denen die Einzelnen jeweils anerkannt werden; ihre 
Ausdifferenzierung und Weiterentwicklung ist Ergebnis eines Kampfes, den die In-
dividuen um die Anerkennung ihrer Identitätsansprüche führen.50 

 
Habermas gelingt es zwar, die Handlungs- und Reflexionsform auszuweisen, an die 
die kritische Theoriebildung anschließt; indem er jedoch Arbeit und Interaktion ver-
schiedenen gesellschaftlichen Teilbereichen zuordnet, muss er bestimmte soziale 
Konflikte ausblenden. Dies führt zu dem zweiten Problem der traditionellen Kon-
zeption kritischer Theorie, dem Bruch mit der Akteursperspektive. Hier wirft Hon-
neth Habermas vor, mit der Entgegensetzung von System und Lebenswelt nur be-

                                                            
49  Ebd., S. 382. 

50  Dies ist allerdings schon Honneths Deutung des Hegelschen Kampfes um Anerkennung. 

Für Hegel selbst steht m.E. in diesen Schriften noch ein anderes Motiv des Kampfes im 

Vordergrund: Im Mittelpunkt steht weniger die Weiterentwicklung von Institutionen, 

sondern der Lernprozess, den das Individuum in diesem Kampf durchläuft, indem es, wie 

etwa der Verbrecher, erfährt, dass sein Anspruch auf Selbstständigkeit, sein Versuch der 

Loslösung von den eingelebten Formen der Sittlichkeit zum Scheitern verurteilt ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001 - am 14.02.2026, 09:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


64 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
stimmte Unrechtserfahrungen bestimmter sozialer Akteure thematisieren zu kön-
nen. Denn in der Konzeption von Habermas kommen Erfahrungen ökonomischer 
Abhängigkeit und sozialer Deklassierung keine entscheidende Bedeutung für den 
Wandel von Gesellschaften zu; vielmehr sieht er in „denjenigen Avantgarden eine 
neue Trägerschaft, die in einem sozioökonomisch entlasteten Klima die normativen 
Überschüsse der bürgerlichen Universalmoral einklagen und zu einer kommunika-
tiven Ethik auszuarbeiten lernen [...].“51 Die Konzentration auf gesellschaftlich pri-
vilegierte Gruppen droht Formen der Gesellschaftskritik zu übergehen, die gegen-
wärtig keine öffentliche Anerkennung finden. Damit geht die Gefahr einher, beste-
hende Ausschlüsse aus der öffentlichen Wahrnehmung in der eigenen Theorie unre-
flektiert zu reproduzieren. Honneth verweist gegenüber einem solchen Ansatz da-
rauf, dass: 

1. Sozial unterprivilegierte Schichten in der Regel nicht über eigenständig for-
mulierte umfassende Moral- und Gerechtigkeitsvorstellungen verfügen; diese Vor-
stellungen bleiben vielmehr situativ, ohne interne Kohärenz und ohne Bezug zu ei-
ner übergreifenden gesamtgesellschaftlichen Konzeption. Honneth bezieht sich 
hierfür u.a. auf die Untersuchungen Michael Manns, der in einer umfassenden Se-
kundäranalyse empirischer Untersuchungen zu Unterschieden von Gerechtigkeits-
vorstellungen zwischen verschiedenen sozialen Schichten in England und den USA 
der Frage nachging, „to what extent [...] the various classes in society internalize 
norms, values an beliefs wich legitimate the social order [...].“52 Als Ergebnis dieser 
Sekundäranalyse zeigt sich, dass ArbeiterInnen abweichende, d.h. der Legitimität 
der gegenwärtigen Ordnung widersprechende Werte und Deutungsmuster nur in 
dem Maße ausbilden, in dem diese auf ihre alltäglichen Lebenskontexte und Kon-
flikte bezogen werden können.53 Im Gegensatz dazu bestehen in Bezug auf die ge-
samtgesellschaftliche Ordnung vage abweichende Wertvorstellungen und Deu-
tungsmuster neben schulisch erworbenen konservativ-konformistischen. Michael 
Mann interpretiert diese Inkonsistenzen auf der Ebene gesamtgesellschaftlicher 
Deutungsmuster und Wertvorstellungen so, dass von einzelnen Gesellschaftsmit-
gliedern, insofern sie nur in bestimmte Segmente der Gesellschaft integriert sind, in 
erster Linie ein spezifisches Rollenverhalten erwartet wird und allgemeine Vorstel-
lungen in Bezug auf die gesamte Gesellschaft dafür zunächst irrelevant sind. Unter 
dem Druck, gesamtgesellschaftliche Vorstellungen und Rechtfertigungen zu entwi-

                                                            
51  Honneth, Axel, Moralbewusstsein und soziale Klassenherrschaft, in: ders., Das Andere 

der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S. 

111. 

52  Mann, Michael, The social cohesion of liberal democracy, in: American Sociological Re-

view 35, 1970, S. 425. 

53  Vgl. ebd., S. 432. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001 - am 14.02.2026, 09:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINFÜHRUNG | 65 

 
ckeln, stehen in erster Linie die, die über gesellschaftliche Macht verfügen. „Only 
those actually sharing societal power need develop consistent societal values.”54 
Und diese verfügen auch, so ergänzt Honneth diesen Gedanken, in besonderem 
Maße über die hierfür notwendigen symbolischen Mittel. Moralische Ansprüche 
sozial benachteiligter Gruppen lassen sich daher, so Honneth, eher aus Unrechtser-
fahrungen ablesen, als dass sie sich in positiv formulierten Deutungsmustern und 
Wertsystemen wiederfinden würden.55 

2. Es zudem notwendig ist, Ausgrenzungen von der Möglichkeit der öffentli-
chen Darstellung von Unrechtserfahrungen in der Formulierung einer kritischen 
Gesellschaftstheorie zu berücksichtigen. Honneth bezieht sich hier auf „Die Ord-
nung des Diskurses“ von Michel Foucault, um darauf hinzuweisen, dass gesell-
schaftliche Restriktionen dafür bestehen, was von wem unter welchen Umständen 
gesagt werden – und Gehör finden kann.56 Insbesondere führen formalisierte und 
entindividualisierte Sprachsysteme, die Festlegung legitimer Situationen der Miss-
billigung und die Tatsache, dass das öffentliche Gewicht der Rede vom Bildungsni-
veau und dem Einfluss der Sprechenden abhängen,57 dazu, dass „gerade die Aus-
schnitte aus dem individuellen Erfahrungshorizont, die aus klassenspezifischen 
Verletzungen und Entbehrungen bestehen, aus der öffentlichen Rede weitestgehend 
ausgespart und nur mit Mühe [...] individuell vertretbar [werden].“58 Wenn in der 
öffentlichen Wahrnehmung etwas als „soziale Bewegung“ verstanden wird, so ist 
dies zumeist erst ein Ergebnis eines Kampfes um öffentliche Anerkennung der 
Problemlage der jeweiligen Gruppe. 

3. gegenwärtige Prozesse der Individualisierung von Unrechtserfahrungen, wie 
die Schaffung betriebsinterner Arbeitsmärkte, die Zerstörung nachbarschaftlicher 
Wohnmilieus und die Durchsetzung von privaten Formen der Risikoabsicherung 
kollektive Organisierungsmöglichkeiten erschweren.59 

                                                            
54  Ebd., S. 435. 

55  Vgl. Honneth, Axel, Moralbewusstsein und soziale Klassenherrschaft, in: ders., Das An-

dere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S. 

117. 

56  Foucault, Michel, Die Ordnung des Diskurses. Inauguralvorlesung am Collège de France, 

2. Dezember 1970, Frankfurt am Main 1993. 

57  Vgl. Negt, Oskar und Kluge, Alexander, Öffentlichkeit und Erfahrung. Zur Organisati-

onsanalyse von bürgerlicher und proletarischer Öffentlichkeit, Frankfurt am Main 1974, 

S. 87. 

58  Honneth, Axel, Moralbewusstsein und soziale Klassenherrschaft, in: ders., Das Andere 

der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S. 

120. 

59  Ebd., S. 121. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001 - am 14.02.2026, 09:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


66 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
Das Ausmaß an sozialen Unrechtserfahrungen schlägt sich also nicht unmittelbar in 
der Öffentlichkeit oder in der Bildung sozialer Bewegungen nieder. Die These, 
durch wohlfahrstaatliche Maßnahmen der Umverteilung wären Klassenkonflikte 
entschärft worden, von der auch Habermas ausgeht, beruht auf der Annahme, der 
Kapitalismus ließe sich ausschließlich als System materieller Ungleichheiten ver-
stehen. Nicht berücksichtigt werden dabei jedoch die Fremdbestimmtheit der Lohn-
arbeit, „die schwer meßbare, aber durchaus belegbare klassenspezifische Verteilung 
von Chancen zu kultureller Bildung, sozialer Anerkennung und identitätsverbür-
gender Arbeit.“60 

Wer also den Bruch mit der Akteursperspektive vermeiden will, kann sich, an-
ders als Habermas, nicht auf eine Bezugnahme auf positiv formulierte Gerechtig-
keitsvorstellungen etablierter sozialer Bewegungen beschränken, sondern muss 
auch Unrechtsempfindungen und Erfahrungen vorpolitischen sozialen Leidens the-
matisieren können. Diese gründen sich, so Honneth, nicht in der Erfahrung der 
„Einschränkung von intuitiv beherrschten Sprachregeln, sondern [in der] Verlet-
zung von sozialisatorisch erworbenen Identitätsansprüchen.“61 Die Konzentration 
auf die Entwicklung einer Universalpragmatik, über die bei Habermas das normati-
ve Potential kommunikativen Handelns erschlossen werden soll, führt, so Honneth, 
zu einer Ausblendung konkreter Unrechtserfahrungen. Der Prozess, der die sprach-
lichen Regeln der Verständigung zur Entfaltung bringt, vollzieht sich hinter dem 
Rücken der Akteure; der Vorgang, in dem Habermas die kritische Theorie verankert 
wissen will, schlägt sich nicht in ihrem Bewusstsein nieder. „Die Konzentration auf 
die linguistische Struktur der Kommunikation und die darin eingelassene Vernunft 
führt zu einer Ausblendung der damit verbundenen sozialen Erfahrungen.“62  In der 
Konsequenz bricht Honneth mit der Habermasschen Idee, das normative Potential 
sozialer Interaktion mit der in allen sprachlich erhobenen Geltungsansprüchen vo-
rausgesetzten Bezugnahme auf ein Ideal herrschaftsfreier Verständigung gleichzu-
setzen. Kommunikatives Handeln wird deshalb von ihm als Verhältnis wechselsei-
tiger Anerkennung gedeutet, in dem sich die beteiligten Akteure wechselseitig ei-
nen spezifischen, je nach Interaktionskontext verschiedenen normativen Status zu-
billigen. Da die Anerkennung als Voraussetzung der persönlichen Identitätsbildung 
verstanden wird, muss ihr Ausbleiben als drohender Persönlichkeitsverlust gelten. 

                                                            
60  Ebd., S. 126. 

61  Honneth, Axel, Die soziale Dynamik von Missachtung. Zur Ortsbestimmung einer kriti-

schen Gesellschaftstheorie, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur prakti-

schen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S. 98. 

62  Boltanski, Luc und Honneth, Axel, Soziologie der Kritik oder Kritische Soziologie? Ein 

Gespräch mit Robin Celikates, in: Jaeggi, Rahel und Wesche, Tilo (Hrsg.), Was ist Kri-

tik?, Frankfurt am Main 2009, S. 88. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001 - am 14.02.2026, 09:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINFÜHRUNG | 67 

 
Es sind Ansprüche auf soziale Anerkennung, die die Individuen in sozialen Bezie-
hungen stellen und deren Verletzung von ihnen als Unrecht empfunden wird. 

 
„Die moralischen Erfahrungen, die die Subjekte bei der Missachtung ihrer Identitätsansprü-

che machen, bilden gewissermaßen die vorwissenschaftliche Instanz, unter Verweis auf die 

sich zeigen lässt, daß eine Kritik der gesellschaftlichen Kommunikationsverhältnisse nicht 

vollkommen ohne Rückhalt in der sozialen Realität ist.“63 

 
Nur weil Menschen sich reflexiv auf sich selbst beziehen können und für den Auf-
bau einer positiven Selbstbeziehung auf die Anerkennung durch Andere angewie-
sen sind, können sie überhaupt durch andere in moralischer Hinsicht verletzt wer-
den. In diesem Zusammenhang lässt sich eine moralische Verletzung als eine Er-
schütterung verstehen, in der die individuelle Handlungsfähigkeit zerstört wird, 
denn durch sie werden Anerkennungserwartungen enttäuscht, deren Erfüllung für 
den Aufbau einer positiven Selbstbeziehung notwendig ist.64 Die Gerechtigkeit ei-
ner Gesellschaftsordnung bemisst sich daran, inwiefern ihre Mitglieder in Anerken-
nungsverhältnisse eingebunden sind, die ihnen die eigenständige Ausbildung und 
Umsetzung praktischer Identitäten ermöglichen. 

Für eine kritische Theorie der Anerkennung ist es demnach notwendig, die ei-
genen Grundbegriffe so anzulegen, dass mit ihnen Verzerrungen und Defizite der 
Anerkennungsbeziehungen erfasst und dafür sozialstrukturelle Ursachen benannt 
werden können. Darin zeigt sich, dass der Rückgriff auf Hegel für Honneth nicht 
nur die Funktion erfüllt, mit dem Begriff der Anerkennung ein Konzept zu entwi-
ckeln, mit Hilfe dessen alle gesellschaftlichen Teilbereiche in kritischer Perspektive 
thematisiert werden können, sondern auch die, über den Begriff der Anerkennung 
die normativen Kriterien der Kritik zu begründen und in der sozialen Wirklichkeit 
zu verankern. 

 
Auf der Grundlage des bisher entwickelten lassen sich die zentralen Anforderungen 
bestimmen, vor die Honneth für die Entwicklung einer kritischen Theorie der Aner-
kennung gestellt ist: Als Weiterentwicklung einer kritischen Gesellschaftstheorie 
muss sie einem spezifischen Anspruch genügen können: nämlich dem, auf die ge-
sellschaftlichen Bedingungen der eigenen Theoriebildung reflektieren zu können. 

                                                            
63  Vgl. Honneth, Axel, Die soziale Dynamik von Missachtung. Zur Ortsbestimmung einer 

kritischen Gesellschaftstheorie, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur 

praktischen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S. 107. 

64  Vgl. Honneth, Axel, Zwischen Aristoteles und Kant. Skizze einer Moral der Anerken-

nung, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie, 

Frankfurt am Main 2000, S. 181. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001 - am 14.02.2026, 09:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


68 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
Für Honneth impliziert dies, dass gezeigt werden muss, inwiefern die eigenen Kri-
terien der Kritik dem Gegenstand der Theorie nicht äußerlich bleiben, sondern ihm 
immanent sind. Dafür muss, dies ergibt sich für ihn aus der Sackgasse, in die der 
Ansatz Horkheimers und Adornos geraten war, ein Begriff der vorwissenschaftli-
chen gesellschaftlichen Praxis entwickelt werden, an die sie als Theorie anschließt. 
Dieser Begriff muss jedoch so allgemein gefasst werden, dass es möglich ist, auf 
seiner Grundlage alle gesellschaftlichen Interaktionsformen zu thematisieren; nur 
dann kann eine dualistische Entgegensetzung von Bereichen strategischen und 
kommunikativen Handelns vermieden werden. Weiterhin ist er konkret genug zu 
formulieren, um an faktisch bestehende Unrechtserfahrungen anknüpfen zu können; 
nur dann kann der Bruch mit der Akteursperspektive vermieden werden. 

Der Begriff der Anerkennung hat nun all diesen Kriterien zu genügen. Auf sei-
ner Grundlage sollen, so der Anspruch, die sozialen Bedingungen gelingenden Le-
bens bestimmt werden, an denen sich die Individuen in allen Bereichen der Gesell-
schaft, in ihren persönlichen Nahbeziehungen, auf der Ebene des Rechts und auf der 
Ebene der gesellschaftlichen Arbeitsteilung, orientieren und deren Verletzung von 
ihnen als moralisches Unrecht erfahren wird. 

Diese Weichenstellungen bilden jedoch auch einen wichtigen Hintergrund, auf 
den bestehende Probleme der Honnethschen Anerkennungstheorie zurückgehen. 
Die Ausblendung der Arbeit als eigenständiger Handlungsebene führt zu der in der 
Debatte mit Nancy Fraser thematisierten Unklarheit, wie die normativen Forderun-
gen der Leistungsgerechtigkeit mit den Eigendynamiken von Marktordnungen zu 
vermitteln wären. Das heißt in allgemeinerer Hinsicht, dass die Bestimmung der so-
zialstrukturellen Ursachen, die ein gelingendes Anerkennen gefährden, selbst nicht 
mehr Gegenstand der Anerkennungstheorie ist. Zudem versteht Honneth den An-
spruch, den Bruch mit der Akteursperspektive zu vermeiden, derart, dass dies eine 
Beschränkung der Anerkennungstheorie auf die Explikation von Kriterien der An-
erkennung verlangt, die in der gemeinsamen sozialen Welt schon implizit angelegt 
sind. Damit aber wird unklar, wie innerhalb eines solchen Rahmens die Kritik be-
stehender Anerkennungsordnungen selbst möglich ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001 - am 14.02.2026, 09:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

