Der assistierte Suizid als sozialer Akt

Claudia Bozzaro

Linder, die den assistierten Suizid oder dariiber hinaus vielleicht auch die Tétung auf
Verlangen gesetzlich geregelt haben, haben dies bislang ausnahmslos mit Blick auf Si-
tuationen geregelt beziehungsweise an Bedingungen gekniipft, die durch das Vorliegen
einer »schwerenc, »hoffnungslosen« Erkrankung und eines »unertriglichen Leidens«
charakterisiert sind.

Das Bundesverfassungsgericht geht mit seinem Urteil vom 26. Februar 2020 in
eine andere Richtung, indem es ein Urteil formuliert, das fast ausschlieflich auf das
Personlichkeitsrecht, also die individuelle Autonomie einer sterbewilligen Person Bezug
nimmt. Das Urteil besagt, dass das allgemeine Personlichkeitsrecht ein Recht auf ein
selbstbestimmtes Sterben umfasse. Dieses wiederum schliefRe die Freiheit mit ein, sich
das Leben zu nehmen. Dariiber hinaus umfasse die Freiheit, sich das Leben zu nehmen,
auch die Freiheit, sich hierfiir bei Dritten Hilfe zu suchen und diese Hilfe, soweit sie
angeboten werde, auch in Anspruch zu nehmen.

In diesem Beitrag werde ich die Stofirichtung des Urteils einer kritischen Betrach-
tung unterziehen. Dabei geht es mir nicht primir darum, die grundsitzliche Entschei-
dung dariiber, ob der Zugang zum assistierten Suizid gegeben sein soll oder nicht, zu
thematisieren, sondern es geht mir um die meines Erachtens einseitige Begriindung des
Gerichtsurteils. Dafiir schaue ich mir in einem ersten Schritt das Autonomie-Verstind-
nis des Urteils niher an und versuche aufzuzeigen, dass eine Thematisierung der Motive
und Perspektiven der Hilfeleistenden erforderlich ist, weil der assistierte Suizid eine so-
ziale Praxis ist. In einem zweiten Schritt lege ich den Fokus auf die Arzteschaft und in
einem dritten Schritt stelle ich dar, warum die Annahme, jemand hitte gute Motive, rein
aus Respekt vor der Autonomie der sterbewilligen Person Hilfe zu leisten, nicht itberzeu-
gend ist. Ich schlussfolgere, dass die Gestaltung der Praxis des assistierten Suizids ohne
die Inkaufnahme eines gewissen Paternalismus letztlich nicht moglich ist.

1. Individuelle Entscheidung versus sozialer Akt

Dass das Bundesverfassungsgerichtsurteil zugunsten der Abschaffung von Paragraph
217 des Strafgesetzbuches ausfallen wiirde, war zu erwarten. Uberraschend war fiir viele

13.02.2026, 19:09:56. y e


https://doi.org/10.14361/9783839467923-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214

Teil IV: Normative Begriffe

aber die Begriindungsweise mit der, nach Ansicht einiger Kritiker*innen, Deutschland
geradezu zur »Avantgarde« der Liberalisierung des assistierten Sterbens avanciert sei
(vgl. Mieth 2022; vgl. Teising 2022). Die bemerkenswerteste Passage in der Urteilsbe-
grindung lautet:

»Das Recht auf selbstbestimmtes Sterben ist als Ausdruck personaler Freiheit nicht
auf fremddefinierte Situationen beschrankt. Das den innersten Bereich individueller
Selbstbestimmung beriihrende Verfligungsrecht iiber das eigene Leben ist insbeson-
dere nicht auf schwere und unheilbare Krankheitszustinde oder bestimmte Lebens-
und Krankheitsphasen beschrankt. Eine Einengung des Schutzbereichs auf bestimmte
Ursachen und Motive liefe auf eine Bewertung der Beweggriinde des zur Selbsttétung
Entschlossenen und auf eine inhaltliche Vorbestimmung hinaus, die dem Freiheitsge-
danken des Grundgesetzes fremd ist. [..] MafRgeblich ist der Wille des Grundrechts-
tragers, der sich einer Bewertung anhand allgemeiner Wertvorstellungen, religioser
Gebote, gesellschaftlicher Leitbilder fiir den Umgang mit Leben und Tod oder Uberle-
gungen objektiver Vernlnftigkeit entzieht.«

(BVerfG 26.02.2020 — 2 BvR 2347/151b RN 210)

Was ist an dieser Aussage bemerkenswert? In ihrer Logik und Stringenz ist sie zunachst
einmal bestechend. Geht man von der individuellen Selbstbestimmung aus, so ist die
Schlussfolgerung plausibel, dass der Bewertung der Beweggriinde und Motive, die ein
Individuum zu dem Entschluss fithren, seinem Leben ein Ende zu setzen, keine Bedeu-
tung zukommen sollte. Menschen sind auch sonst nicht dazu angehalten, andere Men-
schen oder gar der Gesellschaft die Beweggriinde fiir ihre Lebensentscheidungen mit-
zuteilen oder zu erkliren, sofern diese nicht die Freiheit anderer tangieren. Gerade im
Fall einer solch existenziellen und persénlichen Entscheidung ist es plausibel zu unter-
streichen, dass diese eben nicht vor anderen oder anhand gesellschaftlicher Maf3stibe
begriindungsbediirftig ist.

Doch gleichzeitig ist die Passage befremdlich und das mindestens aus zwei Griin-
den: Erstens transportiert dieses Urteil ein Menschenbild, welches das Individuum vél-
lig isoliert betrachtet. Die »Autonomie-Monotonie« des Urteils spiegelt, wie Jean-Pierre
Wils (2022) in seinem lesenswerten Beitrag Vollendetes Leben zu Recht beschreibt, ein li-
beralistisches Verstindnis von Autonomie wieder, das in der Spatmoderne zu seinem
Kulminationspunkt gekommen ist. Blickt man auf Beschreibungen von Soziolog*innen
und Kulturwissenschaftler*innen wie Ulrich Beck und Elisabeth Beck-Gernsheim (Beck/
Beck-Gernsheim 2002), Zygmunt Baumann (2013) oder Eva Illouz (2011), passt dieses
Verstindnis von Autonomie sehr gut zu den von ihnen beschriebenen Tendenzen zur
Individualisierung und Selbstverwirklichung spatmoderner Gesellschaften, die letztlich
vermeintliche »Singularititen« hervorbringen (vgl. Reckwitz 2017) mit einer eigentiim-
lichen Fokussierung auf eigene Anerkennungsanspriiche fiir die je eigenen Bediirfnis-
se, Wiinsche und Leiden gegeniiber der Gesellschaft. Dass dieses skizzierte Menschen-
bild und das damit einhergehende Autonomie-Verstindnis in dieser radikalen Weise zu
kurz greift, sollte eigentlich klar sein. Menschen sind nolens volens in ein soziales, ge-

13.02.2026, 19:09:56. y e


https://doi.org/10.14361/9783839467923-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Bozzaro: Der assistierte Suizid als sozialer Akt

sellschaftliches Gefiige von Geburt an eingebettet und miissen sich zu diesem verhalten.!
Diese Perspektive, die den Menschen letztlich in seiner Sozialitit, in seiner wie auch im-
mer ausgestalteten Verbundenheit mit den anderen denkt und somit immer auch kon-
textsensitiv ist, kommt im Urteil des Bundesverfassungsgerichts nur marginal zum Tra-
gen.

Natiirlich ist jede®r frei, sich selbstbestimmt zu entscheiden, das eigene Leben zu
beenden. Sicher kann auch jede*r fiir sich beanspruchen, iiber die Motive und Beweg-
griinde fur diese Entscheidung keine Auskunft, geschweige denn eine Erklirung geben
zu miissen. Das alles ist legitim, wenn eine Person den Suizid auch selbst vollzieht ohne
andere Menschen zu involvieren. Allerdings ist auch ein Suizid eine sozial bedeutsame
Handlung insofern sie stets auch andere betrifft: als Hinterbliebene, die im schlimms-
ten Fall den Entschluss der*des Verstorbenen nicht verstehen und den Verlust somit viel-
leicht nicht verarbeiten kénnen.

Soll eine Praxis des assistierten Suizids auf ein solch individualisiertes und liberales
Verstindnis von Autonomie beschrinkt gestaltet werden, miisste wohl folgendes Pro-
zedere ins Auge gefasst werden: Nach einer — vielleicht durch den Einsatz einer ent-
sprechende KI - erfolgten Uberpriifung und Anerkennung der Freiverantwortlichkeit
des Entschlusses der*des Sterbewilligen wird dieser*diesem das entsprechende Medi-
kament am Automat ausgehindigt, damit sie*er es zu sich nehmen kann, wann und wie
sie*er es fir sich fur richtig hilt (vgl. dazu auch Hurst/Mauron 2017). Doch Vorschlige
in diese Richtung werden in der Regel mit dem Hinweis auf Zynismus beziehungsweise
darauf, dass man diese Praxis nicht als rein biirokratischen Akt verstanden wissen will,
abgelehnt. Das ldsst vermuten, dass es de facto doch um mehr als eine individuelle Ent-
scheidung und einen individuellen Akt geht. Dass es vielleicht doch auch darum geht,
dass eine sterbewillige Person in ihrer Entscheidung verstanden, gesehen und in diesem
Sinne auch anerkannt werden will.

Die soziale Dimension des Menschseins ist aber vor allem deswegen bedeutsam -
und damit ist der zweite Grund angesprochen, der bei der Urteilsbegriindung fraglich
erscheint —, weil der Sachverhalt, der in dem Urteil behandelt wird, ja gerade ein sozia-
ler Akt ist. Im Urteil geht es nicht einfach um einen Suizid, sondern um einen assistier-
ten Suizid. Ein assistierter Suizid ist eine soziale Handlung beziehungsweise Praxis per
definitionem, da im Minimum eine weitere Person, nimlich die*der Hilfeleistende, mit
involviert ist. Es steht daher im Widerspruch mit dem behandelten Sachverhalt, diesen
quasi ausschliefllich aus der Perspektive der sterbewilligen Person zu behandeln.

Diese weitere handelnde Person wird im Urteil des Bundesverfassungsgerichts,
wenn man so will, lediglich ex negativo erwihnt, indem festgelegt ist, dass niemand
gezwungen werden konne, Hilfe beim Suizid zu leisten. Das individuelle Persénlich-
keitsrecht begriindet also zwar ein Recht Hilfe anzunehmen, wenn sie denn angeboten
wird, aber es begriindet kein Anspruchsrecht gegeniiber einer bestimmten Person oder

1 Auch in der Medizinethik hat sich an vielen Stellen eine einseitige und verkiirzte Auffassung von
Autonomie etabliert, welche diese lediglich in liberaler Hinsicht als Selbstbestimmung und Frei-
heitsanspruch versteht. Dass ein solches Verstindnis von Autonomie zu kurz greift, ist beispiels-
weise in den Konzepten der »relationalen Autonomie« (Mackenzie/Stoljar 2000) aufgenommen
worden.

13.02.2026, 19:09:56. y e

215


https://doi.org/10.14361/9783839467923-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216

Teil IV: Normative Begriffe

gegeniiber einer Personengruppe. Wenn sich niemand bereit erklirt, einer sterbewil-
ligen Person beim Suizid zu helfen, kann diese mit Verweis auf das eigene Personlich-
keitsrecht im Hinblick auf einen assistierten Suizid nichts bewirken.

Betrachtet man den assistierten Suizid als eine soziale Praxis, dringt sich die Frage
auf, wer sich aus welchen Motiven und Beweggriinden angesprochen fiihlen sollte, bei
einem Suizid einer anderen Person zu assistieren. Warum sollte jemand einer anderen
Person beim Suizid helfen wollen, ohne deren Motive fiir diesen irreversiblen Schritt zu
kennen? Diese Frage ist in der bisherigen Debatte kaum gestellt worden. Dabei ist sie
zentral beziiglich der Ausgestaltung einer »guten Praxis« des assistierten Suizids. Dies
gilt sowohl fiir diejenigen, die einen Sterbewunsch haben, damit sie wissen, an wen sie
sich mit einer begriindeten Hoffnung auf Unterstiittzung wenden konnen, als auch fir
die Gesellschaft als Ganzem, will sie eine gewisse Kontrolle iiber diese Praxis behalten
und Missbrauch verhindern.

2. Die Arzteschaft

Eine Personengruppe, die im Mittelpunkt der Diskussionen um die Praxis des assistier-
ten Suizids in Deutschland wie auch in anderen Lindern steht, ist die Arzteschaft. Mit
Blick auf diese Berufsgruppe und ihr drztliches Ethos ist fiir die Frage nach den Motiven
fiir eine Hilfeleistung entscheidend, ob die Praxis des assistierten Suizids beziehungs-
weise des assistierten Sterbens leidens- oder autonomiebasiert legitimiert wird.

In Lindern, in denen neben dem assistierten Suizid auch andere Praktiken des assis-
tierten Sterbens moglich sind, wie zum Beispiel die Totung auf Verlangen, sind diese ein-
deutig medikalisierte Praktiken. Das bedeutet, dass Handlungen wie der assistierte Sui-
zid oder eine Totung auf Verlangen gesetzlich strafbar sind, aber fiir bestimmte Perso-
nengruppen - in der Regel die Arzteschaft, in einigen Lindern wie Kanada aber auch die
Pflegenden — Ausnahmen definiert werden, in welchen bei Einhaltung gewisser Kriteri-
en Straffreiheit zugesichert wird. In diesen Gesetzen wird zwar ebenfalls festgehalten,
dass kein*e Arztin*Arzt zur Assistenz beim Suizid oder bei einer Tétung auf Verlangen
verpflichtet werden kann, aber es wird vorausgesetzt, dass der Arzteschaft aufgrund ih-
rer beruflichen Expertise eine besondere Aufgabe zukommen sollte: Entsprechend sind
die Ausnahmesituationen in der Regel auf krankheitsbedingte, »unertriglich« leidvolle
Situationen beschrinkt (vgl. The Dutch Termination of Life on Request and Assisted Sui-
cide [Review Procedures] Act 2002; vgl. The Belgian Act on Euthanasia 2002). In Kana-
da wurde die Verortung dieser Praktiken im medizinischen Kontext zusitzlich dadurch
unterstrichen, dass sie alle — assistierter Suizid ebenso wie Tétung auf Verlangen — un-
ter dem Begriff »MAiD: Medical assistance in dying« subsumiert wurden. Das dort im
Jahr 2016 verabschiedete Gesetz heifdt entsprechend Canada’s medical assistance in dy-
ing (MAiD) law (Bill C-14 2016). Da die Linderung von krankheitsbedingtem Leiden eine
Kernaufgabe der Medizin darstellt (vgl. Callahan 2014), ist klar, dass Arzt*innen in ent-
sprechenden Situationen eine Hilfe im Sterben als durchaus im Einklang mit ihrer drzt-
lichen Aufgabe beziehungsweise dem arztlichen Ethos ansehen konnen, vorausgesetzt,
sie sind auch bereit, die Handlung selbst, also die Assistenz beim Suizid beziehungs-
weise die Tétung auf Verlangen, als geeignete Mittel anzusehen, um Leidenslinderung

13.02.2026, 19:09:56. y e


https://doi.org/10.14361/9783839467923-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Bozzaro: Der assistierte Suizid als sozialer Akt

zu erzielen (vgl. Boudreau/Somerville 2013). Des Weiteren ist klar, dass die Beurteilung
der Motive fiir den Suizidwunsch im Mittelpunkt dieser Praxis steht und es der Arz-
teschaft obliegt, das Vorhandensein von Motiven zu ermitteln, die in den Gesetzen als
legitim fir die Inanspruchnahme eines irztlich assistierten Sterbens vorgesehen sind.
Fithrt ein*e Arztin*Arzt diese Uberpriifung nicht richtig durch, kann sie*er strafrechtlich
belangt werden. Damit ist auch klar, dass die Arzteschaft in dieser Praxis eine ganz zen-
trale Gatekeeper-Funktion innehat. Man kénnte auch sagen, dass diese Praxis durch ei-
nen machtvollen drztlichen Paternalismus ausgezeichnet ist (vgl. Ten Have/Welie 2005).
Denn es sind die Arzt*innen, welche das Vorliegen des »unertriglichen Leidens« letzt-
lich attestieren miissen. Eine andere Instanz, an die sich die sterbewillige Person wenden
kann, zum Beispiel bei Ablehnung ihrer Anfrage, ist nicht vorgesehen (vgl. den Hartogh
2017; vgl. Kimsma 2010).

Die Versuche, die Praxis des assistierten Sterbens auf klar definierte Ausnahmefille
zubegrenzen, istin der Praxis bislang nur sehr bedingt gelungen. In einigen Lindern wie
zum Beispiel im US-Bundesstaat Oregon, wo bereits seit 1996 mit dem Death With Di-
gnity Act die drztliche Verschreibung eines tédlichen Mittels zur Selbsttétung fiir volljah-
rige, einwilligungsfihige Personen mit einer terminalen Erkrankung mit einer Lebens-
erwartung von maximal sechs Monaten gesetzlich erlaubt ist, ist die Anzahl der rztlich
assistierten Suizide bis heute relativ stabil geblieben und gab es bislang auch keine Uber-
arbeitung der Kriterien (vgl. Hedberg/New 2017). Hier wurden enge Kriterien definiert
und die Arzteschaftistlediglich indirekt bei der Begutachtung der Sorgfaltskriterien und
der Ausschreibung des Medikaments involviert.

Anders ist die Lage in Lindern, die nicht nur den drztlich assistierten Suizid, son-
dern auch die Tétung auf Verlangen erlaubt haben. Die 4rztliche Tétung auf Verlangen
ist weit stirker auf die direkte Beteiligung der Arzteschaft angewiesen als die Suizidbe-
gleitung. In den Niederlanden wie auch in Belgien hat es in den vergangenen Jahren seit
Inkrafttreten der dortigen Gesetze nicht nur eine deutliche Steigerung der Anzahl der
Fille gegeben, sondern auch eine Ausweitung mit Blick auf Erkrankungen, die als Ur-
sache von »unertriglichem Leiden« anerkannt werden (vgl. Jones/Gastmans/Mackellar
2017; vgl. Youngner/Kimsma 2012). Wahrend es zu Beginn vor allem onkologische ter-
minale Erkrankungen waren, die als Ursache fiir ein »unertrigliches Leiden« anerkannt
waren, sind es heute auch andere Krankheitsbilder wie zum Beispiel chronische psychi-
sche Erkrankungen und zunehmend auch altersbedingte Multimorbidititen. Zuletzt ist
auch die Annahme selbst, man kénne das Leiden an objektiven Kriterien festmachen,
zunehmend hinterfragt worden. Die Tatsache, dass ein Leiden durch eine objektiv dia-
gnostizierbare Krankheit verursacht ist, sagt nicht viel iiber den subjektiven Leidenszu-
stand einer sterbewilligen Person aus. Die Einschitzung der Unertriglichkeit des Lei-
dens bleibt letztlich ein subjektives Phinomen, da sich die Unertraglichkeit auf das Lei-
den und nicht aufeine objektiv feststellbare Erkrankung bezieht. Diese Erkenntnis hatin
der Praxis dazu gefiihrt, dass der Krankheitsbezug zunehmend in Frage gestellt wurde
und das Kriterium des »unertriglichen Leidens« selbst verstirkt in den Fokus der Auf-
merksamkeit geriickt ist (vgl. Wijsbek 2012; vgl. Bozzaro 2018).

Nun beruht dieses Kriterium auf keinem eindeutigen Begriff. Im Gegenteil, der Be-
griff kann sich auf sehr unterschiedliche Zustinde beziehen, unter anderem auf solche,
die nicht krankheitsbedingt sind. In den Niederlanden wird gegenwirtig im Rahmen

13.02.2026, 19:09:56. y e

27


https://doi.org/10.14361/9783839467923-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218

Teil IV: Normative Begriffe

einer Initiative fiir eine Gesetzesinderung die Debatte gefithrt, ob nicht auch »gesun-
de«, jedoch »lebenssatte« dltere Menschen ab dem Alter von 75 Jahren Anspruch auf eine
Assistenz im Sterben haben sollten (vgl. Wils 2022). Beftirworter*innen dieser Initiati-
ven verweisen zu Recht darauf, dass existenzielle Zustinde wie beispielswiese Einsam-
keit, die Angst, anderen zur Last zu fallen oder vor Kontrollverlust und Ahnliches ebenso
»unertraglich« sein konnen wie kérperliche Schmerzen und Einschrinkungen oder auch
psychische Erkrankungen. Doch auch wenn eine weitere Ausweitung auf so genannte
»existenzielle Leidenssituationen« vom Sachverhalt her nachvollziehbar wire, hitte dies
gravierende Konsequenzen fiir die Arzteschaft und die Medizin (vgl. Meier 2021). Wer-
den immer mehr Leidenszustinde ohne Krankheitsbezug in eine medikalisierte Praxis
des assistierten Sterbens einbezogen, droht der Aufgabenbereich der Medizin an Kontu-
ren zu verlieren. Da Leiden oft als ein rein subjektives Empfinden gedeutet wird und vor
allem im Fall existenzieller Situationen ein »objektives« Krankheitskorrelat fehlt, wiirde
eine zunehmende Beriicksichtigung solcher Leiden die Arzteschaft zur reinen Dienst-
leisterin machen, die auf die Anfragen beziehungsweise subjektiven Wiinsche ihrer Pa-
tient*innen reagiert (vgl. Bozzaro 2021). Die breite Zuriickhaltung der Arzteverbinde in
den Niederlanden beziiglich der genannten Gesetzesinitiative lisst sich so deuten, dass
dies nicht dem eigenen Selbstverstindnis entspricht (vgl. Wils 2022).

In Deutschland ist die Ausgangslange durch das Urteil des Bundesverfassungsge-
richts insofern anders, als dieses von vornherein das Augenmerk auch auf Suizidwiin-
sche richtet, die explizit nicht mit einen Krankheits- und Leidensbezug in Verbindung
stehen. Damit ist es prinzipiell méglich, einem gesunden Menschen, der aus welchen
Motiven auch immer - 6konomische Note, existenzielle Griinde — einen Suizid bege-
hen méchte, hierbei zu helfen. Wenn man eine Begriindung itber das Argument des
krankheitsbedingten Leidens aufden vor lisst, ist nicht ersichtlich, warum sich ein*e
Arztin*Arzt zur Begleitung eines Suizides {iberhaupt angesprochen fiihlen sollte. Das
hiufig angefiihrte prozedurale Argument, dass primir die Arzteschaft iiber besondere
Kenntnisse und Fihigkeiten verfiige, einen Suizid zu begleiten, ist empirisch nicht
haltbar. In der Schweiz wird die Assistenz beim Suizid oft von extra dafiir ausgebildeten
Sterbebegleiter*innen durchgefiihrt, die keine medizinische Expertise habe (vgl. Zim-
mermann/Felder/Streckeisen/Tag 2019; vgl. Hurst/Mauron 2003). In anderen Lindern
wie Oregon und anderen US-Staaten wird das Medikament lediglich von der Arzteschaft
verschrieben. Eine unmittelbare Begleitung ist dort nicht vorgesehen. Gleiches gilt fiir
Osterreich, wo seit Januar 2021 ein entsprechendes Gesetz die Ausgabe eines tédlichen
Medikaments fiir Menschen mit einem krankheitsbedingten Leiden ermoglicht (vgl.
Friesenecker/Fruhwald/Roden 2023).

Wihrend bei einem Suizidwunsch, der nicht mit einem krankheitsbedingten Leiden
zusammenhingt, die Inanspruchnahme einer Begleitung durch die Arzteschaft somit
fraglich erscheint, kann sich natiirlich auch fiir in Deutschland titige Arzt*innen die Si-
tuation ergeben, dass sie mit einem Suizidwunsch konfrontiert werden, der durch ein
schweres, vielleicht nicht mehr heilbares krankheitsbedingtes Leiden begriindet ist. Lei-
denslinderung und Begleitung im Sterben sind auch aus Sicht der Bundesirztekammer
zentrale Aufgaben der Arzteschaft. Dennoch hat es die Bundesirztekammer in ihren re-
vidierten Grundsitzen von 2021 vermieden, in diesem Punkt Klarheit zu schaffen. Sie hat
zwar das explizite Verbot der drztlichen Assistenz gestrichen, es bleibt aber der Hinweis

13.02.2026, 19:09:56. y e


https://doi.org/10.14361/9783839467923-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Bozzaro: Der assistierte Suizid als sozialer Akt

darauf, dass Hilfe beim Suizid nicht »zur Ausiibung des drztlichen Berufs« gehére und
dass es »eine freie und individuelle Entscheidung [sei], ob sich ein Arzt in einem konkre-
ten Einzelfall dazu entschlief3t, Hilfe zur Selbsttétung zu leisten und an einem Suizid
mitzuwirken« (Bundesirztekammer 2021: A1431). Wann aber handelt ein*e Arztin*Arzt
allein als Privatperson, auf der Grundlage einer freien und individuellen Entscheidung?
Darf ein*e Arztin*Arzt im Krankenhaus bei einem Suizid mitwirken? Wie genau soll ein
todliches Medikament verschrieben oder erhalten werden, ohne medizinische Indika-
tionsstellung? Jede*r Arztin*Arzt und jedes Behandlungsteam ist aktuell zuerst einmal
auf sich selbst zuriickgeworfen und muss jeweils fiir sich kliren, ob und unter welchen
Bedingungen sie einer Hilfe beim Suizid zustimmen wiirden.

3. Sterbebegleitung aus Respekt vor der Autonomie des anderen?

Lisst man die Arzteschaft und ihr Berufsethos aufien vor, stellt sich mit Blick auf das
Urteil des Bundesverfassungsgerichts die Frage, ob eine Hilfe beim Suizid durch eine
Person x lediglich aus Respekt vor der Autonomie der*des Sterbewilligen und ohne Uber-
prifung der Motive erfolgen sollte. In diese Richtung ist das Urteil oftmals interpretiert
worden (vgl. Windhéver 2022). Wie die Autorin im Rahmen mehrerer Podiumsdiskussio-
nen mit interessierten Biirger*innen erfahren konnte, teilen durchaus viele die Ansicht,
es sollte ausreichen, dass die Freiverantwortlichkeit gepriift wird, weitere Nachfragen
seien dann unnotig. Beratungsgespriche und Zeitfristen, wie sie in allen Gesetzesent-
wiirfen, die 2023 im Bundestag zur Debatte standen, vorgesehen waren, seien eine un-
zumutbare »paternalistische Bevormundung«. Warum muss man sich beraten lassen,
wenn es doch um das eigene Leben beziehungsweise Sterben geht? Auf diesen Einwand
gibt es mindestens zwei Antworten:

Erstens, weil der Staat und mit ihm die Gesellschaft — und das hat das Bundesverfas-
sungsgericht in seinem Urteil auch unterstrichen — auch eine Pflicht zum Lebensschutz
hat. Das individuelle Persénlichkeitsrecht muss von staatlicher Seite respektiert werden,
der Schutz des Lebens — und damit auch vulnerabler Personengruppen — muss ebenfalls
garantiert sein.

Zweitens, weil man einer Person grundsitzlich unterstellen darf, dass sie sich in
ihrer Entscheidung irren kénnte. Wenn es um eine gravierende und irreversible Ent-
scheidung geht, ist das Nachfragen nicht automatisch Ausdruck von Paternalismus,
sondern von einer berechtigten Fiirsorge, die gerade der Autonomie der sterbewilli-
gen Person Rechnung tragen will. Wir sind, wie der Philosoph Peter Schaber zu Recht
bemerkt, »nicht immer gute Richter*innen in einer Sache: nicht wihrend des Lebens
und auch nicht an seinem Ende. Es kann also gut sein, dass die sterbewillige Person
ihre Situation falsch bewertet.« (Schaber 2022: 218) Dieser Moglichkeit sollte man als
Person, die prinzipiell bereit ist, Hilfe zu leisten, Rechnung tragen, gerade indem man
nach den Griinden und Motiven fiir den Sterbewunsch fragt und diese nachzuvollziehen
versucht. Wenn man als auflenstehende Person nach entsprechenden Gesprichen die
Motivlage, die einen Suizidwunsch begriindet, nicht nachvollziehen kann, dann kann
der Verdacht berechtigt sein, dass der Suizidwunsch nicht wohlerwogen ist. Wiirde man

13.02.2026, 19:09:56. y e


https://doi.org/10.14361/9783839467923-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Teil IV: Normative Begriffe

in einer solchen Situation dem Wunsch nach Hilfe zum Suizid nachkommen, wiirde
man sogar gegen das Interesse der sterbewilligen Person handeln.

Esist unbestritten, dass es keine leichte Aufgabe ist, beiden Grundrechten — Lebens-
schutz und Persénlichkeitsrecht — angemessen Rechnung zu tragen. Ein Teil der Ant-
wort muss aber darin bestehen, den sozialen Charakter der Praxis des assistierten Sui-
zids zu beriicksichtigen, was letztlich bedeutet, dass man eine Liberalisierung der Praxis
des assistieren Suizid zwar vielleicht ohne einen gesetzgeberischen Paternalismus (vgl.
Henking 2022), aber nicht ohne irgendeine Form von (im Idealfall firsorglichem) Pater-
nalismus — sei es durch die Arzteschaft, durch staatliche Beratungsstellen, durch Ster-
behilfeorganisationen und deren Regularien, aber eben auch durch die Autonomie der
hilfeleistenden Person — wird gestalten konnen.

Ausgehend von einer kritischen Betrachtung der aus meiner Sicht zwar kohirenten,
aber auf einem einseitigen Autonomieverstindnis beruhenden Argumentationsweise
des Bundesverfassungsgerichtsurteils habe ich den genuin sozialen Charakter der Pra-
xis des assistierten Suizids herausgestellt. Die Betrachtung des sozialen Charakters der
Praxis des assistierten Suizids riickt dann auch die Frage nach den Motiven und Beweg-
griinden der helfenden Personen in den Vordergrund. Ich habe dann mit Blick auf die
Berufsgruppe der Arzteschaft gezeigt, dass die Motive der sterbewilligen Person essen-
tieller Bestandteil fiir die Begriindung einer potenziellen Involviertheit der Arzteschaft
sind. Ich habe dafiir argumentiert, dass Suizidwiinsche, die auf ein krankheitsbedingtes
Leiden zuriickzufithren sind, mit dem Berufsethos der Arzteschaft vereinbar sind. Rein
auf Autonomie begriindete Suizidwiinsche hingegen nicht. In einem letzten Schritt
habe ich dafir argumentiert, dass eine Praxis des assistierten Suizids nicht allein mit
dem Respekt vor der Autonomie der sterbewilligen Person begriindet werden kann,
erstens, weil sich eine Person in Bezug auf den eigenen Suizidwunsch tiuschen kann.
Deshalb ist das Kriterium der Nachvollziehbarkeit (durch andere) fiir eine gute Ausge-
staltung dieser Praxis zentral, auch wenn damit eine gewisse Form von Paternalismus
in Kauf genommen werden muss. Zweitens, weil die Gesellschaft und der Staat auch
eine Fursorgepflicht zum Schutz des Lebens haben, was ebenfalls erfordert, dass die
Motive der suizidwilligen Person beleuchtet werden.

Literatur

Bauman, Zygmunt: The individualized society, Cambridge: John Wiley & Sons 2013.

Beck, Ulrich/Beck-Gernsheim, Elisabeth: Institutionalized Individualism and its Social
and Political Consequences, Londres: Sage 2002.

Bill C-14: Canada’s medical assistance in dying (MAiD) law 2006,
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html.

Boudreau, Donald J./Somerville, Margaret A.: »Euthanasia is not medical treatment, in:
British medical bulletin 106(1) (2013), S. 45—66.

Bundesirztekammer: »Hinweise der Bundesirztekammer zum irztlichen Umgang mit
Suizidalitit und Todeswiinschen nach dem Urteil des Bundesverfassungsgreichts zu
§217 StGB«, in: Deutsches Arzteblatt 118(29-30) (2021), S. 379.

Bundesverfassungsgericht, Urteil vom 26.02.2020 — 2 BvR 2347/15 u.a., Rz. 240ff.

13.02.2026, 19:09:56. y e


https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://doi.org/10.14361/9783839467923-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html
https://www.justice.gc.ca/eng/rp-pr/other-autre/ad-am/p2.html

Claudia Bozzaro: Der assistierte Suizid als sozialer Akt

Bozzaro, Claudia: »Suffering — an Increasingly Relevant, Though Ambivalent Concept in
Bioethics«, in: Christoph Mandry (Hg.), Suffering in Theology and Medical Ethics
Paderborn: Brill Schéningh 2021, S. 75-85.

Bozzaro, Claudia: »Suicide on Prescription: the Judgment and the Ethics«, in: Deutsche
Medizinische Wochenschrift 143(10) (2018), S. 748-751.

Callahan, Daniel: »Forewordx, in: Ronald Green/Nathan Palpant (Hg.), Suffering and
bioethics, Oxford: Oxford University Press 2014, ix-xii.

den Hartogh, Govert: »Two kinds of physician-assisted death, in: Bioethics; 31(9) (2017),
S. 66673.

Friesenecker, Barbara/Fruhwald Sonja/Roden, Christian: »Assistierter Suizid: Hand-
lungsempfehlungen fir den klinischen Alltag«, in: Anisthesie Nachrichten 5(2)
(2023), S. 141-154.

Hedberg, Katrina/New, Craig: Oregon’s Death With Dignity Act: 20 years of experience
to inform the debate, in: Annals of Internal Medicine 167(8) (2017), S. 579—-583.

Henking, Tanja: »Suizid und Suizidbeihilfe aus rechtlicher und ethischer Perspektive«,
in: Bundesgesundheitsblatt Gesundheitsforschung Gesundheitsschutz 65(1) (2022),
S. 67-73.

Hurst, Samia A./Mauron, Alex: »Assisted suicide and euthanasia in Switzerland: al-
lowing a role for non-physicians«, in: Britisch Medical Journal 326(7383) (2003),
S. 271-273.

Hurst, Samia A./Mauron, Alex: »Assisted suicide in Switzerland: clarifying liberties and
claimsc, in: Bioethics 31(3) (2017), S. 199-208.

Jones, David A./Gastmans, Chris/MacKellar, Calum (Hg.): Euthanasia and assisted sui-
cide: Lessons from Belgium (Vol. 42), Cambridge: Cambridge University Press 2017.

Kimsma Gerrit: »Death by request in The Netherlands: facts, the legal context and ef-
fects on physicians, patients and families«, in: Medicine Health Care Philosophy 13
(4) (2010), S. 355-361.

Illouz, Eva: Warum Liebe weh tut: eine soziologische Erklirung, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 2011.

Mackenzie, Catriona/Stoljar, Natalie (Hg.): Relational autonomy: Feminist perspectives
on autonomy, agency, and the social self, Oxford: Oxford University Press 2000.
Meier, Diane E.:»The treatment of patients with unbearable suffering — the slippery slope

is real«, in: JAMA Internal Medicine 181(2) (2021), S. 160—-161.

Mieth, Dietmar: »Selbstbestimmte Sterbehilfe und die Priifung der freien Verantwor-
tung aus ethischer Sicht. Ein Essay, in: Monika Bobbert (Hg.), Assistierter Suizid
und Freiverantwortlichkeit, Baden-Baden: Nomos 2022, S. 191-210.

Reckwitz, Andreas (2017): Die Gesellschaft der Singularititen, Berlin: Suhrkamp.

Teising Martin: »Zur Entstehungsgeschichte der Diskussion um den assistierten Sui-
zid«, in: Joachim Kiichenhoff/Martin Teising (Hg.), Sich selbst toten mit Hilfe An-
derer. Giefden: Psychosozial-Verlag 2022, S. 13—22.

Ten Have, Henk/Welie, Jos: Death And Medical Power. An Ethical Analysis Of Dutch Eu-
thanasia Practice, 0.0.: McGraw-Hill Education (UK) 200s.

The Belgian Act on Euthanasia of May, 28th 2002, http://eol.law.dal.ca/wp-content/uplo
ads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf, abgerufen am 25. September 2023.

13.02.2026, 19:09:56. y e

22


http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839467923-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf
http://eol.law.dal.ca/wp-content/uploads/2015/06/Euthanasia-Act.pdf

222

Teil IV: Normative Begriffe

The Dutch Termination of Life on Request and Assisted Suicide (Review Procedures) Act,
in: Ethical perspectives 9(2-3) (2002), S. 176-181.

Wijsbek, Henri: »The subjectivity of suffering and the normativity of unbearablenessx,
in: Stuart Youngner/Gerrit Kimsma (Hg.), Physician-assisted death in perspective,
Cambridge: Cambridge University Press 2012, S. 319—333.

Wils, Jean- Pierre: »Vollendetes Leben«< — ein Sterbensgrund? Anmerkungen iiber Au-
tonomie und Freiverantwortlichkeit«, in: Monika Bobbert (Hg.), Assistierter Suizid
und Freiverantwortlichkeit, Baden-Baden: Nomos 2022, S. 191-210.

Windhofel, Thomas: »Ein Grundrecht auf assistierten Suizid? Anmerkungen zum Urteil
des Bundesverfassungsgerichts vom 26. Februar 2020«, in: Christoph Béhr/Markus
Rothhaar (Hg.), Anthropologie und Ethik der Biomedizin. Das Bild vom Menschen
und die Ordnung der Gesellschaft, Wiesbaden: Springer VS 2021.

Zimmermann, Markus/Felder, Steffan/Streckeisen, Ursula/Tag, Brigitte: Das Lebensen-
de in der Schweiz. Basel: Schwabe Verlag 2019.

13.02.2026, 19:09:56. y e


https://doi.org/10.14361/9783839467923-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

