Wie gesprochen werden?

Zur Passion der Rede bei Derrida

KATHRIN BUscH

Derridas Denken ist immer wieder auf die These zugespitzt wor-
den, dass es kein TextduBleres gibt. Mit der - freilich in einem
weiten Sinne zu verstehenden - Behauptung, alles sei Text, wird
bekanntlich der Einsicht Rechnung getragen, dass unser Denken,
Wahrnehmen und Empfinden in einer so grundlegenden Weise
von der Sprache bestimmt ist, dass wir nie zum sogenannten Rea-
len durchzudringen vermogen, sondern in einem sprachlich
strukturierten Wirklichkeitsbezug befangen sind. Mit dem Auf-
treten von Zeichen, also seit jeher, wie Derrida in der Grammatolo-
gie entwickelt, wird es unmoglich, »die reine >Wirklichkeits, >Ein-
zigartigkeit, > Besonderheit« ausfindig zu machen.«! Aus der zwei-
fellos richtigen Annahme, dass das, was ist, sich nicht unmittelbar
darbietet, sondern in seiner Wahrnehmbarkeit von Einschreibun-
gen oder Markierungen abhingt, dass also fiir die Ermoglichung
von Erfahrung Differenzgeschehen vonnéoten ist, wird nun aber in
der Derrida-Rezeption oftmals in konstruktivistischer Verkiirzung
geschlossen, alles sei blofs ein Produkt von Zeichen.2

1 Jacques Derrida: Grammatologie, tibers. v. Hans-Jorg Rheinberger
und Hanns Zischler, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1990, S. 165.

2 Siehe hierzu etwa Geoffrey Bennington: »Derridabase«, in: Jacques
Derrida. Ein Portrait von Geoffrey Bennington und Jacques Derrida,
iibers. v. Stefan Lorenzer, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1994, S. 48 u.
112.

101

am 14.02.2026, 16:40:11. R @]


https://doi.org/10.14361/9783839408285-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATHRIN BUSCH

Um diese sich ebenso hartnidckig haltende wie simplifizieren-
de These zu widerlegen, kann man sich auf eine Reihe von Texten
stiitzen, in denen Derrida in mehr oder weniger expliziter Form
dem Rechnung zu tragen sucht, was sich weder durch konstatie-
rende Aussagen noch in performativer Hervorbringung addquat
fassen ldsst. Einem sprachlichen Konstruktivismus entgeht Derri-
da zum einem, indem er eine Rhetorik der Verheimlichung ent-
wickelt, die dem Verschwiegenen, Latenten und Impliziten eine
weitaus groflere Wirksamkeit zugedenkt als dem manifest Ge-
sagten. Zum anderen sind seine spédten Ausfithrungen zum Ereig-
nis zu berticksichtigen, in denen er ausdriicklich die Einsicht in
die performative Wirksamkeit von Sprache in ihrer Giiltigkeit zu-
gunsten einer grundlegenden Passivitit begrenzt.

(1) Den erstgenannten Fall einer verschwiegenen Schreibweise
findet man in Derridas Wie nicht sprechen® ausfiihrlich thematisiert.
Die diesen Text bewegende Frage lautet, wie von dem zu spre-
chen ist, was sich der Pradikation entzieht. Die untersuchten Rhe-
toriken der Verneinung, die Derrida vor allem in der negativen
Theologie, aber auch bei Platon und Heidegger ausfindig macht,
handeln von dem, was dem Sein und allem Seienden als dessen
Ermoglichung vorausgeht und daher in einer pradikativen
Sprechweise nicht zu fassen ist: Genannt werden Gott, das Gute
jenseits des Seins, aber auch die chora* und die Heideggersche
Uberbietung der Ontologie. Angesichts dessen, was nicht dem
Sein oder der Anwesenheit zugehort, weil es sie bedingt, sei es
vonnéten, in das Sprechen das »Geheifs des Schweigens«® einzu-
schreiben. Diese Verpflichtung, verschwiegen zu sprechen, ver-
bindet das Anliegen von Derrida mit dem der negativen Theolo-
gie und sie ist der Grund dafiir, dass seine eigene Schreibweise ih-
rer Rhetorik zu dhneln scheint. Seine Formulierungen weisen mit
den untersuchten Figuren der absprechenden Rede eine Ver-
wandtschaft auf, insofern die pradikative Sprache auch in Bezug
auf die Begriffe wie Spur oder différance an ihre Grenzen gerit und

3 Jacques Derrida: Wie nicht sprechen. Verneinungen, tibers. v. Hans-
Dieter Gondek, Wien: Passagen 1989.

4 Siehe hierzu ausfiihrlicher Jacques Derrida: Chora, iibers. v. Hans-
Dieter Gondek, Wien: Passagen 1990.

5 ]. Derrida: Wie nicht sprechen, S. 23.

102

am 14.02.2026, 16:40:11. R @]


https://doi.org/10.14361/9783839408285-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE GESPROCHEN WERDEN? ZUR PASSION DER REDE BEI DERRIDA

nach einer »anderen Syntax«, einer »Rhetorik der negativen Be-
stimmung«” verlangt. Fiir Derrida sind neben Spur und différance
auch die Gabe, das Singulédre sowie die Alteritdt des Anderen An-
lasse oder >Gegenstindes, die eine andere Sprechweise erfordern.
Ihnen gegentiber ist eine pradikative Sprache per se unangemes-
sen, weil sie nicht der Ordnung des Seins, der Gegenwartigkeit
oder Anwesenheit angehoren. Gleichwohl unterstellt Derrida nicht,
dass das Genannte jenseits von Einschreibungen erfahrbar wére -
und genau darin besteht der Unterschied zum Anliegen der nega-
tiven Theologie. Das Denken der différance sei nicht rtickfiihrbar
»auf das Telos der Anschauung, auf die Erfahrung des Unaus-
sprechlichen und des stummen Sehens«8, auf welche die christ-
liche Mystik sich ausrichtet.

Anders als im Falle der negativen Theologie hat man es bei
Derrida mit einer darstellungstheoretischen Aporie zu tun: Das
Jenseits des Seins oder der Anwesenheit, aber auch das Singuldre
oder Andere lassen sich nicht unabhingig von wiederholbaren
Markierungen erfahren, ohne deshalb schon auf diese reduzierbar
zu sein. Weil dieser Uberschuss aber nicht als ein Etwas in Er-
scheinung treten kann, bedarf es einer verschlungenen Schreib-
wiese, in der sich Sprechen und Verschweigen kreuzen, um zum
Ausdruck zu bringen, dass es ein Geheimnis oder etwas der Dar-
stellung Entzogenes gibt.” Allem Anschein nach handelt es sich
bei der Rhetorik der Verneinung um eine bewusst gewéhlte Text-
praktik, die - mit dem Anliegen, einem performativen Wider-
spruch zu entgehen - angewandt wird, um dem Sujet der Darstel-
lung in der Form der Darstellung gerecht zu werden.!? Zugleich
versaumt es Derrida jedoch nicht, an exponierter Stelle diese
scheinbar blo8 stilistische Anforderung in eine Verpflichtung um-

6 Ebd,S.11.

7 Ebd.

8 Ebd,S. 23.

9 Vgl ebd, S. 46.

10 Anders gesagt: Man kann das Jenseits des Seins nicht in der Sprache
der Ontologie fassen, ohne es zu verraten - man kann aber zugleich
nicht umhin, es in der Sprache des Seins zu sagen, wie Derrida es in
Auseinandersetzung mit Lévinas gezeigt hat. Vgl. Jacques Derrida:
»Gewalt und Metaphysik. Essay tiber das Denken Emmanuel Lévi-
nas, in: ders., Die Schrift und die Differenz, iibers. v. Rodolphe Ga-
sché, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 41989, S. 121-235.

103

am 14.02.2026, 16:40:11. R @]


https://doi.org/10.14361/9783839408285-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATHRIN BUSCH

zudeuten und dem, was als reine Rhetorik erscheinen konnte, eine
nahezu ethische Féarbung zu geben.!!

Die von ihm geltend gemachte Verpflichtung ist eine doppelte:
zu sprechen und im Sprechen das »Geheif§ des Schweigens« zu be-
folgen. Erstere Verpflichtung ergibt sich aus der dem Sprechen vo-
rausliegenden >Gabe der Spraches, insofern dem jeweiligen Spre-
chen, wie man mit Heidegger formulieren kann, der » Anspruch«12
oder die Zusage der Sprache vorausgeht.!® Dieses Vorausgehen der
Sprache vor dem Sprechen hat eine ebenso ungewéahlte wie unab-
weisbare Einbindung in die Sprache zur Folge: »Die Sprache hat
begonnen ohne uns, in uns vor uns.«!* Das »vor uns« ist bemer-
kenswert, weil es eine notwendige und untilgbare Asymmetrie
benennt: das »Geheifs verpflichtet (mich), [...] noch bevor ich, ich
(moi), habe ich (je) sagen«!> konnen. Diese vorgiangige Verpflich-
tung, die man nicht anders als affirmieren kann, ist nach Derrida -
hier folgt er Lévinas - der Ursprung der Verantwortung.

Man hat es also zum einen mit dem allgemeinen Engagement in
die Sprache zu tun, zum anderen aber mit der weitreichenderen
Verpflichtung, gut, d.h. in einer dem Gegenstand angemessenen
Weise zu sprechen. Hier macht Derrida einen Appell oder »Ruf
des anderen«!¢ geltend, dem weniger eine zeitliche als vielmehr
eine logische Prioritdt zugebilligt wird. Eine Vorgéngigkeit also,
die all jenen Widerfahrnissen zu eigen ist, die unerwartet treffen
und sich der bewussten Wahrnehmung wie Erfahrbarkeit entzie-
hen. Ein solcher Appell des Anderen verpflichtet uns, »auf ihn in
einer bestimmten und einzigartigen Weise zu referieren als auf
dieses ganz-andere«!”. Die Verpflichtung, zu sprechen und in be-
stimmter Weise zu sprechen, ist also nicht ein Effekt der Rede,

11 Derrida lédsst seinen Text mit dem Motiv einer Verpflichtung anhe-
ben, die von der genannten Vorgingigkeit zeugt: der »Vorgangig-
keit des Miissens«. J. Derrida: Wie nicht sprechen, S. 9.

12 Vgl. Martin Heidegger: Unterwegs zur Sprache, Pfullingen: Neske,
91990, S. 159.

13 Siehe auch die einschldgige Passage in Jacques Derrida: Vom Geist.
Heidegger und die Frage, tibers. v. Alexander Garcia Diittmann,
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1988, S. 148ff.

14 ]. Derrida: Wie nicht sprechen, S. 55.

15 Ebd.,S. 56.

16 Ebd., S. 53.

17 Ebd.,S.72.

104

am 14.02.2026, 16:40:11. R @]


https://doi.org/10.14361/9783839408285-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE GESPROCHEN WERDEN? ZUR PASSION DER REDE BEI DERRIDA

sondern ihr gleichermafien zwingender wie uneinholbarer An-
stofs. Das, was das Sprechen antreibt, ldsst sich aufgrund der zeit-
lichen wie logischen Vorgangigkeit sprachlich nicht vollstandig
einholen. Die scheinbar bewusst gewihlte Rhetorik der Verheim-
lichung ist in Wahrheit durch ein das Sagen bestimmendes Unver-
mogen begriindet, gleichsam eine Ur-Passivitit, die das Sprechen
bedingt.!8

Mag diese Zuspitzung auf eine >Passion des Sagens« in Bezug
auf Wie nicht sprechen tibertrieben erscheinen, so gewinnt sie doch
durch einen spateren Text an Plausibilitét, in dem sich Derrida er-
neut der Frage zuwendet, wie man von dem zu sprechen hat, was
sich der Préddikation entzieht. Derrida expliziert in Eine gewisse
unmogliche Moglichkeit, vom Ereignis zu sprechen seine eigene Ver-
sion des Nicht-Sprechens, die nun betont Ziige von Passivitit und
Unvermogen tragt. Wahrend in Wie nicht sprechen die Moglichkei-
ten einer dem Unsagbaren angemessenen Rede ausgelotet wer-
den, wird in diesem spiateren Text die Unmoglichkeit akzentuiert
und damit die Figur einer das eigene Vermogen tiberschreitenden
Artikulationsform eingefiihrt. An die Stelle einer scheinbar be-
wusst gewdhlten Rhetorik der Verneinung tritt nun ausdriicklich
die Annahme eines Bestimmtwerdens durch das, was dem Spre-
chen entgeht. Oder anders gesagt: Wéahrend die Rhetorik der Ver-
neinung noch im Feld sprachlicher Vermogen situiert wird, riickt
nun ins Zentrum, was dem Sprechen seinerseits geschieht. Ohne
seine frithere These von der »Geschlossenheit der Repridsenta-
tion«!® zu widerrufen, kulminiert Derridas Philosophieren nun in
einer Theorie pathischer Darstellung, wenn damit Représenta-
tionsformen benannt werden kénnen, die von einem pathos als Wi-
derfahrnis zeugen, einer konstitutiven Passivitdt Rechnung tragen
und von einem grundlegenden Unvermogen affiziert sind.

18 Zur Figur einer Passivitit, die der Unterscheidung von aktiv und
passiv vorausliegt, vgl. Emmanuel Lévinas: Jenseits des Seins oder
anders als Sein geschieht, tibers. v. Thomas Wiemer, Frei-
burg/Miinchen: Alber 1992, insb. S. 115.

19 Jacques Derrida: »Das Theater der Grausamkeit und die Geschlos-
senheit der Reprisentation, in: ders., Die Schrift und die Differenz,
iibers. v. Rodolphe Gasché, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1989, S. 351-
379.

105

am 14.02.2026, 16:40:11. R @]


https://doi.org/10.14361/9783839408285-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATHRIN BUSCH

(2) Gegenstand und Ansto8 seiner Uberlegungen ist das Ereignis
und die Frage, ob und wie von ihm zu sprechen ist.2?0 Der zugrun-
de gelegte Begriff vom Ereignis ist ein entschieden strenger, inso-
fern all jene Geschehnisse ausgeschlossen werden, die sich im
Rahmen des Vorhersehbaren und Moglichen bewegen. Ereignis-
haftigkeit im emphatischen Sinne kommt nur unerwarteten, singu-
liren und einmaligen Geschehnissen zu, denen aufgrund ihrer
tiberraschenden Abweichung vom Bisherigen und dem Bruch mit
dem Erwartungshorizont das Moment der Unbedingtheit, aber
auch der Alteritdt anhaftet.

Anders als in Wie nicht sprechen geraten jetzt neben den kons-
tativen auch die performativen Aussagen in die Kritik. Wihrend
Derrida sich bis dahin vor allem kritisch gegen die traditionelle
Auffassung sprachlicher Reprisentation im Sinne einer nach-
traglichen Wiedergabe einer als vorgiangig gedachten Anwesen-
heit gewendet hat, um fiir die wirklichkeits- und erfahrungskons-
tituierende Bedeutung von Reprdsentationen zu argumentieren,
so problematisiert er nun die dem Repridsentationsschema zu-
grundeliegende Logik der Beherrschbarkeit.2! Diesem Vorwurf
einer der Reprasentation innewohnenden Beméchtigung des Dar-
gestellten kann auch der Nachweis des performativen Charakters
von Darstellungen nicht entgehen. Der performative Sprechakt,
der das, von dem er spricht, hervorbringt, neutralisiere das Ereig-
nis insofern er es »der Herrschaft eines >Ich kann«?? unterwerfe.
Das, was durch ein Performativ geschieht, gehdrt dem Horizont
des Moglichen an, das von einem Ereignis, das seines Namens

20 Eine instruktive Darstellung des Ereignis-Begriffs von Derrida gibt
Thomas Khurana: »...besser, dafi etwas geschieht<. Zum Ereignis
bei Derrida«, in: Marc Rolli (Hg.), Ereignis auf Franzosisch. Von
Bergson bis Deleuze, Miinchen: Fink 2004, S. 235-256. Siehe auch
Peter Zeillinger: »Das Ereignis als Symptom. Anndherung an einen
entscheidenden Horizont des Denkens«, in: Peter Zeillin-
ger/Dominik Portune (Hg.), Nach Derrida. Dekonstruktion in zeit-
genossischen Diskursen, Wien: Turia + Kant 2006, S. 173-199.

21 Vgl. Jacques Derrida: »Envoi«, in: ders., Psyché. Inventions de
I'autre, Paris: Galilée 1987, S. 109-143, hier S. 120f.

22 Jacques Derrida: Eine gewisse unmogliche Moglichkeit, vom Ereignis
zu sprechen, tibers. v. Susanne Liidemann, Berlin: Merve 2003, S. 56f.

106

am 14.02.2026, 16:40:11. R @]


https://doi.org/10.14361/9783839408285-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE GESPROCHEN WERDEN? ZUR PASSION DER REDE BEI DERRIDA

wiirdig ist, gerade durchbrochen werden miisste.??> Zweifelsohne
geschieht etwas durch performative Sprechakte, das aber, was ge-
schieht - so moniert Derrida -, verbleibt im Rahmen des Erwarte-
ten und Kontrollierbaren. Es stellt kein Ereignis im strengen Sinne
dar, zu dessen Merkmalen die Unbedingtheit und die »Erfahrung
des Unmoglichen«?* gehoren.

Das Sprechen vom Ereignis gert also an seine Grenzen, weil
Letzteres sich per se der Vorhersehbarkeit, der Konstruierbarkeit,
Wiederholung und identifizierenden Festschreibung entzieht.
Zwar verlangt Derridas Einsicht in die Urspriinglichkeit von Rep-
résentation - und der mit der Wahrnehmbarkeit des Ereignisses
einhergehenden Iterierbarkeit - den Schluss, dass »das Eintreten
des inauguralen Ereignisses nur als Wiederkehr, Heimsuchung
und Spuk erlebt werden kann«?, dies erlaubt aber keinesfalls die
Schlussfolgerung, es sei blofs konstruiert oder gemacht. Wenn
Derrida unterstreicht, dass das Ereignis und seine Représentation
sich nicht ausschlieffen, vielmehr Letztere die Bedingung der Er-
fahrbarkeit ist, dann wird zwar dem Riickfall in eine empiristische
Version des Ereignisdenkens vorgebeugt, die andere Frage, wie
sich das Unkonstruierbare am Ereignis bezeugt, ist damit aller-
dings noch nicht gelost. Weil ein Ereignis im strengen Sinne tiber
die Moglichkeiten des Machens und Hervorbringens hinausgeht
und in diesem Sinne >unmdoglich« ist, wird sich dies auch in einer
anderen Sprechweise niederschlagen miissen:

»All das, was [...] das Ereignis betrifft, legt nahe, dass das Sprechen
durch diese Unmoglichkeit selbst entwaffnet wird, dass es angesichts
der stets einzigartigen, auflerordentlichen und unvorhersehbaren An-
kunft des Anderen, des Ereignisses als des Anderen, absolut macht-
und hilflos bleibt und bleiben muss [...].«26

Partielle Entwaffnung und Machtlosigkeit des Sprechens sind die
paradoxen Forderungen an ein Sagen des Ereignisses. Sie bilden
offensichtlich den duflersten Gegenpol zur Idee sprachlicher Kon-
struierbarkeit.

23 So auch die Argumentation in Jacques Derrida: Die unbedingte Uni-
versitit, iibers. v. Stefan Lorenzer, Frankfurt a. M.: 2001, S. 72.

24 J. Derrida: Eine gewisse unmogliche Moglichkeit, S. 33.

25 Ebd,, S. 36.

26 Ebd.,S. 35.

107

am 14.02.2026, 16:40:11. R @]


https://doi.org/10.14361/9783839408285-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATHRIN BUSCH

Um Ohnmacht und Unvermogen angesichts des Ereignisses
zum Ausdruck zu bringen, ist eine Sprechweise vonnéten, die sich
von der Rhetorik der Verneinung aus Wie nicht sprechen durch die
deutlichere Betonung der Passivitit unterscheidet und - wie bereits
erwdhnt - als pathische Darstellung bezeichnet werden kann.?”

Angesicht von Ereignissen bedarf es nicht nur einer Vermei-
dung feststellender Rede, sondern einer die Passion des Ereignis-
ses artikulierenden Sprache: also Sprechweisen, in denen sich Un-
willkiirliches mitspricht und die von dem Aussetzen des eigenen
sprachlichen Vermogens gezeichnet sind.?® Derrida schldgt des-
halb jenseits von konstatierendem und performativ-hervorbring-
endem Sprechen »als dritten Term«® eine Artikulation in Form
des Symptoms vor - wobei »Symptom« in einem weiteren als dem
psychoanalytischen Sinne verstanden wird. Wihrend gemeinhin
das Symptom als Zeichen einer unbewussten Bedeutung aufge-
fasst wird, die nur verschoben zum Ausdruck kommt und auf ein
traumatisches Ereignis verweist, wird es von Derrida fiir alle pas-
siven Darstellungsformen namhaft gemacht, in denen das, was
sich nicht sagen ldsst, das Gesagte stort oder unterbricht und sich
in dieser Weise indirekt bemerkbar macht. Im Unterschied zu ei-
ner absichtsvollen Rhetorik der Verheimlichung ist das Symptom
etwas, das dem Sprechen geschieht. Das Symptom ist ein Zeichen,

27 Mit dem Pathischen ist ausgehend vom Begriff des pathos ein
affektives Widerfahrnis, mithin das Angegangenwerden von »et-
was«< benannt, das nicht ohne weiteres einzuordnen und zu identifi-
zieren ist. Bernhard Waldenfels, der fiir eine Rehabilitierung des
Pathischen argumentiert, unterstreicht, dass sich das Widerfahrnis
nicht als ein »etwas« bestimmen ladsst: Pathos meint, »daf3 wir von
etwas getroffen sind, und zwar derart, dafy dieses Wovon weder in
einem vorgingigen Was fundiert, noch in einem nachtréglich er-
zielten Wozu aufgehoben ist.« Bernhard Waldenfels: »Zwischen
Pathos und Responsc, in: ders., Grundmotive einer Phdnomenologie
des Fremden, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2006, S. 34-55, hier S. 43.

28 In diesem Sinne ldsst sich auch Derridas Celan-Interpretation
verstehen, in der die Unsagbarkeit von einzigartigen Ereignissen
aufgrund der fiir die Sprache wesentlichen Iterabilitdt und Substi-
tuierbarkeit zu einer Rhetorik der Verheimlichung und Aussparung
zwingt, vgl. Jacques Derrida: Schibboleth. Fiir Paul Celan, tibers. v.
Wolfgang Sebastian Baur, Wien: Passagen 1986.

29 ]. Derrida: Eine gewisse unmdogliche Moglichkeit, S. 48.

108

am 14.02.2026, 16:40:11. R @]


https://doi.org/10.14361/9783839408285-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE GESPROCHEN WERDEN? ZUR PASSION DER REDE BEI DERRIDA

das sich unwillkiirlich bildet und infolge eines Kraftekonflikts ab-
gelenkt wird, so dass es sich aus seinem Entstehungskontext 16st
und eine Bedeutungsverschiebung durchlduft. »Jenseits aller Veri-
fikationen und aller Diskurse der Wahrheit und des Wissens ist das
Symptom eine Zustellung des Ereignisses, die niemand beherrscht,
die kein Bewusstsein, kein bewusstes Subjekt sich aneignen oder
bemeistern kann.«3 Im Symptom bringt sich nicht nur etwas ent-
gegen einem besseren Wissen sowie unabhdngig vom eigenen
Willlen und Vermégen zur Darstellung, sondern es lésst sich tiber-
dies in seiner Bedeutung nicht abschlieffend bestimmen. Symptome
sind Formen entstellter oder verschwiegener Darstellung, die nicht
intendiert sind, sondern in denen sich gleichsam eine Heimsuch-
ung ereignet. Wie eine Fehlleistung stellt das Symptom damit zu-
gleich die Moglichkeit fiir die Artikulation eines anderen, nicht
bewussten Wissens dar, so wie »ein lapsus [...] darin aufschluf3-
reich [ist], daf8 er einer anderen wahrheit ihre Chance gibt«31.

Im Unterschied zum konstativen Sprechen, das die Singulari-
tat wie Alteritdt von Ereignissen verfehlt, bezeugt sich in der ver-
stellten oder durchbrochenen Form des symptomalen Sprechens
nicht nur, dass sich dem Sprechen notwendigerweise etwas ent-
zieht, sondern auch, dass dem Sprechen etwas geschieht. Das Ge-
sagte wird von >etwas« affiziert, das sich zwar nicht présentiert,
aber doch als Storung oder Entzug zum Ausdruck bringt. Diese
Verrdtselungen und Verstellungen der Rede konnen nicht voll-
standig kalkuliert werden, sie schreiben sich ein und sind selbst
Ereignisse, die dem Sprechenden zustofien. Sie zeugen von der Er-
fahrung eines Unvermdgens im Sinne einer nie vollstdndigen Be-
herrschbarkeit der Sprache, mithin von einer Entzugs-Erfahrung
angesichts des Einzigartigen oder Ereignishaften, die nach Der-
rida am Anfang jedes Sprechens steht.

Solches von einem Unvermogen gezeichnete Sprechen ist nicht
nur hervorgerufen durch >etwass, das der Inanspruchnahme von
Gegenwirtigkeit entgeht, sondern es stellt seinerseits eine Provo-
kation dar und verlangt selbst nach einer »anderen« Lesweise.
Wie nicht sprechen, damit sich das zu Sagende in der Pradikation

30 Ebd.,S. 49.

31 Jacques Derrida: Meine Chancen. Rendez-vous mit einigen epikurei-
schen Stereophonien, iibers. v. Elisabeth Weber, Berlin: Brinkmann
& Bose 1994, fol. 17.

109

am 14.02.2026, 16:40:11. R @]


https://doi.org/10.14361/9783839408285-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATHRIN BUSCH

nicht verliert, fragt demnach immer auch, wie so zu sprechen ist,
dass das Gesagte fiir die Lesenden oder Hérenden eine Gabe dar-
stellt,32 d.h. dass ihre Bedeutung durch keine Auslegung zirkular
einzuholen ist, nicht auf etwas Seiendes, Pradizierbares festgelegt
oder in Gesagtes tibersetzt wird.»

Die pathische Sprechweise nimmt daher die Form einer textu-
ellen Gabe an, denn sie hilt Bedeutungen bereit, die sich in ihrer
Feststellung nicht erschopfen. Die durch Fehlleistung oder Aus-
sparung erzeugten Uberdeterminierungen eines Textes verbiirgen
gerade seine disseminierende Wirksamkeit. Die symptomale Rede
setzt Krifte im Text frei, die in ihrer Heterogenitit eine »gewisse
Unordnung« sowie »parasitdre Storungen«3 erzeugen, die gegen-
iiber einer versuchten auslegenden Aneignung des Textes resis-
tent sind und andere Beziige und zukiinftige Interpretationen of-
fen halten. Derrida vertritt die These, dass gerade durch das Ge-
schehen der pathischen »Verheimlichung« die Virulenz eines Tex-
tes gesichert und sein Vermogen, andere Denkweisen und Er-
fahrungen freizusetzen, potenziert wird. Sie lassen den Text selbst
zu einer nicht auf einen anfidnglichen Sinn riickfithrbaren Gabe
werden. Die Rede vom Ereignis muss demnach nicht nur eine pré-
dikative Festschreibung verhindern, sie hat selbst zu einem textu-
ellen Ereignis zu werden.

32 Zu dem Zusammenhang von Textualitét, Interpretationsiiberschuss,
Ereignis und Gabe vgl. Derridas Interpretation von Baudelaires Pro-
sastiick »La fausse monnaie« in Jacques Derrida: Falschgeld. Zeit
geben I, iibers. v. Andreas Knop u. Michael Wetzel, Miinchen: Fink
1993, S. 971f.

33 Diesbeziiglich ist Derridas detaillierte Interpretation der Schreib-
weise von Lévinas’ Jenseits des Seins aufschlussreich. Derrida weist
ausgehend von dessen Unterscheidung zwischen Sagen und Ge-
sagtem verschiedene textuelle Verfahren auf, die es Lévinas ermog-
lichen, die ethische Verantwortung gegeniiber dem Anderen in sei-
nem Text nicht nur zu behaupten, sondern auch wirksam werden
zu lassen. Vgl. Jacques Derrida: »Eben in diesem Moment in diesem
Werk findest Du miche, iibers. v. Elisabeth Weber, in: Parabel 12
(1990), S. 42-83.

34 Jacques Derrida: Chora, iibers. v. Hans-Dieter Gondek, Wien: Passa-
gen 1990, S. 61.

110

am 14.02.2026, 16:40:11. R @]


https://doi.org/10.14361/9783839408285-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE GESPROCHEN WERDEN? ZUR PASSION DER REDE BEI DERRIDA

(3) Eine vergleichbare Uberlegung findet sich bereits in Wie nicht
Sprechen - dort heifit es: »Dieses stets vorausgesetzte Ereignis, die-
ses einzigartige Statt-gefunden-haben, das ist denn auch fiir jede
Lektiire, jede Interpretation, jede Poetik, jede Literaturkritik die-
ses, welches man geldufig das Werk nennt: zumindest das bereits-
da eines Satzes, die Spur eines Satzes, dessen Einzigartigkeit irre-
duzibel und dessen Referenz unerléfilich bleiben sollte in einem
gegebenen Idiom. Eine Spur hat Statt gefunden [...] und wire es
durch Asche (de cendre). Es gibt da Asche.«3

Der Ausspruch »Es gibt da Asche« beinhaltet nicht nur in nuce
Derridas Theorie einer auf keinen Ursprung zurtickverweisenden
Spur, sondern fungiert als Beispiel fiir eine symptomale Artikula-
tion, die Derrida in dem Text Feu la cendre’® eigens als eine glei-
chermafien verschwiegene wie ereignishafte Schreibweise thema-
tisiert und inszeniert. Dieser Text beginnt mit der Behauptung ei-
ner pathischen Heimsuchung durch Sprache: Ihm sei, so schreibt
Derrida im Vorwort, wiederholt und iiber mehr als 15 Jahre hin-
weg die zitierte Redewendung wie gegen seinen Willen unterlau-
fen: »eine einzigartige, einzigartig kurze, beinahe stumme Rede-
wendung [...]: Es gibt da Asche (il y a la cendre).«% Dieser sich ihm
aufdrangenden und zugleich ratselhaft verschwiegenen Formulie-
rung ist sein polylogischer Text Feuer und Asche gewidmet, der
nichts anderes darstellt als den Versuch einer auslegenden Lek-
tiire dieses Satzes. Man findet hier also die Figur wieder, wie sie
aus Wie nicht sprechen zitiert wurde: Es gibt einen Satz, der selbst
nur eine Spur ist und als Spur zum Anlass einer unerschopflichen
Arbeit der Auslegung wird. Und indem sich Derrida in seinem
Text an die Interpretation seines eigenen Ausspruches macht,
setzt er voraus und unterstreicht er, dass er den Sinn dieser For-
mulierung weder kennt noch beherrscht. Auch ihm will eine An-
eignung und Meisterung dieser sich ihm zusprechenden Wen-
dung nicht gelingen, weil sie ein Eigenleben fiihrt: Disseminie-
rend wachsen ihr Bedeutungen zu, die sich auf keinen urspriingli-
chen Sinn zuriickfithren lassen - zumal es diesen in dem Mafle,
wie sich der Satz wie ein Symptom oder Revenant aufgedrangt

35 J. Derrida: Wie nicht sprechen, S. 54f.

36 Jacques Derrida: Feu la cendre, Paris: Des femmes 1987; dt.: Feuer
und Asche, iibers. v. Michael Wetzel, Berlin: Brinkmann & Bose 1988.

37 J. Derrida: Feuer und Asche, S. 5.

111

am 14.02.2026, 16:40:11. R @]


https://doi.org/10.14361/9783839408285-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATHRIN BUSCH

hat, im Sinne einer intendierten Bedeutung nie gegeben hat.
»[N]ichts bezeichnend, was verstindlich wire«38, kam die For-
mulierung von weither, »um ihren angeblichen Unterzeichner zu
treffen, der sie [...] kaum annahm«%®. Die Redewendung, so be-
hauptet er, fallt ihm zu, geschieht ihm, dréngt sich ihm als eine be-
fremdliche Gabe auf, der er in einer fundamentalen Passivitit ge-
geniibersteht, noch bevor er entscheiden kann, sie anzunehmen
oder ihr einen Sinn zuzuschreiben und ohne sie sich - dies ist die
aporetische Bedingung jeder Gabe - aneignen zu kénnen.#0 Denn
die Redewendung enthdlt ein unaufdeckbares Geheimnis, oder
genauer: die »Passion des Nicht-wissens«*!. Hinzu kommt auf se-
mantischer Ebene, dass »Asche« fiir eine Spur steht, die nicht be-
wahrt, wovon sie zeugt, die da ist, »um nichts zu sagen«%, ein
Eingedenken mehr des Verloschens oder der Zerstérung als ein
Gedichtnis von etwas. Feuer und Asche ist demnach ein Text iiber

38 Ebd.,S.17.

39 Ebd.

40 Der Text ist auch eine Meditation tiber das »es gibt«, das Derrida
mit dem Thema der Asche verbindet: Asche »ist ein Name des
Seins, das es da gibt, aber das, indem es sich gibt [...], nichts ist«
(ebd., S.59). Vom »es gibt« lassen sich Beziige zum Denken der
Gabe und der Verausgabung herstellen. Man kann zeigen, dass das
Motiv der Asche mit dem Denken der Gabe auf das Engste verbun-
den und ihm sogar verpflichtet ist. Denn der Satz: »Es gibt da
Asche« hatte sich Derrida nach eigenem Bekunden in Dissemination
innerhalb einer Widmung und Danksagung aufgedrangt. Gewis-
sermaflen angesichts der Frage: Wie nicht sprechen von der Gabe
der anderen? Wie ihre Grofiziigigkeit nicht dadurch annullieren,
dass man die Gabe durch eine Gegengabe begleicht und sei es in
Form einer Danksagung. »Es habe eine Gabe gegeben«, aber indem
sie nicht anders denn als Asche in Erscheinung trete, werde nichts
zuriickerstattet. Nichts als Staubreste, aber andere: »andere, es gibt
da Asched« (ebd., S.55). Mit der Redewendung werde eine Disse-
mination in Gang gesetzt, die »einer Gabe ohne das geringste Ge-
denken an sich ihre Chance lassen soll« (ebd., S. 61). Zum Zusam-
menhang von Asche und Gabe vgl. auch Jacques Derrida: Auslas-
sungspunkte. Gespriche, tibers. v. Karin Schreiner und Dirk Weiss-
mann, unter Mitarbeit von Kathrin Murr, Miinchen: Fink 1998, S. 222.

41 J. Derrida: Feuer und Asche, S. 59. Hervh. v. K.B.

42 Ebd., S.19.

112

am 14.02.2026, 16:40:11. R @]


https://doi.org/10.14361/9783839408285-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE GESPROCHEN WERDEN? ZUR PASSION DER REDE BEI DERRIDA

das Schweigen, weil das, wovon die Asche tibrigbleibt, nicht zu
rekonstruieren ist.** Der Text gibt also Aufschluss iiber Derridas
eigene Version des >Wie-nicht-sprechens« im Sinne einer offen-
sichtlichen, aber unintendierten Geheimhaltung. Dartiber hinaus
und vordringlich ist er die Inszenierung eines pathisch widerfah-
renden Sprechens, das von demjenigen zeugt, was Unrekon-
struierbar bleibt.

Wenn sowohl die Inaddquatheit der Pradikation als auch die
Bemaichtigung des Dargestellten durch identifizierende Zuschrei-
bung zu vermeiden sind und zu einer Ethik der Darstellung in
Form verschwiegener Sprechweisen verpflichten, dann ereignet
sich in ihnen dariiber hinaus etwas anderes, das auch fiir den
Autor unabsehbar bleibt, das dem Sprechenden selbst noch ge-
schieht und schliellich den Leser zu Lektiiren verpflichtet, die im
Grunde ebenso wenig festschreibend sein diirften. Denn: Die
»Freiheit zu verraten muf$ ihr [der Sprache] gelassen werden, da-
mit sie sich ihrem Wesen, das die Ethik ist, ergeben kann.«#

Literatur

Bennington, Geoffrey: »Derridabase«, in: Jacques Derrida. Ein
Portrait von Geoffrey Bennington und Jacques Derrida, tibers.
v. Stefan Lorenzer, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1994.

Derrida, Jacques: Meine Chancen. Rendez-vous mit einigen epiku-
reischen Stereophonien, tibers. v. Elisabeth Weber, Berlin:
Brinkmann & Bose 1994.

Derrida, Jacques: Chora, tibers. v. Hans-Dieter Gondek, Wien:
Passagen 1990.

Derrida, Jacques: »Envoix, in: ders., Psyché. Inventions de I'autre,
Paris: Galilée 1987, S. 109-143.

Derrida, Jacques: Feu la cendre, Paris: Des femmes 1987; dt.: Feuer
und Asche, iibers. v. Michael Wetzel, Berlin: Brinkmann &
Bose 1988.

43 »Es gibt da Asche, sprich, die Asche ist nicht, sie ist nicht das, was
ist. Sie bleibt zuriick von dem, was nicht ist«. Asche benennt »die
Differenz zwischen dem, was bleibt, und dem, das ist.« (Ebd., S. 23).

44 ]. Derrida: »Eben in diesem Moment in diesem Werk findest du
miche, S. 55.

113

am 14.02.2026, 16:40:11. R @]


https://doi.org/10.14361/9783839408285-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATHRIN BUSCH

Derrida, Jacques: Grammatologie, tibers. v. Hans-Jorg Rhein-
berger und Hanns Zischler, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1990.
Derrida, Jacques: Eine gewisse unmogliche Moglichkeit, vom Er-
eignis zu sprechen, tibers. v. Susanne Liidemann, Berlin:

Merve 2003.

Derrida, Jacques: Schibboleth. Fiir Paul Celan, tibers. v. Wolfgang
Sebastian Baur, Wien: Passagen 1986.

Derrida, Jacques: »Eben in diesem Moment in diesem Werk fin-
dest du mich, iibers. v. Elisabeth Weber, in: Parabel 12 (1990),
S. 42-83.

Derrida, Jacques: »Gewalt und Metaphysik. Essay tiber das Den-
ken Emmanuel Lévinas«, in: ders., Die Schrift und die Diffe-
renz, tbers. v. Rodolphe Gasché, Frankfurt a. M.: Suhrkamp
1989, S. 121-235.

Derrida, Jacques: »Das Theater der Grausamkeit und die Ge-
schlossenheit der Reprasentation«, in: ders., Die Schrift und
die Differenz, tibers. v. Rodolphe Gasché, Frankfurta.M.:
Suhrkamp 1989, S. 351-379.

Derrida, Jacques: Die unbedingte Universitit, tibers. v. Stefan Lo-
renzer, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2001.

Derrida, Jacques: Wie nicht sprechen. Verneinungen, iibers. v.
Hans-Dieter Gondek, Wien: Edition Passagen 1989.

Khurana, Thomas: »>...besser, dafy etwas geschieht«. Zum Ereignis
bei Derrida«, in: Marc Rolli (Hg.), Ereignis auf Franzosisch.
Von Bergson bis Deleuze, Miinchen: Fink 2004, S. 235-256.

Lévinas, Emmanuel: Jenseits des Seins oder anders als Sein ge-
schieht, iibers. v. Thomas Wiemer, Freiburg/Miinchen: Alber
1992.

Waldenfels, Bernhard: »Zwischen Pathos und Responsg, in: ders.,
Grundmotive einer Phidnomenologie des Fremden, Frank-
furt a. M.: Suhrkamp 2006, S. 34-55.

Zeillinger, Peter: »Das Ereignis als Symptom. Anndherung an ei-
nen entscheidenden Horizont des Denkens«, in: Peter Zeil-
linger/Dominik Portune (Hg.), Nach Derrida. Dekonstruktion
in zeitgenossischen Diskursen, Wien: Turia + Kant 2006,
S. 173-199.

114

am 14.02.2026, 16:40:11. R @]


https://doi.org/10.14361/9783839408285-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

