
https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maja Soboleva (Hg.)
Das Denken des Denkens

               
Edition Moderne Postmoderne

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

               
 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maja Soboleva (Hg.)

Das Denken des Denkens
Ein philosophischer Überblick

               

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Buch ist veröffentlicht mit Unterstützung des Forschungsrates der Alpen-
Adria-Universität Klagenfurt aus den Förderungsmitteln der Privatstiftung der 
Kärntner Sparkasse und mit Unterstützung der Fakultät für Kulturwissenschaf-
ten der Alpen-Adria-Universität Klagenfurt.

Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). 
Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Be-
arbeitung, Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Me-
dium für beliebige Zwecke, auch kommerziell. (Lizenztext:
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de)
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellen-
angabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. wei-
tere Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2016 im transcript Verlag, Bielefeld
© Maja Soboleva (Hg.)

Umschlagkonzept: Kordula Röckenhaus, Bielefeld
Print-ISBN 978-3-8376-3156-2
PDF-ISBN 978-3-8394-3156-6
https://doi.org/10.14361/9783839431566
Buchreihen-ISSN: 2702-900X
Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

Inhalt 

Vorwort  | 7 

 
Es kommt stets anders. Denken als positive Nichtigkeit  

Thomas Rolf  | 15 
 
Sprache, Denken, praktische Begriffe. Überlegungen zur Frage 

nach der Sprachabhängigkeit des Denkens und Handelns  

Christoph Demmerling  | 39 
 
Methodologische Überlegungen zum Verhältnis 

von Denken und Sprechen  

Johannes Haag  | 61 
 
Braucht man Anschauung um zu denken? 

Maja Soboleva  | 87 
 
Epistemische Gefühle und epistemische Werte  

Íngrid Vendrell Ferran  | 113 
 
Denkakte im Leibbezug  

Alice Pechriggl  | 137 
 
Musikalisches Denken und Wahrnehmen 

im Modus der Metapher  

René Thun  | 155 
 
Gedanken über das Denken: Sergei Eisensteins Vorschlag  

Oksana Bulgakowa  | 179 
 
Wie Maschinen denken 

Thomas Hainscho | 197 
 
Autorinnen und Autoren  | 221 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

Vorwort 

MAJA SOBOLEVA 

 
 

Die Frage nach dem Wesen des Denkens gehört nicht nur zum Bestand der 
klassischen philosophischen Fragestellungen, sondern stellt auch ein wie-
derkehrendes Thema in aktuellen Diskussionen dar. Heutzutage bestimmen 
überwiegend die naturalistischen Argumente der Kognitionswissenschaften, 
vor allem der Neurowissenschaft, den Diskurs. Angesichts dessen erfordert 
es eindeutig Mut, sich für eine philosophische Untersuchung des Denkens 
zu entscheiden. Ein starkes Motiv dafür liefert der Umstand, dass es trotz 
des fortgeschrittenen Forschungsstandes in diesem Bereich keine befriedi-
gende Erklärung des Denkens gibt. Weder seine Genese – bei allen Erfol-
gen der Evolutionsbiologie und Entwicklungspsychologie – noch sein 
Funktionieren sind enträtselt. Die neuen wissenschaftlichen Erkenntnisse 
erregen aber zunehmend philosophisches Interesse und entfachen kontro-
verse Debatten. Das Problem des Denkens wird gegenwärtig vor allem in 
der Philosophie des Geistes und der Sprache sowie in der Tierphilosophie, 
die gerade eine kognitive Wende erlebt, intensiv diskutiert.  

Die Komplexität des Phänomens führt dazu, dass sich deutlich wider-
streitende Positionen in Bezug auf den Begriff des Denkens, seine Kriterien 
und Grenzen abzeichnen. Zunächst ist festzuhalten, dass dieser Begriff kein 
fixes Topos auf der ontologischen Karte der Philosophiebegriffe hat. Bei-
spielsweise fasst der Mentalismus das Denken als einen genuinen, nicht-
reduzierbaren psychischen Zustand eines menschlichen Individuums, der 
dessen Handeln und Erkenntnis kausal bestimmt und der ausschließlich in 
Termini der Psychodynamik ohne die Referenz auf das Nervensystem be-
schrieben werden kann. Demgegenüber führt der Materialismus die Denk-
akte auf die neuronalen Prozesse zurück. Einen mittleren Weg schlagen die 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 | MAJA SOBOLEVA 

 

Theorien ein, die die funktionale Anhängigkeit des Denkens von physi-
schen Strukturen behaupten. Die Unbestimmtheit des Begriffes ‚Denken‘ 
wird dadurch vergrößert, dass es keine festen Kriterien dafür gibt. Einige 
halten die Sprachfähigkeit für die notwendige Bedingung des Denkens und 
identifizieren es mit dem Operieren mit Sprachbegriffen. Dieser Lingualis-
mus hat jedoch viele Gegner_innen, die eine solche Abhängigkeit bestrei-
ten. Mit dem Fehlen klarer Definitionen ist die Unschärfe der Grenzen des 
Denkens verbunden. Unentschieden bleibt die Frage, ob nur die Lebewe-
sen, die sowohl zur Problemlösung als auch zur Symbolisierung fähig sind, 
als denkende Lebewesen gelten können oder genügt bereits die erste Funk-
tion um ein solches zu sein.  

Auch der vorliegende Band versammelt differenzierte Darstellungen 
des Denkens aus einer systematisch-historischen Perspektive. Die Beiträge 
befassen sich mit einem breiten Themenspektrum rund um diesen Begriff. 
Sie untersuchen die Verhältnisse von Denken und Sprechen, Denken und 
Handeln, Denken und Fühlen, Denken und Wahrnehmen, Denken im Leib- 
und Lebensbezug und beleuchten so die zentralen Aspekte dieses Begriffs 
in vielfältiger Weise. Die Beweisführungen und Konzeptionen haben klare 
Konturen vor dem Hintergrund der vertretenen methodologischen Annah-
men und zeichnen sich durch große Varietät aus. Man darf nicht davon 
ausgehen, dass dieses Überblickswerk eine Einführung in die Diskussion 
über das Denken darstellen würde, vielmehr umfasst dieser Band unter-
schiedliche, höchst polemische Meinungen und Ansätze, die aus den wis-
senschaftlichen Disputen entstanden sind, an denen die Autor_innen teil-
nahmen. Er bietet somit ein Forum für ein grenzüberschreitendes Gespräch 
und sorgt für Anregungen. Im Folgenden werden die einzelnen Fragestel-
lungen kurz zusammengefasst, die in den Artikeln in diesem Buch aufge-
griffen werden.  

Der Aufsatz von Thomas Rolf Es kommt stets anders. Denken als posi-
tive Nichtigkeit geht der Frage nach, „was Denken als solches ist“. Zu die-
sem Zweck grenzt der Verfasser das Denken phänomenologisch vom Emp-
finden, Wahrnehmen, Sprechen und Vorstellen ab. Er vermeidet zudem 
bewusst jegliche Attribuierung des Denkens etwa als anschaulich, begriff-
lich und emotional. Sein Ansatz impliziert die These, dass diejenigen, die 
nach dem Denken selbst fragen, mit dessen relativer „Nichtigkeit“ konfron-
tiert werden. Rolf will das Denken damit freilich nicht abwerten: Seine 
praktische Bedeutung als Werkzeug überlebenssichernder Daseinsbewälti-

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VORWORT | 9 

 

gung wird ebenso wenig in Frage gestellt wie seine formallogische Funkti-
on. Eine Analyse dieser positiven Leistungsbereiche des Denkens nimmt 
der Autor jedoch nicht vor. Der Essay beschränkt sich auf die Unterschei-
dung des Denkens von jenen menschlichen Vermögen, die häufig – und aus 
Sicht des Verfassers zu Unrecht – mit dem Denken eng assoziiert oder so-
gar unmittelbar identifiziert werden.  

Christoph Demmerling sucht in seinem Aufsatz Sprache, Denken, prak-
tische Begriffe. Überlegungen zur Frage nach der Sprachabhängigkeit des 
Denkens und Handelns nach den Kriterien des Denkens und rückt den Be-
griffs des Begriffs in Zentrum seiner Analyse. Um denken zu können, muss 
man – so ist seine These – über die Begriffe verfügen. Allerdings lassen 
sich in neueren Debatten eine starke und eine schwache Begriffsauffassung 
voneinander unterscheiden. Die Erste verbindet mit begrifflichem Denken 
die Fähigkeit, Überzeugungen zu haben und wahre Überzeugungen von fal-
schen zu unterscheiden. Für die Letztere gelten bereits Unterscheidung, 
Identifikation und Wiedererkennen eines Objekts als begriffliche Leistun-
gen. Nun zeichnet sich der Mensch dadurch aus, dass er sowohl über 
sprachliche als auch nicht-sprachliche Begriffe verfügt. In welchem Ver-
hältnis stehen diese Begriffstypen zu einander? In der Auseinandersetzung 
mit von ihm so genannten „praktischen Begriffen“ argumentiert Demmer-
ling dafür, dass, obwohl nicht alle Arten von Begriffen sprachabhängig 
sind, im Fall von sprechenden Wesen jedoch auch diese Begriffe auf die 
Sprache bezogen sind. Den Bezug aller menschlichen Vollzüge auf die 
Sprache formuliert er als die These über das „apriorische Perfekt der Arti-
kulation“. 

Johannes Haag fragt in seiner Abhandlung Methodologische Übelre-
gungen zum Verhältnis von Denken und Sprechen nach den theoretischen 
Grundlagen für die Thematisierung des Begriffs ‚Denken‘. Er konfrontiert 
zwei gegensätzliche Positionen miteinander, die man heute als Lingualis-
mus und Anti-Lingualismus bezeichnet. Der Lingualismus geht davon aus, 
dass das Denken die Sprachfähigkeit voraussetzt. Der Anti-Lingualismus 
ist hingegen bereit, die Fähigkeit zu denken auch sprachlosen Lebewesen 
zuzuschreiben. Stellvertretend für diese konträren Ansätze stehen in Haags 
Abhandlung die Theorien von Donald Davidson und John Perry. Eine 
wichtige Implikation von Davidsons Konzeption, die das Denken mit dem 
Besitzen und Zuschreiben von Überzeugungen gleichsetzt, besteht darin, 
dass denkende Subjekte bei ihm über einen Selbstbegriff verfügen müssen. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10 |  

 

Perry führt dagegen explizit aus, dass epistemische Subjekte auch dann als 
denkende gelten, wenn sie überhaupt keinen Begriff von sich selbst haben. 
Da die beiden inkompatiblen Ansätze sich gleichermaßen mit den empiri-
schen Beobachtungen vereinbaren lassen, kann nicht entschieden werden, 
welcher von ihnen vorzuziehen ist. Der Autor möchte aber einen pluralisti-
schen Begriff des Denkens nicht akzeptieren. Er schlägt vor, zu einer trans-
zendentalphilosophischen Reflexion überzugehen, die die Bedingungen des 
empiristisch orientierten Theoretisierens herausarbeiten würde. Auf diesem 
methodologischen Weg, so beansprucht er zu zeigen, kann man begriffliche 
Klarheit über das Denken erreichen. 

Maja Soboleva befasst sich in ihrer Abhandlung Braucht man Anschau-
ung um zu denken? mit dem aktuellen Thema des Verhältnisses der Sinn-
lichkeit und des Verstandes im Erkenntnisprozess mit dem Zweck, die Be-
griffe ‚Anschauung‘ und ‚Denken‘ zu klären. Sie beruft sich dafür auf 
Kants transzendentale Erkenntnistheorie, um davon ausgehend den gegen-
wärtig dominierenden Repräsentationalismus, der die Wahrnehmung mit 
dem Begriff identifiziert, kritisch zu hinterfragen. Der exegetische Teil ih-
res Aufsatzes resultiert in den Behauptungen, dass Kant zwischen nicht-
begrifflicher Anschauung und begrifflicher Vorstellung unterscheidet und 
ein differenziertes Verständnis des Denkens, nämlich als vordiskursives 
(Kategorie) und diskursives (Urteil) Denken herausarbeitet. Im Weiteren 
schlägt sie vor, von den von Kant untersuchten Erkenntnisfunktionen des 
Denkens auf seinen Charakter zu schließen. Dieser Schluss verbietet es, das 
Denken mit dem menschenspezifischen gegenständlichen, sprachabhängi-
gen und durch Gedanken strukturierten Denken gleichzusetzen. Somit wird 
der Anthropozentrismus in Bezug auf das Verständnis des Denkens durch-
brochen.  

Das Thema der Leiblichkeit des Denkens wird in den Artikeln von 
Íngrid Vendrell Ferran Epistemische Gefühle und epistemische Werte und 
Alice Pechriggl Denkakte im Leibbezug behandelt. Die erste Autorin führt 
akribisch und systematisch in die Begrifflichkeit der modernen Philosophie 
der Gefühle ein. Am Beispiel der epistemischen Gefühle zeigt sie, dass an-
stelle der für die analytische Philosophie typischen Trennung von Gefühl 
und Verstand und der Zurückstellung der Gefühle, das emotionell-
begleitete Denken tritt, welches eine neuartige Verbindung der beiden 
Vermögen herstellt. Die Anerkennung der Wechselwirkung von Denken 
und Gefühl soll Bedeutung für eine neue Konzeption des menschlichen 

MAJA SOBOLEVA

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 | 11 

 

Geistes haben, die einerseits die Reduktion des Denkens auf die formalen 
Mechanismen und andererseits die Verkürzung des Gefühls auf die bloße 
Emotion verhindert. Vendrell Ferran interpretiert die epistemischen Gefüh-
le als eine besondere Form von „Meta-Kognition“, weil sie den Selbstbezug 
der Person zu ihrer eigenen kognitiven Tätigkeit leisten. Diese gefühlsver-
mittelte Selbsterkenntnis hat den Charakter eines Erlebnisses, das nicht nur 
die funktionale Tätigkeit einer ihm gemäßen Färbung unterzieht, sondern 
auch die erkennende Person formt.  

Alice Pechriggl nähert sich dem Begriff des Denkens in ihrem Aufsatz 
Denkakte im Leibbezug aus der Perspektive der Beziehungen zwischen 
Leib und Seele, Körper und Geist. Gegenüber den dualistischen (etwa In-
teraktionismus, Parallelismus, Okkasionalismus oder Epiphänomenalismus) 
und eliminativen monistischen (etwa im Sinne der Identitätstheorien und 
des Funktionalismus) Theorien des Geistes versteht sie das Verhältnis zwi-
schen Denken, Wollen, Fühlen und Leben (organisch und sozial) als Prä-
senz oder Manifestation jedes von diesen Vollzügen in jedem einzelnen 
Vollzug. Um diese Verwobenheit auf den Begriff zu bringen, führt sie das 
Konzept des „Denkresonanzraums“ ein. Dieses soll die Seinsweisen des 
Denkens vor dem Hintergrund der organischen und sozialen Lebensprozes-
se erhellen. Es handelt sich dabei um einen Erfahrungs- und zugleich einen 
ontologisch-metaphysischen Begriff, weil er die Bedingungen der Mög-
lichkeit des Denkens darstellt. Das Denken kann dann analog zu einer Mat-
rix beschrieben werden, die aus einzelnen Denkresonanzräumen besteht.  

René Thuns Aufsatz Musikalisches Wahrnehmen und Denken im Modus 
der Metapher rückt den Begriff der Metapher in den Vordergrund. Mittels 
der Analyse dieses Begriffs will er den Denkprozess näher bestimmen. Er 
fragt, ob die Metapher ein Vorgang ist, der allein mit der Sprache und dem 
sprachlichen Denken – dabei wird zunächst dahin gestellt, ob Sprache und 
Denken zu der gleichen kategorialen Domäne gehören, – zu tun hat. Das 
Phänomen der Synästhesie legt die Vermutung nahe, dass (ästhetische) Me-
taphern in der leiblichen Erfahrung wurzeln und auf Grund der durch sie 
ausgelösten Erfahrung funktionieren. Die Metapher erweist sich somit als 
ein grenzüberschreitendes Verfahren, in das verschiedene menschliche Er-
kenntnisvermögen involviert sind. Für die Klärung des Verhältnisses zwi-
schen den Begriffen ‚Denken‘ und ‚Metapher‘ in der musikalischen Praxis 
greift der Autor auf folgende Grundsätze zurück: Es gibt „musikalische 
Gedanken“ (Schönberg 1992) und „[d]ie ästhetische Wirkung ist nichts au-

VORWORT

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 |  

 

ßer dem, dass sie das ist, was uns Menschen unser Sprechen von ihr als ei-
ner ästhetischen Wirkung und in eins damit von einem so oder so Wirken-
den als ein ihr angemessenes und sie treffendes Sprechen empfindbar 
macht“ (König 1978: 264). Aus dem Ersten kann man schlussfolgern, dass, 
weil das Denken in der Kunst durch Metaphern zum Ausdruck kommt, es 
seinerseits nun dank der Metapher zugänglich werden kann. Die Beschrei-
bung der ästhetischen Wirkung, um die es im zweiten Satz geht, zeigt, dass 
einem Kunstwerk eine Denkstruktur zugrunde liegt. Am Beispiel des musi-
kalischen Denkens zeigt Thun überzeugend, dass es oftmals im Sinne eines 
metaphorischen Prozesses vollzogen wird.  

Oksana Bulgakowa rekonstruiert in ihrem Aufsatz Gedanken über das 
Denken: Sergei Eisensteins Vorschlag das kinematographische Denken des 
berühmten Regisseurs. An den Beispielen seines kugelförmigen Buches 
und seiner Methode lässt sich zeigen, wie Eisenstein sich bemüht hat, eine 
adäquate Ausdrucksform für das menschliche Denken in der Kunst zu fin-
den. Das Denken ist ihm zufolge kein linearer Prozess, sondern es hat eine 
sphärische Struktur, deren Elemente biologischer, psychologischer, aber 
auch historischer und sozialer Natur sind. Seine Analyse ergab: Es gibt Ar-
chetypen, die sowohl das alltägliche Denken als auch das künstlerische 
Schaffen prägen; und es gibt eine Struktur des Konflikts auf allen Gebieten 
und in allen Bewusstseinsschichten. Eisenstein spricht von dem „sinnlichen 
Denken“ und erhofft sich eine weitgreifende Wechselbeziehung zwischen 
der menschlichen Ratio und dem Assoziationsvermögen im Grenzbereich 
des Bewussten und Unbewussten. Es ist eine einzigartige, nur als eine Spur 
sich zeigende Synthese, die den Denkprozess zusammenhält. In jedem 
Denkakt überkreuzen sich subjektive und intersubjektive Dimension, das 
Rationale und das Sinnliche, Erinnern und Vergessen. Das Denken bewegt 
sich zwischen Dissonanz und Metapher, Rhythmus und Symbol, Bild und 
Begriff. Daher kann laut Eisenstein eine „Dialektik der Künste“ als eine 
Synthese von Kunst und Wissenschaft das Denken begreifen.  

Thomas Hainscho thematisiert in seinem Essay Wie Maschinen denken 
konzeptuelle und praktische Schwierigkeiten, die entstehen, wenn man 
menschliches Denken an Modellen zu erklären versucht. Der Vergleich von 
Menschen und Maschinen hat zwei Seiten: wenn man vom Denken in Be-
zug auf die Maschinen spricht, kann dies nur in einem metaphorischen Sin-
ne geschehen. Der Grund dafür ist, dass Erfahrung, Urteilsvermögen, Krea-
tivität, Empathie und Moralität der menschlichen Intelligenz vorbehalten 

MAJA SOBOLEVA

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 | 13 

 

bleiben. Wenn man umgekehrt sagt, dass das menschliche Denken wie das 
einer Maschine funktioniert, erhebt man den Anspruch auf dessen – zumin-
dest teilhafte – Erklärung. Hainscho untersucht zunächst an Beispielen der 
Turingmaschinen und Universalrechner welche Eigenschaften Maschinen 
haben müssen, aufgrund deren man sagt, dass sie denken können. An-
schließend reflektiert er darauf, welche Tragweite der über Maschinen ge-
wonnene Denkbegriff hat. Resümierend arbeitet er darauf hin, dass man 
diesen Begriff des Denkens mit dem menschlichen Denken nicht identifi-
zieren soll.  

 
Ich möchte mich bei dem Forschungsrat sowie bei der Fakultät für Kultur-
wissenschaften der Alpen-Adria-Universität Klagenfurt herzlich bedanken, 
die die Publikation dieses Buches gefördert haben.  

VORWORT

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

Es kommt stets anders 

Denken als positive Nichtigkeit 

THOMAS ROLF 

 
 

GEGENSTAND, AUSGANGSPUNKT, METHODE 
 
Dieser Essay handelt von der Nichtigkeit des Denkens, ohne dabei das 
Denken zu bewerten. ‚Nichtigkeit‘ bedeutet also nicht, dass Denken wertlos 
ist, oder gar dass es überhaupt ‚nichts‘ ist. Eher passt die Assoziation, dass 
das Denken fast nichts oder so ähnlich wie nichts ist: Das Denken, so wie 
es alltäglich vorkommt, ist hinsichtlich seines Seins und Wirkens sozusagen 
etwas Verschwindendes, etwas, das uns beinahe unwirklich und praktisch 
relativ wirkungsarm erscheint. Dass es aber zugleich doch etwas ist, dies ist 
seine Positivität. Sie besteht darin, dass es das Denken in seiner näher zu 
charakterisierenden Nichtigkeit eben gibt und dass es etwas durchaus Be-
stimmtes ist. 

Die folgenden Darlegungen liefern einen Beitrag zur phänomenologi-
schen Ontologie des Denkens. Sie ordnen das Denken in den Rahmen des 
Problems des geistigen Seins ein (vgl. Hartmann 1949) – eine Situierung, 
die unmittelbare Konsequenzen für die Behandlung des Themas hat. Ers-
tens wird durch sie bestimmt, wo das Denken, bildlich ausgedrückt, seinen 
Sitz hat: nämlich in der Sphäre des Geistigen, die sich von den Bereichen 
des Seelischen, Organischen und Materiellen klar unterscheidet. Materiel-
les, organisches, seelisches Sein sind für das Bestehen von Geistigem (und 
zwar auch für das spezifisch Geistige, welches, neben dem kulturell objek-
tivierten Geist, das Denken ist) zwar die Voraussetzung. Diese Vorausset-
zung wird aber im Folgenden stillschweigend gemacht und nicht eigens 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 | THOMAS ROLF 

 

zum Gegenstand. Als Ort, an dem das Denken entspringt und sich vollzieht, 
gilt also ohne weitere Begründung die Person. Auf diese Weise wird die 
Frage nach dem Denken nicht mit Problemen belastet, die sich – wie etwa 
die Frage, ob Tiere oder ‚intelligente‘ Maschinen denken (können) – ohne-
hin erst im Anschluss an die Beantwortung der Frage, was Denken als sol-
ches ist, sinnvoll stellen lassen. Dass jemand, der von Personen spricht, 
menschliche Individuen meint, wird hier gleichfalls als selbstverständlich 
vorausgesetzt; ebenso wie die Bestimmung des Menschen als Lebewesen, 
das auf der beständigen Grundlage seiner leibseelischen Lebendigkeit in 
der Lage ist, vernünftig zu denken und vernunftgemäß zu handeln.1 

Eine weitere Konsequenz der ontologischen Behandlung des Denkens 
besteht darin, dass es um das Sein des Denkens geht, nicht dagegen um sei-
ne (wirkliche oder mögliche) Erkenntnis. Dass das Denken Gegenstand der 
Erkenntnistheorie oder auch der Kognitionswissenschaften sein kann, wird 
natürlich nicht bestritten. Nur ist der Fokus der folgenden Untersuchungen 
kein epistemologischer oder kognitionstheoretischer, sondern er liegt inten-
tio recta auf dem Sein des Denkens. Es wird also schlicht vorausgesetzt, 
dass es Denken gibt, und dass die Erfahrung des Denkens nicht notwendig 
Erkenntnischarakter hat. Dies entspricht der alltäglichen Sachlage. Denn im 
Alltag ist das Denken sozusagen in Aktion anzutreffen, und zwar – im Sin-
ne von praktischer Rationalität – als ein Instrument zielführender (das heißt 
überlebenssichernder) Daseinsbewältigung. Die intentio obliqua dagegen, 
welche das Denken erkennend auf sich selbst zurückbiegt, hat im Alltag, 
anders als in der Philosophie sowie in Teilen der Wissenschaft, keine tra-
gende Funktion. 

Um die Idee der positiven Nichtigkeit des Denkens zu entfalten, arbeitet 
der Essay mittels einer Reihe von Negationen, und zwar gemäß der Form: 
Denken ist nicht dies, nicht jenes usw. Diese aus der mittel- und neuplato-
nischen Dialektik (Alkinoos, Pseudo-Dionysius) bekannte Methode der 

                                                   

1 Hieraus ergibt sich, dass Denken, unter kosmischem Gesichtspunkt betrachtet, 

äußerst selten ist: Es findet sich ausschließlich bei Personen, und selbst bei die-

sen kommt es, im Gegensatz zum Erleben, insofern nicht ständig vor, als Perso-

nen eben nicht identisch sind mit Denkenden. Weiterhin ist eine Aussage des 

Typs „die Wissenschaft denkt nicht“ (Martin Heidegger) aus Sicht dieses Essays 

zweifellos richtig. Aber ebenso richtig ist, dass auch die Philosophie nicht denkt, 

insofern nämlich auch sie, was immer sie ist, keine Person ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ES KOMMT STETS ANDERS | 17 

 

Verneinung ist der Sache, um die es geht, durchaus angemessen. Denn da 
sich auf das Denken ebenso wenig wie auf das Gedachte (den Gedanken) 
oder den Denkenden wie auf ein sinnliches Etwas hinzeigen lässt, drängt 
sich der Weg über die Differenzierung, also über Kontrastbildungen und 
Ausschließungen, geradezu auf. Sollte sich dabei herausstellen, dass das 
Denken wesentlich verschieden ist vom Empfinden, Wahrnehmen, Spre-
chen und Vorstellen, dann kann die Ontologie ihm immerhin via negationis 
gewisse Konturen geben. Die Sicht darauf, was Denken ist, wird klarer, so-
fern man der Verführung, es von vornherein positiv zu attribuieren, zuguns-
ten eines methodischen Logozentrismus widersteht.2 

Schließlich ist die Idee der Nichtigkeit des Denkens zwar ein philoso-
phischer Gedanke, aber diesem liegt zugleich eine nicht-philosophische In-
tuition zugrunde. Mit bekannten Stereotypen wie der ‚Abstraktheit‘, ‚Irrea-
lität‘ oder gar der ‚Lebensabträglichkeit‘ des Denkens ist diesbezüglich 
zwar eine gewisse Deutungsrichtung ideengeschichtlich vorgezeichnet. Al-
lerdings bringen die genannten Begriffe – ganz abgesehen davon, dass wer-
tende Untertöne in ihnen nur schwer zu unterdrücken sind – das Verständ-
nis deshalb nicht entscheidend weiter, weil sie allesamt die Fraglichkeit des 
Denkens teilen. Von einer Intuition, die nicht-philosophisch ist, verlangt 
man hingegen, dass sie Selbstverständliches auf schlichte Weise ausspricht 
(oder auf ebenso einfache Weise das Fehlen von Selbstverständlichkeit ar-
tikuliert). Eine von vielen möglichen Fragen, die Letzteres in Bezug auf das 

                                                   

2 Dass der Logozentrismus methodisch eingesetzt wird, bedeutet, dass im Weite-

ren ausschließlich das unattribuierte Denken zur Diskussion steht, nicht dagegen 

etwa ‚anschauliches‘ oder ‚sprachliches‘ Denken. Die Tatsache, dass in aktuel-

len Diskussionen über das Denken solche und andere Attribuierungen häufig 

begegnen, könnte der These von der Nichtigkeit des Denkens bereits in die 

Hände spielen. Einfach gesagt: Man assoziiert das Denken (und sei es auch nur 

in problematisierender Form) häufig deshalb mit der Anschauung oder der Spra-

che, weil man es, unabhängig von solchen Attribuierungen, für nahezu nichts, 

zumindest aber für theoretisch kaum fassbar hält. Der hiesige Versuch geht da-

gegen davon aus, dass – unabhängig von der Berechtigung solchen Attribuierens 

– trivialerweise gilt: Sprechen ist Sprechen, Anschauen ist Anschauen, Denken 

ist Denken. Und auf dieser Grundlage sollen die ontischen Unterschiede zwi-

schen den genannten Phänomenen im Folgenden stärker wiegen als theoretisch 

unterstellte Zusammenhänge. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 | THOMAS ROLF 

 

Denken tut, ist etwa die folgende: Wie kommt man eigentlich darauf, dass 
es (so etwas wie) Denken gibt? Wer so fragt, der erkundigt sich nach einer 
Situation, in der sich in typischer Weise zeigt, dass es Denken gibt, und in 
der sich bestenfalls sogar zeigt, wie es prinzipiell beschaffen ist. Gemeint 
ist natürlich keine ihrerseits bloß denkbare, sondern eine durchaus reelle 
Erfahrungssituation – eben eine solche, in der menschliches Denken unmit-
telbar so erfahrbar wird, wie es ist.  

Es geht also darum, eine Lebenssituation dieses Typs beispielhaft zu 
vergegenwärtigen: und zwar speziell die Erfahrung, dass es – wie der 
Volksmund sagt – im Leben stets anders kommt als man denkt.3 Es gilt, 
diese Spruchweisheit, die einen sehr bestimmten Hinweis auf das Verhält-
nis von Lebensverlauf und Denkvollzug gibt, in Bezug auf das Sein des 
Denkens auszuwerten. Dass in dem Spruch eine lebensphilosophische 
Skepsis gegenüber dem Denken untergründig mitschwingt, ist kaum zu 
leugnen. Es kommt aber im Folgenden nicht auf diesen antirationalistischen 
Beiklang an, sondern darauf, die in der Spruchweisheit geäußerte Erfahrung 
einer Kluft zwischen Leben und Denken zu artikulieren. Diese Artikulation 
dient der Klärung dessen, was Denken rein als solches und somit vor allem 
in seinem abgründigen Gegensatz zum nicht-reflexiven Erleben ist. 

Dass dabei, wie bereits betont, das Denken lediglich ex negativo be-
stimmt wird: Dies liegt bereits ganz auf der Linie der Botschaft des Lebens-
spruches selbst. Insofern ist das Denken dessen, was Denken ist, logisch 
nicht zu entkoppeln von einer Einsicht in sein Gegenteil: den Verlauf des 
Lebens, so wie es kommt und sich fügt. Es gilt also, das Denken durch Er-
lebnisse hindurch anzuvisieren, die als Lebensvollzüge gerade nicht Ge-
danken oder Formen des Denkens sind. Zweifelsohne haftet dieser Methode 
der Geruch einer gewissen ‚Idiotie‘ an. Doch das ist, gerade angesichts des 
Denkens und seiner Eigentümlichkeiten, unvermeidlich. Liegt es doch auf 
der Linie der im Lebensspruch ausgesagten Idee der Nichtigkeit des Den-
kens, dass das, was passiert, sich nicht so wie gedacht ereignet – und dass 
somit das Passierende als solches offenbar nicht Denken (oder immerhin 
wesentlich anders als Denken) ist. Die besagte Idiotie der Methode ist in 
gewisser Weise unumgänglich: Sie ist ein Aspekt jener logozentrischen 
Schärfe, die erforderlich ist, um das als solches nicht erfahrbare Denken 

                                                   

3 Ich verdanke den Hinweis auf den Bedeutungsreichtum dieses Lebensspruches 

der philosophischen Dissertation von Kleimann (2009). 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ES KOMMT STETS ANDERS | 19 

 

immerhin denken zu können. Das buchstäblich Idiotische des Denkens liegt 
somit darin, dass es in seinem Sein nur mittels seiner selbst – eben durch 
Denken des Denkens – präsentierbar ist, während es aus Sicht alltäglichen 
Erfahrens und Erlebens nahezu nichts ist.4 
 

 

DENKEN IST NICHT EMPFINDEN ODER WAHRNEHMEN 
 
Wie kommt man aus alltäglicher Sicht überhaupt darauf, dass es Denken 
gibt? Diese Frage wird insofern aktuell, als Menschen gemeinhin vom 
Denken sprechen: nämlich ‚ohne groß zu denken‘ – also so, wie man von 
Dingen redet, von denen man ein sehr vages, für praktische Zwecke aber 
ausreichendes Verständnis hat. Wer sagt: Ich denke, dass P. gleich kommen 
wird, der verwendet das Wort ‚denken‘, ja er sagt sogar, dass er (etwas) 
denke. Insofern kommt man auf jeden Fall durch Äußerungen des Men-
schen, in denen das Wort ‚denken‘ (in zumeist ichbezüglicher Form) vor-
kommt, darauf, dass es so etwas wie das Denken gibt. Der alltägliche 
Wortgebrauch ist zugleich Anlass zu der Vermutung, dass das Wort ‚den-
ken‘ nicht gänzlich leer ist, sondern dass etwas bedeutet, einen gewissen 
Inhalt hat. Es sind also zunächst einmal die durchschnittlichen und unre-
flektierten Verwendungsweisen und Bedeutungen des Wortes ‚denken‘, 
durch die man dem Denken auf die Spur kommt. Und damit scheint die 
Frage, wie man darauf kommt, dass es das Denken gibt, bereits beantwortet 
zu sein. 

                                                   

4 Der Begriff ‚Idiotie‘ ist hier logisch gemeint und steht als terminus technicus für 

das Verfahren, in dem, in einzigartiger Selbstbezüglichkeit, das Denken gedacht 

wird. Einschlägig ist hierfür der griechische Ausdruck ἰδιότης, welcher die Ei-

genheit bzw. Eigentümlichkeit von etwas bezeichnet. Nicht unmittelbar mitge-

meint ist dagegen der grammatisch verwandte Begriff ἰδιώτης: Dieser spielt auf 

jene Privatleute an, die sich im antiken Griechenland von öffentlichen Ämtern 

sowie vom politischen Leben insgesamt fernhielten. Dass tendenzieller Rückzug 

aus dem öffentlichen Leben, sei es in bewusster oder in pathologischer Weise, 

eine phänomenale Seite menschlichen Denkens bildet, darf freilich hintergrün-

dig mitgedacht werden, zumal dadurch die Idee der Nichtigkeit des Denkens an 

Anschaulichkeit gewinnt. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 | THOMAS ROLF 

 

Doch natürlich scheint es nur so. Denn die Frage nach dem Denken ist 
nicht die nach dem Sinn eines alltagsgebräuchlichen Wortes, sondern die 
nach dem Denken selbst (αὐτῷ). Bei der Bedeutung vieler Worte bereitet es 
keine Schwierigkeit, das Bedeutete auch ohne Worte zu ‚meinen‘. Dies gilt 
vor allem für Worte, die sinnlich Erfahrbares bezeichnen; also etwas, das 
sich auch unabhängig vom Prozess des Sprechens (sowie des Erlernens der 
Worte und ihrer Bedeutungen) so zu erkennen gibt, wie es ist. Ein Stuhl 
etwa ist sinnlich erfahrbar, und Menschen machen, mit Worten oder ohne, 
Erfahrungen mit Stühlen. Die Frage, woher wir wissen, dass es Stühle gibt, 
deutet also – ebenso wie die Frage, wie Stühle durchschnittlich beschaffen 
sind – nicht auf die Verwendung oder Bedeutung von Stuhl-Begriffen, son-
dern auf Erlebnisse mit Stühlen: Wobei solche Erlebnisse typischerweise 
solche des handgreiflichen Empfindens (Berühren, Betasten) oder des be-
reits stärker objektivierenden Wahrnehmens (gestaltauffassendes Sehen 
usw.) sind. Demgegenüber mutet der Begriff des ‚Denkerlebnisses‘ bereits 
deutlich rätselhafter an. Denn was eigentlich kann es phänomenologisch 
heißen, dass man Denken erlebt, also empfindet oder wahrnimmt? Fühlt 
sich Denken irgendwie an, sieht es irgendwie aus, hört es sich irgendwie 
an? Phänomenologisch ist dies wohl eindeutig zu verneinen. Und selbst, 
wenn man an die Stelle des (somit bloß vermeintlich seienden) ‚Denkerleb-
nisses‘ den ‚Denkgegenstand‘ setzt, wird die Irritation kaum geringer: Hat 
das Gedachte, also der Gedanke, eine irgendwie fassbare Erlebnisqualität? 
Sind Gedanken, und zwar im zugleich schlichten wie strengen Wortsinn, 
erfahrbar? Sind sie, wenn schon nicht realräumlich lokalisiert, dann immer-
hin als zeitliche Gebilde (also als Prozesse), Inhalte oder Bezugspole von 
Erlebnissen? Auch dies lässt sich phänomenologisch kaum bejahen, ohne 
dass deshalb jedoch ernsthaft am Sein des Gedachten zu zweifeln wäre. 

Im Gegensatz zum Denken ist die Fragwürdigkeit des Empfindens (und 
des Empfundenen) sowie des Wahrnehmens (und des Wahrgenommenen) 
aus Sicht des Alltagserlebens verschwindend gering: Man empfindet oder 
bemerkt eben sinnlich das Sein und Sosein dessen, was zu empfinden oder 
zu bemerken ist; und zwar ohne theoretischen Anspruch darauf, etwas über 
das Empfinden (und das Empfundene) oder das Wahrnehmen (und Wahr-
genommene) zu wissen, zu denken oder sprachlich zu äußern. Die erkennt-
nistheoretische Frage etwa, ob Empfindungen oder Wahrnehmungen ‚von 
einem Stuhl verursacht‘ werden, oder ob sie auf die ‚Existenz‘ und ‚Be-
schaffenheit‘ eines Stuhls ‚verweisen‘, tauchen im Zuge alltäglichen Emp-

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ES KOMMT STETS ANDERS | 21 

 

findens und Wahrnehmens kaum auf – und selbst wenn derlei Fragen ganz 
unterblieben, würde dennoch empfunden und wahrgenommen, was zu emp-
finden und wahrzunehmen ist. Die Frage, ob es zum Empfinden und Wahr-
nehmen der Sprache bedarf, ist insofern rein theoretisch. Sie beweist ihre 
theoretische Natur schlicht dadurch, dass man – sozusagen ohne Weiteres – 
auch einfach nur empfinden oder wahrnehmen kann; indem man sich dann 
eben nicht fragt oder näher zu explizieren bemüht, wie und was man emp-
findet oder wahrnimmt. 

Wesentlich anders ist die Situation beim Denken und beim Gedachten. 
Das Denken als solches begegnet oder widerfährt einem nicht unmittelbar, 
oder genauer: Es trifft einen nicht erfahrungsgemäß oder erlebnishaft. Dies 
wird exemplarisch deutlich bei einem Blick auf den Denkenden, und zwar 
insbesondere im Kontrast zum Wahrnehmenden. Einen Blick auf den Den-
kenden nämlich gibt es, im Unterschied zu einem Blick auf die wahrneh-
mende Person, nicht. Oder, anders ausgedrückt: Eigenes wie fremdes Den-
ken ist, anders als eigenes wie fremdes Wahrnehmen, selbst nicht wahr-
nehmbar.5 Zwar kann ich, indem ich Rodins berühmte „Denker“-Plastik be-
trachte, in ihr intuitiv die Geste des Denkens erschauen und sagen: „So 
sieht typischerweise ein Denkender aus!“ Aber dass jemand wie ein Den-
kender erscheint oder aussieht, bedeutet gerade nicht, dass sein ein-
Denkender-Sein selbst ein bestimmtes Aussehen hat. Wer meint, eine Per-
son sei ein Denkender genau dann, wenn sie eine der Rodinschen Plastik 
vergleichbare Pose einnimmt, der übersieht nicht nur die Konventionalität 
dieser Haltung (und damit die Tatsache, dass man durchaus auch in anderen 
Haltungen ‚Denken vollziehen‘ kann). Vor allem entgeht ihm, dass der so 
genannte Akt des Denkens an seiner scheinbaren Veranschaulichung gerade 
deshalb nicht abzulesen ist, weil sich das Denkend-Sein, und zwar gerade 
aus phänomenologischer Sicht, in der tendenziellen Unterbindung jeglichen 
Tuns und jeglicher Aktivität ‚zeigt‘. Zwar sieht der Denkende aus (oder 
‚wirkt wie‘) ein Innehaltender oder Angehaltener. Aber dies sagt positiv 

                                                   

5 Das bedeutet allerdings nicht, dass Selbstbezüglichkeit konstitutiv für das 

Wahrnehmen ist: Normalerweise nimmt man etwas wahr, nicht dagegen das (ei-

gene oder fremde) Wahrnehmen! Entscheidend ist hier allein die Tatsache, dass 

im Falle der Wahrnehmung die Möglichkeit zum Beispiel eines Sehens des Se-

hens besteht, während man hingegen Denken niemals unmittelbar sinnlich er-

fährt. Ihm kann man allein mittels seiner selbst, also qua Denken ‚begegnen‘. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 | THOMAS ROLF 

 

kaum etwas Bestimmtes aus: Auch eine Person, die einfach nur so (also 
unwillkürlich-gedankenlos) stoppt, inne- oder anhält, sieht entsprechend 
aus – und diese pure Stasis ist es denn auch, die man effektiv erblickt, mag 
man indes auch denken, man erblicke auf diese Weise unmittelbar eine 
denkende Person. 

Im Gegensatz dazu kann man einen Wahrnehmenden sehr wohl als sol-
chen erfahren, und Menschen tun dies im alltäglichen Erleben auch ständig. 
Das hat unter anderem damit zu tun, dass es ihrerseits wahrnehmbare Sin-
nesorgane sind, mit denen Menschen wahrnehmen.6 Sehen wir etwa die 
Augen eines Menschen, so erleben wir sehend die Anwesenheit eines We-
sens, das sehen kann; und selbst noch im Falle des Sehens einer de facto 
blinden Person zwingen uns dessen Augen eine entsprechende Erlebniswei-
se auf, die dann freilich durch das eventuell hinzutretende Wissen über das 
Handicap der Person modifiziert wird. Natürlich sieht man nicht, was (und 
letztlich auch nicht ob) andere sehen, wenn man ihre Augen bzw. ihr Sehen 
sieht. Aber wir erleben doch, und zwar ohne es zu denken, die an Schlicht-
heit nicht zu überbietende Verbundenheit der mit unseren Augen gesehenen 
Augen der anderen Person und der in diesem Sehen notwendig mitgegebe-
nen, gemeinsamen sinnlichen Welt. Dies zeigt, dass die Wahrnehmung, 
rein als solche bzw. in statu nascendi, weder eine intellektuelle Operation 
ist noch irgendwelche geistigen Aufbauelemente enthält.7 Wahrnehmen ist 

                                                   

6 Die Idee, das Gehirn als ein den Sinnesorganen analoges ‚Organ des Denkens‘ 

aufzufassen, wird hier nicht besprochen. Eine solche Besprechung würde erge-

ben, dass es sich in der Tat um eine bloße Analogie handelt. Ein Organ im präg-

nanten Sinne nämlich ist das Gehirn gerade nicht, dazu fehlt ihm unter anderem 

die funktionale Spezialisierung: Entfernt man das Gehirn aus dem lebendigen 

Organismus, so endet definitiv mehr als nur das Denken, für welches es folglich 

nicht das spezifische Organ ist. 

7 „In Wirklichkeit lässt sich von einer Denk- oder Urteilsfunktion in der Wahr-

nehmung nicht das Geringste nachweisen. […] Das ‚Denken‘ beginnt erst, wo 

die Reflexion auf bestimmte Beschaffenheiten des nicht unmittelbar Erfassten 

einsetzt.“ (Hartmann 1962: 114) Viele Wahrnehmungstheoretiker hingegen deu-

ten das Wahrnehmen als eine ‚vom Denken durchdrungene‘ oder nur ‚mittels 

Begriffen mögliche‘ Erfahrungsform. Die Wahrnehmung bliebe irrational, wenn 

nicht, wie etwa laut Kant, rationale Elemente (Anschauungsformen, Verstandes-

begriffe) in seine ‚Konstitution‘ einflössen. Kant und seine Nachfolger verwech-

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ES KOMMT STETS ANDERS | 23 

 

eben nicht gedankliche Repräsentation von etwas als sinnlich-seiend, son-
dern es ist in seiner sinnlichen Selbstgebung des Wahrgenommenen jene 
Positivität, in Relation zu der das Denken seinerseits wie etwas Nichtiges 
erscheint. Wenn etwa Ludwig Klages apodiktisch behauptet: „Kein Erleb-
nis ist bewusst, und kein Bewusstsein kann etwas erleben“ (Klages 1981: 
229), so deutet diese erlebnisanalytische These bereits voraus auf jene Phä-
nomenologie der Wahrnehmung, deren Antiintellektualismus in der klaren 
Abgrenzung von Wahrnehmungserlebnis und erlebnisunfähigem Denken 
besteht.8 

Dass das Denken im exemplarischen Vergleich mit den Erlebnisarten 
des Empfindens und Wahrnehmens relativ nichtig ist, heißt also unter ande-
rem, dass es nicht-sinnlich ist. Dazu passt der Umstand, dass das Erleben 
jederzeit ohne mitlaufendes (also buchstäblich ohne ‚kommentierendes‘) 
Denken möglich ist, während umgekehrt ein reines, also nicht leibseelisch 
verankertes Denken zwar gedacht, nicht aber lebensreell bestehen oder 
vollzogen werden kann. Eigentliches bzw. biotisches Leben ist, angefangen 
von seinen ersten Keimen bis hinauf zur relativen Höhe elementaren Wahr-
nehmens, nicht nur ohne Denken möglich, sondern es vollzieht sich auch 
realiter ohne bzw. anders als Denken. Natürlich kann man Empfinden und 
Wahrnehmen ihrerseits denken; dies allerdings nur, insofern man denkend 
dahin gelangt zu konstatieren, dass diese Erlebnismodi an sich selbst we-
sentlich anders sind als die Gedanken, welche sich geistig auf sie beziehen. 
Alles andere Denken über Empfindung und Wahrnehmung würde aus ihnen 
selbst Gedanken machen. Und ein solches Denken würde seinen Gegen-
stand gerade dadurch verlieren, dass es ihn in einer Art intellektualistische 
Homogenisierung seiner eigenen Seinsweise angliche. 

 
 
 

                                                   

seln die Wahrnehmungserfahrung mit dem Gedanken ‚Wahrnehmung‘. Und sie 

sind deshalb unfähig, die Nichtigkeit des Denkens in Bezug auf das Wahrneh-

mungserleben auch in theoretischer Hinsicht sachgemäß zu erfassen.  

8 Vgl. Merleau-Ponty, wo es bereits im Vorwort heißt: „Wahrnehmung ist nicht 

Wissenschaft von der Welt, ist nicht einmal Akt [oder] wohlerwogene Stellung-

nahme.“ (Merleau-Ponty 1966: 7) 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 | THOMAS ROLF 

 

DENKEN IST NICHT SPRECHEN 
 
Betrachtet man das Problem des Denkens von den Erlebnissen aus, so kann 
man also tatsächlich in Zweifel darüber geraten, ob es Denken überhaupt 
gibt. Und es ist möglicherweise dieser Zweifel, der die Frage nach dem 
Denken in Richtung auf die Sprache lenkt. Es scheint nämlich geradezu so, 
als müsse das Denken, um sich angesichts seiner genuinen ‚Schwachsinn-
lichkeit‘ gleichsam zu beweisen, die Sprache zu Hilfe nehmen. So wird un-
ter anderem erklärlich, warum Denken und Sprechen – beide Termini sind 
ja bereits seit der vorsokratischen Zeit im Logos-Begriff eng miteinander 
verbunden – problemgeschichtlich oft paarweise auftreten. Jedenfalls ist die 
klassische Idee, dass die ihrer Natur nach öffentliche (bzw. im Sprechen 
veröffentlichte) Sprache das in ihm verborgene Denken ins Äußere hinein 
vertritt, bis heute äußerst wirkmächtig. 

Gemäß dieser Tradition ist man beim Denken des Denkens darauf fest-
gelegt, im Bereich des spezifisch attribuierten, nämlich eben des sprachli-
chen oder mittels Sprache ausgedrückten Denkens Näheres über das Den-
ken selbst zu erfahren. Es erscheint aus dieser Sicht unmöglich, das Denken 
unabhängig vom Sprechen als dem unterstellten Medium seiner Phänome-
nalität bestimmen zu können. Eine Theorie des Denkens hat den Weg über 
die Theorie der Sprache zu nehmen, und an die Stelle einer (so gesehen als 
unmöglich geltenden) Ontologie des Denkens hat die Analyse der Sprache 
und ihrer Aufbaubestandteile (klassischerweise Begriffe, Urteile, Schlüsse) 
zu treten. In dem Moment freilich, in dem diese ‚Wende‘ zur Sprache ihren 
ursprünglichen Methodensinn verliert – den Sinn also, das Denken lediglich 
zu vermitteln, – lädt sie sich ihrerseits ontologisch auf: Seiendes als solches 
ist dann, das Denken voll eingeschlossen, nichts weiter als sprachlich Sei-
endes, also Logisches. In diesem Falle gibt es dann freilich keine Garantie 
mehr dafür, dass das thematische Telos bzw. der Gegenstand der nunmehr 
bereits lingualistischen Untersuchung das Denken bleibt. 

Nun verweist aber selbst noch der Lingualismus unwillkürlich auf das 
Denken, das nun als das innere Andere der Sprache fungiert. Das ‚Gewand‘ 
der Sprache verweist logisch, und das heißt gedanklich, also ohne dass es 
begriffen oder faktisch ausgesagt werden muss, auf das ‚Gewandete‘; das 
Medium der Sprache deutet als Medium über sich selbst hinaus auf das 
Medialisierte. So gesehen ist der Lingualismus kein ernstes Problem für die 
Frage nach dem Sein des Denkens. Im Gegenteil: Mit seiner Auffassung, 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ES KOMMT STETS ANDERS | 25 

 

dass man an das Denken rein als solches nicht herankommt, dass also allein 
der Umweg über das Sprachliche zum Denken hinführt, unterstützt der 
Lingualismus unwillkürlich die These von der positiven Nichtigkeit des 
Denkens. In der Tat nämlich erfährt man durch die Wendung zur Sprache, 
ganz anders als im Falle der Wendung zu den Erlebnissen des Empfindens 
und Wahrnehmens, sehr viel über die Positivität des Denkens; und zwar, 
um im Bild zu bleiben, mindestens so viel, wie man aus der Größe und 
Form eines Gewandes von der Größe und Form des durch ihn bekleideten 
Körpers erfährt. 

Was das bedeutet, lässt sich, erneut bloß exemplarisch, am Begriff dar-
legen. Ein Sprechen ohne Verwendung von Begriffen, mittels denen man 
sich über die Vollzüglichkeit sinnlichen Erlebens erhebt, ist nicht denkbar. 
Unabhängig von der erkenntnistheoretischen Frage, ob man mittels allge-
meiner Begriffe das nichtbegrifflich Erlebte erfassen kann, gilt ontologisch, 
dass das Sein der Sprache eben wesentlich in der Verwendung von Allge-
meinbegriffen (von unterschiedlicher Abstraktheit) besteht. Dass dem Den-
ken jene sinnliche Erfülltheit fehlt, die dem Erleben eigentümlich ist, bleibt 
solange eine spekulative Behauptung, bis man nicht zeigen kann, woher das 
Denken die ihm eigentümliche Leere, also seine verschwindend geringe 
Fülle bezieht. Und eben an dieser Stelle kommt die Sprache als Analogon 
des Denkens ins Spiel, um der Argumentation ihre Spekulativität zu neh-
men.  

Analogie zwischen Denken und Sprechen heißt: Einerseits ist Denken 
nicht Sprechen – und zwar schon deshalb, weil Denken, anders als das 
Sprechen einer Sprache, niemals unmittelbar sinnlich erscheint (ertönt, er-
klingt). Andererseits aber ist es in logischer Hinsicht durchaus so wie Spre-
chen, was sich eben am Begriff und seiner eigentümlichen Allgemeinheit 
exemplifizieren lässt. Ob jemand, der in einer sprachlichen Äußerung den 
Begriff ‚Pferd‘ verwendet, ein inneres Bild eines Pferdes (oder aber ein 
Bild des Wortes ‚Pferd‘) vor den nicht-sinnlichen Augen des Geistes hat, 
kann dahingestellt bleiben. Entscheidend ist die Tatsache, dass der eigentli-
che ‚Gegenstand‘ des Begriffs ‚Pferd‘ kein erfahrenes Pferd, sondern allein 
die logische Einheit ‚Pferd‘ ist. Es eint eben Denken und Sprechen, dass sie 
logische Einheiten, also so genannte ‚Bedeutungen‘, als Bezugsgegenstän-
de aufweisen; und dies wiederum ganz unabhängig davon, wie man deren 
Entstehung theoretisch aufzuhellen, also empirisch zu erklären oder refle-
xiv zu begründen versucht.  

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 | THOMAS ROLF 

 

In diesem Bezug auf Inhalte vom Typus ‚Bedeutungen‘ liegt zugleich 
die Allgemeinheit, die Sprechen und Denken als Aspekte des Logos mitei-
nander verbindet. Diese Allgemeinheit von Bedeutungen ist notwendig dort 
vorhanden, wo gedacht und gesprochen wird; im Gegensatz zum wirklich 
Seienden, das, insofern es von Haus aus nicht-bedeutungsmäßig Seiendes 
ist, stets individuell und konkret ist. Selbst jemand, der ein singuläres Et-
was, zum Beispiel das sich da und dort vor ihm befindliche Pferd als brau-
nes Pferd bezeichnet – dass er es so bezeichnet, heißt eben, dass er es (als 
so und nicht anders seiend) denkend bestimmt – macht selbstverständlichen 
Gebrauch von der Generalität logischer Einheiten. Und doch darf die Ana-
logie, die Sprache und Denken eint, nicht ontologisch als Sachidentität 
missverstanden werden. Anders gesagt: Bei der ontischen Nichtigkeit des 
Denkens gegenüber dem Sprechen bleibt es trotz dieser Analogie. Dass 
Denken dort stattfindet, wo Sprechen geschieht: Dies ergibt sich – ohne 
dass es zum Gleichsein beider käme – aus der Logos-Natur der Sprache, an 
welcher das Sein des Denkens abgelesen werden kann. Aber es ist zugleich 
in keiner Weise ausgemacht, dass dort, wo nicht gesprochen wird – wo also 
das Denken kein sinnliches Medium verwendet – auch Denken nicht statt-
findet. Im Gegenteil lehrt die Erfahrung, dass sich jemand ‚seinen Teil‘ 
sehr wohl denken, also sich über etwas ‚Gedanken machen‘, aber dennoch 
‚den Mund halten‘ und Stillschweigen wahren kann. Wären Denken und 
Sprechen ontisch eins, so wäre logische Allgemeinheit stets unmittelbar ge-
äußerte Allgemeinheit. Dem ist natürlich nicht so, denn das Denken ist als 
solches eher hintergründig: Es ist, relational betrachtet, das unscheinbarere 
und gleichsam diskreter auftretende Allgemeine gegenüber dem gesproche-
nen (ausgesagten, mitgeteilten usw.) Allgemeinen.  

Diese Differenz wird häufig unterschlagen, und auf solcher Unterschla-
gung beruht der zweifelhafte Erfolg einiger spektakulärer medientheoreti-
scher Thesen. Denken und Sprechen sind einander analog; sie sind ver-
gleichbar, aber in dieser Vergleichbarkeit doch Verschiedenes. Nivelliert 
man die Unterschiede, so kann man, zumal in Zeiten hochgradiger Mediali-
sierung bzw. Bedeutungsvermittlung, auf die absurde Idee kommen, dass 
ein Medium unmittelbar das Medialisierte ist oder es auf mysteriöse Weise 
‚in sich enthält‘. Wer so spricht, der denkt eben das Mediale eher, als dass 
er es in seinem Sosein erkennt. In Bezug auf das Verhältnis von Sprechen 
und Denken übersieht er dabei unter anderem, dass das Denken gegenüber 
dem sich sinnlich vordrängenden Medium des Sprechens zwar relativ nich-

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ES KOMMT STETS ANDERS | 27 

 

tig (‚verschwindend‘), aber niemals unmittelbar nicht-seiend (‚verschwun-
den‘) ist. So kann es leicht zu dem Irrtum kommen, alles Medialisierte sei 
zwangsläufig bloßes ‚Gerede‘ oder ‚Geschreibe‘ und somit inhaltlich 
nichtssagend. Gegenüber solchen katastrophalen Einschätzungen, die auf 
keiner soliden ontologischen Grundlage erwachsen, bleibt festzuhalten: 
Keine Rede, die mehr oder etwas anderes als Rauschen ist, kann jemals im 
strengen Sinne leer, das heißt vollends gedankenlos sein. 

 
 

DENKEN IST NICHT VORSTELLEN 
 
‚Es kommt im Leben stets anders als man denkt‘: Diese Behauptung steht 
offensichtlich in Konflikt mit der Idee, dass es unter anderem gerade das 
Denken sein dürfte, welches Künftiges mehr oder minder treffsicher antizi-
piert – indem es nämlich, vorausschauend, planend oder entscheidend, in 
eine von ihm selbst mitgestaltete Zukunft hinein ausgreift. Häufig wird, 
keineswegs zu Unrecht, die Personalität des Menschen eng mit seiner Fä-
higkeit zu willentlicher Bestimmung verbunden, wobei sich diese Fähigkeit 
unter anderem darin zeigt, dass die Menschen ihr individuelles Leben geis-
tig vorentwerfen und somit qua Denken aktiv am qualitativen Sosein des 
Zukünftigen mitwirken. 

Zu diesem Gedanken passt es sehr gut, dass das Denken, praktisch ge-
sehen, ein Instrument zielorientierter Lebensführung ist. Es ist gerade die-
ser Aspekt der aktiven Gestaltung von Person und Welt, der ein zweifelhaf-
tes Licht auf die Spruchweisheit wirft. Wird nicht gerade durch die ‚vo-
rausgreifende‘ Leistung des Denkens in hohem Maße mitbestimmt, was der 
Denkende, der eben seinerseits etwas relativ Bestimmtes vorhat, schließlich 
auch faktisch vor sich haben wird? Wie kann es stets anders kommen als 
man denkt, wenn es doch das Denken selbst ist, von dem das Sein und So-
sein des Künftigen in einem nicht unbeträchtlichen Umfang ausgeht oder 
herstammt? Und wie stünde es mit dem unterstellten Werkzeugcharakter 
des Denkens, sofern man annimmt, dass keine gedankliche Antizipation 
jemals ihr im Vorhinein anvisiertes Ziel, also die zumindest umrisshafte 
Determination des Kommenden (als des so und so Gewollten) erreichte? 

Ganz offensichtlich also steht die Spruchweisheit mitsamt ihrer Apodik-
tizität in schroffer Opposition zur Idee der Selbstbestimmung von Personen 
als denkender Wesen. Um diesen Gegensatz aufzulösen, empfiehlt sich er-

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 | THOMAS ROLF 

 

neut phänomenologische Sachlichkeit. Es lässt sich nämlich zeigen, dass 
der vermeintliche Gegensatz ein seinerseits bloß gedanklicher, und damit 
gemäß der Leitidee dieses Essays zugleich ein relativ nichtiger Gegensatz 
ist. Um dies zu erweisen, wird der Akzent der folgenden Untersuchung auf 
dem Unterschied zwischen Denken und Vorstellung (im Sinne von Reprä-
sentation oder geistiger Anschauung) liegen. Wie schon zuvor im Falle von 
Empfinden, Wahrnehmen und Sprechen soll es darum gehen, einer unmit-
telbaren Identifikation des Denkens mit einem bestimmten Anderen seiner 
selbst vorzubeugen: Denken ist nicht Vorstellen. 

Die Erfahrung, dass etwas anders kommt als man denkt bzw. sich an-
ders ereignet als zuvor (also geistig antizipierend) gedacht, verweist in der 
Regel zurück auf eine anschauliche bzw. anschauungsanaloge Vorstellung, 
die man sich – in der Haltung des Erwartens – von einer künftigen Situation 
macht; wobei das ‚anders kommen als‘ die Enttäuschung einer gehegten 
Erwartung bezeichnet. Das Normalvorbild der Vorstellungsenttäuschung 
ist, zumindest der geläufigen Interpretation zufolge, der Eintritt des Erwar-
teten. Erst von dieser Normalität her wird, wie insbesondere Jean-Paul Sart-
re nachgewiesen hat, die Enttäuschungserfahrung überhaupt in ihrer spezi-
fischen Negativität verständlich (vgl. Sartre 2009: 59ff.). Dass man etwa 
denkt D. wird zur Party kommen, besagt somit, dass D. anschauliches Ele-
ment eines im Vorhinein entworfenen, subjektiven Vorstellungsszenarios 
ist. Der Akzent liegt hierbei auf der Anschaulichkeit bzw. auf der häufig so 
genannten Bildhaftigkeit der Vorstellung, die der Betreffende in innerer 
Antizipation des zu Erwartenden entwickelt.  

Geistiges Leben ist speziell dort, wo es sich, wie im Sprechen und Vor-
stellen, ‚jenseits‘ des Empfindens und Wahrnehmens abspielt, über weite 
Strecken imaginäres Leben – ein Leben in oder mit der bildlichen Vorstel-
lung dessen, was sein oder geschehen wird (und dann freilich auch, was 
hier aber dahingestellt bleiben kann, ein Leben in oder mit Bildern von 
Vergangenem). Und gerade weil, nicht zuletzt in instrumentellen oder auch 
wertakzentuierten Zusammenhängen, das Vorstellen von Künftigem (im 
Sinne etwa der Heideggerschen Sorge) ein häufiges Phänomen ist, drängt 
sich die Frage auf, ob diesbezüglich das Denken nicht unmittelbar mit dem 
Vorstellen gleichzusetzen ist. 

Es sind in der Regel bestimmte Informationslagen mitverantwortlich 
dafür, dass Personen gerade diese (und keine anderen) Vorstellungen des-
sen, was passieren oder der Fall sein wird, entwerfen. D. etwa hat uns zuvor 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ES KOMMT STETS ANDERS | 29 

 

zugesichert, er werde die Party besuchen, und wir machen unter anderem 
diese Mitteilung zur Basis unserer Erwartungsbilder. Treffen wir D., nach-
dem dieser uns zuvor darüber informiert hat, er werde zur Party kommen, 
schließlich tatsächlich auf der Party an, so erfüllt sich, wie es scheint, eine 
zuvor rein vorstellungsmäßige Intention. Zunächst war da das imaginäre 
innere Szenario (D. in unserer Vorstellung auf der vorgestellten Party), und 
nun hat sich diese Intention offenkundig realisiert: D. ist, und zwar an-
scheinend so wie gedacht, tatsächlich da! Es ist diese Struktur von imaginä-
rer Erwartung und reeller Erfüllung, die das landläufige Urteil über die in-
strumentelle Leistung des Vorstellens beherrscht. Und doch ist es eben die-
se aus der Bewusstseinsphilosophie stammende Struktur, welche verhin-
dert, dass man die ontologische Dimension der Spruchweisheit in den Blick 
bekommt. Es ist ein verborgener Rationalismus in der betreffenden Theorie 
der Imagination, der hierfür verantwortlich ist, und den es nun aufzuzeigen 
gilt. 

Zunächst wird man festhalten müssen, dass es der apodiktische Satz Es 
kommt stets anders als man denkt schlicht nicht zulässt, dass jemals dasje-
nige eintritt, was sich Menschen hinsichtlich des künftig Passierenden vor-
stellen. Es ist keineswegs so, dass der Spruch lediglich das gelegentliche 
Scheitern subjektiver Vorstellungen, die mit Erwartungscharakter auftreten, 
bestreitet; sein Anspruch geht, eben als ein Weisheitsanspruch, radikal über 
die Kontingenzen des Erfahrens hinaus. Mehr noch: Der Spruch spricht in 
seiner Substanz überhaupt nicht von subjektiven Vorstellungen und deren 
Erfüllungen oder Enttäuschungen, sondern er sagt als ontologische Aussage 
direkt aus, wie es kommt. Er deutet also unmittelbar auf die apriorische 
Unmöglichkeit sowohl des Eintretens wie des Nichteintretens von vorstel-
lungsmäßig Erwartetem. Damit liegt der Sinnanspruch der Spruchweisheit 
nicht nur jenseits der alltagsempirischen Sicht auf die Vorstellbarkeit von 
Kommendem, sondern darüber hinaus sogar jenseits jeglicher Sicht auf et-
was als etwas erwartbar Kommendem (und somit realistischer Weise Vor-
stellbarem). Dass etwas kommt, und dass dieses Kommende in sich be-
stimmt ist – dies leugnet der Lebensspruch nicht. Wohl aber kappt er das 
von der repräsentationalistischen Bewusstseinsphilosophie unterstellte 
Band zwischen menschlichem Vorstellen und dem, was man mit Hegel den 
„Weltlauf“ oder mit Nicolai Hartmann die „Härte des Realen“ (im Sinne 
der modalen ‚Dichte‘ des Wirklichkeitsprozesses) nennen kann. Hinzu 
kommt, dass sich der Lebensspruch zugleich nicht mit der bloßen Tautolo-

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 | THOMAS ROLF 

 

gie eines Es kommt so wie es eben kommt bescheidet. Zwar ist diese Tauto-
logie durchaus seine hintergründige Substanz, aber er weist darüber hinaus 
eben auch auf die Nichtigkeit jeglichen Vorstellens hin. Und erst durch die-
se inhaltliche Bereicherung dessen, was er substanziell aussagt, wird der 
Spruch für den Zweck dieses Essays verwertbar.9 

Die Anschlussfrage muss nun also lauten: Warum kann das Denken auf 
keinen Fall mit der vorstellenden Repräsentation des Künftigen identifiziert 
bzw. in toto auf Letztere reduziert werden? Die formale Antwort hierauf, 
welche lautet Weil Denken eben nicht Vorstellen ist, ist natürlich ebenso 
wenig befriedigend wie die dogmatische Behauptung, der Lebensspruch sei 
eben wahr. Will man diese beiden in komplementärer Weise leeren Be-
hauptungen inhaltlich stützen, so ist der Nachweis nötig, dass die vorstel-
lende Repräsentation des Künftigen tatsächlich nicht zu halten vermag, was 
sie der landläufigen Überzeugung gemäß verspricht. Eine (hier nur andeu-
tungsweise mögliche) Ontologie des Vorstellens hat zu zeigen, dass das 
Repräsentieren des Künftigen mit Notwendigkeit anders ist als das Kom-
mende selbst – und dass es nicht etwa nur anders vorgestellt wird. Trifft 
man diese Unterscheidung, so wird erneut ex negativo deutlich, dass das 
Denken, und zwar diesmal gegenüber dem Vorstellen, den Charakter der 
Nichtigkeit trägt. 

Der Schlüssel zur Wahrheit des Lebensspruchs liegt in der Zurückwei-
sung des Gedankens, dass jemals das eintritt, was menschliche Vorstellun-
gen imaginierend entwerfen. Entscheidend ist dabei der Unterschied zwi-

                                                   

9 Die substanzielle Aussage lautet in pragmatischer Form: „Sorge dich nicht, le-

be!“ (Dale Carnegie). Darin liegt, in negativer Hinsicht, eine klare Absage an 

eine auf das Sorgen gegründete Fundamentalontologie, wie sie durch Heidegger 

prominent geworden ist. Dieser hat versucht, die Idee der Repräsentation von 

der Sorgestruktur des Daseins zu entkoppeln, was freilich nur theoretisch gelin-

gen kann. Praktisch zeigt gerade die Sorge, wie sehr Menschen in und mit Vor-

stellungen einer subjektiv antizipierten Zukunft leben – bzw. in gewisser Weise 

gerade nicht leben, sondern im Sorgen und seinen Modifikationen (Besorgen, 

Fürsorge usw.) aufgehen. Der nicht-triviale substanzielle Sinn des Lebensspru-

ches hingegen ist ein modalontologischer. Seine nähere Erkundung würde eine 

eingehende Interpretation der These Nicolai Hartmanns, dass stets nur das Wirk-

liche möglich ist, erforderlich machen. Diese Interpretation kann hier nicht ge-

leistet werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ES KOMMT STETS ANDERS | 31 

 

schen dem Gedanken des Repräsentationalismus – also der Idee, dass sub-
jektive Vorstellungen der künftigen Realität entweder entsprechen oder 
nicht – und der Natur des Vorstellens selbst. Denken kann man sich, und 
zwar sowohl (ganz praktisch) hinsichtlich des künftig Realen wie auch 
(theoretisch) hinsichtlich des Verhältnisses von Vorstellung und Realität, 
sehr vieles; denn das Denken ist in beiden Hinsichten gerade deshalb ten-
denziell nichtig, weil es, im Gegensatz zum Imaginieren, mit einem äußers-
ten Minimum an materialen bzw. inhaltlichen Bindungen an das, was der 
Fall ist, auskommt. Praktisch denkbar ist mithin alles Denkmögliche; also 
alles, was sich in logisch-formaler Hinsicht nicht widerspricht – und diese 
minimalistische Anforderung, die erneut die Nichtigkeit des Denkens be-
zeugt, lässt der gedachten (künftigen) Realität einen inhaltlich überreichen 
Spielraum. Auf der anderen Seite ist durchaus auch eine Alternative zur 
Theorie des Repräsentationalismus denkbar. Es besteht ohne weiteres die 
Möglichkeit, das Verhältnis von Vorstellung und Realität gedanklich an-
ders zu gestalten, als es die repräsentationalistische Bewusstseinsphiloso-
phie tut. Dass dem so ist, zeigt die Realgeschichte der entsprechenden The-
orien, in der es, neben dem Repräsentationalismus, zahlreiche andere Arten 
des Denkens über das Wesen der Vorstellung gegeben hat und noch immer 
gibt. 

Während also offenbar das Denken von sich selbst her keine bestimmte 
Tendenz in Richtung auf eine unmittelbare Bewahrheitung seiner Vollzüge 
hat – das Denken ist in seiner diesbezüglichen Nichtigkeit sozusagen von 
Haus aus ‚liberal‘: inhaltsdünn, bindungsarm, abgehoben – erhebt das Vor-
stellen, nicht zuletzt aufgrund seiner Anschauungsanalogizität, diesen An-
spruch sehr wohl. Und gerade in seiner repräsentationalistischen Theorie-
Variante erhebt es die Forderung, dass es eine Koinzidenz von Erwartungen 
und Erfüllungen nicht nur tatsächlich gibt, sondern dass diese sich auch ra-
tional explizieren lässt. Die Idee, dass sich Vorstellungen durch den so ge-
nannten ‚Eintritt‘ des Vorgestellten verwirklichen, ist dem Alltagsdenken 
tief eingewurzelt; und auch auf bestimmten Feldern wissenschaftlichen Ar-
gumentierens hält sich diese Idee mit beachtlicher Zähigkeit. Möglicher-
weise ist es die Tiefe dieser Verwurzelung, die einen übersehen lässt, dass 
diese Idee lediglich ein beliebiger Gedanke unter vielen anderen (denkba-
ren und wirklichen Gedanken über dieses Thema) ist. 

Der Umstand, dass der Repräsentationalismus faktisch (und durchaus 
noch immer häufig) vertreten wird, ist so gesehen zwar kontingent, aber er 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 | THOMAS ROLF 

 

birgt eben auch eine theoretische Gefahr. Es wird nämlich leicht übersehen, 
dass er das Verhältnis, das zwischen Vorstellung und nicht-vorgestelltem 
Seienden herrscht, gerade nicht angemessen repräsentiert – denn notwendig 
niemals passiert etwas so wie erwartet, und das, was passiert, ist zugleich 
notwendig niemals das Erwartete selbst.10 Dass dem so ist, liegt nicht etwa 
daran, dass manche Personen in der Praxis des ‚Vorstellen-was-kommt‘ 
ungeübt sind; denn ein solcher empirischer Mangel ließe sich, wo er be-
stünde, durch gesteigerte ‚imaginative Askese‘ prinzipiell wettmachen. Es 
mag sein, dass man das Vorstellen in ähnlicher Weise trainieren kann wie 
die Muskeln des Körpers. Aber die ontische Kluft, die zwischen dem Ima-
ginären des Vorstellungslebens einerseits und dem qualitativ jederzeit voll 
bestimmten Kommen des Kommenden anderseits besteht – diese Kluft lässt 
sich durch ein wie auch immer geartetes ‚mentales Training‘ grundsätzlich 
nicht abbauen. Es hilft auch nicht, auf die bis zu einer Art Gleichheit hin-
tendierende Ähnlichkeit des Erwartungsbildes mit dem schließlich Einge-
tretenen hinzuweisen. Denn bei der so bemühten Ähnlichkeit (und zumal 
bei der beschworenen Gleichheit) handelt es sich nicht um einen erlebten 
Zusammenhang, sondern einzig um den Gedanken eines Ähnlich- oder 
Gleichseins; was freilich der die Ähnlichkeit Beschwörende deshalb nicht 
einzusehen vermag, weil sein Blick vom repräsentationstheoretisch unter-
stellten ‚Konnex‘ von Vorstellung und Realität gefesselt ist. Zwei wahrge-
nommene Farben oder Formen können einander ähneln, wer wollte das be-
streiten – denn sie teilen eben den Bezug zum Milieu der Wahrnehmung, 
durch welchen Qualitäten wie Farben und Formen jeweils mit- oder unter-
einander vergleichbar sind. Die Anwendung der Ähnlichkeitsrelation auf 
Vergleichsglieder, die heterogenen Schichten des Realen entstammen, ist 
dagegen allenfalls gedanklich möglich, um dann zugleich unüberwindbare 
theoretische Probleme aufzuwerfen. Das Problem beginnt bereits dort, wo 
man von der Anschaulichkeit von Vorstellungen spricht, dabei aber dem 

                                                   

10 Der Repräsentationalismus in Bezug auf das Vorstellen ist also zugleich eine 

falsche Repräsentation des Sachverhalts. Er verfehlt nämlich den Hiatus, der 

zwischen vorgestelltem und nicht-vorgestelltem Seienden unaufhebbar besteht. 

Hier zeigt sich somit erneut die Nichtigkeit des Denkens: Der Repräsentationa-

lismus denkt eben ein bestimmtes Verhältnis – nämlich eines zwischen Vorstel-

lung und Sache – das de facto nicht besteht, und das folglich auch nicht als ein 

solches erkannt werden kann. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ES KOMMT STETS ANDERS | 33 

 

metaphorischen Charakter dieser Redeweise zu wenig Beachtung schenkt. 
Begegnet einem eine Person leibhaftig, so sieht man, dass sie, gerade weil 
dies der Fall ist, ein blaues Hemd und eine gepunktete Krawatte trägt. Aber 
inwiefern eigentlich sind die vorgestellten Hemden und Krawatten von 
vorgestellten Personen blau bzw. gepunktet? Diese Frage erhebt sich mit 
Notwendigkeit, insofern diese Personen ja nicht im strengen Sinne gesehe-
ne, sondern bloß eingebildete Personen sind.11 

Streng genommen gilt daher: Niemals ähnelt oder gleicht ein vorgestell-
ter D. auf einer vorgestellten Party derjenigen Person, die auf der nicht-
vorgestellt stattfindenden Party ist. Diese Behauptung klingt überraschend, 
jedoch nur für denjenigen, der sich an die bloß scheinbare Identität von 
Denken und Vorstellen gewöhnt hat. Eben diese Identität aber ist es, die der 
Lebensspruch zu Recht bestreitet. Natürlich ist die (imaginär-antizipieren-
de) Vorstellung einer Party eine wirkliche Vorstellung. Und natürlich wird 
auch der D., der auf dieser (wirklich vorgestellten) Party vorgestellt wird, 
wirklich vorgestellt.12 Aber anders als das Erkennen, das aus ontologischer 
Sicht ein sich selbst transzendierender Akt ist, ist jeglichem Vorstellen, so 
real es als Vorstellen auch ist, der Weg in die Publizität des Weltlichen ver-
stellt. Auch dem Denken eignet, rein als solchem, keinerlei Transzendenz; 
in seiner relativen Inhaltsleere bleibt es ebenso ganz ‚bei sich‘ wie das Vor-
stellen – weder Denken noch Vorstellen implizieren, anders gesagt, Akte 
des Erkennens. Anders als das Vorstellen aber prätendiert das Denken in 
seiner Formalität auch gar nicht, auf ein Jenseits seiner selbst hinüberzu-
greifen. Es bildet sich, bildlich gesprochen, von vornherein gar nicht ein, 

                                                   

11 Es erfordert intellektuellen Mut sich einzugestehen, dass das Imaginäre zu den 

dunkelsten Kapiteln der wissenschaftlichen und philosophischen Forschung ge-

hört. Vor allem Sartre (1971) hat in entsprechenden Untersuchungen sachliche 

Gründe für diese Dunkelheit beigebracht. Wer phänomenologische Analysen in 

diesem Bereich scheut, macht es sich definitiv zu leicht; zumal dann, wenn er 

ohne Bedenken von ‚inneren Bildern‘ spricht, die vor ‚geistigen Augen‘ stehen 

und zugleich weltverändernd wirken. Dazu vgl. etwa Hüther (2014). Unabhän-

gig davon, wie Vorstellungen ontisch beschaffen sind: Sehen kann man weder 

sie selbst noch irgendetwas mit ihnen! 

12 Der Lebensspruch gilt somit in seiner inhaltlichen Substanz auch für das Leben 

der Vorstellungen selbst: Es kommt innerhalb der Vorstellung stets so wie es in 

ihr kommt, und es kommt in ihr stets anders als irgendwo außerhalb ihrer. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 | THOMAS ROLF 

 

Erkenntnis zu leisten (also: Transzendentes zu erfassen), indem es sich 
ganz auf die ihm eigene positive Leistung symboltechnischer Kohärenzbil-
dung beschränkt.13 Der Vorstellende hingegen kann irrigerweise meinen, 
mittels seiner Imagination die Realität treffen oder verfehlen zu können; er 
unterstellt fälschlicher Weise ein reelles Kontinuum zwischen Vorstellung 
und nicht-vorgestelltem Seienden, und er verkennt somit die eigentliche 
Hermetik, die für das Imaginäre trotz aller so genannten Bildhaftigkeit cha-
rakteristisch ist. 

Man muss diese ursprüngliche Verschlossenheit des Vorstellens übri-
gens in keiner Weise beklagen, zumal gerade aus ihr der ebenso lebendige 
wie aufgabenreiche (problematische) Kampf individueller wie kollektiver 
Weltanschauungen entspringt. Dem zum Vorstellen geradezu quer stehen-
den Erkennen des Seins dagegen bleibt es vorbehalten einzusehen, dass 
solche so genannten ‚Konflikte‘ sich wesentlich im Bereich imaginärer Bil-
der und Szenarien abspielen, die sich, ohne sich je selbst zur Realität hin zu 
überschreiten, in schlecht-unendlicher Fortfolge stets nur aneinander mes-
sen und reiben. Mit einem Gedankenaustausch hat dieser Kampf übrigens 
aus mehreren Gründen nichts zu tun; so etwa deswegen, weil die Imagina-
tion – anders als der Gedanke – über kein Allgemeines verfügt, welches die 
einander Widerstreitenden unabhängig von der Situation ihres Kämpfens a 
priori miteinander verbindet. Ein eigentlicher Austausch findet somit im 
Konflikt der Vorstellungen gerade nicht statt; geschweige denn, dass es die 
Möglichkeit zu einer den Widerstreit beendenden Verständigung gäbe. 
Imaginative Konflikte sind, so real das Imaginieren selbst auch ist, niemals 
Quellen von Realisierungen: Sie sind wesentlich stagnierend, das heißt auf 
reine Selbstbehauptung der jeweiligen Visionäre und ihrer jeweiligen 
selbstaffektiv erzeugten Visionen hin angelegt.14 

                                                   

13 Ob die Selbstgenügsamkeit des Logischen tatsächlich der philosophischen Lo-

gik eignet, oder ob sie allein auf die am Leitbild der Mathematik entwickelten 

Logistik zutrifft, ist bis heute umstritten. Vgl. dazu die Schrift von Jacoby 

(1962), in der mit plausiblen Argumenten die zweite These vertreten wird.  

14 Es wäre eine interessante Aufgabe, die wesentliche Stagnation imaginärer Kon-

flikte auf verschiedenen Inhaltsfeldern, etwa in Bezug auf Moral-Vorstellungen, 

zu untersuchen. Es ginge weniger darum, im Stile Nietzsche genealogisch auf 

die Scheinhaftigkeit bestimmter Moralideen hinweisen, um daraufhin einfach 

deren inhaltliche Umkehrung („Umwertung der Werte“) zu postulieren. Viel-

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ES KOMMT STETS ANDERS | 35 

 

Der Lebensspruch Es kommt stets anders als man denkt ist somit auf je-
den Fall dann im Recht, wenn man das Wort ‚denken‘, das in seinem negie-
renden Teil auftaucht, als ‚vorstellen‘ auslegt. Denn nur für die Vorstellen-
den bzw. von diesen aus gesehen entsteht die Notwendigkeit, die Idee eines 
echten ontischen Jenseits des Bewusstseins – also eines Bereichs jenseits 
imaginativ vorentworfener Bilder eines bleibend irrealen Seienden – zu 
denken. Dass die Welt nicht so ist oder so sein wird, wie sie in bloß ver-
meintlich antizipierenden Phantasmen repräsentiert wird, das wissen die 
Menschen vor jeder Theorie auf ganz natürliche Weise. Aber dieses Wissen 
bleibt, und zwar im Zusammenhang des alltäglichen Lebens ebenso wie im 
Rahmen normalwissenschaftlichen Argumentierens, zumeist eher diffus 
und hintergründig. Will man es artikulieren, so führt ein bleibender Aufent-
halt im hermetischen Feld von Vorstellungen, Bildern und Perspektiven 
nicht weiter. Und es ist daher das auf Erkenntnis zielende Denken des Sei-
enden, dem diese Artikulation vorbehalten bleibt. 

 
 

SCHLUSSBEMERKUNGEN 
 
Es war ein Fehler des lebensphilosophischen Irrationalismus, die hier ent-
wickelte Idee der Nichtigkeit des Denkens unmittelbar mit dem Gedanken 
einer vermeintlichen Lebensfeindlichkeit der Rationalität als solcher zu 
verknüpfen.15 Zwar war die Lebensphilosophie ontologisch dort im Recht, 

                                                   

mehr ginge es um den postulatorischen Charakter der Ethik sowie um deren 

imaginäre Herkunft. Es wäre also zu zeigen, wie – durch real- und ideenge-

schichtlichen Prozesse bedingt – die unmittelbar gelebte Moralität durch reell 

unwirksame moraltheoretische Debatten (etwa über ‚Normen‘ und deren ‚Be-

gründung‘) ausrangiert werden kann. Ein bedeutender Versuch in dieser Rich-

tung stammt von MacIntyre (2014). 

15 Verdichtet gesagt basiert der lebensphilosophische Irrtum in Bezug auf das Ver-

hältnis von Erlebnis und Geist auf einer Fehldeutung des mephistophelischen 

Satzes – „Ich bin der Geist, der stets verneint“. Systematisch betrachtet verstan-

den Autoren wie etwa Ludwig Klages diesen Satz als eine Aussage über die 

Wesenslosigkeit des geistigen Seins, und sie akzentuierten ihn daher wie folgt: 

„Ich bin, indem ich eben Geist bin, diejenige Essenz, die sich vollends im Ver-

neinen von allem (inklusive meiner selbst) erschöpft.“ Dass diese (in grammati-

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 | THOMAS ROLF 

 

wo sie unter ‚Irrationalität‘ nicht etwa eine charakteristische Eigenschaft 
von Erlebnissen, sondern die Bewusstseinstranszendenz des Erkenntnisge-
genstandes verstand – also sein von den Akten des Erkennens unabhängiges 
Dasein und Sosein behauptete. Aber sie hat es, wo sie sich zu dieser These 
durchrang, bei ihr nicht belassen, sondern darüber hinaus auf der Abträg-
lichkeit des Denkens für den ungestörten Ablauf des Lebens- und Erleb-
nisstroms bestanden. Gerade deshalb, weil den radikalen Lebensphiloso-
phen das Erleben als irrationaler Prozess galt – als ein Prozess also, auf 
welchen man allenfalls hinweisen, den man hingegen niemals begreifen 
kann16 – musste aus ihrer Sicht das rationale Denken am Erleben seine 
Leistungsgrenze finden (und mithin beim Versuch, es begrifflich zu be-
stimmen, notwendig scheitern). Auch diesen Theoretikern galt der Satz Es 
kommt stets anders als man denkt als ausgemacht. Aber da sie das Denken 
nicht auf seine Positivität, sondern einzig auf seine Impotenzen hin be-
leuchteten, waren sie unfähig, den Lebensspruch inhaltlich voll auszuwer-
ten. So entgingen ihnen nicht zuletzt die Unterschiede, die zwischen Erken-
nen, Denken, Bewusstsein und Vorstellung vor allem ‚begrifflichen Unter-
scheiden‘ bestehen. Sämtliche dieser Vermögen galten ihnen insofern als 
tendenziell gleichartig, als sie allesamt auf die Unfähigkeit, Leben zu erfas-
sen, hindeuteten. 

Demgegenüber haben die obigen Überlegungen den Versuch unter-
nommen, das Denken methodisch zu isolieren, um es gegen andere, nur 
scheinbar gleichartige Funktionen personalen Lebens abzugrenzen. Den-

                                                   

scher Hinsicht durchaus mögliche) Interpretation, die den Geist als etwas inhalt-

lich Leeres erscheinen lässt, die Idee eines Widersacher-Verhältnisses von Geist 

und Leben nach sich zieht, liegt auf der Hand – was freilich überhaupt nicht zu 

der Tatsache passt, dass es im Goethes Drama gerade Mephisto ist, den ‚Den-

ker‘ Faust ins blühende Leben hineinführt. Zu den Aporien, die aus der Paralle-

lisierung der Dualitäten Geist versus Leben und (reine) Negativität versus (rei-

ne) Positivität folgen, vgl. Rolf (2009). 

16 So etwa Klages (1981: 87–97). Dass Klages das hinweisende Denken als eine 

Art des Denkens bezeichnet – andernorts spricht er von einem ‚Schauen‘, wel-

ches dem Denken gegenübergestellt wird, – ist ohne Zweifel inkonsequent. Sen-

su stricto ‚denken‘ nämlich kann man die (aus Klages’ Sicht bildhaft-schaubare) 

essentia des Lebendigen angesichts der Disjunktion von Geist und Leben gerade 

nicht. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ES KOMMT STETS ANDERS | 37 

 

ken, so zeigte sich, ist nicht Empfinden, Wahrnehmen, Sprechen oder Vor-
stellen; und es waren im Einzelfall phänomenologische Kriterien, die die 
seienden Differenzen zwischen den Vergleichsgliedern ans Licht gebracht 
haben. Natürlich steht es den Theoretikern unabhängig von diesem Versuch 
frei, auch weiterhin von ‚anschaulichem Denken‘ oder von ‚emotionalem 
Denken‘ zu sprechen. Doch in dem Maße, in dem die entsprechenden For-
mulierungen eine Sachidentität der jeweiligen Attribute mit dem Attribuier-
ten unterstellen, werden diese Theorien in Konflikt mit den Phänomenen 
geraten. Dass es etwa ein Denken gibt, welches an ihm selbst (also als 
Denken) emotional ist, das sagt sich zwar leicht. Zugleich aber stellt sich 
dabei das Gefühl ein, dass hier die sprachliche Konstruktion zu weit getrie-
ben wird – und zwar so weit, dass in ihr nur noch Gedachtes, nicht dagegen 
Erkanntes oder Erkennbares zum Ausdruck kommt.17 

Wie dem auch sei: Dass das Denken sowie das Gedachte als solches 
weder sinnlich, noch sprachlich oder vorstellungsmäßig beschaffen ist – 
dies deutet gemäß der Leitidee des Essays auf seine Nichtigkeit hin. Diese 
Idee ist auch empirisch nachvollziehbar. Denn auch und insbesondere im 
nicht-theoretischen Lebensalltag hat das Denken die Tendenz zu ver-
schwinden, ohne seine „Hintergrundpräsenz“ (Arnold Gehlen) als Werk-
zeug zur Daseinsbewältigung je einzubüßen. Eine Ontologie des Denkens 
müsste daher noch eingehender ermitteln, wie sich das Denken in den Vor-
dergrundprozessen des Lebens indirekt ins Handeln einschaltet: Denn in 
gewisser Weise ist die Welt natürlich von Gedanklichem nicht weniger er-
füllt als von Sinnlichem, Sprachlichem oder Imaginärem. Die Suche nach 
dem ontischen Versteck des Denkens als solchem geht also weiter. 
 
 
 

                                                   

17 Um das Gefühl, von dem hier die Rede ist, in Erkenntnis zu übersetzen, bedürfte 

es einer ontologischen Positivierung des Denkens. Diese kann nur gelingen, 

wenn man die Idee eines idealen Seins zulässt, von welchem ausgehend die ka-

tegorialen Bestimmtheiten des Denkens transparent werden. Zum „Problem und 

[zur] Stellung des idealen Seins“ – insbesondere auch darüber, wie ideales und 

reales Seiendes ontisch sowie erkenntnismäßig zueinander stehen, vgl. Hart-

mann (1965: 223–295). 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 | THOMAS ROLF 

 

LITERATUR 
 
Hartmann, N. (1949): Das Problem des geistigen Seins. Berlin: de Gruyter. 
Hartmann, N. (1962): Ethik. Berlin: de Gruyter. 
Hartmann, N. (1965): Grundlegung der Ontologie. Berlin: de Gruyter. 
Hüther, G. (2014): Die Macht der inneren Bilder. Wie Visionen das Gehirn, 

den Menschen und die Welt verändern. Göttingen: Vandenhoeck & 
Ruprecht. 

Jacoby, G. (1962): Die Ansprüche der Logistiker auf die Logik und ihre 
Geschichtsschreibung. Stuttgart: Kohlhammer. 

Klages, L. (1981): Der Geist als Widersacher der Seele. Bonn: Bouvier 
Verlag Herbert Grundmann. 

Kleimann, Th. (2009): Lebensrealismus. Die Geschichtsphilosophie 
Giovanni Battista Vicos. Chemnitz. Unveröffentlichtes Manuskript. 

MacIntyre, A. (2014): Der Verlust der Tugend. Zur moralischen Krise der 
Gegenwart. Frankfurt am Main: Campus.  

Merleau-Ponty, M. (1966): Phänomenologie der Wahrnehmung. Berlin: de 
Gruyter. 

Rolf, Th. (2009): Der Charakter des Geistes. Zur Widersacherthese von 
L. Klages, in: Hestia. Jahrbuch der Klages-Gesellschaft. 23, 19–30. 

Sartre, J.-P. (1971): Das Imaginäre. Phänomenologische Psychologie der 
Einbildungskraft. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt. 

Sartre, J.-P. (2009): Das Sein und das Nichts. Versuch einer phänomenolo-
gischen Ontologie. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt. 
 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

Sprache, Denken, praktische Begriffe  

Überlegungen zur Frage nach der Sprachabhängigkeit 

des Denkens und Handelns  

CHRISTOPH DEMMERLING 

 
 

Thema dieses Aufsatzes ist die alte philosophische Frage nach dem Ver-
hältnis von Sprache und Denken bzw. von Sprache und Gedanken. Ich set-
ze mich mit der Behauptung auseinander, dass das Haben von Gedanken 
und das Verfügen über Begriffe davon abhängt, eine Sprache gebrauchen 
und verstehen zu können. In Anlehnung an einen heute üblichen Sprachge-
brauch bezeichne ich diese Position als Lingualismus. Begriffe spielen eine 
besondere Rolle im Zusammenhang mit dem Lingualismus, da Begriffe als 
die maßgeblichen Bestandteile des Denkens oder von Gedanken angesehen 
werden. Die Frage nach dem Verhältnis von Sprechen und Denken lässt 
sich folglich nur dann auf zufriedenstellende Weise beantworten, wenn 
gleichzeitig Klarheit über das Verhältnis von Sprache und Begriff herge-
stellt wird. Sollte für das Verfügen über einen Begriff das Verfügen über 
eine Sprache vorausgesetzt werden müssen, lässt sich der Nachweis, dass 
Denken oder Gedanken von der Sprache unabhängig sein können, nur 
schwerlich führen. Meine These lautet, dass sich verschiedene Typen von 
Begriffen voneinander unterscheiden lassen, darunter solche, die keine 
Sprache voraussetzen, jedenfalls nicht in einem direkten Sinne. Eine dieser 
Arten fasse ich näher ins Auge und nenne sie ‚praktische Begriffe‘. Prakti-
sche Begriffe sind Begriffe, die sich im Verhalten und Handeln manifestie-

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 | CHRISTOPH DEMMERLING 

 

ren und die vor allem im Kontext des instrumentellen Umgangs mit der 
Welt von Belang sind.1  

Im ersten Teil des Textes möchte ich einige fast schon kanonisch zu 
nennende Annahmen oder Argumente präsentieren, die für den Lingualis-
mus sprechen, während ich mich im zweiten Teil praktischen Begriffen be-
schäftige. Im dritten Teil diskutiere ich das Verhältnis zwischen praktischen 
und sprachlichen Begriffen und plädiere für einen differenzierten Umgang 
mit der lingualistischen Position. 

 
 

DENKEN, PROPOSITIONEN, BEGRIFFE 
 

Was heißt es eigentlich bezogen auf das Verhältnis von Denken und Spre-
chen Abhängigkeitsbehauptungen zu vertreten? Die These, dass Denken 
und Sprechen in einer Relation der Abhängigkeit zueinander stehen, lässt 
sich auf mindestens drei Weisen verstehen: (1) Die Abhängigkeit des Den-
kens vom Sprechen kann epistemischer Natur sein. Man erkennt nur, ob 
jemand oder etwas denkt, wenn jemand oder etwas sprachliche Äußerungen 
tätigt, die interpretiert werden können. (2) Die Abhängigkeit des Denkens 
vom Sprechen kann explanatorisch gefasst werden. Was Denken heißt oder 
ist, lässt sich nur erklären, wenn man sich auf die Sprache bezieht. Und 
schließlich (3) kann das Denken vom Sprechen ontologisch abhängen. So 
verstanden kann jemand nur dann denken, wenn er eine Sprache spricht.2 

                                                   

1 Mit praktischen Begriffen habe ich mich der Sache nach in verschiedenen ande-

ren Arbeiten beschäftigt, jedoch bislang noch zu keiner Formulierung gefunden, 

die mich zufriedenstellen würde. Vgl. Demmerling (2012), (2013), auch Schrö-

der/Demmerling (2013). Im vorliegenden Aufsatz mache ich von Passagen aus 

den genannten Texten Gebrauch. Bezogen auf die praktische Rationalität, die 

sich in Handlungen manifestiert, spricht auch John McDowell (2007: 367) von 

praktischen Begriffen: „The practical concepts realized in acting are concepts of 

things to do. Realizing such a concept is doing the thing question, not thinking 

about it.“ Alva Noë scheint ebenfalls an Begriffe dieser Art zu denken, wenn er 

über einen „non-judgemental use of concepts“ (Noë 2012: 127) nachdenkt. 

2 Bei der Charakterisierung der verschiedenen Dimensionen der Abhängigkeits-

behauptung folge ich Barth (2013: 719f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SPRACHE, DENKEN, PRAKTISCHE BEGRIFFE | 41 

 

Die stärkste und am meisten kontroverse Behauptung ist ohne Zweifel 
die einer ontologischen Abhängigkeit. Wenn Denken ontologisch vom 
Sprechen abhängt, dann liegt es nahe, auch dessen explanatorische und 
epistemische Abhängigkeit anzunehmen. Epistemische oder vielleicht auch 
explanatorische Abhängigkeit könnte hingegen auch dann bestehen, wenn 
keine ontologische Abhängigkeit besteht. Es könnte sein, dass wir die Ge-
danken von Denkern nur erkennen und erklären können, was es heißt zu 
denken, sofern wir uns auf die Sprache beziehen, ohne dass die betreffen-
den Gedanken von der Sprache abhängig sind. Wenn ich im Folgenden von 
Sprachabhängigkeit spreche, denke ich primär an die ontologische Abhän-
gigkeitsbehauptung.  

Die Argumente für eine lingualistische Position versuchen im Allge-
meinen zu zeigen, dass Wesen, die nicht über eine Sprache verfügen, keine 
Gedanken haben können. Dies impliziert, dass sie nicht über Begriffe ver-
fügen, weil Begriffe als die grundsätzlichen und maßgeblichen Bestandteile 
von Gedanken gelten.3 In der Debatte über die Sprachabhängigkeit des 
Denkens geht es vorrangig um das Denken im Sinne des ‚Überzeugt-seins 
davon, dass dies oder jenes der Fall ist‘ oder darum‚ etwas für wahr oder 
falsch zu halten. Wer von etwas überzeugt ist oder etwas für wahr hält, hegt 
– wie es im Jargon der einschlägigen Diskussion heißt – eine propositionale 
Einstellung. Wer eine propositionale Einstellung hegt, steht in einer Relati-
on zu einer Proposition, hat eine Einstellung zu einer Proposition. Ob diese 
Einstellung ihrerseits die Form einer Proposition aufweisen muss, ist damit 
noch nicht gesagt. Deshalb ist, nebenbei gesagt, die Rede von ‚propositio-
nalen Einstellungen‘ missverständlich. Wie auch immer. Propositionen 
werden in der Regel als strukturierte Entitäten aufgefasst. Mit dem Begriff 
der Proposition wird der Inhalt eines Gedankens bzw. Aussagesatzes 
bezeichnet, und das Adjektiv ‚propositional‘ weist darauf hin, dass es 
sich bei diesen Inhalten um etwas handelt, was strukturiert, aus Teilen, 
in der Regel aus Begriffen, zusammengesetzt und wahrheitsfähig ist. 
Propositionen werden im Normalfall mit Hilfe eines mit ‚dass‘ einge-

                                                   

3 Kontrovers diskutiert wurden und werden die von mir skizzierten Argumente 

häufig in einer Form, die sie durch Donald Davidson erhalten haben; vgl. zum 

Beispiel Davidson (2004). Eine gelungene und subtil strukturierte Ausarbeitung 

der Position Davidsons findet sich bei Barth (2011). 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 | CHRISTOPH DEMMERLING 

 

leiteten Nebensatzes ausgedrückt oder zugeschrieben.4 Ich skizziere im 
Folgenden drei Argumente für die Sprachabhängigkeit von Gedanken bzw. 
Überzeugungen.  

Das erste Argument ist ein Argument, welches auf holistischen Annah-
men basiert. Einen Gedanken bzw. eine Überzeugung kann man nicht iso-
liert haben. Um einen Gedanken oder eine Überzeugung haben zu können, 
benötigt man viele andere Überzeugungen wie bereits ein Blick auf einfa-
che Beispiele deutlich macht. Überzeugungen, die sich zum Beispiel auf 
brennende Lichter oder Füchse beziehen, setzen Annahmen über Gegen-
stände voraus, über etwas, was sich auf eine bestimmte Weise verhält, was 
sich in einer bestimmten Weise gebrauchen lässt und vieles andere mehr. 
Überzeugungen stehen immer in Beziehung zu anderen Überzeugungen 
und sie sind Bestandteil von Folgerungszusammenhängen. Bereits einen 
einfachen Satz oder gedanklichen Inhalt wie Im zweiten Stock brennt 
Licht oder Da ist ein Fuchs kann man nur verstehen, wenn man versteht, 
was vorausgesetzt werden muss, damit etwas als ‚brennendes Licht‘ und 
‚Fuchs‘ bezeichnet werden kann, und was daraus folgt, dass etwas ein 
brennendes Licht oder ein Fuchs ist. Letztlich, so wird immer wieder 
geltend gemacht, ist nicht zu sehen, wie sich der Inhalt einer einzelnen 
Überzeugung bestimmen lassen soll, ohne eine Vielzahl anderer Überzeu-
gungen vorauszusetzen oder folgern zu können; und es ist nicht zu sehen, 
wie sich ein komplexes Überzeugungsgefüge, in welchem die einzelnen 
Überzeugungen durch Folgerungsbeziehungen miteinander verbunden sind, 
ohne sprachliche Fähigkeiten ausbilden können soll. Einen Gedanken zu 
denken oder eine Überzeugung zu haben, so der Schluss, der sich auf-
drängt, setzt also eine Sprache voraus.  

                                                   

4 Es gibt allerdings Autoren, denen zufolge Propositionen sprachunabhängig sind, 

auch wenn sie in der Regel mit Hilfe von Sätzen ausgedrückt werden. Die Ar-

gumente für die Sprachunabhängigkeit von Propositionen lauten, dass sie im 

Unterschied zu Sätzen nicht räumlich und zeitlich lokalisierbar sind; dass ihre 

Existenz nicht davon abhängt, dass sie von jemandem geglaubt oder für wahr 

gehalten werden, dass sie durch Sätze beliebiger natürlicher Sprachen ausge-

drückt werden können, dass sie ihre Wahrheitsbedingungen notwendig haben 

und dass diese Wahrheitsbedingungen absolut sind. Propositionen sind nicht re-

lativierbar auf Sprecher, Zeiten oder Orte. Vgl. dazu Watzka (2014: 30–32), der 

an Schiffer (2003) anschließt.  

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SPRACHE, DENKEN, PRAKTISCHE BEGRIFFE | 43 

 

Das zweite Argument für die Sprachabhängigkeit des Denkens lässt 
sich als Prädikationsargument bezeichnen. Zu einem vollständigen Ur-
teil (wie zum Beispiel Die Pflaume ist reif) gehören Subjekt und Prädi-
kat. Um ein Urteil fällen zu können, muss man in der Lage dazu sein, 
singuläre Termini zu verwenden, mit denen man etwas in der Welt in 
einen Raum geteilter Aufmerksamkeit stellt bzw. sich darauf bezieht 
(‚Pflaume‘). Außerdem muss man die Prädikation beherrschen, um Ge-
genständen mit Hilfe von Prädikaten Eigenschaften zuschreiben oder 
aber absprechen zu können. Im Fall meines Beispiels verwendet man 
das Prädikat ‚ist reif‘, um der Pflaume die Eigenschaft des Reif-seins 
zuzusprechen. Wenn man wie in der an Frege anschließenden Tradition 
davon ausgeht, dass zum Denken und Verstehen Gedanken gehören, 
dass Gedanken nichts anderes als vollständige Urteile sind und dass 
vollständige Urteile propositional strukturiert sind, dann müssen Den-
ken und Verstehen sprachlich strukturiert sein. Denn wenn man fragt, 
wodurch Gedanken ihre propositionale Struktur (im angeführten Sinne) 
erhalten, dann wird als Antwort häufig angeführt: Sie erhalten sie durch 
die Sprache.  

Als drittes Argument schließlich wird häufig das Begriffsargument an-
geführt. Sprachliche Fähigkeiten im Allgemeinen scheinen eine Vorausset-
zung dafür zu sein, über Begriffe verfügen zu können. Auf den ersten Blick 
liegt es nahe, Begriffe als Fähigkeiten anzusehen. Es handelt sich um Fä-
higkeiten der Klassifikation. Wer über einen Begriff verfügt, kann die Welt 
in Dinge einteilen, die unter diesen Begriff fallen, und in solche, welche das 
nicht tun. Dass man eine Unterscheidung treffen kann, ist eine notwendige 
Bedingung dafür, über einen Begriff zu verfügen. Aber eine Unterschei-
dung treffen zu können, ist noch keine hinreichende Bedingung dafür, über 
einen Begriff zu verfügen. Wer über einen Begriff verfügt, muss nicht nur 
etwas von etwas unterscheiden können, sondern auch die Kriterien kennen, 
auf deren Grundlage eine Unterscheidung richtig oder falsch getroffen 
wird. Begriffe unterliegen Korrektheitsbedingungen und Unterscheidungs-
handlungen müssen immer auch korrigiert werden können. Kausale Reakti-
onen sind von begrifflichen Klassifikationen zu unterscheiden. Eisen rostet 
in feuchten Umgebungen, in trockenen hingegen nicht. Die Reaktion des 
Eisens ist keine begriffliche Klassifikation.  

Am einfachsten lässt sich die Unterscheidung zwischen kausalen Reak-
tionen und begrifflichen Klassifikationen treffen, wenn man – wie die An-

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 | CHRISTOPH DEMMERLING 

 

hänger des Lingualismus – davon ausgeht, dass das Verfügen über einen 
Begriff sprachliche Fähigkeiten voraussetzt. Nur auf der Grundlage solcher 
Fähigkeiten lässt sich ein Begriff in seine Merkmale zerlegen und zur 
Kenntnis der Bedeutung eines Prädikates gelangen. Die Bedeutung eines 
Prädikates zu kennen heißt, das Prädikat richtig verwenden zu können; und 
ein Prädikat richtig verwenden zu können heißt, den Spielraum der Sätze zu 
kennen, in denen es vorkommen kann. Den Spielraum der Sätze zu kennen, 
in denen ein Prädikat vorkommen kann, heißt, die Folgerungsbeziehungen 
zu überblicken, in welchen die Sätze stehen und in welche sie eintreten 
können.5 Dem skizzierten Bild zufolge sind es Begriffe, die als die maßgeb-
lichen Bausteine von Gedanken anzusehen sind.  

Alle der angeführten Argumente hängen miteinander zusammen und 
beleuchten die Sprachabhängigkeit des Denkens von unterschiedlichen Sei-
ten. Nun sind eine Reihe von Indizien dafür beisammen, die deutlich ma-
chen, warum es sinnvoll zu sein scheint, an Grundeinsichten des linguistic 
turn festzuhalten und davon auszugehen, dass Gedanken haben zu können 
sprachliche Fähigkeiten voraussetzt. Die skizzierten Argumente sprechen 
allerdings nicht für einen Lingualismus im umfassenden oder uneinge-
schränkten Sinn. Sie sind ausschließlich auf Gedanken im Sinne des Für-
wahrhaltens einer Proposition bezogen. Die Argumente für die Sprachab-
hängigkeitsbehauptung beziehen sich also nicht unbedingt auf alle Einstel-
lungen, die jemand zu einer Proposition haben kann. In der gegenwärtigen 
Diskussion werden Argumente für die Sprachabhängigkeit von Überzeu-
gungen bzw. Gedanken zwar häufig so verstanden, als würden sie auf alle 
Arten von propositionalen Einstellungen zutreffen, aber dazu wäre erst 
einmal zu zeigen, dass alle Einstellungen Gedanken voraussetzen und wie 
bzw. ob sich die Struktur eines Gedankens innerhalb einer Einstellung zu 
ihm niederschlagen muss.  

Selbst wenn man die Frage, ob sich die Argumente für die Sprachab-
hängigkeit auf alle propositionalen Einstellungen oder nur auf Überzeugun-
gen beziehen, offen lässt, wird man sagen können, dass sich die betreffen-
den Argumente nicht auf alle Einstellungen beziehen, die jemand gegen-
über beliebigen anderen Objekten (Objekte, die keine Propositionen sind) 
haben kann; sie betreffen also mitnichten alle Formen des Bezugs zur Welt. 
Einige Beispiele mögen in diesem Zusammenhang dienlich sein. 

                                                   

5 Die Formulierungen hier folgen teilweise Bieri (1982). 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SPRACHE, DENKEN, PRAKTISCHE BEGRIFFE | 45 

 

Peter glaubt, dass Jena eine schöne Stadt ist (1) ist ein typisches (im 
Wortsinn paradigmatisches) Beispiel für eine Art des Denkens, welches ei-
ne Einstellung zu einer Proposition involviert. Bei den folgenden Beispie-
len verhält sich dies jedoch anders: Maria beabsichtigt, zu schlafen (2), Pe-
ter liebt Maria (3). Während es sich in (1) bei dem Objekt von Peters Ein-
stellung um eine Proposition handelt, ist das in (2) und (3) nicht der Fall. 
Marias Einstellung in (2) bezieht sich auf eine Handlung oder einen Hand-
lungstyp, Peters Einstellung in (3) bezieht sich auf ein Objekt. Unabhängig 
von der Frage, ob Einstellungen vom Typ (2) und (3) Einstellungen vom 
Typ (1) voraussetzen, lässt sich sagen, dass Einstellungen vom Typ (2) und 
(3) eine Sprache nicht direkt voraussetzen, jedenfalls nicht deshalb, weil in 
ihrem Zusammenhang Propositionen involviert wären. Es könnte natürlich 
trotzdem der Fall sein, dass nur Wesen Einstellungen vom Typ (2) und (3) 
haben können, die auch Einstellungen vom Typ (1) haben können.  

Es ist eine vertrackte Frage, ob und in welchem Sinne Besitzbedingun-
gen für derartige Einstellungen davon abhängen, über eine Sprache zu ver-
fügen, auch wenn in ihrem Zusammenhang nicht direkt auf sprachliche 
Mittel zurückgegriffen werden muss. Diese Frage will ich im Augenblick 
nicht vertiefen. Es reicht mir, wenn man bereit ist einzuräumen, dass Hand-
lungs- und Objektbezüge möglich sind, dass es, mit anderen Worten, inten-
tionale Einstellungen gibt, bei denen es sich nicht notwendigerweise um 
Einstellungen zu einer Proposition handelt und die zumindest keine direkte 
Inanspruchnahme sprachlicher Mittel voraussetzen.6 Die Reichweite der 
Argumente für den Lingualismus ist also von vornherein als eingeschränkt 
anzusehen, da sie sich in der Regel lediglich auf Überzeugungen beziehen, 
also auf Einstellungen gemäß denen eine Proposition für wahr oder falsch 
gehalten wird.7  

                                                   

6 Vgl. zu diesen Überlegungen Watzka (2014: 28f.), dem meine Formulierungen 

folgen. Barth unterscheidet in diesem Zusammenhang zwischen objektualen und 

propositionalen Gedanken, wobei er der Auffassung ist, dass erstere von letzte-

ren abhängig sind (vgl. Barth 2011: 77–79). 

7 Wer einen weiteren Begriff des Denkens hat, wird geltend machen, dass nicht 

für alle Formen des Denkens gilt, dass sie eine Einstellung gegenüber einer 

Proposition involvieren. Auf den ersten Blick liegt es zwar nahe, die Fähigkeit 

zu denken mit dem Haben von Gedanken zu identifizieren. Dass diese Sicht der 

Dinge nicht unbedingt zwingend ist, zeigen die Überlegungen von Mal-

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 | CHRISTOPH DEMMERLING 

 

Was für hochstufige Formen des Denkens gilt (propositionale Struktu-
riertheit), muss nicht unbedingt für mit Handlungen, Wahrnehmungen und 
Gefühlen verbundene Formen des Denkens gelten, sofern diese auch weni-
ger komplex und niedrigstufiger sein können. Ich gehe jedenfalls davon 
aus, dass es sinnvoll ist, Grade des Denkens anzunehmen, und dass nicht al-
le Arten von Gedanken Inhalte mit einer propositionalen Struktur aufwei-
sen müssen. Aber wie ist es im Zusammenhang mit niedrigstufigen Formen 
des Denkens um Begriffe bestellt? Setzen nicht alle Formen des Denkens 
Begriffe voraus? Man kann versuchen, Arten von Gedanken zu skizzieren, 
die ohne Begriffe auskommen.8 Man kann aber auch fragen, ob es nicht 
Weisen des Verfügens über einen Begriff gibt, die unabhängig von sprach-
lichen Fähigkeiten sind. Es ist diese Frage, der ich im nächsten Abschnitt 
des Textes nachgehe: Gibt es Weisen des Verfügens über einen Begriff, die 
unabhängig von der Sprache sind? 

 
 

BEGRIFFE OHNE SPRACHE? 
 

Im Anschluss an Frege und andere Anhänger der Sprachanalyse galt es lan-
ge als ausgemacht, dass die Fähigkeit, eine Sprache zu gebrauchen und zu 
verstehen, als eine notwendige Bedingung dafür angesehen werden muss, 
Begriffe ausbilden und über sie verfügen zu können. Die enge Verbindung 
von Begriff und Sprache ist erst wieder in den vergangenen Jahrzehnten 
durch die zum Teil überaus ausdifferenzierte empirische Forschung zu den 
kognitiven Fähigkeiten und Leistungen von Lebewesen, die nicht über eine 
Sprache verfügen, zunehmend fraglich geworden. Allerdings finden sich im 
Kontext dieser Diskussion gelegentlich recht einfache Vorstellungen davon, 
was es heißt, über einen Begriff zu verfügen. Mitunter werden bereits ele-
mentare Unterscheidungsfähigkeiten zum Anlass genommen, die Zuschrei-
bung eines Begriffs in Erwägung zu ziehen. Dass dies zu wenig ist, wird 
schnell klar, wenn man sich vergegenwärtigt, dass man dann bereits von 
einfachen Organismen, ja, auch von leblosen Dingen sagen müsste, dass sie 

                                                   

colm (2005), der für einen Unterschied zwischen ‚denken‘ und ‚Gedanken ha-

ben‘ argumentiert. Von Sprachabhängigkeitsbehauptungen ist nur das Haben 

von Gedanken im Sinne Malcolms betroffen. 

8 Vgl. dazu u.a. Glock (2005). 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SPRACHE, DENKEN, PRAKTISCHE BEGRIFFE | 47 

 

über einen Begriff verfügen, da sie ja unterschiedlich auf sich verändernde 
Umweltbedingungen reagieren. Ich erinnere an das Eisen. Vom Eisen zu 
sagen, es verfüge über die Begriffe des Trockenen und Feuchten, zieht eine 
in allen Belangen revisionäre Metaphysik nach sich und stellt den üblichen 
Sprachgebrauch auf den Kopf. Gibt es überhaupt ernsthafte Alternativen 
zum Lingualismus?  

Wer über nicht-sprachliche Begriffe nachdenkt bzw. darüber, ob sich 
Begriffsbesitz einem Lebewesen auch dann berechtigterweise zuschreiben 
lässt, wenn es nicht über eine Sprache verfügt, der muss sich über Kriterien 
für Begriffsbesitz Gedanken machen, die unterhalb der Sprachkompetenz, 
aber oberhalb einfacher Diskriminierungsleistungen anzusiedeln sind. Nur 
so lässt sich die Grenze zwischen einer lediglich projektiven und der be-
rechtigten Zuschreibung eines Begriffs ziehen. Ich gehe davon aus, dass im 
Prinzip nur lebendige Wesen die Fähigkeit besitzen bzw. ausbilden können, 
über Begriffe zu verfügen. Warum? Lebendige Wesen erfahren ihre Situa-
tion als bedeutsam. Ganz gleich, ob sie über eine Sprache verfügen oder 
nicht. Die Rede von der Bedeutsamkeit akzentuiert, dass Dinge und Sach-
verhalte für lebendige Wesen zählen, die für sie wichtig sind und ihnen zu- 
oder abträglich sind, auch wenn sie nicht als solche benannt oder mit 
sprachlichen Mitteln individuiert werden können. Lebendige Wesen sorgen 
sich um sich und alle Bewegungen des Lebens (Verhaltensweisen und 
Handlungen) zielen auf das Gedeihen des Lebens. Auf der Grundlage des 
Erlebens von Situationen als gestalthaften Qualitäten, aber auch auf der 
Grundlage des instrumentellen Umgangs mit der Welt präsentiert sich die 
Welt als ein mehr oder weniger komplexer Bedeutsamkeitszusammen-
hang.9 Im Erleben und Handeln werden Aspekte der Welt nach ihrer Wich-

                                                   

9 Die Rede von einem Bedeutsamkeitszusammenhang verdankt sich Heidegger. 

Der Ausdruck ‚Bedeutsamkeit‘ wurde zunächst von Dilthey sowie in der 

Dilthey-Schule und in der Phänomenologie verwendet. Es gibt aber keinen ein-

heitlichen terminologischen Gebrauch der Ausdrücke ‚Bedeutung‘ und ‚Bedeut-

samkeit‘. Tendenziell ist der Begriff der Bedeutsamkeit umfassender als derje-

nige der Bedeutung und anders als mit dem Bedeutungsbegriff bezieht man sich 

mit dem Ausdruck ‚Bedeutsamkeit‘ häufig auf vergleichsweise diffuse Phäno-

mene. Näheres dazu findet sich bei Demmerling (2010). Bezogen auf den Be-

griff des Sinnes und die Beziehungen zwischen nicht-sprachlichem und sprach-

lichem Verstehen hat jüngst Emil Angehrn eine umfassende Analyse vorgelegt, 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 | CHRISTOPH DEMMERLING 

 

tigkeit geordnet, es bilden sich Strukturen heraus, die nicht unbedingt in 
Einzelteile zerlegt werden müssen, sondern die im Zusammenhang mit dem 
Verstehen durchaus binnendiffus bleiben können. Im qualitativen Erleben 
und im gekonnten Umgang mit der Welt muss es nicht notwendigerweise 
klar voneinander unterschiedene Aspekte geben, auf die man sich mit Hilfe 
sprachlicher Unterscheidungen beziehen können muss. Die binnendiffuse 
Bedeutsamkeit des gelebten Lebens gibt jedoch bereits die Richtung vor, in 
der sich mögliche semantische Bezüge und Symbolisierungen ausbilden 
können. Die Fähigkeit Unterscheidungen zu machen und Unterscheidungs-
fehler zu erkennen, ist bereits in ihrem Zusammenhang relevant. Im Fall 
von Wesen, die über eine Sprache verfügen, ist die binnendiffuse Bedeut-
samkeit immer schon in den Rahmen artikulierter Bezüge eingespannt 
(deshalb spreche ich gelegentlich von einem apriorischen Perfekt der Arti-
kulation). Für Wesen, die nicht über eine Sprache verfügen, ist das anders. 
Für sie bleiben Sachverhalte und Dinge (lediglich) auf eine binnendiffuse 
Weise bedeutsam, ohne zur Artikulation zu finden. Aber bereits im Rahmen 
der binnendiffusen Bedeutsamkeit werden Sachverhalte als etwas erfahren, 
und sei es auch nur als zuträglich oder abträglich. Und genau mit dieser Er-
fahrung von etwas als etwas kommen Begriffe ins Spiel. Diesem Gedanken 
ist weiter nachzugehen.  

Ziehen wir einige Beispiele in Betracht. Die Tasten eines Flügels sind 
für den Pianisten bedeutsam, Lenkrad und Gaspedal besitzen Bedeutsam-
keit für den Autofahrer. Tasten und Gaspedal haben einen Aufforderungs-
charakter.10 Sie sind bedeutsam in dem Sinne, als sie ein Angebot darstel-
len. Auf Tasten und Gaspedal kann angemessenen reagiert werden, was 

                                                   

die sich in vielen Hinsichten mit meinen Überlegungen berührt; vgl. zum Bei-

spiel Angehrn (2010: 47ff.). Überlegungen zum Zusammenhang von qualitati-

vem Erleben und Bedeutsamkeit lassen sich überdies im Anschluss an die 

pragmatistische Tradition entwickeln. Zu denken ist vor allem an Deweys Rede 

von qualitativen Erfahrungen bzw. qualitativem Denken. Eine systematische 

Ausarbeitung von Deweys Ideen, der ich wichtige Impulse verdanke, und die in 

eine ähnliche Richtung wie meine Überlegungen zielen, findet sich bei Jung 

(2009), (2014).  

10 Der Rede von einem Aufforderungscharakter, der von etwas in der Welt ausge-

hen kann, entspricht das wahrnehmungspsychologische Konzept der Affordanz. 

Geprägt wurde der Begriff von Gibson (1977), (1979).  

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SPRACHE, DENKEN, PRAKTISCHE BEGRIFFE | 49 

 

derjenige macht, der Klavier spielen oder Auto fahren kann.11 Um so etwas 
zu können, muss man erkennen, was die Tasten oder das Gaspedal anbie-
ten, wozu sie da sind. Auch Gegenstände wie Stühle und Scheren sind An-
gebote, es handelt sich um Angebote zu sitzen bzw. zu schneiden. Bedeut-
sam sind die genannten Gegenstände aber nur für denjenigen, der in der 
Lage dazu ist, den Stuhl als Stuhl und die Schere als Schere anzusehen. Ei-
nen Stuhl als Stuhl ansehen zu können, involviert einen Begriff. Nicht un-
bedingt einen, der in propositionalen Zusammenhängen steht und sprach-
lich artikuliert ist. Involviert ist ein praktischer Begriff. Wer einen Stuhl 
zum Sitzen verwendet, der verfügt – so will ich mich ausdrücken – über ei-
nen praktischen Begriff des Stuhls. 

Wenn man den Begriff eines praktischen Begriffs für sinnvoll hält und 
davon ausgeht, dass man über derartige Begriffe verfügen kann, ohne dass 
prädikative Strukturen – wie sie in Urteilen eine Rolle spielen – zur An-
wendung kommen, dann ist der Weg frei für die Auffassung, dass das Ver-
fügen über einen Begriff nicht in allen Fällen von der Sprache abhängig ist. 
Und unter dieser Voraussetzung schließlich lässt sich auch die Auffassung 
verteidigen, dass Wesen über Begriffe verfügen können, die keine Sprache 
besitzen, zumindest keine, die in Bezug auf ihre Komplexität der menschli-
chen Sprache vergleichbar ist. Von einem Schimpansen, der mit einem Ast 
Termiten angelt, wird man dann sagen können, dass er den Ast als Werk-
zeug wahrnimmt und damit über das verfügt, was ich einen praktischen Be-
griff genannt habe. Der Begriff des praktischen Begriffs ist also anspruchs-

                                                   

11 Zwischen der Kunst des Klavierspiels und der Fähigkeit, ein Auto steuern oder 

einparken zu können, bestehen freilich gewichtige Unterschiede. Vgl. zum Bei-

spiel Annas (2011), die zwischen „routine“ und „practical expertise“ unterschei-

det. Ein Pianist, der über praktische Expertise verfügt, so macht sie geltend, 

ahmt nicht einfach nur seinen Lehrer nach (wie der Fahrschüler, der eine Routi-

ne auszubilden versucht), sondern greift diejenigen Elemente aus dem Verhalten 

des Lehrers auf, die für ihn wichtig sind. Außerdem ist er bestrebt, sich ständig 

zu verbessern und seine Tätigkeit auf sensible Weise zu variieren. Anders als im 

Fall einfacher Routinen gibt es zudem keinen Zielpunkt, an dem man eine Akti-

vität wie das Klavierspiel einfach ausführen kann, ohne dass einem an der weite-

ren Verbesserung gelegen wäre. Für meine Frage sind diese Unterschiede zwi-

schen Routinen und Expertise jedoch erst einmal zu vernachlässigen, was nicht 

heißt, dass sie nicht im Prinzip von Belang sind.  

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 | CHRISTOPH DEMMERLING 

 

los genug, um auch Lebewesen das Verfügen über Begriffe zuschreiben zu 
können, die nicht über eine Sprache verfügen. Gleichzeitig ist er an-
spruchsvoll genug, klassifizierende Reaktionen auf sich verändernde Um-
weltbedingungen als eine bereits hinreichende Bedingung für Begriffsbesitz 
auszuschließen. Warum? 

Eine notwendige Bedingung dafür, von etwas sagen zu können, dass es 
über einen Begriff verfügt, besteht darin, dass der betreffende Organismus 
zu einer Identifikation und damit zu einem Wiedererkennen des Objekts in 
der Lage sein muss, für das er über einen Begriff verfügt. Eine weitere 
notwendige Bedingung dafür, dass ein Lebewesen über einen Begriff ver-
fügt, besteht darin, dass sich dies in seinem Verhalten zeigen muss, und 
zwar auf eine systematische Weise. Im Anschluss an meine Überlegungen 
zum Aufforderungscharakter von Dingen lässt sich diese Bedingung wie 
folgt formulieren: Um über einen praktischen Begriff zu verfügen, muss 
man in angemessener Form auf Angebote, Aufforderungen oder Affordan-
zen reagieren können. Die angemessene Reaktion auf eine Affordanz lässt 
sich als eine Erfüllungsbedingung für die korrekte Anwendung eines prak-
tischen Begriffs ansehen. Diese Fähigkeit kann nur von lebendigen Wesen, 
für die etwas bedeutsam sein kann, ausgeübt werden. 

Schließlich verfügt nichts oder niemand über einen Begriff, sofern aus-
schließlich ein einziger Begriff zur Anwendung gebracht werden kann. 
Über einen Begriff zu verfügen, heißt über mehrere Begriffe zu verfügen. 
Auch dies ist eine notwendige Bedingung dafür, über Begriffe verfügen zu 
können. Die zuletzt gewählte Formulierung legt einen Holismus des Be-
grifflichen nahe, entspricht dem oben bereits erwähnten Holismusargument 
und scheint deshalb einen vergleichsweise anspruchsvollen Begriff des Be-
griffs vorauszusetzen. Das ist jedoch nicht notwendigerweise der Fall. Man 
kann das Netz von Begriffen, die erforderlich sind, um über einen Begriff 
zu verfügen, klein halten. Man könnte zwischen einem schlanken Holismus 
und einem Holismus, der ein üppigeres Format aufweist, unterscheiden.12 

                                                   

12 Mit etwas anderen Akzentsetzungen verfolgt Hans-Johann Glock in seinen Ar-

beiten eine ähnliche Strategie. Er schreibt: „Wir können Tieren Gedanken und 

vielleicht sogar Begriffe zuschreiben. Doch beschränken sich diese auf einfache 

Fälle. Denn nur einfache Gedanken manifestieren sich in nicht-verbalem Ver-

halten eindeutig“ (Glock 2005: 163). An anderer Stelle macht er darauf auf-

merksam, „dass das Netz zu dem eine Überzeugung gehört, sich [nicht] so weit 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SPRACHE, DENKEN, PRAKTISCHE BEGRIFFE | 51 

 

Im Kontext eines üppigen Holismus ist die gesamte Welt der Sprache rele-
vant, was für einen schlanken Holismus nicht gilt. Im Einzelnen wäre frei-
lich viel zu dieser Unterscheidung zu sagen. Mir geht es im Augenblick nur 
darum: Die angeführten Bedingungen stellen sicher, dass der skizzierte Be-
griff des Begriffs anspruchsvoll genug ist, um nicht bereits Maschinen oder 
einfachsten Organismen Begriffe zuzubilligen bzw. kausale Reaktionen auf 
die Veränderung von Umweltbedingungen als Verfügen über einen Begriff 
zu beschreiben. 

Um Begriffe im skizzierten Sinne von Begriffen als Bestandteilen von 
Propositionen zu unterscheiden, kann man sich einer Terminologie bedie-
nen, die bereits Leibniz in seinen Betrachtungen über die Erkenntnis, die 
Wahrheit und die Ideen (1684) verwendet hat. Leibniz unterscheidet zwi-
schen verschiedenen Weisen, auf die jemand eine Erkenntnis bzw. einen 
Begriff von etwas haben kann. Begriffe können klar, dunkel, deutlich, ver-
worren, symbolisch, intuitiv, adäquat und inadäquat sein.13 Für unseren Zu-
sammenhang ist lediglich die Unterscheidung zwischen klar, deutlich und 
verworren von Interesse. Einen klaren Begriff, eine klare Erkenntnis hat 
man nach Leibniz dann, wenn man in der Lage dazu ist, eine Sache wieder-
zuerkennen. Ein klarer Begriff kann deutlich oder verworren sein. Verwor-

                                                   

erstrecken muss wie dasjenige der anspruchsvollen Gedanken von Menschen. Es 

gibt größere und kleinere Netze“ (ebd.: 185). 

13 Vgl. dazu Leibniz: „Klar ist eine Erkenntnis also, wenn ich sie so habe, dass ich 

aus ihr die vorgestellte Sache wiedererkennen kann. Und diese wiederum ist 

entweder verworren oder deutlich. Verworren, wenn ich nicht genug Merkmale 

getrennt aufzählen kann, eine Sache von anderen zu unterscheiden, obwohl jene 

Sache tatsächlich so viele Merkmale und Elemente hat, in die ihr Begriff zerlegt 

werden könnte.“ Ferner heißt es: „Dagegen ist ein deutlicher Begriff der, den die 

Goldschneider vom Gold haben, nämlich durch Merkmale und Prüfungen, die 

genügen, um eine Sache von allen anderen ähnlichen Körpern zu unterscheiden. 

Wir pflegen solche Begriffe dann zu haben, wenn sie allen Sinnen gemeinsam 

sind.“ (Leibniz 1992: 29) In der zitierten Übersetzung ist freilich von „Begrif-

fen“ und von „Erkenntnissen“ die Rede. Ohne mich auf eine Diskussion über ein 

angemessenes Verständnis der Terminologie von Leibniz einlassen zu müssen, 

ist es für meine Zwecke ausreichend, dass sich die Unterscheidung von klar, 

deutlich, hell und dunkel auf Begriffe zumindest anwenden lässt, auch wenn sie 

sich nicht exklusiv auf Begriffe bezieht. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 | CHRISTOPH DEMMERLING 

 

ren ist ein Begriff, wenn man nicht dazu in der Lage ist, seine Merkmale 
anzugeben; deutlich ist ein Begriff, wenn man ihn definitorisch in seine 
Merkmale zerlegen kann. Mit Hilfe der Terminologie von Leibniz kann 
man formulieren: Viele nicht-sprachliche Lebewesen verfügen über ver-
worrene Begriffe, während deutliche Begriffe sprachliche Fähigkeiten vo-
raussetzen. 

Man könnte nun dafür argumentieren, den Begriff des Begriffs nicht zu 
sehr zu strapazieren und ihn dort nicht zu verwenden, wo keine prädikati-
ven Strukturen im Spiel sind, da sich dieser Begriff des Begriffs zu sehr 
von tradierten Verwendungsweisen des Ausdrucks ‚Begriff‘ unterscheidet. 
Wer von tradierten Verwendungsweisen spricht, denkt häufig an die Kant-
Frege-Davidson-Brandom-Tradition, in der mit einem anspruchsvollen Be-
griff des Begriffs operiert wird. Dieser Tradition zufolge verfügt man nicht 
bereits dann über einen Begriff, wenn man etwas unterscheiden, erkennen 
oder wiedererkennen kann, sondern man muss Gegenstände oder Sachver-
halte klassifizieren können, richtige und falsche Begriffsanwendungen un-
terscheiden können und in der Lage dazu sein, Folgerungsbeziehungen zwi-
schen den Begriffen, über die man verfügt, herzustellen und einzusehen 
sowie nachvollziehen zu können. Dieser Sicht der Dinge zufolge verfügt 
man erst dann über den Begriff des Baums, wenn man in der Lage dazu ist, 
Bäume von anderen Dingen zu unterscheiden, und aus dem Umstand, dass 
etwas ein Baum ist, bestimmte Schlüsse ziehen zu können. Begriffe, so 
heißt es im Rahmen der fraglichen Tradition häufig, sind normativ und sie 
setzen eine Sphäre der Intersubjektivität voraus, im Rahmen derer die Kor-
rektheitsbedingungen für die Anwendung von Begriffen etabliert werden. 
Eine Frage lautet, ob dies nichts alles auch für praktische Begriffe gilt. 

Ein Argument dafür, begriffliche Fähigkeiten sprechenden Wesen vor-
zubehalten, bezieht sich darauf, dass Begriffe an Sprache gebunden sind, da 
nur die Sprache den Zugriff auf einen Begriff erlaubt. Man verwendet dann 
ein starkes Kriterium für die Zuschreibung von Begrifflichkeit, derart, dass 
man sagt, jemand hat einen Begriff, wenn er ihn in seine Merkmale zerle-
gen und gedanklich auf ihn zugreifen kann. Gedanklich zugreifen kann man 
aber nur, wenn man ein sprachliches Artikulationsvermögen besitzt. Der 
Vorteil dieser Strategie liegt auf der Hand. Man verwendet einen klaren und 
deutlich eingegrenzten Begriff des Begriffs. Die Strategie scheint jedoch 
vorauszusetzen, was zu beweisen ist. Und was spricht eigentlich dagegen, 
verschiedene Formen des Verfügens über einen Begriff voneinander zu un-

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SPRACHE, DENKEN, PRAKTISCHE BEGRIFFE | 53 

 

terscheiden? Es ist nicht in allen Kontexten sinnvoll, ausschließlich mit ei-
nem anspruchsvollen Begriff des Begriffs zu operieren, und es ist auch 
nicht sinnvoll, nicht-sprachlichen Wesen Begriffe gänzlich vorzuenthal-
ten.14 Wenn es bezogen auf sprachliche Wesen sinnvoll ist, von praktischen 
Begriffen zu sprechen, warum sollte man dies im Fall von Wesen, die nicht 
über eine Sprache verfügen, nicht auch tun? Wenn sich auf der Grundlage 
des Verhaltens deutlich Hinweise darauf ergeben, dass ein Lebewesen über 
einen praktischen Begriff verfügt, gibt es keinen Grund, dem betreffenden 
Lebewesen keine Begriffe zuzuschreiben. Viel ertragreicher als von vorn-
herein lediglich mit einem engen Begriff des Begriffs zu operieren, ist es, 
mit einem weiten Begriff des Begriffs zu operieren, der dann – je nach the-
oretischem Kontext – jeweils anders spezifiziert werden kann. Hält man es 
für sinnvoll, nicht-sprachlichen Lebewesen Begriffe zuzuschreiben, lassen 
sich eine ganze Reihe von philosophischen Problemen lösen, mit denen 
man sich andernfalls herumschlagen muss, man denke etwa an die Frage 
nach dem epistemischen Status von Wahrnehmungen. Bevor ich nun über 
das Verhältnis von praktischen und sprachlichen Begriffen nachdenke, will 
ich darauf hinweisen, dass es auch andere Diskussionen über spezielle Ar-
ten von Begriffen gibt, die zwar nicht außerhalb der Sprache, aber doch am 
Rande der Sprache anzusiedeln sind. Ich denke an die Diskussion über de-
monstrative und phänomenale Begriffe, also über Begriffe, die von der 
wahrnehmbaren Präsenz eines Gegenstands oder Sachverhalts abhängen. 
Praktische Begriffe, so könnte man sagen, hängen ebenfalls von der Prä-
senz von Gegenständen oder Sachverhalten ab, und zwar in der Weise, dass 
Gegenstände und Sachverhalte als zu- oder abträglich erfahren werden und 
mit ihnen umgegangen werden muss bzw. kann.  

 

                                                   

14 Man könnte Grade des Begrifflichen voneinander unterscheiden, ähnlich wie 

sich Grade des Denkens oder Grade des Verstehens voneinander unterscheiden 

lassen. Vgl. zum Beispiel Bermúdez, der zwischen verschiedenen Graden von 

Rationalität unterscheidet, die in einem Spektrum zwischen Reiz-Reaktions-

Verbindungen und hochstufigen kognitiven Fähigkeiten anzusiedeln sind. Ber-

múdez macht sich in diesem Zusammenhang ebenfalls den Begriff der Af-

fordanz zunutze: „The comparison of affordances does not require a process of 

decision-making. Nonetheless it is assessable according to criteria of rationali-

ty.“ (Bermúdez 2007: 121) Zu Graden des Verstehens vgl. Detel (2014: 77ff.). 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 | CHRISTOPH DEMMERLING 

 

SPRACHE UND BEGRIFF 
 

Praktische Begriffe und sprachliche Begriffe, die in Urteilen vorkommen 
und als Prädikate verwendet werden, sind voneinander zu unterscheiden. 
Sprachliche Begriffe unterliegen einer Allgemeinheitsbedingung.15 Sie 
müssen freistehend miteinander kombiniert werden können. Begriffsver-
wender müssen (dies impliziert die Allgemeinheitsbedingung) ein- und 
denselben Begriff auf unterschiedliche Objekte und verschiedene Begriffe 
auf dasselbe Objekt anwenden können. Die Idee, die mit dieser Bedingung 
verbunden ist, besteht darin, dass Begriffe die Grundbausteine von Gedan-
ken sind und einzelne Begriffe auf verschiedene Weisen zu unterschiedli-
chen Gedanken zusammengesetzt werden können. Begriffe freistehend mit-
einander kombinieren zu können, setzt voraus, sie von einzelnen Wahr-
nehmungssituationen, von Verhaltensweisen und Handlungen, den ange-
messenen Reaktionen auf Angebote – wie ich oben gesagt habe – losgelöst 
anwenden zu können. Entscheidend ist jedoch, dass mit freistehenden 
Kombinationen an praktische Begriffe angeschlossen werden kann. In die-
sem Sinne gehört das praktische Verweisen in das Reich des Begrifflichen 
und daher ist es gerechtfertigt, in diesem Zusammenhang von Begriffen zu 
sprechen. 

                                                   

15 Die Allgemeinheitsbedingung für Begriffe wird häufig im Anschluss an Evans 

(1982: 100ff.) diskutiert. Die Bedingung läuft im Kern darauf hinaus, dass nie-

mand Gedanken wie Diese Erdbeere duftet süß haben kann, der außerstande ist, 

mit Bezug auf die Erdbeere auch andere Gedanken zu haben. Von einem Gegen-

stand, von dem etwas ausgesagt wird, muss immer auch etwas anderes ausgesagt 

werden können. Und Prädikate müssen auch auf andere Gegenstände angewen-

det werden können. Die Ablösung der Perspektiven von der konkreten Situati-

onswahrnehmung mit ihrer akuten Bedürfnisbefangenheit stellt die Grundlage 

für die freie Kombinierbarkeit von Aspekten und Eigenschaften dar. Tomasello 

(2014: 223) spricht in diesem Zusammenhang von „referentieller Promiskuität“. 

Mit Verweis auf die Allgemeinheitsbedingung hält Tomasello fest, dass „jedes 

potentielle Subjekt eines Gedankens (oder Satzes) mit mehreren Prädikaten 

kombiniert werden [kann], und jedes potentielle Prädikat kann mit mehreren 

Subjekten verknüpft werden“ (Tomasello 2014: 50). Erst dieser Freiraum von 

grammatischen ‚Subjekten‘ und ‚Prädikaten‘ führt die referentielle Promiskuität 

mit sich. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SPRACHE, DENKEN, PRAKTISCHE BEGRIFFE | 55 

 

Wenn Begriffe nicht notwendig eine Sprache voraussetzen, liegt es na-
he, das Verhältnis zwischen nichtbegrifflichen, kausal gesteuerten Interak-
tionen mit der Umwelt, begrifflichen Identifizierungen von Objekten und 
prädikativ-sprachlichen Strukturen und auch die diesen entsprechenden 
Formen des kognitiven Umgangs mit der Welt im Sinne eines Schichten- 
oder Stufenmodells (‚layer cake‘ model) aufzufassen.16 Das ist jedoch eine 
falsche Vorstellung. Gemäß dem fraglichen Modell, welches häufig in einer 
Zwei-Stufen-Variante formuliert wird, sich aber auch in einer Drei-Stufen-
Version formulieren lässt, bilden sich auf einer ersten Stufe in einem kausa-
len Kontakt mit der Welt Strukturen heraus, die es einem Organismus er-
lauben, sich in der Welt zu orientieren und auf sinnvolle Weise mit seiner 
Umgebung zu interagieren, ohne dass Begriffe involviert sind. Die unterste 
Schicht gilt als der nicht-begriffliche Keller des Lebens, den Wesen, die 
über eine Sprache verfügen, gemeinsam mit anderen Lebewesen benutzen. 
Auf dieser Grundlage soll sich dann eine zweite Schicht aufbauen, im 
Rahmen derer begriffliche Fähigkeiten ins Spiel kommen. Objekte werden 
erkannt und wiedererkannt, es wird angemessen auf Angebote reagiert, oh-

                                                   

16 Das Verhältnis zwischen sprachlichen und nicht-sprachlichen Weisen des Welt-

bezugs lässt sich zum Beispiel im Anschluss an eine Debatte über Heideggers 

Zeuganalyse erläutern. In Sein und Zeit hat Heidegger auf eindringliche Weise 

folgende Auffassung entwickelt: Bereits durch unseren praktischen Umgang mit 

Dingen in der Welt (Heidegger spricht von „Zeug“ und „Zuhandenem“) werden 

bedeutsame Strukturen geschaffen und Verweisungszusammenhänge aufge-

spannt, auf Grundlage derer wir zu einem Verständnis der Welt gelangen. Ver-

schiedene Heidegger-Interpreten wie zum Beispiel Dreyfus (1991), (2005) oder 

Haugeland (1982), (2013) verstehen den Ansatz von Heidegger im Sinne des 

Schichten- oder Stufenmodells. Dieser Interpretation zufolge wird auf einer ers-

ten Stufe die Welt des Zuhandenen auf eine praktische Weise konstituiert, ohne 

dass komplexe sprachliche Strukturen involviert sind. Erst auf dieser Grundlage 

soll sich dann eine zweite Schicht aufbauen, im Rahmen derer die Sprache ins 

Spiel kommt. Die Konstitutionsleistungen auf der ersten Stufe können im Prin-

zip von sprachlichen und nicht-sprachlichen Wesen erbracht werden, während 

die zweite Stufe sprachlichen Wesen vorbehalten sei. Andere Interpreten wie 

Brandom (2002) hingegen machen geltend, dass Heidegger kein Schichtenmo-

dell der Konstitution oder des Verstehens von Welt vor Augen hat, sondern sei-

ne Überlegungen von vornherein auf sprachliche Wesen zugeschnitten sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 | CHRISTOPH DEMMERLING 

 

ne dass sprachliche Strukturen im Spiel sind. Das ist – um im Stockwerks-
bild zu bleiben – das Erdgeschoß mit seinen Werkstätten, Wirtschafts- und 
Lagerräumen. Auf einer dritten Stufe schließlich können aufgrund sprachli-
cher Mittel Begriffe in Merkmale zerlegt und komplexe Sachverhalte arti-
kuliert werden. Hier soll es sich dann um die Beletage oder das piano nobi-
le des Lebens handeln, welches im Umgang mit Begriffen im anspruchsvol-
len Sinne, also im Umgang mit Sprache, geübt ist. Ein solches Stock-
werksmodell der menschlichen Kognition ist weit verbreitet.  

Das Verhältnis zwischen diesen Stockwerken oder Schichten wird dann 
in der Regel so expliziert, dass die jeweils nächste Schicht als ein Ad-
dendum zur vorhergehenden Schicht angesehen wird. Begriffliche Fähig-
keiten treten zu kausal gesteuerten Mechanismen hinzu und sprachliche Fä-
higkeiten ergänzen die Fähigkeit zur Ausbildung praktischer Begriffe. In-
nerhalb der ersten beiden Schichten, diesen Gedanken scheint das skizzierte 
Bild zu implizieren, bewegen sich nichtsprachliche und sprachliche Wesen 
auf demselben Niveau und die Unterschiede werden erst relevant, sobald 
die dritte Schicht hinzutritt.  

Das Schichtenmodell ist in systematischer Hinsicht verfehlt, da es der 
Rolle der Sprache in nur unzureichender Weise Rechnung trägt. Ein umfas-
sender Lingualismus, der das Verfügen über eine Sprache zu einer notwen-
digen Bedingung für das Verfügen über einen Begriff macht, ist zwar in 
dem Sinne falsch, als es Begriffe gibt, über welche auch ohne Sprache ver-
fügt werden kann. Aber hinter dem Lingualismus steckt gleichwohl eine 
richtige Einsicht, nämlich die, dass sich mit der Sprache alles ändert. Mit 
der Sprache tritt nicht einfach eine dritte Schicht hinzu, die auf die ersten 
beiden Schichten aufgesetzt wird und die dort einschlägigen Mechanismen, 
Fähigkeiten und Fertigkeiten unberührt lässt bzw. diese lediglich ergänzt. 
Mit dem Erwerb einer Sprache wird das Selbst- und Weltverhältnis auf eine 
Weise modifiziert, die komplett auf die unteren Schichten durchschlägt. In 
diesem Sinne sollte man die Vorstellung von Schichten aufgeben. Mit der 
Sprache kommt es zu einer flächendeckenden Transformation der Vollzüge 
und Fähigkeiten, die innerhalb der ersten und zweiten Schicht eine Rolle 
spielen. Auch wenn man also für eine Art des Verfügens über Begriffe ein-
tritt, welches keine Sprache voraussetzt, oder zumindest dafür eintritt, dass 
das Verfügen über diese Begriffe nicht davon abhängt, dass es sprachlich 
artikulierbar ist, lässt sich die Auffassung verteidigen, dass diese Fähigkeit 
von Wesen, die aufs Ganze gesehen die Fähigkeit zur Artikulation von 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SPRACHE, DENKEN, PRAKTISCHE BEGRIFFE | 57 

 

Propositionen haben, anders ausgeübt wird. Sie können mit freistehenden 
Kombinationen an praktische Begriffe anschließen und tun dies auch im-
mer schon.  

Betrachten wir zum Abschluss zwei einfache Beispiele. Das Graben ei-
nes Lochs, das vollzogen wird, um etwas zu vergraben, ist kein sprachli-
ches Phänomen. Obwohl das Graben eines Lochs kein sprachliches Phäno-
men ist, obwohl es auch für Wesen möglich ist, die nicht über eine Sprache 
verfügen, wird es von Wesen, die über eine Sprache verfügen, als etwas er-
fahren, was immer schon in sprachliche Umgebungen eingebettet ist. Ich 
nenne dies das apriorische Perfekt der Artikulation. Wesen, die über eine 
Sprache verfügen, graben nicht einfach ein Loch. Die Handlung zieht Fra-
gen auf sich, geht vielleicht mit Sorgen einher, kann Gegenstand von Ge-
sprächen werden und taucht im Kontext vielfältiger propositionaler Einstel-
lungen auf. Man wünscht sich, dass die Erde weich genug ist, hofft, dass 
das Loch seinen Zweck erfüllt und anderes mehr. Im Sinne des apriorischen 
Perfekts der Artikulation kann man sagen, dass es für Wesen, die über eine 
Sprache verfügen, kein Reich jenseits der Sprache gibt, was aber nicht 
heißt, dass alle Phänomene im Leben sprachfähiger Wesen sprachliche 
Phänomene sind. 

Ein weiteres Beispiel: Angstgefühle sind kein sprachliches Phänomen. 
Die Voraussetzungen dafür, Angst empfinden zu können, liegen in der Or-
ganisationsform eines Organismus. Wenn wir uns ein sprachloses Wesen 
vorstellen, dass auf biologischer Ebene sehr eng mit uns verwandt ist, des-
sen Organismus dem unsrigen vergleichbar ist, gibt es keinen Grund zu der 
Annahme, dass sich beispielsweise die Angst dieses Wesens in qualitativer 
Hinsicht von der Angst unterscheidet, die wir verspüren. Auch wenn Angst 
kein begriffliches oder sprachliches Phänomen ist, wird sie allerdings von 
Wesen, die über eine Sprache verfügen, als etwas erfahren, was immer 
schon in sprachliche Umgebungen eingebettet ist. Wesen, die über eine 
Sprache verfügen, verspüren nicht einfach Angst. Die Angst wird identifi-
ziert und klassifiziert, beobachtet, verglichen, zieht Fragen auf sich, geht 
mit Sorgen einher, wird Gegenstand von Gesprächen und taucht im Kontext 
vielfältiger propositionaler Einstellungen auf. Man wünscht sich, dass die 
Angst aufhört, hofft, dass man einer Bedrohung entrinnt oder eine schwie-
rige Situation meistert. Obwohl die Angst kein sprachliches Phänomen ist, 
steht sie – wie meine Rede von einem apriorischen Perfekt geltend macht – 
in einem Zusammenhang mit artikulierten Bezügen. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 | CHRISTOPH DEMMERLING 

 

Mit Hilfe begrifflicher Fähigkeiten wird die Welt erschlossen. Sprachli-
che Begriffe können als Ausdruck eines expliziten, artikulierten Verständ-
nisses der Welt gelten. Jedoch sind dem expliziten Ausdruck des Verständ-
nisses der Welt implizite und unartikulierte Akte des Verstehens vorgeord-
net, die sich im Handeln und Verhalten als Fähigkeiten der Verwendung 
praktischer Begriffe manifestieren. Es mag sein, dass der Lingualismus auf 
diese Weise nicht ganz verabschiedet wird. Aber mit einer vernünftigen 
Korrektur dieser Position ist etwas gewonnen. 

 
 

LITERATUR 
 

Angern, E. (2010): Sinn und Nicht-Sinn. Tübingen: Mohr Siebeck. 
Annas, J. (2011): Practical Expertise, in: Bengson, J., Moffett, M.A. (Ed.), 

Knowing How. Essays on Knowledge, Mind, Action. Oxford, 101–112. 
Barth, Ch. (2011): Objectivity and the Language-Dependence of Thought. 

New York, London: Routledge. 
Barth, Ch. (2013): Die Sprachabhängigkeit des Denkens, in: Deutsche Zeit-

schrift für Philosophie. 61, 717–738. 
Bermúdez, J.L. (2007): Thinking without Words. Oxford: Oxford Universi-

ty Press. 
Bieri, P. (1982): Nominalismus und innere Erfahrung, in: Zeitschrift für 

philosophische Forschung. 36, 3–24. 
Brandom, R. (2002): Dasein, the Being That Thematizes, in: Brandom, R., 

Tales of the mighty dead. Historical Essays in the Metaphysics of Inten-
tionality. Cambridge: Harvard University Press, 324–347. 

Davidson, D. (2004): Vernünftige Tiere, in: der., Subjektiv, intersubjektiv, 
objektiv. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 167–185. 

Demmerling, Ch. (2010): Bedeutung und Sinn, in: Bermes, Ch., Dierse, U. 
(Hg.), Schlüsselbegriffe der Philosophie des 20. Jahrhunderts. Ham-
burg: Meiner, 43–57. 

Demmerling, Ch. (2012): Der sprachliche Raum des menschlichen Lebens. 
Ein Kommentar zur Begrifflichkeitsthese, in: Angehrn, E., Küchen-
hoff, J. (Hg.), Macht und Ohnmacht der Sprache. Philosophische und 
psychoanalytische Perspektiven. Weilerswist: Velbrück Wissenschaft, 
13–35.  

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SPRACHE, DENKEN, PRAKTISCHE BEGRIFFE | 59 

 

Demmerling, Ch. (2013): Sprache, Gründe, Handeln. Sprachphilosophie in 
anthropologischer Perspektive, in: Rödl, S., Tegtmeyer, H. (Hg.), Sinn-
kritisches Philosophieren. Berlin, Boston, 251–273. 

Detel, W. (2014): Kognition, Parsen und rationale Erklärung. Elemente 
einer allgemeinen Hermeneutik. Frankfurt am Main: Klostermann. 

Dreyfus, H.L. (1991): Being in the World: A Commentary on Heidegger’s 
‚Being and Time‘. Cambridge: The MIT Press. 

Dreyfus, H.L. (2005): Overcoming the Myth of the Mental. How Philoso-
phers can profit from the Phenomenology of Everyday Expertise, in: 
Proceedings and Addresses of the American Philosophical Association. 
79 (2), 47–65. 

Evans, G. (1982): The Varieties of Reference. New York: Oxford Universi-
ty Press. 

Gibson, J.G. (1977): The Theory of Affordances, in: Shaw, R., Bransford, 
J. (Ed.), Perceiving, Acting and Knowing. Hillsdale. 

Gibson, J.G. (1979): The Ecological Approach to Visual Perception. Bos-
ton: Houghton Mifflin. 

Glock, H.-J. (2005): Begriffliche Probleme und das Problem des Begriffli-
chen, in: Perler, D., Wild, M. (Hg.), Der Geist der Tiere. Philosophi-
sche Texte zu einer aktuellen Diskussion. Frankfurt am Main, 153–187. 

Haugeland, J. (1982): Heidegger on Being a Person, in: Nous. 16, 15–26. 
Haugeland, J. (2013): Dasein Disclosed. John Haugeland’s Heidegger. 

Cambridge: Mass. 
 Jung, M. (2009): Der bewusste Ausdruck. Anthropologie der Artikulation. 

Berlin, New York: de Gruyter.  
Jung, M. (2014): Gewöhnliche Erfahrung. Tübingen: Mohr Siebeck. 
Leibniz, G.W. (1992): Betrachtungen über die Erkenntnis, die Wahrheit 

und die Ideen, in: ders., Philosophische Schriften und Briefe 1683-1687. 
Hg. von U. Goldenbaum. Berlin: Akademie-Verlag. 

Malcolm, N. (2005): Gedankenlose Tiere, in: Perler, D., Wild, M. (Hg.), 
Der Geist der Tiere. Philosophische Texte zu einer aktuellen Diskussi-
on. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 77–94. 

McDowell, J. (2007): Response to Dreyfus, in: Inquiry. 50 (4), 366–370. 
Noë, A. (2012): Varieties of Presence. Cambridge: Mass. 
Schiffer, S. (2003): The Things We Mean. Oxford: Clarendon Press. 
Schröder, D., Demmerling, Ch. (2013): Fähigkeiten und Begriffe, in: Deut-

sche Zeitschrift für Philosophie. 5–6, 753–776. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 | CHRISTOPH DEMMERLING 

 

Tomasello, M. (2014): Eine Naturgeschichte des menschlichen Denkens. 
Berlin: Suhrkamp. 

Watzka, H. (2014): Sprachphilosophie. Stuttgart: Kohlhammer. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

Methodologische Überlegungen zum 

Verhältnis von Denken und Sprechen  

JOHANNES HAAG 

 
 
Der philosophische Disput über die Natur des Verhältnisses von Denken 
und Sprechen entzündet sich immer wieder an der Frage, ob das Verhältnis 
von Denken und Sprechen das einer wechselseitigen (ontologischen) Ab-
hängigkeit sei, oder ob vielmehr zwar Sprechen Denken voraussetze, nicht 
aber umgekehrt. 

Seine philosophische Relevanz und Brisanz erhält dieser Disput aus der 
Tatsache, dass sowohl Denken als auch Sprechen Arten und Weisen des in-
tentionalen Weltbezugs sind. Dabei wird dem Denken in der Regel ur-
sprüngliche Intentionalität zugesprochen, während dem Sprechen als kon-
ventionell-normativ konstruiertem Werkzeug zum Ausdruck der Gedanken 
bloß geborgte oder derivative Intentionalität zukommt. Die Behauptung ei-
ner wechselseitigen Abhängigkeit von Denken und Sprechen droht diese 
saubere Trennung aufzuweichen und hat damit erheblichen Einfluss auf un-
sere Konzeption der Intentionalität unserer geistigen Zustände. Eine Kon-
zeption dieser Intentionalität, die sprachliche Fähigkeiten außen vor lässt, 
kann dann nicht mehr angemessen sein. 

Ein unmittelbares Korollar der These einer wechselseitigen Abhängig-
keit von Denken und Sprechen wäre vor diesem Hintergrund, dass wir 
nicht-sprechenden Tieren intentionale Zustände nur in analogem Sinne zu-
schreiben könnten – eine fundamentaler Unterschied zwischen Mensch und 
Tier, eine anthropologische Differenz1, scheint damit gefunden zu sein. 

                                                   

1 Vgl. dazu Wild (2006, Kap. 1). 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 | JOHANNES HAAG 

 

Bezeichnen wir im Weiteren die These einer wechselseitigen Abhän-
gigkeit von Denken und Sprechen (oder vielleicht besser: des Vermögens 
oder der Fähigkeit zu Denken und des Vermögens oder der Fähigkeit zu 
Sprechen) als lingualistische Position; die These einer prinzipiellen Unab-
hängigkeit der Fähigkeit zu Denken von der Fähigkeit zu Sprechen als anti-
lingualistische Position. 

Mein Zugang zu dieser Frage wird im Folgenden eher methodologi-
scher Natur sein: Ich will nicht direkt für die eine oder andere der beiden 
Seiten argumentieren, sondern vielmehr Argumente, die im Kontext dieser 
(und eng damit verwandter) Diskussionen vorgebracht werden, dazu nut-
zen, um in einer methodologischen Frage, die ich für grundlegend halte, 
Fortschritte zu machen. Die Argumente, die ich dabei diskutiere, dienen al-
so eher der Illustration und nicht so sehr der inhaltlichen Auseinanderset-
zung – obwohl sich auch für letztere einige erhellende Beobachtungen er-
geben werden. 

 
 

LINGUALISMUS 
 

Wie lässt sich für die eine oder die andere Seite argumentieren? Rufen wir 
uns zunächst eine mittlerweile klassische Verteidigung der lingualistischen 
Position in Erinnerung, die Donald Davidson entwickelt hat. Davidson ver-
tritt bekanntlich eine holistische Bedeutungstheorie. Der Holismus in der 
Sprachphilosophie ist letztlich durch ein eigentümliches Zusammenspiel 
von Kontextprinzip und Kompositionalitätsprinzip gekennzeichnet: Die 
Erweiterung des für die (Wort-)Bedeutung relevanten Kontexts vom Satz 
auf die Sprache als Ganzes wird erzwungen durch die Auffassung, dass sich 
der systematische Beitrag einzelner Wörter zur Satzbedeutung nur charak-
terisieren lässt, indem wir ihren Beitrag zu jedem beliebigen Satz charakte-
risieren. Die Frage, wie man den Beitrag der einzelnen Wörter charakteri-
sieren kann, wird also zwangsläufig in holistischen Theorien eine entschei-
dende Rolle spielen. Und während diese Frage bei anderen Autoren, wie 
beispielsweise bei Wilfrid Sellars (1974) oder bei Robert Brandom (1994), 
eine am regelkonformen Sprachgebrauch orientierte Antwort erhält, schlägt 
Davidson eine Lösung vor, die an zentraler Stelle auf formale Ergebnisse 
zurückgreift.  

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


METHODOLOGISCHE ÜBERLEGUNGEN | 63 

 

Die Details dieser Lösung sind für meine Zwecke nicht relevant. An-
ders ist ein wesentlicher Bestandteil von Davidsons Theorie: seine Konzep-
tion des Sprachverstehens oder der Interpretation. Nach Davidson befinden 
wir uns in der Kommunikationssituation de facto fortwährend in einer Situ-
ation, in der wir unser Gegenüber interpretieren müssen. Die Charakteristi-
ka dieses Interpretationsvorgangs arbeitet Davidson anhand des Spezialfalls 
der Verständigung mit Sprechern einer uns fremden Sprache heraus. Was 
wir in dieser Situation leisten müssen, bezeichnet er, in Anlehnung an Qui-
nes Begriff der radikalen Übersetzung (vgl. Quine 1960), als radikale Inter-
pretation. 

Davidson geht dabei von der Voraussetzung aus, dass wir, wenn wir die 
Äußerungen anderer Sprecher verstehen wollen, ihnen vor allem eins ent-
gegenbringen müssen: Vertrauen in ihre rationalen Fähigkeiten. Nur wenn 
wir so einem „principle of charity“ (Davidson 2001: 148) folgen, können 
wir den Grad an Übereinstimmung erzeugen, der nötig ist, um zu systema-
tisch interpretierenden Zuordnungen zwischen Sätzen der fremden Sprache 
und unseren eigenen zu kommen: „If we cannot find a way to interpret the 
utterances and other behaviour of a creature as revealing a set of beliefs 
largely consistent and true by our own Standards, we have no reason to 
count that creature as rational, as having beliefs, or as saying anything.“ 
(Davidson 1984: 137)  

In der radikalen Interpretation ordnen wir deshalb, ausgehend von als 
Zustimmung (oder Ablehnung) interpretiertem Verhalten2, den Äußerungen 
des Sprechers der Objektsprache in ihrer Gesamtheit Äußerungen in unse-
rer Sprache in einer Weise zu, die es uns erlaubt, ihn so zu interpretieren, 
dass er in seinem sprachlichen und sonstigen Verhalten von dem, was wir 
Interpreten für richtig halten, so wenig wie möglich abweicht. Die Objekt-
sprache wird also als (allerdings nicht-abgeschlossenes) Ganzes und ge-
meinsam mit den Sprecherintentionen (Zustimmung bzw. Ablehnung) von 
demjenigen interpretiert, der die ihm fremde Sprache verstehen möchte. 

Diese Konzeption der radikalen Interpretation führt uns nun direkt zur 
lingualistischen These der wechselseitigen Abhängigkeit von Denken und 
Sprechen: Denn einerseits werden wir dem Sprecher, um ihn zu verstehen, 

                                                   

2 Davidson geht davon aus, dass derartiges Zustimmungs- und Ablehnungsverhal-

ten unabhängig vom Verständnis der Bedeutung der geäußerten Sätze mit hin-

reichender Zuverlässigkeit zuzuordnen ist.  

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 | JOHANNES HAAG 

 

immer eine Vielzahl von Überzeugungen zuschreiben müssen, da wir sonst 
ja keine Chance hätten, die fragliche Übereinstimmung zu erzeugen. Ande-
rerseits können wir ihm in der Regel keine ausreichende Anzahl von Über-
zeugungen zuschreiben, ohne die Sätze zu interpretieren, denen er zu-
stimmt. Wir können also die Überzeugungen des Sprechers nicht ohne sei-
ne Äußerungen, seine Äußerungen nicht ohne seine Überzeugungen inter-
pretieren. Das bedeutet aber, dass wir unser Gegenüber nur dann als Denker 
interpretieren können, wenn er auch ein Sprecher ist. Gewiss brauchen wir 
die Sprache, um unsere Gedanken auszudrücken; aber ebenso brauchen wir 
sie, um einem Gegenüber und uns selbst überhaupt Gedanken zuschreiben 
zu können. 

Kann es aber nicht auch denkende Wesen – Wesen mit intentionalen 
Zuständen – geben, die sich selbst und anderen keine Gedanken zuschrei-
ben können, das heißt die zwar den Begriff des Gedankens nicht haben, 
dennoch aber über Gedanken verfügen? Davidson meint nein – und zwar 
aus prinzipiellen Gründen, die die wechselseitige Abhängigkeit von Spre-
chen und Denken weiter erhellen. Seine Überlegung vollzieht sich in zwei 
Schritten. 

Er weist erstens darauf hin, dass eine Überzeugung haben auf das engs-
te damit verbunden ist, etwas für wahr zu halten. Ausgehend von dieser 
Beobachtung argumentiert er, dass man nur versteht, was es bedeutet, etwas 
für wahr zu halten, wenn man weiß, dass das, was man für wahr hält, nicht 
wahr sein muss. Man kann, mit anderen Worten, nichts glauben, ohne zu-
gleich zu wissen, was es heißt, sich zu irren. Das Haben einer Überzeugung 
setzt also den Begriff der objektiven Wahrheit und damit auch den Begriff 
des Irrtums voraus. 

In einem zweiten Schritt weist Davidson darauf hin, dass die Begriffe 
der objektiven Wahrheit und des Irrtums, wie er an einer Stelle formuliert, 
„necessarily emerge in the context of interpretation“ (Davidson 1984a: 
169). Denn in der Interpretationssituation muss es ja gerade unser Anliegen 
sein, größtmögliche Übereinstimmung zwischen dem herzustellen, was wir 
selbst, und dem, was unsere Gesprächspartner für wahr halten. Und dabei 
setzen wir natürlich voraus, dass das, was wir für wahr halten, im Großen 
und Ganzen wahr ist. Entsprechend klassifizieren wir dann die Überzeu-
gungen unserer Gegenüber als wahr, sofern wir Übereinstimmung mit unse-
ren eigenen Überzeugungen erzielen können, oder falsch in den übrigen 
Fällen. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


METHODOLOGISCHE ÜBERLEGUNGEN | 65 

 

Wenn aber das Haben einer Überzeugung tatsächlich so eng mit dem 
Begriff der objektiven Wahrheit verbunden ist und unser Begriff der Wahr-
heit seinerseits mit dem Kontext der Interpretation, dann können wir keine 
Überzeugungen haben, ohne Überzeugungen zuzuschreiben. Und dafür ist 
es offenbar erforderlich, dass wir auch den Begriff (des Habens) der Über-
zeugung haben, das heißt, dass wir wissen, was eine Überzeugung ist.  

 
We have the idea of belief only from the role of belief in the interpretation of langu-

age, for as a private attitude it is not intelligible except as an adjustment to the public 

norm provided by language. It follows that a creature must be a member of a speech 

community if it is to have the concept of belief. And given the dependence of other 

attitudes on belief, we can say more generally that only a creature that can interpret 

speech can have the concept of a thought. (Davidson 1984a: 170)  

 
Es ist eine notwendige Bedingung für die Interpretation, dass wir selbst 
zwischen Überzeugungen und dem, was wahr ist, unterscheiden. Und diese 
Interpretation kann nur gelingen, sofern wir auch unser Gegenüber als je-
manden betrachten, dem diese Unterscheidung zur Verfügung steht. An-
dernfalls können wir ihn nicht als rationales, mithin nicht als denkendes 
Wesen begreifen. Ohne diese Praxis der Zuschreibung von Überzeugungen 
gäbe es also keine Interpretation und ohne Interpretation keine derartige 
Zuschreibungspraxis. 

Der intentionale Bezug auf die Welt wird gerade im Kontext der Inter-
pretation über den Begriff der objektiven Wahrheit relevant. Was wir als 
Interpreten für die objektive Wahrheit halten, ist unsere spezifische Art und 
Weise des Weltbezugs. Die Welt taucht damit als uninterpretierte Realität 
in der Theorie des Weltbezugs nicht mehr auf: Wenn wir über die Welt 
sprechen und nachdenken, ist die Welt immer interpretierte Welt, das heißt 
eine Welt, der wir mit unserem Sprechen und Denken in seiner Gesamtheit, 
und nicht etwa Satz für Satz, Gedanke für Gedanke begegnen. Dennoch 
setzen wir als Interpreten notwendig voraus, dass wir und unser Gegenüber 
über ein und dieselbe Welt auf die im Großen und Ganzen selbe Art und 
Weise sprechen und nachdenken. Und ohne diese Voraussetzung wäre Ver-
ständigung nicht möglich. 

An (wenigstens) einer wichtigen Stelle der vorgestellten Argumentation 
habe ich allerdings ein Resultat eingeschmuggelt, für das ich nicht argu-
mentiert habe. Ich habe behauptet, dass wir Sprache brauchen, um nicht nur 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 | JOHANNES HAAG 

 

unserem Gegenüber, sondern auch uns selbst überhaupt Gedanken zu-
schreiben zu können. Wieso folgt das aus den lingualistischen Überlegun-
gen Davidsons? 

Wie wir gesehen haben, taucht für ihn der Begriff der Überzeugung nur 
im Kontext der Interpretation überhaupt auf: als Auseinanderfallen von 
(ausgesprochener) Überzeugung meines zu interpretierenden Gegenübers 
und (von mir als Zuschreiber dafür gehaltenen) Realität: „Error is what gi-
ves belief its point.“ (Davidson 1984a: 168) Das bedeutet aber auch, dass 
wir den Begriff der Überzeugung nur im Kontext der Interpretation gewin-
nen. Und erst wenn wir über den Begriff der Überzeugung verfügen, kön-
nen wir uns selbst diese auch selbst zuschreiben. (Okkurente) Überzeugun-
gen, das heißt Urteile, sind aber die paradigmatischen intentionalen Zustän-
de. Und damit ist auch für die Selbstzuschreibung von intentionalen Zu-
ständen die Fähigkeit zur Interpretation von sprachlichem Verhalten vo-
rausgesetzt. 

Ich will diese Position hier nicht verteidigen – dazu ist sicherlich mehr 
als eine Modifikation und Explikation nötig. Was mich interessiert sind ja, 
wie ich bereits zu Beginn angekündigt habe, Fragen methodologischer Na-
tur. Und die werden relevant, wenn wir uns die naheliegende Antwort des 
Anti-Lingualisten vergegenwärtigen: Der Anti-Lingualist verweist zunächst 
einfach auf die unbestreitbare Tatsache, dass wir offenbar ohne Weiteres 
dazu bereit sind, zumindest höheren Tieren intentionale Zustände zuzu-
schreiben, obwohl wir in der Regel zögern werden, diesen auch den Besitz 
einer Sprache zuzubilligen. Der Lingualist reagiert seinerseits mit der Deu-
tung, dass wir in der Tat häufig willens sind, nicht sprachbegabten Lebewe-
sen intentionale Zustände zuzuschreiben; allerdings tun wir das, so behaup-
tet er, nur in analoger Weise. Denn gerade die wechselseitige Abhängigkeit 
von Denken und Sprechen verhindert es, dass wir diese Zuschreibungspra-
xis wörtlich nehmen. 

Aus der Sicht eines Anti-Lingualisten muss die Reaktion, dass wir Tie-
ren bloß im analogen Sinne geistige Zustände zuschreiben, freilich als billi-
ger Trick erscheinen: Die eigentliche Frage sei doch, so wird er argumen-
tieren, warum wir unsere Zuschreibungspraxis in diesem Fall als bloß ana-
loge Praxis auffassen sollten. Warum sollte man in dieser Zuschreibungs-
praxis nicht vielmehr ein vernichtendes Gegenbeispiel für die vorgebliche 
wechselseitige Abhängigkeit von Sprechen und Denken sehen und sich 
vom Lingualismus verabschieden? Wenn wir es bei nichtsprachlichen Le-

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


METHODOLOGISCHE ÜBERLEGUNGEN | 67 

 

bewesen mit Verhalten zu tun haben, dass wir normalerweise als intelligent 
bezeichnen würden, müssen wir solchen intelligenten Wesen doch wohl 
auch das Verfügen über Begriffe zuschreiben. 

Der Lingualismus à la Davidson charakterisiert allerdings seinerseits 
die wechselseitige Abhängigkeit zwischen Denken und Sprechen als eine 
begriffliche Abhängigkeit – und sofern tatsächlich begriffliche Beziehun-
gen betroffen sind, so argumentiert er, haben wir nun einmal keine Wahl, 
sondern sind eindeutig festgelegt. 

Auch wenn man diese Behauptung des Lingualisten im Prinzip für rich-
tig hält, so ist doch zu beobachten: Als Antwort auf den Anti-Lingualisten 
taugt sie nicht viel. Denn der Anti-Lingualist kann nun einfach reagieren, 
indem er darauf verweist, dass gerade das Beispiel unserer Zuschreibungs-
praxis bei Tieren der beste Beleg dafür ist, dass es eine derartige begriffli-
che Abhängigkeit von Denken und Sprechen schlicht nicht gibt. (Analy-
tisch ist sie, so wird er argumentieren, jedenfalls nicht. Und andere philoso-
phische Argumentationsmuster neigen nicht dazu, ähnlich robust zu sein.) 
Mithin hindert uns aus der Sicht des Anti-Lingualisten nichts daran, unsere 
Zuschreibungspraxis auch im Falle nichtsprachlicher Lebewesen beim 
Wort zu nehmen und sie nicht bloß als analoge Praxis aufzufassen. 

Es scheint, wir haben hier ein echtes Problem: Weder die eine noch die 
andere Seite wird sich an diesem Punkt durch weitere begriffliche (aber 
nicht-analytische) Gründe oder die Häufung empirischer Belege eines Bes-
seren belehren lassen. Wir haben es scheinbar mit einem philosophischen 
Remis zu tun. Wie lässt sich diese Pattsituation auflösen? Ich will im Fol-
genden plausibel machen, dass eine Differenzierung der Ebenen philoso-
phischer Abstraktion, auf denen diese Argumente angesiedelt sind, helfen 
kann, diese Pattsituation aufzulösen. 

 
 

ANTI-LINGUALISMUS 
 

Um die Relevanz dieses methodologischen Problems weiter zu erhellen, 
möchte ich allerdings zunächst ein weiteres Argumentationsbeispiel heran-
ziehen – diesmal einen Anti-Lingualisten. Wir haben ja gesehen, dass für 
Davidson das Haben von Überzeugungen wesentlich abhängt von der Fä-
higkeit zur Zuschreibung von Überzeugungen. Dabei ist die Selbstzuschrei-
bung von Überzeugungen, wie sich gezeigt hat, notwendiger Weise mitge-

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 | JOHANNES HAAG 

 

meint. Nun ist klar, dass die Fähigkeit zur Selbstzuschreibung von Über-
zeugungen den Begriff eines Selbst bzw. Subjekts geistiger Zustände vo-
raussetzt. Denkende Subjekte à la Davidson müssen also über einen Selbst-
begriff verfügen. 

Allerdings kann der Anti-Lingualist (anders als der Lingualist David-
son) darauf hinweisen, dass für ihn keineswegs ausgemacht ist, dass das 
Haben von Überzeugungen einen Selbstbegriff voraussetzt. Das ergab sich 
schließlich nur vor dem Hintergrund der Davidsonschen Interpretationsthe-
orie.  

Nun scheint aber Wissen von der Welt irgendwie vorauszusetzen, dass 
wir uns in dieser Welt irgendwie verorten, das heißt unser Verhältnis zu 
anderen Dingen im Raum bestimmen können, um uns entsprechend zu ver-
halten. Spricht das nicht dafür, dass der Selbstbegriff, ganz unabhängig von 
Davidsons diffiziler Argumentation, als grundlegend vorausgesetzt werden 
muss? Doch der Anti-Lingualist kann einen Schritt weitergehen und dafür 
argumentieren, dass für die relevante Art des Selbstwissens der Selbstbe-
griff nicht vorausgesetzt werden muss. Und genau dafür hat John Perry in 
zahlreichen Aufsätzen argumentiert. 

Perry vertritt folgende These (RTS): Es gibt eine Art des Selbstwissens 
(self-knowledge), die nicht voraussetzt, dass das Subjekt dieses Wissens ei-
nen Selbstbegriff (self-notion) hat. 

‚RTS‘ impliziert eine reduktionistische Theorie des Selbst. Ich will eine 
Theorie des Selbst ,reduktionistisch‘ nennen, sofern in ihr der Selbstbegriff 
weder ein semantischer noch ein epistemologischer Grundbegriff ist. 

Auch diese These kann in direkten Zusammenhang mit der Diskussion 
um die anthropologische Differenz gebracht werden: Ein sehr plausibler 
Kandidat dafür, was diese Unterscheidung konstituiert, besteht nämlich da-
rin zu sagen, dass Menschen, nicht aber Tiere, über Selbstwissen verfügen. 
Das ist allerdings nur solange plausibel (wenn man es überhaupt für plausi-
bel hält), wie das Selbstwissen an einen Selbstbegriff geknüpft ist, an einen 
Begriff von sich selbst als sich selbst. Sofern RTS nun tatsächlich eine re-
duktionistische Konzeption des Selbstbegriffs impliziert, wird damit genau 
dieser Zusammenhang zwischen Selbstbegriff und Selbstwissen geleugnet. 
Damit verlöre im Falle einer erfolgreichen Verteidigung von RTS ein (wei-
terer) vielversprechender Kandidat für die anthropologische Differenz seine 
Plausibilität. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


METHODOLOGISCHE ÜBERLEGUNGEN | 69 

 

Zunächst will ich den Zusammenhang zwischen Perrys These und einer 
reduktionistischen Theorie des Selbst im Rahmen einer Explikation von 
RTS verdeutlichenden. Die Darstellung von Perrys Position dient, wie be-
reits die Darstellung der Argumentation Davidsons, gleichzeitig der Vorbe-
reitung der Argumentation für die zentrale These der vorliegenden Überle-
gungen: Perrys Verteidigung von RTS beruht letztlich auf einem methodo-
logischen Missverständnis. Eine adäquate Auseinandersetzung mit seiner 
Behauptung von RTS muss auf einer ganz anderen Ebene philosophischer 
Abstraktion stattfinden. 

Das ist ein ganz wesentlicher Schritt hin zu einer potentiellen anti-
reduktionistischen Kritik an RTS und am Lingualismus, die durch diese 
Überlegungen nur vorbereitet wird. Die methodologischen Voraussetzun-
gen für diese Kritik sind damit allerdings geschaffen. Und meine vorrangi-
ge Absicht ist es, anhand dieses ganz konkreten Problems zu verdeutlichen, 
wie wichtig diese methodologischen Fragen sind und wie viel mit ihrer 
Klärung bereits erreicht ist. 

Nun zur Explikation von RTS und der Beziehung zur reduktionistischen 
Theorie des Selbst: Die Schlüsselbegriffe sind offensichtlich Selbstwissen, 
Subjekt des Wissens und Selbstbegriff.  

Beginnen wir mit Perrys Subjekten des Wissens. Subjekte des Wissens 
oder epistemische Subjekte (agents) stehen in Beziehung zu anderen Din-
gen, die kraft dieser Beziehung eine bestimmte Rolle in ihrem Leben spie-
len. Diese Beziehung zwischen epistemischen Subjekten und den Gegen-
ständen kann eine unmittelbare Beziehung sein oder eine mittelbare: Ein 
Fernseher vor mir steht in einer unmittelbaren Beziehung zu mir; der Poli-
tiker, über den ich mit Hilfe dieses Fernsehers etwas erfahre, in einer mit-
telbaren. Die mit dieser Beziehung verbundenen Rollen nennt Perry sub-
jektbezogene Rollen (agent-relative roles). Eine subjektbezogene Rolle ist 
einfach die Rolle, die ein Gegenstand im Leben eines Subjekts spielt (Perry 
1998: 84). Dass ein Gegenstand eine subjektbezogene Rolle spielt, ist die 
notwendige Voraussetzung dafür, dass epistemische Subjekte eine Indivi-
dualvorstellung (notion) von einem Gegenstand ausbilden können. Denn 
den ursprünglichen Gehalt einer Individualvorstellung muss eine subjekt-
bezogene Rolle bilden. Um solche Vorstellungen und insbesondere auch 
Wissen von Gegenständen zu erwerben und durch Handeln aktiv auf sie 
einzuwirken, müssen die Subjekte, um die es Perry geht, sich epistemischer 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 | JOHANNES HAAG 

 

und pragmatischer Methoden bedienen.3 Eine epistemische Methode wäre, 
was uns angeht, ganz einfach das Anschauen; eine pragmatische das Anfas-
sen. 

Für RTS ist es nun aber nicht wichtig, dass es tatsächlich um uns Men-
schen geht. Es reicht aus, dass die epistemischen Subjekte, von denen da 
die Rede ist, uns in relevanter Hinsicht ähnlich sind. In relevanter Hinsicht 
ähnlich sind uns Subjekte, die mit Hilfe von epistemischen und pragmati-
schen Methoden zu Gegenständen in Beziehung treten können, die dadurch 
für sie subjektbezogene Rollen spielen. Nur solche Subjekte sind wirklich 
epistemische Subjekte in Perrys Sinn. 

Nun zum Begriff des Selbstwissens. Perry behauptet, dass es verschie-
dene Arten von Selbstwissen gibt. Für unsere Zwecke sind wichtig: sub-
jektbezogenes Wissen (agent-relative knowledge) und selbstzugeschriebe-
nes Wissen (self-attached knoweldge).4  

Schon die Terminologie legt nahe, dass ein enger Zusammenhang be-
steht zwischen subjektbezogenem Wissen und der subjektbezogenen Rolle. 
Kurz gesagt ist das subjektbezogene Wissen ein Wissen über Gegenstände, 
das von der Beziehung des Subjekts zu diesen Objekten abhängt. Wenn ich 
weiß, dass hier eine Teetasse steht und dort ein Bücherregal, dann weiß ich 
etwas über die Teetasse und das Bücherregal in Bezug auf mich. Wie wir 
gesehen haben, haben Perrys epistemische Subjekte Wissen von einem Ge-
genstand nur dann, wenn dieser Gegenstand eine subjektbezogene Rolle für 
sie spielt. Deshalb ist ihr Wissen über Gegenstände immer auch subjektbe-
zogenes Wissen. Subjektbezogenes Wissen betrifft das epistemische Sub-
jekt, ohne deshalb notwendig von ihm zu handeln: 

 
When we perceive how the world is around us and act upon it, we need to judge 

what distance and direction things stand relative to us. But we do not need to keep 

                                                   

3 Allerdings beschränkt sich ihre Fähigkeit ausschließlich auf Gegenstände, die 

eine subjektbezogene Rolle für sie spielen. Perry betont zudem, dass sich alle 

subjektbezogenen Rollen durch unmittelbare subjektbezogenen Rollen zurück-

führen lassen. Nur durch die Verbindung mit Gegenständen, die eine unmittel-

bare subjektbezogene Rolle spielen, können Entitäten mittelbare Rollen spielen. 

4 Die dritte Art ist Wissen bezüglich der Person, die man zufällig selbst ist. Hier 

geht es um ein Selbstwissen aus der Perspektive der dritten Person, die für unse-

re Zwecke irrelevant ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


METHODOLOGISCHE ÜBERLEGUNGEN | 71 

 

track of who it is that we are judging things to be in front of or to the left of, at least 

as long as we are basing our actions on simple perceptual knowledge. In this case, 

our knowledge concerns ourselves but need not involve an explicit representation of 

ourselves. (Perry 1998: 88)  

 
Im subjektbezogenen Wissen haben wir also einen faktischen Selbstbezug, 
ohne dass in diesem Wissen notwendig eine Repräsentation (Idee, Begriff) 
des Subjekts von sich selbst (als sich selbst) enthalten ist. Dennoch glaubt 
Perry, dass wir diese Art von Wissen als genuines Selbstwissen charak-
terisieren sollten: „(T)his kind of knowledge is self-knowledge, in that it 
embodies knowledge of the relations things stand to the agent; the thoughts 
are true because of facts about the agent.“ (Ebd.)  

Subjektbezogenes Wissen ist Perrys Ansicht nach die fundamentalste 
Art des Selbstwissens. Es ist dieses Wissen, um das es in RTS geht. Im Ge-
gensatz dazu steht offenbar Wissen, das notwendig eine explizite Repräsen-
tation des epistemischen Subjekts von sich selbst als sich selbst enthält. So 
eine explizite Repräsentation nennt Perry „Selbstbegriff“ (self-notion). Nur 
wer einen Begriff von sich selbst hat, besitzt die Fähigkeit, Ich-Gedanken 
zu haben. Er hat nicht nur die Fähigkeit, den Gedanken Da steht eine Tee-
tasse zu fassen, sondern auch den Gedanken Vor mir steht eine Teetasse 
oder Ich sehe, dass da eine Teetasse steht. Ich-Gedanken enthalten explizite 
Repräsentationen des Selbst. Nur wer solche Gedanken hat, hat in Perrys 
Sinn selbstzugeschriebenes Wissen. Auch selbstzugeschriebenes Wissen 
betrifft das Selbst. Anders als das subjektbezogene Wissen handelt es dar-
über hinaus aber auch explizit vom Selbst als Selbst. Es impliziert einen 
Selbstbegriff.  

Perrys Konzeption von selbstzugeschriebenem Wissen scheint mir, für 
sich genommen, nicht besonders kontrovers – ebenso wenig, wie seine 
Konzeption subjektbezogenen Wissens. Es gibt offenbar Gedanken, in de-
nen ein Selbstbezug explizit enthalten ist. Und es scheint, zumindest prima 
facie, auch viele Gedanken zu geben, in denen dieser Bezug nicht vor-
kommt. Wirklich problematisch ist erst die spezifische Art und Weise, in 
der Perry subjektbezogenes Wissen und Selbstbegriff in RTS miteinander 
verknüpft. Denn in RTS geht es ja nicht etwa darum, ob es möglich ist, ein-
zelne Gedanken zu fassen, die keinen Selbstbegriff enthalten. Vielmehr 
wird behauptet, dass epistemische Subjekte auch dann über die Fähigkeit 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 | JOHANNES HAAG 

 

verfügen, solche Gedanken zu fassen, wenn sie überhaupt keinen Begriff 
von sich selbst als sich selbst haben.5 

Damit dürfen sie aber auch keine anderen Gedanken haben, die einen 
Selbstbegriff enthalten. Perry versucht dies sicherzustellen, indem er den 
Selbstbegriff als eine Vorstellung beschreibt, die im Kontext des Erwerbs 
subjektbezogenen Wissens selbst entwickelt wird – genau wie alle anderen 
Individualvorstellungen. So wird das Selbst zunächst zu einem Gegenstand 
unter anderen. 

RTS erlaubt ihm dann eine Konzeption dieses Erwerbs eines Selbstbe-
griffs, die eine Reduktion dieses Begriffs impliziert. Damit impliziert RTS 
also eine reduktionistische Theorie des Selbst. Perry argumentiert folgen-
dermaßen: Ein Selbstbegriff ist als Individualvorstellung in seiner Termino-
logie zunächst einmal die Repräsentation eines Einzeldings oder Gegen-
stands. Epistemische Subjekte sollen allerdings, wie wir schon gesehen ha-
ben, ausschließlich von solchen Gegenständen Individualvorstellungen ha-
ben, die für sie eine subjektbezogene Rolle spielen. Wenn sie also einen 
Selbstbegriff in Perrys Sinn haben, dann muss es sich dabei um einen Be-
griff von etwas handeln, das eine solche Rolle für sie spielt. Welche sub-
jektbezogene Rolle spielen wir für uns selbst? Nach Perry die Rolle des 
Identisch-Seins.6  

Was zunächst vielleicht ein wenig befremdlich klingt, kann man, glaube 
ich, plausibel machen: Ausgangspunkt ist die Überlegung, dass das Subjekt 
in diesem Fall in eine epistemische Beziehung zu dem Gegenstand tritt, mit 
dem es de facto identisch ist. Eine der subjektbezogenen Rollen dieses be-
sonderen Gegenstands besteht genau darin, dass er mit dem Subjekt iden-
tisch ist.7 Diese Rolle des Identisch-Seins kann für dieses Subjekt offenbar 

                                                   

5 In diesem Sinne schreibt Perry: „Agent-relative knowledge does not require that 

the agent have an idea of self or a notion of itself.“ (Ebd.) 

6 „The view I advocate is simply that identity is a basic relation, and that our idea 

of self (‚being me‘) is the idea of the agent-relative role, is identical. This is the 

role we each play in our own lives. That is, identity, like being in front or behind 

or above, is a basic relation relative to which we have epistemic and pragmatic 

methods.“ (Perry 1998: 95) 

7 Nicht durch das „Identisch-sein-mit-sich“, was die Konzeption zirkulär machen 

würde: „It is agent-relative knowledge that keeps the account from circularity. It 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


METHODOLOGISCHE ÜBERLEGUNGEN | 73 

 

nichts anderes spielen, als es selbst. Sofern das Subjekt nun Wissen von 
diesem besonderen Gegenstand in dieser besonderen Rolle erwirbt, hat es 
subjektbezogenes Wissen von sich selbst als sich selbst erworben, das heißt 
einen Selbstbegriff. Der Selbstbegriff ist nach Perry deshalb um nichts ge-
heimnisvoller als jeder andere Begriff von einem Gegenstand. Das Beson-
dere am Selbstbegriff ist lediglich darauf zurückzuführen, dass kein anderer 
Gegenstand diese subjektbezogene Rolle für ein Subjekt spielen kann: Nur 
es selbst ist nun einmal mit sich identisch. 

Ich habe eine Theorie des Selbst als reduktionistisch bezeichnet, in der 
der Selbstbegriff weder ein semantischer noch ein epistemologischer 
Grundbegriff ist. Der Selbstbegriff ist bei Perry kein semantischer Grund-
begriff, weil nicht er, sondern der Begriff der Identität der grundlegende 
semantische Begriff ist. Diese Konzeption des Selbstbegriffs wäre aller-
dings auch dann durchführbar, wenn der Selbstbegriff und subjektbezoge-
nes Wissen von anderen Gegenständen wechselseitig voneinander abhängig 
wären. So eine Theorie wäre aber nicht reduktionistisch, weil der Selbstbe-
griff dann zwar kein semantischer, wohl aber ein epistemologischer Grund-
begriff wäre. Doch in Perrys Theorie brauchen wir für subjektbezogenes 
Wissen keinen Selbstbegriff. Dass behauptet ja gerade RTS. Der Selbstbe-
griff ist bei ihm also auch kein epistemologischer Grundbegriff. Erst RTS 
macht Perrys Konzeption des Selbstbegriffs demnach reduktionistisch. 

RTS können wir mittlerweile ja als RTS (explizit) so interpretieren: Es 
gibt eine Art des Selbstwissens, nämlich subjektbezogenes Wissen, die 
nicht voraussetzt, dass das Subjekt dieses Wissens, das wahrnehmend und 
handelnd zu seiner Umgebung in Beziehung tritt, über eine explizite 
Selbstrepräsentation verfügt. 

Man könnte diese These nun sicher auch so kritisieren, dass man sub-
jektbezogenem Wissen den Status des Selbstwissens abspricht. In subjekt-
bezogenem Wissen soll es ja gerade nicht um das Selbst gehen: Ist das dann 
wirklich noch Selbstwissen? Ich möchte diesen Weg nicht einschlagen. 
Denn für die Irreduzibilität des Selbstbegriffs wäre damit nichts gewonnen. 
Auch ein modifiziertes RTS, in dem nicht mehr von Selbstwissen, sondern 
nur noch von Wissen die Rede ist, würde die reduktionistische Konzeption 
des Selbstbegriffs stützen. Perry benötigt dafür nur Subjekte, die Wissen 

                                                   

is not the idea person identical with me that I need, but only the role-idea person 

identical. My idea of me is not part of the idea.“ (Perry 1998: 96) 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 | JOHANNES HAAG 

 

von Gegenständen haben, ohne über einen Selbstbegriff zu verfügen. Des-
wegen ist RTS für ihn so wichtig. Man kann RTS deshalb auch als These 
des ausschließlich selbstlosen Wissens bezeichnen. 

 
 

ABSTRAKTIONSEBENEN 
 

Wie verteidigt Perry nun diese These? Für eine Verteidigung von RTS 
würde es ausreichen zu zeigen, dass es prinzipiell möglich ist, dass episte-
mische Subjekte ausschließlich selbstloses Wissen haben – ganz unabhän-
gig davon, ob diese Möglichkeit realisiert ist oder nicht. Die faktische Rea-
lisierung ausschließlich selbstlosen Wissens ist daher, trivialer Weise, ein 
schlagkräftiges Argument für die These der Möglichkeit derartigen Wissens 
– ähnlich wie die faktische Realisierung denkender, aber nicht sprechender 
Tiere ein schlagkräftiges Argument gegen den Lingualismus darstellt. In 
diesem Sinne schreibt Perry: „There are systems that perceive, and use the 
information about their circumstances they get through perception, that do 
not know that it is their circumstances they are learning about. During our 
forming stages [...] we may be such systems.“ (Perry 1998: 89)  

Ich will dieses Argument für RTS das Argument der faktischen Reali-
sierung nennen. Ein erster, sehr wichtiger Schritt in der Beurteilung dieses 
Arguments besteht darin, sich klar zu machen, dass es auf zweierlei Weise 
verstanden werden kann: Entweder es geht um tatsächliche Fähigkeiten der 
fraglichen Systeme, oder es geht darum, wie wir diese Systeme beschrei-
ben. Es geht, mit anderen Worten, in diesem Argument entweder um natür-
lich gegebene Fakten hinsichtlich der Systeme, denen wir dieses Wissen 
zuschreiben, oder es geht um Fakten hinsichtlich unserer Zuschreibungs-
praxis, und damit unserer Begriffsverwendung, selbst. Etwas vereinfachend 
will ich die erste Interpretation des Arguments der faktischen Realisierung 
als naturalistische Interpretation klassifizieren, die zweite als begriffliche – 
in dem oben bereits angewandten weiten Sinne, in dem ‚begrifflich‘ nicht 
auf ‚analytisch‘ eingeschränkt ist. 

In beiden Interpretationen ist das Argument eine Überlegung, die sich 
auf einer deskriptiv-metaphysischen Ebene philosophischer Betrachtung 
bewegt. Ein solches Argument ist aber nur dann angemessen, wenn die 
These, für die argumentiert werden soll, selbst eine deskriptiv-metaphy-

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


METHODOLOGISCHE ÜBERLEGUNGEN | 75 

 

sische These ist. Davon geht Perry, wie das Argument der faktischen Reali-
sierung deutlich macht, offenbar aus. 

Perry scheint nun sein Argument eher als ein naturalistisches Argument 
aufzufassen. Das wird deutlich, wenn er etwa ohne weiteres bloß noch über 
informationsverarbeitende Systeme spricht, wo es um Wissen geht. Für die 
Beurteilung der Bedeutung dieses Arguments für die Verteidigung von 
RTS ist es jedoch meiner Ansicht nach ganz entscheidend, dass es um unse-
re Zuschreibungspraxis gehen muss. Natürlich sind die fraglichen Systeme 
informationsverarbeitende Systeme. Die entscheidende Frage ist aber, ob 
wir diese Art der Informationsverarbeitung als Wissen beschreiben wollen; 
ob Wissen für uns einfach nur Informationsverarbeitung ist. 

Das ist aber eine Frage, die unsere Zuschreibungspraxis betrifft. Das 
Argument der faktischen Realisierung muss also ein begriffsanalytisches 
Argument sein, in dem es um faktische Eigenschaften unserer Zuschrei-
bungspraxis geht. Diese Deutung eröffnet einem Kritiker des Arguments 
eine neue Möglichkeit: Sofern es um Fakten hinsichtlich unserer Zuschrei-
bungspraxis geht, kann er behaupten, dass wir solche Systeme nur in einem 
analogen Sinne als epistemische Subjekte betrachten und das Wissen, das 
wir ihnen zuschreiben, nur in einem analogen Sinne als Wissen. Unsere Zu-
schreibungspraxis wird hinsichtlich solcher Systeme also bloß als analoge 
Praxis aufgefasst. Solche informationsverarbeitenden Systeme hätten dann 
gar kein wirkliches Wissen und das Argument der faktischen Realisierung 
wäre damit falsch. 

Doch damit ist die Diskussion keineswegs beendet. Denn jetzt ist – 
einmal mehr! – eine Pattsituation zwischen konkurrierenden Beschreibun-
gen unserer Zuschreibungspraxis entstanden: Genau wie im Disput über 
den Lingualismus nimmt die eine Beschreibung unsere Praxis beim Wort, 
die andere interpretiert sie als analoge Redeweise. Falls man die Zuschrei-
bungspraxis wörtlich nehmen sollte, wäre Perrys argumentative Bezug-
nahme auf die Fakten immer noch erfolgreich, andernfalls nicht. Entschie-
den ist mit dem Hinweis auf die alternative Beschreibung also noch gar 
nichts. Eine solche Entscheidung erfordert Gründe. Doch auf der Basis 
welcher Gründe sollte man zwischen diesen beiden Beschreibungen ent-
scheiden? 

Dass es zu solchen Patt-Situationen kommt, zeigt uns, so meine ich, 
dass die begriffliche Analyse unserer tatsächlichen Zuschreibungspraxis 
hier selbst an ihre Grenzen gelangt. Allein auf der Ebene der Analyse unse-

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 | JOHANNES HAAG 

 

rer faktischen Zuschreibungspraxis kann weder über die Wahrheit des Lin-
gualismus noch über RTS entschieden werden. Was wir brauchen ist eine 
Methode, die eine begründete Entscheidung für die eine oder andere Inter-
pretation unserer Zuschreibungspraxis erlaubt. 

Eine Möglichkeit, mit dieser Situation umzugehen, besteht darin, nicht 
mehr über die tatsächliche Zuschreibungspraxis zu sprechen, sondern über 
die Bedingungen, denen jede mögliche Zuschreibungspraxis als Zuschrei-
bung epistemischer oder (allgemein formuliert) intentionaler Zustände und 
Fähigkeiten notwendig unterworfen ist. Dafür müssen wir aber weg von der 
deskriptiv-metaphysischen Betrachtung und hin zu einer transzendentalphi-
losophischen.  

Was zu diesem Zweck nötig ist, ist eine philosophische Methodologie, 
die genau differenziert zwischen verschiedenen Ebenen der philosophi-
schen Betrachtung und ihrer jeweiligen Konsequenzen für den Umgang mit 
den Gegenständen der Betrachtung.8 Ich will diese Ebenen als Abstrakti-
onsebenen bezeichnen. Die beiden grundlegenden Abstraktionsebenen 
werden durch die Unterscheidung zwischen deskriptiv-metaphysischen Un-
tersuchungen einerseits und transzendentalphilosophischen Untersuchungen 
andererseits differenziert. Alle weiteren Unterscheidungen von Abstrakti-
onsebenen ergeben sich dann aus einer Differenzierung innerhalb dieser 
beiden Ebenen. 

Auf der deskriptiven Abstraktionsebene beschäftigen wir uns – um un-
ser Problem als Beispiel anzuführen – mit unserer faktischen Zuschrei-
bungspraxis, mit ihren faktischen Grenzen und Möglichkeiten. Auf der 
transzendentalphilosophischen Abstraktionsebene geht es uns um die Be-
dingungen der Möglichkeit jeder denkbaren Zuschreibungspraxis. Sofern 
wir nach solchen Bedingungen der Möglichkeit fragen, fragen wir nach 
Bedingungen, die wir für notwendig halten müssen. Wir fragen, mit ande-
ren Worten, nach Denknotwendigkeiten. Diese Bedingungen der Möglich-
keit bestimmen also die Grenzen dessen, was für uns denkbar ist. 

Der Begriff der Denknotwendigkeit beschreibt eine Alternativlosigkeit, 
die die transzendentalphilosophische Abstraktionsebene wesentlich kenn-

                                                   

8 Da ich glaube, dass viele Philosophen implizit ähnliche methodologische Prin-

zipien anlegen, verstehe ich die Entwicklung einer derartigen Methodologie eher 

als Aufdeckung solcher impliziten Strukturen, denn als Entwicklung einer neu-

artigen Methodologie. Zum Folgenden vgl. Haag (2007, Kap. 1); Haag (2012). 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


METHODOLOGISCHE ÜBERLEGUNGEN | 77 

 

zeichnet. Überlegungen auf dieser Ebene philosophischer Abstraktion müs-
sen erklären, weshalb es sich so verhalten muss und nicht anderes verhalten 
kann. 

 
 

TRANSZENDENTALPHILOSOPHIE 
 

Zunächst will ich etwas genauer erläutern, was ich hier unter Transzenden-
talphilosophie verstehe. Zu diesem Zweck muss spezifiziert werden, was es 
heißt, dass eine Antwort ohne Alternative ist: Es kann nicht einfach heißen, 
dass sie logisch notwendig ist; wir können Alternativen häufig wider-
spruchsfrei denken. Doch diese logisch möglichen Alternativen sind keine 
Alternativen für uns, das heißt, sie sind keine Alternativen, die wir inhalt-
lich bestimmen können.  

Inhaltliche Bestimmung ist immer die Bestimmung des Denkens hin-
sichtlich seines Gegenstands. Sofern diese Bestimmbarkeit wegfällt, liefert 
die Theorie eine bloß formale Analyse des Denkens. Eine derartige Analyse 
ist aber unangemessen, sofern es uns um die Eigenschaften des Bezugs 
epistemischer Subjekte auf sich selbst geht, die in den bisherigen Überle-
gungen thematisiert worden sind. Denn diese Überlegungen betreffen einen 
wesentlichen Aspekt des intentionalen Bezugs auf eine Wirklichkeit, als de-
ren Teil wir uns begreifen: nämlich den intentionalen Selbstbezug. Die 
Analyse dieses Bezugs muss in einer rein formalen Analyse vernachlässigt 
werden. 

Es geht in der Transzendentalphilosophie (wenigstens in der Theoreti-
schen Philosophie9) um Fragestellungen, die die Bedingungen der Mög-
lichkeit unseres intentionalen Bezugs auf etwas überhaupt betreffen. Es 
geht, mit anderen Worten, um Fragen der notwendigen Voraussetzungen 
geistiger Intentionalität. Dabei geht es allerdings nicht bloß um die Be-
schreibung der faktischen, naturalistisch aufgefassten Bedingungen und 
Zwänge, denen unsere intentionale Bezugnahme auf die Welt unterworfen 
ist. Denn eine solche Beschreibung enthält keinerlei Notwendigkeit im Sin-
ne eines ‚Nicht-Anders-Könnens‘ – nicht einmal aus unserer spezifisch 

                                                   

9 Vgl. Haag (2013) zu einer möglichen Erweiterung der Charakteristik auf die 

Praktische Philosophie. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 | JOHANNES HAAG 

 

menschlichen Perspektive, die nicht ohne weiteres als universell aufzufas-
sen ist. 

Ebenso wenig kann sich ein solcher Zugang aber auf die Begriffsanaly-
se im klassischen oder auch im erweiterten deskriptiv-metaphysischen Sin-
ne à la Peter Strawson (1959) beschränken, obwohl vor allem die letztere 
Art der Begriffsanalyse einen nicht unwesentlichen Bestandteil derartiger 
Überlegungen bilden muss. Zwar stellt eine deskriptiv-metaphysische Be-
griffsanalyse sicher, dass der Ausgangspunkt der transzendentalphilosophi-
schen Analyse nicht zufällig und beliebig gewählt wird, sondern selbst be-
reits Ergebnis eines systematischen Abstraktionsprozesses hinsichtlich un-
serer faktischen Verwendung desjenigen Vokabulars ist, das für den zu ana-
lysierenden Problemkomplex charakteristisch ist. Doch allein danach, was 
die allgemeinsten Merkmale unserer Begriffsverwendung faktisch sind, 
wird in der transzendentalphilosophischen Analyse nicht gefragt. Sie fragt 
vielmehr, welche dieser Merkmale tatsächlich notwendig dafür sind, dass 
wir diese Begriffe überhaupt verwenden können, und, noch allgemeiner, 
dafür, dass wir überhaupt Begriffe verwenden können. 

Zur Begriffsverwendung, die uns in der Transzendentalphilosophie be-
schäftigt, gehört allerdings, sofern wir uns mit den Bedingungen der Mög-
lichkeit von Intentionalität befassen, auch die Beziehung dieser Begriffe auf 
einen möglichen Gegenstand. Dieser Gegenstandsbezug kann in unter-
schiedlichen Graden der Abstraktion gedacht werden; allerdings darf von 
diesem Bezug selbst in der transzendentalphilosophischen Analyse nicht 
abstrahiert werden. Diese minimale inhaltliche Bestimmung unterscheidet 
die Notwendigkeit, an der wir in der Transzendentalphilosophie interessiert 
sind, auch von den logischen Notwendigkeiten, die eine formale, logische 
Analyse der Begriffsverwendung untersucht. 

Auch für Letztere gilt allerdings, was bereits von der (deskriptiv-
metaphysischen) Begriffsanalyse behauptet wurde: Eine formale Analyse 
ist für die Transzendentalphilosophie unentbehrlich. Sie steckt gleichsam 
das Feld ab, in dem die transzendentalphilosophische Analyse sich über-
haupt bewegen kann. So verwendet Kant in der Aufstellung seiner Urteils-
tafel (Kritik der reinen Vernunft A 67–76/B 92–101) die formale Logik sei-
ner Zeit, um die Urteile, also die Vehikel des Gegenstandsbezugs, zunächst 
eben noch unabhängig von diesem Gegenstandsbezug so allgemein wie 
möglich zu klassifizieren und so sicherzustellen, dass die darauf aufbauen-

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


METHODOLOGISCHE ÜBERLEGUNGEN | 79 

 

de im eigentlichen Sinne transzendentalphilosophische Analyse, die in der 
Tafel der Kategorien mündet (A 76ff./B 102ff.), vollständig ist.10 

Da das so abgesteckte Feld widerspruchsfreier Urteile sich in der an-
schließenden transzendentalphilosophischen Analyse dann allerdings als 
weiter erweist, als das der Urteile mit Gegenstandsbezug, da nicht jedes 
widerspruchsfreie Urteil für uns inhaltlich bestimmbar ist, zeigt die formale 
Analyse darüber hinaus auch die zwar widerspruchsfrei denkbaren, aber in-
haltlich nicht einmal im erläuterten Sinne minimal bestimmbaren Alternati-
ven auf. Und solche Alternativen sind bisweilen notwendig, um die Gren-
zen der inhaltlichen Bestimmbarkeit klarer aufzuzeigen. Sie fungieren als 
Grenzbegriffe, das heißt als widerspruchsfreie, aber inhaltlich nicht weiter 
bestimmbare begriffliche Konstrukte, die durch den Kontrast zu denjenigen 
Begriffen, deren Alternativen sie benennen – freilich ohne sie begreifbar zu 
machen –, die Grenzen klar markieren, denen unsere Begriffsverwendung 
unterworfen ist.11 

Eine transzendentalphilosophische Untersuchung ist demnach mit Not-
wendigkeiten befasst, die sich aus der Analyse von Begriffen ergeben, die 
wir verwenden müssen, sofern wir überhaupt Begriffe verwenden können, 
das heißt sofern wir uns intentional auf etwas beziehen können sollen. Da-
mit kann und muss sie die Ergebnisse einer formalen Analyse ebenso integ-
rieren, wie die Ergebnisse der Begriffsanalyse derjenigen Begriffe, die die-
ses Charakteristikum besitzen. Andere Begriffe kann und muss sie ignorie-
ren. Auf diese Weise ermöglicht sie zugleich eine maximal allgemeine und 
dennoch inhaltlich bestimmte Untersuchung. 

Prima facie scheint diese Art der Theoriebildung auf den intentionalen 
Bezug unseres Denkens auf die Welt, als deren Teil wir uns begreifen, und 
dessen epistemischen Konsequenzen eingeschränkt. Denn nur hinsichtlich 
dieses Bezugs scheint zu gelten, dass im genannten Sinne notwendigen Ei-
genschaften durch die Reflexion auf unser eigenes epistemisches Vermögen 
geklärt werden können. Denn die fraglichen Bedingungen sind reflexiv er-
fassbar, weil sie als Bedingungen der Möglichkeit des Denkens selbst fun-
gieren. Nur in diesem Fall haben wir, so scheint es, deshalb die Möglichkeit 

                                                   

10 Das ist natürlich eine starke Vereinfachung. Für eine ausführliche Analyse vgl. 

Hoeppner (2015). 

11 Vgl. dazu Förster (2011, Kap. 6) und Haag (2013a). 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 | JOHANNES HAAG 

 

selbst zu überprüfen, ob etwas tatsächlich eine Bedingung der Möglichkeit 
im relevanten Sinne ist. 

Wir haben diese Möglichkeit, weil wir selbst intentionale und epistemi-
sche Subjekte sind und die reflexive Analyse unserer Intentionalität zur 
Grundlage der systematischen Verallgemeinerung der Frage nach den ge-
suchten Bedingungen machen können. Transzendentalphilosophische The-
sen sind solche, die sich aus der Analyse von Begriffen ergeben, die wir 
verwenden müssen, sofern wir uns überhaupt intentional auf etwas bezie-
hen können sollen.12  

Dass sich die Analyse auf diese Weise hinsichtlich ihres Untersu-
chungsgegenstandes einschränkt, eröffnet ihr also gleichzeitig neuen Spiel-
raum zur Gewinnung von Erkenntnissen. Denn die Begriffsanalyse muss 
sich auf die faktische Begriffsverwendung beschränken und kann ansonsten 
nur auf das logisch (oder metaphysisch) mögliche, widerspruchsfrei Denk-
bare verweisen, das so allgemein ist, dass es den einzelnen Begriff nicht 
weiter erhellen kann. Sie kann die Bedingungen der Möglichkeit der Be-
griffsverwendung nicht selbst zum Gegenstand der Betrachtung machen. 
Die transzendentalphilosophische Methode eröffnet demgegenüber die 
Aussicht, auch das zu thematisieren, was wir für das Gelingen dieses inten-
tionalen Bezugs voraussetzen müssen. Mit dieser Frage bewegen wir uns 
deshalb auf einer anderen Ebene der philosophischen Abstraktion. 

                                                   

12 Vgl. dazu Sellars (1967: 635). Ich denke, dass diese Einschränkung nicht das 

letzte Wort in dieser Frage sein kann, auch wenn die Erweiterungen des Anwen-

dungsbereichs dieser philosophischen Methode äußerst behutsam vollzogen 

werden müssen. Das gilt natürlich insbesondere für die praktische Philosophie. 

Vgl. dazu Haag (2013).  

 Kant selbst hat seinen Begriff der Transzendentalphilosophie, wie Eckart Förster 

schlüssig gezeigt hat, verändert, weg von der Frage des (apriorischen) intentio-

nalen Gegenstandsbezugs, die ihn wenigstens seit dem Herz-Brief vom Februar 

1772 und noch bis zur Abfassung der ersten Auflage der Kritik der reinen Ver-

nunft (1781) beschäftigt hatte (Förster 2011: 114–117). Die neue Charakterisie-

rung des Gegenstands der Transzendentalphilosophie, nämlich die synthetisch 

apriorischen Wahrheiten, entstanden während der Auseinandersetzung mit den 

ersten öffentlichen Reaktionen auf die erste Kritik, ermöglichte es ihm, den Ge-

genstandsbereich der Transzendentalphilosophie weit über die ursprüngliche 

Frage intentionalen Gegenstandsbezugs hinaus auszudehnen. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


METHODOLOGISCHE ÜBERLEGUNGEN | 81 

 

Dass das Mittel der Untersuchung dennoch eine Analyse ist (nämlich 
eine reflexive Analyse unserer Intentionalität), ändert nichts am besonderen 
Status der so gewonnenen begrifflichen Notwendigkeiten. Sofern man diese 
Notwendigkeiten als analytische Wahrheiten bezeichnen kann, sind sie „er-
hellende analytische Wahrheiten“13, die eine Rechtfertigung gestatten: Sie 
sind gerechtfertigt, sofern sie für epistemische Subjekte wie uns ohne Al-
ternative sind. 

Welche Alternativen wir inhaltlich bestimmt denken können (welche 
Alternativen real möglich sind) ist dabei abhängig davon, was die fakti-
schen Grenzen und Möglichkeiten unseres intentionalen Bezugs auf die 
Welt sind. Deskriptive Aspekte unserer bewussten intentionalen Bezug-
nahme auf uns selbst oder die Welt müssen deshalb Ausgangspunkt für die 
Beantwortung von Fragen nach den Bedingungen der Möglichkeit dieser 
faktischen Grenzen sein. Von solchen deskriptiv erfassten Aspekten unserer 
faktischen intentionalen Bezugnahme müssen wir also ausgehen, wenn wir 
die Bedingungen der Möglichkeit der intentionalen Bezugnahme insgesamt 
analysieren wollen. Oder, mit Fichte gesprochen, wir müssen von Tatsa-
chen des (empirischen) Bewusstseins ausgehen, wenn wir klären wollen, 
was der Fall sein muss, damit es überhaupt empirisches Bewusstsein gibt. 
Das Verhältnis zwischen den Abstraktionsebenen muss deshalb hierar-
chisch sein: Ergebnisse auf einer Ebene sind für die begrifflich abhängigen 
Ebenen bindend. Dieses Abhängigkeitsverhältnis charakterisiert insbeson-
dere auch das Verhältnis zwischen transzendentalphilosophischer und de-
skriptiv-metaphysischer Abstraktionsebene: Eine Entscheidung auf der 
transzendentalphilosophischen Ebene ist bindend für die deskriptive. 

Um allerdings herauszufinden, ob etwas wirklich eine Denknotwendig-
keit im transzendentalphilosophischen Sinne ist, müssen wir auf eine Weise 
über diese Eigenschaften nachdenken, die nicht bereits voraussetzt, dass der 
wissende oder vorstellende Bezug auf die Welt überhaupt möglich ist. Kant 
hat genau zu diesem Zweck einen eigenen terminus technicus eingeführt, 
den Begriff eines Gegenstandes überhaupt, der von dieser Voraussetzung 
ausdrücklich abstrahiert. Es muss uns also, mit Kant gesprochen, um die 
Bedingungen der Möglichkeit unseres epistemischen Bezugs auf Gegen-
stände überhaupt gehen. Sofern das richtig ist, ist die transzendentalphilo-
sophische Betrachtungsweise auch die angemessene für die Ermittlung der 

                                                   

13 Vgl. Sellars (1967). 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 | JOHANNES HAAG 

 

Bedingungen der Möglichkeit unserer Zuschreibungspraxis in epistemi-
schen oder intentionalen Kontexten. Denn diese sind direkt abhängig von 
den Bedingungen der Möglichkeit unseres epistemischen oder intentionalen 
Bezugs auf Gegenstände überhaupt. 

 
 

METHODOLOGISCHER NEUBEGINN 
 

Kehren wir nun zurück zu unseren Beispielen und versuchen wir, sie im 
Lichte der methodologischen Überlegungen neu zu bewerten. Zunächst zu 
Perrys Verteidigung der RTS. Die dialektische Situation im Zusammen-
hang der Diskussion ist nun folgende: Um eine begründete Entscheidung 
bezüglich der Frage der Beschreibung unserer Zuschreibungspraxis zu er-
möglichen und so die Pattsituation hinsichtlich des Arguments der Reali-
sierbarkeit zu beenden, wechseln wir auf die transzendentalphilosophische 
Abstraktionsebene. Ob es möglich ist, die Zuschreibung wörtlich zu neh-
men, oder ob es notwendig ist, zu einer analogen Beschreibung überzuge-
hen, hängt also ab von der Analyse der Bedingungen der Möglichkeit dieser 
Zuschreibungspraxis.  

Die Bedingungen der Möglichkeit unserer Zuschreibungspraxis hin-
sichtlich des Wissens von Gegenständen sind aber ihrerseits abhängig von 
den Bedingungen der Möglichkeit des Wissens von Gegenständen selbst. In 
der Analyse dieser Bedingungen muss das Verhältnis von epistemischem 
Gegenstandsbezug und epistemischem Subjektbezug, von Wissen von Ge-
genständen und Selbstwissen geklärt werden. Genau dieses Verhältnis wird 
aber auch in RTS thematisiert. 

Was in RTS behauptet wird, berührt damit eine Grundfrage bezüglich 
der Bedingungen der Möglichkeit unseres epistemischen Bezugs auf Ge-
genstände überhaupt. Sofern man über die Interpretation dieser spezifischen 
Zuschreibungspraxis entscheiden will, muss man darum direkt über RTS 
entscheiden – nun allerdings auf der transzendentalphilosophischen Ebene. 
RTS erweist sich damit selbst als transzendentalphilosophische These. 

Kritiker der reduktionistischen Theorie des Selbst, die RTS angreifen 
wollen, müssen nun auf der transzendentalphilosophischen Ebene argumen-
tieren, dass es eine notwendige Abhängigkeit des epistemischen Gegen-
standsbezugs vom epistemischen Selbstbezug gibt. Sollte ihnen das gelin-
gen, ist Perrys RTS falsch und die analoge Interpretation unserer Zuschrei-

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


METHODOLOGISCHE ÜBERLEGUNGEN | 83 

 

bungspraxis wird damit notwendig. Lässt sich diese wechselseitige Abhän-
gigkeit auf dieser Ebene andererseits nicht nachweisen, wäre Perrys Argu-
mentationsziel, die Möglichkeit ausschließlich selbstlosen Wissens, auf der 
transzendentalphilosophischen Ebene unmittelbar erreicht. 

Unabhängig vom Ergebnis der Überlegungen müssen wir also den Kon-
flikt bereits auf der transzendentalphilosophischen Ebene entscheiden. 
Wenn RTS wahr ist, erübrigt sich der Umweg über das Argument der fakti-
schen Realisierung. Wenn RTS aber falsch ist, ist es auch durch dieses de-
skriptiv-metaphysische Argument nicht zu retten. Der Grund dafür ist, dass 
RTS selbst eine transzendentalphilosophische These ist.  

Die Diskussion von RTS und der damit verbundenen reduktionistischen 
Theorie des Selbst muss sich also auf der transzendentalphilosophischen 
Abstraktionsebene abspielen. Der Verweis auf scheinbar empirisch gegebe-
ne Sachverhalte ist in diesem Zusammenhang schlicht nicht relevant. Perrys 
Fehler im Umgang mit RTS besteht demnach darin, dass er eine transzen-
dentalphilosophische Behauptung als deskriptiv-metaphysische missver-
steht. Und dieses Missverständnis hat zur Folge, dass Perry in seiner Ar-
gumentation die Möglichkeit ausschließlich selbstlosen Wissens voraus-
setzt, von der er uns überzeugen will. 

In der Sache ist mit dieser Verortung innerhalb einer Hierarchie von 
Abstraktionsebenen natürlich noch nichts entschieden. Wir wissen noch 
nicht, ob Perrys Behauptung über die Möglichkeit selbstlosen Wissens – 
und damit seine reduktionistische Konzeption des Selbstbegriffs – richtig 
ist oder falsch. Allerdings kennen wir mit Davidsons Argument bereits ein 
Argument, das, sofern es erfolgreich ist, einen begrifflichen Zusammen-
hang nahelegt, der Perrys Behauptung als falsch erweisen würde, sofern es 
sich selbst als transzendentalphilosophisches Argument auffassen ließe. 
Dann wäre nicht nur die entsprechende Denknotwendigkeit erwiesen (und 
damit Perrys These vom selbstlosen Selbstwissen widerlegt), sondern 
gleichzeitig auch das Patt zwischen Lingualismus und Anti-Lingualismus 
zu Gunsten des Lingualismus aufgelöst. Die diskutierte Frage wäre dann 
selbst ein transzendentalphilosophisches Problem, dass sich allein mit de-
skriptiv-metaphysischen Mitteln nicht auflösen ließe. 

Andererseits habe ich ja bereits angedeutet, dass Davidsons Argumenta-
tion ernstzunehmende Schwierigkeiten hat, die es fraglich erscheinen las-
sen, ob die Argumentation die für die transzendentalphilosophischen Stan-

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 | JOHANNES HAAG 

 

dards, die ich skizziert habe, stabil genug ist. Alternativlos erscheint David-
sons Argumentation vielen Lesern zumindest nicht.  

Ganz unabhängig davon, ob wir Davidsons Argument transzendental-
philosophisch verstehen (und ob es ein erfolgreiches Argument ist), können 
wir dafür, dass man den Disput zwischen Lingualismus und Anti-Lingua-
lismus auf der Ebene der Transzendentalphilosophie auflösen muss, mutatis 
mutandis mit Hilfe von Überlegungen argumentieren, die sich ganz analog 
zu den Überlegungen vollziehen, die wir auch im Falle von Perrys Argu-
mentation angeführt haben. Auch hier führt die Vernachlässigung der Un-
terscheidung von philosophischen Abstraktionsebenen zu einer philoso-
phisch unbefriedigenden Pattsituation. Und auch hinsichtlich dieser Prob-
lematik gilt ganz sicher, dass ihre Beantwortung unmittelbare und schwer-
wiegende Auswirkungen auf unsere philosophische Deutung des intentio-
nalen Weltbezugs hat und dass sie damit die transzendentalphilosophische 
Grundfrage nach den Bedingungen der Möglichkeit unseres epistemischen 
Bezugs auf Gegenstände überhaupt berührt. Wie im Falle Perrys können 
wir also festhalten, dass, wenn auch möglicherweise in der Sache durch die 
vorgestellten Überlegungen vielleicht nichts entschieden ist, dennoch deut-
lich wurde, dass sie methodologisch in den Zuständigkeitsbereich einer 
Transzendentalphilosophie fallen. 

Das ist keineswegs eine triviale Erkenntnis. Denn die hierarchische 
Konstruktion der Abstraktionsebenen impliziert keineswegs, dass jede de-
skriptiv-metaphysische Frage auf der transzendentalphilosophischen Ebene 
eine Vorentscheidung erfahren würde. Das gilt eben nur für solche Proble-
me, die (wie Perrys These oder die Behauptung des Lingualisten) die Be-
dingungen der Möglichkeit unseres Verhältnisses zur Welt betreffen, deren 
Teil wir sind. Sofern diese Voraussetzung aber erfüllt ist, muss die philoso-
phische Teildisziplin, die sich mit dem fraglichen Problem beschäftigt, 
letztlich zur Transzendentalphilosophie werden. 

 
 

LITERATUR 
 
Brandom, R. (1994): Making it Explicit. Cambridge, Mass.: Harvard Uni-

versity Press. 
Davidson, D. (1984): Radical Interpretation, in: Davidson, D., Inquiries in-

to Truth and Interpretation. Oxford: Clarendon, 125–139. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


METHODOLOGISCHE ÜBERLEGUNGEN | 85 

 

Davidson, D. (1984a): Thought and Talk, in: Davidson, D., Inquiries into 
Truth and Interpretation. Oxford: Clarendon, 155–170. 

Davidson, D. (2001): A Coherence Theory of Truth and Knowledge, in: 
Davidson, D., Subjective, Intersubjective, Objective. Oxford, 137–153. 

Förster, E. (2011): Die 25 Jahre der Philosophie. Eine systematische 
Rekonstruktion. Frankfurt am Main: Klostermann. 

Haag, J. (2007): Erfahrung und Gegenstand. Das Verhältnis von Sinnlich-
keit und Verstand. Frankfurt am Main: Klostermann. 

Haag, J. (2012): Philosophische Abstraktionsebenen, in: Barth, Ch., 
Sturm, H. (Hg.), Robert Brandoms Expressive Vernunft. Historische 
und Systematische Untersuchungen. Paderborn: Mentis, 261–285. 

Haag, J. (2013): Die Personalität empirischer Subjekte, in: Gasser, G., 
Schmidhuber, M. (Hg.), Personale Identität und praktische Rationali-
tät. Paderborn: Mentis, 103–125. 

Haag, J. (2013a): Grenzbegriffe und die Antinomie der teleologischen Ur-
teilskraft, in: Haag, J., Wild, M. (Hg.), Übergänge – diskursiv oder in-
tuitiv? Frankfurt am Main: Klostermann, 141–172. 

Hoeppner, T. (2015): Kants Metaphysische Deduktion der Kategorien. Ein 
Kommentar. Unveröffentlichte Dissertation. Potsdam. 

Perry, J. (1998): Myself and I, in: Stamm, M. (Hg.), Philosophie in synthe-
tischer Absicht. Festschrift für Dieter Henrich. Stuttgart: Klett-Cotta, 
83–103.  

Quine, W.V.O. (1960): Word and Object. Cambridge: Mass. 
Sellars, W. (1967): Some remarks on Kant’s Theory of Experience, in: The 

Journal of Philosophy. 64, 633–647. 
Sellars, W. (1974): Meaning as Functional Classification, in: Synthese. 27, 

417–437. 
Strawson, P. (1959): Individuals. An Essay in Descriptive Metaphysics. 

London: Routledge. 
Wild, M. (2006): Die anthropologische Differenz. Berlin: de Gruyter. 
 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

Braucht man Anschauung um zu denken?  

MAJA SOBOLEVA 

 
 

ZUR PROBLEMLAGE 
 
Auf die Frage, ob man Anschauung braucht, um zu denken, wird ein durch 
den gesunden menschlichen Verstand geleiteter Respondent ohne langes 
Zögern höchst wahrscheinlich eine positive Antwort geben. Denken und 
Anschauen gehören zusammen: Anschauungen liefern uns Stoff zum Den-
ken, das Denken interpretiert die in der und durch die Anschauung gegebe-
ne Welt und versucht sie zu erklären. Die Anschauung – als aktuelle Wahr-
nehmung oder als in der Erinnerung gespeicherte Vorstellung – ist ein Mit-
tel, dank dem sich die Welt uns präsentiert.  

Die naive, lebensweltliche Überzeugung, dass uns in der sinnlichen Er-
fahrung – die sich nicht nur auf den visuellen Bereich beschränkt, sondern 
sich auf alle Sinnesmodalitäten erstreckt – Dinge, wie sie sind, gegeben 
sind, wird in der Philosophie seit ihrem Ursprung permanent in Frage ge-
stellt. Dieser Kritik in allen ihren historischen Formen, sei es antiker So-
phismus und Sensualismus, neuzeitlicher Empirismus, Sprachphilosophie 
und moderner Konstruktivismus, liegt der vielfach variierte Gedanke zu-
grunde der Mensch sei Maß aller Dinge. Der menschliche Wahrnehmungs-
apparat und die menschliche Sprache werden als Ursachen dafür verstan-
den, dass Anschauung niemals ein adäquates Bild der Wirklichkeit gibt. 
Die Wirklichkeit werde in unseren Wahrnehmungen immer nur repräsen-
tiert.  

Diese Überzeugung speist dualistische Ontologien und ruft erkenntnis-
theoretischen Skeptizismus hervor, der der Erfahrung ihre Bedeutung für 
die Begründung und Verifizierung unseres theoretischen Wissens aber-

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 | MAJA SOBOLEVA 

 

kennt. Beispielsweise betrachtet Quine den Glauben, dass „jede sinnvolle 
Aussage äquivalent einem logischen Konstrukt aus Termen sei, die auf un-
mittelbare Erfahrung referieren“, als Reduktionismus und setzt ihn auf ein 
„Dogma des Empirismus“ herab (Quine 1979: 27). Sellars greift die grund-
legende Auffassung des Empirismus über die rechtfertigende Bedeutung 
von einfachen sinnlichen Daten bei der Erkenntnis an und entlarvt sie als 
einen „Mythos des Gegebenen“ (Sellars 1956). Davidson schließt die Ap-
pellation auf die sinnliche Erfahrung als ein mögliches Argument bei der 
Erklärung der Welterkenntnis aus, und baut seine Konzeption der Erkennt-
nis allein auf der Kohärenztheorie auf. Seiner Ansicht nach komme nichts 
als Grund für eine Überzeugung in Frage, was nicht selbst eine Überzeu-
gung sei (Davidson 2001: 241f.). Derartige anti-empiristische Positionen 
entfalten sich vor dem Hintergrund der Annahme über die genuine Intellek-
tualität des Sinnlichen: Man spricht nicht von der Wahrnehmung, sondern 
von dem sprachlichen oder sprachgebundenen Wahrnehmungsurteil. Diese 
Vorstellung ist heute so selbstverständlich, dass sogar bei den Versuchen, 
die sinnliche Erfahrung in ihrer epistemologischen Funktion zu rehabilitie-
ren, vorausgesetzt wird, dass die Anschauung „bereits über begrifflichen 
Inhalt verfügt“ (McDowell 2012: 33).  

Vor diesem Hintergrund scheint die Frage nach der Möglichkeit einer 
plausiblen Fundierung von Erfahrungsurteilen durch den Bezug auf eine 
dem Denken in der Anschauung gegebene externe Realität davon abhängig 
zu sein, wie das Verhältnis zwischen Anschauung und Denken respektive 
zwischen Sinnlichkeit und Verstand aufgefasst wird. Ich möchte diese Fra-
ge im Anschluss an Kants Theorie der Erfahrung, wie sie in der Kritik der 
reinen Vernunft dargelegt wird, klären. Nach einer skizzenhaften Rekon-
struktion dieser Lehre folgt eine Diskussion des Begriffs ‚Denken‘ und der 
Rolle der Anschauung für die Erkenntnis.  

 
 

KANTS THEORIE DER ERFAHRUNG 
 
Wie bekannt umfasst Kants Theorie der Erfahrung zwei Teile – transzen-
dentale Ästhetik und transzendentale Analytik. In diesen untersucht er die 
spezifischen apriorischen Formen der menschlichen Sinnlichkeit und des 
menschlichen Verstandes, die er als Bedingungen der Möglichkeit einer Er-
fahrung auffasst, die zugleich „Bedingungen der Möglichkeit der Gegen-

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BRAUCHT MAN ANSCHAUUNG? | 89 

 

stände der Erfahrung“ (A 111) sind. Die Paradoxie dieses Ansatzes besteht 
darin, dass der zu erkennende Gegenstand im Prozess des Erkennens zuerst 
eben als ein Erkenntnisgegenstand konstituiert wird. Die Erkenntnis der 
Gegenstände wird somit von der Fähigkeit zu dem gegenständlichen Den-
ken abhängig gemacht. Dies besagt nichts anderes als dass wir die Fähig-
keit besitzen, uns die Welt als eine aus den von uns unabhängigen Dingen 
bestehende Welt vorzustellen. Die Objektivität der Beschreibungen dieser 
Welt erweist sich jedoch subjektrelativ. In Kants Terminologie ausge-
drückt: Die Welt hat zwei Seiten, sie ist „Ding an sich“ und zugleich „Er-
scheinung“.  

Diese Formulierung wurde unterschiedlich verstanden. Die Lesarten er-
strecken sich zwischen den sogenannten Zwei-Welten- und Zwei-
Aspekten-Interpretationen.1 Die Ersteren begreifen Ding an sich und Er-
scheinung als zwei verschiedene Gegenstände2, die Letzteren als denselben 
Gegenstand3, der den Erfahrungsgegenstand und als ein solcher eine sub-
jektrelative Modifikation des Dings an sich darstellt. Ich möchte mich der 
zweiten Lesart anschließen; allerdings möchte ich eine realistische und 
monistische Interpretation der Erfahrungstheorie Kants geben. Ich gehe da-
bei davon aus, dass diese Theorie nicht nur von philosophiehistorischem In-
teresse ist, sondern für moderne Debatten im Bereich der Epistemologie 
und Kognitionswissenschaft, insbesondere für die Lösung der Frage nach 
dem Verhältnis von Denken und Anschauung, aufschlussreich ist.  

 

Realismus des transzendentalen Ansatzes 
 
Im Vorfeld meiner Argumentation möchte ich anmerken, dass der trans-
zendentale Ansatz Kants seit seiner Entstehung mehr Kritik auf sich gezo-
gen, als eine affirmative Fortentwicklung gefunden hat. Auch heute ist die 
Meinung verbreitet, Kants Theorie habe mehr Probleme aufgeworfen, als 
Lösungen angeboten. Es kommt immer noch die Nostalgie nach einer Deu-
tung der Kantischen Lehre von Dingen an sich und von Raum und Zeit zum 
Ausdruck, die „sich wenigstens als kompatibel mit der einen oder anderen 
Variante des Empirismus oder des wissenschaftlichen Realismus erweisen 

                                                   

1 Zur Debatte zwischen diesen Positionen siehe Willaschek (2001: 211–231).  

2 Dazu exemplarisch Guyer (1987). 

3 Dazu exemplarisch Prauss (1974). 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 | MAJA SOBOLEVA 

 

läßt“ (Horstmann 1997: 36). Kant selbst war aber fest davon überzeugt, 
dass er eine plausible Erklärung unserer Welterkenntnis gegeben hat. Die-
ser seiner Überzeugung möchte ich Rechnung tragen. So ist es für ihn „ein 
Skandal der Philosophie und allgemeinen Menschenvernunft, das Dasein 
der Dinge außer uns [...] bloß auf Glauben annehmen zu müssen, und, wenn 
es jemand einfällt es zu bezweifeln, ihm keinen genugtuenden Beweis ent-
gegenstellen zu können“ (B XXXIX, Anm.).  

Sein Beweis der objektiven Realität der äußeren Welt basiert auf der 
Vorstellung von dem besonderen Charakter der menschlichen kognitiven 
Erfahrung. Die Grundidee dieses Beweises drückt meines Erachtens fol-
gende Textpassage aus seiner Vorrede zur zweiten Auflage der Kritik der 
reinen Vernunft aus, die einige Erklärungen zu dem erschienenen Buch 
enthält:  

 
Dieses Bewußtsein meines Daseins in der Zeit, ist also mit dem Bewußtsein eines 

Verhältnisses zu etwas außer mir identisch verbunden, und es ist also Erfahrung und 

nicht Erdichtung, Sinn und nicht Einbildungskraft, welches das Äußere mit meinem 

inneren Sinn unzertrennlich verknüpft; denn der äußere Sinn ist schon an sich Be-

ziehung der Anschauung auf etwas Wirkliches außer mir, und die Realität desselben, 

zum Unterschiede von der Einbildung, beruht nur darauf, daß er mit der inneren Er-

fahrung selbst, als die Bedingung der Möglichkeit derselben, unzertrennlich verbun-

den werde, welches hier geschieht. (B XL)4 

 
Das Schema des Kantischen Beweises basiert auf der Behauptung der Iden-
tität der Gewissheit des Subjekts von sich selbst und der Gewissheit der 
Außenwelt. Wie das unmittelbare Wissen von mir selbst keine bloße Vor-
stellung, keine Illusion, sondern eine gemachte Erfahrung ist, so ist auch 
das Wissen von der Realität der äußeren Welt genauso sinnlich unmittelbar, 
mithin keine Illusion, keine bloße Vorstellung. Kant zufolge werden die 
äußeren Affektionen, dank denen die Welt gegeben wird, immer von den 
inneren Affektionen begleitet und umgekehrt entsteht die Gewissheit des 
eigenen Daseins des Subjekts nur durch die Beziehung auf etwas, was sich 
außerhalb des Subjekts befindet. Der Mensch ist also in der Welt dank der 
wesentlichen, immanenten Koordination des inneren und äußeren Sinns, 
des Bewusstseins und Selbstbewusstseins verwurzelt oder ‚zentriert‘.  

                                                   

4 Die gleiche Denkfigur wird im Teil Widerlegung des Idealismus entwickelt.  

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BRAUCHT MAN ANSCHAUUNG? | 91 

 

Kants Ansatz setzt voraus, dass man niemals die Realität der Außenwelt 
diskursiv oder begriffsintern beweisen kann. Vielmehr kann der erkenntnis-
theoretische, „materielle“ Idealismus widerlegt werden, indem man an-
nimmt, dass die Welt vom Subjekt unmittelbar erfahren oder erlebt wird, 
weil das Welterlebnis zu seinem Erlebnis von sich selbst gehört. Es ist da-
her irreführend, den transzendentalen Ansatz als einen skeptischen in Be-
zug auf die Existenz der Außenwelt zu bezeichnen, vielmehr gehört laut 
Kant „die Realität des äußeren Sinnes mit der des inneren zur Möglichkeit 
einer Erfahrung überhaupt“ (B XLI). Mensch und Welt fallen aus der Per-
spektive der Ontologie unter die gleiche Kategorie, die der Realität. Die 
Frage, die Kant beschäftigt, ist die nach der Struktur des Bewusstseins, die 
die Erkennbarkeit der Welt als eine objektive Realität und die menschliche 
Selbsterkenntnis ermöglicht.  

 

Ding an sich und Erscheinung 
 
Auch die problematischen Begriffe „Ding an sich“ und „Erscheinung“ lie-
fern uns – entgegen der herkömmlichen Meinung – ein Indiz dafür, dass 
Kants transzendentale Erkenntnistheorie eine realistische und monistische 
ist. Es gibt nämlich drei faktische Annahmen, die die Logik dieser Theorie 
bestimmen: die Annahme einer unabhängig von Menschen existierenden 
Welt, für die die Kennzeichnung „Ding an sich“ steht, die Annahme der 
Existenz des menschlichen Erkenntnissubjekts und die Annahme einer In-
teraktion zwischen Welt und Mensch, deren primäres Produkt die Welt als 
„Erscheinung“ ist. Kant betont, dass „wir eben dieselben Gegenstände auch 
als Dinge an sich selbst, wenn gleich nicht erkennen, doch wenigstens müs-
sen denken können. Denn sonst würde der ungereimte Satz daraus folgen, 
daß Erscheinung ohne etwas wäre, was da erscheint.“ (B XXVI–XXVII)  

Es ist naheliegend anzunehmen, dass Erscheinungen mit Dingen an sich 
ontologisch identisch sind; Erscheinungen sind Dinge an sich, wie sie sich 
uns in Abhängigkeit von unserem Wahrnehmungsapparat in der Erfahrung 
darstellen. Die Unterscheidung zwischen den Dingen an sich und den Er-
scheinungen als Dingen für uns hat eine methodologische Bedeutung für 
die Erkenntnistheorie. Kant hat damit eine hermeneutische Möglichkeit ge-
öffnet, neben dem szientistischen, streng an der Naturwissenschaft orien-
tierten Diskurs über die Welt andere, wie etwa dialektische, ethische, ästhe-

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 | MAJA SOBOLEVA 

 

tische oder religiöse, Diskurse durchzuführen.5 Damit wird außerdem die 
Option für die kognitionswissenschaftliche Hypothese eröffnet, dass es 
auch prinzipiell andere Erkenntnisformen der Welt als die menschlichen 
geben können. Man kann in der Weiterentwicklung Kants Ansatzes von ei-
ner numerischen Identität der Welt als einem Ding an sich in der Vielfalt 
ihrer möglichen Erkenntnisformen als Erscheinungen sprechen.  

 

Der Begriff der Erfahrung 
 
Ein zumeist problematischer Begriff Kantischer Epistemologie ist der Be-
griff der Erfahrung. Seine vollständige Darstellung bedarf einer tiefgehen-
den Untersuchung und subtilen Vorgehensweise, was im Rahmen dieser 
Arbeit unmöglich zu leisten ist. Daher beschränke ich mich auf einige 
Schlüsselmomente seiner Erfahrungstheorie und versuche die transzenden-
tale Struktur der Erfahrung zu rekonstruieren. Es handelt sich dabei um die 
notwendigen und allgemeinen Strukturen a priori, die die Erfahrung er-
möglichen. Die Konstituierung der Erfahrung umfasst a) die Gegebenheit 
der Gegenstände in der Anschauung und b) die Kategorisierung von An-
schauungen durch die produktive Einbildungskraft aufgrund des Zeitsche-
matismus in Bezug auf die Einheit des Bewusstseins des Subjekts.  

 

Zu a) Gegebenheit der Gegenstände in der Anschauung 
 
Zu Beginn der transzendentalen Ästhetik grenzt Kant zunächst Sinnlichkeit 
als Vermögen der Rezeptivität der Eindrücke und Verstand als Vermögen 
der Spontaneität der Begriffe als zwei Grundquellen der Erkenntnis, die 
aufeinander bezogen sind, ab: „Anschauung und Begriffe machen also die 
Elemente aller unsrer Erkenntnis aus, so daß weder Begriffe, ohne ihnen 
auf einige Art korrespondierende Anschauung, noch Anschauung ohne Be-
griffe, ein Erkenntnis abgeben können.“ (A 50/B 74) Durch die Anschau-
ung wird uns ein Gegenstand gegeben, durch den Verstand wird ein Gegen-
stand „im Verhältnis auf jene Vorstellung“ (ebd.) gedacht.  

                                                   

5 Kant meint zum Beispiel, wäre diese Unterscheidung gar nicht gemacht, „so 

müßte der Grundsatz der Kausalität und mithin der Naturmechanismus in Be-

stimmung derselben durchaus von allen Dingen überhaupt als wirkenden Ursa-

chen gelten.“ (B XXVII) 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BRAUCHT MAN ANSCHAUUNG? | 93 

 

Raum und Zeit 
 
Die Termini ‚Sinnlichkeit‘ und ‚Verstand‘ sind hier nicht als phänomeno-
logisch-psychologische, sondern als transzendentalphilosophische Begriffe 
zu verstehen, insofern sie die notwendigen Bedingungen a priori unserer 
Erkenntnis darstellen. Bei einem transzendentalen Diskurs geht es also da-
rum, wie die Erfahrung sich a priori konstituiert, und nicht darum, wie sie 
in concreto verläuft. Die Funktion der Anschauung besteht nun darin, dass 
jeder Gegenstand uns im Raum und in der Zeit „gegeben“ wird. Dies be-
deutet, dass Raum und Zeit in der Diktion der Transzendentalphilosophie 
nicht als Eigenschaften der Gegenstände, sondern als Eigenschaften des er-
kennenden Subjekts zu verstehen sind. Sie sind die allgemeinen Formen der 
menschlichen Sinnlichkeit, das heißt der menschlichen sinnlichen Wahr-
nehmung. Durch sie und in ihnen wird ein Gegenstand nicht als Ding an 
sich, sondern als Erscheinung gegeben.  

Zahlreiche Missverständnisse bezüglich dieser Konzeption haben dazu 
beigetragen, sie als irreführend zu bezeichnen. So wird Kant beispielsweise 
häufig entgegengehalten, dass Raum und Zeit zwar Anschauungsformen, 
aber dennoch zugleich Eigenschaften der Dinge an sich sein können.6 Die-
ser Einwand ist insofern zurückzuweisen, dass eine solche Fragestellung, 
wenn man die von Kant in Anspruch genommenen transzendentalphiloso-
phischen Prämissen teilt, irrelevant ist. Es mag wohl sein, dass die Dinge an 
sich räumliche Eigenschaften haben, aber es ist Kant zufolge ein metaphy-
sischer Diskurs, weil sie für uns immer räumliche Charakteristika wie Ge-
stalt, Große und Position haben und nur mittels dieser Charakteristika zu-
gänglich sind.  

Man kann meines Erachtens eine Identität zwischen Ding an sich und 
Erscheinung in Bezug auf deren räumliche Beschaffenheit dennoch vermu-
ten, wenn diese in allen möglichen Welten (mit Kripke gesprochen) und 
mithin für alle möglichen Erkenntnissubjekte gleich ist. Dies weicht jedoch 
von der transzendentalen Fragestellung ab.  

 
 
 
 

                                                   

6 Dazu siehe zum Beispiel Trendelenburg (1862: 156–168).  

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 | MAJA SOBOLEVA 

 

Der Begriff der Gegebenheit 
 
Ein anderer problematischer Begriff in der transzendentalen Ästhetik ist der 
Begriff der Gegebenheit von Gegenständen. Kant zufolge können wir Vor-
stellungen empfangen, sofern unsere Sinnlichkeit „auf irgend eine Weise 
affiziert wird“ (A 51/B 75). Wie ist dieser Satz zu verstehen? Marcus Wil-
laschek schreibt zum Beispiel:  

 
Will Kant sagen, daß ein empirischer Gegenstand, also eine ‚Erscheinung‘, unsere 

Sinne reizen muß, damit wir ihn erkennen können (die sogenannte ‚empirische‘ Af-

fektion)? Oder besagt diese These, dass unser Wissen von empirischen Gegenstän-

den letztlich darauf zurückgeht, daß ‚Dinge an sich‘ unser ‚Gemüt‘ affizieren 

(‚transzendentale Affektion‘)? Oder ist Kant gar auf beides, Affektion durch empiri-

sche Gegenstände und durch ‚Dinge an sich‘, festgelegt (‚doppelte Affektion‘)? 

(Willaschek 2001: 217)  

 
Ich möchte die Position vertreten, dass sich Kants Begriff der Affektion als 
die transzendentale Affektion interpretieren lässt, weil es ihm ausschließ-
lich darum geht, die Bedingungen der Erkenntnis a priori herauszuarbeiten. 
Die Rede, dass die Sinnlichkeit des Subjekts „affiziert“ wird, besagt zu-
nächst nur, es sei nicht selbst der Urheber seiner Anschauungen, es initiiere 
sie nicht, sie werden vielmehr nur durch Bezug auf ein fremdes Etwas er-
zeugt. Der Prozess der Affizierung der Außensinne weist auf einen realisti-
schen Ansatz hin, weil er im Erscheinen des Gegenstandes für das Subjekt 
resultiert. Unter der Prämisse, dass es keine ontologische Differenz zwi-
schen Ding an sich und Erscheinung gibt, kann das Ding an sich als der 
Grund unserer Anschauungen gedacht werden, mag dieser auch als Ursache 
aufgefasst werden.  

Man darf die Affizierung als Fremdbestimmung der Sinnlichkeit in ei-
nem weiteren Sinne jedoch nicht auf eine physikalistische Wirkkausalität – 
wie es in der Forschungsliteratur häufig vermutet wird7 – reduzieren. Zu 
verwerfen ist auch die metaphysische Unterstellung, es ginge bei der Affek-
tion um einen Schluss von sinnlich Gegebenen auf eine transzendente Ur-
sache. Abzulehnen ist auch die Ansicht über eine nicht-kausale Deutung 

                                                   

7 Ein Überblick über die Interpretationen des Begriffs ‚Affizierung‘ wird von Pat-

rick Unruh geliefert (Unruh 2007: 107–112).  

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BRAUCHT MAN ANSCHAUUNG? | 95 

 

der Affektion, die zum Beispiel Patrick Unruh vertritt, für den „Kants Rede 
von (Sinnen-)Affektion als Kausalität meint, daß die Erscheinung des Ob-
jekts unter seinem materiellen Aspekt betrachtet wird“ (Unruh 2007: 110).8  

Ich mochte zwei Argumente – ein logisch-sprachwissenschaftliches und 
ein systematisches – für ein spezifisches Verständnis der Kausalität als 
Evokation und Koordination bei der Affektion einbringen. Erstens spricht 
dafür der Umstand, dass der Gegenstand den Sinnen bei Kant gegeben ist. 
Etwas kann gegeben und nicht hervorgerufen werden, wenn Ursache und 
Wirkung zusammenfallen.  

Eine solche Vorstellung von der Kausalität ist bei Kant selbst in den 
Überlegungen über die Analogien der Erfahrung zu finden. Er meint, dass 
„der größte Teil der wirklichen Ursachen in der Natur mit ihren Wirkungen 
zugleich [ist]“ (A 202/B 248). Entscheidend für ein transzendentalphiloso-
phisch verstandenes Kausalverhältnis ist die „Ordnung der Zeit“ (und nicht 
der Ablauf derselben) (A 203/B 248). Die Regel, etwas in der Reihenfolge 
der Zeit zu bestimmen, bedeutet, dass jede Erscheinung einen zureichenden 
Grund haben muss.  

Zweitens spielt die Affektion bei Kant eine wichtige Rolle für die Kon-
stituierung der Erfahrung überhaupt. Er benutzt diesen Begriff um das Ver-
hältnis zwischen Ding an sich und Subjekt (Affektion der Sinnlichkeit) 
(A 51/B 75), zwischen Vorstellung und Begriff (Affektion des Begriffs) 
(A 77/B 102) und zwischen innerem Sinn und der transzendentalen Einheit 
der Apperzeption, das heißt zwischen dem sich selbst anschauenden (sinn-
lich-empirischen) und dem denkenden (logisch-begrifflichen) Ich (B 153–
156) herzustellen und somit die Elemente der Erfahrung in ein Ganzes zu-
sammenzufügen. Die vom Gegenstand affizierte Sinnlichkeit affiziert den 
Begriff des Gegenstandes und der Verstand affiziert den inneren Sinn, das 
heißt die Anschauung des Ich selbst in seiner synthetisierenden Tätigkeit, 
wodurch die jeweilige Anschauung ins einheitliche Ganze von Vorstellun-
gen des logischen Ich als seine Vorstellung aufgenommen wird, was dieser 

                                                   

8 Patrick Unruh (2007) legt textuelle Belege vor, dass Kant in den frühen Siebzi-

ger für die Bezeichnung der transzendentalen Erkenntnisrelation das Wort ‚Of-

fenbarung‘ benutzt hat. Dies kann jedoch nur als ein indirektes Argument zu-

gunsten der aufgestellten These betrachtet werden. Unruh verweist darauf, dass 

Kant den Begriff ‚Affektion‘ außerdem in einem logischen, rechtsphilosophi-

schen und ethischen Sinn verwendet hat. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 | MAJA SOBOLEVA 

 

Anschauung eine Position als Bestandteil der Wirklichkeit sichert. Somit 
wird Erkenntnis in einem einheitlichen System der Erfahrung holistisch 
verbunden, in dem Welt und Ich unter Einbeziehung der Formen der Sinn-
lichkeit beide als Erscheinungen konstituiert werden.  

In der Vielfalt ihrer Funktionen und in Bezug auf die verschiedenen 
Elemente dieses Prozesses kann die Affektion als eine Verursachung nur in 
einem allgemeinen Sinne gedeutet werden, dass eine Sache an einer ande-
ren etwas verrichtet. Sie lässt sich also als einen Grund in Form des Evozie-
rens psychischer Prozesse und deren Koordinierung verstehen.  

 

Was wird in der Anschauung gegeben?  
 
Nicht einstimmig wird eine weitere wichtige Frage der transzendentalen 
Ästhetik beantwortet, nämlich was in der Anschauung gegeben wird. Eini-
ge Autoren, wie etwa Marcus Willaschek, glauben: „Gegeben sind uns in 
transzendental-philosophischer Perspektive nicht unmittelbar Gegenstände 
(oder zumindest Vorstellungen von Gegenständen), sondern lediglich Emp-
findung als das ‚Material‘ zu solchen Gegenständen (bzw. Vorstellungen 
von Gegenständen).“ (Willaschek 2001: 224) Diese Idee wurde zuerst von 
Henry E. Allison vertreten, der meint, dass „sensible intuition provides the 
mind with only the raw data for conceptualization“ (Allison 1983: 67). Die 
Vorstellung, dass die Sinnesdaten als einzelne Empfindungen das Gegebe-
ne sind, führt aber zu erheblichen Schwierigkeiten im Umgang mit Kants 
Text. Beispielsweise gibt Willaschek zu:  

 
Dann kann man nicht verständlich machen, warum uns das auf diese Weise Gegebe-

ne anschaulich in Raum und Zeit überhaupt als ein Mannigfaltiges erscheint (und 

nicht etwa als homogenes, undifferenziertes Etwas). Und damit wird natürlich erst 

recht unverständlich, wie wir dieses Gegebene begrifflich näher bestimmen können. 

(Willaschek 2001: 225) 

 
Die Annahme, dass uns in Anschauungen die Dinge als Erscheinungen ge-
geben sind, erlaubt es, solche Schwierigkeiten zu vermeiden. Tatsächlich 
legt Kant einen besonderen Wert darauf, dass uns Anschauungen unabhän-
gig von Denken gegeben werden müssen. Damit kann Denken eine Kon-
trollinstanz für seine empirischen und theoretischen Erkenntnisse werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BRAUCHT MAN ANSCHAUUNG? | 97 

 

Der Verstand denkt laut Kant einen Gegenstand9 nur im Verhältnis auf des-
sen Vorstellung. Es ist nicht so, dass er einen Gegenstand mittels der Kate-
gorien aus einzelnen Empfindungen beliebig, zum Beispiel rein kombinato-
risch, konstruiert. Kant wird nicht müde zu wiederholen, dass „aus bloßen 
Begriffen gar keine synthetische Erkenntnis, sondern lediglich analytische 
erlangt werden kann“ (A 47/B 64). Man kann an dieser Stelle festhalten: In 
der Erfahrung geht es nicht um die Konstruktion der Anschauungen bzw. 
der Wirklichkeit aus Sinnesdaten, sondern um die Konstituierung der Wirk-
lichkeit als ein zusammenhängendes Ganzes.10 Anschauung haben bedeutet 
nichts anderes als Gegenstand als Erscheinung, und zwar „als in einem Au-
genblick enthalten“ (A 99), vorgestellt zu bekommen. 

  

Zu b) Kategorisierung von Anschauungen  
 
Im ersten Buch der transzendentalen Analytik befasst sich Kant mit der 
Analyse der Begriffe a priori, die die Anschauungen kategorisieren und sie 
zu einem Bild der Wirklichkeit verbinden. Eine Aufgabe der transzendenta-
len Erkenntnistheorie sieht er nicht darin, verschiedene Vorstellungen unter 
einen Begriff zu subsumieren, „sondern die reine Synthesis der Vorstellun-
gen auf Begriffe zu bringen“ (A 78/B 104). Dies erlaubt, mannigfaltige 
Vorstellungen in eine Einheit der Erfahrung zu vereinigen.  

Wie Anschauungen auf Begriffe gebracht werden und was dies bedeu-
tet, wird in der Forschungsliteratur sehr unterschiedlich interpretiert.11 Bei-
spielsweise thematisieren Sellars und McDowell den Erfahrungsbegriff bei 
Kant als inferentielles Wissen. Für Sellars sind Anschauungen eine Art 
„Proto-Begriffe“, die in Behauptungen vorkommen; McDowell spricht von 
den „Erfahrungsurteilen“. Diesen Autoren folgend meint Johannes Haag, 

                                                   

9 Zu betonen ist hier, dass in der transzendentalen Erfahrungstheorie der Verstand 

einen Gegenstand, das heißt etwas und nicht über etwas denkt.  

10 Die Idee, dass Kants Anschauung eine ganzheitliche Gestalt ist, wird zum Bei-

spiel von Jurj Borodaj entwickelt (Borodaj 1966, Kap. 5). 

11 In die Diskussion darüber, ob Kants Anschauung begrifflich oder nicht begriff-

lich ist, sind mittelweilen mehrere Wissenschaftler_innen involviert. Zu den so-

genannten ‚Nonconceptualists‘ gehören Henry Allison, Peter Rohs, Robert Han-

na, Lucy Allais u.a. Ihre Opponenten sind, außer Sellars und McDowell, Chris-

tian Helmut Wenzel, Hannah Ginsborg, Aaron Griffith u.a.  

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 | MAJA SOBOLEVA 

 

dass Anschauungen „nur weil und sofern sie Bestandteile von Urteilen und 
damit selbst wesentlich auch begriffliche Vorstellungen sind“ einen Objek-
tivitätsanspruch haben (Haag 2007: 39–40). Damit wird von diesen Autoren 
die Anschauung in ihrer Bedeutung für die Erkenntnis de facto eliminiert.  

Die Auflösung der Anschauung in begriffliche Tätigkeit widerspricht 
der sogenannten ‚Zwei-Stämme‘-Lehre Kants, der nach Anschauung eine 
notwendige und vom Begriff unabhängige Komponente der Erkenntnis dar-
stellt. Ihr Beitrag zu der Erkenntnis besteht darin, dass sie die im Urteil 
verwendeten Begriffe mit dem Inhalt füllt. Am Beispiel des kategorischen 
Urteils alle Körper sind teilbar zeigt Kant, dass „allein in Ansehung des 
bloß logischen Gebrauchs des Verstandes unbestimmt [bleibt], welchen von 
beiden Begriffen die Funktion des Subjekts, und welchem die des Prädikats 
man geben wolle“ (A 95/B 129). Er zeigt auch, dass nur aufgrund der Be-
griffe ‚Linie‘ und ‚Drei‘ kein Begriff von Dreieck gebildet werden kann. 
Aus bloßen Begriffen können keine synthetischen Vorstellungen entstehen. 
Die gegenständliche Erkenntnis kommt zustande nur infolge der Zusam-
menarbeit von Sinnlichkeit und Verstand. Die in der modernen Philosophie 
entwickelte Idee von dem begrifflichen Charakter der Anschauung wäre für 
Kant ein Oxymoron in Bezug auf die menschliche Erkenntnisweise. Be-
grifflich ist für ihn nur das Denken. Kant betont mehrfach, dass Anschau-
ungen uns auch dann Gegenstände darbieten würden, wenn sie vom Ver-
stand nicht kategorisiert sind, „denn die Anschauung bedarf der Funktionen 
des Denkens auf keine Weise“ (A 90/B 122). 

Die Theorien, die beiden von Kant ausdifferenzierten Erkenntnisver-
mögen des Menschen Rechnung tragen wollen, lassen sich auf zwei 
Grundmodelle zurückführen. Das sind die sogenannten ‚Schichtmodelle‘ 
und ‚Zwei-Stufen-Modelle‘.12 Die Schichtmodelle gehen davon aus, dass 
unsere Erkenntnisvermögen so beschaffen sind, dass Lebewesen eines die-
ser Vermögen besitzen können, ohne das andere zu besitzen. Die Zwei-
Stufen-Modelle bieten eine Vorstellung vom menschlichen Bewusstsein, 
der zufolge das logische Bewusstsein sich auf dem sinnlichen Bewusstsein 
je nach der konkreten Theorie evolutionär, psychologisch oder logisch auf-
baut. Den auf diesen beiden Modellen beruhenden Vorstellungen kann man 
entgegenhalten, dass die koordinierte und simultane Zusammenarbeit 
menschlicher Erkenntnisvermögen als Bedingung der Möglichkeit des sys-

                                                   

12 Dazu exemplarisch Conant (2014). 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BRAUCHT MAN ANSCHAUUNG? | 99 

 

tematischen und objektiven Erkennens, um das es Kant geht, vorauszuset-
zen ist.  

Mein Vorschlag, der Interpretation der transzendentalen Erfahrungsthe-
orie Kants den Begriff Koinzidenz zugrunde zu legen, geht von dieser An-
nahme aus. Das zentrale Argument greift die Idee einer universalen An-
wendbarkeit der Kategorien des Verstandes sowohl auf Anschauungen als 
auch auf Urteile auf. Kant schreibt: „Dieselbe Funktion, welche den ver-
schiedenen Vorstellungen in einem Urteile Einheit gibt, die gibt auch der 
bloßen Synthesis verschiedener Vorstellungen in einer Anschauung Einheit, 
welche, allgemein ausgedrückt, der reine Verstandesbegriff heißt.“ 
(A 79/B 104–105) Er betrachtet die Kategorien als die „ursprünglichen“ 
und „primitiven“ „Stammbegriffe des reinen Verstandes“ (A 81/B 107), die 
sich gleichursprünglich auf Denken und Sinnlichkeit beziehen.  

Die primäre Funktion des Verstandes besteht in der Konstituierung des 
Erfahrungsgegenstandes. Kant betont, dass Verstand in dieser Funktion „für 
sich gar nichts erkennt, sondern nur den Stoff zum Erkenntnis, die An-
schauung, die ihm durchs Objekt gegeben werden muss, verbindet und ord-
net“ (B 145). Die erste logische Operation, die der Verstand vollzieht, ist 
also die Transformation der Anschauung ins Objekt. Darüber, wie dies zu-
stande kommt, streitet man immer noch.13 Eine weit verbreitete Position 
besteht darin, dass man das Objekt der Erfahrung mit dem Konzept identi-
fiziert und es als ein Token in einem semantisch kohärenten Zusammen-
hang der Wahrnehmungsurteile betrachtet. Ich glaube dagegen, dass der 
Unterschied zwischen Anschauung und Objekt rein epistemologisch zu be-
stimmen ist: Anschauung muss weder objekthaft noch objektiviert sein; das 
Objekt ist hingegen notwendigerweise ein Etwas in Bezug auf die mögliche 
Erkenntnis. Die Anschauung wird zum Objekt bzw. zur Vorstellung vom 
Objekt, indem sie (analog dazu, wie empirische Vorstellungen unter empi-
rische Sprachbegriffe untergeordnet werden) unter die transzendentale Ein-
heit des Verstandes subsumiert wird. Die Rede davon, dass die kategorisier-
te Anschauung begrifflich sei, bedeutet dann zunächst nichts anderes, als 
dass sie als die Vorstellung vom Objekt fungiert. Das Objekt erhält seine 
primäre Bestimmtheit nicht in Bezug auf andere Objekte, das heißt nicht 
dank dem diskursiven Urteilen, sondern allein in Bezug auf die transzen-
dentale Einheit des Bewusstseins des Subjekts, folglich topologisch. Es ist 

                                                   

13 Dazu exemplarisch Heidemann (2013). 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 | MAJA SOBOLEVA 

 

nicht representatio generalis, kein Konzept, sondern representaio singula-
ris, eine schlichte Identität.14 Die Anschauung erhält ihre begriffliche Be-
stimmung nicht, indem sie in die Art-Gattung-Beziehungen eingeordnet 
wird und daher nicht durch die Subsumierung unter einen Sprachbegriff, 
vielmehr besteht ihre Begrifflichkeit darin, ein Objekt für den menschlichen 
Verstand darzustellen. Die Begrifflichkeit der kategorisierten Anschauung 
drückt nicht die Formel S ist P aus, sondern die Formel S ist S. Darin ist der 
Unterschied zwischen der Aristotelischen und Kantischen Kategorisierung 
der Anschauung zu sehen, die die Anschauung nicht unter den, sondern auf 
den Begriff bringt. Indem Kant betont, dass in der Anschauung derselbe 
Gegenstand, wie im Denken, „aber nur als Erscheinung“ (A 92/B 125) ge-
geben wird, sichert er die Objektivität der Erkenntnis. Im Begriff des Ob-
jekts müssen beide Erkenntnisformen, Sinnlichkeit und Verstand, mitei-
nander notwendigerweise korrespondieren und koinzidieren. 

Kant argumentiert, dass der Verstand in seiner primären Tätigkeit noch 
nicht urteilt, er zeigt sich zuerst vielmehr als das Vermögen Regeln aufzu-
stellen. Er ermöglicht, dank der Vereinigung der einzelnen Anschauungen 
in ein einheitliches System von Vorstellungen, die Bildung der Erfahrung. 
Die Erfahrung entsteht als „die synthetische Einheit der Erscheinungen 
nach Begriffen“ (A 110), wobei unter dem Wort ‚Begriff‘ die „Funktion 
des Verstandes“ als ein besonderer Typ seiner kategorisierend-synthe-
tisierenden Tätigkeit zu verstehen ist.  

Es gibt in der Kritik der reinen Vernunft nicht viele Beispiele für die Il-
lustration dieser These. Zwei davon, in der Ausgabe B, sind aber sehr hilf-
reich. Laut Kant liegt der empirischen Anschauung eines Hauses die not-
wendige Einheit des Raumes von Seite der Sinnlichkeit und die Kategorie 
der Größe als die Kategorie der Synthesis des Gleichartigen von Seite des 
Verstandes zugrunde (B 162). Das Gefrieren des Wassers beschreibt er als 
eine Relation der inneren Anschauungsform in Ansehung der Zeitfolge und 
der Kategorie der Ursache, „durch welche ich, wenn ich sie auf meine Sinn-
lichkeit anwende, alles, was geschieht, in der Zeit überhaupt seiner Relati-
on nach bestimme“ (ebd.). Diese Beispiele zeigen deutlich, dass die Begrif-
fe, auf die die Anschauungen gebracht sind, die apriorischen Kategorien 
des Verstandes sind. Es handelt sich um die Begriffe, die in der Tafel der 

                                                   

14 Vgl. mit Heidemann (2013), der eine entgegengesetzte Position vertritt. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BRAUCHT MAN ANSCHAUUNG? | 101 

 

Kategorien aufgezählt sind und insgesamt die logische Struktur der Erfah-
rung gemäß den Urteilsformen erschöpfend bestimmen sollen. 

Der Begriff ‚Erfahrung‘ ist in der transzendentalen Erkenntnistheorie 
Kantischer Provenienz in einem besonderen Sinne zu verstehen: Sie ist 
nichts anderes als das Resultat der synthetischen Urteile a priori, infolge-
dessen das entsteht, was man heute unter dem natürlichen Bild der Wirk-
lichkeit auffasst. Es ist wichtig hervorzuheben, dass die kategoriale Synthe-
sis der Anschauungen eine – obgleich eine kategorisierte und somit objek-
tivierte – Anschauung ist und bleibt. Durch diese Synthesis entsteht – wie 
in der Kritik der reinen Vernunft explizit dargelegt ist – ein objektives Bild 
der Wirklichkeit. Die transzendentalphilosophisch aufgefasste Erfahrung ist 
also die Einheit von objektiven Vorstellungen und nicht die von propositio-
nalen Erfahrungsurteilen. Das von Kant benutzte Wort ‚Bild‘ ist nicht bloß 
eine Metapher, denn, wenn man die Erfahrung als System von Sätzen und 
nicht als System von Bildern interpretiert, kann man seine Idee nicht ver-
stehen, dass unsere Erkenntnis sich nach den in der Erfahrung gegebenen 
Gegenständen richten muss. Erfahrung bildet bei Kant die Sphäre der not-
wendigen Wahrheit, das Objektive, das Gegebene, das für die Rechtferti-
gung und Verifizierung von Wissen dient. Es gibt keine andere Instanz da-
für.  

‚Erfahrung‘ ist folglich transzendentalphilosophisch nicht als das, was 
man sagt oder denkt, zu interpretieren, sondern als das, worüber man etwas 
sagt und denkt. Erfahrung endet in der transzendentalen Erkenntnistheorie 
dort, wo sie im Empirismus beginnt. Die Erfahrung als Produkt der Synthe-
sis a priori bildet die Sphäre der semantisch noch unbestimmten, aber not-
wendigen Objekte, die ihre qualitativen Charakteristika erst dank dem urtei-
lenden Denken erhalten. Sie ist ein Bereich der bestimmt-unbestimmten 
Gegenstände, des Nicht-Wissens, den der Mensch zu erkennen sich be-
müht.15  

Andererseits ist die Erfahrung die Sphäre, die man mit den Worten 
Hermann Cohens als die Sphäre des „Ursprungs“ von Erkenntnis bezeich-
nen kann. Die Voraussetzung hierfür ist, dass die Tätigkeit des Verstandes 
in Bezug auf die Sinnlichkeit als Vermögen der Regel für die Anschauung 
und in Bezug auf das Denken als Vermögen des Urteilens auftritt. Die basa-

                                                   

15 In diesem Sinne kann man die vom Neukantianismus entwickelte Idee verste-

hen, dass der Gegenstand uns eigentlich nicht gegeben, sondern aufgegeben sei. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 | MAJA SOBOLEVA 

 

len Kategorien des Verstandes ermöglichen somit sowohl apriorische, vor-
diskursive als auch diskursive Erkenntnis. Dank der Ersteren wird die An-
schauung zu der Vorstellung von einem Objekt, was Dinge für die diskursi-
ve Erkenntnis eröffnet. Ohne die Vermittlung der Kategorien wäre es un-
klar, wie ein Objekt zum Subjekt des Urteils werden kann. Es wäre auch 
unklar, wie der Verstand auf die Welt Bezug nehmen könnte.  

Bis jetzt handelte es sich um den Bezug der Kategorien auf das urtei-
lende Denken, was die Vorstellungen für die diskursive, systematische Er-
kenntnis zugänglich macht, nun wird der Bezug der Kategorien auf die 
Welt zum Thema.  

Der Verstand ist in seiner strukturierenden Tätigkeit nicht frei, sondern 
von der Seite der Sinnlichkeit eingeschränkt oder, mit den eigenen Worten 
Kants, „restringiert“ (A 146/B 186). Das formal-logische Prinzip der Un-
terordnung von Vorstellungen unter Begriffe besteht darin, dass der be-
stimmende Begriff „dasjenige enthalten [muß], was in dem darunter zu 
subsumierenden Gegenstande vorgestellt wird“ (A 137/B 176). Es kann die 
Forderung nach der Homogenität der Anschauung mit dem Begriff genannt 
werden. Diese Forderung enthält eine transzendental-logische Konsequenz: 
Zwischen Kategorien und Anschauungen, die nichts Gemeinsames haben, 
muss vermittelt werden. Dies erreicht man, indem dem Begriff ein Schema 
zugeordnet wird, nach dem er verfahren kann. Dieses Schema wird dem 
Verstand von der Erscheinung vorgegeben. Da die allgemeine sinnliche 
Form der Erscheinung a priori für Kant die Zeit ist, legt er der kategorialen 
Tätigkeit des Verstandes den Zeitschematismus zugrunde. Beispielsweise 
wird unter die Kategorie ‚Substanz‘ dasjenige angeordnet, was sich als be-
harrlich in der Zeit erweist. Das Schema der Kategorie ‚Ursache‘ ist be-
ständige zeitliche Aufeinanderfolge von Ereignissen etc. „Die Schemate 
sind daher nichts als Zeitbestimmungen a priori nach Regeln, und diese ge-
hen nach der Ordnung der Kategorien, auf die Zeitreihe, den Zeitinhalt, die 
Zeitordnung, endlich den Zeitinbegriff in Ansehung aller möglichen Gegen-
stände.“ (A 145/B 184–185) Die transzendentalen Schemata zeigen, wie die 
Dinge in der Zeit erscheinen, und diese Regeln geben die Anweisungen für 
die kategorisierenden Leistungen des Verstandes.  

Wie der Begriff im allgemeinen Kant zufolge eine Regel bezeichnet, 
nach der sich das Subjekt eine objektive Vorstellung bildet, bestimmt das 
Schema als ein „sinnlicher Begriff“ (B 186), welche Anschauung unter die 
ihm entsprechende Kategorie fällt. Die Anschauung ist dabei als simultan 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BRAUCHT MAN ANSCHAUUNG? | 103 

 

gegeben und wird in die Einheit der Erfahrung integriert, indem sie vom 
Subjekt in der Zeit erlebt und aufgrund dessen kategorisiert wird. Den Rest-
riktionen für die Kategorien seitens der Schemata liegt also eine Korrelati-
on zwischen der äußeren und inneren Anschauung des Gegenstandes zu 
Grunde: Das zeitliche Erleben des angeschauten Gegenstandes bedingt, un-
ter welche Kategorie dieser Gegenstand subsumiert wird.  

Das Vermögen zu den Schemata, die zwischen Sinnlichkeit und Ver-
stand vermitteln, wird von Kant die „transzendentale Einbildungskraft“ ge-
nannt. Dieser produktiven Einbildungskraft ist die Entstehung der Erfah-
rung zu verdanken.16 Ohne sie wären die Begriffe leer und die Anschauun-
gen würden blind bleiben. Die Synthese der transzendentalen Einbildungs-
kraft, von der Kant spricht, ist eine apriorische, vordiskursive Operation, 
die einem Objekt eine logische Stelle im Erkenntnisprozess zuweist. Sie 
wird von ihm „eine blinde, obgleich unentbehrliche Funktion der Seele“ 
genannt, „der wir uns aber selten nur einmal bewusst sind“ (A 78/B 103).  

Die Erfahrung als das Produkt der Erkenntnis a priori erweist sich also 
im Rahmen der transzendentalen Erkenntnistheorie als bildlich und nicht 
sprachlich, sie ist begrifflich strukturiert, aber nicht verbal konzeptualisiert. 
Sie gewährleistet die Identität eines Objektes durch die immanente Korres-
pondenz von Sinnlichkeit und Verstand vermittelst der Einbildungskraft in 
Bezug auf die Einheit der Apperzeption. Die Erfahrung als System mitei-
nander verknüpfter, kategorisierter Anschauungen bildet die Grundlage und 
zugleich eine Kontrollinstanz für die erkennende Tätigkeit des diskursiven 
Denkens. Zu bemerken ist, dass die Prozesse der Gegebenheit des Gegen-
standes in der Anschauung, der Kategorisierung der Anschauung in Bezug 
auf die transzendentale Einheit der Apperzeption und der Verwendung der 
entstandenen Begriffe von Objekten in Urteilen nur theoretisch voneinander 
zu trennen sind. In Wirklichkeit gehören sie zusammen und sind als Bedin-
gungen der Möglichkeit der spezifisch menschlichen Erkenntnis zu inter-
pretieren.  

 

                                                   

16 Kant betont, dass die Synthesis der Einbildungskraft „keine einzelne Anschau-

ung, sondern die Einheit in der Bestimmung der Sinnlichkeit allein zur Absicht 

hat“ (A 140/B 179). 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 | MAJA SOBOLEVA 

 

EINIGE ÜBERLEGUNGEN ZUM BEGRIFF DES DENKENS 

IM ANSCHLUSS AN KANTS TRANSZENDENTALE LOGIK 
 

In der Vorrede zu der ersten Ausgabe der Kritik der reinen Vernunft 
schreibt Kant, dass sein Anliegen darin bestand, zu erklären, was und wie 
viel Verstand und Vernunft a priori erkennen können, und nicht darin, zu 
erläutern, wie „das Vermögen zu Denken selbst möglich“ ist (A XVII). Die 
von ihm entwickelten Ansätze können dennoch als eine Basis zum Nach-
denken über das Denken verwendet werden. Auf einige aufschlussreiche 
Momente gehe ich nun ein.  

 

Denken und Selbstbewusstsein 
 
Man kann von dem Erkenntnisbegriff Kants auf den Begriff des Denkens 
bei den Menschen schließen. Die Erfahrung als das System der Beziehun-
gen zwischen den Gegenständen erfordert laut Kant die transzendentale 
Einheit der Apperzeption, weil die Verbindung nicht in den Gegenständen 
selbst liegt und deshalb nicht wahrgenommen werden kann, sondern allein 
von dem menschlichen Verstand verrichtet wird (B 137). Es kann demnach 
keine objektive, systematische, kohärente und konsistente Erfahrung ohne 
ein einheitliches Ich geben. Die logische Identität des Objekts setzt die lo-
gische Identität des Subjekts voraus, wobei diese sich als das Bewusstsein 
des Ich in allen Denkakten als seinen eigenen erweist.  

Kant unterscheidet zwischen dem empirischen und dem transzendenta-
len Bewusstsein und konzentriert sich auf die Untersuchung des letzteren. 
Allein das empirische Bewusstsein, obwohl es verschiedene Vorstellungen 
begleitet, reicht noch nicht aus, um systematische Erkenntnis zu ermögli-
chen. Dieses kann „an sich zerstreut und ohne Beziehung auf die Identität 
des Subjekts“ sein (B 133).  

Indem Kant das behauptet, eröffnet er eine Diskussion mit den Vertre-
tern des Empirismus, die die Tatsache ich denke, dass p für die zureichende 
Bedingung der Erkenntnis halten. Seine notwendige Bedingung der syste-
matischen Erkenntnis – die transzendentale Einheit der Apperzeption – 
kann wie folgt zusammengefasst werden: Ich denke, dass ich denke, dass p. 
Diese Formulierung expliziert die selbstreflexive Struktur der transzenden-
talen Einheit der Apperzeption. Diese Struktur leistet Folgendes: Einerseits 
können einzelne Denkakte nur unter der Voraussetzung des Vorhanden-

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BRAUCHT MAN ANSCHAUUNG? | 105 

 

seins einer solchen Struktur in eine Einheit systematisch geordnet werden. 
Die Einheit der Erkenntnis und das systematische Denken gibt es also nur 
korrelativ zur Einheit des Selbstbewusstseins. Andererseits enthält die 
Struktur der Selbstreflexivität in sich die Struktur der Vergegenständli-
chung bzw. Objektivierung. Sie stellt deshalb die Bedingung der Möglich-
keit des objektivierenden Denkens dar. 17  

Die primäre Denktätigkeit des Menschen als selbstreflexives Wesen 
kann in der Objektivierung der Welt gesehen werden. Dies bedeutet zu-
nächst, dass die Welt dem menschlichen Subjekt nicht bloß situativ und as-
soziativ gegenübersteht, sondern als ein zusammenhängendes und bestän-
diges Ganzes. Das Objekt-sein bedeutet, das Netz der subjektiven Empfin-
dungen und Wahrnehmungen zu zerreißen und notwendigerweise für Men-
schen allgemein gültig zu werden. Bereits der Kantische Begriff ‚Erfah-
rung‘ bringt die Vorstellung von der Welt als einer objektiven zum Aus-
druck. 

Man kann fragen, ob das ich-bezogene Bewusstsein Sprache und 
Sprachfähigkeit des Subjekts voraussetzt. Dieser Frage ist Kant nicht expli-
zit nachgegangen; es liegt aber die Vermutung nahe, dass Sprache keine 
notwendige Bedingung dieses Bewusstseins ist. Denn ich denke als ein Akt 
der transzendentalen Apperzeption bedeutet nichts anderes als die für den 
Menschen spezifische, gegenständliche Form der Verbindung der An-
schauungen durch den Verstand in einer Erfahrung. Ich denke ist die „Syn-
thesis“ und daher als Syntax und nicht als Gedanke zu interpretieren. Diese 
apriorische Form der Einheit des menschlichen Bewusstseins, die Kant 
„analytisch“ (B 133) nennt, geht aller seiner Tätigkeit voraus und ermög-
licht diese. Sprache wird von ihm zu einem empirischen Phänomen gezählt; 
sie gehört daher nicht in den Bereich der transzendentalen Analyse.  
 
 
 

                                                   

17 Ohne diese Annahme ist die systematische Erkenntnis nicht möglich. Ohne sie 

kommt man zum Beispiel zum Schluss, dass das Sein der äußeren Dinge nur in 

Bezug auf das Subjekt definierbar ist und solange sie nicht wahrgenommen 

werden, „sie entweder überhaupt nicht sind oder im Geist eines ewigen Wesens 

bestehen müssen.“ (Berkeley 2004: 28.) Die subjektzentrierte Erkenntnis kann 

nur sporadisch und fragmentär sein.  

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 | MAJA SOBOLEVA 

 

Die verkörperte Erkenntnis  
 
Kants Erfahrungstheorie ist explizit in Bezug auf das menschliche Erkennt-
nissubjekt entwickelt und erhebt deshalb keinen Universalitätsanspruch. 
Die Erkenntnis, um die es sich in dieser Theorie handelt, kann in moderner 
Terminologie als eine verkörperte Erkenntnis (embodied cognition) inter-
pretiert werden. Die Belege für diese Lesart sind in der Kritik der reinen 
Vernunft zu finden. So ist das Spezifische der menschlichen Erkenntnis 
durch das Vermögen der Sinnlichkeit, des Verstandes und der Einbildungs-
kraft bestimmt, so dass die Erkenntnis von dem Erkennenden abhängt. Die-
se Struktur des menschlichen Erkenntnisvermögens bedingt folgende aprio-
rische Gesetze der Erkenntnis: a) Der oberste Grundsatz der Möglichkeit 
der Anschauung hinsichtlich der Sinnlichkeit besagt, dass die Erscheinung 
der Gegenstände unter den formalen Bedingungen des Raums und der Zeit 
steht; b) der oberste Grundsatz der Möglichkeit der Anschauung hinsicht-
lich des Verstandes besagt, dass das Mannigfaltige der Anschauung unter 
den formalen Bedingungen der synthetischen Einheit der Apperzeption 
steht und c) hinsichtlich der Einbildungskraft gilt die Regel, dass sie die 
Synthesis der Anschauungen den Kategorien gemäß ermöglicht.  

Kant kontrastiert die menschliche Erkenntnis mit der Erkenntnis imagi-
närer Wesen, die entweder über die Fähigkeit zur intellektuellen Anschau-
ung (B 72) oder über einen anschauenden Verstand verfügen könnten 
(B 125, B 138, B 145, B 148 etc.). Für diese würden die oben formulierten 
Grundsätze der Möglichkeit der Erkenntnis ihre Gültigkeit infolge des Un-
terschieds der Erkenntnisvermögen verlieren. Beispielsweise würde ein 
Verstand, durch dessen Vorstellung zugleich die Objekte dieser Vorstellung 
existieren, „einen besonderen Actus des Synthesis des Mannigfaltigen zu 
der Einheit des Bewusstseins nicht bedürfen, deren der menschliche Ver-
stand, der bloß denkt, nicht anschaut, bedarf“ (B 138).  

Auch Kants Ausführungen über das Urteil geben die Möglichkeit, sei-
nen Erkenntnisbegriff als verkörperte Erkenntnis aufzufassen. Im Unter-
schied zu der formalen Logik, die das Urteil als Verhältnis zwischen Be-
griffen darstellt, versteht die transzendentale Logik unter dem Urteil „die 
Art, gegebene Erkenntnisse zur objektiven Einheit der Apperzeption zu 
bringen“ (B 141). Die Kopula ‚ist‘ zielt darauf, die objektive Einheit gege-
bener Vorstellungen von den subjektiven Wahrnehmungen zu unterschei-
den. Damit wird nicht gesagt, dass die verbundenen Vorstellungen „in der 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BRAUCHT MAN ANSCHAUUNG? | 107 

 

empirischen Anschauung“ notwendig zu einander gehören. Es wird viel-
mehr gesagt, dass sie „vermöge der notwendigen Einheit der Apperzeption 
in der Synthesis der Anschauungen zu einander“ (B 142) gehören. Das 
heißt, das Urteil ist in Kants Theorie nicht einstellig, sondern zweistellig. 
Es hat nicht die Struktur a ist b, sondern a ist b für S, wobei S für ein 
menschliches Gattungssubjekt steht. Zum Beispiel ist die Aussage die Kör-
per sind schwer zwar nicht subjektiv nach den Gesetzen der Assoziation; 
sie hat aber die objektive Gültigkeit nur für die menschlichen Erkenntnis-
subjekte. Ob sie universal gültig ist, muss zusätzlich erforscht werden. Die 
Objektivität erweist sich folglich als eine mögliche Form der Erkenntnis 
und nicht als deren universales Kriterium.  

Die Interpretation der Kantischen Erfahrungstheorie als einer verkör-
perten Erkenntnis eröffnet die Möglichkeit, sich andere Erkenntnisformen 
vorzustellen. Kant selbst meint, dass „wir von den Anschauungen anderer 
denkenden Wesen gar nicht urteilen [können], ob sie an die nämlichen Be-
dingungen gebunden sein, welche unsere Anschauung einschränken und für 
uns allgemein gültig sind.“ (A 27/B 43) Er schließt nicht aus, dass „es sein 
[mag], daß alles endliche denkende Wesen hierin mit dem Menschen not-
wendig übereinkommen müsse, (wiewohl wir dieses nicht entscheiden 
können)“ (B 72).  

Eine positive Bilanz im Anschluss an diese Überlegungen Kants kann 
man darin sehen, dass es möglich ist, bei dem Nachdenken über das Den-
ken auf den Anthropologismus überhaupt zu verzichten. Eine mögliche 
Strategie kann darin bestehen, nicht die vertrauten Kriterien der Rationalität 
auf die nicht-menschlichen Formen des Bewusstseins zu übertragen, son-
dern umgekehrt die Kriterien der Rationalität an die jeweilige Bewusst-
seinsform anzupassen. Beispielsweise kann man vermuten, dass Lebewe-
sen, die über kein Selbstbewusstsein verfügen, die Welt als eine objektive 
nicht kennen und zu systematischer Erkenntnis nicht fähig sind. Dies 
schließt jedoch nicht aus, dass sie die artspezifische Fähigkeit zu einem 
sporadischen, situativen, handlungsgebundenen, ‚tätigen‘ Denken besitzen 
und fragmentares Wissen haben können. Unter den Begriff ‚Denken‘ kön-
nen dann solche Fähigkeiten subsumiert werden, wie die Problemlösung 
mit verschiedenen Mitteln, die funktionale ‚Einsicht‘ in die Beschaffenheit 
von Dingen und Situationen, die Lernfähigkeit und die Verbindung der Re-
präsentationen mit den ihnen entsprechenden Gegenständen.  

 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 | MAJA SOBOLEVA 

 

Denken, Sprache und Anschauung  
 
Die Frage nach den Kriterien des Denkens ist ein Gegenstand der aktuellen 
Debatte in der Philosophie des Geistes, Sprachphilosophie und Kogniti-
onswissenschaften. Die dominierende Position kann als Lingualismus be-
zeichnet werden. Dieser basiert auf der Vorstellung von der Sprachabhän-
gigkeit des Denkens. Eine der bedenklichen Folgen aus dieser Prämisse be-
steht darin, dass den nicht sprachbegabten Lebewesen die Denkfähigkeit 
aberkannt wird. Stellvertretend für diese Position ist Donald Davidson zu 
nennen, der behauptet, dass „man zum Denken den Begriff von einem Ge-
danken haben muss“ und dafür „Sprache erforderlich ist“ (Davidson 
2005: 127). Dieser Ansicht kann man insofern Recht geben, dass es für die-
jenigen, die einmal in die Welt der Sprache hineingewachsen sind, keine 
von verbalen Begriffen freien Lebenszonen gibt. Dies beweist jedoch nicht, 
dass Denken und Sprache zumindest analytisch nicht zu trennen sind.  

Den im Zuge des linguistic turn entwickelten Diskursen steht der trans-
zendental-logische Ansatz Kants gegenüber, dessen Ziel es vor allem ist, 
die Konstituierung und die Konstitutionsbedingungen der Erfahrung als 
„einer synthetischen Verbindung der Anschauungen“ a priori (A 9/B 12) zu 
untersuchen. Kant geht davon aus, dass der Gegenstand der Erfahrung die 
objektive Gültigkeit nur dann haben kann, wenn er unmittelbar in der An-
schauung gegeben wird. Dafür muss die Synthesis a priori sowohl die Be-
dingungen der Möglichkeit der Erfahrung als auch die Bedingungen der 
Möglichkeit der Gegenstände der Erfahrung schaffen. Aus der Forderung 
der unmittelbaren Gegebenheit des Gegenstandes ergibt sich die Forderung, 
dass diese Synthesis nichts weiter enthalten muss, „als was zur syntheti-
schen Einheit der Erfahrung überhaupt notwendig ist“ (B 197). Das sind für 
Kant die Sinne, die transzendentale Einheit der Apperzeption und die Ein-
bildungskraft, welche Gegenstände in Raum und Zeit in Bezug auf das Sub-
jekt bestimmen. Das Denken in diesem Prozess bezieht sich direkt auf die 
Anschauungen und nicht auf die sprachlichen Begriffe. Das Wort ist Kant 
zufolge etwas subjektives, unbeständiges und relatives: „Einer verbindet 
die Vorstellung eines gewissen Worts mit einer Sache, der andere mit einer 
anderen Sache.“ (B 140) 

Die Eliminierung der Anschauung und die Konzentration auf die Spra-
che in der analytischen Erkenntnistheorie hat zum Problem der diskursiven 
Rechtfertigung der Erkenntnisurteile geführt, die, um eine treffende Formu-

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BRAUCHT MAN ANSCHAUUNG? | 109 

 

lierung von McDowell zu benutzen, ohne Fundierung in der Anschauung 
„im luftleeren Raum“ reibungslos kreiseln (McDowell 2012: 35). Als Fol-
geerscheinung hat man unterschiedliche Versionen eines Realismus ohne 
Repräsentation, die im „Raum der Gründe“ (Brandom) aussichtslos einge-
schlossen bleiben und ihre Erkenntnisansprüche nicht begründen können.  

Kant ist es gelungen, eine Lösung des Problems der Übereinstimmung 
zwischen den Erfahrungsurteilen und den Objekten in der Abgrenzung ei-
nerseits von der idealistischen Vorstellung von der Unüberwindbarkeit der 
Grenzen des nur Denkbaren in der Erkenntnis und andererseits von der Po-
sition des Empirismus, demnach die Suche nach den Gründen für ein Urteil 
mit dem Verweis auf ein bloßes sinnlich wahrnehmbares Gegenwärtiges 
endet, zu finden. Die Eckpunkte seiner holistischen Strategie lassen sich 
wie folgt zusammenfassen: Die Verstandeskategorien gehören sowohl zu 
den logischen Funktionen des Urteilens als auch vollziehen sie die Synthese 
des Mannigfaltigen der Anschauung. Die Kategorie bezieht sich auf den in 
der Anschauung gegebenen Erfahrungsgegenstand mittels des Schemas, 
wobei das Schema „der sinnliche Begriff eines Gegenstandes“ (B 186) ist. 
Den Inhalt des Schemas macht die Zeitbestimmung aus, und diese ist nichts 
anderes als die Art und Weise, wie der Gegenstand in der Zeit angeschaut 
bzw. vom Subjekt innerlich erlebt wird. Durch die Korrelation zwischen 
Zeiterlebnissen und deren begrifflichen Kategorisierung, das heißt zwi-
schen Schema und Kategorie, wird das System der Erfahrung, die zwischen 
der Welt und dem diskursiven Denken vermittelt, minimalistisch abge-
schlossen und Erkenntnis erhält somit die objektive Grundlage.  

Kants Erkenntnistheorie rechtfertigt die Anschauung nicht nur als eine 
Erkenntnisquelle, vielmehr bilden die in dem System der Erfahrung verei-
nigten Anschauungen die einzige Instanz, die „aller nur möglichen spekula-
tiven Erkenntnis der Vernunft“ (B XXVI) eine Fundierung gibt und sie zu 
verifizieren erlaubt.  

Die nicht-Berücksichtigung der Sprache gab den Anlass, Kants Erfah-
rungstheorie im Sinne einer „proto-rationality“ (Hanna 2005: 250) zu inter-
pretieren. Es wurde dabei ignoriert, dass es in der transzendentalen Theorie 
der Erfahrung nicht darum geht, die Formen der empirischen Erkenntnis zu 
erklären; ihre Aufgabe besteht vielmehr darin, die apriorische Tiefenstruk-
tur der menschlichen Erkenntnisweise zu entdecken, die auch der empiri-
schen Erkenntnis zugrunde liegt und sie ermöglicht. Dies erklärt, warum 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 | MAJA SOBOLEVA 

 

Kant der Sprache keine Funktion bei der Erforschung von Bedingungen der 
Erfahrung und Erkenntnis zugewiesen hat.  

Er entfaltet einen differenzierten Begriff des Denkens: Das Denken er-
weist sich in seiner Theorie einerseits als das vordiskursive, kategorisieren-
de, das sich auf die Anschauung bezieht, und andererseits als das diskursi-
ve, urteilende Denken, das sprachgebunden ist. Die menschliche „Erkennt-
nis durch Begriffe“, von der er spricht, besteht also sowohl in der Synthese 
der Erfahrung, als auch im Urteilen.  

Die Ideen Kants, dass das Verfügen über einen Begriff mit dem Verfü-
gen über einen Sprachbegriff nicht identifiziert und das Denken nicht allein 
auf das diskursive Denken reduziert werden darf, erweisen sich als auf-
schlussreich für das weitere Nachdenken über das Denken. Man kann an-
nehmen, dass sich vor allem die menschliche Rationalität dadurch aus-
zeichnet, dass das Denken und der Gedanke intrinsisch zusammengehören. 
Dies hat der Mensch seiner Sprachbegabung zu verdanken: Um Gedanken 
zu haben, braucht man tatsächlich, wie es die Vertreter_innen des Lingua-
lismus behaupten, einen Sprachbegriff. Im Unterschied zu den Menschen 
können Tiere, die über Sprachbegriffe nicht verfügen, keine begrifflich 
strukturierten Gedanken haben. Dies schließt jedoch nicht aus, dass sie über 
etwas denken können (zum Beispiel, Dinge unterscheiden, Situationen 
wahrnehmen, Probleme lösen, sich erinnern und sogar träumen). Ihr Den-
ken bezieht sich dabei auf die Anschauung und nicht auf eine begriffliche 
Vorstellung. Die Anschauung hat – so kann man schließen – eine universa-
le Gültigkeit für den Bezug der Lebewesen auf die Welt.  

 
 

LITERATUR 
 
Allison, H.E. (1983): Kant’s Transcendental Idealism. New Hawen, Lon-

don: Yale University Press.  
Berkeley, G. (2004): Eine Abhandlung über die Prinzipien der menschli-

chen Erkenntnis. Hamburg: Meiner.  
Borodaj, Ju.M. (1966): Voobrazhenie i teorija poznanija. Moskva: Nauka. 
Conant, J. (2014): Kants Kritik des Schichtenmodells des menschlichen 

Geistes. Unveröffentlichter Vortrag, gehalten am XXIII Kongress der 
Deutschen Philosophie am 01.10.2014 in Münster.  

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BRAUCHT MAN ANSCHAUUNG? | 111 

 

Davidson, D. (2001): Eine Kohärenztheorie der Wahrheit und Erkenntnis, 
in: Davidson, D. Subjektiv, Intersubjektiv, Objektiv. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp.  

Davidson, D. (2005): Rationale Lebewesen, in: Perler, D., Wild, M. (Hg.), 
Der Geist der Tiere. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Guyer, P. (1987): Kant and the Claims of Knowledge. Cambridge Universi-
ty Press. 

Haag, J. (2007): Erfahrung und Gegenstand. Frankfurt am Main: Kloster-
mann. 

Hanna, R. (2005): Kant and Non-Conceptial Content, in: European Journal 
of Philosophy. 13 (2), 247–290. 

Heidemann, D.H. (Ed.) (2013): Kant and Non-Conceptual Concept. New 
York: Routledge. 

Horstmann, R.-P. (1997): Bausteine kritischer Philosophie. Arbeiten zu 
Kant. Bodenheim. 

Kant, I. (1998): Kritik der reinen Vernunft. Hamburg: Felix Meiner.  
McDowell, J. (2012): Geist und Welt. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
Prauss, G. (1974): Kant und das Problem der Dinge an sich. Bonn: Bou-

vier. 
Quine, W.V.O. (1979): Zwei Dogmen des Empirismus, in: ders., Von einem 

Logischen Standpunkt. Neun logisch-philosophische Essays. Frankfurt 
am Main, Berlin, Wien: Ullstein.  

Sellars, W. (1956): Empiricism and Philosophy of Mind. Minneapolis: Uni-
versity of Minnesota Press. 

Sellars, W. (1968): Science and Metaphysics: Variations on Kantian 
Themes. London: Routledge & Kegan Paul, New York: Humanities 
Press. 

Trendelenburg, A. (1862): Logische Untersuchungen. Bd. 1. Leipzig: Hir-
zel. 

Unruh, P. (2007): Transzendentale Ästhetik des Raumes: zu Immanuel 
Kants Raumkonzeption. Würzburg: Königshausen & Neumann.  

Willaschek, M. (2011): Affektion und Kontingenz in Kants transzendenta-
lem Idealismus, in: Schumacher, R. (Hg.), Idealismus als Theorie der 
Repräsentation. Paderborn: Mentis, 211–231.  
 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

Epistemische Gefühle 

und epistemische Werte  

ÍNGRID VENDRELL FERRAN 

 
 

EINLEITUNG 
 
Die Frage nach der Natur des menschlichen Geistes hat die Philosophie tra-
ditionell mit einer Untersuchung des Denkens beantworten wollen. Das 
Denken als Fähigkeit verstanden, die eigenen Überzeugungen und Hand-
lungen zu rechtfertigen sowie aus gegebenen Voraussetzungen die richtigen 
Schlüsse zu ziehen, stand im Zentrum der philosophischen Frage danach, 
was den Geist ausmacht. Im letzten Jahrhundert aber hat die Untersuchung 
des menschlichen Geistes eine Verschiebung des Aufmerksamkeitsfokus 
erfahren. Erkannt wurde, dass die Analyse des Denkens allein den mensch-
lichen Geist nicht auf umfassende Weise zu charakterisieren vermag. Eine 
angemessene Untersuchung sollte auch andere Aspekte einbeziehen: Auch 
phänomenale Erlebnisqualitäten gehören zu unserem geistigen Leben. Zu 
diesen wichtigen phänomenalen Erlebnissen gehören Gefühle. Ohne ihre 
Untersuchung bleibt unser Verständnis des Geistes unvollständig. Im Fol-
genden werde ich einen bestimmten Aspekt von Gefühlen analysieren. Die-
ser deutet auf eine innige Verbindung zwischen Denken und Fühlen hin 
und zeigt, welche Bedeutung Gefühle haben, wenn es darum geht, unsere 
kognitiven Fähigkeiten, Prozesse und Zustände besser zu verstehen. Konk-
ret geht es mir darum, einige Punkte über die epistemische Rolle der Ge-
fühle zu erhellen.  

Dass Gefühle epistemisch wertvoll sind, lässt sich anhand von drei All-
tagsphänomenen feststellen, die ich unter den Schlagwörtern 1) emotionale 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 | ÍNGRID VENDRELL FERRAN 

 

Motivation, 2) emotionale Wahrheit und 3) emotionale Meta-Kognition be-
handeln möchte. Nehmen wir als erstes Beispiel den Fall eines Forschers 
an, der ein schwieriges intellektuelles Problem lösen will.1 Das Problem an 
sich ist ihm gleichgültig, aber er weiß, dass er, wenn er dieses Problem löst, 
einen großen Karrieresprung machen wird. Dieser Forscher ist nicht nur 
sehr begabt, sondern er kennt sich sehr gut mit den Arbeitsmethoden seiner 
Disziplin aus, und er wendet diese Methoden so akkurat wie möglich an, 
um diese komplexe Aufgabe zu lösen. Er hat die nötigen Überzeugungen 
über verschiedene Aspekte des Problems, er beurteilt richtig, er hat den 
Wunsch, das Problem zu lösen, er besitzt die nötige Expertise und die rich-
tigen Fähigkeiten, um tugendhaft zu arbeiten. Er mag damit ein guter For-
scher sein.  

Vergleichen wir aber diesen ‚kalten‘ Forscher mit einem anderen, der 
dieselbe Begabung und gleichwertige Expertise hat, aber die Aufgabe aus 
Liebe zur Wahrheit und Wissensbegierde lösen will. Wissenschaftler, Phi-
losophen und viele andere Wahrheitsfreunde berichten oft davon, dass ihre 
Wissensbegierde von Gefühlen begleitet wird. Um uns dies zu veranschau-
lichen, diene uns als Beispiel Edmund Husserls eigene Beschreibung seiner 
intellektuellen Arbeit. Laut eigenen Angaben arbeitet er „mit Feuereifer“, 
„fruchtbar“ und „furchtbar“, „brennend“, „leidenschaftlich“, „atemlos“, 
„fieberhaft“, „ruhelos“ und „intensiv“ und stürzt sich „mit einer Art Rase-
rei“ und „mit einer wahren Wut in die Arbeit“ (Sommer 1996: 393). Dieser 
zweite Forscher wird von seinen Gefühlen motiviert. Gefühle können als 
Motivationen für wichtige intellektuelle Aktivitäten fungieren. Dies bedeu-
tet, dass nicht nur Überzeugungen und Wünsche uns zum Handeln veran-
lassen, sondern auch Gefühle mit dem Handeln verbunden sind (Scheffler 
1991: 4; Morton 2010: 398).  

Unser zweites Beispiel betrifft eine Frau, die in einer Runde mit Freun-
dinnen und Freunden sitzt, bei der Witze erzählt werden. Sie verlässt die 
Runde mit einem mulmigen Gefühl und hat den Eindruck, dass etwas in der 
Situation nicht stimmte. Allmählich merkt sie, wie sich aus dem anfängli-
chen Gefühl Empörung herauskristallisiert. Diese Empörung weist sie auf 
die Bedeutsamkeitsmuster der Situation mit den Freunden deutlich hin. Sie 
zeigt ihr, dass einige Witze gar nicht lustig waren und menschenfeindliche 
Ansichten implizierten. Das Gefühl ist ein Indikator dafür, dass die Situati-

                                                   

1 Vgl. für die Besprechung eines ähnlichen Beispiels Morton (2010: 388). 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EPISTEMISCHE GEFÜHLE | 115 

 

on unangemessen war und Ungerechtigkeit verkörperte. Gefühle fungieren 
als Indikatoren bestimmter evaluativer Eigenschaften von Objekten und 
Sachverhalten. In diesem Zusammenhang hat Ronald de Sousa die These 
vertreten, dass Gefühle uns Bedeutsamkeitsmuster zeigen: „emotions are 
species of determinate patterns of salience among objects of attention, lines 
of inquiry, and inferential strategies” (de Sousa 1987: 196). Er spricht sogar 
von einer „emotionalen Wahrheit“ (de Sousa 2003).  

Zwei wichtige Implikationen dieser Funktion der Gefühle sind zu er-
wähnen. Die Tatsache, dass Gefühle auf Bedeutsamkeitsmuster zeigen, ist 
erstens für die Ausführung von intellektuellen Tätigkeiten relevant. Dann 
wird der Forscher unseres vorherigen Beispiels, der auf der Suche nach 
Wahrheit und von Wissensbegierde motiviert ist, – im Unterschied zu den 
gefühlslosen Forschern – dazu fähig sein, wichtige Zusammenhänge zu er-
kennen, die ohne Gefühle unbeachtet blieben. Darüber hinaus lässt sich die-
se These erweitern, so dass Gefühle uns Auskunft über die Bedeutsamkeit 
einiger kognitiver Phänomene geben. Viele Philosophen berichten oft von 
Evidenzgefühlen und von einem Vorziehen der Wahrheit gegenüber der 
Falschheit (Scheffler 1991: 10; Brun & Kuenzle 2008: 2). 

Im letzten Beispiel soll es um das Phänomen gehen, das mich in diesem 
Aufsatz hauptsächlich beschäftigen wird. Es ist mit den anderen beiden 
über den epistemischen Charakter von Gefühlen eng verbunden, kann je-
doch nicht auf sie reduziert werden, weil es nur bestimmte Gefühle betrifft. 
Nehmen wir an, ich hätte das Gefühl, einen Namen auf der Zunge zu haben. 
Ich empfinde es so, dass ich den Namen weiß, aber er mir in diesem Mo-
ment nicht einfällt. Bei diesem Phänomen habe ich Kenntnis eines kogniti-
ven Tatbestandes: die Tatsache, dass ich eine bestimmte Information besit-
ze, wenn sie mir auch vorübergehend nicht zugänglich ist. Ähnliche Bei-
spiele von Gefühlen, die sich auf das eigene kognitive Leben richten, sind 
das Gefühl, etwas vergessen zu haben, etwas zu wissen, mit etwas bekannt 
oder unbekannt zu sein oder sich etwas sicher oder unsicher zu sein.2 Diese 

                                                   

2 Das Gefühl, etwas zu wissen, ist mit dem Gefühl, etwas auf der Zunge zu haben, 

nicht zu verwechseln. Wir haben das Gefühl, etwas zu wissen, bevor wir versu-

chen, uns das Gewusste zugänglich zu machen. Das Gefühl, einen Namen auf 

der Zunge zu haben, wird dagegen erfahren, nachdem wir versucht haben, den 

Namen in Erinnerung zu rufen, und es nicht geklappt hat (Arango-Muñoz & Mi-

chaelian 2014: 100).  

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 | ÍNGRID VENDRELL FERRAN 

 

Phänomene haben gemeinsam, dass ich mit dem jeweiligen Gefühl Infor-
mationen über meine eigenen kognitiven Zustände, Prozesse und Fähigkei-
ten erhalte. Ihre epistemische Rolle besteht darin, als eine Art von Meta-
Kognition zu fungieren. Man kennt sie in der heutigen Debatte als „episte-
mische Gefühle“, „noetische Gefühle“ oder „meta-kognitive Gefühle“ (Es-
ken & Rakoczy 2013: 450; Arango-Muñoz 2014).  

Gefühle dieser Art sind in der Psychologie seit den 60er Jahren ausgie-
big untersucht worden. Für die heutige analytische Philosophie der Gefühle 
handelt es sich aber eher um eine terra incognita, die erst vor kurzem zum 
Objekt der Aufmerksamkeit wurde (Arango-Muñoz & Michaelian 2014: 
104–110). Besonders, wenn wir den Vergleich zu Studien über moralische 
und ästhetische Gefühle ziehen, zeigt sich, dass im Feld der epistemischen 
Gefühle die Untersuchungen noch jung sind. Zwar wurde das Phänomen 
Anfang des 20. Jahrhunderts von verschiedenen philosophischen Traditio-
nen identifiziert und beschrieben, diese zeigen jedoch kaum Kontinuität zur 
Gegenwart. Ich denke hier an John Deweys Analyse von „intellectual fee-
lings“, William James’ Beschreibungen der „tip-of-the-tongue experience“ 
und die „intelectual feelings“, Meinongs, Witaseks und Martinaks Studien 
über „Wissensgefühle“, „logische Gefühle“ und „intellektuelle Gefühle“. 
Bis vor kurzem und mit wenigen Ausnahmen – wie etwa die Analyse Israel 
Schefflers von „kognitiven Emotionen“ in den 70er Jahren – wurden die 
epistemischen Gefühle in der philosophischen analytischen Emotionsfor-
schung entweder geleugnet oder einfach ignoriert (Scheffler 1991; Stocker 
2010: 402; Mulligan 2014). Im Folgenden werde ich die Klasse der episte-
mischen Gefühle von ähnlichen Phänomenen abzugrenzen versuchen, ihre 
Funktion als Meta-Kognitionen aufdecken und ihre Bedeutung für ein an-
gemessenes Verständnis des menschlichen Geistes hervorheben. Dies aber 
kann nicht geschehen, ohne dass ich vorher mein allgemeines Verständnis 
der Gefühle erörtere.  

 
 

WAS SIND GEFÜHLE? 
 
Die Abgrenzung der Klasse der epistemischen Gefühle verlangt, dass ich 
zunächst mein Verständnis von Gefühlen erkläre. Dieses lehnt sich an die 
gegenwärtig viel diskutierte Konzeption der ‚affektiven Intentionalität‘ an; 
eine Kennzeichnung, die als Etikett für verschiedene Theorien fungiert, die 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EPISTEMISCHE GEFÜHLE | 117 

 

Gefühle als leibliche Intentionen, gefühlte Evaluationen, affektive Wahr-
nehmungen oder affektive intentionale Zustände auffassen (Demmerling 
und Landweer 2007, Döring 2009, Engelen 2007, Goldie 2002, Hartmann 
2010, Slaby 2008, Vendrell Ferran 2008). Wenn diese Theorien auch im 
Einzelnen sehr verschiedenartig sein können, haben sie doch einen gemein-
samen Nenner: Gefühle werden als ein Modus, in der Welt zu sein, ver-
standen; sie zeigen uns, was Bedeutsamkeit hat, und auf welcher Grundlage 
wir uns in der Welt orientieren. Dieses Paradigma hat sich als Reaktion auf 
zu strenge Auffassungen der Gefühle entwickelt, die diese auf Urteile, 
Überzeugungen, Werturteile oder auf Kombinationen dieser und anderer 
Phänomene zu reduzieren versuchten. Statt dieser Reduktionen des Fühlens 
auf das Denken schlagen die Theorien der affektiven Intentionalität vor, das 
Phänomen des Fühlens in seiner Ursprünglichkeit zu verstehen und ausge-
hend davon seine Vernetzung mit den Kognitionen aufzudecken. Wenn 
auch dieses Paradigma der affektiven Intentionalität als eine neue Alterna-
tive zu den streng kognitivistischen Ansätzen zu den Gefühlen in der analy-
tischen Philosophie präsentiert wurde, sind seine Ursprünge nicht neu: 
Ähnliche Thesen und Argumente lassen sich schon in der frühen Phäno-
menologie der Gefühle finden. 

Wie es verschiedene Arten kognitiver Phänomene gibt, gibt es auch 
verschiedene Arten von Gefühlen. Es gibt Leibgefühle wie etwa Mattigkeit 
oder Frische; psychologische Gefühle wie Scham, Ekel oder Furcht; und 
Persönlichkeitsgefühle wie existentiellen Neid oder Frömmigkeit. Die bei-
den zuletzt genannten Arten von Gefühlen bezeichnet man auch als Emoti-
onen. Da mein Interesse sich auf diese Arten richtet, werde ich die Termini 
‚Gefühl‘ und ‚Emotion‘ synonym verwenden. Daher sind epistemische Ge-
fühle und epistemische Emotionen für mich ein und dasselbe Phänomen.3 

Meiner Theorie zufolge lassen sich Gefühle oder Emotionen analytisch 
durch drei Hauptmerkmale bestimmen. Diese Merkmale sind als Momente 
oder Aspekte des ganzheitlichen Phänomens ‚Gefühl‘ zu verstehen und 
nicht als Komponenten desselben.4 An erster Stelle sind Gefühle durch eine 
phänomenale Qualität gekennzeichnet. Gefühle fühlen sich auf eine be-

                                                   

3 Vgl. für eine Unterscheidung zwischen epistemischen Gefühlen und epistemi-

schen Emotionen Arango-Muñoz und Michaelian (2014).  

4 Aaron Ben-zeꞌev ist etwa ein Vertreter der Mehrkomponententheorie der Gefüh-

le (Ben-zeꞌev 2000). 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 | ÍNGRID VENDRELL FERRAN 

 

stimmte Art und Weise an. Jedes Gefühl lässt sich durch eine bestimmte 
Erlebnisqualität beschreiben. So fühlt sich Liebe anders an als Hass, Neid 
anders als Scham und Ekel anders als Angst. Ich gehe davon aus, dass die 
Tatsache, dass Gefühle eine Erlebnisqualität haben, damit in Bezug steht, 
dass sie sich leiblich anfühlen. Sie sind eine Form des leiblichen Sich-
Spürens, die nicht auf körperliche Wahrnehmungen zu reduzieren ist. Die 
Idee der Leiblichkeit der Gefühle wurde von Hermann Schmitz formuliert 
und von Hilge Landweer für die heutige Gefühlsdebatte fruchtbar weiter-
entwickelt (Schmitz 1998; Landweer 2004). 

Es gibt zwei Momente, die zu dieser Erlebnisqualität der Gefühle bei-
tragen. Beide haben mit ihrer Leiblichkeit zu tun: die Tatsache, dass es für 
manche Gefühle eine „hedonische Valenz“ gibt, und jene, dass Gefühle mit 
impliziten Handlungsneigungen auftreten. Die These der hedonischen Va-
lenz behauptet, dass alle Gefühle eine Wertigkeit besitzen, die es erlaubt, 
sie als lustvoll oder unlustvoll zu klassifizieren (Elster 1999: 279). Ihr zu-
folge ist etwa die Freude eine angenehme Emotion am Pol der Lust, wäh-
rend der Ekel als unangenehmes Gefühl am Gegenpol der Unlust zu plat-
zieren ist. Diese sehr verbreitete These setzt sich prinzipiell zwei Typen 
von Einwänden aus. Der erste Typ betrifft ihre universalistischen Ansprü-
che. Auf der einen Seite ist zu fragen, ob die Verbindung zwischen dem 
konkreten Gefühl und der ihm zugeschriebenen hedonischen Dimension in 
allen Fällen notwendig ist, und ob es nicht auch möglich wäre, dass Freude 
als schmerzhaft und Ekel als lustvoll empfunden würde. Denken wir hier 
etwa an die Gefühle, die wir gegenüber fiktionalen Entitäten und Situatio-
nen empfinden. Es ist bei solchen Fällen möglich, die negativen Gefühle zu 
genießen, die wir in unserem Alltag als hedonisch unlustvoll empfinden. 
Auf der anderen Seite ist auch zu fragen, ob es nicht die Möglichkeit gibt, 
dass einige Emotionen als hedonisch neutral erfahren werden (Charland 
2005: 233). Eine Überraschung kann manchmal als lustvoll, manchmal als 
unlustvoll und manchmal als indifferent erfahren werden. Angesichts dieser 
Möglichkeit scheint die Neutralitätsthese zumindest für einige Gefühle eine 
hohe Plausibilität zu haben.  

Der zweite Einwand betrifft die Natur der Dimensionen von Lust und 
Unlust. Hier stehen wir vor einer Alternative: Handelt es sich um zwei ent-
gegengesetzte Pole, die einander ausschließen, oder haben wir es hier bloß 
mit unterschiedlichen Dimensionen der Erfahrung zu tun, die gleichzeitig 
gegeben sein können? Die Existenz sogenannter ‚gemischter Gefühle‘ wie 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EPISTEMISCHE GEFÜHLE | 119 

 

etwa bittersüßer Melancholie spricht für die letztere Alternative, denn in 
diesem Beispiel sind sowohl lustvolle als auch schmerzhafte Komponenten 
gleichermaßen gegeben, so dass es sinnvoll ist, anzunehmen, dass es sich 
um zwei unabhängige Dimensionen handelt (Colombetti 2005: 103–126). 

Ein weiteres Moment für die Bestimmung der Erlebnisqualität von Ge-
fühlen besteht darin, dass Gefühle mit Handlungsneigungen auftreten. Zum 
Beispiel tritt Hass immer mit der Handlungsneigung zur Verneinung seines 
Objektes auf. Diese Verneinung kann tatsächlich oder in der Phantasie 
verwirklicht werden, sie ist aber für dieses Gefühl konstitutiv. Dasselbe gilt 
für alle anderen Gefühle.  

Neben dem Merkmal der Erlebnisqualität ist an zweiter Stelle auch die 
Kognitionsabhängigkeit der Gefühle zu erwähnen. Gefühle sind nicht bloße 
leibliche Regungen mit einer Erlebnisqualität, sondern sie gehen mit kogni-
tiven Zuständen einher. Diese Position kennt man in der heutigen Debatte 
als Kognitivismus, und sie wird in verschiedenen Versionen vertreten. Eine 
sehr radikale Version, die in der analytischen Philosophie sehr einflussreich 
war, behauptet, dass Gefühle ausschließlich auf Überzeugungen fußen. 
Diese kognitivistische Ansicht wurde aber in jüngster Zeit revidiert, und 
der Konzeption der affektiven Intentionalität zufolge werden nicht nur 
Überzeugungen, sondern auch Wahrnehmungen, Vorstellungen, Erinnerun-
gen und Annahmen in Betracht gezogen. Die Angst vor dem Hund hängt 
von einer Wahrnehmung oder Vorstellung des gefürchteten Hundes (oder 
einer Erinnerung an ihn) sowie vom Urteil oder der Annahme ab, dass er 
etwa tollwütig sein könnte. Dass Gefühle auf Kognitionen gründen und 
dass sie zu diesen in einer Abhängigkeitsbeziehung stehen, impliziert, dass 
bei einer Änderung des Gedankens sich auch das Gefühl modifizieren kann.  

Die Tatsache, dass Gefühle auf Kognitionen gründen, ist sehr wichtig, 
denn diese Kognitionen vermitteln die Objekte oder Sachverhalte, auf die 
sich Gefühle richten. Wir benötigen eine Wahrnehmung, Erinnerung oder 
Phantasie, eine Annahme oder ein Urteil, damit uns ein Objekt oder Sach-
verhalt gegeben ist, worauf wir danach emotional reagieren.  

Bislang wurden die Erlebnisqualität und die kognitive Dimension von 
Gefühlen besprochen. Das dritte Merkmal von Gefühlen betrifft ihre dop-
pelte intentionale Weltgerichtetheit. Ich habe Angst vor einer Situation; ich 
ekle mich vor einer Speise; oder ich liebe eine Person. In allen diesen Fäl-
len richte ich mich auf ein Objekt oder einen Sachverhalt. Wie schon erläu-
tert wird mir dieses Objekt durch die verschiedenen kognitiven Grundlagen 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 | ÍNGRID VENDRELL FERRAN 

 

der Gefühle gegeben. Diese Objekte hat man im Wortschatz der analyti-
schen Philosophie seit Anthony Kenny als „materielle Objekte“ bezeichnet 
(Kenny 1963). Gefühle aber richten sich auch auf evaluative Eigenschaften, 
die den materiellen Objekten momentan anhaften. So bezieht sich etwa 
Angst auf die Qualität des Bedrohlichen, Ekel auf das Ekelhafte und Liebe 
auf das Liebenswerte. Diese evaluativen Eigenschaften werden als Werte 
oder „formale Objekte“ der Gefühle bezeichnet (de Sousa 1987). Darunter 
soll verstanden werden, dass Gefühle auf die Bedeutsamkeit bestimmter 
Objekte und Situationen hinweisen. 

Über die Verbindung zwischen Gefühlen und ihren formalen Objekten 
streiten sich in der heutigen Philosophie der Gefühle die Gemüter. Die 
Mehrheit der Autorinnen und Autoren in dieser Debatte haben die These 
vertreten, dass Gefühle evaluative Eigenschaften erschließen. Sie sind dann 
intentional in dem starken Sinne, dass sie uns Informationen über die Welt 
geben (Tappolet 2000; Goldie 2002). Im Gegensatz zu diesen optimisti-
schen Gefühlsforscherinnen und -forschern verstehe ich Intentionalität von 
Gefühlen in einem schwächeren Sinne: Gefühle sind zwar wesentlich auf 
diese formalen Objekte oder evaluativen Eigenschaften gerichtet, sie sind 
aber nicht für ihre Erfassung verantwortlich. Ich verstehe Gefühle als mög-
liche Antwortreaktionen auf evaluative Eigenschaften. Gefühle vermitteln 
uns daher nicht diese evaluativen Eigenschaften, sondern deuten auf sie 
einfach hin.  

Argumentativ lässt sich diese These wie folgt stützen: Ich kann die Be-
deutsamkeit einer Situation erfasst haben, ohne dabei ein Gefühl zu haben. 
Etwas kann als bedrohlich erfahren werden, ohne notwendigerweise Angst 
dafür zu empfinden. Das heißt, dass die formalen Objekte oder evaluativen 
Eigenschaften, worauf sich Gefühle richten, nicht dank dieser Gefühle er-
fasst werden. Gefühle sind daher nicht kognitiv, weil sie evaluative Eigen-
schaften erfassen würden, sondern weil sie uns auf das Bestehen dieser Ei-
genschaften hinweisen. ‚Hinweisen‘ ist nicht dasselbe wie ‚Erfassen‘: Beim 
Erfassen werden uns diese Eigenschaften gegeben, beim Hinweisen dage-
gen werden sie in einem bestimmten Bedeutsamkeitsmuster wahrgenom-
men. In dem vorherigen Fall der Frau, die nach einem Abend in einer Run-
de von Freunden merkt, dass etwas nicht stimmt, und sich danach empört, 
fungiert die Empörung als Hinweis und Indikator dafür, dass eine Unge-
rechtigkeit stattgefunden hat. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EPISTEMISCHE GEFÜHLE | 121 

 

Ein interessanter Aspekt der doppelten Intentionalität der Gefühle be-
steht in der Tatsache, dass sie Korrektheitsbedingungen haben. Zum einen 
haben sie diese angesichts der materiellen Objekte, auf die sie sich richten. 
Damit ein Gefühl in Bezug auf ein materielles Objekt richtig oder falsch ist, 
muss uns dieses Objekt durch eine entsprechende Kognition gegeben sein. 
Damit meine Angst richtig ist, muss mir ein Objekt oder Sachverhalt durch 
eine Wahrnehmung, Erinnerung, Phantasie, ein Urteil oder eine Annahme 
gegeben sein. Zum anderen aber haben Gefühle auch Korrektheitsbedin-
gungen angesichts ihrer formalen Objekte: Meine Angst muss sich auf Be-
drohliches richten. Wenn ich angesichts von Ekelhaftem mit Angst reagie-
re, handelt es sich um eine unangemessene Reaktion: denn die angemesse-
ne Reaktion gegenüber Ekelhaftem ist Ekel.5  

Ausgerüstet mit dieser Auffassung von Gefühlen können wir uns nun 
dem Phänomen der epistemischen Gefühle zuwenden. Meine Analyse er-
folgt in drei Schritten. Zunächst werde ich ex negativo verfahren und epis-
temische Gefühle von ähnlichen Phänomenen abgrenzen. Hauptsächlich in-
teressieren mich hier Einstellungen, Fähigkeiten und Überzeugungen. Dies 
wird in einem zweiten Schritt zu einer positiven Beschreibung dieser Ge-
fühlsklasse führen. Schließlich werde ich auf die Bedeutung dieser Analyse 
für die heutige Philosophie des Geistes eingehen.  

 
 

EPISTEMISCHE GEFÜHLE UND ÄHNLICHE 

PHÄNOMENE: EINE ABGRENZUNG 
 

a) Epistemische Einstellungen, genuine und nicht genuine 

epistemische Gefühle  
 
Um die Klasse der epistemischen Gefühle abzusondern, soll zunächst eine 
Abgrenzung zwischen epistemischen Gefühlen und epistemischen Einstel-
lungen getroffen werden. In der gegenwärtigen Literatur besteht kein Kon-
sens darüber, welche Phänomene als epistemische Gefühle gelten sollen. 

                                                   

5 Ronald de Sousa hat zwischen „satisfaction“ (wenn das materielle Objekt vor-

handen ist) und „success“ (wenn das Gefühl sich auf das entsprechende formale 

Objekt richtet) unterschieden (de Sousa 2003).  

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 | ÍNGRID VENDRELL FERRAN 

 

Nicht nur die vorher erwähnten Gefühle werden als epistemische Gefühle 
angesehen, sondern auch Phänomene wie Neugier, Interesse, Wissensdurst 
oder Überraschung.6 So betrachtet handelt es sich nicht um eine einheitli-
che Klasse. Wenn wir aber mein Bild von Gefühlen auf all diese Phänome-
ne anwenden, stellt sich heraus, dass Neugier, Interesse oder Wissensdurst 
keine Emotionen sind, sondern Einstellungen. Dies lässt sich anhand einer 
Analyse ihrer Erlebnisqualität, Kognitionsabhängigkeit und Intentionalität 
zeigen.  

Neugier, Interesse und Wissensdurst mögen eine Erlebnisqualität zei-
gen, dennoch ergeben sich Unterschieden zu den Gefühlen, wenn wir auf 
ihre Kognitionsabhängigkeit und Intentionalität achten. Einstellungen wie 
die oben erwähnten gründen nicht auf kognitiven Akten. Es sind Grundhal-
tungen, die unseren Zugang zur Welt motivieren und bestimmen. Ich kann 
Neugierde, Interesse und Wissensdurst zeigen, ohne dass mir das Objekt 
dieser affektiven Richtungen gegeben ist. Weil ich Neugier, Interesse oder 
Wissensdurst habe, richte ich mich kognitiv und handelnd auf eine be-
stimmte Art und Weise auf die Welt. Sie sind ferner keine Antworten auf 
evaluative Eigenschaften, sondern Bedingungen der Möglichkeit dafür, 
dass eine solche evaluative Eigenschaft erst erfahren wird. Sie sind dafür 
verantwortlich, dass in unserem Welthorizont bestimmte Aufforderungs-
charaktere erscheinen. Ich kann neugierig sein, ich kann Interesse zeigen 
oder ich kann etwas wissen wollen, ohne eine Ahnung davon zu haben, ob 
die jeweilige Sache einen Wert hat.  

Wie lässt sich im Gegensatz dazu das Phänomen der Überraschung cha-
rakterisieren? Überraschung ist ein Gefühl. Sie wird leiblich erfahren, sie 

                                                   

6 Anne Meylan zufolge gibt es in der heutigen Debatte zwei Gruppen von Phä-

nomenen, welche als epistemische Gefühle gelten. Sie unterteilt diese Phänome-

ne in zwei Listen. Liste 1 beinhaltet Phänomene wie Neugier, Interesse, Überra-

schung und Vertrauen; Liste 2 dagegen enthält das Gefühl, etwas zu wissen, das 

Gefühl von Vertrautheit, das Gefühl, etwas vergessen zu haben, das Gefühl, ei-

nen Namen auf der Zunge zu haben, und das Gefühl der Gewissheit. Meylan zu-

folge sind die Phänomene der zweiten Liste keine Gefühle, weil sie keine evalu-

ativen Eigenschaften exemplifizieren. Sie schlägt dann vor, die Phänomene der 

ersten Liste als mögliche Kandidaten für epistemische Gefühle zu analysieren 

(Meylan 2014). Im Gegensatz zu Meylan sind für mich die Phänomene der Liste 

2 Gefühle, und sie richten sich auf evaluative Eigenschaften. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EPISTEMISCHE GEFÜHLE | 123 

 

basiert auf Kognitionen, und sie richtet sich intentional auf die Welt. Ist sie 
ein genuin epistemisches Gefühl? Die Frage ist nicht leicht zu beantworten; 
sie zeigt, dass die Klasse der epistemischen Gefühle nicht immer deutlich 
von den nicht-epistemischen Gefühlen abzugrenzen ist (Dokic 2012: 303). 
Prinzipiell lässt sich sagen, dass sie keine genuine Form von Meta-
Kognition ist. Das bedeutet, dass Überraschung nicht immer Auskunft über 
die eigenen kognitiven Zustände, Prozesse und Fähigkeiten gibt. Wenn ein 
sehr lautes Geräusch im Nachbarzimmer eines Hotels mich überrascht, er-
halte ich keine direkte Information über mein eigenes kognitives Leben. 
Genauso wenig handelt es sich um ein epistemisches Gefühl, wenn ich etwa 
über die neuen Ergebnisse einer Theorie überrascht bin, weil sie alle meine 
alten Erkenntnisse über den Tatbestand revidieren und in Frage stellen. Das 
Gefühl der Überraschung richtet sich in beiden Fällen auf den Inhalt einer 
Kognition, das heißt auf den Inhalt einer Wahrnehmung und eines Urteils, 
nicht aber auf das Wahrnehmen und Urteilen selbst. Dennoch handelt es 
sich um ein Gefühl, das gelegentlich als epistemisches Gefühl auftreten 
kann. Dies geschieht etwa, wenn es sich auf die eigenen mentalen Zustände 
richtet und auf eine evaluative Eigenschaft dieser reagiert. Denken wir etwa 
an den Fall, dass ich überrascht bin, wie schnell ich eine neue Theorie ge-
lernt habe oder mit einem neuen Verfahren vertraut wurde, oder dass ich 
mich noch an etwas erinnere, das ich vor lange Zeit gelernt habe. Dies ist 
nicht nur charakteristisch für Überraschungen, sondern auch für andere Ge-
fühle. Denken wir etwa an die Angst, sich geirrt zu haben.  

Es gibt daher nicht nur zwischen epistemischen Einstellungen und epis-
temischen Gefühlen einen Unterschied, sondern es ist auch innerhalb der 
Klasse der epistemischen Gefühle möglich, eine Unterscheidung zwischen 
genuinen epistemischen Gefühlen und nicht genuinen oder sekundären 
epistemischen Gefühlen zu treffen. Zu ersteren gehören beispielsweise die 
Gefühle, etwas vergessen zu haben, etwas zu wissen, mit etwas vertraut zu 
sein, und andere Gefühle, die uns Auskunft über unsere eigenen kognitiven 
Zustände, Prozesse und Fähigkeiten geben und auf evaluative Eigenschaf-
ten hinweisen. Zu den letzteren gehören Gefühle, die nur als epistemisch 
gelten, weil sie in einem bestimmten Moment epistemische Ziele verfolgen 
und sich auf eigene kognitive Phänomene und ihren epistemischen Wert 
beziehen (in einer ähnlichen Hinsicht: de Sousa 2008: 186).  

 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 | ÍNGRID VENDRELL FERRAN 

 

b) Epistemische Fähigkeiten, epistemische Tugenden 

und epistemische Gefühle  
 
Eine weitere Unterscheidung zwischen epistemischen Gefühlen einerseits 
und epistemischen Fähigkeiten und Tugenden (hier verstanden als Fähig-
keiten, wertvolles Handeln hervorzurufen) andererseits ist notwendig. Um 
epistemisch wertvolle Ziele zu erreichen – wie etwa den Erwerb von Er-
kenntnis oder Wissen – müssen wir sorgfältig, kreativ, klug, weise usw. 
sein. In allen diesen Fällen handelt es sich um Fähigkeiten, die mit Gefüh-
len auftreten können oder nicht, die aber auf jeden Fall nicht auf Gefühle zu 
reduzieren sind. Sie zeigen keines der drei notwendigen Merkmale von Ge-
fühlen. Solche Fähigkeiten zeigen keine Erlebnisqualität, gründen nicht auf 
Kognitionen und antworten auf keinen Wert; daher können sie auch nicht 
als Gefühle bezeichnet werden. Ferner handelt es sich bei epistemischen 
Fähigkeiten um langfristige Dispositionen der Person, im Unterschied zu 
Gefühlen, die in der Regel bewusste Episoden sind, die aber auch als unter-
bewusste Zustände auftreten können.  

Wie schon erwähnt, können diese Fähigkeiten zusammen mit Gefühlen 
auftreten oder nicht. Wenn sie mit Gefühlen auftreten, erfüllen sie ihre 
Funktion besser, als wenn sie ohne Gefühle auftreten. Sorgfalt, Kreativität, 
Klugheit oder Weisheit sind notwendig, um Erkenntnisse zu erwerben, aber 
sie reichen nicht aus. Erinnern wir uns an unseren Forscher, der alle mögli-
chen epistemischen Tugenden zeigte, aber keine Gefühle hatte. Er zeigte 
keine Wissbegier, die ihn intrinsisch für die Forschung motivieren würde, 
und ohne Gefühle konnte er auch nicht viele wichtige Zusammenhänge er-
kennen, denn Gefühle weisen auf bestimmte wichtige Aspekte von Situati-
onen hin. Er hatte, weil ihm die Leidenschaft für seine Aufgabe fehlte, nur 
extrinsische Motivationsfaktoren. Wenn auch epistemische Tugenden ohne 
die Teilnahme von epistemischen Gefühlen auftreten können und wir so 
Erkenntnisse erwerben können, funktionieren Tugenden besser, wenn sie 
von Gefühlen begleitet werden (Morton 2010: 386–388; 398). Gefühle stat-
ten uns mit einem Gespür dafür aus, was in einer Situation als wertvoll zu 
betrachten ist und welche Bedeutsamkeitsmuster wichtig sind; dementspre-
chend können wir dann unsere Inferenzen, Schlüsse und Überzeugungen 
ausrichten.  

Gewiss können auch Gefühle die korrekte Ausübung unserer episte-
misch relevanten Fähigkeiten stören und verhindern. In diesen Fällen han-

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EPISTEMISCHE GEFÜHLE | 125 

 

delt es sich um Gefühle, die fehl am Platz sind, weil sie die notwendigen 
Korrektheitsbedingungen nicht erfüllen. Gefühle müssen im Einklang mit 
ihren materiellen Objekten stehen, und sie müssen auch zu den evaluativen 
Eigenschaften eines Objektes oder Sachverhalts gut passen, um ihnen an-
gemessen zu sein und ihre Funktion richtig zu erfüllen.  

 

c) Überzeugungen, propositionale und nicht propositionale 

epistemische Gefühle  
 
Man könnte versucht sein, epistemische Gefühle als eine Art von Überzeu-
gung über die eigenen mentalen Zustände, Prozesse und Fähigkeiten aufzu-
fassen. Man könnte sagen, die Gefühle, etwas vergessen zu haben, etwas zu 
wissen, einen Namen auf der Zunge zu haben usw., seien bloße Überzeu-
gungen über die eigenen mentalen Zustände, aber keine Gefühle. Diesen 
Vorschlag lehne ich vehement ab. Verschiedene Argumente sprechen da-
gegen. 1) Erstens zeigen Überzeugungen keine qualitative oder phänome-
nale Dimension. Meiner Ansicht zufolge sind die Erlebnisqualitäten eng 
mit der Leiblichkeit verbunden. Gefühle fühlen sich an und sind durch eine 
spezifische Erlebnisqualität gekennzeichnet. Besonders wichtig ist es, dass 
Gefühle leiblich gespürt werden, das heißt, dass sie eine Form der Erfah-
rung des eigenen Leibes sind. Im Gegensatz dazu werden Überzeugungen 
nicht leiblich gespürt.7 2) Darüber hinaus haben Überzeugungen eine 
propositionale Struktur, nicht aber Gefühle. Ich bin überzeugt, beurteile, 
weiß oder nehme an, dass etwas der Fall ist. Die Gefühle, dass ich etwas 
weiß, dass mir etwas bekannt ist, dass ich etwas vergessen habe usw., mö-
gen auf Überzeugungen gründen, aber ihre Struktur lässt sich nicht auf 
Propositionen reduzieren. Dass Gefühle anders als Überzeugungen sind, 
zeigt ich in der Tatsache, dass es sein könnte, dass wir die Überzeugung 
haben, etwas zu wissen oder vergessen zu haben, oder dass uns etwas be-
kannt ist, ohne dass wir dabei ein Gefühl haben. 3) Drittens zeigt sich der 

                                                   

7 Einige Autoren behaupten, dass auch Kognitionen (etwa Denkerfahrungen) sich 

durch eine Erlebnisqualität charakterisieren lassen (zum Beispiel Strawson 

1994: 96). Wenn wir die phänomenalen Erlebnisqualitäten als eine Form des 

leiblichen Spürens interpretieren, können nur Empfindungen, Gefühle, Stim-

mungen und Emotionen phänomenale Qualia zeigen, nicht aber kognitive Phä-

nomene, die leiblich nicht erfahren werden.  

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 | ÍNGRID VENDRELL FERRAN 

 

Unterschied zwischen beiden Phänomenen auch in der Tatsache, dass es 
möglich ist, gleichzeitig ein Gefühl und eine Überzeugung, die dem Gefühl 
widerspricht, zu haben. Dies ist zum Beispiel bei phobischen Ängsten ge-
genüber harmlosen Tieren der Fall. Das Gefühl der Angst ist vorhanden, 
wenn auch die Überzeugung das Gefühl nicht stützt. 4) Ein weiterer Unter-
schied betrifft die Tatsache, dass bei Urteilen unser Selbst nicht so stark in-
volviert ist wie bei Gefühlen. Die Gefühle, die wir empfinden, offenbaren 
von unserer Person viel mehr als die Urteile, die wir fällen. Sie zeigen, was 
uns wichtig ist und wie wir uns auf die Welt beziehen.  

Epistemische Gefühle sind keine Überzeugungen. Sie können aber auf 
Überzeugungen fußen. Da Gefühle auf Kognitionen gründen, kann es der 
Fall sein, dass einige epistemische Gefühle auf Überzeugungen gegründet 
sind, während andere auf bloßen Wahrnehmungen basieren. Mein Gefühl, 
etwas zu wissen, setzt die Überzeugung voraus, dass ich etwas weiß. Ande-
re epistemische Gefühle aber sind nicht-propositionaler Natur. Dies ist etwa 
der Fall bei dem Gefühl, mit etwas bekannt oder sich etwas sicher zu sein. 
Diese Gefühle setzen Eindrücke der Bekanntschaft und Sicherheit voraus, 
nicht aber propositionale Zustände. Sie motivieren uns dazu, Informationen 
über die Tatsache zu erwerben, die momentan nur unvollständig präsent 
sind. Es gibt daher nicht-propositionale und propositionale epistemische 
Gefühle. Propositionale Gefühle fußen dann auf einem propositionalen 
Sachverhalt.8 Der Unterschied zwischen beiden Gefühlsarten liegt darin, 
dass bei den ersteren die kognitiven Grundlagen nicht propositional sind 
(Wahrnehmung, phantasierte Wahrnehmung), während die zweiten eine 
propositionale Struktur zeigen (Überzeugung, Annahme). Diese Tatsache 
aber soll uns nicht dazu führen, beide Gefühlsarten in einer Gradation zu 
verstehen. Der Bereich des Nicht-propositionalen ist für die Erkenntnis so 
wichtig wie der Bereich des Propositionalen.  

Die Verbindung zwischen Gefühlen und Überzeugungen endet hier je-
doch noch nicht. Gefühle können fundierend für Überzeugungen sein. Dies 

                                                   

8 Anhand einer grundlegenden Unterscheidung zwischen zwei Stufen von meta-

kognitiven Fähigkeiten unterscheidet Arango-Muñoz zwischen nicht-konzep-

tuellen und konzeptuellen Gefühlen und plädiert für eine Gradation von den ers-

teren zu den zweiten (Arango-Muñoz 2014). Nach meiner Auffassung besteht 

keine Gradation hier. Nicht-propositionale Erkenntnis (etwa die Bekanntschaft 

mit bestimmten Qualitäten des Erlebens) kann sehr genau und präzise sein.  

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EPISTEMISCHE GEFÜHLE | 127 

 

geschieht etwa, wenn mein Gefühl, etwas zu wissen, die Überzeugung mo-
tiviert, dass ich eine bestimmte Erkenntnis besitze und dass ich diese Er-
kenntnis abrufen könnte, wenn ich es nötig habe. In der Regel sind episte-
mische Gefühle fundierend für Überzeugungen von uns selbst. 

 
 

DIE KLASSE DER EPISTEMISCHEN GEFÜHLE: 

HAUPTMERKMALE 
 
Diese Abgrenzung von ähnlichen Phänomenen ermöglicht uns eine positive 
Bestimmung epistemischer Gefühle. Meiner Ansicht zufolge zeigen diese 
eine gewisse Eigenständigkeit, die es uns erlaubt, sie als besondere Klasse 
von Gefühlen zu verstehen.9 Vier Charakteristika sind für sie bestimmend. 
Die ersten beiden können bei anderen Gefühlen auch auftreten, das dritte 
und vierte zeigen, warum sie als Meta-Kognitionen aufzufassen sind, und 
erklären ihre Epistemizität.  

1) Epistemische Gefühle lassen sich durch phänomenale Erlebnisquali-
täten kennzeichnen. Meiner Theorie der Gefühle zufolge heißt dies, dass sie 
als angenehm, als unangenehm, als hedonisch neutral oder als gemischte 
Gefühle empfunden werden können. Das Gefühl, etwas zu wissen, wird da-
her als lustvoll empfunden, während das Gefühl, etwas vergessen zu haben, 
uns Unbehagen bereitet. Hedonisch neutral kann das Gefühl sein, dass uns 
etwas vertraut ist, während das Gefühl, einen Namen auf der Zunge zu ha-
ben, unangenehm sein kann, aber auch lustvolle Komponenten umfasst, 
weil wir uns fähig fühlen, den Namen in Erinnerung zu rufen. Es gibt nicht 
nur lustvolle und unlustvolle Gefühle, sondern auch neutrale und ambiva-
lente Gefühle.10 

Epistemische Gefühle zeigen auch bestimmte Handlungsneigungen. Sie 
leiten unsere intellektuelle Tätigkeit. Deutlich zeigt sich dies in dem Ge-
fühl, einen Namen auf der Zunge zu haben: Der Name ist uns nicht klar, 

                                                   

9 Meylan zweifelt, dass es sich um eine eigenständige Klasse von Gefühlen han-

delt, weil sie keinen epistemischen Wert, auf welchen diese Gefühle sich richten 

würden, identifizieren kann (Meylan 2014).  

10 Vgl. für eine alternative Auffassung Arango-Muñoz (2014). Dieser Autor ver-

steht den phänomenalen Charakter der epistemischen Gefühle im Rahmen der 

Theorie der hedonischen Valenz. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 | ÍNGRID VENDRELL FERRAN 

 

aber wenn man uns Vorschläge macht, sind wir dazu fähig, den Vorschlag 
als richtig oder falsch zu identifizieren.  

2) Wie alle Gefühle basieren epistemische Gefühle auf Kognitionen. 
Einige dieser Kognitionen sind nicht-propositional und andere sind – wie 
schon erwähnt – propositionaler Natur. Dies bedeutet, dass einige epistemi-
sche Gefühle auf Wahrnehmungen fußen, während andere komplexere 
propositionale Strukturen benötigen, um stattzufinden.  

3) Nun geht es mir darum, Aspekte der Epistemizität selbst zu behan-
deln. Was ist das genaue Objekt der epistemischen Gefühle, das durch die 
verschiedenen Kognitionen, auf denen sie fußen, vermittelt wird? Das ma-
terielle Objekt sind eigene kognitive Zustände, Prozesse und Fähigkeiten. 
Sie richten sich auf kognitive Phänomene, nicht aber auf ihren Inhalt. Der 
Inhalt des kognitiven Zustands, des Prozesses oder der Fähigkeit kann klar 
und deutlich vorhanden, unklar gegeben oder uns auch völlig intransparent 
sein. Wenn ich das Gefühl habe, dass ich etwas weiß, richtet sich mein Ge-
fühl auf die Tatsache des Wissens, nicht aber auf das Gewusste selbst. 
Wenn ich das Gefühl habe, einen Namen auf der Zunge zu haben, richtet 
sich mein Gefühl auf diese Tatsache – nicht auf den Namen, der mir mo-
mentan nur vage gegeben ist. Wenn ich das Gefühl habe, etwas vergessen 
zu haben, ist mein Gefühl auf das Vergessen gerichtet, denn der Inhalt ist 
mir vollkommen intransparent. Epistemische Gefühle sind daher eine Form 
des Selbstzugangs, demzufolge wir uns einen mentalen Zustand zuschrei-
ben können, ohne dass der Inhalt dieses Zustands uns unmittelbar zugäng-
lich wäre. Diese Zweitrangigkeit des Inhalts erklärt, warum es möglich ist, 
dass wir das Gefühl, etwas zu wissen, als angenehm erfahren, wenn auch 
der Inhalt der Überzeugung negativ ist. So kann sich ein kranker Mensch 
darüber freuen, dass er endlich eine Diagnose bekommt, wenn es sich auch 
um die Diagnose einer schweren Krankheit handelt.  

Das Gefühl richtet sich auf das kognitive Phänomen. Allerdings ist der 
Inhalt des kognitiven Phänomens nicht vollkommen bedeutungslos. Man 
kann dem Inhalt eine sekundäre Bedeutung zuschreiben, weil er in ver-
schiedenen Hinsichten die epistemischen Gefühle zu färben vermag. Mir 
scheinen drei Ebenen von Bedeutung: a) die Intensität des Gefühls; b) sein 
phänomenales Erleben und c) seine Dauer. Die Freude darüber, dass wir 
endlich die Diagnose einer Krankheit erhalten haben, wenn es sich auch um 
eine schwere Krankheit handelt, kann von dem Inhalt dieses Wissens über-

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EPISTEMISCHE GEFÜHLE | 129 

 

schattet werden. Sie unterscheidet sich deutlich von der Freude eines ande-
ren kranken Menschen, bei dem eine leichte Krankheit diagnostiziert wird. 

Epistemische Gefühle richten sich dann auf eigene Formen der Kogni-
tion: auf epistemische Zustände, Prozesse und Fähigkeiten. Daher können 
sie als eine Form von Meta-Kognition verstanden werden. Andere Gefühle 
wie etwa Angst oder Freude können auch in Zusammenhang mit eigenen 
kognitiven Akten auftreten. In solchen Fällen, von denen ich zuvor schon 
gesprochen habe, haben wir ein Gefühl, das in einem bestimmten Moment 
als epistemisches Gefühl fungiert. 

Eine Beobachtung ist hier wichtig: Epistemische Gefühle sind keine 
Meta-Gefühle. Der Inhalt des epistemischen Gefühls ist ein kognitiver Zu-
stand, ein kognitiver Prozess oder eine kognitive Fähigkeit, nicht aber ein 
Gefühl. Wenn ich mich über das Gefühl, etwas zu wissen, freue, ist diese 
Freude ein Meta-Gefühl. Das Gefühl, etwas zu wissen, aber ist kein Meta-
Gefühl, sondern eine bestimmte Form von Meta-Kognition, weil es sich auf 
das eigene kognitive Leben und seinen Wert oder Unwert richtet.  

4) Wie alle Gefühle beziehen sich epistemische Gefühle auf evaluative 
Eigenschaften. Diese evaluativen Eigenschaften oder Werte sind die forma-
len Objekte der Gefühle: So wie Ekel sich auf Ekelhaftes richtet, Angst auf 
Bedrohliches usw. Auf welche evaluative Eigenschaft beziehen sich nun 
aber epistemische Gefühle? Dies ist die Frage nach der Epistemizität dieser 
Klasse von Gefühlen. Die evaluative Eigenschaft, worauf sie sich richten, 
als epistemisch zu identifizieren, würde uns den ultimativen Grund dafür 
liefern, epistemische Gefühle als eine eigene Klasse von Gefühlen zu ver-
stehen. Eine andere Option wäre, die Epistemizität dieser Gefühle ausge-
hend von der Tatsache zu bestimmen, dass sie epistemische Ziele – wie et-
wa den Erwerb von Überzeugungen – verfolgen (Morton 2010). 

Die Idee, der ich hier nachgehen möchte, ist, die Epistemizität dieser 
Gefühle aufgrund der evaluativen Eigenschaften, formalen Objekte oder 
Werte zu bestimmen, auf welche sie sich richten. Zu der kleinen Klasse der 
epistemischen Werte gehören die Werte von Genauigkeit, Klarheit, Deut-
lichkeit, Wahrheit und Wissen (Mulligan 2009). Diese sind die epistemi-
schen Werte, auf die sich epistemische Gefühle beziehen. Einige dieser 
Werte stehen höher als die anderen, und man kann sogar einen ‚Grundwert‘ 
identifizieren, dem sich alle anderen unterordnen. Von allen Kandidaten auf 
unserer Liste ist der Wert des Wissens der höchststehende. Meiner These 
zufolge richten sich epistemische Gefühle also auf epistemische Werte, und 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 | ÍNGRID VENDRELL FERRAN 

 

von allen diesen Werten spielt der des Wissens eine grundlegendere Rolle 
als alle anderen.  

Man könnte versucht sein, epistemische Gefühle ausgehend von dem 
Wert der Wahrheit zu untersuchen. Eine solche Untersuchung wurde von 
Meylan unternommen (Meylan 2014). Sie kommt dann zu einem doppelten 
Schluss. Erstens schließt sie, dass die epistemischen Gefühle sich nicht auf 
den Wert der Wahrheit richten. Gegeben, dass die Wahrheit nicht als 
Grundwert für diese Gefühle fungieren kann, und angesichts der Tatsache, 
dass sie keinen besseren Kandidaten als evaluative Eigenschaft für die epis-
temischen Gefühlen findet, schließt sie zweitens, dass wir skeptisch über 
die Möglichkeit sein sollten, diese Gefühle als eine eigenständige Klasse zu 
verstehen.   

Gegenüber diesem Versuch sind zwei Einwände vorzubringen. Erstens 
richten sich nicht alle epistemischen Gefühle auf einen einzigen epistemi-
schen Wert. Genauso wie die Klasse der ästhetischen Gefühlen sich nicht 
auf einen einzigen ästhetischen Wert bezieht oder die Klasse der morali-
schen Gefühle sich nicht auf einen einzigen moralischen Wert richtet. Es 
gibt eine Pluralität von epistemischen Werten (genauso wie es eine Plurali-
tät von ästhetischen und moralischen Werten gibt), auf welche sich dann 
die epistemischen Gefühle richten können.  

Zweitens: Wenn wir trotz dieser Anerkennung einer Pluralität von epis-
temischen Werten einen Grundwert für diese Klasse finden wollen, ist der 
Wert der Wahrheit kein guter Kandidat dafür. Fruchtbarer ist es, auf den 
Wert des Wissens zu achten. Für diese These kann wie folgt argumentiert 
werden.  

Zum einem sind nicht alle epistemischen Gefühle propositional. Es gibt 
auch nicht-propositionale epistemische Gefühle, und bei diesen Fällen ist 
die Kategorie der Wahrheit fehl am Platz, da Wahrheit eine Eigenschaft 
von Propositionen ist, nicht von mentalen Zuständen. Hier zeigt sich der 
Wert des Wissens als besserer Kandidat. Wissen ist ein geistiger Zustand, 
der eine Form des Kontakts mit der Realität ist; er kann propositional oder 
nicht-propositional sein. Denken wir an die Möglichkeit von Bekannt-
schaftswissen, von praktischem Wissen oder von phänomenalem Wissen 
(Gabriel 2015). Nicht-propositionale epistemische Gefühle und propositio-
nale epistemische Gefühle richten sich dann auf den Wert des nicht-
propositionalen und propositionalen Wissens als eine Form von gelunge-
nem Kontakt mit der Realität. Wahrheit ist nur dann wertvoll, wenn sie ei-

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EPISTEMISCHE GEFÜHLE | 131 

 

nen Beitrag zu einer bestimmten Form des Wissens, dem propositionalen 
Wissen, darstellt (Mulligan 2014).  

Darüber hinaus kann der Wert der Wahrheit die Bedeutung anderer 
epistemischer Werte wie Klarheit, Deutlichkeit, Genauigkeit usw. nicht er-
klären. Der Wert des Wissens hingegen kann dies leisten. Diese helfen uns, 
Wissen zu erwerben (Mulligan 2009; 2014). 

Der Grundwert, auf den sich also alle epistemischen Gefühle in direkter 
oder indirekter Form richten, ist der des Wissens. Epistemische Gefühle 
sind Antwortreaktionen auf den Wert oder Unwert eigener kognitiver Zu-
stände, Prozesse und Fähigkeiten. Sie weisen uns darauf hin, wie wir unsere 
Fähigkeiten ausüben sollen, geben uns ein Gespür dafür, wie wir unsere 
kognitiven Ziele verfolgen sollen, und bestimmen unsere Handlungen.  

 
 

EPISTEMISCHE GEFÜHLE UND IHRE BEDEUTUNG 
FÜR DIE PHILOSOPHIE DES GEISTES 
 
Ich möchte meine Untersuchung über epistemische Gefühle mit der Be-
stimmung ihrer Funktionen als eine Art von Meta-Kognitionen schließen. 
Dies wird auch zeigen, warum ihre Analyse so wichtig für die heutige Phi-
losophie des Geistes ist.  

a) Selbstbezug: Im Phänomen der epistemischen Gefühle wird deutlich, 
dass Gefühle und Kognitionen in inniger Art und Weise verwoben und ver-
netzt sind. Dies stellt die alte Ansicht in Frage, der zufolge Gefühl und Ver-
stand sich gegenüber stehen, und lädt uns ein, verschiedene Formen der 
Wechselwirkung zu untersuchen. Epistemische Gefühle sind eine Form der 
Auseinandersetzung mit den eigenen mentalen kognitiven Zuständen, Pro-
zessen und Fähigkeiten, und daher sind sie auch eine Form von Meta-
Kognition. Sie sind eine Form des Sich-der-eigenen-Kognitionen-Bewusst-
werdens und als solche eine Form des Selbstbezugs und des experientiellen 
Zugangs zu uns selbst. Diese Form des Selbstbezugs ist nicht-propo-
sitionaler Natur, denn es handelt sich um ein Gefühl. Es gibt also genuine 
Formen des Selbstbezugs, die sich nicht auf wahre Überzeugungen über 
sich selbst reduzieren lassen (Konzelmann 2011: 2). 

b) Selbstzuschreibung: Epistemische Gefühle veranlassen – und dies ist 
meine zweite Schlussbemerkung – die Bildung von Überzeugungen über 
die eigenen kognitiven Zustände, Prozesse und Fähigkeiten. Sie fungieren 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 | ÍNGRID VENDRELL FERRAN 

 

als Gründe für Überzeugungen über das eigene kognitive Leben. Kurzum: 
Sie tragen zur Selbstzuschreibung kognitiver Phänomene bei, wenngleich 
uns der konkrete Inhalt dieser Phänomene intransparent sein kann. Sie sind 
dann meta-kognitiv in der Hinsicht, dass sie zu einer Selbstzuschreibung 
führen. 

c) Wertindikatoren: An dritter Stelle fungieren sie als Wertindikatoren. 
Ihre meta-kognitive Leistung besteht darin, auf den Wert oder Unwert eines 
kognitiven Zustandes, Prozesses oder einer kognitiven Fähigkeit hinzuwei-
sen, und dies in Bezug auf den höheren epistemischen Wert: den des Wis-
sens.  

d) Sicherheitsgewinn: Noch in einer vierten Hinsicht sind epistemische 
Gefühle als Formen von Meta-Kognition wertvoll. Sie gehören zu dem In-
strumentarium, das wir als Menschen haben, um Erkenntnis zu gewinnen. 
Sie zeigen uns, ob bestimmte Inferenzen, Denkakte oder Schlüsse in die 
richtige Richtung auf den Erkenntniserwerb hinführen. Sie zeigen uns, wel-
che Tätigkeiten bedeutsam sind, wenn wir verschiedenen inferentiellen Li-
nien folgen. Sie zeigen uns, in welche Richtung wir Forschung treiben 
müssen (Tanessini 2008: 67). Sie helfen uns, Sicherheit bei der Ausübung 
unserer eigenen kognitiven Funktionen zu gewinnen. Da wir uns nicht 
selbst transparent sind und oft nicht wissen, wie wir bestimmte mentale Ab-
läufe vollziehen müssen, helfen uns solche Gefühle, Sicherheit zu gewin-
nen (Arango-Muñoz & Michaelian 2014: 103). 

Epistemische Gefühle als besondere Form von Meta-Kognition leisten 
zumindest diese vier verschiedenen Funktionen des Selbstbezugs, der 
Selbstzuschreibung, des Wertindikators und des Gewinns an Sicherheit bei 
der Ausübung der eigenen kognitiven Fähigkeiten. Damit geben sie uns ei-
nen Einblick in die Dynamik des Geistes.  

In diesem Aufsatz habe ich mein Augenmerk auf eine konkrete Klasse 
der epistemischen Gefühle gerichtet, ihre Struktur und ihre Hauptfunktio-
nen dargestellt. Diese Analyse sollte exemplifizieren, dass Gefühle ein 
wichtiger Aspekt des Geistes und in mehreren Hinsichten für das Denken 
unerlässlich sind.11 Aus der vorherigen Untersuchung ist ein sehr positives 

                                                   

11 Für hilfreiche Kommentare bei der Herstellung dieses Manuskriptes möchte ich 

mich bei Christoph Demmerling, Christoph Johanssen, Leif Lengelsen und 

Matthias Schloßberger bedanken. Eine frühere Fassung dieses Vortrags habe ich 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EPISTEMISCHE GEFÜHLE | 133 

 

Bild der epistemischen Gefühle entstanden. Ist es aber möglich, dass sie ei-
ne ‚Schattenseite‘ haben? Die vorgenommene Studie sollte uns nicht zu ei-
nem grenzlosen Optimismus führen. Wenn auch Gefühle Korrektheitsbe-
dingungen haben und sie uns Informationen vermitteln, sind Gefühle keine 
Erkenntnisakte. Sie können ein sehr subjektives Bild der Realität vermitteln 
und uns damit irreführen. So kann etwa der unsichere Mensch, der Angst 
hat, sich in seinen Schlüssen geirrt zu haben, falsche Information über seine 
eigenen Kognitionen wegen seiner Angstgefühle erhalten. Sollten wir auf-
grund dieser und ähnlicher Möglichkeiten den epistemischen Gefühlen ge-
genüber misstrauisch werden? Keineswegs! Epistemische Gefühle deuten 
auf Bedeutsamkeitsmuster unseres eigenen kognitiven Lebens hin. Sie soll-
ten aber niemals als die einzigen Informationsquellen unserer Kognitionen 
betrachtet werden. Eine komplementäre Ausübung des Verstandes und der 
Reflexion über das Gefühlsleben ist immer notwendig.  

 
 

LITERATUR 
 
Arango-Muñoz, S. (2014): The Nature of Epistemic Feelings, in: Philo-

sophical Psychology. 27 (2), 193–211. 
Arango-Muñoz, S., Michaelian, K. (2014): Epistemic Feelings, Epistemic 

Emotions: Review and Introduction to the Focus Section, in: Philosoph-
ical Inquires. 2 (1), 97–122. 

Ben-zeꞌev, A. (2000): The Subtility of Emotions. Massachusetts: MIT Press. 
Brun, G., Kuenzle, D. (2008): Introduction: A New Role for Emotions in 

Epistemology? In: Brun, G., Doguoglu, U., Kuenzle, D. (Ed.), Episte-
mology and Emotions. Aldershot: Ashgate. 

Charland, L.C. (2005): Emotion Experience and the Indeterminacy of Va-
lence, in: Feldmann Barret, L., Niedenthal, P.M., Winkelman, P. (Ed.), 
Emotion and Consciousness. New York, London: Guilford Press. 

Colombetti, G. (2005): Appraising valence, in: Journal of Consciousness 
Studies. 12, (8–10), 103–126. 

Demmerling, Ch., Landweer, H. (2007): Philosophie der Gefühle. Stuttgart: 
Metzler. 

                                                   

im Rahmen der Tagung Epistemic Feelings präsentiert, die 2009 in Genf von 

Anne Meylan organisiert wurde.  

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 | ÍNGRID VENDRELL FERRAN 

 

De Sousa, R. (1987): The Rationality of Emotion. Cambridge: Mass., MIT. 
De Sousa, R. (2003): Emotional Truth, in: Proceedings of the Aristotelian 

Society. 76, 247–263. 
De Sousa, R. (2008): Epistemic Feelings, in: Brun, G., Doguoglu, U., 

Kuenzle, D. (Ed.), Epistemology and Emotions. Aldershot: Ashgate. 
Dokic, J. (2012): Seeds of Knowledge: Noetic Feelings and Metacognition, 

in: Beran, M., Brandl, J.L., Perner, J., Proust, J. (Ed.), Foundations of 
Metacognition. Oxford: Oxford University Press. 

Döring, S. (2009): Philosophie der Gefühle. Frankfurt: Suhrkamp. 
Elster, J. (1999): Alchemies of the Mind. New York: Cambridge University 

Press. 
Esken, F., Rakoczy, H. (2013): Theory of Mind, in: Achim, S., Walter, S. 

(Hg.), Handbuch Kognitionswissenschaft. Stuttgart: Metzler. 
Gabriel, G. (2015): Erkenntnis. Berlin, Boston: De Gruyter.  
Goldie, P. (2002): The Emotions. A Philosophical Exploration. Oxford: 

Clarendon Press. 
Konzelmann-Ziv, A. (2011): Self-Evaluation: Philosophical Perspectives, 

in: Konzelmann-Ziv. A., Lehrer, K., Schmid, H.B. (Ed.), Self-Evalu-
ation – Affective and Social Grounds of Intentionality. Dordrecht: 
Springer. 

Landweer, H. (2004): Phänomenologie und die Grenzen des Kognitivis-
mus, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie. 52 (2), 467–486.  

Meylan, A. (2014): Epistemic Emotions: A Natural Kind? in: Philosophical 
Inquires. 2 (1), 173–190.  

Morton, A. (2010): Epistemic Emotions, in: Goldie, P. (Ed.), The Oxford 
Handbook of Philosophy of Emotion. Oxford: Oxford University Press.  

Mulligan, K. (2009): Torheit, Vernünftigkeit und der Wert des Wissens, in: 
Schönrich, G. (Hg.), Wissen und Werte. Paderborn: Mentis. 

Mulligan, K. (2014): Anatomies of Foolishness 1927–1937, in: Yearbook, 
Kungl. Vitterhetsakademien. Stockholm: Royal Swedish Academy of 
Letters, History and Antiquities. 

Scheffler, I. (1991): In Praise of cognitive Emotions. London: Routledge.  
Schmitz, H. (1998): Der Leib, der Raum und die Gefühle. Stuttgart: 

Tertium. 
Slaby, J. (2008): Gefühl und Weltbezug. Paderborn: Mentis. 
Sommer, M. (1996): Evidenz im Augenblick – Eine Phänomenologie der 

reinen Empfindung. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EPISTEMISCHE GEFÜHLE | 135 

 

Stocker, M. (2010): Intellectual and Other Non-Standard Emotions, in: 
Goldie, P. (Ed.), The Oxford Handbook of Philosophy of Emotion. Ox-
ford: Oxford University Press. 

Strawson, G. (1994): Mental Reality. Cambridge MA, London: MIT Press.  
Tanessini, A. (2008): Virtues, Emotions, and Fallibilism, in: Brun, G., 

Doguoglu, U., Kuenzle, D. (Ed.), Epistemology and Emotions. Alder-
shot: Ashgate. 

Tappolet, C. (2000): Émotions et Valeurs. Paris: Presses Universitaires de 
France. 

Vendrell Ferran, Í. (2008): Die Emotionen. Gefühle in der realistischen 
Phänomenologie. Berlin: Akademie Verlag. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

Denkakte im Leibbezug 

ALICE PECHRIGGL 

 
 

Ich werde mich im Folgenden mit der Frage nach der Emergenz des Den-
kens aus einem untrennbar seelischen wie auch leiblichen Affekt-
Vorstellung-Wunsch-Geschehen befassen, das seinerseits in das gesell-
schaftliche Imaginäre der Sprache, Stimmungen und Praktiken eingebettet 
ist. Dabei ist nicht nur der Leibbezug (oder das Psyche-Soma mit seiner 
ebenso repräsentationalen wie somatischen vis formandi) relevant, sondern 
auch die Art und Weise, wie diese Emergenz und das ‚Woraus‘1 derselben 
begrifflich vorgestellt werden kann. Es kann sich beim Versuch der Beant-
wortung oder, besser, Erhellung dieser Fragen weder um die Anwendung 
eines psychologistischen noch eines bewusstseinspsychologistischen Ver-
fahrens auf das Problem des Leibbezugs der Denkakte handeln. Am be-
grifflichen Problem des Leibbezugs der Denkakte und des sie umgebenden 
‚Apeiron‘ vorbei gehen würde ich auch mit einem formallogischen Elenxis-
Verfahren, dem sich die Frage immer nur entziehen würde. Vielmehr wird 
es mir um eine ontologische, oder – um es mit der für Aristoteles üblichen 
Gleichsetzung zu halten – eine metaphysische Zugangsweise gehen.  

Dabei gehe ich von Castoriadis’ ontologischer Magmalogik aus, die er 
in Anlehnung an die Mathematiker-Gruppe Bourbaki entwickelte (Castori-
adis 1975). Die Grundaussagen dieser Logik sind: Das Sein ist Magma, und 
ein Magma ist das, woraus sich unendlich identitätslogische Mengen be-

                                                   

1 Im Sinne eines ‚spezifischen‘ (nicht universalontologischen) Apeiron in Ab-

wandlung von Anaximander Woraus die Dinge entstehen, dahin vergehen sie 

(ex hôn dê hê genesis esti tois ousi kai tên phtoran) 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 | ALICE PECHRIGGL 

 

stimmen lassen; als Residuum bleibt stets ein Magma; ein Magma lässt sich 
nicht über die aus ihm identitätslogisch bestimmten Mengen (ensembles) 
rekonstruieren. Je nach Seinsweise ist der magmatische bzw. der identitäts-
logische Anteil unterschiedlich gewichtet. Das heißt nichts anderes, als dass 
es unterschiedliche Dichtegrade und identitätslogische Gehälter gibt. Nach 
diesem Kriterium können ihrerseits verschiedene Seinsweisen gruppiert 
und klassifiziert werden. Eine mathematische Formel hat in dieser Hinsicht 
eine andere logische Dichte für uns als ein Gedicht oder ein „Notations-
kunstwerk“ (wie etwa jene des Komponisten Haubenstock-Ramati 1971). 
Die musikalische Gestalt einer solchen Notation kann nur crossmodal 
halbwegs erschlossen werden, also fühlend, sehend, akustisch vorstellend, 
dann denkend, bis es schließlich motorisch mit der Stimme und den Instru-
menten nachvollzogen wird. Dies setzt seinerseits die Beherrschung vieler 
sensomotorischer Fähigkeiten und Verstehensmodi voraus; die Notation 
kann aber auch als Bild für sich stehen.  

Eine dichotome Körper-Geist Unterscheidung erscheint in diesem Zu-
sammenhang als begrifflich unstimmig und der Erfahrung bestenfalls als 
Grenzbegriff angemessen (zum Beispiel für die psychiatrische Beschrei-
bung psychotischer Zustände oder von zur Paranoia tendierender Zwang-
haftigkeit, für religiöse Seelenwanderungstheorien oder für Philosopheme 
des ‚reinen Denkens‘). Grundsätzlich begreife ich das vorstellende, den-
kende, orektisch und affektiv bewegte Psyche-Soma als eine aporetische 
Einheit, die in sich sowohl eine unumgängliche Verwobenheit der beiden 
Seinsmodi (seelisch/leiblich) als auch eine Tendenz zu deren Auseinander-
klaffen birgt (eine Tendenz, aus der sich, metapsychologisch gesprochen, 
die Körper-Geist-Dichotomie speist).  

Ich positioniere mich hier eher in der phänomenologisch-hermeneu-
tischen Tradition von Ricœur, Derrida oder auch Descombes und Walden-
fels, die dem Unbewussten an der Schnittstelle von Psyche und Soma in ih-
rem Denken über das Denken Rechnung tragen.2 Husserl und Merleau-
Ponty sind dabei gewiss hilfreich gewesen, klinisch fundierter die psycho-

                                                   

2 Davidsons Tribut an Freud ist interessant, aber es bleibt für die hier angestellten 

Betrachtungen zu oberflächlich dem Paradigma des Wachbewusstseins verhaftet 

und verkennt gerade dort die Dimension des unbewussten (oder vorbewussten) 

Agierens, wo er sich mit der Rationalisierung im Gegensatz zur Erklärung und 

Angabe von Gründen befasst (Davidson 2004: 169–187). 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENKAKTE IM LEIBBEZUG | 139 

 

analytisch-philosophischen Arbeiten von Aulagnier, Bion und Castoriadis 
zum Psyche-Soma sowie zur Vorstellungs- und Denktätigkeit.  

Was mich genauer interessiert am Problem der leiblichen Erfahrung im 
Denkakt und des Denkaktes als solchem, sind die Modi des permanenten 
‚Rekurses‘ der ‚denkenden Seele‘ auf diese Erfahrungen bzw. die ständige 
Prozessualisierung von Gedanken aus einem immer schon psychosomati-
schen Erleben heraus. Bei der Erschließung dieser Fragestellung kann die 
Leib-Körper-Differenzierung im Anschluss an Husserls Cartesianische 
Mediationen begriffsanalytisch hilfreich sein; sie steht aber nicht im Vor-
dergrund, schon gar nicht als absolute oder substanzielle Differenz. Ich 
knüpfe in meinen Ausführungen vielmehr an ein mit Kolleg_innen aus Phi-
losophie und Tanz durchgeführtes Forschungsprojekt an, im Zuge dessen 
ich dieses Problem in einem frühen Schritt auf spezifisch experimentelle 
Weise, also im Sinne einer Versuchsanordnung zu erkunden versuchte 
(Pechriggl 2013). Was sich mir im Zuge dieses Experiments erschloss, war 
der Begriff des Denkresonanzraums, den ich im Folgenden in seiner onto-
logischen Dimension, das heißt die Seins-, Entstehens- und Vergehenswei-
sen des Denkens im Leibbezug betreffend zur Diskussion stellen möchte.  

 
 

ZEIT UND RAUM DES DENKENS  
 
Das Denken als Denkaktivität und Hervorbringung von Denkakten im 
Leibvollzug zu begreifen, impliziert die Ab-strahierung aus dem Hier und 
Jetzt der leiblichen Verortung ‚in der Tat‘ des Denkaktes und ihr Wieder-
einlassen in diesen Leibvollzug in einer begrifflichen Perspektive. Es kann 
etwa beginnen mit der Re-flexion darauf, diesen und keinen anderen (nicht 
einen anderen) Gedanken (weiter) gedacht zu haben, so und nicht anders 
(etwa mit anderen Worten). Jetzt zum Beispiel: Ich könnte die Themenstel-
lung und die damit verbundene Gliederung ganz anders vornehmen, eine 
‚Metatheorie der Denkakte‘ ankündigen und eine solche Ankündigung 
nicht als anmaßend empfingen und (v)erachten, ja als Ausdruck philoso-
phisch-akademischer Lächerlichkeit in der ideellen Verkörperung einer eh-
er abstrusen Größenphantasie (die bereits damit beginnt, dass sie den 
Sprechakt im Denken als nicht signifikant herausstellt). Stattdessen beginne 
ich mit einem Aspekt dessen, was Freud „Probehandeln“ nennt, und das 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 | ALICE PECHRIGGL 

 

sich innerhalb der Gedankengenese spezifischer als Probedenken betrach-
ten lässt.3  

Mit der Entscheidung, etwas so und nicht anders zu denken, entsteht 
bewusst herbeigeführtes Denkgeschehen, aber es geschehen im Zuge dieser 
Entscheidung auch Dinge, die nicht absehbar waren, die zuweilen Subjekte 
in die Lage versetzen, eine Handlung (den für sie, dann für andere ausge-
sprochenen bzw. veröffentlichten Gedanken) rückgängig machen zu wol-
len. In diesem Sinn der Gespaltenheit erleiden wir selbst die relativ stille 
Handlung eines Gedankengangs oder auch unausgesprochener, zum Bei-
spiel psychisch höchst brisanter Gedanken, die wir aktiv herbeigeführt ha-
ben (und die uns zuweilen, unmittelbar leiblich-reaktiv, die Röte ins Ge-
sicht schießen lassen). Dieses Chiasma von aktiver und passiver Dimension 
des Denkens vermag das tätige Nach-denken sowohl über Handlungen und 
Handeln als auch über Denkakte und Denken zu erhellen: Wenn Ak-
teur_innen über ihre Handlungen nachdenken, dann auch, weil sie durch 
dieses Nachdenken die in Ohnmacht umschlagende Passivität eines sie 
überwältigenden Denk- und Handlungsgeschehens durchbrechen. Das 
Denken im Zeichen der Nachträglichkeit (und irgendwie ist Denken das 
immer) setzt die Akteur_innen des Denkens in ständige Beziehung zum be-
reits – in der Verwirklichung unabänderlich – Geschehenen, und viele Ge-
danken im Nachdenken über irgendwie als misslungen erscheinende Hand-
lungen oder über Fehlurteile haben mit dem zu tun, was Freud „ungesche-
hen machen“ nennt.  

Auf der Ebene des Unbewussten wird dieser Wunsch unterschiedlich 
ausagiert. Insbesondere das zeitliche Verhältnis der Handlung zu ihrem 
Vorher und Nachher steht hier auf dem Spiel. Rückgängig machen ist nur 
in der Phantasie möglich, aber diese phantasmatische Nach-Behandlung 

                                                   

3 „Die (unter dem Druck der Realität) notwendig gewordene Aufhaltung der mo-

torischen Abfuhr (des Handelns) wurde durch den Denkprozeß besorgt, welcher 

sich aus dem Vorstellen herausbildete. Das Denken wurde mit Eigenschaften 

ausgestattet, welche dem seelischen Apparat das Ertragen der erhöhten Reiz-

spannung während des Aufschubs der Abfuhr ermöglichten. Es ist im Wesentli-

chen ein Probehandeln mit Verschiebung kleiner Besetzungsquantitäten unter 

geringer Verausgabung (Abfuhr) derselben.“ (Freud 1948: 233) Das Probeden-

ken innerhalb des Begriffs des Probehandelns wäre das noch nicht veröffentlich-

te, erst insgeheim ausprobierte Denken, der versuchsweise Gedankengang.  

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENKAKTE IM LEIBBEZUG | 141 

 

versetzt die Handelnden in ein neues Verhältnis zur Zeit, ja zur Zeitlichkeit 
als einer bestimmten, durch konkrete Gedanken und (innere wie äußere) 
Ereignisse strukturierten, die rhythmischen Affekt-, Wunsch- und Vorstel-
lungslegierungen strukturierenden (dies ist im Kontext des ‚Wiederho-
lungszwangs‘ relevant).  

Etwas rückgängig machen oder wiederholen und abändern zu wollen, 
spielt sich in nachträglichen Gedanken ab, die ihrerseits wieder Probehand-
lungen sind, sowohl rückwärtsgewandte als auch in die Zukunft hinein 
entworfene. Dabei wirken Handeln und (unbewusstes oder vorbewusstes) 
Agieren wieder stärker ineinander als in der konzentrierten Phase der Ent-
scheidungsfindung im akuten Handlungsgeschehen, welches vom Hand-
lungszwang geprägt ist. Das Nachdenken (oder Re-flexion, Rückwendung) 
ist durchsetzt mit Nachsinnen, einem frei flottierenden, kreativen Wunsch-
Affekt-Vorstellungsfluss, der die Auswirkungen der Handlungen und ihre 
Gründe auslotet und für den es im akuten Handlungsgeschehen kaum Zeit 
gibt. Durch die neuerliche Eröffnung des Agierens- und Handlungsreso-
nanzraums im Nachdenken relativiert sich das Ziel oder das Resultat der 
Handlung, die sich dadurch in ihrer gesamten Plastizität und Zeitlichkeit in 
die Akteuer_innen einschreibt. Das gilt auch für – ausgesprochene oder un-
ausgesprochene – Denkakte. 

Denken ist aber nicht nur im Einzelnen leiblich verankert bzw. verkör-
pert, es verkörpert sich im Miteinander, im Handeln unter der Bedingung 
der Pluralität, wie Arendt nicht müde wurde zu betonen (Arendt 1981). So 
mag etwa eine politische Protestbewegung ihre Ziele – zumindest teilweise 
– erreicht haben, im Nachhinein lebt sie weiter in den Akteur_innen, die 
durch diese Bewegung die Welt veränderten und durch sie verändert wor-
den sind: Deren Handlungen und damit verbundene Denkakte werden im-
mer wieder abgerufen, erinnert, in der Vorstellung abgeändert und mit an-
derem Ausgang vorgestellt. Ein Leben ohne sie ist nur noch schwer vor-
stellbar, zumindest eine Zeit lang. Derart ereignishaftes Handeln im Kollek-
tiv ähnelt in dieser Hinsicht der Verliebtheit: Nach ihr ist kein Stein mehr 
auf dem anderen; die Menschen verändern sich darin gegenseitig, tauschen 
Positionen ein, ihre Identitäten vermischen sich, auch wenn Fronten gebil-
det, Konflikte ausgetragen werden. All das instituiert ein neues Verhältnis 
zwischen den Menschen und ihren Institutionen, zwischen den bewussten 
und den nicht- bzw. unbewussten Anteilen ihres Tuns und Denkens, egal 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 | ALICE PECHRIGGL 

 

wie sie sich entschieden haben, egal, ob sie ganz oder nur halbherzig hinter 
ihren Entscheidungen stehen.  

Dieser Handlungsraum, in dem Entscheidungen bedacht, denkend ab-
wägend getroffen und immer auch schon erlitten wurden, ist der Raum, der 
die Freiheit begründet, und zwar nicht als naiv vorgestellte Willensfreiheit, 
sondern vielmehr als begrifflich konstituierte Fähigkeit der Menschen, im 
weitesten und im besten Sinn miteinander zu handeln, das heißt ihr Tun 
denkend anzuleiten, zu begleiten und zu begrenzen. Handeln und die Frei-
heit denkend zu handeln ist nicht eine Frage von verhaltenstheoretisch kon-
struierten Experimenten wie Knöpfe drücken, sondern de-liberatio als einer 
vor(aus)- und nach-denkenden Tätigkeit (im Sinne prometheischer und 
epimetheischer Haltungen). Aber umgekehrt ist auch Denken als vom Vor-
stellen und Phantasieren unterschiedener Prozess ein kohärentes, kon-
zentriertes und dem Realitätsprinzip oder dem Prinzip des jeweils instituier-
ten Logos folgendes (Probe)Handeln, Sprechen im Stillen, dann lautes 
Nachdenken und schließlich Entscheiden (niederzuschreiben oder auszu-
sprechen oder kollektiv zu entscheiden). Es sind dies unmerklich voneinan-
der unterschiedene Phasen des Denk- und Handlungsvollzugs, zu denen 
noch deutlicher unterschiedene Phasen kommen, die ich weiter unten aus-
führen werde: Mise en acte, mise scène, mise en abîme, mise en sens.  

 
 

DENKRESONANZRAUM 
 
Inmitten des unablässigen Vorstellungs- und Denkprozesses gibt es kein 
Ruhen, kein Innehalten, es sei denn, wir stoppen den Gedanken- und Vor-
stellungsfluss per Entscheidung, einem Gedanken konzentriert und auf-
merksam zu folgen und ihn willentlich weiterzuführen. Das Rauschen der 
Stimmen aller anderen Gedanken und Vorstellungen tritt zurück als eine 
Art Hintergrundgeräusch. Wir können uns dies als in einem Denkresonanz-
raum gehaltenes anonymes Denken-Vorstellen-Wünschen-Fühlen vorstel-
len. Der Gleichklang der so genannten Fremdworte ‚résonner‘ (resonieren) 
als ‚widerhallen‘ und ‚räsonieren‘ im Sinne von ‚logisch schließen‘ oder 
‚vernünfteln‘ ist nicht nur ein glücklicher Zufall; dieser Gleichklang lässt 
sich verknüpfen mit der deutschsprachigen ‚Vernunft‘, die bekanntlich von 
‚Vernehmen‘ kommt und in die Schichten- und Phasenanalyse des Denk-
akts das Bewusstsein einer zeiträumlichen Mehrdimensionalität bringt, wie 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENKAKTE IM LEIBBEZUG | 143 

 

wir sie am besten im Theater im Anschluss an Artaud verwirklicht sehen.4 
Auch in der Gruppenpsychoanalyse spielt die Resonanz eine zentrale Rolle: 
Die analytische Gruppe wird seit Foulkes mit einem Orchester verglichen, 
in dem die unbewussten, vorbewussten und bewussten Vorgänge, Gedan-
ken, Sprechakte, Affekte, Vorstellungen, Wünsche etc. widerhallen (réson-
nent) und in vielschichtig verwobenen Rhythmen zirkulieren. Dieses Reso-
nanznetz nennt Foulkes „Gruppenmatrix“ (Foulkes 1992). Ich gehe davon 
aus, dass jeder Gedanke inmitten einer solchen Matrix entsteht.  

Ich möchte meine Ausführungen nun in die Beantwortung von zwei 
Fragen gliedern: 

1) Was verstehe ich unter Denkresonanzraum genauer und inwiefern 
handelt es sich dabei um einen metaphysischen Begriff? 

2) Wie hilft dieser Begriff das Problem des Denkaktes im Leibbezug zu 
erhellen?  

Ad 1) Denkresonanzraum ist ein Erfahrungsbegriff, der zugleich meta-
physisch wirkt, weil er – gleichsam als konkretes a priori – Bedingung der 
Möglichkeit des Vorstellens und Denkens, und erst recht eines philosophi-
schen Denkaktes darzustellen vermag. Das Denken spielt sich ab, vollzieht 
sich in Bewegungskaskaden des leiblich-orektischen Vorstellung-Affekt-
Flusses, wobei einmal mehr der funktionale bzw. dysfunktionale Körper, 
dann wieder mehr der sich ausdrucksvoll bzw. etwas manifestierende Leib, 
dann wieder mehr die Wortvorstellungstätigkeit den Ton anzugeben 
scheint. Dieses skandierende Moment im Denkakt ist immer mit der Auf-

                                                   

4 Deshalb kann von Lacans Sprache, die immer auch – und zwar vornehmlich mit 

Hilfe von calembours – eine mise en scène (Inszenierung) des Unbewussten ist, 

schwerlich in einer Übersetzung, auch nicht in einer Übertragung angemessen 

erfasst werden, weil jede Übersetzung von Lacan sich auf den Sinn konzentriert, 

und nur am äußersten Rande für die anderen Phasen des Denkvollzugs empfäng-

lich ist. Wer also mit einer englischen oder gar deutschen Lacan-Übersetzung, 

auch wenn französische Begriffe wiedergegeben und erläutert werden, dogmati-

siert, das heißt zu wissen behauptet, was genau gemeint oder Kern der Gedan-

ken ist, irrt unweigerlich. Überhaupt ist jede Dogmatisierung Lacans irrig, weil 

sie seine bewusst polysemische, widersprüchliche, dann wieder kohärente und 

immer vielschichtige Sinnstiftung verkennt, eine Sinnstiftung, der etwas von ei-

ner esoterischen Lehre anhaftet, einer Lehre, die ja tatsächlich in erster Linie für 

Psychoanalyse-Initiierte bzw. Kandidat_innen ‚verkündet‘ wurde.  

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 | ALICE PECHRIGGL 

 

merksamkeit verbunden, also maßgeblich durch die orektisch-intentionale 
Qualität des Denkakts bedingt. Zugleich unterliegt die Aufmerksamkeit, 
awareness, auch einem dem Denken nicht entsprechenden, aber ihm zuge-
hörigen Oszillieren zwischen Trägheit und ereignishafter Aktivierung eines 
durch leibliche Anzeichen sich manifestierenden, im Denkresonanzraum 
emergierenden Gedankens, der dann seinen mehr oder weniger regulierten 
(oder gar regulierenden) Lauf nimmt.  

Von besonderer Bedeutung ist das containment im Denkresonanzraum. 
Dieses das Be-greifen antizipierende, immer schon bedingende Halten oder 
Aushalten (statt Agieren) von schwierigen Affekten im Sinne von 
Bion (1990) ist nicht statisch. Vielmehr hält sich darin der Affekt-Vor-
stellung-Gedankenfluss in ständiger Bewegung, sodass die nachdenkende 
und schließlich begrifflich ordnende dianoia ihn darin als in einem affektiv-
phantasmatischen Medium zirkulierenden Fluss bearbeiten kann und ei-
gentlich auch unablässig bearbeitet, auch ohne unser Wissen, implizit, teil-
weise nicht bewusst und, das ist für meine Zugangsweise wichtig, immer 
auch unbewusst im Freudschen Sinne.  

Diese für die Begriffsbildung transzendentale Funktion des Denkreso-
nanzraums ist gleichsam die Wurzel des Denkakts im Leibbezug. Es gäbe 
zwar noch vieles zu sagen über die empirische Phänomenalität, zum Bei-
spiel, dass es problematisch ist, empirisch von einer primären Einbildungs-
kraft zu sprechen, auf die die sekundäre Bearbeitung durch die dianoia oder 
die geistige Tätigkeit des Verstandes bzw. die verknüpfende Tätigkeit der 
Vernunft folgt. Denn wir haben es hier mit einem zeiträumlich komplex 
verwobenen Prozess zu tun; begrifflich-metaphysisch ist eine solche An-
ordnung aber durchaus sinnvoll.  

Gehen wir nun weiter in der Frage, inwiefern es sich beim Denkreso-
nanzraum nicht nur um einen Erfahrungsbegriff, sondern auch um einen 
metaphysischen Begriff handelt. Ich mache diese Unterscheidung, obwohl 
ich die scharfe Trennung Kants nicht annehmen kann, weil ich mich mit 
den metapsychophysischen oder genauer mit den metapsychophysiologi-
schen Aspekten des Denkens befasse, die in sich seltsame Verwobenheiten 
und Unterscheidbarkeiten aufweisen, an die Kant nicht explizit gerührt hat. 
Aber grob gesprochen macht sie doch Sinn, eben im Sinne eines konkreten 
a priori, das unter einer anderen Perspektive zu einem a posteriori werden 
kann – ähnlich wie das platonische mimema, das immer auch als eidos für 
weitere mimemata betrachtet werden kann, wie bereits Victor Goldschmidt 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENKAKTE IM LEIBBEZUG | 145 

 

gegen die „Ideenlehre“-Dogmatik aufzeigte (Goldschmidt 1985). Ich werde 
deshalb oszillieren zwischen empirischem und ontologischem Begriffsge-
brauch und aus der Beschreibung der Erfahrungsebene die ontologischen 
Implikationen explizit zu machen versuchen.  

Ein wichtiger Aspekt dieser ontologischen Dimension des Gedankenre-
sonanzraums ist nun seine zeiträumliche Verfasstheit. Räumliches und Zeit-
liches verhalten sich darin relational zueinander, sind ineinander ver-
schränkt. Es gibt eine innere Zeitlichkeit, die zugleich bewegliche innere 
Räumlichkeit und als solche immer auch schon Verräumlichung ist. Die 
zeitlichen und räumlichen Grenzen des Denkresonanzraums sind biolo-
gisch-anatomischer Art, es sind die Grenzen des zoon, denn das gesamte 
Psyche-Soma ist Denkresonanzraum, in ihm gibt es keine klaren oder fixen 
Grenzen, weil sie dort erst – in Anlehnung an äußerliche und im Inneren 
des Leibgeschehens wahrnehmbare Grenzen – entstehen für die Psyche 
bzw. das sich entwickelnde Vorstellen, Wahrnehmen und Denken. 

Ein weiterer Aspekt ist die Versammlung und Schichtung, das Oszillie-
ren zwischen bestimmten Affekt-Wunsch-Vorstellung-Legierungen und ih-
rer Auflösung, Re-legierung und De-legierung. Diese Versammlung ist so-
wohl als eine zwischen physikalischen Modi als auch an der Grenze gegen-
sätzlicher physikalischer Seins- und Bewegungsmodi vorstellbar (neuro-
physiologisch würde dies etwa die elektromagnetische, die quanten- oder 
die makrophysikalische bzw. chemische Ebene der neuronalen Funktions-
beschreibungen betreffen, also elektrische Spannung, Neurotransmitter, 
Hormone, unterschiedliche Gewebe, Energien und unterschiedliche Dichte 
der Gewebsmassen). Zugleich – und hier kommt die Einbildungskraft ins 
Spiel – ist das Rätsel des Auftauchens von Vorstellungen im Denkreso-
nanzraum bis heute ungelöst. Am besten kann man dieses Auftauchen im 
Modus der freien Assoziation beobachten, in der Mediation oder der écritu-
re automatique der Surrealisten.5  

Musik ist aus heutiger neurowissenschaftlicher Sicht ein der Gehirn-, 
aber auch der Denktätigkeit angemesseneres Medium als Farbe, weil sie 
nicht nur die meisten Areale unmittelbar anklingen lässt; und die musikali-
sche Vorstellungstätigkeit dürfte von ihrer zeiträumlichen Struktur her auch 
die meisten Analogien zur Struktur der Denktätigkeit als aus dem Affekt-

                                                   

5 Wobei die von André Breton – wie die critique génétique belegen konnte – mehr 

ein Programm war als eine verwirklichte Praxis (Didier & Neefs 1995). 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 | ALICE PECHRIGGL 

 

Wunsch-Vorstellungsfluss heraus Emergierende aufweisen. Mehrdimensi-
onaler ist allerdings eine crossmodale Darstellungs- und Wahrnehmungs-
weise, wie sie etwa in den erwähnten Partituren von Haubenstock-Ramati 
verwirklicht ist.  

Dies führt zum zweiten Aspekt der Frage nach der metaphysischen Di-
mension des Denkresonanzraums. Es ist dies die Frage nach der minimalen 
Materialität der Phantasmen und ihrer leiblich-phantasmatischen Entste-
hung, nicht nur entwicklungsphänomenologisch gesprochen, sondern in je-
dem Moment der Genese eines Gedankengangs. Für Aristoteles schien es 
klar zu sein, dass die denkende Psyche immer auch eine leibliche Angele-
genheit ist. In seiner Abhandlung über die Seele sticht nicht nur der be-
kannte Satz im IV. Buch „niemals denkt die Seele ohne Phantasmen“ her-
vor, sondern auch die Vorrangigkeit des Tastsinns, hapsis. Ich möchte dazu 
die aus Neurowissenschaften und Psychoanalyse inspirierte These aufstel-
len, dass die in Anlehnung an die frühkindlichen, leiblichen Fütterungs-, 
Verdauungs- und Ausscheidungsprozesse sich allmählich entwickelnden 
Vorstellungsprozesse in dieser Verbindung am Werk bleiben, ob wir wa-
chen oder schlafen. Dies ist es auch, was die Prozessstruktur des Denkreso-
nanzraums ausmacht, die wir schwerlich unabhängig von der Materialitäts-
frage betrachten können. Ich gehe dabei nicht nur von einer primären oder 
Formen schöpfenden Einbildungskraft als Vorstellungskraft aus, die in je-
dem Denk- und Vorstellungsakt am Werk ist und manchmal mehr, manch-
mal weniger dezidiert hervortritt, sondern ebenso von einer somatischen vis 
formandi, wobei keine der beiden in Reinform zu existieren scheint, auch 
dann nicht, wenn ein fast körperloser Physiker eine neue Formel ersinnt. 
Denn das ‚reine Denken‘ ist zwar eine philosophisch sinnvolle Abstraktion 
(wie die meisten ‚absurden‘ Setzungen der Mathematik sinnvoll sind oder 
im Laufe ihres mathematischen bzw. physikalischen Gebrauchs sinnvoll 
werden wie die ‚imaginären Zahlen‘), womit es eine gedankenexperimen-
telle Illusion ist. Es darf aber nicht als real postuliert werden im Sinne einer 
Existenz des ‚reinen Denkens‘ bzw. des ‚reinen Gedankens‘ oder im Sinne 
einer ‚Substanz‘, die begrifflich ebenso unhaltbar ist wie die Existenz Got-
tes.  

Ich kehre also zu einem provisorisch physikalistischen Ansatz zurück, 
der eventuell Denkstützen liefern kann für die weitere Bestimmung des erst 
noch metaphorischen Begriffs des Denkresonanzraums. Wir wissen aus der 
Humanmedizin, dass das Gedärm ein eigenes, autonom arbeitendes Ner-

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENKAKTE IM LEIBBEZUG | 147 

 

vensystem aufweist, das maßgeblich und vor allem für die Verdauungstä-
tigkeit zuständig ist, das ‚enterische Nervensystem‘.6 Die Beteiligung die-
ses ‚leiblicheren‘ Nervensystems am Denkakt ist für die metaphysische 
Frage nach dem containenden und prozessualen Denkresonanzraum nicht 
ganz irrelevant. Denn obwohl dort nach heutigem Stand keine Urteilsaktivi-
täten stattfinden bzw. prozessualisiert werden, gibt es interessante und noch 
unerforschte Verbindungen zwischen beiden, und zwar außerhalb der Ver-
dauungstätigkeit (wie vor allem aus der Psychosomatik bekannt ist). Aus 
einer rein funktionalistischen Perspektive wäre das absurd, unnötig etc. 
Vielleich lässt sich eines Tages über die physiologische Brücke des Pa-
rasympathikus, der diese beiden ‚Gehirne‘ verbindet, auch eine Brücke le-
gen zwischen Intuition (als die beste aller affektiv bedingten Vorstellungs-, 
Denk- und Urteilsarten, wenn das rational planende Bewusstsein nicht über 
den überwiegenden Großteil der für eine Entscheidung relevanten Informa-
tionen verfügt) einerseits und rationaler Überlegung ‚im Kopf‘ andererseits. 
Die Intuition dürfte – obschon ebenso im zentralen Nervensystem (ZNS) 
angesiedelt wie das logische Schließen und Urteilen – mehr Verbindungen 
zum enterischen Nervensystem aufweisen als bisher angenommen. Aber 
unabhängig von den noch zu erwartenden naturwissenschaftlichen Beweis-
führungen, begnüge ich mich einstweilen damit, dass das in der deutschen 
Alltagssprache seit langem gebräuchliche ‚aus dem Bauch Entscheidungen 
treffen‘ hiermit ein wenig fundierter erscheint, auch wenn es nur erst eine – 
allerdings gebrauchte – Metapher ist. 

Das computing oder die stringente Verstandestätigkeit sind vornehm-
lich, aber eben nicht ausschließlich, Kopf- und Denkangelegenheiten. Sie 
sind immer auch sensomotorischer Natur, das heißt unter dominanter Betei-
ligung der Hand, somit haptischer und objekthaft-gegenständlicher ausge-
richtet auch im Umgang mit Be-griffen (die nicht zufällig so heißen). Man 

                                                   

6 Dieses ist nach heutigem medizinischem Wissensstand mit dem ZNS (zentralen 

Nervensystem) verbunden und sendet rund 90% seiner Informationen ins Ge-

hirn, funktioniert aber auch unabhängig von diesem. Auch die Verbindung zwi-

schen ZNS und Immunsystem ist in diesem Zusammenhang interessant. Sie 

wurde von den meisten Ärzt_innen lange als unmöglich vorgestellt bzw. ‚dog-

matisiert‘, während Immunolog_innen und Psychosmomatiker_innen längst mit 

der Hypothese einer solchen Verbindung arbeiteten, einer Hypothese, die sie 

schließlich belegen konnten. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 | ALICE PECHRIGGL 

 

kann sagen, dass sie unter Abstrahierung, ja Abspaltung vom Motorisch-
Handwerklichen strukturell von diesem bestimmt sind, ja es ersetzen, und 
auch hier ist es kein Zufall, dass das Aristotelische Organon eben im ge-
braucht-übertragenen Sinn ‚Werkzeug‘ heißt. Das noch rätselhaft erschei-
nende enterische Nervensystem in den Darmwindungen ist unmittelbarer 
mit den Affekten und den sowohl phylo- als auch ontogenetisch gesehen 
archaischeren Arealen des Kleinhirns verbunden sowie mit dem Leib bzw. 
dem Körper, insofern er als schmerzempfindlicher und sensomotorischer 
Akteur des Denkens und inmitten des Denkens wirkt.  

Denken vollzieht sich also aus verschiedenen Gesichtspunkten immer 
auch im und durch den Leib, als Phantasmenfluss. Es entsteht als speziali-
sierte Vorstellungstätigkeit zuerst in Anlehnung an die Schluck-, Verdau-
ungs- und damit an die Darmtätigkeit, und es vollzieht sich stets unter Mo-
bilisierung aller möglichen, vielleicht sogar aller Areale des Körpers, insbe-
sondere aber der Hand, die im Homunculus eine im Vergleich zu unseren 
sonstigen Körperproportionen überdimensionale Größe annimmt, noch 
größer als die im Zuge des Denkens aktivste Extremität des Körpers, die 
Zunge, Lacans „lalangue“ (Milner 1978). 

Denkresonanzraum ist also ein Erfahrungsbegriff, insofern er aus den 
(immer provisorischen) Beobachtungen der Denkaktivität als einer leibli-
chen und aus den (ebenso provisorischen) empirisch-medizinischen Theo-
rien hervorgeht, und er ist ein metaphysischer (ontologisch zu gebrauchen-
der) Begriff, insofern er den Verschiebungen, den Umschichtungen im Be-
greifen des Leib-Seele- und Geist-Körper-Verhältnisses gerecht zu werden 
vermag. Er ermöglicht das containment auch auf der transzendental-beg-
rifflichen Ebene, denn diese Dinge sind weit davon entfernt, wissenschaft-
lich geklärt zu sein. Ich würde sagen, dass der Leib bzw. Körper als Denk-
resonanzraum immer schon seelisch ist, bewegt/bewegend, tätig/affiziert 
bzw. erleidend, und dass er als Begriff alle Modi des Vorstellungsflusses, 
aus dem das Denken hervorgeht und in das es wieder diffundiert, contai-
ned, also im übertragenen Sinn konzipiert, begreift.  

Ad 2) Wie hilft der Denkresonanzraum, die metaphysische bzw. onto-
logische Dimension des Problems des Denkens in seinem Leibbezug zu er-
hellen? 

Analog zur Problematik der transzendentalen Einbildungskraft in Ver-
bindung mit dem Schema bei Kant, stellt sich aus heutiger Sicht die Frage 
nach dem metaxy als Überlappung im Leib-Seele und Körper-Geist Chias-

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENKAKTE IM LEIBBEZUG | 149 

 

ma. Während der Leib zumeist als stark mit der Seelen- bzw. Vorstellungs-
tätigkeit verwoben gedacht wird, dient das Begriffspaar Körper-Geist der 
klareren Differenzierung, ja Trennung von leiblichen bzw. körperlichen 
Phänomenen und geistigen Tätigkeiten. Wenn der Denkresonanzraum dies-
seits der begrifflichen Einteilung angesiedelt ist, dann weil in ihm diese 
Differenzierungsarbeit ansetzt.  

 
 

VIER PHASEN DES VOLLZUGS  
 
Ich möchte das mit den vier Phasen des Vollzugs eines Denkaktes veran-
schaulichen, die über den Denkresonanzraum in ihrer Gleichzeitigkeit – 
wenn auch nur sehr partiell – erfahrbar und reflektierbar sind: 1) mise en 
scène, also Phantasieren als Versuchsanordnung eines Gedankens (mehr 
unbewusst, weniger bewusst); 2) mise en acte, etwa als Agieren, Aufbegeh-
ren bzw. als auch probehandlungsartiges Aus-denken im Sinne einer 
sprachlichen Handlung, in mir und für mich, also nur gedacht, oder laut 
ausgesprochen für andere (unbewusst/bewusst); 3) mise en sens, logisch-
kohärente bzw. argumentative sekundäre Bearbeitung (mehr bewusst, we-
niger unbewusst; im Traum anders bzw. am Lustprinzip orientiert); 4) mise 
en abîme, krisenhaftes Agieren im und durch die Denktätigkeit oder ge-
dankliches Chaos-Stiften, aber auch Zwangsgedanken, die das Chaos nur 
perpetuieren in dem Glauben, es zu ordnen, bzw. in einen unendlichen Re-
gress führendes Nicht-Denken, Denkhemmung bis hin zu den Manifestati-
onen schizophrener Denktätigkeit wie Denkzerfall und dessen Abwehr in 
Form von konkretistischen Gedanken und Phantasmen (Bions 1959), oder 
wenn abstrakte Symboliken plötzlich sinnlich gedacht und erlebt werden, 
Metaphern nicht im metaphorischen, sondern nur im wörtlichen Sinn ver-
standen werden können.  

Die vier Phasen sind nicht als konsekutive Phasen zu betrachten, die 
sich immer nur in der gerade genannten Reihenfolge abspielen. Vielmehr 
sind sie im Denkresonanzraum immer gleichzeitig am Werk, wobei das je-
weilige Hervortreten oder Dominieren einer der drei Phasen hinsichtlich 
des Denkaktes oder Denkprozesses nicht nur der Aufmerksamkeit, also 
dem intentionalen Bewusstwerdungsprozess geschuldet ist, sondern auch 
den endogenen Impulsen aus dem Psyche/Soma sowie den exogenen Im-
pulsen. Die mise en scène tritt auf allen Ebenen der leiblichen und seeli-

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 | ALICE PECHRIGGL 

 

schen sowie der geistigen Tätigkeit in Erscheinung, hallt auf allen Ebenen 
wider, also verändert sich je nach Impulsen und vermag sich entweder mehr 
über leibliche Manifestationen oder mehr über bewusstseins- und aufmerk-
samkeitsbedingte Prägnanz in den Vordergrund zu bringen. Anders als in 
der gestaltpsychologischen Zugangsweise scheint mir allerdings die Tätig-
keit im psychosomatischen bzw. körperlichen Denkresonanzraum als selbst 
Gestalten hervorbringende zentral. Die vis formandi ist als Tätigkeit an ei-
nem begrifflichen und zugleich irgendwie empirischen Ort anzusiedeln, der 
zugleich ein Nicht-Ort ist (die Platonische chora im Timaios kann hier zur 
ontologischen Versinnbildlichung eines derart aporetischen ‚Ortes‘ heran-
gezogen werden).7 Ich rekurriere allerdings nicht auf eine Freudsche Topik, 
sondern auf eine – wenn man so will – postkantische Topik, in der eine 
Raumzeit sich als konkretes a priori des Vorstellens und Denkens immer 
von neuem als materialisierte Form der Hervorbringung von Gestalten, ei-
den, bildet, als res extendenda sozusagen, die dennoch in den zeiträumli-
chen Grenzen des Psyche-Soma bleibt, dessen Potenzial aber bis zum Tod 
zugleich schier unendlich, unfassbar im doppelten Sinn ist. 

Der so genannte Kontext ist dabei im Grunde kein Kontext, sondern 
Milieu, Material und Bedingung, also das, woraus Gedanken emergieren. 
So kann das, was wir gemeinhin als leiblichen Kontext eines Gedanken-
gangs wahrnehmen, plötzlich, etwa durch einen akuten Schmerz oder eine 
Bedrohung, so zentral werden, dass es maßgeblicher Anstoß wie auch ein-
ziges Objekt der Denktätigkeit wird. Hier setzt die mise en abîme ein. Der 
Denkresonanzraum gerät dann in Aufruhr, das heißt in einen Zustand der 
Aufgelöstheit, den die alten Griechen alytos nannten und dessen Auflösung 
die An-alyse ist, also die Lösung eines Zustands der – jegliche gedankliche 
Flexibilität unterbindenden – Aufgelöstheit, die, in einer Art Oxymoron, 
zugleich Verstrickung ist. Dieser Zustand des alytos geht nämlich mit dem 
der reinen Gegensätzlichkeit, stasis, einher, der keine frei flottierende Auf-
merksamkeit, Assoziation oder sonst eine flexible Gedankentätigkeit mehr 
zulässt. Manche philosophischen Gedankenexperimente mimen diese anan-
kastische Situation, aus der in erster Linie logisch ‚saubere‘, also vom 
‚Schmutz‘ der Affekte und unscharfen Grenzen zwischen den Vorstellun-

                                                   

7 Im Anschluss daran mögen Freuds Wunderblock (Freud 1948) und Derridas 

Kommentar in La scène de l’écriture (Derrida 1972) dazu eine – sehr auf die 

Schrift fixierte – begriffliche Vorstellungshilfe bieten. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENKAKTE IM LEIBBEZUG | 151 

 

gen gereinigte Zwangsgedanken emergieren. Sie mimen sie nicht nur durch 
ihre perverse, weil für die einfallsreiche Einbildungskraft oftmals Tod brin-
gende, mise en scéne ethischer Dilemmata oder realer kriegerischer Ausei-
nandersetzung um das iota im Streit über die Dreifaltigkeit. Sie mimen sie 
auch durch ihre eingeengt-zwanghafte mise en sens, die alles ausschließen 
muss, was nicht einer bestimmten Logik des Wachbewusstseins oder des 
ausgeschlossenen Dritten gehorcht. Sie kommen damit, analog zum Ratio-
nalisierungsschub, durch die vermeintliche Lückenlosigkeit scholastischer 
Gottesbeweise, also der Beweise des empirisch und eigentlich auch begriff-
lich Absurden, ja Wahnhaften, durchaus auf neue, gleichsam reine Formen 
des Denkens. Dass sie dabei einer ebenso theoretischen wie praktischen 
Anankastik folgen, bleibt ihnen aber meist ebenso verborgen wie die spal-
tend-aggressive affektive Charge, die sie nicht nur begleitet, sondern gera-
dezu hervorbringt, und zwar nicht erst seit Kant.  

Zwangsgedanken, „Dogma und Zwangsidee“, um es mit Reik (1927) zu 
sagen, sind eine pathologische oder dysfunktionale ‚Blockade‘ des Denkre-
sonanzraums bzw. der ‚Stellen‘, an denen die Gedanken aus ihm emergie-
ren und sich durch gerichtete Aufmerksamkeit ausdifferenzieren, ohne die 
Vielfalt der Verknüpfungsmöglichkeiten zu kappen, wie es im Dogma des 
logisch zwingenden Settings oder im spaltend-blockierenden Zwangsge-
danken zumeist der Fall ist, ja sein muss. Es muss sein, weil das ständige 
Eindringen von Einfällen in den Vorstellung-Affekt-Gedankenfluss die 
saubere Ordnung und die Illusion der Klarheit stört.  

Was nicht gekappt werden sollte, wenn ein Gedankengang sich frei, zu-
gleich konzentriert und kohärent entwickeln soll, ist die Zirkulation und das 
Oszillieren zwischen Abschweifen und Konzentration, aber ebenso zwi-
schen den Phasen des Denkvollzugs. Die bereits oben erwähnten Phasen, 
mise en acte, mise en scène, mise en abîme, mise en sens, sind in einer mehr 
auf Wittgensteins Sprachgebrauchstheorie angelegten Perspektive angesie-
delt, die sich durchaus mit Merleau-Pontys Auffassung vom Zusammen-
hang zwischen Denken und Sprechen verbinden lässt (Herzog 2013). Es 
geht dabei nicht um den je konkreten Sprachgebrauch als vielmehr um die 
Struktur der Gedanken und ihrer Anordnung, in der die Denkweise bereits 
eine Benennung der Methode (Zugangsweise) ist, Gedanken so und nicht 
anders aufeinander folgen zu lassen; eine Praxis des Denkens, die immer 
schon eine Frage des Stils gewesen sein wird (wie allen voran Platon mit 
seiner dialogisch-performativen Prosa zeigte).  

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 | ALICE PECHRIGGL 

 

Die serielle mise en acte et en scène, en sens et en abîme ist nicht nur 
für die Hervorbringung eines Gedankengangs zentral, sondern auch für die 
Analyse des Denkvollzugs als (Probe)Handlungsvollzug (etwa im Nach-
vollzug von imaginatio als mise en scène, im Denkauftakt als mise en acte, 
im Verlieren eines Gedankenganges in der Verwirrung oder Aufgelöstheit, 
in dem spaltenden Nicht-Wahrhaben-Wollen als mise en abîme und in dem 
Wiedereinsetzen kohärenten Denkens als mise en sens). Rationalisieren, 
Dogmatisieren oder Philosophieren können dann als je spezifische Kombi-
nation dieser mise en sens mit den drei anderen erhellt werden und damit 
verbunden in ihrer unterschiedlichen Affekt-Wunsch-Vorstellung-Gedan-
ken-Legierung (als Oszillieren zwischen loserer und dichterer Verbindung).  

 
 

GESELLSCHAFTLICH-GESCHICHTLICHES  
 
Der subjektive Denkresonanzraum der Denkenden ist, als ebenso Affekte 
wie Vorstellungen ‚containender‘ (aus/haltender), Behälter in uns. Er ist 
leiblich, aber auch den jeweiligen Leib nach außen hin transzendierende 
kulturelle Raumzeit. In diesem Sinn ist das Denken immer schon eingebet-
tet in den gesellschaftlich-geschichtlichen Denk-, Vorstellungs- und 
Wunsch-Affektzusammenhang, das gesellschaftliche Imaginäre, die Spra-
che etc. Etwas hypostasiert gesprochen ist dieser weitere Denkresonanz-
raum eine kollektive Matrix aller singulären Denkresonanzräume, in dem 
Gedanken überhaupt denkbar werden, sich anbahnen, in dem sie sich – 
‚schnell wie der Wind‘ – tummeln oder seit langem tot und begraben ruhen. 
Das systematisierte und damit auch selbst systematisierende Archiv mit 
seinen Mitarbeiter_innen, seinen vielfältigen Speichern, darin Dokumenten, 
Bildern, Texten, Audio-, Video- und anderen ‚Aufzeichnungen‘ ist einer 
seiner vorzüglichen Orte der Be- und Verwahrung, aber keineswegs sein 
einziger. Es sind vielmehr die alltäglichen Praktiken (Certeau 1980), in de-
nen sich Gedanken verkörpern, aufhalten und erhalten, in dem sie als ge-
dachte vergehen oder weiterentwickelt werden. Sie sind es, viel mehr als 
die Archive und ihre Verwalter_innen, welche den lebendigen gesellschaft-
lich-geschichtlichen Denkresonanzraum ausmachen, aus dem heraus wir al-
le unsere Vorstellungen, Bilder und Gedanken mit den damit untrennbar 
verbundenen Affekten und Wünschen schöpfen. Dieser kollektiv gefasste 
Denkresonanzraum ist nicht nur der allgemeine nous, der seit Aristoteles 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENKAKTE IM LEIBBEZUG | 153 

 

als universeller Begriff alles Wissen und Denken der Welt, Vergangenes, 
Gegenwärtiges und Zukünftiges enthält, auch nicht der Hegelsche Welt-
geist oder der zeitgenössisch kursierende general intellect, die alle in An-
lehnung an diesen nous entwickelt wurden. Der Begriff skizziert vielmehr 
immer schon die gesellschaftlich-geschichtlich spürbare ‚Stimmung‘, die 
Getaktetheit und die Poesie des gesellschaftlichen Imaginären mit, aus de-
nen heraus das Denken im Vollzug als mise en acte agiert (imaginativ 
durch die mise en scène, chaotisch bzw. chaotisierend durch die mise en 
abîme, logisch durch die mise en sens). Es ist ein imaginär-begrifflicher 
Container, in dem unweigerlich alle Gedanken entstehen und Platz finden 
bzw. vergessen oder verworfen werden, aber auch als solche zumindest an-
gedacht gewesen sein werden.  

Ob all diese Gedanken und Vorstellungen, auch wenn sie nie geteilt, 
niedergeschrieben und rezipiert wurden, ‚tatsächlich‘ existieren, und wann 
bzw. wo diese Existenz beginnt und wieder aufhört: Dies sind durchaus me-
taphysische Fragen, die ich hier nicht zu beantworten beanspruchen möch-
te. Interessant und damit bedenkenswert finde ich sie dennoch. 

 
 

LITERATUR 
 
Arendt, H. (1981): Vita activa. München, Zürich: Piper. 
Bion, W. (1959): Attack on Linkings, in: International Journal of Psycho-

analysis. 40, 308–315. 
Bion, W. (1990): Lernen durch Erfahrung. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
Castoriadis, C. (1975): Gesellschaft als imaginäre Institution. Frankfurt am 

Main: Suhrkamp. 
Certeau, M. de. (1988): Kunst des Handelns. Berlin: Merve.  
Davidson, D. (2004): Paradoxes of Irrationality, in: Davidson, D., Problems 

of Rationality. Oxford: Oxford University Press, 169–187. 
Derrida, J. (1972): Die Schrift und die Differenz. Frankfurt am Main: 

Suhrkamp. 
Didier, B., Jacques, N. (Hg.) (1995): Collection „Manuscrits Modernes“. 

Manuscrits surréalistes. Aragon, Breton, Éluard, Leiris. Soupault: Pres-
ses Universitaires de Vincennes. 

Foulkes, S.H. (1992): Gruppenanalytische Psychotherapie. München: Pfei-
ffer. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 | ALICE PECHRIGGL 

 

Freud, S. (1945): Formulierungen über die zwei Prinzipien des psychischen 
Geschehens (1911). Gesammelte Werke. Band VIII. Frankfurt am 
Main: Fischer. 

Freud, S. (1948): Notiz über den „Wunderblock“ (1925). Gesammelte Wer-
ke. Band XIV. Frankfurt am Main: Fischer. 

Goldschmidt, V. (1985): Le paradigme dans la dialectique platonicienne. 
Paris: Vrin. 

Haubenstock-Ramati, R. (1971): Konstellationen XVIII. http://www.gtk.at/ 
kunstwerke/roman-haubenstock-ramati/konstellationen-xvii/8853
(10.10.2015) 

Herzog, Ch. (2013): Sprechen als Geste, in: Böhler, A., Herzog, Ch., Pech-
riggl, A. (Hg.), Korporale Performanz. Bielefeld: transcript, 57–81. 

Milner, J.-Cl. (1978): LʼAmour de la langue. Paris: Seuil. 
Pechriggl, A. (2013): Versuch einer gedanklichen Visualisierung vielstim-

mig sich gebärdenden Denkens, in: Böhler, A., Herzog, Ch., Pech-
riggl, A. (Hg.), Korporale Performanz. Bielefeld: transcript, 157–180.  

Reik, Th. (1927): Dogma und Zwangsidee. Eine psychoanalytische Studie 
zur Entwicklung der Religion. Leipzig, Wien, Zürich: Internationaler 
Psychoanalytischer Verlag. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

Musikalisches Denken und Wahrnehmen 

im Modus der Metapher 

RENÉ THUN 

 
 

Seit Aristoteles wird die Metapher – in der Regel – als eine besondere Form 
der Rede behandelt. Beispiele für metaphorische Rede sind Äußerungen 
wie ‚der Vergleich hinkt‘, ‚Hans ist auf die schiefe Bahn geraten‘, ‚Du 
siehst blendend aus‘. Doch besieht man sich unterschiedliche ästhetische 
Praktiken mit ihren spezifischen Verkörperungsmedien näher, so zeigt es 
sich, dass ein rein sprachlich basierter Ansatz nicht hinreicht, um das Phä-
nomen der Metaphernverwendung zu erklären. Vielmehr stellt sich dann 
die Frage, ob die Metapher ein Modus ist, in dem wir nicht nur sprechen 
sowie Gesprochenes interpretieren, sondern – viel grundsätzlicher noch – 
ebenso denken, wahrnehmen und außersprachliche Verkörperungen voll-
ziehen. Daher bedarf es einer medienübergreifenden Theorie des metapho-
ren Vollzugs1, welche ein stückweit diejenigen Bedingungen expliziert, die 
es ermöglichen, dass wir Metaphern äußern und Metaphern verstehen (in-
terpretieren). Gäbe es zwischen Sprechen und Wahrnehmen keinerlei Ent-
sprechung, so wäre die metaphorische Rede in vielen Situationen grund- 

                                                   

1 Ich verwende aus Gründen der sprachlichen Präzision das Adjektiv ‚metaphor‘ 

statt ‚metaphorisch‘, da es um einen Vollzug geht, der die Ermöglichungsbedin-

gungen des Verstehens und Produzierens von Metaphern beinhaltet. Die Rede 

von einem metaphorischen Vollzug könnte die Sprachverwendung nahe legen, 

dass es sich nicht um einen Vollzug in einem buchstäblichen, sondern in einem 

metaphorischen Sinne handle. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 | RENÉ THUN 

 

und sinnlos.2 Vereinzelt finden sich Ansätze, die sich mit nichtsprachlichen 
Metaphern, etwa Bildmetaphern, befassen (vgl. Sedivy 2009, McGuirre 
2009; Whittock 1992). Doch auch dort ist das Augenmerk weniger auf den 
metaphoren Prozess als vielmehr auf das Medium und die Verkörperungs-
weisen selbst gerichtet. Zumindest aber geben diese Ansätze Hinweise da-
für, dass die Metapher in unterschiedlichen Praktiken und Formen des 
Denkens in je spezifischen Medien eine Rolle spielt. Versäumt wurde bis-
lang jedoch zu untersuchen, wie kraft des metaphoren Vollzugs Wahrneh-
men und Denken in den jeweiligen Medien zu denken sind.  

Ich möchte mich einem für die Philosophie eher ungewohnten Bereich 
des Denkens zuwenden, indem ich musikalisches Denken und Wahrneh-
men im Modus der Metapher skizziere. Welche Rolle die Metapher für die 
Musik und das musikalische Denken spielt, bedarf im Grunde einer sorgfäl-
tigen Analyse und kann hier nur exemplarisch und in groben Zügen nach-
gezeichnet werden. Musik eignet sich als Bezugsgegenstand besonders gut, 
da wir einerseits das Produzieren sowie das Wahrnehmen von und das Re-
den über wahrgenommene Musik andererseits als Vollzugsformen, in de-
nen die Metapher eine Rolle spielt, explizieren können.3  
 
 

DENKEN: EINE KURZE VORVERSTÄNDIGUNG 
 
Sicherlich ist es umstritten, was mit dem Ausdruck ‚Denken‘ gemeint ist 
bzw. gemeint sein kann. Folgten wir Frege, wäre der Begriff ‚Denken‘ über 
den Begriff des Gedankens scharf umrissen (vgl. Frege 1986: 35) und von 
Vollzügen wie etwas wahrnehmen, vorstellen und fühlen streng zu unter-
scheiden und unterscheidbar.4 Ein Gedanke bedarf im Unterschied zu Ge-

                                                   

2 Diese These basiert auf sprachphilosophischen Überlegungen, denen zufolge 

Sprache auch eine Art des wahrnehmenden Weltzugangs ist. Vgl. dazu David-

son (2008: 206f.); Cassirer (1994). Beide Autoren gehen davon aus, dass einer 

je bestimmten Form der Rede bzw. der Begriffe eine bestimmte Art und Weise 

des Wahrnehmens entspricht. 

3 Diese Trias von Produktion, Rezeption und Diskurs scheint mir als methodisch 

grundlegend, um die Pragmatik ästhetischen Verstehens im Sinne einer Kunstäs-

thetik analysieren zu können.  

4 Frege definiert das Denken als ein Fassen des Gedankens. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MUSIKALISCHES DENKEN | 157 

 

fühlen oder Vorstellungen keines Trägers; letztere werden gehabt, wohin-
gegen ein Gedanke gefasst wird. Und: Gedanken sind entweder wahr oder 
falsch. Ihre Verkörperung finden sie in Form von Aussagesätzen. Als eine 
weitere für uns relevante Eigenschaft von Gedanken sowie des Denkens 
lässt sich mit Freges Position festhalten, dass das Denken eine nicht direkt 
beobachtbare Tätigkeit wie Schwimmen oder einen Kuchen backen ist, 
denn „[d]ie Gedanken sind weder Dinge der Außenwelt noch Vorstellun-
gen“ (Frege 1986: 43). Doch nicht nur mathematische Operationen, das Er-
stellen von Modellen der Materie – wie in der Physik – oder, generell, das 
Fassen wahrheitsfähiger Gedanken werden als Denken bezeichnet. Für an-
dere Autoren umfasst Denken ein deutlich weiteres Feld von Tätigkeit, die 
mit bzw. von unserem Bewusstsein vollzogen wird. Nach Derek Melser 
(2004) gelten – anders als für Frege – sogar das Haben von Gefühlen sowie 
das Vorstellen von Situationen und Bildern als Denken. Wenn wir denken, 
orientieren, koordinieren und strukturieren wir Welt. Diese Welt kann vie-
les – und in ontologischer Hinsicht recht Unterschiedliches – umfassen. 

 Sicherlich ist Denken keine direkt beobachtbare Tätigkeit, doch findet 
unser Denken mannigfaltige Formen der Verkörperung und kann somit in 
Kooperation vollzogen werden. Von diesen Verkörperungen und Verkörpe-
rungsweisen können wir auf das diesen Verkörperungen zu Grunde liegen-
de Denken und Wahrnehmen schließen (Cassirer 1994a: 39f; 56f.).5 Und 
diese unterschiedlichen Verkörperungsweisen geben wiederum über das 
Denken zu denken. 

 
 

METAPHER – EIN ARBEITSBEGRIFF 
 
Tagtäglich gehen wir, nicht nur im Rahmen artifizieller poetischer Rede, 
sondern auch umgangssprachlich mit Metaphern um – als Sprecher wie als 

                                                   

5 Hier knüpfe ich an Ernst Cassirer an, dessen These lautet, dass Denken und 

Geist stets sinnlicher Verkörperungen bedürfen. Diese Verkörperungen bzw. 

Verkörperungsweisen unterliegen jedoch unterschiedlichen wie spezifischen 

Prinzipien. Cassirer verdeutlicht dies sogar im Rahmen wissenschaftstheoreti-

scher Überlegungen, in denen eine bestimmte Form der Begriffe mit einer be-

stimmten Weise zu denken und wahrzunehmen einhergeht. Der Dingwahrneh-

mung in den Wissenschaften korrespondiert der Dingbegriff. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 | RENÉ THUN 

 

Interpreten.6 Zumindest trifft dies zu, wenn wir eine metaphorische Genese 
sprachlicher Ausdrücke, mit denen wir tagtäglich umgehen, rekonstruieren 
können. Obwohl uns der metaphorische Ursprung vieler sprachlicher Aus-
drücke nicht immer bewusst ist, spielen sie in unserem alltäglichen Leben 
eine wichtige Rolle. Viele Metaphern sind starr oder abgestorben, weshalb 
sie uns als Metaphern nicht sofort auffallen. Doch gerade diese eignen sich 
besonders gut, um zu zeigen, wie Metaphern allgemein funktionieren.  

John Searle hat in seinem Aufsatz Metaphor (1979) das allgemeine 
Prinzip des Funktionierens von Metaphern folgendermaßen formuliert: Mit 
dem Ausdruck S ist Q soll der Sachverhalt S ist P ausgedrückt werden. Der 
erste Ausdruck steht für die metaphorische Aussage und der zweite für die 
Paraphrase der Metapher. Zur Verdeutlichung des Sachverhalts gehe ich 
auf ein Beispiel von Searle ein. Der sprachliche Ausdruck Sally ist ein Eis-
klotz verkörpert eine Metapher. Und nun gilt es zu zeigen, wie diese Meta-
pher funktioniert.  

Als erstes Merkmal ist die semantische Absurdität zu nennen, die sich 
ergibt, wenn wir den metaphorischen Ausdruck in buchstäblichem Sinne 
nehmen. Wäre die Metapher buchstäblich wahr, dann müsste Sally aus ge-
frorenem Wasser bestehen. Dann wäre Sally aber in einem buchstäblichen 
Sinne ein Eisklotz – also einfach nur gefrorenes Wasser – jedoch keine Per-
son.  

Andererseits würde es ein wenig merkwürdig anmuten, wenn jemand 
einem Eisklotz einen Namen (Sally) gibt. Buchstäblich genommen ergibt 
die Metapher also Nonsens. Um zu einem Verstehen von Metaphern vorzu-
dringen, müssen wir folglich unter die Satzoberfläche tauchen. Dies kann 
der Interpret, sofern er weiß, dass der Sprecher mit dieser Metapher einen 
Bezug (Referenz) auf eine reale Person namens Sally vollzieht. Wir können 
also als zweites Merkmal der Metapher die Unterscheidung zwischen Satz-
bedeutung und Sprecherbedeutung hervorheben; und auch hierin folgen wir 
Searle (1979). Einerseits ist Searle beizupflichten, wenn er die Intentionen 
des Sprechers ins Spiel bringt, welche vom Interpreten erfasst werden. Wir 
gehen davon aus, dass der Sprecher nicht einfach Unsinn äußert, sondern 
uns einen Sinn mitteilen will.7 Aber Searles Theorie muss noch erweitert 

                                                   

6 Dies ist die basale These von Lakoff und Johnson (1984).  

7 Die bezeichnet Grice als Kooperationsprinzip. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MUSIKALISCHES DENKEN | 159 

 

werden, da er sich auf einer rein sprachlichen Ebene bewegt und die Frage, 
weshalb wir Metaphern verwenden, nicht verfolgt.  

In bloßer Objektstellung, also rein der Satzoberfläche nach zu urteilen, 
gibt es kein analytisches Kriterium, demzufolge man eine Metapher als Me-
tapher erkennen kann. Um dies zu zeigen, genügen zwei Beispiele, die ver-
deutlichen, welche Rolle zudem die Pragmatik (Intention und Äußerungs-
kontext) spielt. Hierbei gehen wir jeweils von einer in unterschiedlichen 
Äußerungskontexten syntaktisch identischen Äußerung aus. Davidson un-
terscheidet zwischen Metapher und Lüge, wenngleich der Satz bzw. die 
Satzoberfläche in beiden Fällen identisch ist. So kann jemand mit der Äu-
ßerung X ist eine Hexe eine Metapher äußern, um etwa die Nachbarin (in 
negativer Hinsicht) zu charakterisieren oder um zu lügen. Ebenso kann der 
sprachliche Ausdruck Menschen sind Tiere einerseits im Diskurs der Bio-
logen eine allgemein anerkannte Wahrheit ausdrücken, im ethischen Dis-
kurs hingegen eine Wertung im Hinblick auf Handlungen (Krieg, Völker-
mord etc.) äußern. Ob eine Metapher vorliegt, hängt also zum Teil davon 
ab, mit welcher Überzeugung ein sprachlicher Ausdruck, die über dessen 
Verwendung entscheidet, geäußert wird. Dementsprechend vertritt David-
son die These, dass die Metapher vorrangig eine Frage des Gebrauchs 
(sprachlicher Äußerungen) ist.  

Mit diesen Bemerkungen sollte deutlich geworden sein, inwiefern bzw. 
weshalb es hier nicht so wichtig ist, einige kulturell verankerte Metaphern 
zu paraphrasieren oder deren Kulturgeschichte zu schreiben,8 sondern den 
metaphorischen Prozess (Ricœur 1978) zumindest ansatzweise zu explizie-
ren. Gehen wir zunächst von sprachlichen Äußerungen aus, so kann Searles 
Modell als eine vorläufige Grundlage der weiteren Explikationen dienen. 
Es muss dem jedoch noch etwas hinzugefügt werden.  

Neben den drei wichtigen Momenten des metaphorischen Prozesses wie 
Ricœur ihn beschreibt, indem er Imagination, Gefühl und Kognition als 
semantische Faktoren auffasst, muss auf die Besonderheit des metaphori-
schen Schematismus eingegangen werden, innerhalb dessen diese drei 
Momente ineinander greifen (vgl. Ricœur 1978: 145). Erst dadurch kann 
die viel diskutierte und umstrittene Kategorie der Ähnlichkeit in der Meta-
pher wirken. Diese Ähnlichkeit basiert nicht auf einem vorher erfolgten de-
skriptiven Vergleich, sondern ist ein Effekt des metaphorischen – oder bes-

                                                   

8 Auf beispielhafte Weise hat dies bereits Hans Blumenberg getan. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 | RENÉ THUN 

 

ser: metaphoren – Prozesses. „Resemblance ultimately is nothing else than 
this rapprochement which reveals a generic kinship between heterogenous 
ideas“ (ebd.: 145). Dem kann entsprochen werden, etwa wenn wir Klänge 
mit visuellen Qualitäten beschreiben oder gar mit gustatorischen, was nicht 
selten geschieht, wie ich weiter unten noch ausführen werde. Vor allem 
kann diese Ähnlichkeit oder Annäherung heterogener Prädikationsbereiche 
auf Grund des metaphorischen Schematismus vollzogen werden, den 
Ricœur in Anlehnung an Kant postuliert: 

 
I want to underscore a trait of predicative assimilation which supports my contention 

that the rapprochement characteristic to the metaphorical process offers a typical 

kinship to Kant’s schematism. I mean the paradoxical character of predicative as-

similation which has been compared by some authors to Ryle’s concept of category 

mistake, which consists in presenting the facts pertaining to one category in terms 

appropriate to another. (Ricœur 1978: 148) 

 
Gemäß dem Schematismus muss eine Synthesis stattfinden. Bei Kant ist es 
die Synthese von Begriff und Anschauung. Für Ricœur besteht der Schema-
tismus in der Synthese zweier Gedanken: „If there are two thoughts in one 
in a metaphor, there is one which is intended; the other is the concrete as-
pect under which the first one is presented“ (Ricœur 1978: 149). 

Gehen wir vom gewöhnlichen Schematismus von Begriff und An-
schauung aus, so wird jede Anschauung unter einen Begriff subsumiert und 
jeder Begriff hat eine (regelgemäße) Anschauung. Deshalb können wir ein 
Lebewesen etwa als einen Hund identifizieren; der Begriff ‚Hund‘ funktio-
niert dabei als Regel, gemäß welcher eine konkrete (empirische) Anschau-
ung einem Begriff subsumiert wird. Bei einer Metapher stellt sich dieses 
Problem nun in doppelter Hinsicht: Zwei Paare von Anschauung und Be-
griff müssen nun zu einer Einheit gebracht (synthetisiert) werden. Insbe-
sondere stellt sich zudem dabei das Problem der Synthese je zweier An-
schauungen sowie zweier Begriffe. Dadurch wird ein Spiel der Erkenntnis-
kräfte in Gang gesetzt. Max Black greift mit seiner Interaktionstheorie eben 
diesen Punkt auf, indem er von der Synthese „implicative complexes“ 
(Black 1979: 441) spricht. Für ihn wird nicht nur ein semantischer Aspekt 
(scource domain) in einen fremden Prädikationsbereich (target domain) 
verschoben, wodurch eine Art semantischer Paradoxie entsteht. Begriffe 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MUSIKALISCHES DENKEN | 161 

 

oder Ideen sind – vereinfacht gesprochen – für ihn keine primitiven Entitä-
ten, sondern sie bergen mannigfaltige Prädikationsmöglichkeiten in sich.  

Bei einer Metapher wie Sally ist ein Eisklotz ist es nicht nur so, dass wir 
die physikalische Eigenschaft der Kälte, die ein Eisklotz hat, Sally zu-
schreiben. Entscheidend ist vielmehr, dass wir physische Kälte als eine per-
sonale Charaktereigenschaft auffassen. Desgleichen bei der von Max Black 
diskutierten Metapher Man is a wolf. Nicht nur wird menschliches Handeln 
mit Hilfe tierischen Verhaltens charakterisiert. Das tierische Verhalten 
selbst wird anthropomorphisiert. Dadurch wird der Wolf im Gegenzug also 
‚menschlicher‘. Black gibt damit einen weiteren Hinweis, wie der metapho-
rische Prozess zu denken sei. Wer eine Metapher produziert, muss schon 
beide Domänen zugleich erfasst und sie in Beziehung zueinander gesetzt 
haben. Denn es fragt sich, weshalb wir Metaphern verwenden und wie wir 
auf diese kommen. Da es im weiteren Verlauf um die Verschränkung von 
Denken und Wahrnehmen gehen wird, möchte ich auf die Synästhesie als 
einem Wahrnehmungsphänomen eingehen, das mit der Metapher explizit 
zu tun hat. 

 
 

SYNÄSTHESIEN 
 
Um uns den Weg zum Sprechen und Wahrnehmen im Modus der Metapher 
bahnen zu können, bietet sich ein Rekurs auf das Wahrnehmungsphänomen 
der Synästhesie besonders gut an. Dies liegt vor allem daran, dass in den 
Berichten zu erlebten Synästhesien der Kategorienfehler durch Verqui-
ckung von heterogenen Prädikationsbereichen ins Auge sticht. Synästhesien 
sind Wahrnehmungserlebnisse, bei denen ein Stimulus eines bestimmten 
Wahrnehmungsmodus (auditiv) ein Wahrnehmungserlebnis in einem ande-
ren Wahrnehmungsmodus (visuell) auslöst. Synästhesie ist ein empirisch 
gut untersuchtes Phänomen und es herrscht in definitorischer Hinsicht gro-
ße Übereinstimmung. So gilt es als Paradebeispiel für Synästhesie, dass je-
mand, wenn er einen Bestimmten Klang hört, eine bestimmte Farbwahr-
nehmung hat. Dies wird in der Literatur auch als Farbenhören bezeichnet. 

Für Synästheten ist es daher nicht ungewöhnlich zu sagen, dass ein 
Klang orange oder hellgrün klingt, denn er oder sie hat ja während der audi-
tiven Wahrnehmung ein visuelles Wahrnehmungserlebnis, welches aller-
dings strikt kausal vom Stimulus, dessen Wahrnehmung durch einen ande-

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 | RENÉ THUN 

 

ren Sinnesmodus als dem des Wahrnehmungserlebnisses stattfindet, ausge-
löst wurde.9 In einem Konzertbesuch würden wir zunächst vermuten, dass 
unsere Begleitung in Metaphern spräche, wenn er oder sie den Satz Die 
Geigen klingen grün äußerte.  

Synästhesie ist an keinen bestimmten Modus der sinnlichen Wahrneh-
mung gebunden und kann sich unter Einwirkung unterschiedlichster Stimu-
li ereignen. So wurden Synästhesien bezogen auf Grapheme festgestellt; 
hier spricht man von Farb-Graphem-Synästhesien. Die von der Kognitions-
psychologin Julia Simner (2006) untersuchten Synästheten hatten bestimm-
te Farbwahrnehmungen während der Wahrnehmung von bestimmten Buch-
staben. So kann es geschehen, dass eine Person immer dann, wenn er oder 
sie den Buchstaben A sieht, ein Orange-Wahrnehmungserlebnis hat. Ent-
scheidend ist für uns nun allein die Tatsache, dass die Synästhesie darauf 
beruht, dass eine Wahrnehmung in einem bestimmten Sinnesmodus, ein Er-
lebnis in einem anderen Sinnesmodus hervorruft, obwohl dies von Stimulus 
nicht direkt ausgeht.10 Folgen wir Raymond W. Gibbs, so ist auch das Ver-
stehen von Metaphern zumindest in Anlehnung an Synästhesien beschreib-
bar. Dem liegt der Gedanke zu Grunde, dass das Verstehen von Metaphern 
mit einer leibbezogenen Simulation einhergeht. Konkret bedeutet dies, dass 
wenn jemand eine Metapher versteht, er oder sie eine imaginative Simula-
tion leibgebundener Erfahrung vollzieht (hierzu: Gibbs 2006). Das heißt, 
der Interpret vollzieht eine Simulation des durch die Metapher vermittelten 
bzw. suggerierten Erfahrungsgehalts.  

Gibbs geht in seinem Artikel von metaphorischen Beschreibungen von 
Kummer (being lost in the dark tunnel of grief) aus (Gibbs 2006: 435). Sei-
ne These lautet, dass der Interpret die in der Metapher bedeuteten leiblichen 
Regungen innerlich simuliert: 

 

                                                   

9 Dies ist ein wichtiges Unterscheidungsmerkmal zwischen Synästhesie und (syn-

ästhetischen) Metaphern. Im Bilden von Metaphern verfahren wir kreativ asso-

ziativ, wohingegen Synästhesieerlebnisse kausal ausgelöst und als räumlich real 

empfunden werden. Das heißt zum Beispiel, dass etwa ein bestimmter Ton oder 

Akkord stets ein bestimmtes Farbwahrnehmungserlebnis (etwa gelb) auslöst. 

10 So sind beispielsweise Schallwellen akustische Stimuli und werden zunächst di-

rekt vom Ohr aufgenommen. Desgleichen riechen wir nicht mit den Ohren.  

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MUSIKALISCHES DENKEN | 163 

 

[B]eing lost in the dark tunnel of grief and moving forward to the other side, are all 

understood by simulating what it must be like to perform these specific activities, 

even though it is, strictly speaking, impossible to physically act on abstract entities 

like the emotion of grief. We experience grief, in this case, as a process of moving 

through ‚affective space‘, in which we imaginatively encounter different physical 

obstacles and learn to overcome these in our ongoing emotional journey. (Gibbs 

2006: 435) 

 
Trifft dies zu, so kann man sagen, dass die Erfahrung eines Stimulus (die 
sprachliche Metapher) eine Erfahrung hervorruft, die am Stimulus selbst 
nicht beobachtbar ist. Metapherntypisch ist hierbei – analog zur absurden 
Prädikation, welche die Metapher verkörpert, – die erfahrungsmäßige Un-
möglichkeit, welche imaginiert wird.  

Zunächst vergegenwärtigen wir uns, welche Evidenzen Gibbs für seine 
Theorie anführt. Ein Grund ist für ihn die Tatsache, dass viele Metaphern 
auf leiblichen Prozessen basieren. Zumindest für synästhetische Metaphern 
kann festgehalten werden, dass die sensuelle Leiberfahrung für sie eine 
Grundlage ist. Metaphern wie ‚der Wein schmeckt samtig‘ oder ‚der süße 
Klang der Geigen‘ basieren auf leiblichen Erfahrungen, ohne die wir diese 
(synästhetischen) Metaphern11 nicht verstehen oder produzieren könnten. 
So wird auch die Metapher Begehren ist Hunger auf leibliche Erfahrungen 
zurückgeführt (vgl. Gibbs 2006: 440).  

Doch wie verhält sich diese Konzeption im Hinblick auf nichtsprachli-
che Metaphern? Um dies näher erörtern zu können, gilt es zunächst festzu-
halten, dass viele Metaphern auf Grund der durch sie ausgelösten (imagi-
nierten) Erfahrung funktionieren. Sie lassen uns – in Anspielung auf einen 
Satz aus Wittgensteins Tractatus – imaginieren, was der Fall ist, wenn sie 
zuträfen. Trifft Gibbs’ Konzeption der leibbezogenen Simulation kraft der 
Metapher zu, so kann eine Familienähnlichkeit mit der Synästhesie attes-
tiert werden.12 

                                                   

11 Zu der Thematik der synästhetischen Metapher siehe auch Cretien van Campen 

(2008) sowie Jamie Ward (2008). 

12 Mitnichten ist damit behauptet, dass Synästhesie und (synästhetische) Meta-

phern miteinander identisch wären. Während Synästhesien kausal verursacht 

werden, werden (synästhetische) Metaphern assoziativ vollzogen. Die sprachli-

chen Effekte sind jedoch sehr ähnlich.  

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 | RENÉ THUN 

 

DER ZUGANG – EINE ÜBERGEORDNETE METAPHER  
 
Bisher ging es lediglich um vorbereitende Bemerkungen für einen Theorie-
hintergrund, der für die weiteren Überlegungen eine zentrale Rolle spielt. In 
einem weiteren Schritt werde ich den Kerngedanken explizieren, wobei es 
mir weniger um konkrete Metaphern geht, sondern um Anhaltspunkte, die 
darauf schließen lassen, dass ästhetisches Verstehen von Kunst – und hier 
der Musik – in seinem Kern metaphorer Natur ist. Stein des Anstoßes hier-
für ist die in Ästhetiken und Kunstphilosophien verbreitete Metapher vom 
Sprechen der Kunstwerke bzw. der Bilder. Diese sprechen bekanntermaßen 
nicht. Aber diese Metapher erlaubt Rückschlüsse auf den Verstehens- und 
Wahrnehmungsprozess. Adorno verwendet diese Metapher wortwörtlich, 
wohingegen Gadamer auch von „Kunst als Aussage“ (Gadamer 1993) 
spricht. Goodman redet bekanntermaßen von „Sprachen“ der Kunst. Auch 
bei Kant findet sich diese Metapher, der er jedoch kein großes Gewicht bei-
zumessen scheint: 

 
Wie aber bildende Kunst zur Gebärdung einer Sprache (der Analogie nach) gezählt 

werden könne, wird dadurch gerechtfertigt, dass der Geist des Künstlers durch die-

ses Gestalten von dem, was und wie er gedacht hat, gleichsam einen körperlichen 

Ausdruck gibt, und die Sache gleichsam mimisch sprechen macht: ein sehr gewöhn-

liches Spiel unserer Phantasie, welche leblosen Dingen, ihrer Form gemäß, einen 

Geist unterlegt, der aus ihnen spricht. (Kant 1957: 426) 

 
Kants Rede vom „Geist“, der „aus ihnen spricht“ kann man dahingehend 
interpretieren, dass es sich schlichtweg um einen Verstehensvollzug han-
delt, indem der Betrachter – analog zur Rede – Sinn vollzieht.  

Nun stellt sich die Frage, ob es sich beim ‚Sprechen‘ der Kunstwerke 
um eine bloße Metapher handelt, welche durch ihre Paraphrase ersetzt wer-
den kann oder ob diese Metapher ursprünglich ist.13 Zumindest können wir 
jetzt festhalten, dass wir es mit der Rede vom ‚Sprechen‘ der Kunstwerke 
mit einer Metapher zu tun haben, bei der es mir vor allem um deren Form 
geht. Dass es sich um eine Metapher handelt, erhellt aus dem trivialen 
Sachverhalt, dass Bilder, Musik und Skulpturen nicht sprechen (können), 
weil dies eine Tätigkeit ist, welche nur Personen vollziehen. Nun könnte 

                                                   

13 Diese Unterscheidung übernehme ich von Josef König. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MUSIKALISCHES DENKEN | 165 

 

man einwenden, dass eine Äußerung wie die Uhr läuft! ebenso eine Meta-
pher ist wie die Rede vom ‚Sprechen‘ der Kunstwerke. Kunstwerke spre-
chen nicht wirklich; und Uhren laufen nicht wirklich, weil sie keine Beine 
haben. Genetisch betrachtet mag es zutreffen, dass wir vom menschlichen 
oder tierischen Lauf auf den Prozess der Zeigerbewegung und der raschen 
Zahlenfolge projizieren, somit wird das primäre Subjekt (die Uhr) mit Hilfe 
eines domänenfremden Prädikats (läuft) beschrieben. Lakoff und Johnson 
haben unsere Alltagssprache auf Metaphern hin untersucht und zahlreiche 
basale Konzepte aufgezeigt, die kraft der Metapher funktionieren, und diese 
Konzepte nach Metapherntypen kategorisiert. Wenn wir also sagen die Uhr 
läuft, so haben wir es – rein unter dem Aspekt der Herkunft – mit einer (to-
ten) Metapher zu tun. Dennoch gehen wir mit dieser Metapher tagtäglich 
erfolgreich um und sie kann sogar als Regel angesehen werden, da unter 
normalen Bedingungen jeder sofort weiß, welcher Sachverhalt mit dieser 
metaphorischen Äußerung gemeint ist. In unserer Alltagssprache hat diese 
Metapher mittlerweile den Status buchstäblicher bzw. begrifflicher Rede. 
Denn sie meint auch inhaltlich einen konkreten und bestimmten Sachver-
halt. Ihre metaphore Kraft ist verblasst durch ihren (erfolgreichen) Ge-
brauch. 

Möglicherweise könnte jemand behaupten, das Sprechen der Kunstwer-
ke könne hinreichend paraphrasiert – also die Metapher aufgelöst – werden. 
Wir haben es hier jedoch mit einem fundamentalen Unterschied zwischen 
den beiden oben genannten Metaphern zu tun. Wenn von einer Uhr behaup-
tet wird, sie liefe, so wird damit zwar ein Prozess mit Hilfe eines kategorial 
verschiedenen Prozesses charakterisiert. Doch beides sind Prozesse der 
Bewegung/Veränderung (zumindest bei Uhren mit Zeigern), welche in Au-
genschein genommen werden können. Fassen wir den Begriff der Bewe-
gung oder des Laufens allgemein unter den der Veränderung, so können das 
Laufen sowie die Zeigerbewegung oder die Zahlenfolge auf einer Digital-
uhr gleichermaßen beobachtet werden. Mit dem ‚Sprechen‘ der Kunstwerke 
verhält es sich anders.  

Egal, ob wir ein Kunstwerk hörend oder sehend rezipieren, es ist von 
einem Sprechen die Rede, welches jedoch nicht drittpersönlich beobachtbar 
ist. Erst wenn wir auf der konkreten Ebene der Beschreibung einer ästheti-
schen Wirkung angelangt sind – der wir uns weiter unten noch eingehend 
zuwenden werden – haben wir es mit konkreten ästhetischen Metaphern zu 
tun. Die formale Metapher vom ‚Sprechen der Kunstwerke‘ ist lediglich ei-

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 | RENÉ THUN 

 

ne Art Inbegriff dessen, was wir vollziehen, wenn ein Werk der Kunst uns 
als ein Kunstwerk anspricht. Mit dieser Metapher wird also eingefangen, 
wie wir rezipieren, wie uns ein Kunstwerk anmutet und wie wir über Kunst 
sprechen. Wie dieser metaphore Verstehensvollzug näher zu bestimmen ist, 
möchte ich im nächsten Schritt darlegen. Ich möchte mich nun einem Be-
griff des musikalischen Denkens annähern, indem ich den Begriff des mu-
sikalischen Gedankens knapp rekonstruiere.14  

 
 

MUSIKALISCHES DENKEN 
 
Für den Komponisten Arnold Schönberg muss es ein musikalisches Denken 
geben, da er vom „musikalischen Gedanken“ spricht. Folglich ist der musi-
kalische Vollzug des Komponierens als Denken zu bezeichnen; und das 
Hören von Musik muss dann irgendwie mit dem Erfassen musikalischer 
Gedanken zusammenhängen. Auch Musikwissenschaftler wie Achim Ste-
phan fassen Texte mit dem Titel Vom musikalischen Denken (1985) zu-
sammen. Allein die Tatsache, dass es in der Musik Regeln und Prinzipien 
gibt, lässt die These, dass Musik mit Denken zu tun hat, oder, genauer, eine 
bestimmte Form des Denkens ist, beinahe als trivial anmuten. Was aber ist 
unter einem genuin musikalischen Denken und unter einem musikalischen 
Gedanken genauer zu verstehen? An diesem Punkt scheiden sich die musi-
kalischen Geister. Seinen Niederschlag findet dieser Streit in Form von 
Formalästhetiken und Inhaltsästhetiken. Als Beispiel für einen Begriff mu-
sikalischen Denkens in formalästhetischer Manier wäre Eduard Hanslick 
(Hanslick 1982) zu nennen. Musikalisches Denken hat für ihn, jedenfalls 
rein wissenschaftlich betrachtet, nur das musikalische Material in seiner 
Immanenz zum Gehalt und daher ist das Musikalisch-Schöne nichts weiter 
als tönend bewegte Form. Auf den Sachverhalt des metaphorischen Status 
der Rede von ‚tönend bewegter Form‘ möchte ich an dieser Stelle nicht nä-
her eingehen. Wichtig ist allein Hanslicks These, da sie davon ausgeht, das 
einzig intrinsisch Feststellbare an Musik ist bzw. das Musikalisch-Schöne 

                                                   

14 Die Rekonstruktion ist hierbei nicht vollständig, da es aus Platzgründen nicht 

möglich ist. Schönbergs Gebrauch des Ausdrucks „musikalischer Gedanke“ ist 

teilweise schwankend, weshalb ich mich auf die für den hiesigen Zweck rele-

vanten Gebrauch beschränken werde. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MUSIKALISCHES DENKEN | 167 

 

bestehe allein in tönend bewegter Form.15 Eine damals weit verbreitete 
Auffassung von Musik als Sprache des Gefühls lehnte Hanslick ab – mit 
guten Gründen, wenn man seinen Theoriehintergrund sowie Geltungsan-
spruch kennt.16  

Anders als der Musikkritiker Hanslick vertrat der Komponist Arnold 
Schönberg keine Formalästhetik. Schönberg selbst schrieb über sein eige-
nes kompositorisches Schaffen und betonte dabei die konstitutive Rolle des 
musikalischen Gedankens für den musikalischen Verlauf. Ein musikali-
scher Gedanke liegt einem musikalischen Werk zu Grunde und gelangt zur 
Entfaltung bzw. Auslegung durch das Prinzip der entwickelnden Variation. 
Dieses Prinzip findet vor allem in Schönbergs Zwölftontechnik Anwen-
dung, in der jedem Stück eine bestimmte Zwölftonreihe zu Grunde liegt 
(Grundreihe): „Die Grundreihe funktioniert in der Art eines Motivs. Das 
erklärt, warum für jedes Stück von neuem eine Grundreihe erfunden wer-
den muss. Sie muss der schöpferische Gedanke sein.“ (Schönberg 1992: 76) 
Für Schönberg handelt es sich bei der Zwölftontechnik allerdings nicht um 
bloßes ‚Sprechen‘, ‚Rechnen‘ oder formale Spielerei. Ein musikalischer 
Gedanke 

 
ist der rote Faden, an dem sich alles musikalische Geschehen entlangtastet: […], ei-

ne Überleitung, eine Codetta, eine Durchführung etc., sollte nicht als etwas gelten, 

das nur um seiner selbst willen da ist. Sie sollte überhaupt nicht erscheinen, wenn sie 

den Gedanken des Stückes nicht entwickelt, modifiziert, intensiviert, klärt, beleuch-

tet oder belebt. (Schönberg 1992: 43) 

 
Besehen wir das Prinzip der entwickelnden Variation näher, so sticht aller-
dings ein Schulterschluss mit der Formalästhetik hervor, von der Schönberg 
ja abgegrenzt werden sollte, da dieses Prinzip ein Mittel für den Umgang 
oder zur Regulierung des Materials darstellt (Dahlhaus 1986: 21). Für 

                                                   

15 Hanslick geht es dabei jedoch um die Frage nach dem wissenschaftlich feststell-

baren Gehalt und nicht darum, wie wir uns anderen über unsere subjektive Auf-

fassung einer Musik mitteilen. Nur wenn etwas mit Notwendigkeit festgestellt 

werden kann, dann ist es Wissenschaft; und Hanslick selbst fragt in seinem Auf-

satz nach einer „exakten Musikwissenschaft“. 

16 Sicherlich hat Musik etwas mit Gefühlen zu tun. Doch dass es sich dabei um ei-

ne Sprache des Gefühls handelt, ist streitbar. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 | RENÉ THUN 

 

Schönberg war das Prinzip der entwickelnden Variation von so zentraler 
Bedeutung, weil es ihm mit ihr gelang, ohne Tonalität größere musikalische 
Formen zu generieren. Denn es war für die zweite Wiener Schule ein fun-
damentales Problem, ohne das formkonstitutive Moment der Tonalität grö-
ßere zusammenhängende musikalische Formen zu komponieren. Schönberg 
ging es jedoch nicht allein um das Lösen immanenter materialbedingter 
Probleme. Diese waren für ihn Fragen der Mittel. In erster Linie war die 
Musik für Schönberg ein Medium des Ausdrucks.17 Und nicht selten hatte 
seine Musik einen programmatischen Bezug. Als eines seiner prägnantesten 
Beispiele wäre das Stück Ein Überlebender aus Warschau zu nennen. 
Schönberg selbst oszillierte also zwischen Inhaltsästhetik und Formalästhe-
tik, was den Begriff und die Funktion des Begriffs des „musikalischen Ge-
dankens“ anbelangt.  

Wie dargelegt, ist die entwickelnde Variation ein Prinzip des Umgangs 
mit dem musikalischen Gedanken, den Schönberg auch als Grundreihe be-
trachtet. Hier sind wir allein auf der Ebene der (Kompositions-)Technik. Es 
gilt einen weiteren Aspekt zu beachten, der eventuell auf Schönbergs 
schwankenden Begriffsgebrauch zurückzuführen ist. Für ihn ist die Neue 
Musik nicht schlichtweg eine Verkörperungsform neuer musikalischer Ge-
danken, sondern die Neue Musik verkörpere lediglich eine neue Darstel-
lungsform alter bzw. bewährter musikalischer Gedanken. Die jungen Kom-
ponisten fassen somit keine neuen musikalischen Gedanken, sondern prä-
sentieren neue Stile (Schönberg 1992: 48). Sind musikalische Gedanken 
dann nichts weiter als die anfängliche Darstellung von systematisch mani-
pulierbaren Intervallverhältnissen in Relation zum Rhythmus? „Der musi-
kalische Gedanke ist das, was dargestellt werden soll, die Darstellung des 
Gedankens ist jedoch der Gedanke selbst.“ (Stephan 1985: 131) Ein grund-
legendes Problem betrifft hier das Verhältnis von Gedanke und Darstellung. 
Vorschnell könnte hier eine Identifizierung mit sprachlichen Gedanken und 
deren Darstellung vermutet werden. Wir können in der Tat einen sprachli-
chen Gedanken unterschiedlich darstellen; sei es durch eine Übersetzung in 
eine andere Sprache oder durch grammatikalische Umformungen. 

Um die Funktion oder Rolle des musikalischen Gedankens zu fassen, 
reicht eine rekonstruktive Analyse der Schönbergschen Begriffsverwen-
dung nicht aus. Neben dem Aspekt der musikalischen Immanenz sowie 

                                                   

17 Vgl. hierzu Schönbergs Ausführungen in der Einleitung zu der Harmonielehre. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MUSIKALISCHES DENKEN | 169 

 

Ausdifferenzierung des musikalischen Materials reflektiert Schönberg das 
Verhältnis von Musik und Geschichtlichkeit im Sinne außermusikalischer 
Ereignisse und Prozesse. Musik ist demnach in der Lage, ganze Lebenshal-
tungen bzw. Weltanschauungen zu verkörpern – wenngleich mit eigenen 
(also musikalischen) Mitteln. Sicherlich betrifft dies – jedenfalls für Schön-
berg – das Verhältnis zwischen musikalischen Gedanken und seiner Dar-
stellung (Stil), da der geschichtliche Wandel der musikalischen Stile der 
Mode unterliegt. Auf diesen Punkt geht Schönberg explizit ein, da er sich 
selber die Frage nach dem historisch bedingten Stilwandel stellt. So zeichne 
sich die romantische Musik dadurch aus, dass sie komplex und geheimnis-
voll sei (vgl. Schönberg 1992: 46f.).  

Noch ausdrücklicher zeigt sich Schönbergs Distanz zur Formalästhetik, 
wenn man folgende – zugegebenermaßen etwas nebulöse – Äußerung be-
rücksichtigt: „Mein persönliches Gefühl ist, dass Musik eine prophetische 
Botschaft vermittelt, die eine höhere Form des Lebens enthüllt, auf die die 
Menschheit sich hinentwickelt. Und gerade wegen dieser Botschaft wirkt 
sie auf Menschen aller Rassen und Kulturen.“ (Schönberg 1992: 183) Die 
Faktur der Musik, also die Darstellung musikalischer Gedanken wird somit 
Medium der Reflexion von Geschichtlichkeit. Das Prinzip der entwickeln-
den Variation ist jedoch nur eine Möglichkeit musikalischen Denkens. An-
dere Komponisten organisieren ihr musikalisches Material nach gänzlich 
anderen Prinzipien, die hier jedoch nicht gesondert diskutiert werden kön-
nen. 

Noch expliziter ist das Verhältnis zwischen musikalischem Denken und 
Außermusikalischem beim französischen Komponisten Claude Debussy 
verkörpert. Für ihn stellt Musik gleichsam eine Perspektive auf Welt dar; 
eine Art Medium zwischen Komponisten, Hörer und Welt. Es geht ihm da-
bei nicht um die ikonische Funktion, welche in der Musik etwa dadurch re-
alisiert wird, indem ein Holzblassinstrument einen Kuckucksruf nachahmt 
oder Schlagwerk und Streicher einen Galopprhythmus spielen. Momente 
des Ikonischen finden wir sicherlich auch, wenn wir beispielsweise die Par-
titur von Debussys La Mer studieren. Schon der Umriss vieler Notengrup-
pen in den Instrumentengruppen (Stimmen) lässt die Wellenbewegungen 
visuell erkennen. Gänzlich vertrackt aber wird das Verhältnis von musikali-
schem Material und außermusikalischen Gehalten, wenn wir uns Debussys 
Préludes für Piano solo ansehen. Dort wird das sechste Prèludes mit Des 
pass sur la neige betitelt. Was geschieht hier? Nun, Debussy nimmt eine 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 | RENÉ THUN 

 

Art Übertragung der winterlichen Landschaft und des gefrorenen Bodens 
in Musik vor. Die Erlebnis- und Wahrnehmungswelt der Situation einer 
winterlichen Landschaft wird durch das Medium der Musik verkörpert. So 
klingt der nahezu ostinat vorgetragene Rhythmus für Debussy wie der hart 
gefrorene Boden. Wir können dies als einen Prozess der metaphorischen 
Verklärung bezeichnen. 

Auch bei modernen Komponisten wie Gyorgy Ligeti basiert die Grund-
idee einer Komposition häufig auf einem metaphorischen Prozess: Der 
Komponist verkörpert durch seine Musik etwas, was selbst nicht musika-
lisch ist.  
 
Klänge und musikalische Kontexte erwecken in mir stets die Empfindung von Far-

be, Konsistenz und sichtbarer wie auch tastbarer Form. Und umgekehrt: Farbe, 

Form, materielle Beschaffenheit, ja sogar abstrakte Begriffe verknüpfen sich in mir 

unwillkürlich mit klanglichen Vorstellungen. Dies erklärt das Vorhandensein von so 

zahlreichen ‚außermusikalischen‘ Zügen in meinen Kompositionen. Klingende Flä-

chen und Massen, die einander ablösen, durchstechen oder ineinanderfließen, – 

schwebende Netzwerke, die zerreißen und sich verknoten, – nasse klebrige, gallert-

artige, faserige, trockene, brüchige, körnige und kompakte Materialien, – Fetzen, 

Floskeln, Splitter und Spuren aller Art, – imaginäre Bauten, Labyrinthe, Inschriften, 

Texte, Dialoge, Insekten, […] all das sind Elemente dieser nichtpuristischen Musik. 

(Nordwall 1971: 41) 

 
All diese ‚Assoziationen‘ oder außermusikalischen Elemente, die in Ligetis 
Musik eingehen, durchlaufen während des Kompositionsprozesses eine ra-
tionale Durchformung. Schließlich stellt sich für Komponisten wie Ligeti 
das Problem, wie diese Empfindungen eine Artikulation in der Zeit finden 
und somit musikalische Form werden können. Freilich kann dieses Ver-
hältnis nicht als intrinsisch oder semantisch bezeichnet werden; und es un-
terliegt keinerlei analytischer Strenge. Aber wir sollten nicht vergessen, 
dass wir es hierbei mit musikalischen Kunstwerken und nicht mit einem 
wissenschaftlichen Diskurs zu tun haben. Wir sollten folglich nicht erwar-

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MUSIKALISCHES DENKEN | 171 

 

ten, dass zwischen einem musikalischen Kunstwerk und dessen interpretier-
tem Gehalt ein notwendiges Verhältnis besteht.18  

Für den weiteren Schritt genügt es vorerst festzuhalten, dass es nicht da-
rauf ankommt, ob der Interpret die Intentionen des Komponisten ‚richtig‘ 
erfasst, indem er der Musik den vom Komponisten als ‚richtig‘ intendierten 
Gehalt zuschreibt. Wir brauchen diese Sicherheit in der ästhetischen Praxis 
auch gar nicht. Wichtiger ist hier, dass das musikalische Kunstwerk zum 
Rezipienten zu sprechen scheint, ihr oder ihm etwas ‚sagt‘. Wenn ein Rezi-
pient sich von einem Kunstwerk angesprochen fühlt, so ist dies als ein Re-
sonieren zu verstehen, welches den Rezipienten dazu veranlassen kann, ei-
ne Beschreibung einer vom Kunstwerk ausgehenden ästhetischen Wirkung 
zu vollziehen. Diese ‚Beschreibungen‘ oder Charakterisierungen zeichnen 
sich vor allem durch ihre Metaphorizität aus. 
 
 

METAPHORE CHARAKTERISIERUNGEN VON MUSIK 
 
Zunächst möchte ich darauf hinweisen, dass auch das Hören von Musik als 
eine metaphore Tätigkeit begriffen werden kann,19 wenn wir dieses Hören 
im Sinne ästhetischen Verstehens begreifen. Für die Evidenz dieser These 
sorgen Untersuchungen zur Beschreibung von Musik (Kleinen 1994: 63ff.), 
wobei ich vorwegnehmend darauf hinweisen möchte, dass dabei auch Syn-
ästhesien oder Effekte, welche der Synästhesie nahe stehen, eine wichtige 
Rolle spielen mögen. Methoden in der Musikpädagogik basieren darauf und 
wenden diese erfolgreich im Unterrichtsalltag an.  

Um eventuelle Missverständnisse zu vermeiden, sei auf einen Unter-
schied zwischen zwei Redeformen über Musik hingewiesen. Musikwissen-
schaftler mögen gelegentlich geneigt sein, die Rede über Musik in Meta-
phern als unwissenschaftlich zu beargwöhnen. Sie verlangen – zumindest 
im Rahmen einer Strukturanalyse – eine klare deskriptive Rede in Termini 
oder Fachbegriffen; es soll nur das zur Sprache kommen, was der (musika-
lische) Fall ist. Hier geht es in erster Linie um Mittel, die der Komponist 

                                                   

18 Andererseits sei darauf verwiesen, dass die Bekanntschaft mit einem musikali-

schen Idiom zur Einhelligkeit im Verstehen führen kann, wie die Musiksoziolo-

gie belegt; Musik hätte dann zumindest Sprachcharakter.  

19 Diese These vertritt der englische Musikphilosoph Roger Scruton (1997).  

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 | RENÉ THUN 

 

verwendet hat (satztechnische Modelle, Harmonik, Instrumentierung), um 
ein musikalisches Werk zu realisieren. Musik ist in diesem Fall Gegenstand 
propositionalen Sprechens und Wahrnehmens; die subjektive Erlebnisper-
spektive ist dabei völlig ohne Belang. In der anderen Form der Rede über 
Musik teilt der Hörer seine (subjektiven) Eindrücke mit; er oder sie redet 
dann unter Umständen von der ästhetischen Wirkung einer Musik und cha-
rakterisiert unter Umständen etwas, was in der Musik direkt nicht gelegen 
ist. Sicherlich sind dies zwei hochstilisierte gegensätzliche Formen des Re-
dens über Musik, aber für meinen Zweck ist die Unterscheidung in metho-
discher Hinsicht wichtig. Es geht mir an dieser Stelle nicht um Statements 
wie die Musik klingt cool oder die Musik macht mich traurig, die Musik 
macht mich fröhlich usw.  

Nun möchte ich in Anlehnung an Josef König den Begriff der ästheti-
schen Wirkung einführen (König 1978), da er für die gesamte Konzeption 
grundlegend ist. Königs Begriff der ästhetischen Wirkung kann als Schlüs-
selbegriff für eine Kunstästhetik angesehen werden, sofern Kunstästhetik 
sich mit der Frage beschäftigt, unter welchen Bedingungen wir etwas als 
ein Kunstwerk anerkennen.20 Zudem spielt für den Begriff der ästhetischen 
Wirkung die Metapher eine entscheidende Rolle. Ontologisch ist dieser Be-
griff von Relevanz, da er das Sein einer ästhetischen Wirkung bzw. deren 
Realität an die Sprache und näher an die Beschreibung einer ästhetischen 
Wirkung koppelt. Wer beispielsweise sagt Die Mona Lisa wurde 1503–
1506 von da Vinci in Öl auf Pappelholz gemalt, beschreibt keine ästheti-
sche Wirkung. Ebenso sind Aussagen über Werke deskriptiver Art sowie 
Kategorisierungen noch keine Beschreibungen ästhetischer Wirkungen im 
Sinne Königs. Ein Bild wie die Mona Lisa gilt König zunächst nur als ein 
so genanntes Kunstwerk. Damit ein Werk der Kunst als ein Kunstwerk21 

                                                   

20 Autoren wie Danto wenden ein, dass es in moderner Kunst gar nicht um Ge-

schmack gehe und sie kein Gegenstand der Ästhetik, sondern der Kunstphiloso-

phie sei. Dies macht der etwa an Warhols Brillo-Boxes fest. Hier wird hingegen 

der Gedanke geltend gemacht, dass wir es bei der Betrachtung von Kunst und 

der ästhetischen Wirkung nicht um Geschmacksurteile geht, sondern um das 

freie Spiel der Erkenntniskräfte bezogen auf ein sinnlich präsentiertes Artefakt. 

21 Die Unterscheidung zwischen ‚Kunstwerk‘ und ‚Werk der Kunst‘ geht mit der 

Auffassung von Kunst als einer Institution einher. Wenn Malerei oder Komposi-

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MUSIKALISCHES DENKEN | 173 

 

gelten kann, muss es Korrelat der ästhetischen Wirkung sein, und diese 
Wirkung muss in der Art der Beschreibung ihren Niederschlag finden. 

Klärungsbedürftig sind vor allem der ontologische bzw. logische Status 
der Rede von Wirkung und Beschreibung als je ästhetischer. Eine ästheti-
sche Wirkung ist keine physikalische und daher nicht im Sinne der Kausali-
tät bestimmbar. Daraus folgt auch, dass die Beschreibung einer ästhetischen 
Wirkung nicht schlechthin eine Beschreibung ist. Zwischen einer nichtäs-
thetischen Wirkung und einer ästhetischen Wirkung besteht ein radikaler 
Unterschied hinsichtlich ihres Wirkung-seins. Analog gilt dies für Be-
schreibungen. Beschreibungen nichtästhetischer Wirkungen sind als Be-
schreibungen radikal verschieden von Beschreibungen ästhetischer Wir-
kungen. Die ontologische Differenz besteht darin, dass die ästhetische Wir-
kung ein nicht-Seiendes ist, wohingegen eine nichtästhetische Wirkung 
(etwa ein Brandloch) eine seiende Wirkung ist, die von jedermann in Au-
genschein genommen werden kann.  

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass die Begriffe ‚Wirkung‘ und 
‚Beschreibung‘, wie sie König für eine Beschreibung einer ästhetischen 
Wirkung fasst, metaphorisch verwendet werden. Denn diese Begriffe wer-
den von ihm nicht in ihrem üblichen Sinne (Gebrauch) eingeführt, sondern 
im Rahmen einer Katachrese. Wir können allerdings ein wichtiges Moment 
der Metapher festhalten, wenn wir auf Aristoteles rekurrieren. Nach Aristo-
teles ist die vierte Form der Metaphernbildung die Analogie. Diese Analo-
gie betrifft hier das Verhältnis zweier heterogener Ontologien. Während die 
nichtästhetische Wirkung einfach (physisch) wirkt, wie etwa Hitze, Kälte, 
Helligkeit, Gifte und Radioaktivität, und sie extern beschrieben werden 
kann, obwohl sie unabhängig bzw. vor der Beschreibung existiert, wird die 
ästhetische Wirkung durch die Sprache (Beschreibung) erst hingebildet. 
Das heißt, erst durch die (zunächst) sprachliche Beschreibung wird die 
Wirkung real. Diese etwas thetisch anmutenden Worte gilt es ein stückweit 
zu rechtfertigen. 

Welchen Anteil die Sprache (oder die Beschreibung) für die Realität ei-
ner ästhetischen Wirkung hat, erhellt, wenn wir die Kategorie der Notwen-
digkeit ins Auge fassen. Von glühenden Kohlen geht notwendigerweise die 
Wirkung von Hitze aus, so dass wir uns verbrennen, wenn wir sie anfass-

                                                   

tion als eine Kunst angesehen werden, so sind deren Produkte zunächst Werke 

der Kunst – egal, ob sie als Kunstwerke anerkannt werden oder nicht.  

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 | RENÉ THUN 

 

ten. Dieses (notwendige) Kausalverhältnis können wir für ästhetische Wir-
kungen nicht behaupten. Es ist ein Gemeinplatz, und durch musiksoziologi-
sche wie auch musikpsychologische Studien verbrieft, dass es divergente 
Geschmackspräferenzen gibt. Es mag dabei Schnittmengen geben. Nicht 
jeder mag Wagner, ebenso wenig mag jeder Volksmusik oder Heavy Metal. 
Jemand, der Wagner nicht mag, wird die Musik bzw. die Wirkung, die die-
se auf ihn macht, auch anders beschreiben als jemand, der Wagner Liebha-
ber ist und den Bombast Wagners präferiert. Letzterer könnte die ästheti-
sche Wirkung unter Umständen als erhaben bezeichnen. Wir wissen aber 
nur von der Wirkung einer Musik, wenn wir diese beschreiben; erst dann ist 
sie in der Welt und ein möglicher gemeinsamer Bezugspunkt. Wenn nun 
eine Musik bombastisch oder erhaben wirkt, dann wirkt sie eben nicht in 
dem Sinne, wie glühend-heiße Kohlen wirken. Daher spricht König von der 
ästhetischen Wirkung als einer geistigen Wirkung (König 1978: 331). 

Diese ästhetische Wirkung hat ihren Anfang jedoch nicht in einer ideel-
len Welt, sondern in der sinnlichen Erfahrungswelt. König kommt daher zu 
dem Schluss, dass das an sich Wahrnehmbare die „Quelle“ der ästhetischen 
Wirkung sei. Und die ästhetische Wirkung ist dann nichts anderes als das 
sinnlich-sittliche Wirken des an sich Wahrnehmbaren. Die ästhetische Wir-
kung ist nicht an sich wahrnehmbar, da sie nicht – im Rahmen des common 
sense nach Aristoteles22 – gemeinsam in Augenschein genommen werden 
kann. Das an sich Wahrnehmbare sind lediglich Farben, Klänge, Formen 
usw. als solche. 

Wie bereits weiter oben unter dem Schlagwort der ‚Synästhesie‘ ange-
sprochen, wurzeln viele unserer Metaphern in der leiblichen Erfahrung. 
Gehen wir nun vom sinnlich-sittlichen Wirken des an sich Wahrnehmbaren 
aus, so muss diese leibliche Erfahrung irgendwie ‚verklärt‘ werden. Ir-
gendwie muss das sinnlich konkret Empfundene eine Anwendung im Vo-
kabular der personalen Welt finden. Aber auch der umgekehrte Schritt 
muss dann möglich sein. Das, was der personalen Welt entstammt, findet in 
der Anwendung eine sinnliche Verklärung, indem es auf die sinnliche Welt 
‚hinabtransponiert‘ wird.  

Als Beispiel für eine Beschreibung einer ästhetischen Wirkung kann 
etwa Lichtenfelds Charakterisierung der Musik Ligetis als „glühend“ und 
als „Licht“ herangezogen werden: 

                                                   

22 Hiermit sind die fünf Wahrnehmungssinne nach Aristoteles gemeint. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MUSIKALISCHES DENKEN | 175 

 

Sinnlichkeit der Farben, Kohärenz der Struktur, das freie Ausleben von Klang in fes-

ter, aber nicht vorschreibend eingeengter Form, läßt Raum und Zeit zur Gewöhnung, 

zur Identifikation, zum faßlichen Nachvollzug – als schön erlebt man die geordnete 

Statik von Klangprozessen ebenso wie ihre fluktuierenden Qualitätsveränderungen 

oder ihre spannungsvolle Gerichtetheit – so wenn etwa, wie in ,Atmosphères‘, Wol-

ken von diffusen Klängen sich lichten, zu glühen, zu funkeln beginnen, um schließ-

lich das gleißende Strahlen eines Tones durchdringen zu lassen. (Lichtenfeld 1987: 

126) 

 
Von Relevanz ist nun nicht, ob Lichtenfelds Charakterisierung richtig oder 
falsch ist, sondern vielmehr der Umstand, wie sie die Musik Ligetis charak-
terisiert. Wir haben es hier mit der Beschreibung einer ästhetischen Wir-
kung zu tun. Nichts ist hier buchstäblich zu nehmen, da die Wirkung auf 
einem Resonanzphänomen beruht und zur metaphorischen Charakterisie-
rung veranlasst. Sie verwendet eine stark visuell orientierte Metaphorik, in 
der es vorrangig um Licht oder Lichtphänomene geht. In ihrer Beschrei-
bung der ästhetischen Wirkung scheint die Musik buchstäblich zu luxurie-
ren. Es ist nicht von der Hand zu weisen, dass diese Metaphorik auf leibli-
che Erfahrungen mit Licht zurückzuführen ist. Nun können wir sagen, dass 
die Beschreibung der ästhetischen Wirkung das ist, was das musikalische 
Kunstwerk uns (bzw. Lichtenfeld) sagt.23  

Indem der Sprecher eine Beschreibung einer ästhetischen Wirkung vor-
nimmt, ist er zu dieser Beschreibung ermächtigt und findet die treffenden 
Worte. Die Worte können aber nur dann als treffend empfunden werden, 
wenn der Beschreibende der Auffassung ist, das Wahrgenommene adäquat 
artikuliert (vermittelt) zu haben. Ansonsten würde jede beliebige Beschrei-
bung als gleichermaßen treffend empfunden werden. Dann könnte es aber 
auch keine voneinander abweichenden Auffassungen über Kunstwerke ge-
ben, weil zwischen Beschreibungen und Wahrnehmungen kein Bezug be-
stünde. 

 
 
 

                                                   

23 Nach König ist die ästhetische Wirkung das, was uns zur Beschreibung eben 

dieser ästhetischen Wirkung ermächtigt. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 | RENÉ THUN 

 

SCHLUSS: AUFGABE PHILOSOPHISCHER ÄSTHETIK 
 
Aus den vorangegangenen Überlegungen und Ausführungen möchte ich 
auch ein kleines Plädoyer für die philosophische Ästhetik ableiten. Mit dem 
Vorangegangen sollte eine kleine zustimmungsfähige Skizze des musikali-
schen Denkens und Wahrnehmens im Modus der Metapher dargelegt wer-
den. Anhand der Beispiele Schönbergs, Debussys und Ligetis ist – zumin-
dest im Hinblick auf die Produktion – der Zusammenhang zwischen Musik 
und Denken auf unterschiedlichen Ebenen, im Hinblick auf musikalische 
Verkörperung verdeutlicht worden. Musik kann etwas Verkörpern, was sie 
selbst nicht ist. Ferner sprechen wir nicht nur in Metaphern über Kunstwer-
ke, sondern nehmen diese auch entsprechend wahr. Die Kognitionspsycho-
logie bzw. kognitive Linguistik liefert hierfür Belege. Für das musikalische 
Denken – in produktions- wie rezeptionsästhetischer Hinsicht – kann fest-
gehalten werden, dass es oftmals im Sinne eines metaphorischen Prozesses 
vollzogen wird. Ob sich dies jedoch generalisieren lässt, mag dahingestellt 
bleiben und bedarf einer sorgsamen empirischen Untersuchung. Zumindest 
aber sollte mit den Ausführungen die Möglichkeit musikalischen Denkens 
und Wahrnehmens im Modus der Metapher gezeigt worden sein. Wenn wir 
jedoch in normativer Hinsicht fragen, unter welchen Bedingungen wir ein 
Objekt (Bild, Text, Musik) uns als ein Kunstwerk anerkennen, dann könn-
ten wir als eine konstitutive Bedingung angeben, dass es für uns – also den 
Rezipienten – die Struktur der Metapher aufweisen muss und zu uns 
spricht.  

Nun kann man lange über den Sinn und Zweck philosophischer Ästhe-
tik oder Kunstästhetik streiten. Dies gilt allerdings auch für die Philosophie 
insgesamt. Philosophische Ästhetik kann uns jedoch Auskunft über die Er-
möglichungsbedingungen unseres (kunst-)ästhetischen Weltzugangs bieten. 
Damit befasst sie sich mit einer besonderen Form des Denkens – in produk-
tions- wie in rezeptionsästhetischer Hinsicht. Unter der Maßgabe sprachli-
cher Exaktheit mutet der ästhetische Diskurs auf der Vollzugsebene, der 
sich kraft der Metapher artikuliert, als eine Zumutung an, doch ist es nicht 
Aufgabe der philosophischen Ästhetik, als Sprachtherapeutin für ästheti-
sche Praxis auf den Plan zu treten, sondern so präzise wie möglich die Er-
möglichungsbedingungen ästhetischen Sprechens und Wahrnehmens zu 
explizieren, um dem Anspruch philosophischen Denkens gerecht zu wer-
den.  

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MUSIKALISCHES DENKEN | 177 

 

Treffen die hier zur Diskussion gestellten Überlegungen zu, dann lassen 
sich für die Kunstphilosophie bzw. Kunstästhetik keine analytisch-
deskriptiven Kriterien angeben, welche besagen, ob etwas ein Kunstwerk 
ist. Dies ist jedoch nicht als kognitiver Defekt zu beurteilen; vielmehr kann 
Kunst oder ästhetisches Denken im Modus der Metapher uns die (mensch-
liche) Realität in ihren Seinsmöglichkeiten eröffnen.  

 
 

LITERATUR 
 
Black, M. (1977): More about Metaphor, in: Dialectica. 31, 431–457. 
Campen, C. van. (2008): The Hidden Sense. Synesthesia in Art and Science. 

Cambridge: Mass. 
Cassirer, E. (1994): Philosophie der symbolischen Formen. Bd. 2. Die 

Sprache. Darmstadt. 
Cassirer, E. (1994a): Zu Logik der Kulturwissenschaften. Darmstadt. 
Dahlhaus, C. (1986): Was heißt „entwickelnde Variation“? in: Rudolf, S., 

Wiesmann, S. (Hg.), Kongress der internationalen Schönberg-Gesell-
schaft 2. Wien, 1984. 

Davidson, D. (2008): Vernunft, Sprache, Wahrheit. Frankfurt am Main. 
Gadamer, H.-G. (1993): Ästhetik und Poetik, in: ders., ges. Werke. Bd. 8. 

München. 
Gibbs Jr., R.W. (2006): Metaphor Interpretation as Embodied Simulation, 

in: Mind and Language. 21, 434–454. 
Hanslick, E. (1982): Vom Musikalisch-Schönen. Leipzig. 
Johnson, M., Lakoff, G. (1984): Metaphors We Live by. Chicago. 
Kant, I. (1957): Kritik der Urteilskraft. Hg. v. W. Weischedel. Wiesbaden. 
Kleinen, G. (1994): Die psychologische Wirklichkeit der Musik. Laaber. 
König, J. (1978): Die Natur der ästhetischen Wirkung, in: ders., Vorträge 

und Aufsätze. Freiburg, München. 
Lichtenfeld, M. (1987): „… und das Schöne hatt’ er behalten“, in: Kolle-

ritsch, O. (Hg.): Gyögy Ligeti. Personalstil – Avantgardismus – Popu-
larität. Wien, Graz, 122–130. 

McGuirre, J. (2009): Pictorial Metaphors. A Reply to Sedivy, in: Metaphor 
and Symbol. 14 (4), 293–302. 

Melser, D. (2004): The Act of Thinking. Cambridge: Mass. 
Nordwall, O. (1971): György Ligeti. Eine Monographie. Mainz. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 | RENÉ THUN 

 

Ricœur, P. (1978): The Metaphorical Process as Cognition, Imagination, 
and Feeling, in: Critical Inquiry. 5 (1), 143–158. 

Schönberg, A. (1992): Stil und Gedanke. Frankfurt am Main. 
Scruton, R. (1997): The Aesthetics of Music. Oxford. 
Searle, J. (1979): Metaphor, in: Ortony, A. (Ed.), Metaphor and Thought. 

Cambridge, 92–123. 
Sedivy, S. (2009): Metaphoric Pictures, Pulsars, and Platypuses, in: Meta-

phor and Symbol. 2 (2), 95–112. 
Simner, J. (2006): Beyond Perception: Synesthesia as a Psycholinguitic 

Phenomenon, in: Trend in Cognitive Science. 11 (1), 23–29. 
Stephan, A. (1985): Vom musikalischen Denken. Mainz. 
Ward, J.J. (2008): Synesthesia, Creativity and Art: What is the Link, in: 

British Journal of Psychology. 99, 127–141. 
Whittock, T. (1992): The Role of Metaphor in Dance, in: British Journal of 

Aesthetics. 32 (3), 242–249. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

Gedanken über das Denken 

Sergei Eisensteins Vorschlag 

OKSANA BULGAKOWA 

 
 

Am Ausgang des ersten Jahrhunderts der Filmgeschichte wurde ein Ver-
such unternommen zu bestimmen, was Film eigentlich ist: Er wurde meis-
tens als Unterhaltung, Kunst, als ein Medium und Träger der Information 
verstanden. Henri Bergson, Hugo Münsterberg und Sergei Eisenstein mein-
ten dagegen, der Film spiegelt in erstaunlicher Weise den Mechanismus des 
menschlichen Denkens wider.  

Gilles Deleuze problematisierte Bergsons Ideen und wies darauf hin, 
dass Bergson seine Beschreibung des Bewegungsbildes zum ersten Mal 
schon vor dem Aufkommen des Kinos im ersten Kapitel von Mattiere et 
mémoire (1896) lieferte und dann in seinem 1907 publizierten L’évolution 
créatrice das Adjektiv ‚cinématographique‘ benutzte, um den Vergleich 
zwischen dem „mechanisme cinématographique de la connaissance usuel-
le“ und „l’illusion mécanique“ zu ziehen (Bergson 1959). Dieser Ausdruck 
bezeichnete den Mechanismus, durch welchen die natürliche Wahrneh-
mung, die Erkenntnis, die Sprache bewegungslose Momente im Raum (in-
stantanées) herausschneidet, um sie dann durch die Projektion auf die Zeit-
achse zu beleben. Dasselbe macht der Filmprojektionsapparat mit einer 
Reihe unbeweglicher Photogramme (Filmbildchen). Bei Bergson trat der 
Filmapparat als Modell zum Abstrahieren des Erlebens auf. Der Film war 
eine Art Reproduktion der konstanten und universellen Illusion, und die 
Analogie Kinoapparat-Bewusstsein (le cinématographe intérieur) (Bergson 
1959) war metaphorisch gemeint.  

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 | OKSANA BULGAKOWA 

 

Bergsons Ansatz war in zwei Richtungen entwicklungsfähig: a) Das 
Bewegungsbild zu untersuchen, was zum Beispiel Gilles Deleuze getan hat; 
b) weitere Parallelen zwischen Film und Denkmechanismen zu erforschen, 
was Hugo Münsterberg 1916 und Sergei Eisenstein 1932–1948 unternah-
men. 

Hugo Münsterberg, ein Harvard-Professor, Schüler von Wilhelm 
Wundt und Mitarbeiter von William James, Begründer der Psychotechnik, 
veröffentlichte 1916 die Studie The Photoplay: A psychological Study. Ein 
Ziel seiner Untersuchung war die Herausarbeitung von Analogien zwischen 
„mental mechanism“ and „film forms“: „The photoplay tells us the human 
story by overcoming the forms of the outer worlds, namely, space, time, 
and causality, and by adjusting the events to the forms of the inner world, 
namely, attention, memory, imagination, and emotion.“ (Münsterberg 1970: 
74) Im Film wird „objective reality“ zum „product of our mind“, meinte 
Münsterberg (ebd.) und zog Parallelen zwischen den Begriffen ‚attention‘ 
und ‚close-up‘, ‚memory‘ und ‚cut-backs‘, ‚imagination‘ und ‚fancies‘, 
‚dreams‘, ‚division of interests‘ und ‚parallel actions‘. Das alles war 
möglich, weil es im Film auf Grund der besonderen Reproduktionstechnik 
zu wesentlichen Transformationen der Natur kam: „The massive outer 
world has lost his weight, it has been freed from space, time, and causality, 
and it had been closed in the form of our consciousness […]. The mind has 
triumphed over matter.“ (Münsterberg 1970: 95) Das Buch von Münster-
berg wurde leider vergessen, bis in den 1970er Jahren eine Neuauflage er-
schien. Dagegen bat Eisensteins Manuskript Methode eine neue Herange-
hensweise, wie man den Film und mit dem Film das Denken denken kann.  

 
 

SPHÄRISCHES DENKEN 
 
Eisensteins Methode kann als die Fortsetzung seiner Ideen vom Ende der 
1920er Jahre betrachtet werden, als Eisenstein sein erstes kugelförmiges 
Buch konzipierte. Die innere Notwendigkeit, es zu schreiben, lag zunächst 
in den polemischen Auseinandersetzungen mit den Rivalen. Soeben haben 
die Regisseure Pudowkin, Kuleschow und Timoschenko ihre Bücher zur 
Filmtheorie veröffentlicht. Außerdem wurde Eisensteins innovativer Um-
gang mit der Filmsprache im Film Oktober von den russischen Formalisten 
scharf kritisiert. Der andere starke Impuls bestand darin, dass Eisenstein 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEDANKEN ÜBER DAS DENKEN | 181 

 

danach strebte, ein umfassendes Konzept anzubieten, das versuchte, die ge-
läufigen diskursiven Formen der Darstellung einer Theorie zu sprengen. Es 
sollte keine Bestimmung seiner aktuellen Position sein, keine Klassifikation 
der Montageverfahren, keine Beschreibung eigener Erfahrung in der Kunst 
und keine Anleitung, wie man Drehbücher schreibt und Filme macht. 

 
Es ist sehr schwer, ein Buch zu schreiben. Weil jedes Buch zweidimensional ist. Ich 

wollte aber, dass sich dieses Buch durch eine Eigenschaft auszeichnet, die keines-

falls in die Zweidimensionalität eines Druckwerkes passt. Diese Forderung hat zwei 

Seiten. Die erste besteht darin, dass das Bündel dieser Aufsätze auf gar keinen Fall 

nacheinander betrachtet und rezipiert werden soll. Ich wünschte, man könnte sie alle 

zugleich wahrnehmen, weil sie schließlich eine Reihe von Sektoren darstellen, die, 

auf verschiedene Gebiete ausgerichtet, um einen allgemeinen, sie bestimmenden 

Standpunkt – die Methode – angeordnet sind. Andererseits wollte ich rein räumlich 

die Möglichkeit schaffen, dass jeder Beitrag unmittelbar mit einem anderen in Be-

ziehung tritt. […] Solcher Synchronität und gegenseitiger Durchdringung der Auf-

sätze könnte ein Buch in Form ... einer Kugel Rechnung tragen. [...] Aber leider ... 

werden Bücher nicht als Kugeln geschrieben ... Mir bleibt nur die Hoffnung, dass 

dieses unentwegt die Methode wechselseitiger Umkehrbarkeit erörternde Buch nach 

eben derselben Methode gelesen werden wird. In der Erwartung, dass wir es lernen 

werden, Bücher als sich drehende Kugeln zu lesen und zu schreiben. Bücher, die wie 

Seifenblasen sind, gibt es auch heute nicht wenige. Besonders über Kunst. (Eisen-

stein 1988: 344) 

 
Diese Überlegungen über ein kugelförmiges Buch, in dem jeder Textteil 
über den Mittelpunkt mit jedem anderen simultan gelesen werden könnte, 
schrieb Eisenstein am 5. August 1929 in sein Tagebuch.  

Zwischen März und August 1929 stellte er mehrmals den Plan für ein 
mögliches Buch auf. Es sollte nicht einfach eine neue Komposition der be-
reits veröffentlichten Aufsätze über die Montage sein. Vielmehr strebte er 
ein prinzipiell neues Herangehen an die Organisation des Buches und der 
Gedanken an, das spontanen Wechsel der Perspektiven und Analysemetho-
den, die frei miteinander kommunizieren und stets einen Sprung in eine an-
dere Dimension erlauben, ermöglichen würde.  

In den Aufsätzen des kugelförmigen Buches, die explosionsartig um 
1928–1929 entstanden (aber niemals zusammenhängend veröffentlicht 
wurden), wird die Montage durch verschiedene Modelle erklärt. Sie wird 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 | OKSANA BULGAKOWA 

 

erstens im Rahmen des reflexologischen Verständnisses als eine Konditio-
nierungsmethode zur Schaffung einer Kette bedingter Reflexe begriffen 
(Montage der Filmattraktionen); zweitens – im Rahmen des konstruktivis-
tischen Verständnisses – als eine Collage, als Kombination und Rekombi-
nation verschiedener Materialien (Montage der Attraktionen); drittens – im 
Rahmen des linguistischen Verständnisses (Perspektiven) und am Beispiel 
japanischer Hieroglyphik (Jenseits der Einstellung) – als ein System von 
Oppositionen, die eine Aussage formulieren; viertens – beeinflusst von der 
Texttheorie Jurij Tynjanows und von den Experimenten in der neuen Musik 
– als ein hierarchisches System mit wechselnden Dominanten (Die vierte 
Dimension im Film). Die Montage wird außerdem über die Dialektik erklärt 
(Dialektik der Filmform) und auch als ein synästhetisches Verfahren gese-
hen, das verschiedene Sinne – Sehen, Hören, Riechen, Schmecken – in 
Kommunikation miteinander bringt (Eine unverhoffte Kopplung). 

Fast alle Begriffe wie ‚Attraktion‘, ‚Dominante‘, ‚Oberton‘ und ‚Inter-
vall‘, die Eisenstein in diesem Buch einführte, appellierten gleichzeitig an 
diese verschiedenen Analyse- und Interpretationssysteme. Deshalb kann 
beispielsweise seine Dominante-Oberton-Opposition als eine Entlehnung 
aus Jurij Tynjanows Versanalyse, aus der Psychologie von William James 
und aus den musikalischen Experimenten von Aleksander Skrjabin und Al-
ban Berg gesehen werden. In seinem Buch koexistiert der radikale Kon-
struktivist Eisenstein mit dem metaphysischen Symbolisten, dem ‚vulgären‘ 
Marxisten und dem unter dem Einfluss der Gestaltpsychologie stehenden 
Dialektiker Eisenstein.  

Die Polarität der im Buch angedeuteten Positionen, der ständige Wech-
sel der Blickwinkel und Dimensionen, schafft eine Spannung zwischen den 
ausdifferenzierten Betrachtungsweisen, denn das Prinzip der Gleichzeitig-
keit sollte nicht aufgegeben werden. Das Buch ist der radikalste Vorschlag, 
eine Einheit zu finden, die gar nicht substanziell ist und nur im ständigen 
Wechsel von Ebene zu Ebene besteht, die stets eine neue Interpretation vo-
raussetzt und eine variierbare Anwendung der nicht kompatiblen Aspekte 
erlaubt. Eisenstein bietet für diese verschiedenen Diskurse einen gemein-
samen Rahmen in Form einer transparenten, rotierenden Sphäre, die den 
Übergang zwischen ihnen und zugleich die Polyperspektivität ermöglicht. 
Dieser Ansatz hebt das kugelförmige Buch stark von dem Hintergrund da-
maliger, aber auch heutiger Theoriebildung ab und demonstriert eine neue 
synthetische theoretische Mentalität des 20. Jahrhunderts, die statt der sub-

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEDANKEN ÜBER DAS DENKEN | 183 

 

stanziell-ontologischen eine operationalistische Ästhetik favorisiert. Eisen-
steins Textarchitektur gibt die Sukzessivität und eine geordnete Leserich-
tung auf, sie ist vielmehr multidirektional.  

In Bezug auf die Denkanalyse lassen sich die Ideen dieses Buches in 
dem Sinne interpretieren, dass die Sphäre ein geeignetes Modell für den 
Denkprozess darstellt. Das Denken funktioniert nicht linear und diachron, 
sondern spiralförmig, kugelförmig und simultan. Es besitzt eine tiefe Ver-
weisstruktur, die die Gleichzeitigkeit aller Referenzen und Synopsen beibe-
hält und zugleich ein Fortschreiten ermöglicht.  

 
 

SINNLICHES DENKEN 
 
1932 startete Eisenstein in Mexiko ein neues theoretisches Projekt, das er 
später Methode nannte. Hier beabsichtigt er, die Verfahren zu enthüllen, die 
es erlauben, das Funktionieren des Bewusstseins in den Kunsttechniken zu 
erfassen. Seine Vorstellung von dem Denken in der Kunst durchläuft eine 
radikale Neuinterpretation. Das Gewicht wird auf die ekstatische Wahr-
nehmung gelegt, die im Rezipienten einen Ruck hin zum prälogischen, 
sinnlichen Denken aktiviert, welches die logische Konsistenz des rationalen 
Bewusstseins durchbricht, wie etwa das Unbewusste im Modell Freuds. Ei-
senstein begreift diesen Zustand als ein dynamisches Gleichgewicht zwi-
schen den gleichgerichteten und entgegengesetzten Reaktionen, als eine 
hypothetische Einheit der unbewussten, vorbewussten und bewussten Pro-
zesse des mehrschichtigen Bewusstseins. Die Struktur eines Kunstwerks 
soll dann eine dem mehrschichtigen Bewusstsein adäquate Form haben, die 
sich dabei auf einen Konflikt zurückführen lässt – auf ein Grundtrauma, 
welches das Bewusstsein im Prozess der Evolution bei dem Übergang vom 
prälogischen zum logischen Denken erfährt.  

Während im ersten, kugelförmigen Buch die Wirkung der Kunst vor al-
lem auf der Grundlage der Konditionierungsmethode erklärt wurde, war es 
nun die Rückkehr zum Grundtrauma, die eine affektive Mitbeteiligung des 
Kunstrezipienten sicherte. Eisenstein entdeckte eine Strukturanalogie zwi-
schen seinem Konzept und jenen von Marx und Freud: Freud suchte nach 
einer Grundsubstanz, um die menschliche Psyche zu erklären, und entdeck-
te einen universellen Konflikt im Inzest. Marx tat dasselbe mit der Struktur 
der Gesellschaft, deren Entwicklung durch Konflikt passiert. Eisenstein 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 | OKSANA BULGAKOWA 

 

suchte nach einem ähnlichen primären Konflikt in der Kunst, bezeichnete 
ihn als „Grundproblem“ und gab seiner neuen Untersuchung zunächst sogar 
diesen Titel. Ausgehend von der Vermutung eines Grundkonflikts zwischen 
den Schichten des Bewusstseins, dessen Abdruck in der Kunstform festge-
halten wird, konnte er zu neu konzipierten isomorphen Strukturen vordrin-
gen, schließlich zu einem universellen Analysemodell, mit dessen Hilfe er 
heterogene Phänomene beschreiben, strukturieren und untersuchen konnte. 
Dies sind Höhlenmalerei, Kubismus und japanische Stiche des 17. Jahr-
hunderts, Hollywoodfilme und Zirkus. In den Fokus rückten Ornament und 
musikalischer Kontrapunkt, Schauspieltechniken und das literarische Sujet.  

Eisenstein benutzte die Begriffe ‚das Sinnliche‘ und ‚das Rationale‘, um 
verschiedene Denkstrukturen zu beschreiben. Manchmal sprach er von dem 
mythischen, konkreten Denken (mit Bezug auf Leo Tolstoi) oder dem 
komplexen Denken (in Hinblick auf Alexander Lurias Untersuchungen der 
mentalen Besonderheiten von Kindern und der Analphabeten) und mied 
psychoanalytische Begriffe. Zunächst nutzte er oft Lévy-Bruhls Terminus 
„das prälogische Denken“, aber nachdem dessen Konzept kritisiert wurde,1 
tauschte er ihn aus gegen den Begriff „sinnliches Denken“, das er bei Marx 
fand. Für Eisenstein gab es Parallelen zwischen den Begriffen des Prälogi-
schen von Lévy-Bruhl, des Mythischen von Cassirer, des Unbewussten von 
Freud und des Symbolischen von Jung.  

Er studierte die Formen des frühen Denkens in den Büchern von Lévy-
Bruhl (La mentalité primitive, 1922), Heinz Werner (Einführung in die 
Entwicklungspsychologie, 1926), Ernst Kretschmer (Medizinische Psycho-
logie, 1922), Marcel Granet (La pensée chinoise, 1934), Miguel Covvaru-
bias (The Island of Bali, 1937), Rudolf Bilz (Pars pro toto, 1940) und Josef 
Winthuis (Das Zweigeschlechterwesen bei den Zentralaustraliern, 1930), 
denen er die meisten Beispiele für seine Argumentation entlehnte. Er be-
nutzte Werke von Sprachwissenschaftlern, Anthropologen, Missionaren 
und Ethnographen wie Westermann, Livingstone, Cushing, von den Stei-

                                                   

1 Kritisiert wurde Bruhls Konzeption von den Anthropologen (zum Beispiel von 

Franz Boas) wegen der willkürlichen Interpretation der ethnographischen Er-

mittlungen und von den Psychologen (wie Frederick Bartlett) wegen der un-

scharfen psychologischen Interpretation des Prälogischen. In der Sowjetunion 

wurde diese Konzeption wegen des Mystizismus und der psychoanalytischen In-

terpretation angegriffen.  

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEDANKEN ÜBER DAS DENKEN | 185 

 

nen, Lumholtz und von Strelow. Mit Hilfe dieser Autoren suchte er nach 
den Spuren einer besonderen Mentalität in der Sprache und im Verhalten, 
in der Innen und Außen, das Subjektive und das Objektive nicht differen-
ziert sind und die räumlichen Vorstellungen und mimetischen Analogien 
auch zeitliche Beziehungen und Kausalität bedeuten. Eisenstein suchte 
nach dynamischen Verbindungen zwischen Etymologie, Psychologie, Psy-
choanalyse, Anthropologie und Kunst und verfolgte die Spuren dieses sym-
bolischen Denkens in dem alltäglichen Verhalten (Vorurteile, Aberglauben, 
motorische Reaktionen im Affekt) sowie in den künstlerischen Prozessen.  

Er lag mit seinem Interesse an den archaischen Strukturen im 
Mainstream seiner Zeit, doch ihn beschäftigte nicht das Archaische an sich 
(auch nicht als Quelle der Inspiration) und ebenso wenig die mythologi-
schen Praktiken der politischen Regime (obwohl er solche Beispiele sam-
melte), sondern das Archaische in den modernistischen Experimenten in 
Film, Literatur, Theater und in bildenden Künsten. Die formalisierten 
Strukturen des sinnlichen Denkens wurden von ihm als Reservoir der 
Kunstverfahren betrachtet: So wird das Prinzip pars pro toto in der Litera-
tur als Synekdoche und im Film als Nahaufnahme interpretiert. Seine Auf-
gabe sah Eisenstein darin, zu entdecken, wie eine solche Mentalität in der 
Kunst vergegenständlicht und realisiert wird. Die Künstler – ausgestattet 
mit dem analytischen Sehen, wie Kunst gemacht wird, – sollten dieses Wis-
sen dann operativ einsetzen können. 

Eisensteins Analysemodell, das er „Methode“ nannte, konnte alle 
Kunstphänomene auf ein und dasselbe Invariantenschema zurückführen: 
Prälogisch/Logisch, Sinnlich/Rational, Bewusst/Unbewusst. In Analogie zu 
der Interpretation der primären und sekundären Prozesse der psychoanalyti-
schen Hermeneutik transformierte Eisenstein das Gesetz der Dialektik mit 
der Einheit der Gegensätze in eine binäre Opposition. Wjatscheslaw Iwa-
now interpretierte daher sein Buch als eine Utopie von der totalen Semioti-
sierung der Welt (Iwanow 1977). Doch die semiotische Interpretation die-
ses Modells offenbart bei genauer Analyse einen Bruch.  

In einem der letzten Kapitel der Methode, überschrieben mit Kreis, 
kehrte Eisenstein zu der Idee des kugelförmigen Buches zurück und be-
merkte am 17.9.1947:  

 
1932 begann ich, meine theoretischen Notizen zum Film zu ordnen (was ich bereits 

seit fünfzehn Jahren tue) und notierte: Ich träume davon, ein kugelförmiges Buch zu 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 | OKSANA BULGAKOWA 

 

schreiben, weil bei mir alles mit allem in Beziehung tritt und alles in alles übergeht. 

Die einzige Form, die dem entsprechen kann, ist eine Kugel. Von jedem Meridian 

zum beliebig anderen [wechseln]. Seitdem sehne ich mich nach diesem Buch, und 

jetzt vielleicht mehr denn je. (RGALI, 1923-2-268, 37) 

 
Der Zusammenschluss zwischen dem ersten und dem letzten Projekt Eisen-
steins liegt in seinem Denk- und Scheibverfahren, das die lineare Logik 
verneint und nach Formen eines Hypertextes sucht, der in seinen Augen 
den assoziativen, kugelförmigen, labyrinthartigen simultanen Denkstruktu-
ren, wie sie bisher nur in modernistischen Kunstexperimenten und nicht in 
theoretischen Schriften ihren Niederschlag fanden, näher steht. Eisensteins 
Theorie von den prälogischen Denkstrukturen, die in Kunstformen mediati-
siert sind, entsteht als ein hybrides Kunstwerk, gebaut nach den Prinzipien 
eines Kunstwerks oder eben des realen menschlichen Denkens.  

 
 

SYNTHETISCHES DENKEN  
 
In dem Themenkatalog, den Eisenstein 1932 für das zukünftige Buch zu-
sammenstellt, werden die thematischen Knotenpunkte klar. Auch die Bei-
spiele, mit denen er die Parallele zwischen Denken und Kunstverfahren il-
lustrieren will, werden aufgelistet: Das Prinzip pars pro toto steht für Nah-
aufnahme und Metonymie, die sympathetische Magie für Landschaft, Parti-
zipation für schauspielerisches Erleben, Deutung von Spuren durch einen 
Jäger für den Bau eines Kriminalromans. 

Jedem zu untersuchenden Künstler, jedem zu untersuchenden Werk und 
eben jedem Verfahren oder ihrer Verkettung näherte sich Eisenstein über 
die grundlegenden Fragen: Wie vollzieht sich die „Umwandlung ein und 
denselben Inhalts von den Existenzformen in der Natur zur Existenz in den 
Formen der Kunst“, „worin besteht der Prozess der Verwandlung aus einem 
Faktum des Lebens in ein Faktum der Kunst“, „worin [liegt] das Geheimnis 
der sogenannten Form, die eine Erscheinung von ihrer Darstellung im 
Kunstwerk unterscheidet“ und „woraus resultiert die Wirkung der Kunst, 
das mit ihr einhergehende Größere, das mehr ist als Emotionalität?“ (Eisen-
stein 1982: 923). Die zur Klärung dieser Fragen herangezogenen Beispiele 
sind sehr unterschiedlich:  

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEDANKEN ÜBER DAS DENKEN | 187 

 

• Der Regisseur will dem Zuschauer mitteilen, dass der Schiffsarzt des 
Panzerkreuzers Potemkin getötet worden ist. Er zeigt nicht die Leiche 
am Ufer, sondern einen Kneifer. Maximaler Wirkungseffekt. 

• Lear wird wahnsinnig. Sein Wehklagen vereint sich mit dem Geheul 
des Sturmes. Maximaler Wirkungseffekt. 

• Der Kapitalismus ruiniert einen Farmer. Der Held aus Steinbecks 
Früchte des Zorns setzt konkrete Pferde bei deren Verkauf mit abstrak-
ten Größen wie Arbeit und Schmerz gleich. Maximaler Wirkungsef-
fekt. 

• Warum korrigiert Gogol die erste Fassung: „Taras Bulba zuckte mit 
den Schultern und fuhr zu seinem Trupp“? Warum schreibt er später: 
„Es zuckte Taras Bulba mit den Schultern und fuhr zu seinem Trupp“? 
Warum heißt es: „Es flogen die Gänse“ und nicht „Die Gänse flogen“? 

• Warum ist in der Dichtung die Natur so häufig vermenschlicht?  
• Tolstoi verdammt das Eigentum. Dazu schafft er die Gestalt eines 

Pferdes, des Leinwandmessers, und gibt dem Pferd eine Sprache.  
 
Was verbindet Tolstois, Puschkins, Gogols, Steinbecks und Shakespeares 
Werke miteinander? Um einen starken, nicht nur informativen, sondern 
emotional ergreifenden Effekt zu erzielen, wird ein Teil mit dem Ganzen 
gleichgesetzt, der Zustand des Menschen durch den der Natur vermittelt, 
ein Gegenstand mit einem Begriff gleichgesetzt, das Faktum der Bewegung 
dem sich Bewegenden entgegengesetzt. Das Gemeinsame all dieser Ver-
wandlungsoperationen liegt laut Eisenstein in der Rückkehr zu einer beson-
deren Denkweise, die Totemismus, Animismus, die Identität eines Teils mit 
dem Ganzen und des Subjekts mit dem Objekt, die gleichzeitige Zugehö-
rigkeit eines Dings zu verschiedenen kategorialen Sphären, den Isomor-
phismus von Makro- und Mikrowelt einschließt, das heißt in der Rückkehr 
zu den ursprünglichen, sinnlichen, synthetischen Denkformen. Wenn ein 
Maler, Schriftsteller oder Filmregisseur das Detail anstelle des Ganzen – 
wie in der magischen Operation – einsetzt, erzielt er meist einen maximalen 
Effekt. Um eine Komponente der gewünschten Situation durch eine andere 
herbeizuzaubern, wird in der Kunst die sympathetische Magie eingesetzt. 
Allegorien werden verwendet, um das subjektive Erleben durch den objek-
tiven Naturzustand darzustellen. Es wird die Simultaneität des Denkens ins 
Spiel gebracht; eine doppelte Identifikation wird hier nicht als Bewusst-
seinsspaltung erlebt, sondern die Existenz des Ich im Nicht-Ich (wie etwa in 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 | OKSANA BULGAKOWA 

 

einem Totem) als Normalität akzeptiert. In einer Erzählung (zum Beispiel 
in einer Kriminalgeschichte) wird die logische Struktur nach einem meto-
nymischen Prinzip konstruiert, wobei Kausalität durch Kontiguität ersetzt 
wird. Die Provokation von gewünschten Effekten erfolgt auch durch den 
Einsatz der Farbe im Zusammenhang mit Ton und Musik. Kunst benutzt 
diese Formen des Denkens, um maximale emotionale Partizipation des Re-
zipienten zu erreichen. Film als eine Analogie zum Leben sei ein gutes Feld 
für diese Applikationen (Eisenstein 1982: 924–925). 

Im Laufe der folgenden sechzehn Jahre schreibt Eisenstein vier ver-
schiedene Fassungen des Buches nieder, die jeweils verschiedene Aspekte 
des ihn interessierenden Themas abdecken, was dem Prinzip des kugelför-
migen Buches nahe kommt: das Grundproblem (die Urmethode), die Unter-
suchung der Grundformen, die Genesis seines Theoriemodells in Form the-
oretischer Memoiren und die anthropologische Grundlage dieser Theorie. 

In der ersten Fassung des Buches, Urmethode (1932–1940), kon-
zentriert Eisenstein seine Aufmerksamkeit auf die Ausdrucksmittel wie 
Geste und Mimik und die Künste wie Musik und Zirkus, die Verbalisierung 
weder brauchen noch zulassen. Die Aufmerksamkeit gegenüber den non-
verbalen, nicht verbalisierbaren und nicht in den modernen Aufzeichnungs-
techniken fixierbaren Phänomenen bedingt sein Interesse am Rhythmus. 
Rhythmus wird von Eisenstein als Grundverfahren bei der Schaffung eines 
wirksamen Kunstwerkes betrachtet, denn die rhythmischen Prinzipien (At-
men, Peristaltik, Herzschlag) sind nicht nur für das ekstatische Erleben, 
sondern auch für das biologische Sein des Organismus im Ganzen grundle-
gend. Die Ideen der deutschen Schule der Experimentalpsychologie und der 
physiologischen Ästhetik (Kretschmer, Wundt, Nietzsche) versucht Eisen-
stein durch Anregungen aus seinem Studium der mystischen Praktiken von 
Ignatius Loyola und der Arbeiten Wilhelm Reichs über den Orgasmus zu 
erweitern. 

Unter den Sprachphänomenen beschäftigen Eisenstein vor allem die 
sprachliche Prälogik – archaische (Beschwörungen) und moderne mimeti-
sche und magische Praktiken (Marinettis und Welemir Chlebnikows Ono-
matopoetik). Die Auseinandersetzung mit Nikolai Marrs Sprachpaläontolo-
gie, welche nach Verbindungen zwischen Bedeutung und Wortstamm 
sucht, lenkt Eisensteins Interesse auf die Ursprünge der bildenden Kunst 
und die Urphänomene der Repräsentation wie Höhlenzeichnung, Kinder-
zeichnung, Konturzeichnung und Schattenrisse. In all diesen künstlerischen 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEDANKEN ÜBER DAS DENKEN | 189 

 

Urformen sucht er nach der semantischen Verbindung von Rhythmus und 
Bewegung, deren Vollendung er im Ornament findet. Über das Ornament, 
das er als die bildliche Verkörperung des Rhythmus versteht, nähert er sich 
dem dynamischen Phänomen: der Fabel, dem Sujet. Auch dieses wird als 
prälogisches und mimetisches Phänomen interpretiert, als eine Verkörpe-
rung des Rituals, das sich auf der rhythmischen Organisation der Bewegung 
und der doppelten Lesart – verbaler Ambivalenz – gründet. Eisenstein in-
terpretiert die Ambivalenz als eine Variante der Einheit der Gegensätze und 
versucht eine dialektische Formel zu finden, die er mit Hilfe Freudscher 
Begriffe (wie ‚Trieb‘) beschreibt. Die stufenartige, dynamische Verbindung 
zwischen solchen Phänomenen wie Kinesis, Mimesis und Psyche, aber 
auch Tastsinn, Rhythmus, Gestus, sprachliche Prälogik, Sujet, Musik, Or-
nament und Zirkus ist hier jedoch noch nicht in Details herausgearbeitet.  

Für die Urmethode will Eisenstein eine Serie von Etüden und Porträts 
schreiben unter dem Titel Le cas de…, was als Der Fall oder Die Akte 
von… (auch im medizinischen Sinne von Krankheitsgeschichte) übersetzt 
werden kann. Balzac, Jules Verne, Leo Tolstoi, Stendhal, Lewis Carroll 
sind seine möglichen ‚Fälle‘. Er will das individuelle Bewusstsein eines 
Künstlers, in dessen Persönlichkeit die Spaltung und in dessen Werk die 
Ambivalenz am stärksten auftritt, als Ausdruck der allgemeinen Gesetzmä-
ßigkeit der Urmethode analysieren. Aus der Absicht, die Fälle diverser 
Künstler zu beschreiben, wird aber nichts – Eisenstein analysiert nur einen 
einzigen Künstler: sich selbst. Er versucht, jene biographischen Impulse 
aufzudecken, die die Logik seiner kreativen Erleuchtungen, die Wahl dieses 
oder jenes Verfahrens oder einer Montagelösung bedingten. Daraus entwi-
ckelt sich eine Art psychoanalytischer Autobiographie der Entstehung sei-
ner Theorie.  

Im Januar 1944 beginnt er einen neuen Band der Methode, den er als 
Teil 2 (die Untersuchung der Grundformen) bezeichnet. Hier überdenkt er 
das ganze Konzept noch einmal als ein anthropologisches. Er kehrt zurück 
zum Animismus und zu den chthonischen Mythen. Freuds Ödipus-Mythos 
wird nun durch Otto Ranks Hypothese vom primären Trauma, dem Trauma 
der Geburt, verdrängt. Der Körper wird jetzt nicht als Modell, sondern als 
eine direkte Quelle und als Material der Kunst verstanden. Die Haut ist der 
Malgrund, der Unterleib eine Urform der Architektur und Skulptur. Körper-
flüssigkeiten und Ausscheidungen (Blut, Urin, Exkremente) begründen die 
Farbskala. Das Skelett als ein Modell der Struktur wird durch den flüssigen 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 | OKSANA BULGAKOWA 

 

Körper ersetzt, und in der Form wird nach plasmatischen, polymorphen 
Qualitäten gesucht. Die Ausdrucksbewegung wird am Beispiel der Amöbe 
analysiert. Anstelle von Fabel, Sujet und Metapher wird nun als ein anderes 
Grundthema die Semantik der visuellen Grundformen erforscht, und der 
Kreis nimmt hier wieder eine zentrale Position ein. Die plasmatischen Qua-
litäten wie Form, Farbe und Rhythmus ziehen zunehmend seine Aufmerk-
samkeit auf sich.  

 
 

DIALEKTISCHES DENKEN. FILMVERFAHREN 
ALS MATERIALISIERTE DENKFIGUREN  
 
Die Eckpunkte, die Eisensteins Methode bestimmen, bringen verschiedene 
gnoseologische Modelle (Dialektik, Mystik), einzelne Probleme der Ästhe-
tik (Nachahmung, Ausdruck) und der Psychologie (Ekstase, Überlagerung) 
in einen merkwürdigen sexualisierten Zusammenhang. 

Eisenstein versteht die Dialektik in erster Linie als die Durchdringung, 
Einheit und Kampf der Gegensätze und bestimmt Mystik als ihre Vorstufe. 
Eine der Grundlagen der mystischen Lehre ist die Vorstellung vom Ineins-
fallen der Gegensätze, für die Nicolaus Cusanus den Begriff coincidentia 
oppositorum vorschlug, um damit ein Phänomen zu beschreiben, bei dem 
die Gegensätze in der Vereinigung nicht aufhören, Gegensätze zu sein. Nur 
dank diesem paradoxen bipolaren Zustand könne das Phänomen Gott, die 
Grundlage des Seins (Licht und Dunkel, Gut und Böse) oder das Wesen des 
Menschen erfasst und interpretiert werden. Eisenstein verweist als Quelle 
für seine Bekanntschaft mit der Bipolarität auf Otto Weiningers Buch Ge-
schlecht und Charakter, das er 1920 gelesen hatte. Er interessiert sich für 
Weiningers kulturwissenschaftliche Deutung des Männlich-Weiblichen als 
eine dialektische Grundlage unserer Erkenntnis. Er ist begeistert vom Bild 
des androgynen Wesens, das von Plato über die Alchimisten zu Sweden-
borg, der dieses als paradigmatisches Bild des vollkommenen Menschen 
gedeutet hat, wanderte und im Kreis der russischen Symbolisten zelebriert 
wurde. Eisenstein nährt seine Vorstellung von dem androgynen Wesen aus 
der Kabbala und aus ethnographischen Büchern, aus Alfred Ernst Crowlys 
The Mystic Rose (1902) und Josef Winthuis’ Das Zweigeschlechterwesen 
(1930), aus Balzacs Novellen (Séraphîta) und Josephin Péladans Romanen. 
Er ignoriert russische Philosophen, für die das androgyne Wesen eine wich-

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEDANKEN ÜBER DAS DENKEN | 191 

 

tige Referenz darstellte (Wladimir Solowjow, Wjatscheslaw Iwanow, Pa-
wel Florenski und Sergei Bulgakow). Der einzige russische Autor, der in 
seinen Gesichtskreis tritt, ist Wassili Rosanow mit Menschen des Mond-
lichts (Ljudi lunnogo sveta, 1913), und das ist verständlich: Rosanow ver-
stand die Bisexualität nicht als eine ontologische, sondern als eine episte-
mologische Kategorie. 

Indem Eisenstein die Dialektik als eine mystische coincidentia opposi-
torum und als Verkörperung des Männlich-Weiblichen im androgynen We-
sen interpretiert, verwandelt er sie in einen sexualisierten, anthropologi-
schen Begriff:  

 
Dialektik ist eine Projektion ins Bewusstsein (in eine philosophische Konzeption) 

der Bisexualität unseres Aufbaus (stroenija). Die Legenden über die Entzweiung der 

Geschlechter. Bisexualität als Rudiment – als Erinnerung an ein existierendes Phä-

nomen der Bisexualität ([Adams] Rippe und die Absonderung der Eva). (RGALI, 

1923-2-1123, 182) 

 
Die archaischen Mythen liefern ihm das Material, um das Phänomen der 
dialektischen Einheit zu verstehen:  

 
Der archaischste Typ der ‚Einheit im Universum‘ – den sexuell-undifferenzierten 

Urvätern nahe; die Entzweiung von Ad[am] und Eva, Platos Wesen, die Geschichte 

von Lilith und die am Rücken zusammengewachsenen Menschen (in der Kabbala) – 

sind eigentlich den vegetativen Phänomenen näher. Hier muss ich Fakten aus dem 

biologischen Drama vor der Herausbildung der Geschlechter aufnehmen – [Charles 

Stockards] The Physiological Basis of Personality. Z.B. die Frage der gleichge-

schlechtlichen, eineiigen Twins. [...] Genie ist überhaupt ein Mensch, der die dialek-

tische Entwicklung des Universums fühlt, der sich in sie einfügen kann. Bisexualität 

als eine physiologische Voraussetzung muss bei allen creative dialectics vorhanden 

sein. (RGALI, 1923-2-1123, 138–139) 

 
Von allen anderen Begriffen möchte ich hier nur noch auf den der ‚Überla-
gerung‘ zurückkommen. Eisenstein untersuchte diese Besonderheit der 
Wahrnehmung bereits in dem Text Dialektik der Filmform (1929) aus dem 
geplanten kugelförmigen Buch. Das Phänomen der Überlagerung, die bei 
der Entstehung des stereoskopischen Eindrucks beobachtet wurde, lenkte 
die Aufmerksamkeit auf die Unterschiede zwischen der natürlichen und der 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 | OKSANA BULGAKOWA 

 

apparativen Wahrnehmung. Üblicherweise wurde es mit der Destabilisie-
rung des Subjektivitätsverständnisses in Zusammenhang gebracht (vgl. Cra-
ry 1990). Eisenstein fasste es dagegen als ein kreatives Potential und inter-
pretierte die Überlagerung als eine im Filmverfahren materialisierte Figur 
des menschlichen Denkens, das die „Ab- und Eindrücke“ umstrukturiert. 
Diese Überlegungen halfen ihm, Montage als etwas Nicht-Lineares zu in-
terpretieren: Sie realisiert sich nicht in der Sukzessivität, etwa als eine Rei-
hung (ein Bild nach einem anderen Bild), sondern besteht aus einer Reihe 
von Superpositionen: 

 
…faktisch wird jedes folgende Element nicht nebeneinander, sondern aufeinander 

gereiht. Denn der Bewegungsbegriff (Empfindung) entsteht im Prozess der Superpo-

sition des behaltenen Eindrucks der ersten Position des Objektes und der sichtbar 

werdenden Position des Objektes. […] Die konturelle Nicht-Übereinstimmung des 

im Gedächtnis eingeprägten ersten Bildes und des dann wahrzunehmenden zweiten 

Bildes – der Konflikt beider – gebiert die Bewegungsempfindung. […] Das Auge 

verfolgt die Richtung eines Elements. Behält den visuellen Eindruck, der sodann zu-

sammenprallt mit der Verfolgung der Richtung des zweiten Elementes. (Eisenstein 

1989: 30)  

 
Die Technik der Superposition, das Übereinanderlegen der zweidimensio-
nalen Bilder, ermöglicht die Wahrnehmung der Dreidimensionalität, das 
Entstehen der Bewegungsillusion bei der Filmprojektion und des imagina-
tiven Sinnbildes im Gehirn. Bei der Überlagerung von zwei Größen dersel-
ben Ordnung, meinte Eisenstein, entsteht etwas, das den Zugang zu einer 
höheren Ordnung eröffnet. Beispielsweise entsteht ein abstrakter Begriff 
dank der Superposition von mehreren Abbildern. Dank einem Zusammen-
prall sichtbarer Bilder und einem Neuzusammensetzen zerlegter Bauteile 
wollte er geistige Bilder provozieren. Mit Hilfe dieses Verfahrens kann der 
Prozess des Denkens im Allgemeinem folgendermaßen begriffen werden: 
von der Wahrnehmung zum ‚Ein-druck‘; der Eindruck A und der Eindruck 
B führen zur Vorstellung; die Vorstellung M und die Vorstellung N zum 
Begriff Х. Der Eindruck ist zweidimensional, die Vorstellung ist dreidi-
mensional. Der Begriff muss darüber hinaus noch eine zeitliche, vierte Di-
mension einschließen.  

Diese Konzeption interpretiert die Montage und das Bild im Film neu: 
Die Wahrnehmung des Bildes ist von den Eigenschaften der benachbarten 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEDANKEN ÜBER DAS DENKEN | 193 

 

Bilder in der Montagesequenz, welche das im Verschwinden begriffene 
Bild immer überlagern und überschreiben, nicht zu trennen. Die Montage 
realisiert sich nicht in der Sukzessivität als der Reihung eines Bildes nach 
einem anderen oder als eine Zeile, eine Zeitachse oder eine Ursache-
Wirkung-Kette, sondern sie besteht aus einer Reihe von Superpositionen. 
Das Bild im Film bleibt nicht stehen, es bekommt Qualitäten der Flüchtig-
keit wie der Ton; wir haben es mit einem ‚Echo des Bildes‘ zu tun. Es exis-
tiert im Prozess des Vergessens und Erinnerns, und die Wahrnehmung die-
ses Bildes funktioniert als Interaktion zwischen dem Erinnern an das eben 
Verschwundene und dem Vergessen des eben Gesehenen, die beide an 
Imagination und Vorstellung gebunden sind. Die Superposition bedeutet, 
dass vom verschwundenen Bild eine Erinnerungsspur beibehalten wird. Ei-
senstein nimmt die Montagebilder in der linearen, zeitlichen Reihenfolge, 
doch begreift er sie in Analogie zur Superposition als die materiell simulta-
ne, räumliche Überlagerung, als metaphorisches Palimpsest. So wird nicht 
nur die Entstehung der Bewegungsillusion im Film, sondern der Film selbst 
als Materialisierung des Gedächtnisses verstanden. Um diese Figuren bes-
ser in Erinnerung zu behalten, wird zu folgenden Mitteln gegriffen: diskrete 
Bilder in einem Raum unterzubringen, sie in narrative Beziehungen zuei-
nander zu setzen und mit solchen Mitteln wie Rhythmisierung, Wiederho-
lung, Parallelisierung zu arbeiten. Damit materialisiert dieses Verfahren das 
Denken, das nicht linear funktioniert. 

Fragmentierung und Montage sind wohl die deutlichsten Merkmale des 
neuen, das 20. Jahrhundert prägenden Denkens, in dem beide Paradigmen, 
das des mosaikartigen, archaischen, simultanen und das des linearen typo-
graphischen Denkens, in wechselnder Gewichtung vertreten sind. Im Un-
terschied zu Eisenstein zergliederten beispielsweise Marey und Muybridge 
die Bewegung in Phasen. Diese wissenschaftliche Analytik treibt die Ent-
wicklung des Films voran: Durch die Zusammensetzung der Phasen in der 
Montage entsteht eine neue Qualität – die Illusion der Bewegung. Der Film 
gehört nicht zu der Domäne der Wissenschaft, doch das wissenschaftliche, 
lineare, topographische Paradigma scheint der Fragmentierung und Monta-
ge in diesem Fall dennoch zu Grunde zu liegen. Als die Konstruktivisten 
die Kombination und Rekombination der Fragmente (eines literarischen 
Textes, einer Collage, einer Theateraufführung oder eines Films) beschrie-
ben, griffen sie auf die Analogie zum Fließband in der Industrie zurück. Die 
Surrealisten benutzten umgekehrt als Modell der Vereinigung von Frag-

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 | OKSANA BULGAKOWA 

 

menten zu einer neuen Totalität die Analogie des Traums. Die Ausweitung 
des Kunstverfahrens in den Bereich der Technik, Produktion und Wissen-
schaft (unter anderem Psychologie und der Psychoanalyse) bestätigt die 
Vermutung, dass es hier um ein neues Paradigma ging, das die Beziehung 
zwischen der sinnlichen, vorwissenschaftlichen und der rationalen, wissen-
schaftlichen Erkenntnis zu überdenken forderte (vgl. Albera 2002).  

Eisenstein schlug diverse Modelle zur Konzeptualisierung der Montage 
vor (vgl. Eisenstein 1989). Seine Texte demonstrieren mehrdimensionale 
Denkfiguren, die sich in den Montageexperimenten – etwa in Manipulatio-
nen mit Einzelbildern wie deren rational-irrationale Kontextualisierung – 
realisierten. So erhielt die Neuordnung der Fragmente sowohl sprachliche 
Qualitäten als auch visuelle mosaikartige Formen. Kausalität konnte durch 
Kontiguität oder Rhythmisierung ersetzt werden, das Zeitliche durch das 
Räumliche. Dieses Montageverständnis basierte nicht nur auf einer anderen 
Erzählform, sondern benutzte auch ein anderes Zeitkonzept, das an die Fi-
gur der ewigen Wiederkehr appellierte. Das kreisförmige Organische ist 
nun auch innerhalb des linearen Geschichtlichen denkbar geworden.  

Eisenstein, ein Meister der dialektischen Montage im Film, hat das 
Prinzip des mehrdimensionalen und mehrschichtigen Denkens in die Film-
theorie eingeführt. Sein Modell versucht die epistemologische Instabilität 
der neuen Montageform dank deren Neukontextualisierung und Umdeutung 
zu überlisten. Die Kollektion der Zitate, die in seiner Montagetechnik vor-
kommen und für die er einen neuen, überraschenden Kontext und neue Re-
ferenzen schafft, stammt aus verschiedenen Quellen und aus den einander 
gegenseitig ausschließenden Disziplinen. Die neuen Synopsen leisten in-
nerhalb der neuen operativen Methode eine Konzeptualisierung der Zitat-
fragmente, die verschiedenen kognitiven Codes und Systemen angehören. 
In diesem Sinne bringt uns Eisenstein zu einem interpretativen Narrativ zu-
rück, das auf einer Verneinung von gerichteter Linearität gründet. 

Eisenstein entwirft eine Kunsttheorie, die Denken und Fühlen, das prä-
logische Mythische und das Logisch-Historische und somit Wissenschaft 
und Kunst umfasst. Das imaginäre kugelförmige Buch und die superpositi-
onale Montagetechnik vermitteln das Verständnis von der zyklischen Zeit, 
vom dynamischen, sinnlich-rationalen Denken, vom nicht-sequentiellen, 
sphärischen Lesen und Sehen, was neue Perspektiven und die Revision des 
Wissens über menschliches Denken und Wahrnehmen erfordert. In deren 
Struktur gibt es Knotenpunkte, unzählige Verbindungen und Verzweigun-

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEDANKEN ÜBER DAS DENKEN | 195 

 

gen, die für moderne mediatisierte Texte typisch sind: Die rekursiven Hy-
pertexte im Netz lösen sich von der typographischen Linearität und befreien 
das Denken, wie Norbert Bolz formuliert, „aus dem topologischen Gefäng-
nis“ (Wulf 1993: 673). Sie produzieren frei begehbare Textformen, die we-
der linear noch zirkulär sind, die Informationselemente dekontextualisieren 
und zugleich Verknüpfungsschemata der Rekombination bieten, in denen 
anstelle der Narration der Begriff der Navigation auftaucht. Man kann Ei-
sensteins Experimente mit den modernen medialen Techniken vergleichen, 
die unser herkömmliches Verständnis von Denken und Wahrnehmen 
grundsätzlich in Frage stellen. In seiner Theorie hat er diese komplexe, ei-
nerseits genetisch-historische und andererseits physiologisch-hermeneu-
tische, Simultanpräsenz thematisiert und angestrebt. Er konnte seine Ideen 
jedoch aus technischen Gründen noch nicht im vollen Umfang realisieren. 

Die Entstehung des Films war für ihn sowohl die Voraussetzung als 
auch die Herausforderung für die Schaffung einer neuartigen Theorie der 
Kunst, die auf den neuen Denk- und Wahrnehmungsmodellen basiert. Denn 
Film als das letzte Stadium der Kunstentwicklung entblößt die komplexe 
Struktur, die in anderen Künsten verdeckt ist. Nahaufnahme, Doppelbelich-
tung und Rückwärtsgang sind nur einige Tricks, die von Eisenstein als Ver-
gegenständlichung von komplexen Denkfiguren begriffen wurden. Film er-
laubt es, bei der Bedeutungsproduktion alle menschlichen Vermögen wie 
Denken, Wollen und Fühlen, die biologische und die kulturelle Seiten des 
menschlichen Lebens gleichzeitig anzusprechen. Im Film werden Denken 
und Wahrnehmen als komplexe Phänomene mit einer rational-irrationalen 
Struktur realisiert, in denen kosmische, biologische, soziale und individu-
ell-psychische Komponenten mit einander dynamisch verbunden sind. 
Sinnbild und Begriff sind die tragenden Phänomene des Films, die sich in 
der ständigen Wechselwirkung befinden. Das Buch Methode enthält ein 
Projekt der Untersuchung des Denkens in der Kunst und mittels der Kunst. 

 
 

LITERATUR 
 
Albera, F. (2002): Pour une épistémographie du montage: le moment Ma-

rey. Arrêt sur image, fragmentation du temps/Stop Motion, Fragmenta-
tion of Time. Hg. von Albera, F., Braun, M., Gaudreault, A. Lausanne: 
Payot, 31–46. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 | OKSANA BULGAKOWA 

 

Bergson, H. (1959): Œuvres. Paris: Seuil. 
Crary, J. (1990): Techniques of the Observer. On Vision and Modernity in 

the Nineteenth Century. Cambridge: Mass. 
Deleuze, G. (1983): Cinema 1. L'image-mouvement. Paris: Seuil. 
Eisenstein, S. (1982): Psychologie der Kunst. Unveröffentlichte Konspekte. 

Aus dem Russ. O. Bulgakowa & D. Hochmuth, in: Kunst und Literatur. 
9, 921–939. 

Eisenstein, S. (1988): Das dynamische Quadrat. Schriften zum Film. Hg. 
und aus dem Russ. O. Bulgakowa & D. Hochmuth. Leipzig: Reclam.  

Eisenstein, S. (1989): Dramaturgie der Filmform, in: Bulgakowa, O. (Hg.), 
Herausforderung Eisenstein. Berlin: Arbeitshefte der Akademie der 
Künste, 29–33. 

Eisenstein, S. (2009): Metod/Methode. Hg. O. Bulgakowa. Berlin: Potem-
kinPress. 

Ginzburg, C. (1983): Spurensicherungen. Über verborgene Geschichte, 
Kunst und soziales Gedächtnis. Berlin: Wagenbach, 7–57. 

Iwanow, W. (1977): Otscherki po istorii semiotiki w SSSR. Moskau: Nauka. 
Lang, A. (1884): Custom and Myth. London: Longmans, Green, and Co.  
Münsterberg, H. (1970): The Photoplay: A psychological Study. New York: 

Dover. 
Rank, O. (1932): Art and Artist: Creative Urge and Personality Develop-

ment. New York: A. A. Knopf.  
RGALI: Eisenstein-Archiv, aufbewahrt im Russischen Staatsarchiv für Do-

kumente der Kunst und Literatur RGALI, Moskau. Die vier Zahlen in 
den Abkürzungen bedeuten in der Reihenfolge: 1: Depot (fond); 2: In-
venturliste; 3: Verwaltungseinheit; 4: Blatt. 

Wulf, Ch. (Hg.) (1993): Historische Anthropologie. Köln: Böhlau Verlag. 
 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

Wie Maschinen denken  

THOMAS HAINSCHO 

 
 
In der Dokumentation Technocalyps (2006) stellt Joseph M. Rosen, Profes-
sor of Surgery sowie Adjunct Professor of Engineering, das Problem einer 
Rede von denkenden Maschinen deutlich dar: 

 
At first we say that if a computer could play chess, then it will think like us. And 

then we get a computer to play chess and we say that is really not thinking. And the 

answer is that we don’t really know what thinking is. I would argue that machines 

do a pretty good job right now at thinking. And they don’t do as good a job at creat-

ing, although we don’t really know what creating is. And they don’t do as good a job 

at having a soul, but we don’t really know what a soul is. But when we can define it, 

they do a pretty good job at doing it. (TECHNOCALYPS: 2006, Interview with Joseph 

M. Rosen, 21m24s) 

 
Um zu entscheiden, ob eine bestimmte Maschine so etwas wie Gedanken 
hat oder nicht, sowie bei dem Urteil darüber, ob Maschinen überhaupt den-
ken können, muss man sich der Frage dieses Sammelbands stellen: Was ist 
das Denken? Darüber hinaus stellt sich noch die Frage, was eine Maschine 
ist, etwa in Abgrenzung zum Menschen, zum Tier oder zur unbelebten Na-
tur. Werden Definitionen des Denkens gegeben, die Schritt für Schritt be-
schreiben, was beim Denken passiert, dann können Maschinen gebaut – das 
heißt Computerprogramme geschrieben – werden, die Denkvorgänge ge-
mäß diesen Definitionen simulieren. Allerdings tritt angesichts der Simula-
tion von Denkvorgängen häufig die von Rosen angesprochene Enttäu-
schung auf. Denksimulationen scheinen nur einen eingeschränkten Bereich 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 | THOMAS HAINSCHO 

 

des Denkens zu erfassen und das Phänomen des Denkens entzieht sich sei-
ner Festlegung: We say that is not really thinking. 

Ich möchte im Folgenden beschreiben, zu welchen Operationen Ma-
schinen fähig sind und inwiefern diese Operationen als Denken verstanden 
werden können. Im ersten Teil möchte ich den Begriff der Maschine klären 
und einen Begriff des Denkens nach ihrem Vorbild herausarbeiten. Im 
zweiten Teil möchte ich Konsequenzen nennen, die entstehen, wenn ein 
Begriff des Denkens, der nach dem Vorbild der Maschine gebildet ist, für 
die Erklärung des menschlichen Denkens herangezogen wird. 

 
 

DENKENDE MASCHINEN 
 

Unterscheidung von Mensch und Maschine – 

Imitation-Games und Turing-Tests 
 

Einer der bekanntesten Versuche, zu entscheiden, ob Maschinen denken 
können, stammt von Alan M. Turing. Einleitend in seinem Aufsatz Compu-
ting Machinery and Intelligence (1950) lehnt Turing allerdings die Behand-
lung der Frage, ob Maschinen denken können, ab. Eine Antwort auf diese 
Frage bedürfte einer umfassenden Begriffsklärung und anstatt sich an Defi-
nitionen der Begriffe ,Maschine‘ und ,Denken‘ zu versuchen, schlägt 
Turing vor, die Frage durch eine andere zu ersetzen. Er entwirft eine Ver-
suchsanordnung – das Imitation-Game –, die entscheiden soll, ob Maschi-
nen denken können oder nicht. 

Im Imitation-Game unterhalten sich eine Fragestellerin bzw. ein Frage-
steller C schriftlich ohne Sicht- oder Hörkontakt mit einem Mann A und ei-
ner Frau B. Die Aufgabe von C ist es, herauszufinden, wer von den beiden 
anderen teilnehmenden Personen P1 und P2 der Mann A, und wer die Frau 
B ist. Das einzige Hilfsmittel dafür sind schriftliche Antworten von A und 
B auf schriftliche Fragen von C. Diese Fragen kann C beliebig an P1 und P2 
stellen. Das Ziel von A ist es, C davon zu überzeugen, dass er die Frau sei. 
Das Ziel von B ist, C davon zu überzeugen, dass sie die Frau sei. Die 
Kommunikation verläuft ausschließlich schriftlich, das ideale Setting für 
das Imitation-Game wäre ein Teleprinter, sodass für C keine Rückschlüsse 
über die Handschrift möglich sind. (Vgl. Turing 1950: 434) 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WIE MASCHINEN DENKEN | 199 

 

Nach Schilderung des Ablaufs und der Ziele schlägt Turing eine modi-
fizierte Version des Spiels vor, bei dem eine Maschine an die Stelle des 
Mannes A tritt. Diese Veränderung des Spiels stellt die Grundlage für den 
sogenannten Turing-Test dar, jenem nach Turing benannten Experiment, 
anhand dessen entschieden werden soll, ob ein Computer denken kann oder 
nicht. Turing (1950: 434) stellt die Frage: „Will the interrogator decide 
wrongly as often when the game is played like this as he does when the 
game is played between a man and a woman?“ Mit dieser Frage soll die ur-
sprüngliche Frage, ob Maschinen denken können, ersetzt werden. Aus 
Turings Aufsatz geht nicht hervor, ob es sich bei dem modifizierten Imita-
tion-Game um ein Frage-Antwort-Spiel handelt zwischen (1) einem Men-
schen und einer Maschine, die vorgibt, ein Mensch zu sein, oder zwischen 
(2) einer Frau und einer Maschine, die vorgibt, eine Frau zu sein. Ein Groß-
teil der Rezeption vertritt die erste Interpretation (vgl. Oppy & Dowe 
2011). 

Dem modifizierten Imitation-Game geht keine Begriffsanalyse des 
Denkens voraus und es handelt sich um kein Verfahren, das Denkfähigkeit 
von bestimmten mentalen Phänomenen abhängig macht. Vielmehr schlägt 
Turing vor, dass es keinen Anlass dafür gibt, sich länger den Kopf über die 
Denkfähigkeit von Maschinen zu zerbrechen, wenn einer Maschine die 
Täuschung – die Imitation – gelingt und sie aus Sicht von C das erfüllt, wo-
für Denken eine notwendige Voraussetzung ist. 

Im Vergleich zu kognitionswissenschaftlichen Experiment-Designs ist 
das Imitation-Game erstaunlich ungenau. Stützt man sich auf Turings „own 
beliefs in that matter“ (Turing 1950: 442), lassen sich allerdings implizite 
Testbedingungen formulieren: Er glaubt, dass am Ende des 20. Jahrhun-
derts die Wahrscheinlichkeit p für das richtige Urteil einer bzw. eines 
„average interrogator“ nach fünf Minuten Befragung p ≤ 0,7 sei, das heißt, 
dass dem Computer in mehr als 30% der gespielten Imitation-Games die 
Täuschung gelingen muss, um zu gewinnen. Für einen tatsächlich durchge-
führten Test müssen trotzdem noch zahlreiche Ergänzungen zu Turing vor-
genommen werden: Beispielsweise lässt er offen, ob der Fragestellerin 
bzw. dem Fragesteller eingegebener Text erhalten bleibt, ob die menschli-
che, Fragen-beantwortende Person bestimmte Gebote oder Verbote hat 
(zum Beispiel, dass sie nicht schweigen oder selbst Fragen stellen darf), 
und schließlich auch, wie die Fragestellerin bzw. der Fragesteller urteilt: 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 | THOMAS HAINSCHO 

 

Wie werden Glückstreffer verhindert; muss die Entscheidung begründet 
werden; ist es auch möglich, mit Ich weiß es nicht zu antworten etc. 

Eine Kritik des Turing-Tests ist nicht das Thema dieses Texts, ich 
möchte aber darauf hinweisen, dass ungeachtet dieser Probleme seit der 
Veröffentlichung von Computing Machinery and Intelligence vor rund 65 
Jahren zahlreiche Turing-Tests in verschiedenen Varianten durchgeführt 
worden sind, und immer wieder verkündet wurde, dass ein Computerpro-
gramm den Turing-Test beständen hätte und Maschinen ab sofort denken 
können. Zuletzt erregte ein Turing-Test, der 2014 an der Royal Academy in 
London durchgeführt wurde, mediale Aufmerksamkeit (vgl. Warwick & 
Shah 2015). 30 Fragesteller_innen führten fünf jeweils fünf Minuten lange 
Gespräche mit fünf verschiedenen Chat-Bots sowie einem jeweils anderen 
Menschen. Bei einem der fünf Chat-Bots konnten zehn der 30 Fragestel-
ler_innen nicht zwischen menschlichen Antworten und den Antworten des 
Computerprogramms unterschieden, das heißt 33% der Zuordnungen waren 
falsch. Warwick und Shah (2015: 15f.) haben sich an Turings 30%-Grenze 
orientiert und meinen, dieser Test sei zugunsten der Maschine ausgegan-
gen. Sie weisen allerdings auch auf Schwierigkeiten hin, richtige und fal-
sche Identifikationen in einem Turing-Test auszuwerten: In dem beschrie-
benen Test wurden von den zehn als Fehlinterpretationen gedeuteten Frage-
Antwort-Spielen die Antworten des Chat-Bots in sechs Fällen für mensch-
liche Antworten gehalten und in vier weiteren Fällen waren sich die Frage-
steller_innen unklar darüber, ob die Antworten von einem Menschen oder 
einer Maschine stammen. Jene Fälle, in denen die Antworten der menschli-
chen Versuchsteilnehmer_innen für die Antworten der Maschine gehalten 
wurden, sind in den zehn als Fehlinterpretationen gedeuteten Frage-
Antwort-Spielen nicht mitgezählt. 

 

Maschinendenken – 

Universalrechner und Turingmaschinen 
 

Es gilt heute als selbstverständlich, dass Computer die einzige Art von Ma-
schine sind, die das Imitation-Game spielen können. Mitte des 20. Jahrhun-
derts war dieser Umstand noch klärungsbedürftig und Turing (1950: 436) 
schreibt, dass Digitalrechner – „digital computers“, einleitend auch als 
„electronic computer“ bezeichnet – dazu in der Lage sind, am Spiel teilzu-
nehmen. Seine vorangegangenen Schriften lässt er dabei unerwähnt, ob-

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WIE MASCHINEN DENKEN | 201 

 

wohl das Modell, das er für Digitalrechner vor Augen hatte, zweifelsohne 
die sogenannte Turingmaschine war. Ich möchte im Folgenden zwei mögli-
che Gründe für Turings Einführung von Digitalrechnern geben. 

Erstens nehme ich an, dass es Turing wichtig war, eine konstruierbare 
Maschine in das Imitation-Game einzuführen. Die Turingmaschine ist ein 
theoretisches Modell, mit ihr wäre das Imitation-Game nur als Gedanken-
experiment möglich, und ich denke, dass sich Turing das Imitation-Game 
als tatsächlich durchführbares Experiment vorgestellt hat. Er nennt Kon-
struktionsbedingungen für Imitation-Game-Maschinen (vgl. Turing 1950: 
435f.) und erwähnt später im Text auch die „Manchester machine“ (Turing 
1950: 441), einen digitalen Großrechner der University of Manchester, an 
dessen Entwicklung er seit 1948 beteiligt war (vgl. Hodges 2014: 471ff.). 

Der zweite Grund liegt in einer möglichen Analogie zwischen dem be-
schriebenen Aufbau des Digitalrechners und dem menschlichen Gehirn. Es 
ist nicht abwegig anzunehmen, dass Turing in dieser Rechnerarchitektur ei-
ne Analogie zu seiner Vorstellung des menschlichen Gehirns sah. Die von 
Turing (1950: 437) genannten Komponenten des Digitalrechners – Spei-
cher, ausführende Einheit und Kontrollwerk („store“, „executive unit“, 
„control“) – entsprechen den Komponenten der heute als Von-Neumann-
Architektur bezeichneten Rechnerarchitektur. Diese Bauweise geht auf 
John von Neumann zurück und wurde schriftlich erstmals 1945 in seinem 
Text First Draft of a Report on the EDVAC, einem Teil der Projektdoku-
mentation zum Bau des Großrechners EDVAC, beschrieben (Neumann 
1992). Darin beschreibt von Neumann die drei Komponenten, aus denen 
sich ein „high speed automatic digital computing system“ (Neumann 1992: 
1, §1.1) zusammensetzt: der zentralen Recheneinheit („central arithmetical 
part“ – CA, deren Aufgaben entsprechen den Aufgaben der ausführenden 
Einheit bei Turing), der zentralen Kontrolleinheit („central control“ – CC, 
deren Aufgaben entsprechen den Aufgaben von Turings Kontrollwerk) so-
wie dem Speicher („memory“ – M, entsprechend Turings Speicher) (vgl. 
Neumann 1992: 1–3, §§2.1–5). In dieser Architektur gibt es einen gemein-
samen Speicher für Programme, Befehle und Daten. Diese Bauweise wird 
als das Konzept des Universalrechners verstanden, nach dem auch moderne 
Computer gebaut werden. Das Universale an dieser Art von Maschine ist, 
dass sie Aufgaben lösen kann, die nicht alleine von ihrer Bauweise abhän-
gig sind, sondern vom Inhalt ihres Speichers. Der gemeinsame Speicher 
ermöglicht, der Rechneranlage nur durch das Ändern ihres Speicherinhalts 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 | THOMAS HAINSCHO 

 

andere Aufgaben zu geben, ohne sie dafür umzubauen. Rechneranlagen der 
20er- und 30er-Jahre wurden für wenige, mitunter auch nur für eine Aufga-
be konstruiert. Der Großrechner Differential Analyzer wurde Ende der 
1920er-Jahre am MIT gebaut, nur um Differentialgleichungen zu lösen 
(vgl. Petzold 2008: 163f.). Bis in die 1950er-Jahre war nicht klar, dass der 
Universalrechner das dem modernen Computer zugrundeliegende Modell 
werden sollte. 

Entsprechend einer Maschine, die für keinen bestimmten Zweck gebaut 
ist, sondern ihre Aufgabe abhängig vom Inhalt ihres Speichers ausführt, 
kann auch der Mensch als Universalrechner verstanden werden: Die Hand-
lungen eines Menschen mögen in der Art von den Inhalten seines Gehirns 
abhängig sein, wie die ausgeführten Befehle eines Computers von seinem 
Speicherinhalt abhängen. Computer können ihren Speicher umschreiben, 
Menschen ihre Gedanken ändern. Die Gehirn-Analogie ist als bildlicher 
Vergleich auch bei von Neumann zu lesen: „The three specific parts CA, 
CC (together C) and M correspond to the associative neurons in the human 
nervous system“ (Neumann 1992: 3, §2.6; vgl. auch §4.2, §6.3). 

Hinweise dafür, dass Turing dieser Interpretation gegenüber wohlwol-
lend eingestellt war, findet man sowohl in seiner Biographie als auch in 
seinen Texten. So schreibt Andrew Hodges in seiner Turing-Biographie 
Alan Turing: The Enigma, dass Turing gesagt hat, er beschäftige sich mit 
dem Bau von Gehirnen (vgl. Hodges 2014: 364f.). Neben der Zuschreibung 
von Intelligenz an Maschinen in vielen Texten Turings (1950, 1996 u.a.), 
gibt es einen Hinweis darauf, dass er von Neumanns vorgeschlagene Bau-
weise des Universalrechners kannte und seiner Gehirn-Analogie zustimmt. 
Dass Turing von Neumanns Text kannte, ist belegt durch einen Verweis in 
Proposed Electronic Calculator, einem vermutlich 1945 verfassten, unver-
öffentlichten Entwurf zur Automatic Computing Engine (ACE) (Turing 
o.J.: 3), einer Rechneranlage, die Turing ab 1944 in London mitkonstruiert 
hat (vgl. Hodges 2014: 435ff.; Petzold 2008: 167). In diesem Entwurf ver-
wendet Turing auch dieselben Bezeichnungen für Ein- und Ausgabeschnitt-
stellen wie von Neumann („input organ“ und „output organ“) (vgl. Turing 
o.J.: 12; Neumann 1992: 3, §2.6). 

Ich komme nun zurück auf die Maschine, die am Imitation-Game teil-
nehmen kann. An die Beschreibung des Digitalrechners wird in Computing 
Machinery and Intelligence mit dem Beweis der Universalität des Digital-
rechners angeschlossen. Turing (1950: 439–442) beweist die Universalität 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WIE MASCHINEN DENKEN | 203 

 

des Digitalrechners, indem er die Äquivalenz zwischen Digitalrechner und 
endlichem Zustandsautomaten zeigt. Die Eigenschaft der Universalität, mit 
der auch die Analogie zwischen Gehirn und Digitalrechner begründet wur-
de, soll im Folgenden noch näher betrachtet werden. Ihre Erörterung soll 
auf die Gleichsetzung der Denkfähigkeit von Mensch und Maschine hin-
führen. Von Neumann ist zwar der Namensgeber für die Bauweise des 
Universalrechners und gilt als dessen Erfinder (vgl. Herold, Lurz & Wohl-
rab 2006: 34), sein auch in Nachschlagewerken häufig unerwähnter Vor-
gänger ist allerdings Turing selbst, der den Begriff der ,universal machine‘ 
bereits 1936/37 in On computable numbers, with an application to the Ent-
scheidungsproblem einführt. Es handelt sich bei Turings ,universal machi-
ne‘ allerdings nicht um eine Maschine, die gebaut werden kann, sondern 
um eine ideelle Maschine, die ein Modell für Berechenbarkeit darstellt.  

Turing entwickelte in On computable numbers, with an application to 
the Entscheidungsproblem das Konzept der Turingmaschine. Er selbst hat 
sein Konzept darin nur als ,computing machine‘ bezeichnet, der Name 
Turing machine war erstmals 1937 in einer Besprechung von Turings Text 
im Journal of Symbolic Logic durch Alonzo Church (1937: 43) zu lesen 
(vgl. Petzold 2008: 63). Eine Turingmaschine besteht konzeptuell aus sechs 
Elementen, die wie folgt notiert werden (ich folge einer vereinfachten 
Schreibweise von Hopcroft, Motwani & Ullman 2002): 
 
M = (Q, Σ, δ, q0, #, F), wobei 
• Q die endliche Menge an Zuständen ist, die M einnehmen kann, 
• Σ die Menge an Zeichen ist, die M einlesen und schreiben kann, 
• δ die Überführungsfunktion ist, die dafür verantwortlich ist, dass aus 

einem Zustand sowie einem eingelesenen Zeichen ein nächster Zu-
stand, ein zu schreibendes Zeichen sowie entweder eine Bewegung 
nach links (L) bzw. rechts (R) oder keine Bewegung (0) folgt: 
Q × Σ → Q × Σ × {L, R, 0}, 

• q0∈Q der Startzustand ist, 
• #∈Σ das Leerzeichen ist, das in allen leeren Feldern am Band steht und 
• F⊂Q die Menge von Endzuständen bildet. 
 
In der Regel wird eine Turingmaschine bildlich dargestellt als ein in Felder 
oder Zellen gegliedertes, unendlich langes Band mit einer Schreib/Lese-
Vorrichtung, die den Inhalt der Zellen lesen und verändern kann. Man kann 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 | THOMAS HAINSCHO 

 

etwa an eine Schreibmaschine mit Band denken, bei der ein Schreibma-
schinenkopf Zeichen auf das Band schreiben, vom Band lesen und löschen 
kann. Eine Turingmaschine ist zu jedem Zeitpunkt in genau einem Zu-
stand q der Zustandsmenge Q. Am Anfang befindet sie sich im Startzustand 
q0 und liest – nicht per Definition, aber per Konvention – den Inhalt des 
zweiten Feldes am Band f2 ein. In f2 steht ein Zeichen σ aus der Zeichen-
menge Σ und mit dem aktuellen Zustand q0 sowie dem eingelesenen Zei-
chen σ lässt sich über δ der nächste Schritt der Maschine ermitteln: δ(q0, σ) 
ergibt einen Nachfolgezustand qn∈Q, ein neues Zeichen σ∈Σ für das aktuell 
eingelesene Feld f2 sowie entweder eine Bewegung zum links angrenzen-
den Feld f1, zum rechts angrenzenden Feld f3 oder keine Bewegung (die 
Schreib/Lese-Vorrichtung bleibt auf Feld f2 stehen). Die Turingmaschine 
hört auf, sich zu bewegen, wenn ein erreichter Zustand qn der Menge der 
Endzustände F angehört. In diesem Fall spricht man davon, dass die Ma-
schine hält. Gelangt eine Maschine nie in einen Endzustand – etwa, weil sie 
immer wieder dieselben Schritte durchführt –, spricht man davon, dass die 
Maschine nicht hält. 

Eine typische Aufgabe für eine Turingmaschine ist etwa, eine Zahl, die 
am Band steht, einzulesen und anschließend ein Zeichen zu schreiben, das 
von einer Eigenschaft dieser Zahl abhängig ist. Komplexe Turingmaschi-
nen entscheiden etwa, ob es sich bei dem Bandinhalt um eine Primzahl 
handelt, eine Fibonacci-Zahl oder um ein Element, das einer bestimmten 
Menge angehört etc. Ein einfaches Beispiel ist eine Turingmaschine, die 
entscheidet, ob es sich beim Bandinhalt um eine gerade oder ungerade Zahl 
(hier in unärer Codierung, also als Repräsentation des Zahlenwerts mithilfe 
eines Zeichens ,I‘) handelt: für den Bandinhalt #I###... hält die Turingma-
schine mit #Iu###..., bei #II###... mit #IIg###..., bei #III###... mit 
#IIIu###... etc. Um das Ergebnis der Turingmaschine zu verstehen, muss 
die Zeichencodierung geklärt sein: dass es sich um unär codierte Zahlen 
handelt, dass ,g‘ als gerade interpretiert wird und ,u‘ als ungerade. Es wäre 
auch möglich, dass die Turingmaschine Zahlen in dezimaler Codierung, al-
so als 1, 2, 3, … verarbeitet, dafür wären aber wesentlich mehr Zustände 
und eine komplexere Überführungsfunktion δ nötig als bei einer unären 
Codierung. 

Die Universalität der Turingmaschine besteht darin, dass es eine 
Turingmaschine gibt, die jede andere Turingmaschinen simulieren kann: 
Darauf hinleitend werden im fünften Abschnitt von Turing (1936/37: 240) 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WIE MASCHINEN DENKEN | 205 

 

die Konzepte der Standardbeschreibung einer Turingmaschine, „standard 
description (S.D)“, und der Beschreibungszahl, „description number 
(D.N)“, eingeführt. Standardbeschreibungen sind eine Codierung der Über-
führungsfunktion δ sowie der Zeichen- und Zustandsmenge in eine Folge 
aus sieben verschiedenen Zeichen. Eine Beschreibungszahl ist die eindeuti-
ge Repräsentation einer Turingmaschine als Folge der Zahlen von 1 bis 7, 
das heißt als Zahl: „[...] we shall have a description of the machine in the 
form of an arabic numeral“ (Turing 1936/37: 240). Es ist möglich, die 
Standardbeschreibung einer Turingmaschine Mn als Inhalt auf das Band ei-
ner anderen Turingmaschine M zu schreiben. Wenn M startet, liefert sie 
dasselbe Ergebnis wie Mn, bloß braucht sie dafür nur jene Zustände, die es 
erlauben, Standardbeschreibungen zu dechiffrieren: „It is possible to invent 
a single machine which can be used to compute any computable sequence. 
If this machine  is supplied with a tape on the beginning of which is writ-
ten the S.D of some computing machine , then  will compute the same 
sequence as .“ (Turing 1936/37: 241–242)  

Damit sollte klar geworden sein, warum Turing der theoretische Vor-
gänger für von Neumann war. Die Architektur des Universalrechners (der 
gebaut werden kann) gleicht konzeptuell der universellen Turingmaschine 
(die nicht gebaut werden kann). Mithilfe der universellen Maschine zeigt 
Turing, dass das Entscheidungsproblem nicht von einer Turingmaschine 
gelöst werden kann. Mit Entscheidungsproblem wird die Frage bezeichnet, 
ob es für eine beliebige Aussage in bestimmten formalen, widerspruchs-
freien Kalkülsystemen ein Berechnungsverfahren gibt, das diese Aussage 
als wahr beweist oder als falsch widerlegt. Aussagen, die bewiesen bzw. 
widerlegt werden können, werden entscheidbar genannt. Kurt Gödel hatte 
bereits 1930 mit dem Unvollständigkeitssatz gezeigt, dass es Aussagen 
gibt, die nicht aus den Grundsätzen des Kalkülsystems in der Principia Ma-
thematica abgeleitet werden können. Solche Aussagen können innerhalb 
des Formalismus der Principia Mathematica weder als wahr bewiesen noch 
als falsch widerlegt werden, sind also unentscheidbar. Turings Beweis 
zeigt, dass es kein allgemeines Berechnungsverfahren gibt, das über die 
Entscheidbarkeit einer Aussage entscheidet. Er zeigt, dass es keine univer-
selle Turingmaschine gibt, die entscheidet, ob eine beliebige simulierte Ma-
schine jemals das Zeichen ,0‘ auf das Band schreibt. 

Wie Petzold (2008: 325) schreibt, wurde erst rund 20 Jahre nach der 
Veröffentlichung von On computable numbers, with an application to the 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 | THOMAS HAINSCHO 

 

Entscheidungsproblem klar, dass die Turingmaschine ein Modell für Bere-
chenbarkeit darstellt. Mit ihr lässt sich eine Theorie der Berechenbarkeit 
bilden, in der es um die Identifikation von entscheidbaren und unentscheid-
baren Problemen sowie deren Eigenschaften und Modellierung geht. Turing 
konnte zeigen, dass es Probleme gibt, die nicht von Maschinen gelöst wer-
den können – zumindest nicht von Maschinen, die nach dem Modell der 
Turingmaschine funktionieren, und bis heute sind keine anderen Maschinen 
bekannt. Die Probleme, die von Turingmaschinen gelöst werden können, 
bilden eine Menge, deren Elemente alle die Eigenschaft haben, entscheid-
bar zu sein. Es ist bewiesen, dass die Menge der für Turingmaschinen ent-
scheidbare Probleme äquivalent ist zu der Menge von Problemen, die mit-
hilfe anderer Berechenbarkeitsmodelle entschieden werden kann. Das heißt 
Turingmaschinen sind hinsichtlich ihrer Berechenbarkeit gleichmächtig wie 
etwa Gödelsche rekursive Funktionen, das λ-Kalkül von Alonzo Church 
und Stephen Kleene oder endliche Zustandsautomaten (vgl. Petzold 2008: 
327). Eine Lösung, die von einer Turingmaschine für ein Problem gefunden 
wird, lässt sich auch mithilfe eines der anderen genannten Modelle finden. 
Ein Problem, das mit einer Turingmaschine nicht gelöst werden kann, lässt 
sich auch mit keinem dieser anderen Konzepte lösen. Jeder heute bekannte 
Computer lässt sich auf einer Turingmaschine simulieren, das heißt, für je-
des Programm, das auf einem heute bekannten Computer ausgeführt wird, 
kann eine äquivalente Turingmaschine konstruiert werden. Somit sind 
Computer – seien sie auch noch so leistungsstark – nicht in der Lage, un-
entscheidbare Probleme zu lösen. Der Berechenbarkeit eines Computers 
sind aufgrund seines endlichen Speichers sogar engere Grenzen gesetzt. Ei-
ne Turingmaschine kann mit allen Zahlen operieren, während Computer 
nur mit jenen Zahlen operieren können, die klein genug sind, um in den 
Speicher zu passen.  

Um zur Gleichsetzung der Denkfähigkeit von Mensch und Maschine zu 
kommen, gibt es noch einen weiteren Punkt, auf den ich eingehen möchte, 
Turings Beitrag zur Church-Turing-These im neunten Abschnitt von On 
computable numbers, with an application to the Entscheidungsproblem. 
Der Name Church-Turing-These soll nach Stephen Kleene (1967: 232) für 
die Churchsche These verwendet werden, wenn Berechenbarkeit im Zu-
sammenhang mit Turingmaschinen besprochen wird (vgl. Petzold 2008: 
327). Alonzo Church und Turing haben voneinander unabhängig an einer 
Formalisierung des Begriffs der Berechenbarkeit gearbeitet und über eine 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WIE MASCHINEN DENKEN | 207 

 

Lösung des Entscheidungsproblems nachgedacht, die sie beide jeweils 
1936 veröffentlicht haben: Church im März 1936 in A note on the Ent-
scheidungsproblem und Turing in On computable numbers, with an appli-
cation to the Entscheidungsproblem, das in zwei Teilen Oktober 1936 und 
April 1937 erschien (Petzold 2008: 62f.). Die sogenannte church’sche 
These wurde 1952 durch Kleene formuliert und lautet: „Every effectively 
calculable function (effectively decidable predicate) is general recursive.“ 
(Kleene 1971: 300) Diese These stützt sich auf den Beweis der Äquivalenz 
zwischen λ-Kalkül und Gödelschen generell rekursiven Funktionen und be-
hauptet, dass sich jede, einem intuitiven Verständnis nach berechenbare 
Funktion generell rekursiv, d.h. formal berechnen lässt. Diese These gilt 
auch für Turingmaschinen, da es auch bewiesen ist, dass die Menge von 
Problemen, die eine Turingmaschine lösen kann, äquivalent ist zu der Men-
ge von Problemen, die von anderen Berechenbarkeitsmodellen gelöst wer-
den kann. Die Annahme, dass zu diesen anderen Berechenbarkeitsmodellen 
auch menschliche Rechenfähigkeiten gehören, ist eine These, die nicht be-
wiesen werden kann, weil menschliche Rechenfähigkeit nicht hinreichend 
genau definiert werden kann. Diese Annahme wird von Turing mithilfe 
dreier Argumente verteidigt, die er allerdings wie folgt einschränkt: „All 
arguments which can be given are bound to be, fundamentally, appeals to 
intuition, and for this reason rather unsatisfactory mathematically.“ (Turing 
1936/37: 249) 

Im ersten Argument, „a direct appeal to intuition“ (Turing 1936/37: 
249), beschreibt Turing einen rechnenden Menschen, der mit Stift und Pa-
pier arbeitet. Er weist darauf hin, dass es nur endlich viele verschiedene 
Symbole sein können, mit denen der Mensch arbeitet, dass der Mensch zu 
jedem Zeitpunkt in einem bestimmten Geisteszustand (im Original: „state 
of mind“, unter Anführungszeichen) sei, und dass sein Verhalten von sei-
nem Geisteszustand sowie am Papier zu lesenden Symbolen abhängig ist 
(vgl. Turing 1936/37: 249–252). Die Rechenschritte und Handlungen des 
Menschen werden so lange abstrahiert und mit Analogien beschrieben, bis 
sie den Operationen einer Turingmaschine gleichen. Es bleibt nichts mehr 
übrig, worin sich die Rechenfähigkeit des Menschen von denen der 
Turingmaschine unterscheiden kann. Somit sei auch der Mensch hinsicht-
lich seiner Rechenfähigkeit äquivalent zur Turingmaschine. Petzold (2008: 
189) zitiert Hodges (2014: 133), für den dieses erste Argument „the most 
unusual ever offered in a mathematical paper“ sei. Dieser Einschätzung ist 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 | THOMAS HAINSCHO 

 

Recht zu geben: Für die Zielsetzung von Turings Text – zu zeigen, dass das 
Entscheidungsproblem nicht gelöst werden kann – scheint die Äquivalenz 
zwischen menschlichen und maschinellen Rechenfähigkeiten irrelevant zu 
sein. Es mag den Umfang der berechenbaren Zahlen – The extent of the 
computable numbers ist der Titel des neunten Abschnitts – klären, doch 
wozu? Eine Antwort darauf möchte ich im nächsten Abschnitt geben. 
 

Gleichsetzung von Mensch und Maschine – 

Science-Fiction und äquivalente Berechenbarkeit 
 

Kommen in der Literatur oder im Film Maschinen vor, denen die Fähigkeit 
zu denken zugesprochen wird, handelt es sich häufig um besondere Ma-
schinen, die kaum Ähnlichkeit mit bekannten Maschinen haben. Etwa wird 
im Film Ex Machina (2015) das Gehirn der vermeintlich denkfähigen Ma-
schine gezeigt, das bläulich leuchtet. Es besteht nicht aus elektrischen 
Schaltungen, sondern aus Gel, dessen molekularer Aufbau sich selbst ma-
nipulieren kann, es ist Wetware und keine Hardware. Weder die Termina-
tors in den gleichnamigen Filmen (1984–2015) noch der Computer HAL 
9000 im Film 2001: A Space Odyssey (1968) sehen so aus wie bekannte 
Maschinen oder Computer. Damit wird der Fiction-Aspekt von Science-
Fiction stärker betont als der Science-Aspekt. 

Dennoch ist etwa Arthur C. Clarke, der Autor von 2001: A Space 
Odyssey (1968), bemüht, seinen Science-Fiction-Roman möglichst nah an 
der wissenschaftlichen Forschung anzulegen. Er gibt darin einen kurzen 
Exkurs über die Entwicklung der künstlichen Intelligenz: 
 
Then, in the 1960s, solid-state microelectronics had been perfected. With its advent, 

it was clear that artificial intelligences at least as powerful as Man’s need be no larg-

er than office desks. [...] 

In the 1980s, Minsky and Good had shown how neural networks could be generated 

automatically – self replicated – in accordance with any arbitrary learning program. 

Artificial brains could be grown by a process strikingly analogous to the develop-

ment of a human brain. In any given case, the precise details would never be known, 

and even if they were, they would be millions of times too complex for human un-

derstanding. Whatever way it worked, the final result was a machine intelligence 

that could reproduce – some philosophers still preferred to use the word ,mimic‘ – 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WIE MASCHINEN DENKEN | 209 

 

most of the activities of the human brain – and with far greater speed and reliability. 

(Clarke 2000: 117) 

 
Clarke verweist in dieser Passage auf den KI-Forscher Marvin Minksy und 
den Krypotologen Irving John Good – letzterer hat mit Turing auch an der 
Entschlüsselung der Enigma gearbeitet (vgl. Hodges 2014: 249ff.). In der 
zitierten Entwicklungsgeschichte von den Anfängen der künstlichen Intelli-
genz bis zum Supercomputer HAL 9000 gibt es keine unbekannten Kom-
ponenten. Die künstlichen neuronalen Netzwerke stehen in einer Entwick-
lungslinie zur Mikroelektronik der 60er-Jahre sowie zum ebenfalls im Text 
erwähnten Großrechner ENIAC der 40er-Jahre (vgl. Clarke 2000: 117). 

Damit ist bei Clarke implizit der Hinweis auf die Gleichsetzung der 
Denkfähigkeit von Mensch und Maschine enthalten: Eine Maschine, die 
denken kann, muss entweder hinsichtlich ihrer Berechenbarkeit äquivalent 
zur Turingmaschine sein oder sie ist eine fiktive Maschine. Wenn nicht-
fiktive Maschinen denken können und es nicht-fiktive Maschinen gibt, die 
hinsichtlich ihrer Berechenbarkeit äquivalent zur Turingmaschine sind, 
dann können alle Turing-äquivalenten Modelle für Berechenbarkeit denken. 

Unter dieser Voraussetzung hat die Church-Turing-These gravierenden 
Einfluss auf die Auffassung der Denkfähigkeit von Menschen: Wenn Men-
schen denken können und die Church-Turing-These stimmt, dann muss al-
len Turing-äquivalenten Konzepten dieselbe Denkfähigkeit zugesprochen 
werden. Mit hinreichend viel Papier wäre man also in der Lage, zu denken, 
ohne dabei denken zu müssen – nur durch das Befolgen syntaktischer Re-
geln. Denkbewegungen werden dabei schriftlich festgehalten und der Gang 
der Gedanken kann entsprechend vor Augen geführt und später nachgele-
sen werden. Es wäre auch möglich, jenen Teil des Menschen, an dem sich 
das Denken vollzieht, gemäß den Notationen von Standardbeschreibung 
und Beschreibungszahl als numerischen Wert anzugeben. Alle diese Um-
stände ergeben sich notwendigerweise aus der Annahme, dass Maschinen 
denken können, sowie der Annahme der Church-Turing-These. Demnach 
sind Mensch und Maschine sowohl hinsichtlich ihrer Rechenfähigkeiten als 
auch ihrer Denkfähigkeiten gleichmächtig. Im Folgenden werden zwei 
Einwände gegen die Gleichsetzung von Denken und Rechnen gegeben so-
wie Argumente gegen diese Einwände entwickelt. 

Die viel langsamere Geschwindigkeit des rechnenden Denkens gegen-
über dem vermeintlich menschlichen Denken ist ein möglicher Einwand 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 | THOMAS HAINSCHO 

 

gegen die Zuschreibung der Denkfähigkeit. Man wäre beim Versuch, mit 
Schreiben und Radieren das Denken einer Turingmaschine zu simulieren, 
wohl wesentlich langsamer als beim eigenen Denken. Ich meine aber nicht, 
dass Denkgeschwindigkeit ein Kriterium für die Fähigkeit zu Denken ist. 
Wenn sie es wäre, dann wäre auch die Denkfähigkeit von Turingmaschinen 
zweifelhaft: In der Fassung von Turing (1936/37), steht ihnen unendlich 
viel Zeit für Operationen zur Verfügung. Dass auch Menschen sehr lange 
über ein Problem nachdenken können, rechtfertigt, dass eine Turingma-
schine grenzenlos lange an einem Problem arbeiten kann. Turing (1996: 
256) gibt eine Analogie dazu, wenn er schreibt, Mathematiker_innen hätten 
hunderte Jahre über den Beweis des Satzes von Fermat, also über eine ein-
zige Frage, nachgedacht. Mit dem Finden des Beweises im Jahr 1994 wur-
de nicht nur Fermats Satz – es gibt keine ganzzahligen Lösungen der Glei-
chung an + bn = cn für n > 2 – bewiesen, es hat sich auch herausgestellt, dass 
die Frage nach dem Beweis eine entscheidbare Frage ist; auch eine 
Turingmaschine hätte die Lösung irgendwann gefunden. 

Ein anderer möglicher Einwand ist, dass es sich beim besprochenen 
Begriff des Denkens nur um einen Sonderfall des menschlichen Denkens 
handelt – um ein regel- und zeichenorientiertes, arithmetisches Denken. 
Diesem Einwand kommt stärkend hinzu, dass Turing selbst ablehnt, die 
Frage zu behandeln, ob Maschinen denken können und es bevorzugt, von 
,machine intelligence‘ zu schreiben anstatt von ,thinking machines‘ bzw., 
dass er den pragmatischen Ansatz des modifizierten Imitation-Game bevor-
zugt. 

Gegen diesen Einwand kann die mögliche Übertragung des vermeint-
lich nicht regel- und zeichenorientierten Denkens in ein solches regel- und 
zeichenorientiertes Denken angeführt werden: Auch wenn wir phantasieren, 
kreativ sind oder dergleichen, laufen im Gehirn Vorgänge derselben Art ab 
wie beim Rechnen, ohne dass wir es wissen. Wenn Turing (1996: 257ff.) 
mögliche Lernverfahren für Maschinen beschreibt, auf eine Codierung für 
Lust- und Unlustsysteme eingeht und darüber nachdenkt, womit sich Ma-
schinen die Zeit vertreiben würden – „mostly in playing games such as 
Chess and GO, and possibly Bridge“ (Turing 1996: 257) –, dann können 
diese Passagen so interpretiert werden, dass Turing an die Codierbarkeit al-
ler möglichen Denkvorgänge glaubt. Auch die empirische Forschung hat an 
Turings Ideen Anstoß genommen: Der Neurophysiologe und Kybernetiker 
Warren S. McCulloch hat 1943 gemeinsam mit dem Logiker Walter H. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WIE MASCHINEN DENKEN | 211 

 

Pitts den Artikel A Logical Calculus of the Ideas Immanent in Nervous Ac-
tivity im Bulletin of Mathematical Biophysics veröffentlicht. Darin entwi-
ckeln sie eine formallogische Notation für die verbundenen Neuronen des 
Gehirns. Wie McCulloch später bekannt gab, war ihre Arbeit wesentlich 
vom Konzept der Turingmaschine beeinflusst (vgl. Petzold 2008: 331ff.). 

Auch wenn empirische Gehirnforschung an Turing anschließt, ist es 
kein einfaches Unterfangen, Turings Vorstellung des Gehirns als naiv-
materialistische Ansicht zu charakterisieren. Er interessiert sich für die abs-
trakte und logische Modellierung von Denkvorgängen, nicht für deren em-
pirische Abläufe. Die Grundlage für seine Vorstellung des menschlichen 
Gehirns waren also nicht biochemische, organische Vorgänge, sondern de-
ren Abstraktion zu einem Modell von diskreten Zuständen und Übergängen 
zwischen diesen Zuständen. Es gibt auch Textstellen, die Zweifel daran 
aufkommen lassen, ob Turing überhaupt eine vollständige, materielle Er-
klärbarkeit des Menschen annimmt, etwa das Telepathie-Argument gegen 
das Imitation-Game (vgl. Turing 1950: 453f.). Dessen ungeachtet, gibt es 
genug Textstellen, die darauf hindeuten, dass Turing die Church-Turing-
These bejaht, ohne sie beweisen zu können, und an die Simulation aller 
Denkvorgänge in einer Turingmaschine glaubt. Es ist zwar unklar, wie eine 
Turingmaschine aussieht, ob sie überhaupt irgendwie aussehen kann, es 
werden aber dennoch bildhafte Beschreibungen gegeben. Ich habe eine 
Schreibmaschine, die ihr Band selbst beschreibt, als Bild für die Turingma-
schine erwähnt. Petzold (2008: 71) gibt ein anderes Bild dafür und schreibt: 
„What does a Turing machine look like? You can certainly imagine some 
crazy looking machine, but a better approach is to look in a mirror.“ 

 
 

DENKENDE MENSCHEN 
 

Im ersten Abschnitt habe ich einen Begriff des Denkens nach dem Vorbild 
der Turingmaschine beschrieben und gezeigt, welche Folgen aus einer Zu-
schreibung der Denkfähigkeit an Maschinen aufgrund der Äquivalenz zwi-
schen verschiedenen Modellen für Berechenbarkeit sowie der Church-
Turing-These entstehen. Im folgenden Abschnitt möchte ich drei Beispiele 
geben, bei denen ein nach dem Vorbild der Maschine verstandener Begriff 
des Denkens vorauseilend als Erklärung des menschlichen Denkens heran-
gezogen wird. Es geht also erneut um denselben Begriff des Denkens, dem 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 | THOMAS HAINSCHO 

 

ich mich aber nicht von maschineller Seite, sondern von menschlicher Seite 
her annähere. 

1) Um online unerwünschte Einträge von Computerprogrammen zum 
Beispiel in Kommentarbereiche zu verhindern, müssen häufig Eingaben bei 
sogenannten CAPTCHA-Kontrollen gemacht werden. CAPTCHA ist ein 
Akronym von ,Completely automated public Turing test to tell computers 
and humans apart‘ und bezeichnet solche Aufgaben, die für Menschen ein-
fach und für Computer schwierig zu lösen sein sollten, wie etwa verzerrte 
Linien als Buchstaben zu identifizieren oder eine Frage in natürlicher Spra-
che zu beantworten. Manche dieser CAPTCHA-Kontrollen verhindern un-
erwünschte Einträge gut, andere weniger, manchmal ist auch für Menschen 
die richtige Lösung nicht so einfach zu erkennen. Besonders merkwürdig 
sind CAPTCHA-Kontrollen, die auf arithmetische Operationen zurückgrei-
fen, und gesteigert wird die Merkwürdigkeit durch angegebene Fragen und 
Anweisungen, wie etwa: Are you a human? 3 + 4 = ... 

Die Lösung dieser Frage bedarf Intelligenz. Die Fähigkeit, eine solche 
Aufgabe zu lösen, kann allerdings nicht dafür eingesetzt werden, um 
menschliche von nicht-menschlichen Texteingaben zu unterscheiden. Eine 
solche Frage basiert implizit auf einem naiven Verständnis menschlicher 
Intelligenz, die nach dem Vorbild der Maschine verstanden wird, die selbst 
wiederum naiv gedacht wird. Gerade arithmetische Operationen sind das 
Metier des Computers. Ein Programm, das Text in Formularfelder einfügen 
kann, ist in der Regel auch dazu imstande, eine solche Aufgabe zu lösen. 
Auch die anderen erwähnten Aufgaben fallen in die Bereiche der klassi-
schen KI-Forschung, sind also prototypische Maschinenprobleme: Muster-
erkennung und Verarbeitung natürlicher Sprache. Bereits in den 60er-
Jahren des 20. Jahrhunderts waren Computerprogramme in der Lage, soge-
nannte eingekleidete Rechenaufgaben zu lösen. Etwa erwähnt Joseph Wei-
zenbaum in Computer Power and Human Reason (1976) das Programm 
STUDENT von Daniel G. Bobrow aus dem Jahr 1967, das zum Beispiel 
auf folgende Frage in natürlicher Sprache die richtigen Antworten liefert: 
„Tom has twice as many fish as Mary has guppies. If Mary has 3 guppies, 
what is the number of fish Tom has?“ (Weizenbaum 1984: 187). 

2) Ein anderes Beispiel stammt von Joseph Weizenbaum, der in er-
wähntem Buch über das Verhältnis von Intelligenz zum Intelligenzquotien-
ten (IQ) schreibt. Er kritisiert ein Verständnis von Intelligenz als das, was 
bei Intelligenztests in der Einheit IQ gemessen wird. Er ist der Ansicht, 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WIE MASCHINEN DENKEN | 213 

 

„that an entirely too simplistic notion of intelligence has dominated both 
popular and scientific thought, and that this notion is, in part, responsible 
for permitting artificial intelligence’s perverse grand fantasy to grow“ 
(Weizenbaum 1984: 203). An mehreren Stellen fordert Weizenbaum dazu 
auf, Begriffe nicht losgelöst von ihren Bezugssystemen zu verstehen. Diese 
Forderung trifft heute auch auf sein Buch zu, das im Kontext der USA der 
70er-Jahre zu lesen ist. So betrifft seine Kritik am IQ mitunter auch den 
Einfluss von Intelligenztests auf den Verlauf akademischer Karrieren und 
dergleichen (vgl. Weizenbaum 1984: 203f.). Seit der Veröffentlichung des 
Buchs vor rund 40 Jahren haben sich zwar einige Kritikpunkte geändert, 
der Kern von Weizenbaums Ansichten ist meines Erachtens auch heute 
noch gültig. 

Weizenbaums Kritikpunkt ist, dass sich menschliche Intelligenz weder 
mit den eingesetzten Intelligenztests messen lässt, noch vom IQ akkurat er-
fasst wird. Nach Weizenbaum lasse sich menschliche Intelligenz nämlich 
nicht linear messen, sie sei verschränkt mit wesentlich menschlichen Cha-
rakteristika wie Kreativität, Intuition und Klugheit. Es wäre lächerlich, eine 
lineare Skala für Kreativität und dergleichen zu erarbeiten. Intelligenz kann 
auch nicht ohne Bezugssystem verstanden werden: Man kann intelligent 
handeln, intelligent denken, intelligent urteilen etc. Um Intelligenz zu mes-
sen, müsse sie isoliert als intelligente Intelligenz verstanden werden, was 
ein unsinniges Maß wäre. (Vgl. ebd.: 204f.) 

Nach Weizenbaum ist die Gleichsetzung von Intelligenz mit dem IQ 
wesentlich verantwortlich für das Entstehen von Ansichten, nach denen es 
keinen Bereich des menschlichen Denkens gebe, der nicht auch maschinell 
erfasst werden kann (vgl. ebd.: 207). Ein intelligenter Mensch hat Bega-
bung dafür, geschickt Probleme eines bestimmten Bereichs zu lösen – das 
kann etwa Wissenschaft, Alltag, Politik oder Kultur im Allgemeinen betref-
fen. Die Entwicklung dieser Begabung ist, was Weizenbaum als Sozialisie-
rung versteht: „Every organism is socialized by the process of dealing with 
problems that confront it.“ (Ebd.: 210) Was das menschliche Denken be-
stimmt, ist, dass es sich mit Problemen des Menschen beschäftigt. Diese 
Beschäftigung ist nicht alleine von Logik geleitet, sondern auch von Ängs-
ten, Hoffnungen, Wünschen etc., das heißt, die Beschäftigung mit mensch-
lichen Problemen macht Menschen zu Menschen – formale Probleme sind 
ein Teil der menschlichen Probleme, aber nicht ihre Gesamtheit.  

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 | THOMAS HAINSCHO 

 

3) Im dritten Beispiel möchte ich mich auf Verhaltensforschung bezie-
hen, bei der untersucht wird, ob und wie Tiere denken können. Es gibt ei-
nen methodischen und einen sprachlichen Aspekt, den ich erwähnen möch-
te: Der methodische Aspekt betrifft den Aufbau bestimmter Experimente. 
Der experimentelle Nachweis von kognitiven Fähigkeiten erfolgt häufig in-
nerhalb einer Experimentumwelt und gemäß einer Denkfähigkeit nach ma-
schinellem Vorbild: Tiere lösen logische Rätsel, müssen mit Zeichen auf 
Zeichen antworten, Gegenstände nach bestimmten Eigenschaften anordnen 
etc. Solche Aufgaben fallen ebenso in die klassischen Bereiche der KI-
Forschung: Logik, Sprachverarbeitung und Mustererkennung. 

Ein Beispiel dafür ist die Primatenforschung von Nobuyuki Kawai und 
Tetsuro Matsuzawa. Sie berichten in der Zeitschrift Nature von einem Ex-
periment mit dem Schimpansenweibchen Ai, das die arabischen Ziffern von 
null bis neun der Größe nach ordnen kann. Im beschriebenen Experiment 
konnte nachgewiesen werden, dass Ai bestimmte Folgen von fünf Ziffern 
im Gedächtnis behalten konnte. Ihre Leistung wird mit den Fähigkeiten 
von menschlichen Kindern vor der Schulzeit verglichen. (Vgl. Kawai & 
Matsuzawa 2000: 39) 

Der sprachliche Aspekt betrifft Beschreibungen von Tierverhalten. Sol-
che Beschreibungen sind nicht einfach: Sätze wie Die Katze weiß, wann sie 
kommt und dergleichen sind im Alltag nicht problematisch, im philosophi-
schen Gebrauch handelt es sich allerdings um eine Wissenszuschreibung, 
die Voraussetzungen und Konsequenzen hat. In der Verhaltensforschung ist 
man sich der Schwierigkeit der angemessenen Wortwahl durchaus bewusst, 
sie wird etwa von Kuczaj II und Tahmes Walker (2006: 582) thematisiert. 
Das von mir angesprochene Problem betrifft aber gar nicht einen sorglosen 
Umgang mit philosophisch aufgeladenen Begriffen außerhalb der Philoso-
phie, sondern die Verwendung einer Sprache, die von technischen Termini 
durchsetzt ist. Die folgenden Beispiele sind aus dem Textzusammenhang 
losgelöst, aber – provokant formuliert – bei ihnen ist es unklar, ob die Be-
zeichnung einer Tiergattung verwendet wird oder der Eigenname einer be-
stimmten Maschine: „Dolphin processing of gestural sequences“ (Kuczaj II 
& Tahmes Walker 2006: 582); „[...] hoverflies appear to compute their in-
terception paths with conspecifics according to a simply specifiable rule, 
one which could plausibly be ,hard-wired‘ into the flies’ brains [...]“ (Bo-
den 1984: 155); „[...] continuing debate regarding the nature of the stored 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WIE MASCHINEN DENKEN | 215 

 

information used by pigeons during complex visual categorizations [...]“ 
(Huber & Aust 2006: 328). 

Jedes der drei Beispiele kann als Symptom dafür verstanden werden, 
dass ein Begriff des Denkens nach Vorbild der Maschine zur Anwendung 
kommt, wenn es um eine Zuschreibung von Denkfähigkeit geht. Die Bei-
spiele veranschaulichen, dass eine für Menschen und Maschinen analoge 
Vorstellung des Denkens auch auf andere Bereiche als Rechenfähigkeit 
ausgedehnt wird: Als Mittel zur Unterscheidung zwischen Mensch und Ma-
schine (erstes Beispiel) sowie als Maßstab für die Intelligenz von Menschen 
(zweites Beispiel) und von Tieren (drittes Beispiel). Demnach müsste die 
eingangs von Joseph M. Rosen zitierte Enttäuschung, dass es sich bei simu-
lierten Denkvorgängen nicht um ein wirkliches Denken handelt, ver-
schwinden. Maschinen kann die Fähigkeit zu denken zugeschrieben wer-
den, wenn man andere mögliche Interpretationen des Denkens aus den Au-
gen verliert. Man überwindet damit einen diffusen Begriff des Denkens zu-
gunsten einer begrifflichen Festlegung. 

Eine Annäherung des Menschen an die Maschine wird angesichts neuer 
Technologien zunehmend deutlich. Viele Aspekte dieser Annäherung be-
treffen den menschlichen Körper, der durch technische Eingriffe verbessert 
und verschönert sowie von Krankheiten und Verletzungen geheilt werden 
kann. Diskurse darüber verlaufen zwischen zwei romantischen Fiktionen: 
jener des Körpers als unantastbare Natur und jener des Körpers als posthu-
manes Informationsgemenge. Hinsichtlich des Denkens scheinen Maschine 
und Mensch ihre Rollen zu tauschen: Das menschliche Gehirn wird zum 
Datenträger reduziert, der Computerspeicher zum Gedankenträger erhoben. 
Denkende Maschinen hätten gegenüber denkenden Menschen zahlreiche 
Vorteile: Sie können zwar falsch programmiert sein – das wäre ein Fehler, 
der aus menschlichem Versagen resultiert –, aber sie können sich nicht ir-
ren, sie erkranken nicht, sie werden nicht müde, hungrig oder durstig, sie 
haben keine ablenkenden Interessen etc. 

Was bei solchen Ansichten allerdings unerwähnt bleibt, ist, dass den-
kende Wesen nicht nur bestimmte, in der Regel positiv besetzte Rechte und 
Freiheiten besitzen, sondern auch Verantwortung und Pflichten haben: 
Denkende Menschen tragen politische Verantwortung, sie nehmen – wenn 
es möglich ist – an demokratischen Wahlen teil, sie gehen mit anderen den-
kenden Menschen sexuelle, das heißt körperliche Beziehungen ein, sie dis-
kutieren über Entscheidungen, die für sie und andere mitunter lebensent-

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 | THOMAS HAINSCHO 

 

scheidend sind, sie treffen solche Entscheidungen. Denkende Menschen tö-
ten sich selbst und gegenseitig, sie helfen einander, und beides nicht aus ei-
nem einzigen bestimmten Trieb oder einer fassbaren Menge von Regeln 
heraus, sondern aus einer Vielzahl an Gründen. 

Es ist sinnvoll, Maschinen – und auch Tiere – von diesen Verpflichtun-
gen auszuschließen. Ein guter Grund für diesen Ausschluss ist, anzuneh-
men, dass sie nicht in der Lage sind, so zu denken wie Menschen denken. 
Wie kann ein Computer dazu in der Lage sein, Gerichtsurteile zu fällen? 
Wie kann ein Computer eine medizinische Diagnose erstellen und Pati-
ent_innen über ernste Erkrankungen informieren? Wie kann ein Computer 
politische Entscheidungen treffen? Selbst wenn man die abwegige Annah-
me trifft, solche Entscheidungsfindungsprozesse ließen sich modellieren, ist 
es absurd anzunehmen, dass eine Maschine verstehen oder simulieren kön-
ne, was es heißt, mit einer getroffenen Entscheidung zu leben. Ihr Leben – 
wenn man von Leben sprechen kann – besteht eben nicht darin zu irren, zu 
erkranken, müde zu werden, zu hungern etc. Gedankenexperimente über 
Totalsimulationen, in denen auch für Maschinen die Vorstellung eines mit 
der Umwelt verbundenen Körpers erklärt wird, sind interessante Überle-
gungen, die Ausführungen hier sind aber nicht aus hypothetischen, sondern 
empirischen Beispielen hervorgegangen. 

Aus meinen Überlegungen lassen sich keine ethischen Schlüsse ziehen: 
Maschinen – und auch Tieren – keine Denkfähigkeit zuzusprechen, recht-
fertigt weder Grausamkeit an ihnen noch Respekt für sie. Ihnen Denkfähig-
keit zuzusprechen, lässt schwierige Fragen aufkommen: Welche Art von 
Verantwortung wird ihnen wie und warum zugeschrieben? Was soll mit 
fehlerhaften Computern passieren? Soll ihr Speicher gelöscht oder behan-
delt werden? Es handelt sich dabei um den materiellen Träger von Gedan-
ken. Es gäbe nur fadenscheinige Gründe, fehlerhafte, denkfähige Computer 
anders zu behandeln als kranke, denkfähige Menschen. Die Vorstellung ei-
nes Krankenhauses, in dem neurotische Computer behandelt werden, 
scheint seltsam. Wird Maschinen – und Tieren – Denkfähigkeit nicht zuge-
sprochen, entstehen diese Fragen zwar auch, die Stellungnahme dazu hat 
aber andere Auswirkungen. Werden diese Fragen ohne zugeschriebene 
Denkfähigkeit behandelt, münden sie in der sinnvollen, ethischen Frage, 
welche Stellung Maschinen und Tiere in der Welt des Menschen einneh-
men. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WIE MASCHINEN DENKEN | 217 

 

RESÜMEE  
 

Dieser Text ist aus Überlegungen darüber entstanden, welcher Begriff des 
Denkens sich aus Betrachtungen von Maschinen bilden lässt und was pas-
siert, wenn dieses Modell auf menschliches Denken angewandt wird. Die 
Äquivalenz bestimmter formaler Modelle von Berechenbarkeit kann ge-
zeigt werden, das heißt mit einem Modell M1 lassen sich nicht mehr und 
nicht weniger Probleme lösen als mit einem anderen, äquivalenten Modell 
M2. Es sind keine Modelle bekannt, die mehr leisten können als die Turing-
maschine und zu ihr äquivalente Konzepte. Dass auch Menschen hinsicht-
lich ihrer Rechenfähigkeiten nicht mehr leisten können als Turingmaschi-
nen, ist der Inhalt der Church-Turing-These. Diese These kann nicht bewie-
sen werden, im Allgemeinen wird aber davon ausgegangen, dass sie wahr 
ist. 

Computer haben bereits Schachpartien gegen amtierende Schachwelt-
meister gewonnen und wenn Autos sich in Zukunft selbst fahren, werden 
sie ohne Zweifel besser einparken können als Menschen. Angesichts der er-
staunlichen Fähigkeiten von Maschinen kommen Zweifel daran auf, ob sie 
nicht doch gleich denkfähig wie Menschen sind und hinsichtlich ihrer Ei-
genschaften – endlose Rationalität ohne Erschöpfung – nicht sogar buch-
stäblich bessere Menschen wären. 

Meine Antwort darauf ist, dass solche Überlegungen darauf hinarbeiten, 
die Verantwortung für sich selbst und andere Menschen aufzugeben. Diese 
Verantwortung entsteht aus menschlicher Sozialisierung und sie zu tragen 
ist nicht einfach, aber wesentlicher Bestandteil des anstrengenden mensch-
lichen Lebens. In Anbetracht der vielen Konflikte, mit denen man konfron-
tiert wird – seien sie alltäglicher, sozialer, ethischer, ästhetischer, emotiona-
ler, rationaler etc. Art –, sind jene Probleme, für die nur Rationalität benö-
tigt wird, ein kleiner Teilbereich. Ich möchte mich nicht für bedingungslose 
Irrationalität in diesen Bereichen aussprechen, aber verneine die pauschale 
Möglichkeit von geeigneten Konfliktmodellierungen. Um Entscheidungen 
in solchen Konflikten zu treffen, bedarf es nicht nur der Fähigkeit, rational 
zu denken, sondern auch Vorstellungen davon, was es heißt, zu leben, und 
davon, wie andere Menschen angesichts bestimmter Umstände zu leben ha-
ben. Ich möchte also den Unterschied zwischen menschlichem Denken und 
maschinellem Denken bejahen – nicht aufgrund des mit ihm verbundenen 
Ausmaßes an Verantwortung. Der Fähigkeit zu rechnen kommt keine Ver-

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 | THOMAS HAINSCHO 

 

antwortung in dem Sinn zu, wie sie der Fähigkeit, Entscheidungen in 
menschlichen Konflikten zu treffen, zukommt. Es erscheint mir müßig, je-
manden davon überzeugen zu wollen, dass eine Maschine verstehen könne, 
was es heißt, mit bestimmten Entscheidungen leben zu müssen. Die Fähig-
keit zu denken auch Maschinen zuzusprechen, bedeutet, Verantwortung ab-
zugeben, und zeugt von einer Flucht des Menschen vor sich selbst. 

 
 

LITERATUR 
 

Boden, M.A. (1984): Animal Perception from an Artificial Intelligence 
Viewpoint, in: Hookway, Ch. (Ed.), Minds, Machines and Evolution. 
Philosophical studies. Cambridge University Press, 153–174. 

Church, A. (1937): Reviewed Work: On Computable Numbers, with an 
Application to the Entscheidungsproblem by A. M. Turing, in: The 
Journal of Symbolic Logic. 2 (1), 42–43. 

Clarke, A.C. (2000): 2001: A Space Odyssey. New York: ROC. 
Herold, H., Lurz, B., Wohlrab, J. (2006): Grundlagen der Informatik. Mün-

chen: Pearson Studium. 
Hodges, A. (2014): Alan Turing: The enigma. London: Vintage. 
Huber, L., Aust, U. (2006): A Modified Feature Theory as an Account of 

Pigeon Visual Categorization, in: Wasserman, E.A., Zentall, Th.R. 
(Ed.), Comparative Cognition. Experimental Explorations of Animal In-
telligence. New York: Oxford University Press, 325–342. 

Hopcroft, J.E., Motwani, R., Ullman, J.D. (2002): Einführung in die Auto-
matentheorie, formale Sprachen und Komplexitätstheorie. München: 
Pearson Studium. 

Kawai, N., Matsuzawa, T. (2000): Numerical Memory Span in a Chimpan-
zee, in: Nature. 403 (6765), 39–40. 

Kleene, S.C. (1967): Mathematical Logic. New York: John Wiley & Sons. 
Kleene, S.C. (1971): Introduction to Metamathematics. Groningen, Am-

sterdam: Wolters-Noordhoff Publishing & North-Holland Publishing. 
Kuczaj II, S.A., Tahmes Walker, R. (2006): How Do Dolphins Solve Prob-

lems? in: Wasserman, E.A., Zentall, Th.R. (Ed.), Comparative Cogni-
tion. Experimental Explorations of Animal Intelligence. New York: Ox-
ford University Press, 580–601. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WIE MASCHINEN DENKEN | 219 

 

Neumann, J. von. (1992): First Draft of a Report on the EDVAC. Corrected 
copy of the original typescript by Michael D. Godfrey, Information Sys-
tems Laboratory, Stanford University. Retrieved from: http://www.wiley. 

 com/legacy/wileychi/wang_archi/supp/appendix_a.pdf [25.10.2015]. 

Oppy, G., Dowe, D. (2011): The Turing Test, in: Zalta, E.N. (Ed.), The 
Stanford Encyclopedia of Philosophy (Spring 2011 Edition). Retrieved 
from: http://plato.stanford.edu/archives/spr2011/entries/turing-test 

 [25.10.2015]. 
Petzold, C. (2008): The annotated Turing. A Guided Tour through Alan Tu-

ring’s Historic Paper on Computability and the Turing Machine. Wiley 
Publishing: Indianapolis. 

Turing, A.M. (o.J.): Proposed Electronic Calculator. Retrieved from: 
http://www.alanturing.net/turing_archive/archive/p/p01/p01.php 
[25.10.2015]. 

Turing, A.M. (1936/37): On Computable Numbers, with an Application to 
the Entscheidungsproblem, in: Proceedings of the London Mathemati-
cal Society. 42 (3/4), 230–265. 

Turing, A.M. (1950): Machinery and Intelligence, in: Mind. 59, 433–460. 
Turing, A.M. (1996): Intelligent Machinery, A Heretical Theory, in: Philo-

sophia Mathematica. 4 (3), 256–260. 
Warwick, K., Shah, H. (2015): Can Machines Think? A Report on Turing 

Test Experiments at the Royal Society, in: Journal of Experimental & 
Theoretical Artificial Intelligence. Volume in press. Retrieved from: 
http://tandfonline.com/doi/full/10.1080/0952813X.2015.1055826 
[25.10.2015]. 

Weizenbaum, J. (1984): Computer Power and Human Reason. From Jud-
gement to Calculation. Harmondsworth: Penguin Books. 

 

FILME 
 

TECHNOCALYPS (2006): R: Frank Theys. Belgien: Votnik. Retrieved from: 
https://www.youtube.com/watch?v=7MXQSbjBL7Q [25.10.2015] 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

Autorinnen und Autoren 

 
 
 
Bulgakowa, Oksana, studierte an der Moskauer Filmhochschule und pro-
movierte an der Humboldt Universität Berlin, Professorin für Filmwissen-
schaft an der Johannes Gutenberg-Universität Mainz. Wichtigste Publikati-
onen: Eisenstein. Eine Biographie, 1998 (englische Übersetzung: 2002); 
Fabrik der Gesten, 2005; Die SinnFabrik, 2015. 

 
Demmerling, Christoph, studierte Philosophie, Deutsche Literatur und 
theoretische Linguistik an der Universität Konstanz und in Florenz, Inhaber 
des Lehrstuhls für Theoretische Philosophie in Jena und Mitherausgeber 
der Deutschen Zeitschrift für Philosophie. Wichtigste Publikationen: Spra-
che und Verdinglichung. Wittgenstein, Adorno und das Projekt einer kriti-
schen Theorie, 1994; Grundprobleme der analytischen Sprachphilosophie. 
Von Frege zu Dummett, 1998; Sinn, Bedeutung, Verstehen. Untersuchun-
gen zu Sprachphilosophie und Hermeneutik, 2002.  

 
Haag, Johannes, studierte an der Ludwig-Maximilians-Universität Mün-
chen, Professor für Theoretische Philosophie an der Universität Pots-
dam. Wichtige Veröffentlichungen: Der Blick nach innen. Wahrnehmung 
und Introspektion, 2001; Erfahrung und Gegenstand. Das Verhältnis von 
Sinnlichkeit und Verstand, 2007; Übergänge – diskursiv oder intuitiv? Zu 
Eckart Försters ‚Die 25 Jahre der Philosophie‘ (als Hrsg. gemeinsam mit 
M. Wild), 2013.  

 
Hainscho, Thomas, studierte Philosophie und Informatik in Klagenfurt, 
derzeit arbeitet als Universitätsassistent am Institut für Philosophie der Al-
pen-Adria-Universität Klagenfurt. Letzte Veröffentlichung: Schreiben ge-

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 | DAS DENKEN DES DENKENS 

 

gen die Sprache: Georges Bataille als Sprachphilosoph und Erkenntnisthe-
oretiker, in: A. Boelderl (Hg.), Welt der Abgründe, 2015. 

 
Pechriggl, Alice, studierte Philosophie und Politologie in Florenz, Paris 
und Wien, wo sie 1990 promovierte, ist Professorin am Institut für Philoso-
phie der Universität Klagenfurt. Wichtige Publikationen: Hegemonie und 
die Kraft der Bilder (als Hrsg. gemeinsam mit A. Schober), 2013; Korpora-
le Performanz. Zur bedeutungsgenerierenden Dimension des Leibes (als 
Hrsg. gemeinsam mit A. Böhler und Ch. Herzog), 2013; Eros, 2009.  

 
Rolf, Thomas, studierte Philosophie und Germanistik an der Universität 
Münster und an der TU Chemnitz, derzeit Lehrbeauftragter an der Univer-
sität Mainz und Leiter des Philosophie-Forums Marburg. Wichtigste Publi-
kationen: Erlebnis und Repräsentation. Eine anthropologische Untersu-
chung, 2006; Normalität. Ein philosophischer Grundbegriff des 20. Jahr-
hunderts, 1999. 

 
Soboleva, Maja, studierte Philosophie und Chemie, derzeit Professorin für 
Philosophie an der Alpen-Adria-Universität Klagenfurt. Wichtigste Publi-
kationen: Leben und Sein. Hermeneutische Bedeutungstheorien von Georg 
Misch und Josef König, 2014; Die Philosophie Michail Bachtins. Von der 
existenziellen Ontologie zur dialogischen Vernunft, 2010; A. Bogdanov und 
der philosophische Diskurs in Russland zu Beginn des 20. Jahrhunderts. 
Zur Geschichte des russischen Positivismus, 2007. 

 
Thun, René, studierte Philosophie und Musikwissenschaft an der TU Ber-
lin, promovierte an der Philipps-Universität Marburg im Fach Philosophie, 
wo er gegenwärtig als Lehrbeauftragter tätig ist. Wichtigste Publikationen: 
Partizipation an Aufklärung durch das Medium der Neuen Musik, in: Kunst 
und Kirche, (1) 2012; Was macht der Realist in der Galerie? Bemerkungen 
zur metaphorischen Verwendung des Gelingensprädikats im ästhetischen 
Diskurs, in: Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft 58 
(1) 2013; Ein ‚Ende‘ ohne Ende. Hegel, Adorno, Danto und das Verhältnis 
von Idee und Gestalt, in: Th. Erne et al. (Hg.), Vom Ende her gedacht, 
2014.  

 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AUTORINNEN UND AUTOREN | 223 

 

Vendrell Ferran, Íngrid, studierte Philosophie an der Universität Barce-
lona, an der Eberhard-Karls-Universität Tübingen und Soziologie an der 
UNED in Madrid, derzeit akademische Rätin für theoretische Philosophie 
an der Schiller Universität Jena. Wichtigste Veröffentlichungen: Die Emo-
tionen. Gefühle in der realistischen Phänomenologie, 2008; Wahrheit, Wis-
sen und Erkenntnis in der Literatur (als Hrsg. zusammen mit Ch. Demmer-
ling), 2014. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Stefan Deines
Situierte Kritik
Modelle kritischer Praxis in Hermeneutik,
Poststrukturalismus und Pragmatismus

Mai 2017, ca. 240 Seiten, kart., ca. 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-3018-3

Andreas Hetzel
Vielfalt achten
Eine Ethik der Biodiversität

Juli 2016, ca. 200 Seiten, kart., ca. 24,99 €,
ISBN 978-3-8376-2985-9

Harald Lemke
Ethik des Essens
Einführung in die Gastrosophie

Mai 2016, ca. 540 Seiten, kart., ca. 39,99 €,
ISBN 978-3-8376-3436-5

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Christian W. Denker
Vom Geist des Bauches
Für eine Philosophie der Verdauung

September 2015, 536 Seiten, kart., 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-3071-8

Ralf Krüger
Quanten und die Wirklichkeit des Geistes
Eine Untersuchung zum Leib-Seele-Problem

September 2015, 166 Seiten, kart., 24,99 €,
ISBN 978-3-8376-3173-9

Karl Hepfer
Verschwörungstheorien
Eine philosophische Kritik der Unvernunft

August 2015, 192 Seiten, kart., 24,99 €,
ISBN 978-3-8376-3102-9

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Sandra Markewitz (Hg.)
Grammatische Subjektivität
Wittgenstein und die moderne Kultur
Juli 2016, ca. 300 Seiten, kart., ca. 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-2991-0

Dirk Braunstein
Adornos Kritik
der politischen Ökonomie
Dezember 2015, 450 Seiten,
kart., 36,99 €,
ISBN 978-3-8376-3443-3

Nicola Condoleo
Vom Imaginären zur Autonomie
Grundlagen der politischen
Philosophie von Cornelius Castoriadis
November 2015, 198 Seiten, kart., 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-3189-0

Daniel Martin Feige,
Judith Siegmund (Hg.)
Kunst und Handlung
Ästhetische und handlungs-
theoretische Perspektiven
Oktober 2015, 262 Seiten, kart., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-2796-1

Dirk Stederoth
Freiheitsgrade
Zur Differenzierung
praktischer Freiheit
Juni 2015, 304 Seiten,
kart., zahlr. Abb., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-3089-3

Sebastian Bandelin
Anerkennen als Erfahrungsprozess
Überlegungen zu einer
pragmatistisch-kritischen Theorie
Mai 2015, 332 Seiten, kart., 36,99 €,
ISBN 978-3-8376-3131-9

Gerhard Gamm, Andreas Hetzel (Hg.)
Ethik – wozu und wie weiter?
April 2015, 236 Seiten, kart., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-2916-3

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Marc Rölli (Hg.)
Fines Hominis?
Zur Geschichte der philosophischen
Anthropologiekritik
März 2015, 232 Seiten, kart., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-2956-9

Angelo Maiolino
Politische Kultur in Zeiten
des Neoliberalismus
Eine Hegemonieanalyse
2014, 448 Seiten, kart., 39,99 €,
ISBN 978-3-8376-2760-2

Steffi Hobuß, Nicola Tams (Hg.)
Lassen und Tun
Kulturphilosophische Debatten
zum Verhältnis von Gabe und
kulturellen Praktiken
2014, 264 Seiten, kart., 27,99 €,
ISBN 978-3-8376-2475-5

Annika Schlitte, Thomas Hünefeldt,
Daniel Romic, Joost van Loon (Hg.)
Philosophie des Ortes
Reflexionen zum Spatial Turn in
den Sozial- und Kulturwissenschaften
2014, 250 Seiten, kart., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-2644-5

Miriam Mesquita
Sampaio de Madureira
Kommunikative Gleichheit
Gleichheit und Intersubjektivität
im Anschluss an Hegel
2014, 216 Seiten, kart., 26,99 €,
ISBN 978-3-8376-1069-7

https://doi.org/10.14361/9783839431566 - am 14.02.2026, 09:50:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover Das Denken des Denkens
	Inhalt
	Vorwort
	Es kommt stets anders. Denken als positive Nichtigkeit
	Sprache, Denken, praktische Begriffe. Überlegungen zur Frage nach der Sprachabhängigkeit des Denkens und Handelns
	Methodologische Überlegungen zum Verhältnis von Denken und Sprechen
	Braucht man Anschauung um zu denken?
	Epistemische Gefühle und epistemische Werte
	Denkakte im Leibbezug
	Musikalisches Denken und Wahrnehmen im Modus der Metapher
	Gedanken über das Denken: Sergei Eisensteins Vorschlag
	Wie Maschinen denken
	Autorinnen und Autoren

