MAJA SOBOLEVA (HG.)

DAS DENKEN DES DENKENS
EIN PHILOSOPHISCHER UBERBLICK

[transcript] Edition Moderne Postmoderne

/agh - Open Access - [ I


https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maja Soboleva (Hg.)
Das Denken des Denkens

Edition Moderne Postmoderne

hittps://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maja SoBoirEva (Ha.)

Das Denken des Denkens
Ein philosophischer Uberblick

[transcript]

hittps://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Buch ist veréffentlicht mit Unterstiitzung des Forschungsrates der Alpen-
Adria-Universitit Klagenfurt aus den Férderungsmitteln der Privatstiftung der
Kirntner Sparkasse und mit Unterstiitzung der Fakultit fur Kulturwissenschaf-
ten der Alpen-Adria-Universitit Klagenfurt.

Die freie Verfuigbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermdglicht
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iber
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY).
Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Be-
arbeitung, Vervielfiltigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Me-
dium fiir beliebige Zwecke, auch kommerziell. (Lizenztext:
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de)

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellen-
angabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. wei-
tere Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2016 im transcript Verlag, Bielefeld
© Maja Soboleva (Hg.)

Umschlagkonzept: Kordula Rockenhaus, Bielefeld
Print-ISBN 978-3-8376-3156-2

PDF-ISBN 978-3-8394-3156-6
https://doi.org/10.14361/9783839431566
Buchreihen-ISSN: 2702-900X
Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhalt

Vorwort |7

Es kommt stets anders. Denken als positive Nichtigkeit
Thomas Rolf | 15

Sprache, Denken, praktische Begriffe. Uberlegungen zur Frage
nach der Sprachabhingigkeit des Denkens und Handelns
Christoph Demmerling | 39

Methodologische Uberlegungen zum Verhiltnis
von Denken und Sprechen

Johannes Haag | 61

Braucht man Anschauung um zu denken?
Maja Soboleva | 87

Epistemische Gefiihle und epistemische Werte
ingrid Vendrell Ferran | 113

Denkakte im Leibbezug
Alice Pechriggl | 137

Musikalisches Denken und Wahrnehmen
im Modus der Metapher

René Thun | 155

Gedanken uber das Denken: Sergei Eisensteins Vorschlag
Oksana Bulgakowa | 179

Wie Maschinen denken
Thomas Hainscho | 197

Autorinnen und Autoren | 221

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

MAJA SOBOLEVA

Die Frage nach dem Wesen des Denkens gehort nicht nur zum Bestand der
klassischen philosophischen Fragestellungen, sondern stellt auch ein wie-
derkehrendes Thema in aktuellen Diskussionen dar. Heutzutage bestimmen
iiberwiegend die naturalistischen Argumente der Kognitionswissenschaften,
vor allem der Neurowissenschaft, den Diskurs. Angesichts dessen erfordert
es eindeutig Mut, sich fiir eine philosophische Untersuchung des Denkens
zu entscheiden. Ein starkes Motiv dafiir liefert der Umstand, dass es trotz
des fortgeschrittenen Forschungsstandes in diesem Bereich keine befriedi-
gende Erklarung des Denkens gibt. Weder seine Genese — bei allen Erfol-
gen der Evolutionsbiologie und Entwicklungspsychologie — noch sein
Funktionieren sind entrétselt. Die neuen wissenschaftlichen Erkenntnisse
erregen aber zunehmend philosophisches Interesse und entfachen kontro-
verse Debatten. Das Problem des Denkens wird gegenwirtig vor allem in
der Philosophie des Geistes und der Sprache sowie in der Tierphilosophie,
die gerade eine kognitive Wende erlebt, intensiv diskutiert.

Die Komplexitit des Phdnomens fiihrt dazu, dass sich deutlich wider-
streitende Positionen in Bezug auf den Begriff des Denkens, seine Kriterien
und Grenzen abzeichnen. Zunéchst ist festzuhalten, dass dieser Begriff kein
fixes Topos auf der ontologischen Karte der Philosophiebegriffe hat. Bei-
spielsweise fasst der Mentalismus das Denken als einen genuinen, nicht-
reduzierbaren psychischen Zustand eines menschlichen Individuums, der
dessen Handeln und Erkenntnis kausal bestimmt und der ausschlieflich in
Termini der Psychodynamik ohne die Referenz auf das Nervensystem be-
schrieben werden kann. Demgegeniiber fithrt der Materialismus die Denk-
akte auf die neuronalen Prozesse zuriick. Einen mittleren Weg schlagen die

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 | MAJA SoBOLEVA

Theorien ein, die die funktionale Anhéngigkeit des Denkens von physi-
schen Strukturen behaupten. Die Unbestimmtheit des Begriffes ,Denken’
wird dadurch vergroBert, dass es keine festen Kriterien dafiir gibt. Einige
halten die Sprachfahigkeit fiir die notwendige Bedingung des Denkens und
identifizieren es mit dem Operieren mit Sprachbegriffen. Dieser Lingualis-
mus hat jedoch viele Gegner innen, die eine solche Abhingigkeit bestrei-
ten. Mit dem Fehlen klarer Definitionen ist die Unschérfe der Grenzen des
Denkens verbunden. Unentschieden bleibt die Frage, ob nur die Lebewe-
sen, die sowohl zur Problemlésung als auch zur Symbolisierung fahig sind,
als denkende Lebewesen gelten konnen oder geniigt bereits die erste Funk-
tion um ein solches zu sein.

Auch der vorliegende Band versammelt differenzierte Darstellungen
des Denkens aus einer systematisch-historischen Perspektive. Die Beitrige
befassen sich mit einem breiten Themenspektrum rund um diesen Begriff.
Sie untersuchen die Verhéltnisse von Denken und Sprechen, Denken und
Handeln, Denken und Fiihlen, Denken und Wahrnehmen, Denken im Leib-
und Lebensbezug und beleuchten so die zentralen Aspekte dieses Begriffs
in vielféltiger Weise. Die Beweisfiihrungen und Konzeptionen haben klare
Konturen vor dem Hintergrund der vertretenen methodologischen Annah-
men und zeichnen sich durch grofe Varietdt aus. Man darf nicht davon
ausgehen, dass dieses Uberblickswerk eine Einfiihrung in die Diskussion
iiber das Denken darstellen wiirde, vielmehr umfasst dieser Band unter-
schiedliche, hochst polemische Meinungen und Ansitze, die aus den wis-
senschaftlichen Disputen entstanden sind, an denen die Autor innen teil-
nahmen. Er bietet somit ein Forum fiir ein grenziiberschreitendes Gesprach
und sorgt fiir Anregungen. Im Folgenden werden die einzelnen Fragestel-
lungen kurz zusammengefasst, die in den Artikeln in diesem Buch aufge-
griffen werden.

Der Aufsatz von Thomas Rolf Es kommt stets anders. Denken als posi-
tive Nichtigkeit geht der Frage nach, ,,was Denken als solches ist“. Zu die-
sem Zweck grenzt der Verfasser das Denken phdnomenologisch vom Emp-
finden, Wahrnehmen, Sprechen und Vorstellen ab. Er vermeidet zudem
bewusst jegliche Attribuierung des Denkens etwa als anschaulich, begriff-
lich und emotional. Sein Ansatz impliziert die These, dass diejenigen, die
nach dem Denken selbst fragen, mit dessen relativer ,,Nichtigkeit konfron-
tiert werden. Rolf will das Denken damit freilich nicht abwerten: Seine
praktische Bedeutung als Werkzeug iiberlebenssichernder Daseinsbewalti-

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VORWORT | 9

gung wird ebenso wenig in Frage gestellt wie seine formallogische Funkti-
on. Eine Analyse dieser positiven Leistungsbereiche des Denkens nimmt
der Autor jedoch nicht vor. Der Essay beschriankt sich auf die Unterschei-
dung des Denkens von jenen menschlichen Vermogen, die hdufig — und aus
Sicht des Verfassers zu Unrecht — mit dem Denken eng assoziiert oder so-
gar unmittelbar identifiziert werden.

Christoph Demmerling sucht in seinem Aufsatz Sprache, Denken, prak-
tische Begriffe. Uberlegungen zur Frage nach der Sprachabhdngigkeit des
Denkens und Handelns nach den Kriterien des Denkens und riickt den Be-
griffs des Begriffs in Zentrum seiner Analyse. Um denken zu kdnnen, muss
man — so ist seine These — {iber die Begriffe verfiigen. Allerdings lassen
sich in neueren Debatten eine starke und eine schwache Begriffsauffassung
voneinander unterscheiden. Die Erste verbindet mit begrifflichem Denken
die Fihigkeit, Uberzeugungen zu haben und wahre Uberzeugungen von fal-
schen zu unterscheiden. Fiir die Letztere gelten bereits Unterscheidung,
Identifikation und Wiedererkennen eines Objekts als begriffliche Leistun-
gen. Nun zeichnet sich der Mensch dadurch aus, dass er sowohl iiber
sprachliche als auch nicht-sprachliche Begriffe verfiigt. In welchem Ver-
hiltnis stehen diese Begriffstypen zu einander? In der Auseinandersetzung
mit von ihm so genannten ,,praktischen Begriffen” argumentiert Demmer-
ling dafiir, dass, obwohl nicht alle Arten von Begriffen sprachabhingig
sind, im Fall von sprechenden Wesen jedoch auch diese Begriffe auf die
Sprache bezogen sind. Den Bezug aller menschlichen Vollziige auf die
Sprache formuliert er als die These iiber das ,,apriorische Perfekt der Arti-
kulation®.

Johannes Haag fragt in seiner Abhandlung Methodologische Ubelre-
gungen zum Verhdltnis von Denken und Sprechen nach den theoretischen
Grundlagen fiir die Thematisierung des Begriffs ,Denken‘. Er konfrontiert
zwei gegensitzliche Positionen miteinander, die man heute als Lingualis-
mus und Anti-Lingualismus bezeichnet. Der Lingualismus geht davon aus,
dass das Denken die Sprachfdhigkeit voraussetzt. Der Anti-Lingualismus
ist hingegen bereit, die Fihigkeit zu denken auch sprachlosen Lebewesen
zuzuschreiben. Stellvertretend fiir diese kontrdren Ansitze stehen in Haags
Abhandlung die Theorien von Donald Davidson und John Perry. Eine
wichtige Implikation von Davidsons Konzeption, die das Denken mit dem
Besitzen und Zuschreiben von Uberzeugungen gleichsetzt, besteht darin,
dass denkende Subjekte bei ihm {iber einen Selbstbegriff verfiigen miissen.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10 | MAJA SoBOLEVA

Perry fiihrt dagegen explizit aus, dass epistemische Subjekte auch dann als
denkende gelten, wenn sie iberhaupt keinen Begriff von sich selbst haben.
Da die beiden inkompatiblen Ansétze sich gleichermaflen mit den empiri-
schen Beobachtungen vereinbaren lassen, kann nicht entschieden werden,
welcher von ihnen vorzuziehen ist. Der Autor mochte aber einen pluralisti-
schen Begriff des Denkens nicht akzeptieren. Er schldgt vor, zu einer trans-
zendentalphilosophischen Reflexion iiberzugehen, die die Bedingungen des
empiristisch orientierten Theoretisierens herausarbeiten wiirde. Auf diesem
methodologischen Weg, so beansprucht er zu zeigen, kann man begriffliche
Klarheit iiber das Denken erreichen.

Maja Soboleva befasst sich in ihrer Abhandlung Braucht man Anschau-
ung um zu denken? mit dem aktuellen Thema des Verhéltnisses der Sinn-
lichkeit und des Verstandes im Erkenntnisprozess mit dem Zweck, die Be-
griffe ,Anschauung‘ und ,Denken‘ zu kldren. Sie beruft sich dafiir auf
Kants transzendentale Erkenntnistheorie, um davon ausgehend den gegen-
wirtig dominierenden Reprisentationalismus, der die Wahrnehmung mit
dem Begriff identifiziert, kritisch zu hinterfragen. Der exegetische Teil ih-
res Aufsatzes resultiert in den Behauptungen, dass Kant zwischen nicht-
begrifflicher Anschauung und begrifflicher Vorstellung unterscheidet und
ein differenziertes Verstindnis des Denkens, ndmlich als vordiskursives
(Kategorie) und diskursives (Urteil) Denken herausarbeitet. Im Weiteren
schldgt sie vor, von den von Kant untersuchten Erkenntnisfunktionen des
Denkens auf seinen Charakter zu schlieflen. Dieser Schluss verbietet es, das
Denken mit dem menschenspezifischen gegenstiandlichen, sprachabhingi-
gen und durch Gedanken strukturierten Denken gleichzusetzen. Somit wird
der Anthropozentrismus in Bezug auf das Verstidndnis des Denkens durch-
brochen.

Das Thema der Leiblichkeit des Denkens wird in den Artikeln von
Ingrid Vendrell Ferran Epistemische Gefiihle und epistemische Werte und
Alice Pechriggl Denkakte im Leibbezug behandelt. Die erste Autorin fiihrt
akribisch und systematisch in die Begrifflichkeit der modernen Philosophie
der Gefiihle ein. Am Beispiel der epistemischen Gefiihle zeigt sie, dass an-
stelle der fiir die analytische Philosophie typischen Trennung von Gefiihl
und Verstand und der Zuriickstellung der Gefiihle, das emotionell-
begleitete Denken tritt, welches eine neuartige Verbindung der beiden
Vermdgen herstellt. Die Anerkennung der Wechselwirkung von Denken
und Gefiihl soll Bedeutung fiir eine neue Konzeption des menschlichen

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VORWORT | 11

Geistes haben, die einerseits die Reduktion des Denkens auf die formalen
Mechanismen und andererseits die Verkiirzung des Gefiihls auf die blof3e
Emotion verhindert. Vendrell Ferran interpretiert die epistemischen Gefiih-
le als eine besondere Form von ,,Meta-Kognition®, weil sie den Selbstbezug
der Person zu ihrer eigenen kognitiven Tatigkeit leisten. Diese gefiihlsver-
mittelte Selbsterkenntnis hat den Charakter eines Erlebnisses, das nicht nur
die funktionale Tétigkeit einer ihm geméfBen Férbung unterzieht, sondern
auch die erkennende Person formt.

Alice Pechriggl nédhert sich dem Begriff des Denkens in ihrem Aufsatz
Denkakte im Leibbezug aus der Perspektive der Beziehungen zwischen
Leib und Seele, Korper und Geist. Gegeniiber den dualistischen (etwa In-
teraktionismus, Parallelismus, Okkasionalismus oder Epiphdnomenalismus)
und eliminativen monistischen (etwa im Sinne der Identitdtstheorien und
des Funktionalismus) Theorien des Geistes versteht sie das Verhéltnis zwi-
schen Denken, Wollen, Fiihlen und Leben (organisch und sozial) als Pré-
senz oder Manifestation jedes von diesen Vollziigen in jedem einzelnen
Vollzug. Um diese Verwobenheit auf den Begriff zu bringen, fiihrt sie das
Konzept des ,,Denkresonanzraums® ein. Dieses soll die Seinsweisen des
Denkens vor dem Hintergrund der organischen und sozialen Lebensprozes-
se erhellen. Es handelt sich dabei um einen Erfahrungs- und zugleich einen
ontologisch-metaphysischen Begriff, weil er die Bedingungen der Mog-
lichkeit des Denkens darstellt. Das Denken kann dann analog zu einer Mat-
rix beschrieben werden, die aus einzelnen Denkresonanzraumen besteht.

René Thuns Aufsatz Musikalisches Wahrnehmen und Denken im Modus
der Metapher riickt den Begriff der Metapher in den Vordergrund. Mittels
der Analyse dieses Begriffs will er den Denkprozess néher bestimmen. Er
fragt, ob die Metapher ein Vorgang ist, der allein mit der Sprache und dem
sprachlichen Denken — dabei wird zundchst dahin gestellt, ob Sprache und
Denken zu der gleichen kategorialen Doméne gehdren, — zu tun hat. Das
Phanomen der Synésthesie legt die Vermutung nahe, dass (dsthetische) Me-
taphern in der leiblichen Erfahrung wurzeln und auf Grund der durch sie
ausgelosten Erfahrung funktionieren. Die Metapher erweist sich somit als
ein grenzliberschreitendes Verfahren, in das verschiedene menschliche Er-
kenntnisvermdgen involviert sind. Fiir die Kldarung des Verhéltnisses zwi-
schen den Begriffen ,Denken‘ und ,Metapher® in der musikalischen Praxis
greift der Autor auf folgende Grundsitze zuriick: Es gibt ,,musikalische
Gedanken (Schonberg 1992) und ,,[d]ie dsthetische Wirkung ist nichts au-

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12 | MAJA SoBOLEVA

Ber dem, dass sie das ist, was uns Menschen unser Sprechen von ihr als ei-
ner &sthetischen Wirkung und in eins damit von einem so oder so Wirken-
den als ein ihr angemessenes und sie treffendes Sprechen empfindbar
macht* (Konig 1978: 264). Aus dem Ersten kann man schlussfolgern, dass,
weil das Denken in der Kunst durch Metaphern zum Ausdruck kommt, es
seinerseits nun dank der Metapher zuginglich werden kann. Die Beschrei-
bung der dsthetischen Wirkung, um die es im zweiten Satz geht, zeigt, dass
einem Kunstwerk eine Denkstruktur zugrunde liegt. Am Beispiel des musi-
kalischen Denkens zeigt Thun iiberzeugend, dass es oftmals im Sinne eines
metaphorischen Prozesses vollzogen wird.

Oksana Bulgakowa rekonstruiert in ihrem Aufsatz Gedanken iiber das
Denken: Sergei Eisensteins Vorschlag das kinematographische Denken des
beriihmten Regisseurs. An den Beispielen seines kugelformigen Buches
und seiner Methode lésst sich zeigen, wie Eisenstein sich bemiiht hat, eine
addquate Ausdrucksform fiir das menschliche Denken in der Kunst zu fin-
den. Das Denken ist ihm zufolge kein linearer Prozess, sondern es hat eine
sphérische Struktur, deren Elemente biologischer, psychologischer, aber
auch historischer und sozialer Natur sind. Seine Analyse ergab: Es gibt Ar-
chetypen, die sowohl das alltdgliche Denken als auch das kiinstlerische
Schaffen prigen; und es gibt eine Struktur des Konflikts auf allen Gebieten
und in allen Bewusstseinsschichten. Eisenstein spricht von dem ,,sinnlichen
Denken und erhofft sich eine weitgreifende Wechselbeziehung zwischen
der menschlichen Ratio und dem Assoziationsvermdgen im Grenzbereich
des Bewussten und Unbewussten. Es ist eine einzigartige, nur als eine Spur
sich zeigende Synthese, die den Denkprozess zusammenhdlt. In jedem
Denkakt iiberkreuzen sich subjektive und intersubjektive Dimension, das
Rationale und das Sinnliche, Erinnern und Vergessen. Das Denken bewegt
sich zwischen Dissonanz und Metapher, Rhythmus und Symbol, Bild und
Begriff. Daher kann laut Eisenstein eine ,,Dialektik der Kiinste“ als eine
Synthese von Kunst und Wissenschaft das Denken begreifen.

Thomas Hainscho thematisiert in seinem Essay Wie Maschinen denken
konzeptuelle und praktische Schwierigkeiten, die entstehen, wenn man
menschliches Denken an Modellen zu erkldren versucht. Der Vergleich von
Menschen und Maschinen hat zwei Seiten: wenn man vom Denken in Be-
zug auf die Maschinen spricht, kann dies nur in einem metaphorischen Sin-
ne geschehen. Der Grund dafiir ist, dass Erfahrung, Urteilsvermdgen, Krea-
tivitdt, Empathie und Moralitdt der menschlichen Intelligenz vorbehalten

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VORWORT | 13

bleiben. Wenn man umgekehrt sagt, dass das menschliche Denken wie das
einer Maschine funktioniert, erhebt man den Anspruch auf dessen — zumin-
dest teilhafte — Erkldrung. Hainscho untersucht zunéchst an Beispielen der
Turingmaschinen und Universalrechner welche Eigenschaften Maschinen
haben miissen, aufgrund deren man sagt, dass sie denken konnen. An-
schlieBend reflektiert er darauf, welche Tragweite der liber Maschinen ge-
wonnene Denkbegriff hat. Resiimierend arbeitet er darauf hin, dass man
diesen Begriff des Denkens mit dem menschlichen Denken nicht identifi-
zieren soll.

Ich mochte mich bei dem Forschungsrat sowie bei der Fakultit fiir Kultur-

wissenschaften der Alpen-Adria-Universitdt Klagenfurt herzlich bedanken,
die die Publikation dieses Buches gefordert haben.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Es kommt stets anders

Denken als positive Nichtigkeit

THOMAS ROLF

GEGENSTAND, AUSGANGSPUNKT, METHODE

Dieser Essay handelt von der Nichtigkeit des Denkens, ohne dabei das
Denken zu bewerten. ,Nichtigkeit® bedeutet also nicht, dass Denken wertlos
ist, oder gar dass es iiberhaupt ,nichts ist. Eher passt die Assoziation, dass
das Denken fast nichts oder so dhnlich wie nichts ist: Das Denken, so wie
es alltdglich vorkommt, ist hinsichtlich seines Seins und Wirkens sozusagen
etwas Verschwindendes, etwas, das uns beinahe unwirklich und praktisch
relativ wirkungsarm erscheint. Dass es aber zugleich doch etwas ist, dies ist
seine Positivitit. Sie besteht darin, dass es das Denken in seiner ndher zu
charakterisierenden Nichtigkeit eben gibt und dass es etwas durchaus Be-
stimmtes ist.

Die folgenden Darlegungen liefern einen Beitrag zur phdnomenologi-
schen Ontologie des Denkens. Sie ordnen das Denken in den Rahmen des
Problems des geistigen Seins ein (vgl. Hartmann 1949) — eine Situierung,
die unmittelbare Konsequenzen fiir die Behandlung des Themas hat. Ers-
tens wird durch sie bestimmt, wo das Denken, bildlich ausgedriickt, seinen
Sitz hat: ndmlich in der Sphire des Geistigen, die sich von den Bereichen
des Seelischen, Organischen und Materiellen klar unterscheidet. Materiel-
les, organisches, seelisches Sein sind flir das Bestehen von Geistigem (und
zwar auch fiir das spezifisch Geistige, welches, neben dem kulturell objek-
tivierten Geist, das Denken ist) zwar die Voraussetzung. Diese Vorausset-
zung wird aber im Folgenden stillschweigend gemacht und nicht eigens

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16 | THomas RoLF

zum Gegenstand. Als Ort, an dem das Denken entspringt und sich vollzieht,
gilt also ohne weitere Begriindung die Person. Auf diese Weise wird die
Frage nach dem Denken nicht mit Problemen belastet, die sich — wie etwa
die Frage, ob Tiere oder ,intelligente’ Maschinen denken (kénnen) — ohne-
hin erst im Anschluss an die Beantwortung der Frage, was Denken als sol-
ches ist, sinnvoll stellen lassen. Dass jemand, der von Personen spricht,
menschliche Individuen meint, wird hier gleichfalls als selbstversténdlich
vorausgesetzt; ebenso wie die Bestimmung des Menschen als Lebewesen,
das auf der bestdndigen Grundlage seiner leibseelischen Lebendigkeit in
der Lage ist, verniinftig zu denken und vernunftgemi zu handeln.!

Eine weitere Konsequenz der ontologischen Behandlung des Denkens
besteht darin, dass es um das Sein des Denkens geht, nicht dagegen um sei-
ne (wirkliche oder mogliche) Erkenntnis. Dass das Denken Gegenstand der
Erkenntnistheorie oder auch der Kognitionswissenschaften sein kann, wird
natiirlich nicht bestritten. Nur ist der Fokus der folgenden Untersuchungen
kein epistemologischer oder kognitionstheoretischer, sondern er liegt inten-
tio recta auf dem Sein des Denkens. Es wird also schlicht vorausgesetzt,
dass es Denken gibt, und dass die Erfahrung des Denkens nicht notwendig
Erkenntnischarakter hat. Dies entspricht der alltédglichen Sachlage. Denn im
Alltag ist das Denken sozusagen in Aktion anzutreffen, und zwar — im Sin-
ne von praktischer Rationalitét — als ein Instrument zielfiihrender (das heif3t
iiberlebenssichernder) Daseinsbewiltigung. Die infentio obliqua dagegen,
welche das Denken erkennend auf sich selbst zuriickbiegt, hat im Alltag,
anders als in der Philosophie sowie in Teilen der Wissenschaft, keine tra-
gende Funktion.

Um die Idee der positiven Nichtigkeit des Denkens zu entfalten, arbeitet
der Essay mittels einer Reihe von Negationen, und zwar gemél der Form:
Denken ist nicht dies, nicht jenes usw. Diese aus der mittel- und neuplato-
nischen Dialektik (Alkinoos, Pseudo-Dionysius) bekannte Methode der

1 Hieraus ergibt sich, dass Denken, unter kosmischem Gesichtspunkt betrachtet,
duflerst selten ist: Es findet sich ausschlieBlich bei Personen, und selbst bei die-
sen kommt es, im Gegensatz zum Erleben, insofern nicht sténdig vor, als Perso-
nen eben nicht identisch sind mit Denkenden. Weiterhin ist eine Aussage des
Typs ,,die Wissenschaft denkt nicht” (Martin Heidegger) aus Sicht dieses Essays
zweifellos richtig. Aber ebenso richtig ist, dass auch die Philosophie nicht denkt,

insofern namlich auch sie, was immer sie ist, keine Person ist.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ES KOMMT STETS ANDERS | 17

Verneinung ist der Sache, um die es geht, durchaus angemessen. Denn da
sich auf das Denken ebenso wenig wie auf das Gedachte (den Gedanken)
oder den Denkenden wie auf ein sinnliches Etwas hinzeigen ldsst, drangt
sich der Weg tiber die Differenzierung, also iiber Kontrastbildungen und
AusschlieBungen, geradezu auf. Sollte sich dabei herausstellen, dass das
Denken wesentlich verschieden ist vom Empfinden, Wahrnehmen, Spre-
chen und Vorstellen, dann kann die Ontologie ihm immerhin via negationis
gewisse Konturen geben. Die Sicht darauf, was Denken ist, wird klarer, so-
fern man der Verfiihrung, es von vornherein positiv zu attribuieren, zuguns-
ten eines methodischen Logozentrismus widersteht.?

SchlieBlich ist die Idee der Nichtigkeit des Denkens zwar ein philoso-
phischer Gedanke, aber diesem liegt zugleich eine nicht-philosophische In-
tuition zugrunde. Mit bekannten Stereotypen wie der ,Abstraktheit‘, ,Irrea-
litdt* oder gar der ,Lebensabtriaglichkeit® des Denkens ist diesbeziiglich
zwar eine gewisse Deutungsrichtung ideengeschichtlich vorgezeichnet. Al-
lerdings bringen die genannten Begriffe — ganz abgesehen davon, dass wer-
tende Untertone in ihnen nur schwer zu unterdriicken sind — das Verstiand-
nis deshalb nicht entscheidend weiter, weil sie allesamt die Fraglichkeit des
Denkens teilen. Von einer Intuition, die nicht-philosophisch ist, verlangt
man hingegen, dass sie Selbstverstindliches auf schlichte Weise ausspricht
(oder auf ebenso einfache Weise das Fehlen von Selbstverstidndlichkeit ar-
tikuliert). Eine von vielen moglichen Fragen, die Letzteres in Bezug auf das

2 Dass der Logozentrismus methodisch eingesetzt wird, bedeutet, dass im Weite-
ren ausschlieBlich das unattribuierte Denken zur Diskussion steht, nicht dagegen
etwa ,anschauliches® oder ,sprachliches’ Denken. Die Tatsache, dass in aktuel-
len Diskussionen iiber das Denken solche und andere Attribuierungen héufig
begegnen, konnte der These von der Nichtigkeit des Denkens bereits in die
Hénde spielen. Einfach gesagt: Man assoziiert das Denken (und sei es auch nur
in problematisierender Form) haufig deshalb mit der Anschauung oder der Spra-
che, weil man es, unabhingig von solchen Attribuierungen, fiir nahezu nichts,
zumindest aber fiir theoretisch kaum fassbar hélt. Der hiesige Versuch geht da-
gegen davon aus, dass — unabhéngig von der Berechtigung solchen Attribuierens
— trivialerweise gilt: Sprechen ist Sprechen, Anschauen ist Anschauen, Denken
ist Denken. Und auf dieser Grundlage sollen die ontischen Unterschiede zwi-
schen den genannten Phdnomenen im Folgenden stirker wiegen als theoretisch

unterstellte Zusammenhénge.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18 | THomas RoLF

Denken tut, ist etwa die folgende: Wie kommt man eigentlich darauf, dass
es (so etwas wie) Denken gibt? Wer so fragt, der erkundigt sich nach einer
Situation, in der sich in typischer Weise zeigt, dass es Denken gibt, und in
der sich bestenfalls sogar zeigt, wie es prinzipiell beschaffen ist. Gemeint
ist natiirlich keine ihrerseits blol denkbare, sondern eine durchaus reelle
Erfahrungssituation — eben eine solche, in der menschliches Denken unmit-
telbar so erfahrbar wird, wie es ist.

Es geht also darum, eine Lebenssituation dieses Typs beispielhaft zu
vergegenwirtigen: und zwar speziell die Erfahrung, dass es — wie der
Volksmund sagt — im Leben stets anders kommt als man denkt’ Es gilt,
diese Spruchweisheit, die einen sehr bestimmten Hinweis auf das Verhilt-
nis von Lebensverlauf und Denkvollzug gibt, in Bezug auf das Sein des
Denkens auszuwerten. Dass in dem Spruch eine lebensphilosophische
Skepsis gegeniiber dem Denken untergriindig mitschwingt, ist kaum zu
leugnen. Es kommt aber im Folgenden nicht auf diesen antirationalistischen
Beiklang an, sondern darauf, die in der Spruchweisheit geduferte Erfahrung
einer Kluft zwischen Leben und Denken zu artikulieren. Diese Artikulation
dient der Kldrung dessen, was Denken rein als solches und somit vor allem
in seinem abgriindigen Gegensatz zum nicht-reflexiven Erleben ist.

Dass dabei, wie bereits betont, das Denken lediglich ex negativo be-
stimmt wird: Dies liegt bereits ganz auf der Linie der Botschaft des Lebens-
spruches selbst. Insofern ist das Denken dessen, was Denken ist, logisch
nicht zu entkoppeln von einer Einsicht in sein Gegenteil: den Verlauf des
Lebens, so wie es kommt und sich fiigt. Es gilt also, das Denken durch Er-
lebnisse hindurch anzuvisieren, die als Lebensvollziige gerade nicht Ge-
danken oder Formen des Denkens sind. Zweifelsohne haftet dieser Methode
der Geruch einer gewissen ,Idiotie‘ an. Doch das ist, gerade angesichts des
Denkens und seiner Eigentiimlichkeiten, unvermeidlich. Liegt es doch auf
der Linie der im Lebensspruch ausgesagten Idee der Nichtigkeit des Den-
kens, dass das, was passiert, sich nicht so wie gedacht ereignet — und dass
somit das Passierende als solches offenbar nicht Denken (oder immerhin
wesentlich anders als Denken) ist. Die besagte Idiotie der Methode ist in
gewisser Weise unumginglich: Sie ist ein Aspekt jener logozentrischen
Schérfe, die erforderlich ist, um das als solches nicht erfahrbare Denken

3 Ich verdanke den Hinweis auf den Bedeutungsreichtum dieses Lebensspruches

der philosophischen Dissertation von Kleimann (2009).

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ES KOMMT STETS ANDERS | 19

immerhin denken zu konnen. Das buchstiblich Idiotische des Denkens liegt
somit darin, dass es in seinem Sein nur mittels seiner selbst — eben durch
Denken des Denkens — présentierbar ist, wahrend es aus Sicht alltdglichen
Erfahrens und Erlebens nahezu nichts ist.*

DENKEN IST NICHT EMPFINDEN ODER WAHRNEHMEN

Wie kommt man aus alltdglicher Sicht {iberhaupt darauf, dass es Denken
gibt? Diese Frage wird insofern aktuell, als Menschen gemeinhin vom
Denken sprechen: ndmlich ,ohne grofl zu denken‘ — also so, wie man von
Dingen redet, von denen man ein sehr vages, fiir praktische Zwecke aber
ausreichendes Verstidndnis hat. Wer sagt: Ich denke, dass P. gleich kommen
wird, der verwendet das Wort ,denken’, ja er sagt sogar, dass er (etwas)
denke. Insofern kommt man auf jeden Fall durch AuBerungen des Men-
schen, in denen das Wort ,denken‘ (in zumeist ichbeziiglicher Form) vor-
kommt, darauf, dass es so etwas wie das Denken gibt. Der alltdgliche
Wortgebrauch ist zugleich Anlass zu der Vermutung, dass das Wort ,den-
ken‘ nicht ginzlich leer ist, sondern dass etwas bedeutet, einen gewissen
Inhalt hat. Es sind also zundchst einmal die durchschnittlichen und unre-
flektierten Verwendungsweisen und Bedeutungen des Wortes ,denken’,
durch die man dem Denken auf die Spur kommt. Und damit scheint die
Frage, wie man darauf kommt, dass es das Denken gibt, bereits beantwortet
Zu sein.

4 Der Begriff ,Idiotie‘ ist hier logisch gemeint und steht als terminus technicus fiir
das Verfahren, in dem, in einzigartiger Selbstbeziiglichkeit, das Denken gedacht
wird. Einschldgig ist hierfiir der griechische Ausdruck id19tng, welcher die Ei-
genheit bzw. Eigentiimlichkeit von etwas bezeichnet. Nicht unmittelbar mitge-
meint ist dagegen der grammatisch verwandte Begriff idiwtyg: Dieser spielt auf
jene Privatleute an, die sich im antiken Griechenland von 6ffentlichen Amtern
sowie vom politischen Leben insgesamt fernhielten. Dass tendenzieller Riickzug
aus dem offentlichen Leben, sei es in bewusster oder in pathologischer Weise,
eine phinomenale Seite menschlichen Denkens bildet, darf freilich hintergriin-
dig mitgedacht werden, zumal dadurch die Idee der Nichtigkeit des Denkens an

Anschaulichkeit gewinnt.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20 | THomas RoLF

Doch natiirlich scheint es nur so. Denn die Frage nach dem Denken ist
nicht die nach dem Sinn eines alltagsgebrduchlichen Wortes, sondern die
nach dem Denken selbst (adz@). Bei der Bedeutung vieler Worte bereitet es
keine Schwierigkeit, das Bedeutete auch ohne Worte zu ,meinen‘. Dies gilt
vor allem fiir Worte, die sinnlich Erfahrbares bezeichnen; also etwas, das
sich auch unabhingig vom Prozess des Sprechens (sowie des Erlernens der
Worte und ihrer Bedeutungen) so zu erkennen gibt, wie es ist. Ein Stuhl
etwa ist sinnlich erfahrbar, und Menschen machen, mit Worten oder ohne,
Erfahrungen mit Stiihlen. Die Frage, woher wir wissen, dass es Stiihle gibt,
deutet also — ebenso wie die Frage, wie Stiihle durchschnittlich beschaffen
sind — nicht auf die Verwendung oder Bedeutung von Stuhl-Begriffen, son-
dern auf Erlebnisse mit Stiihlen: Wobei solche Erlebnisse typischerweise
solche des handgreiflichen Empfindens (Beriihren, Betasten) oder des be-
reits stirker objektivierenden Wahrnehmens (gestaltauffassendes Sehen
usw.) sind. Demgegeniiber mutet der Begriff des ,Denkerlebnisses‘ bereits
deutlich rétselhafter an. Denn was eigentlich kann es phdnomenologisch
heiflen, dass man Denken erlebt, also empfindet oder wahrnimmt? Fiihlt
sich Denken irgendwie an, sieht es irgendwie aus, hort es sich irgendwie
an? Phinomenologisch ist dies wohl eindeutig zu verneinen. Und selbst,
wenn man an die Stelle des (somit blo3 vermeintlich seienden) ,Denkerleb-
nisses‘ den ,Denkgegenstand‘ setzt, wird die Irritation kaum geringer: Hat
das Gedachte, also der Gedanke, eine irgendwie fassbare Erlebnisqualitét?
Sind Gedanken, und zwar im zugleich schlichten wie strengen Wortsinn,
erfahrbar? Sind sie, wenn schon nicht realrdumlich lokalisiert, dann immer-
hin als zeitliche Gebilde (also als Prozesse), Inhalte oder Bezugspole von
Erlebnissen? Auch dies ldsst sich phdnomenologisch kaum bejahen, ohne
dass deshalb jedoch ernsthaft am Sein des Gedachten zu zweifeln wére.

Im Gegensatz zum Denken ist die Fragwiirdigkeit des Empfindens (und
des Empfundenen) sowie des Wahrnehmens (und des Wahrgenommenen)
aus Sicht des Alltagserlebens verschwindend gering: Man empfindet oder
bemerkt eben sinnlich das Sein und Sosein dessen, was zu empfinden oder
zu bemerken ist; und zwar ohne theoretischen Anspruch darauf, etwas iiber
das Empfinden (und das Empfundene) oder das Wahrnehmen (und Wahr-
genommene) zu wissen, zu denken oder sprachlich zu duflern. Die erkennt-
nistheoretische Frage etwa, ob Empfindungen oder Wahrnehmungen ,von
einem Stuhl verursacht’ werden, oder ob sie auf die ,Existenz‘ und ,Be-
schaffenheit® eines Stuhls ,verweisen‘, tauchen im Zuge alltdglichen Emp-

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ES KOMMT STETS ANDERS | 21

findens und Wahrnehmens kaum auf — und selbst wenn derlei Fragen ganz
unterblieben, wiirde dennoch empfunden und wahrgenommen, was zu emp-
finden und wahrzunehmen ist. Die Frage, ob es zum Empfinden und Wahr-
nehmen der Sprache bedarf, ist insofern rein theoretisch. Sie beweist ihre
theoretische Natur schlicht dadurch, dass man — sozusagen ohne Weiteres —
auch einfach nur empfinden oder wahrnehmen kann; indem man sich dann
eben nicht fragt oder ndher zu explizieren bemiiht, wie und was man emp-
findet oder wahrnimmt.

Wesentlich anders ist die Situation beim Denken und beim Gedachten.
Das Denken als solches begegnet oder widerfahrt einem nicht unmittelbar,
oder genauer: Es trifft einen nicht erfahrungsgeméB oder erlebnishaft. Dies
wird exemplarisch deutlich bei einem Blick auf den Denkenden, und zwar
insbesondere im Kontrast zum Wahrnehmenden. Einen Blick auf den Den-
kenden nidmlich gibt es, im Unterschied zu einem Blick auf die wahrneh-
mende Person, nicht. Oder, anders ausgedriickt: Eigenes wie fremdes Den-
ken ist, anders als eigenes wie fremdes Wahrnehmen, selbst nicht wahr-
nehmbar.’ Zwar kann ich, indem ich Rodins beriihmte ,,Denker‘“-Plastik be-
trachte, in ihr intuitiv die Geste des Denkens erschauen und sagen: ,,So
sieht typischerweise ein Denkender aus!“ Aber dass jemand wie ein Den-
kender erscheint oder aussicht, bedeutet gerade nicht, dass sein ein-
Denkender-Sein selbst ein bestimmtes Aussehen hat. Wer meint, eine Per-
son sei ein Denkender genau dann, wenn sie eine der Rodinschen Plastik
vergleichbare Pose einnimmt, der iibersieht nicht nur die Konventionalitét
dieser Haltung (und damit die Tatsache, dass man durchaus auch in anderen
Haltungen ,Denken vollziehen‘ kann). Vor allem entgeht ihm, dass der so
genannte Akt des Denkens an seiner scheinbaren Veranschaulichung gerade
deshalb nicht abzulesen ist, weil sich das Denkend-Sein, und zwar gerade
aus phanomenologischer Sicht, in der tendenziellen Unterbindung jeglichen
Tuns und jeglicher Aktivitdt ,zeigt’. Zwar sieht der Denkende aus (oder
,wirkt wie‘) ein Innehaltender oder Angehaltener. Aber dies sagt positiv

5 Das bedeutet allerdings nicht, dass Selbstbeziiglichkeit konstitutiv fiir das
Wahrnehmen ist: Normalerweise nimmt man etwas wahr, nicht dagegen das (ei-
gene oder fremde) Wahrnehmen! Entscheidend ist hier allein die Tatsache, dass
im Falle der Wahrnehmung die Moglichkeit zum Beispiel eines Sehens des Se-
hens besteht, wiahrend man hingegen Denken niemals unmittelbar sinnlich er-

féhrt. Thm kann man allein mittels seiner selbst, also qua Denken ,begegnen’.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22 | THomas RoLF

kaum etwas Bestimmtes aus: Auch eine Person, die einfach nur so (also
unwillkiirlich-gedankenlos) stoppt, inne- oder anhélt, sieht entsprechend
aus — und diese pure Stasis ist es denn auch, die man effektiv erblickt, mag
man indes auch denken, man erblicke auf diese Weise unmittelbar eine
denkende Person.

Im Gegensatz dazu kann man einen Wahrnehmenden sehr wohl als sol-
chen erfahren, und Menschen tun dies im alltdglichen Erleben auch standig.
Das hat unter anderem damit zu tun, dass es ihrerseits wahrnehmbare Sin-
nesorgane sind, mit denen Menschen wahrnehmen.® Sehen wir etwa die
Augen eines Menschen, so erleben wir sehend die Anwesenheit eines We-
sens, das sehen kann; und selbst noch im Falle des Sehens einer de facto
blinden Person zwingen uns dessen Augen eine entsprechende Erlebniswei-
se auf, die dann freilich durch das eventuell hinzutretende Wissen iiber das
Handicap der Person modifiziert wird. Natiirlich sieht man nicht, was (und
letztlich auch nicht ob) andere sehen, wenn man ihre Augen bzw. ihr Sehen
sieht. Aber wir erleben doch, und zwar ohne es zu denken, die an Schlicht-
heit nicht zu iiberbietende Verbundenheit der mit unseren Augen gesehenen
Augen der anderen Person und der in diesem Sehen notwendig mitgegebe-
nen, gemeinsamen sinnlichen Welt. Dies zeigt, dass die Wahrnehmung,
rein als solche bzw. in statu nascendi, weder eine intellektuelle Operation
ist noch irgendwelche geistigen Aufbauelemente enthilt.” Wahrnehmen ist

6 Die Idee, das Gehirn als ein den Sinnesorganen analoges ,Organ des Denkens®
aufzufassen, wird hier nicht besprochen. Eine solche Besprechung wiirde erge-
ben, dass es sich in der Tat um eine blole Analogie handelt. Ein Organ im prig-
nanten Sinne ndmlich ist das Gehirn gerade nicht, dazu fehlt ihm unter anderem
die funktionale Spezialisierung: Entfernt man das Gehirn aus dem lebendigen
Organismus, so endet definitiv mehr als nur das Denken, fiir welches es folglich
nicht das spezifische Organ ist.

7 ,In Wirklichkeit ldsst sich von einer Denk- oder Urteilsfunktion in der Wahr-
nehmung nicht das Geringste nachweisen. [...] Das ,Denken‘ beginnt erst, wo
die Reflexion auf bestimmte Beschaffenheiten des nicht unmittelbar Erfassten
einsetzt.“ (Hartmann 1962: 114) Viele Wahrnehmungstheoretiker hingegen deu-
ten das Wahrnehmen als eine ,vom Denken durchdrungene‘ oder nur ,mittels
Begriffen mogliche® Erfahrungsform. Die Wahrnehmung bliebe irrational, wenn
nicht, wie etwa laut Kant, rationale Elemente (Anschauungsformen, Verstandes-

begriffe) in seine ,Konstitution® einfldssen. Kant und seine Nachfolger verwech-

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ES KOMMT STETS ANDERS | 23

eben nicht gedankliche Reprdsentation von etwas als sinnlich-seiend, son-
dern es ist in seiner sinnlichen Selbstgebung des Wahrgenommenen jene
Positivitét, in Relation zu der das Denken seinerseits wie etwas Nichtiges
erscheint. Wenn etwa Ludwig Klages apodiktisch behauptet: ,,Kein Erleb-
nis ist bewusst, und kein Bewusstsein kann etwas erleben (Klages 1981:
229), so deutet diese erlebnisanalytische These bereits voraus auf jene Pha-
nomenologie der Wahrnehmung, deren Antiintellektualismus in der klaren
Abgrenzung von Wahrnehmungserlebnis und erlebnisunfihigem Denken
besteht.®

Dass das Denken im exemplarischen Vergleich mit den Erlebnisarten
des Empfindens und Wahrnehmens relativ nichtig ist, heifit also unter ande-
rem, dass es nicht-sinnlich ist. Dazu passt der Umstand, dass das Erleben
jederzeit ohne mitlaufendes (also buchstdblich ohne ,kommentierendes*)
Denken moglich ist, wihrend umgekehrt ein reines, also nicht leibseelisch
verankertes Denken zwar gedacht, nicht aber lebensreell bestehen oder
vollzogen werden kann. Eigentliches bzw. biotisches Leben ist, angefangen
von seinen ersten Keimen bis hinauf zur relativen Hoéhe elementaren Wahr-
nehmens, nicht nur ohne Denken mdglich, sondern es vollzieht sich auch
realiter ohne bzw. anders als Denken. Natiirlich kann man Empfinden und
Wahrnehmen ihrerseits denken; dies allerdings nur, insofern man denkend
dahin gelangt zu konstatieren, dass diese Erlebnismodi an sich selbst we-
sentlich anders sind als die Gedanken, welche sich geistig auf sie beziehen.
Alles andere Denken iiber Empfindung und Wahrnehmung wiirde aus ihnen
selbst Gedanken machen. Und ein solches Denken wiirde seinen Gegen-
stand gerade dadurch verlieren, dass es ihn in einer Art intellektualistische
Homogenisierung seiner eigenen Seinsweise angliche.

seln die Wahrnehmungserfahrung mit dem Gedanken ,Wahrnehmung‘. Und sie
sind deshalb unféhig, die Nichtigkeit des Denkens in Bezug auf das Wahrneh-
mungserleben auch in theoretischer Hinsicht sachgeméf zu erfassen.

8 Vgl. Merleau-Ponty, wo es bereits im Vorwort heift: ,,Wahrnehmung ist nicht
Wissenschaft von der Welt, ist nicht einmal Akt [oder] wohlerwogene Stellung-
nahme.” (Merleau-Ponty 1966: 7)

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.


https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24 | THomas RoLF

DENKEN IST NICHT SPRECHEN

Betrachtet man das Problem des Denkens von den Erlebnissen aus, so kann
man also tatsdchlich in Zweifel dariiber geraten, ob es Denken iiberhaupt
gibt. Und es ist moglicherweise dieser Zweifel, der die Frage nach dem
Denken in Richtung auf die Sprache lenkt. Es scheint ndmlich geradezu so,
als miisse das Denken, um sich angesichts seiner genuinen ,Schwachsinn-
lichkeit® gleichsam zu beweisen, die Sprache zu Hilfe nehmen. So wird un-
ter anderem erklérlich, warum Denken und Sprechen — beide Termini sind
ja bereits seit der vorsokratischen Zeit im Logos-Begriff eng miteinander
verbunden — problemgeschichtlich oft paarweise auftreten. Jedenfalls ist die
klassische Idee, dass die ihrer Natur nach o6ffentliche (bzw. im Sprechen
veroffentlichte) Sprache das in ihm verborgene Denken ins AuBere hinein
vertritt, bis heute duBlerst wirkméchtig.

Gemal dieser Tradition ist man beim Denken des Denkens darauf fest-
gelegt, im Bereich des spezifisch attribuierten, ndmlich eben des sprachli-
chen oder mittels Sprache ausgedriickten Denkens Néheres {iber das Den-
ken selbst zu erfahren. Es erscheint aus dieser Sicht unmoglich, das Denken
unabhéngig vom Sprechen als dem unterstellten Medium seiner Phdnome-
nalitét bestimmen zu konnen. Eine Theorie des Denkens hat den Weg iiber
die Theorie der Sprache zu nehmen, und an die Stelle einer (so gesehen als
unmdglich geltenden) Ontologie des Denkens hat die Analyse der Sprache
und ihrer Aufbaubestandteile (klassischerweise Begriffe, Urteile, Schliisse)
zu treten. In dem Moment freilich, in dem diese ,Wende* zur Sprache ihren
urspriinglichen Methodensinn verliert — den Sinn also, das Denken lediglich
zu vermitteln, — 1adt sie sich ihrerseits ontologisch auf: Seiendes als solches
ist dann, das Denken voll eingeschlossen, nichts weiter als sprachlich Sei-
endes, also Logisches. In diesem Falle gibt es dann freilich keine Garantie
mehr dafiir, dass das thematische Telos bzw. der Gegenstand der nunmehr
bereits lingualistischen Untersuchung das Denken bleibt.

Nun verweist aber selbst noch der Lingualismus unwillkiirlich auf das
Denken, das nun als das innere Andere der Sprache fungiert. Das ,Gewand*
der Sprache verweist logisch, und das heit gedanklich, also ohne dass es
begriffen oder faktisch ausgesagt werden muss, auf das ,Gewandete‘; das
Medium der Sprache deutet als Medium iiber sich selbst hinaus auf das
Medialisierte. So gesehen ist der Lingualismus kein ernstes Problem fiir die
Frage nach dem Sein des Denkens. Im Gegenteil: Mit seiner Auffassung,

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ES KOMMT STETS ANDERS | 25

dass man an das Denken rein als solches nicht herankommt, dass also allein
der Umweg iiber das Sprachliche zum Denken hinfiihrt, unterstiitzt der
Lingualismus unwillkiirlich die These von der positiven Nichtigkeit des
Denkens. In der Tat ndmlich erfihrt man durch die Wendung zur Sprache,
ganz anders als im Falle der Wendung zu den Erlebnissen des Empfindens
und Wahrnehmens, sehr viel iiber die Positivitit des Denkens; und zwar,
um im Bild zu bleiben, mindestens so viel, wie man aus der Grofle und
Form eines Gewandes von der Grofle und Form des durch ihn bekleideten
Korpers erfahrt.

Was das bedeutet, lésst sich, erneut blo3 exemplarisch, am Begriff dar-
legen. Ein Sprechen ohne Verwendung von Begriffen, mittels denen man
sich iiber die Vollziiglichkeit sinnlichen Erlebens erhebt, ist nicht denkbar.
Unabhéngig von der erkenntnistheoretischen Frage, ob man mittels allge-
meiner Begriffe das nichtbegriftlich Erlebte erfassen kann, gilt ontologisch,
dass das Sein der Sprache eben wesentlich in der Verwendung von Allge-
meinbegriffen (von unterschiedlicher Abstraktheit) besteht. Dass dem Den-
ken jene sinnliche Erfiilltheit fehlt, die dem Erleben eigentiimlich ist, bleibt
solange eine spekulative Behauptung, bis man nicht zeigen kann, woher das
Denken die ihm eigentiimliche Leere, also seine verschwindend geringe
Fiille bezieht. Und eben an dieser Stelle kommt die Sprache als Analogon
des Denkens ins Spiel, um der Argumentation ihre Spekulativitit zu neh-
men.

Analogie zwischen Denken und Sprechen heif3t: Einerseits ist Denken
nicht Sprechen — und zwar schon deshalb, weil Denken, anders als das
Sprechen einer Sprache, niemals unmittelbar sinnlich erscheint (ertont, er-
klingt). Andererseits aber ist es in logischer Hinsicht durchaus so wie Spre-
chen, was sich eben am Begriff und seiner eigentiimlichen Allgemeinheit
exemplifizieren ldsst. Ob jemand, der in einer sprachlichen AuBerung den
Begriff ,Pferd* verwendet, ein inneres Bild eines Pferdes (oder aber ein
Bild des Wortes ,Pferd‘) vor den nicht-sinnlichen Augen des Geistes hat,
kann dahingestellt bleiben. Entscheidend ist die Tatsache, dass der eigentli-
che ,Gegenstand* des Begriffs ,Pferd‘ kein erfahrenes Pferd, sondern allein
die logische Einheit ,Pferd’ ist. Es eint eben Denken und Sprechen, dass sie
logische Einheiten, also so genannte ,Bedeutungen‘, als Bezugsgegenstin-
de aufweisen; und dies wiederum ganz unabhingig davon, wie man deren
Entstehung theoretisch aufzuhellen, also empirisch zu erkldren oder refle-
xiv zu begriinden versucht.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26 | THomas RoLF

In diesem Bezug auf Inhalte vom Typus ,Bedeutungen‘ liegt zugleich
die Aligemeinheit, die Sprechen und Denken als Aspekte des Logos mitei-
nander verbindet. Diese Allgemeinheit von Bedeutungen ist notwendig dort
vorhanden, wo gedacht und gesprochen wird; im Gegensatz zum wirklich
Seienden, das, insofern es von Haus aus nicht-bedeutungsméfig Seiendes
ist, stets individuell und konkret ist. Selbst jemand, der ein singulédres Et-
was, zum Beispiel das sich da und dort vor ihm befindliche Pferd als brau-
nes Pferd bezeichnet — dass er es so bezeichnet, heif3t eben, dass er es (als
so und nicht anders seiend) denkend bestimmt — macht selbstversténdlichen
Gebrauch von der Generalitét logischer Einheiten. Und doch darf die Ana-
logie, die Sprache und Denken eint, nicht ontologisch als Sachidentitét
missverstanden werden. Anders gesagt: Bei der ontischen Nichtigkeit des
Denkens gegeniiber dem Sprechen bleibt es trotz dieser Analogie. Dass
Denken dort stattfindet, wo Sprechen geschieht: Dies ergibt sich — ohne
dass es zum Gleichsein beider kime — aus der Logos-Natur der Sprache, an
welcher das Sein des Denkens abgelesen werden kann. Aber es ist zugleich
in keiner Weise ausgemacht, dass dort, wo nicht gesprochen wird — wo also
das Denken kein sinnliches Medium verwendet — auch Denken nicht statt-
findet. Im Gegenteil lehrt die Erfahrung, dass sich jemand ,seinen Teil*
sehr wohl denken, also sich iiber etwas ,Gedanken machen‘, aber dennoch
,den Mund halten‘ und Stillschweigen wahren kann. Wiaren Denken und
Sprechen ontisch eins, so wére logische Allgemeinheit stets unmittelbar ge-
dufSerte Allgemeinheit. Dem ist natiirlich nicht so, denn das Denken ist als
solches eher hintergriindig: Es ist, relational betrachtet, das unscheinbarere
und gleichsam diskreter auftretende Allgemeine gegeniiber dem gesproche-
nen (ausgesagten, mitgeteilten usw.) Allgemeinen.

Diese Differenz wird hiufig unterschlagen, und auf solcher Unterschla-
gung beruht der zweifelhafte Erfolg einiger spektakuldrer medientheoreti-
scher Thesen. Denken und Sprechen sind einander analog; sie sind ver-
gleichbar, aber in dieser Vergleichbarkeit doch Verschiedenes. Nivelliert
man die Unterschiede, so kann man, zumal in Zeiten hochgradiger Mediali-
sierung bzw. Bedeutungsvermittlung, auf die absurde Idee kommen, dass
ein Medium unmittelbar das Medialisierte ist oder es auf mysteridse Weise
,in sich enthdlt’. Wer so spricht, der denkt eben das Mediale eher, als dass
er es in seinem Sosein erkennt. In Bezug auf das Verhéltnis von Sprechen
und Denken {ibersieht er dabei unter anderem, dass das Denken gegeniiber
dem sich sinnlich vordriangenden Medium des Sprechens zwar relativ nich-

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ES KOMMT STETS ANDERS | 27

tig (,verschwindend), aber niemals unmittelbar nicht-seiend (,verschwun-
den‘) ist. So kann es leicht zu dem Irrtum kommen, alles Medialisierte sei
zwangsldufig bloBes ,Gerede’ oder ,Geschreibe’ und somit inhaltlich
nichtssagend. Gegeniiber solchen katastrophalen Einschitzungen, die auf
keiner soliden ontologischen Grundlage erwachsen, bleibt festzuhalten:
Keine Rede, die mehr oder etwas anderes als Rauschen ist, kann jemals im
strengen Sinne leer, das heif3t vollends gedankenlos sein.

DENKEN IST NICHT VORSTELLEN

,Es kommt im Leben stets anders als man denkt‘: Diese Behauptung steht
offensichtlich in Konflikt mit der Idee, dass es unter anderem gerade das
Denken sein diirfte, welches Kiinftiges mehr oder minder treffsicher antizi-
piert — indem es ndmlich, vorausschauend, planend oder entscheidend, in
eine von ihm selbst mitgestaltete Zukunft hinein ausgreift. Haufig wird,
keineswegs zu Unrecht, die Personalitit des Menschen eng mit seiner Fa-
higkeit zu willentlicher Bestimmung verbunden, wobei sich diese Fahigkeit
unter anderem darin zeigt, dass die Menschen ihr individuelles Leben geis-
tig vorentwerfen und somit gua Denken aktiv am qualitativen Sosein des
Zukiinftigen mitwirken.

Zu diesem Gedanken passt es sehr gut, dass das Denken, praktisch ge-
sehen, ein Instrument zielorientierter Lebensfithrung ist. Es ist gerade die-
ser Aspekt der aktiven Gestaltung von Person und Welt, der ein zweifelhaf-
tes Licht auf die Spruchweisheit wirft. Wird nicht gerade durch die ,vo-
rausgreifende’ Leistung des Denkens in hohem Malle mitbestimmt, was der
Denkende, der eben seinerseits etwas relativ Bestimmtes vorhat, schliefSlich
auch faktisch vor sich haben wird? Wie kann es stets anders kommen als
man denkt, wenn es doch das Denken selbst ist, von dem das Sein und So-
sein des Kiinftigen in einem nicht unbetrichtlichen Umfang ausgeht oder
herstammt? Und wie stiinde es mit dem unterstellten Werkzeugcharakter
des Denkens, sofern man annimmt, dass keine gedankliche Antizipation
jemals ihr im Vorhinein anvisiertes Ziel, also die zumindest umrisshafte
Determination des Kommenden (als des so und so Gewollten) erreichte?

Ganz offensichtlich also steht die Spruchweisheit mitsamt ihrer Apodik-
tizitét in schroffer Opposition zur Idee der Selbstbestimmung von Personen
als denkender Wesen. Um diesen Gegensatz aufzulsen, empfiehlt sich er-

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28 | THomas RoLF

neut phidnomenologische Sachlichkeit. Es ldsst sich ndmlich zeigen, dass
der vermeintliche Gegensatz ein seinerseits blo gedanklicher, und damit
gemil der Leitidee dieses Essays zugleich ein relativ nichtiger Gegensatz
ist. Um dies zu erweisen, wird der Akzent der folgenden Untersuchung auf
dem Unterschied zwischen Denken und Vorstellung (im Sinne von Repré-
sentation oder geistiger Anschauung) liegen. Wie schon zuvor im Falle von
Empfinden, Wahrnehmen und Sprechen soll es darum gehen, einer unmit-
telbaren Identifikation des Denkens mit einem bestimmten Anderen seiner
selbst vorzubeugen: Denken ist nicht Vorstellen.

Die Erfahrung, dass etwas anders kommt als man denkt bzw. sich an-
ders ereignet als zuvor (also geistig antizipierend) gedacht, verweist in der
Regel zuriick auf eine anschauliche bzw. anschauungsanaloge Vorstellung,
die man sich — in der Haltung des Erwartens — von einer kiinftigen Situation
macht; wobei das ,anders kommen als‘ die Enttduschung einer gehegten
Erwartung bezeichnet. Das Normalvorbild der Vorstellungsenttauschung
ist, zumindest der geldufigen Interpretation zufolge, der Eintritt des Erwar-
teten. Erst von dieser Normalitit her wird, wie insbesondere Jean-Paul Sart-
re nachgewiesen hat, die Enttduschungserfahrung iiberhaupt in ihrer spezi-
fischen Negativitit verstindlich (vgl. Sartre 2009: 59ff.). Dass man etwa
denkt D. wird zur Party kommen, besagt somit, dass D. anschauliches Ele-
ment eines im Vorhinein entworfenen, subjektiven Vorstellungsszenarios
ist. Der Akzent liegt hierbei auf der Anschaulichkeit bzw. auf der hiufig so
genannten Bildhaftigkeit der Vorstellung, die der Betreffende in innerer
Antizipation des zu Erwartenden entwickelt.

Geistiges Leben ist speziell dort, wo es sich, wie im Sprechen und Vor-
stellen, ,jenseits‘ des Empfindens und Wahrnehmens abspielt, {iber weite
Strecken imagindres Leben — ein Leben in oder mit der bildlichen Vorstel-
lung dessen, was sein oder geschehen wird (und dann freilich auch, was
hier aber dahingestellt bleiben kann, ein Leben in oder mit Bildern von
Vergangenem). Und gerade weil, nicht zuletzt in instrumentellen oder auch
wertakzentuierten Zusammenhéngen, das Vorstellen von Kiinftigem (im
Sinne etwa der Heideggerschen Sorge) ein hiufiges Phidnomen ist, dringt
sich die Frage auf, ob diesbeziiglich das Denken nicht unmittelbar mit dem
Vorstellen gleichzusetzen ist.

Es sind in der Regel bestimmte Informationslagen mitverantwortlich
dafiir, dass Personen gerade diese (und keine anderen) Vorstellungen des-
sen, was passieren oder der Fall sein wird, entwerfen. D. etwa hat uns zuvor

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ES KOMMT STETS ANDERS | 29

zugesichert, er werde die Party besuchen, und wir machen unter anderem
diese Mitteilung zur Basis unserer Erwartungsbilder. Treffen wir D., nach-
dem dieser uns zuvor dariiber informiert hat, er werde zur Party kommen,
schlieBlich tatsdchlich auf der Party an, so erfiillt sich, wie es scheint, eine
zuvor rein vorstellungsméBige Intention. Zundchst war da das imaginédre
innere Szenario (D. in unserer Vorstellung auf der vorgestellten Party), und
nun hat sich diese Intention offenkundig realisiert: D. isz, und zwar an-
scheinend so wie gedacht, tatsichlich da! Es ist diese Struktur von imagina-
rer Erwartung und reeller Erfiillung, die das landldufige Urteil iiber die in-
strumentelle Leistung des Vorstellens beherrscht. Und doch ist es eben die-
se aus der Bewusstseinsphilosophie stammende Struktur, welche verhin-
dert, dass man die ontologische Dimension der Spruchweisheit in den Blick
bekommt. Es ist ein verborgener Rationalismus in der betreffenden Theorie
der Imagination, der hierfiir verantwortlich ist, und den es nun aufzuzeigen
gilt.

Zunichst wird man festhalten miissen, dass es der apodiktische Satz Es
kommt stets anders als man denkt schlicht nicht zulédsst, dass jemals dasje-
nige eintritt, was sich Menschen hinsichtlich des kiinftig Passierenden vor-
stellen. Es ist keineswegs so, dass der Spruch lediglich das gelegentliche
Scheitern subjektiver Vorstellungen, die mit Erwartungscharakter auftreten,
bestreitet; sein Anspruch geht, eben als ein Weisheitsanspruch, radikal tiber
die Kontingenzen des Erfahrens hinaus. Mehr noch: Der Spruch spricht in
seiner Substanz {iberhaupt nicht von subjektiven Vorstellungen und deren
Erflillungen oder Enttduschungen, sondern er sagt als ontologische Aussage
direkt aus, wie es kommt. Er deutet also unmittelbar auf die apriorische
Unmoglichkeit sowohl des Eintretens wie des Nichteintretens von vorstel-
lungsmiBig Erwartetem. Damit liegt der Sinnanspruch der Spruchweisheit
nicht nur jenseits der alltagsempirischen Sicht auf die Vorstellbarkeit von
Kommendem, sondern dariiber hinaus sogar jenseits jeglicher Sicht auf et-
was als etwas erwartbar Kommendem (und somit realistischer Weise Vor-
stellbarem). Dass etwas kommt, und dass dieses Kommende in sich be-
stimmt ist — dies leugnet der Lebensspruch nicht. Wohl aber kappt er das
von der reprisentationalistischen Bewusstseinsphilosophie unterstellte
Band zwischen menschlichem Vorstellen und dem, was man mit Hegel den
»Weltlauf*“ oder mit Nicolai Hartmann die ,,Harte des Realen® (im Sinne
der modalen ,Dichte® des Wirklichkeitsprozesses) nennen kann. Hinzu
kommt, dass sich der Lebensspruch zugleich nicht mit der bloen Tautolo-

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30 | THomAS RoLF

gie eines Es kommt so wie es eben kommt bescheidet. Zwar ist diese Tauto-
logie durchaus seine hintergriindige Substanz, aber er weist dariiber hinaus
eben auch auf die Nichtigkeit jeglichen Vorstellens hin. Und erst durch die-
se inhaltliche Bereicherung dessen, was er substanziell aussagt, wird der
Spruch fiir den Zweck dieses Essays verwertbar.’

Die Anschlussfrage muss nun also lauten: Warum kann das Denken auf
keinen Fall mit der vorstellenden Reprisentation des Kiinftigen identifiziert
bzw. in toto auf Letztere reduziert werden? Die formale Antwort hierauf,
welche lautet Weil Denken eben nicht Vorstellen ist, ist natiirlich ebenso
wenig befriedigend wie die dogmatische Behauptung, der Lebensspruch sei
eben wahr. Will man diese beiden in komplementirer Weise leeren Be-
hauptungen inhaltlich stiitzen, so ist der Nachweis nétig, dass die vorstel-
lende Reprasentation des Kiinftigen tatsdchlich nicht zu halten vermag, was
sie der landliufigen Uberzeugung gemiB verspricht. Eine (hier nur andeu-
tungsweise mogliche) Ontologie des Vorstellens hat zu zeigen, dass das
Représentieren des Kiinftigen mit Notwendigkeit anders ist als das Kom-
mende selbst — und dass es nicht etwa nur anders vorgestellt wird. Trifft
man diese Unterscheidung, so wird erneut ex negativo deutlich, dass das
Denken, und zwar diesmal gegeniiber dem Vorstellen, den Charakter der
Nichtigkeit tragt.

Der Schliissel zur Wahrheit des Lebensspruchs liegt in der Zuriickwei-
sung des Gedankens, dass jemals das eintritt, was menschliche Vorstellun-
gen imaginierend entwerfen. Entscheidend ist dabei der Unterschied zwi-

9 Die substanzielle Aussage lautet in pragmatischer Form: ,,Sorge dich nicht, le-
be!* (Dale Carnegie). Darin liegt, in negativer Hinsicht, eine klare Absage an
eine auf das Sorgen gegriindete Fundamentalontologie, wie sie durch Heidegger
prominent geworden ist. Dieser hat versucht, die Idee der Reprisentation von
der Sorgestruktur des Daseins zu entkoppeln, was freilich nur theoretisch gelin-
gen kann. Praktisch zeigt gerade die Sorge, wie sehr Menschen in und mit Vor-
stellungen einer subjektiv antizipierten Zukunft leben — bzw. in gewisser Weise
gerade nicht leben, sondern im Sorgen und seinen Modifikationen (Besorgen,
Fiirsorge usw.) aufgehen. Der nicht-triviale substanzielle Sinn des Lebensspru-
ches hingegen ist ein modalontologischer. Seine néhere Erkundung wiirde eine
eingehende Interpretation der These Nicolai Hartmanns, dass stets nur das Wirk-
liche mdglich ist, erforderlich machen. Diese Interpretation kann hier nicht ge-

leistet werden.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ES KOMMT STETS ANDERS | 31

schen dem Gedanken des Représentationalismus — also der Idee, dass sub-
jektive Vorstellungen der kiinftigen Realitit entweder entsprechen oder
nicht — und der Natur des Vorstellens selbst. Denken kann man sich, und
zwar sowohl (ganz praktisch) hinsichtlich des kiinftig Realen wie auch
(theoretisch) hinsichtlich des Verhéltnisses von Vorstellung und Realitit,
sehr vieles; denn das Denken ist in beiden Hinsichten gerade deshalb ten-
denziell nichtig, weil es, im Gegensatz zum Imaginieren, mit einem &ufers-
ten Minimum an materialen bzw. inhaltlichen Bindungen an das, was der
Fall ist, auskommt. Praktisch denkbar ist mithin alles Denkmogliche; also
alles, was sich in logisch-formaler Hinsicht nicht widerspricht — und diese
minimalistische Anforderung, die erneut die Nichtigkeit des Denkens be-
zeugt, lasst der gedachten (kiinftigen) Realitdt einen inhaltlich tiberreichen
Spielraum. Auf der anderen Seite ist durchaus auch eine Alternative zur
Theorie des Représentationalismus denkbar. Es besteht ohne weiteres die
Moglichkeit, das Verhiltnis von Vorstellung und Realitdt gedanklich an-
ders zu gestalten, als es die repridsentationalistische Bewusstseinsphiloso-
phie tut. Dass dem so ist, zeigt die Realgeschichte der entsprechenden The-
orien, in der es, neben dem Représentationalismus, zahlreiche andere Arten
des Denkens iiber das Wesen der Vorstellung gegeben hat und noch immer
gibt.

Wihrend also offenbar das Denken von sich selbst her keine bestimmte
Tendenz in Richtung auf eine unmittelbare Bewahrheitung seiner Vollziige
hat — das Denken ist in seiner diesbeziiglichen Nichtigkeit sozusagen von
Haus aus ,liberal‘: inhaltsdiinn, bindungsarm, abgehoben — erhebt das Vor-
stellen, nicht zuletzt aufgrund seiner Anschauungsanalogizitit, diesen An-
spruch sehr wohl. Und gerade in seiner reprasentationalistischen Theorie-
Variante erhebt es die Forderung, dass es eine Koinzidenz von Erwartungen
und Erfiillungen nicht nur tatséchlich gibt, sondern dass diese sich auch ra-
tional explizieren ldsst. Die Idee, dass sich Vorstellungen durch den so ge-
nannten ,Eintritt’ des Vorgestellten verwirklichen, ist dem Alltagsdenken
tief eingewurzelt; und auch auf bestimmten Feldern wissenschaftlichen Ar-
gumentierens hélt sich diese Idee mit beachtlicher Zihigkeit. Moglicher-
weise ist es die Tiefe dieser Verwurzelung, die einen iibersehen ldsst, dass
diese Idee lediglich ein beliebiger Gedanke unter vielen anderen (denkba-
ren und wirklichen Gedanken iiber dieses Thema) ist.

Der Umstand, dass der Représentationalismus faktisch (und durchaus
noch immer héufig) vertreten wird, ist so gesehen zwar kontingent, aber er

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32 | THomAs RoLF

birgt eben auch eine theoretische Gefahr. Es wird ndmlich leicht tibersehen,
dass er das Verhdltnis, das zwischen Vorstellung und nicht-vorgestelltem
Seienden herrscht, gerade nicht angemessen représentiert — denn notwendig
niemals passiert etwas so wie erwartet, und das, was passiert, ist zugleich
notwendig niemals das Erwartete selbst.!® Dass dem so ist, liegt nicht etwa
daran, dass manche Personen in der Praxis des ,Vorstellen-was-kommt*
ungeiibt sind; denn ein solcher empirischer Mangel liele sich, wo er be-
stiinde, durch gesteigerte ,imaginative Askese® prinzipiell wettmachen. Es
mag sein, dass man das Vorstellen in dhnlicher Weise trainieren kann wie
die Muskeln des Korpers. Aber die ontische Kluft, die zwischen dem Ima-
gindren des Vorstellungslebens einerseits und dem qualitativ jederzeit voll
bestimmten Kommen des Kommenden anderseits besteht — diese Kluft 1asst
sich durch ein wie auch immer geartetes ,mentales Training® grundsitzlich
nicht abbauen. Es hilft auch nicht, auf die bis zu einer Art Gleichheit hin-
tendierende Ahnlichkeit des Erwartungsbildes mit dem schlieBlich Einge-
tretenen hinzuweisen. Denn bei der so bemiihten Ahnlichkeit (und zumal
bei der beschworenen Gleichheit) handelt es sich nicht um einen erlebten
Zusammenhang, sondern einzig um den Gedanken eines Ahnlich- oder
Gleichseins; was freilich der die Ahnlichkeit Beschworende deshalb nicht
einzusehen vermag, weil sein Blick vom reprasentationstheoretisch unter-
stellten ,Konnex* von Vorstellung und Realitdt gefesselt ist. Zwei wahrge-
nommene Farben oder Formen kénnen einander dhneln, wer wollte das be-
streiten — denn sie teilen eben den Bezug zum Milieu der Wahrnehmung,
durch welchen Qualitidten wie Farben und Formen jeweils miz- oder unter-
einander vergleichbar sind. Die Anwendung der Ahnlichkeitsrelation auf
Vergleichsglieder, die heterogenen Schichten des Realen entstammen, ist
dagegen allenfalls gedanklich moglich, um dann zugleich uniiberwindbare
theoretische Probleme aufzuwerfen. Das Problem beginnt bereits dort, wo
man von der Anschaulichkeit von Vorstellungen spricht, dabei aber dem

10 Der Reprisentationalismus in Bezug auf das Vorstellen ist also zugleich eine
falsche Représentation des Sachverhalts. Er verfehlt nimlich den Hiatus, der
zwischen vorgestelltem und nicht-vorgestelltem Seienden unauthebbar besteht.
Hier zeigt sich somit erneut die Nichtigkeit des Denkens: Der Représentationa-
lismus denkt eben ein bestimmtes Verhéltnis — ndmlich eines zwischen Vorstel-
lung und Sache — das de facto nicht besteht, und das folglich auch nicht als ein

solches erkannt werden kann.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ES KOMMT STETS ANDERS | 33

metaphorischen Charakter dieser Redeweise zu wenig Beachtung schenkt.
Begegnet einem eine Person leibhaftig, so sieht man, dass sie, gerade weil
dies der Fall ist, ein blaues Hemd und eine gepunktete Krawatte trégt. Aber
inwiefern eigentlich sind die vorgestellten Hemden und Krawatten von
vorgestellten Personen blau bzw. gepunktet? Diese Frage erhebt sich mit
Notwendigkeit, insofern diese Personen ja nicht im strengen Sinne gesehe-
ne, sondern blof eingebildete Personen sind.!!

Streng genommen gilt daher: Niemals dhnelt oder gleicht ein vorgestell-
ter D. auf einer vorgestellten Party derjenigen Person, die auf der nicht-
vorgestellt stattfindenden Party ist. Diese Behauptung klingt {iberraschend,
jedoch nur fiir denjenigen, der sich an die blof scheinbare Identitit von
Denken und Vorstellen gewohnt hat. Eben diese Identitdt aber ist es, die der
Lebensspruch zu Recht bestreitet. Natiirlich ist die (imaginér-antizipieren-
de) Vorstellung einer Party eine wirkliche Vorstellung. Und natiirlich wird
auch der D., der auf dieser (wirklich vorgestellten) Party vorgestellt wird,
wirklich vorgestellt.'> Aber anders als das Erkennen, das aus ontologischer
Sicht ein sich selbst transzendierender Akt ist, ist jeglichem Vorstellen, so
real es als Vorstellen auch ist, der Weg in die Publizitit des Weltlichen ver-
stellt. Auch dem Denken eignet, rein als solchem, keinerlei Transzendenz;
in seiner relativen Inhaltsleere bleibt es ebenso ganz ,bei sich® wie das Vor-
stellen — weder Denken noch Vorstellen implizieren, anders gesagt, Akte
des Erkennens. Anders als das Vorstellen aber pritendiert das Denken in
seiner Formalitdt auch gar nicht, auf ein Jenseits seiner selbst hiniiberzu-
greifen. Es bildet sich, bildlich gesprochen, von vornherein gar nicht ein,

11 Es erfordert intellektuellen Mut sich einzugestehen, dass das Imagindre zu den
dunkelsten Kapiteln der wissenschaftlichen und philosophischen Forschung ge-
hort. Vor allem Sartre (1971) hat in entsprechenden Untersuchungen sachliche
Griinde fiir diese Dunkelheit beigebracht. Wer phdanomenologische Analysen in
diesem Bereich scheut, macht es sich definitiv zu leicht; zumal dann, wenn er
ohne Bedenken von ,inneren Bildern® spricht, die vor ,geistigen Augen‘ stehen
und zugleich weltverdndernd wirken. Dazu vgl. etwa Hiither (2014). Unabhén-
gig davon, wie Vorstellungen ontisch beschaffen sind: Sehen kann man weder
sie selbst noch irgendetwas mit ihnen!

12 Der Lebensspruch gilt somit in seiner inhaltlichen Substanz auch fiir das Leben
der Vorstellungen selbst: Es kommt innerhalb der Vorstellung stets so wie es in

ihr kommt, und es kommt in ihr stets anders als irgendwo auf3erhalb ihrer.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34 | THomAS RoOLF

Erkenntnis zu leisten (also: Transzendentes zu erfassen), indem es sich
ganz auf die ihm eigene positive Leistung symboltechnischer Kohérenzbil-
dung beschriinkt.!> Der Vorstellende hingegen kann irrigerweise meinen,
mittels seiner Imagination die Realitét treffen oder verfehlen zu konnen; er
unterstellt falschlicher Weise ein reelles Kontinuum zwischen Vorstellung
und nicht-vorgestelltem Seienden, und er verkennt somit die eigentliche
Hermetik, die fiir das Imaginére trotz aller so genannten Bildhaftigkeit cha-
rakteristisch ist.

Man muss diese urspriingliche Verschlossenheit des Vorstellens {ibri-
gens in keiner Weise beklagen, zumal gerade aus ihr der ebenso lebendige
wie aufgabenreiche (problematische) Kampf individueller wie kollektiver
Weltanschauungen entspringt. Dem zum Vorstellen geradezu quer stehen-
den Erkennen des Seins dagegen bleibt es vorbehalten einzusehen, dass
solche so genannten ,Konflikte sich wesentlich im Bereich imaginérer Bil-
der und Szenarien abspielen, die sich, ohne sich je selbst zur Realitét hin zu
iiberschreiten, in schlecht-unendlicher Fortfolge stets nur aneinander mes-
sen und reiben. Mit einem Gedankenaustausch hat dieser Kampf iibrigens
aus mehreren Griinden nichts zu tun; so etwa deswegen, weil die Imagina-
tion — anders als der Gedanke — iiber kein Allgemeines verfiigt, welches die
einander Widerstreitenden unabhdngig von der Situation ihres Kémpfens a
priori miteinander verbindet. Ein eigentlicher Austausch findet somit im
Konflikt der Vorstellungen gerade nicht statt; geschweige denn, dass es die
Moglichkeit zu einer den Widerstreit beendenden Verstindigung gébe.
Imaginative Konflikte sind, so real das Imaginieren selbst auch ist, niemals
Quellen von Realisierungen: Sie sind wesentlich stagnierend, das heifit auf
reine Selbstbehauptung der jeweiligen Visiondre und ihrer jeweiligen

selbstaffektiv erzeugten Visionen hin angelegt.'*

13 Ob die Selbstgeniigsamkeit des Logischen tatsdchlich der philosophischen Lo-
gik eignet, oder ob sie allein auf die am Leitbild der Mathematik entwickelten
Logistik zutrifft, ist bis heute umstritten. Vgl. dazu die Schrift von Jacoby
(1962), in der mit plausiblen Argumenten die zweite These vertreten wird.

14 Es wire eine interessante Aufgabe, die wesentliche Stagnation imagindrer Kon-
flikte auf verschiedenen Inhaltsfeldern, etwa in Bezug auf Moral-Vorstellungen,
zu untersuchen. Es ginge weniger darum, im Stile Nietzsche genealogisch auf
die Scheinhaftigkeit bestimmter Moralideen hinweisen, um daraufhin einfach

deren inhaltliche Umkehrung (,,Umwertung der Werte*) zu postulieren. Viel-

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ES KOMMT STETS ANDERS | 35

Der Lebensspruch Es kommt stets anders als man denkt ist somit auf je-
den Fall dann im Recht, wenn man das Wort ,denken‘, das in seinem negie-
renden Teil auftaucht, als ,vorstellen® auslegt. Denn nur fiir die Vorstellen-
den bzw. von diesen aus gesehen entsteht die Notwendigkeit, die Idee eines
echten ontischen Jenseits des Bewusstseins — also eines Bereichs jenseits
imaginativ vorentworfener Bilder eines bleibend irrealen Seienden — zu
denken. Dass die Welt nicht so ist oder so sein wird, wie sie in blof ver-
meintlich antizipierenden Phantasmen représentiert wird, das wissen die
Menschen vor jeder Theorie auf ganz natiirliche Weise. Aber dieses Wissen
bleibt, und zwar im Zusammenhang des alltdglichen Lebens ebenso wie im
Rahmen normalwissenschaftlichen Argumentierens, zumeist eher diffus
und hintergriindig. Will man es artikulieren, so fiihrt ein bleibender Aufent-
halt im hermetischen Feld von Vorstellungen, Bildern und Perspektiven
nicht weiter. Und es ist daher das auf Erkenntnis zielende Denken des Sei-
enden, dem diese Artikulation vorbehalten bleibt.

SCHLUSSBEMERKUNGEN

Es war ein Fehler des lebensphilosophischen Irrationalismus, die hier ent-
wickelte Idee der Nichtigkeit des Denkens unmittelbar mit dem Gedanken
einer vermeintlichen Lebensfeindlichkeit der Rationalitdt als solcher zu
verkniipfen.!* Zwar war die Lebensphilosophie ontologisch dort im Recht,

mehr ginge es um den postulatorischen Charakter der Ethik sowie um deren
imagindre Herkunft. Es wire also zu zeigen, wie — durch real- und ideenge-
schichtlichen Prozesse bedingt — die unmittelbar gelebte Moralitdt durch reell
unwirksame moraltheoretische Debatten (etwa {iber ,Normen‘ und deren ,Be-
griindung*) ausrangiert werden kann. Ein bedeutender Versuch in dieser Rich-
tung stammt von Maclntyre (2014).

15 Verdichtet gesagt basiert der lebensphilosophische Irrtum in Bezug auf das Ver-
haltnis von Erlebnis und Geist auf einer Fehldeutung des mephistophelischen
Satzes — ,,Ich bin der Geist, der stets verneint”. Systematisch betrachtet verstan-
den Autoren wie etwa Ludwig Klages diesen Satz als eine Aussage iiber die
Wesenslosigkeit des geistigen Seins, und sie akzentuierten ihn daher wie folgt:
,Ich bin, indem ich eben Geist bin, diejenige Essenz, die sich vollends im Ver-

neinen von allem (inklusive meiner selbst) erschopft. Dass diese (in grammati-

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36 | THomAS RoOLF

wo sie unter ,Irrationalitdt® nicht etwa eine charakteristische Eigenschaft
von Erlebnissen, sondern die Bewusstseinstranszendenz des Erkenntnisge-
genstandes verstand — also sein von den Akten des Erkennens unabhingiges
Dasein und Sosein behauptete. Aber sie hat es, wo sie sich zu dieser These
durchrang, bei ihr nicht belassen, sondern dariiber hinaus auf der Abtrag-
lichkeit des Denkens flir den ungestorten Ablauf des Lebens- und Erleb-
nisstroms bestanden. Gerade deshalb, weil den radikalen Lebensphiloso-
phen das Erleben als irrationaler Prozess galt — als ein Prozess also, auf
welchen man allenfalls hinweisen, den man hingegen niemals begreifen
kann'® — musste aus ihrer Sicht das rationale Denken am Erleben seine
Leistungsgrenze finden (und mithin beim Versuch, es begrifflich zu be-
stimmen, notwendig scheitern). Auch diesen Theoretikern galt der Satz Es
kommt stets anders als man denkt als ausgemacht. Aber da sie das Denken
nicht auf seine Positivitdt, sondern einzig auf seine Impotenzen hin be-
leuchteten, waren sie unfdhig, den Lebensspruch inhaltlich voll auszuwer-
ten. So entgingen ihnen nicht zuletzt die Unterschiede, die zwischen Erken-
nen, Denken, Bewusstsein und Vorstellung vor allem ,begrifflichen Unter-
scheiden® bestehen. Samtliche dieser Vermdgen galten ihnen insofern als
tendenziell gleichartig, als sie allesamt auf die Unfdhigkeit, Leben zu erfas-
sen, hindeuteten.

Demgegeniiber haben die obigen Uberlegungen den Versuch unter-
nommen, das Denken methodisch zu isolieren, um es gegen andere, nur
scheinbar gleichartige Funktionen personalen Lebens abzugrenzen. Den-

scher Hinsicht durchaus mégliche) Interpretation, die den Geist als etwas inhalt-
lich Leeres erscheinen lasst, die Idee eines Widersacher-Verhéltnisses von Geist
und Leben nach sich zieht, liegt auf der Hand — was freilich iiberhaupt nicht zu
der Tatsache passt, dass es im Goethes Drama gerade Mephisto ist, den ,Den-
ker® Faust ins blithende Leben hineinfiihrt. Zu den Aporien, die aus der Paralle-
lisierung der Dualitdten Geist versus Leben und (reine) Negativitit versus (rei-
ne) Positivitét folgen, vgl. Rolf (2009).

16 So etwa Klages (1981: 87-97). Dass Klages das hinweisende Denken als eine
Art des Denkens bezeichnet — andernorts spricht er von einem ,Schauen‘, wel-
ches dem Denken gegeniibergestellt wird, — ist ohne Zweifel inkonsequent. Sen-
su stricto ,denken‘ ndmlich kann man die (aus Klages’ Sicht bildhaft-schaubare)
essentia des Lebendigen angesichts der Disjunktion von Geist und Leben gerade
nicht.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ES KOMMT STETS ANDERS | 37

ken, so zeigte sich, ist nicht Empfinden, Wahrnehmen, Sprechen oder Vor-
stellen; und es waren im Einzelfall phinomenologische Kriterien, die die
seienden Differenzen zwischen den Vergleichsgliedern ans Licht gebracht
haben. Natiirlich steht es den Theoretikern unabhingig von diesem Versuch
frei, auch weiterhin von ,anschaulichem Denken‘ oder von ,emotionalem
Denken‘ zu sprechen. Doch in dem Male, in dem die entsprechenden For-
mulierungen eine Sachidentitét der jeweiligen Attribute mit dem Attribuier-
ten unterstellen, werden diese Theorien in Konflikt mit den Phdnomenen
geraten. Dass es etwa ein Denken gibt, welches an ihm selbst (also als
Denken) emotional ist, das sagt sich zwar leicht. Zugleich aber stellt sich
dabei das Gefiihl ein, dass hier die sprachliche Konstruktion zu weit getrie-
ben wird — und zwar so weit, dass in ihr nur noch Gedachtes, nicht dagegen
Erkanntes oder Erkennbares zum Ausdruck kommt.!”

Wie dem auch sei: Dass das Denken sowie das Gedachte als solches
weder sinnlich, noch sprachlich oder vorstellungsméBig beschaffen ist —
dies deutet gemél der Leitidee des Essays auf seine Nichtigkeit hin. Diese
Idee ist auch empirisch nachvollziehbar. Denn auch und insbesondere im
nicht-theoretischen Lebensalltag hat das Denken die Tendenz zu ver-
schwinden, ohne seine ,,Hintergrundpriasenz® (Arnold Gehlen) als Werk-
zeug zur Daseinsbewiltigung je einzubiilen. Eine Ontologie des Denkens
miisste daher noch eingehender ermitteln, wie sich das Denken in den Vor-
dergrundprozessen des Lebens indirekt ins Handeln einschaltet: Denn in
gewisser Weise ist die Welt natiirlich von Gedanklichem nicht weniger er-
fiillt als von Sinnlichem, Sprachlichem oder Imagindrem. Die Suche nach
dem ontischen Versteck des Denkens als solchem geht also weiter.

17 Um das Gefiihl, von dem hier die Rede ist, in Erkenntnis zu {ibersetzen, bediirfte
es einer ontologischen Positivierung des Denkens. Diese kann nur gelingen,
wenn man die Idee eines idealen Seins zuldsst, von welchem ausgehend die ka-
tegorialen Bestimmtheiten des Denkens transparent werden. Zum ,,Problem und
[zur] Stellung des idealen Seins“ — insbesondere auch dariiber, wie ideales und
reales Seiendes ontisch sowie erkenntnismafig zueinander stehen, vgl. Hart-
mann (1965: 223-295).

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38 | THomAS RoLF

LITERATUR

Hartmann, N. (1949): Das Problem des geistigen Seins. Berlin: de Gruyter.

Hartmann, N. (1962): Ethik. Berlin: de Gruyter.

Hartmann, N. (1965): Grundlegung der Ontologie. Berlin: de Gruyter.

Hiither, G. (2014): Die Macht der inneren Bilder. Wie Visionen das Gehirn,
den Menschen und die Welt verdndern. Gottingen: Vandenhoeck &
Ruprecht.

Jacoby, G. (1962): Die Anspriiche der Logistiker auf die Logik und ihre
Geschichtsschreibung. Stuttgart: Kohlhammer.

Klages, L. (1981): Der Geist als Widersacher der Seele. Bonn: Bouvier
Verlag Herbert Grundmann.

Kleimann, Th. (2009): Lebensrealismus. Die Geschichtsphilosophie
Giovanni Battista Vicos. Chemnitz. Unverdffentlichtes Manuskript.
Maclntyre, A. (2014): Der Verlust der Tugend. Zur moralischen Krise der

Gegenwart. Frankfurt am Main: Campus.
Merleau-Ponty, M. (1966): Phinomenologie der Wahrnehmung. Berlin: de
Gruyter.

Rolf, Th. (2009): Der Charakter des Geistes. Zur Widersacherthese von
L. Klages, in: Hestia. Jahrbuch der Klages-Gesellschaft. 23, 19-30.
Sartre, J.-P. (1971): Das Imagindre. Phinomenologische Psychologie der

Einbildungskraft. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.
Sartre, J.-P. (2009): Das Sein und das Nichts. Versuch einer phdnomenolo-
gischen Ontologie. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprache, Denken, praktische Begriffe
Uberlegungen zur Frage nach der Sprachabhangigkeit

des Denkens und Handelns

CHRISTOPH DEMMERLING

Thema dieses Aufsatzes ist die alte philosophische Frage nach dem Ver-
hiltnis von Sprache und Denken bzw. von Sprache und Gedanken. Ich set-
ze mich mit der Behauptung auseinander, dass das Haben von Gedanken
und das Verfiigen iiber Begriffe davon abhingt, eine Sprache gebrauchen
und verstehen zu konnen. In Anlehnung an einen heute {iblichen Sprachge-
brauch bezeichne ich diese Position als Lingualismus. Begriffe spielen eine
besondere Rolle im Zusammenhang mit dem Lingualismus, da Begriffe als
die maBgeblichen Bestandteile des Denkens oder von Gedanken angesehen
werden. Die Frage nach dem Verhiltnis von Sprechen und Denken ldsst
sich folglich nur dann auf zufriedenstellende Weise beantworten, wenn
gleichzeitig Klarheit iiber das Verhéltnis von Sprache und Begriff herge-
stellt wird. Sollte fiir das Verfiigen {iber einen Begriff das Verfiigen iiber
eine Sprache vorausgesetzt werden miissen, ldsst sich der Nachweis, dass
Denken oder Gedanken von der Sprache unabhingig sein kdnnen, nur
schwerlich fithren. Meine These lautet, dass sich verschiedene Typen von
Begriffen voneinander unterscheiden lassen, darunter solche, die keine
Sprache voraussetzen, jedenfalls nicht in einem direkten Sinne. Eine dieser
Arten fasse ich nédher ins Auge und nenne sie ,praktische Begriffe ‘. Prakti-
sche Begriffe sind Begriffe, die sich im Verhalten und Handeln manifestie-

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40 | CHRISTOPH DEMMERLING

ren und die vor allem im Kontext des instrumentellen Umgangs mit der
Welt von Belang sind.!

Im ersten Teil des Textes mochte ich einige fast schon kanonisch zu
nennende Annahmen oder Argumente présentieren, die fiir den Lingualis-
mus sprechen, wihrend ich mich im zweiten Teil praktischen Begriffen be-
schiftige. Im dritten Teil diskutiere ich das Verhéltnis zwischen praktischen
und sprachlichen Begriffen und plddiere fiir einen differenzierten Umgang
mit der lingualistischen Position.

DENKEN, PROPOSITIONEN, BEGRIFFE

Was heilit es eigentlich bezogen auf das Verhéltnis von Denken und Spre-
chen Abhéngigkeitsbehauptungen zu vertreten? Die These, dass Denken
und Sprechen in einer Relation der Abhingigkeit zueinander stehen, ldsst
sich auf mindestens drei Weisen verstehen: (1) Die Abhédngigkeit des Den-
kens vom Sprechen kann epistemischer Natur sein. Man erkennt nur, ob
jemand oder etwas denkt, wenn jemand oder etwas sprachliche AuBerungen
tatigt, die interpretiert werden konnen. (2) Die Abhéngigkeit des Denkens
vom Sprechen kann explanatorisch gefasst werden. Was Denken heif3t oder
ist, ldsst sich nur erkldren, wenn man sich auf die Sprache bezieht. Und
schlieBlich (3) kann das Denken vom Sprechen ontologisch abhidngen. So
verstanden kann jemand nur dann denken, wenn er eine Sprache spricht.?

1 Mit praktischen Begriffen habe ich mich der Sache nach in verschiedenen ande-
ren Arbeiten beschiftigt, jedoch bislang noch zu keiner Formulierung gefunden,
die mich zufriedenstellen wiirde. Vgl. Demmerling (2012), (2013), auch Schré-
der/Demmerling (2013). Im vorliegenden Aufsatz mache ich von Passagen aus
den genannten Texten Gebrauch. Bezogen auf die praktische Rationalitét, die
sich in Handlungen manifestiert, spricht auch John McDowell (2007: 367) von
praktischen Begriffen: ,, The practical concepts realized in acting are concepts of
things to do. Realizing such a concept is doing the thing question, not thinking
about it.“ Alva No€ scheint ebenfalls an Begriffe dieser Art zu denken, wenn er
iiber einen ,,non-judgemental use of concepts* (No€ 2012: 127) nachdenkt.

2 Bei der Charakterisierung der verschiedenen Dimensionen der Abhéngigkeits-
behauptung folge ich Barth (2013: 719f.).

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SPRACHE, DENKEN, PRAKTISCHE BEGRIFFE | 41

Die stérkste und am meisten kontroverse Behauptung ist ohne Zweifel
die einer ontologischen Abhéngigkeit. Wenn Denken ontologisch vom
Sprechen abhidngt, dann liegt es nahe, auch dessen explanatorische und
epistemische Abhingigkeit anzunehmen. Epistemische oder vielleicht auch
explanatorische Abhéngigkeit konnte hingegen auch dann bestehen, wenn
keine ontologische Abhéngigkeit besteht. Es konnte sein, dass wir die Ge-
danken von Denkern nur erkennen und erkldaren konnen, was es heifit zu
denken, sofern wir uns auf die Sprache beziehen, ohne dass die betreffen-
den Gedanken von der Sprache abhéngig sind. Wenn ich im Folgenden von
Sprachabhéngigkeit spreche, denke ich primir an die ontologische Abhén-
gigkeitsbehauptung.

Die Argumente fiir eine lingualistische Position versuchen im Allge-
meinen zu zeigen, dass Wesen, die nicht iiber eine Sprache verfiigen, keine
Gedanken haben konnen. Dies impliziert, dass sie nicht iiber Begriffe ver-
fiigen, weil Begriffe als die grundsétzlichen und maB3geblichen Bestandteile
von Gedanken gelten.3 In der Debatte iiber die Sprachabhingigkeit des
Denkens geht es vorrangig um das Denken im Sinne des ,Uberzeugt-seins
davon, dass dies oder jenes der Fall ist* oder darum, etwas fiir wahr oder
falsch zu halten. Wer von etwas {iberzeugt ist oder etwas fiir wahr hilt, hegt
— wie es im Jargon der einschldgigen Diskussion heiflt — eine propositionale
Einstellung. Wer eine propositionale Einstellung hegt, steht in einer Relati-
on zu einer Proposition, hat eine Einstellung zu einer Proposition. Ob diese
Einstellung ihrerseits die Form einer Proposition aufweisen muss, ist damit
noch nicht gesagt. Deshalb ist, nebenbei gesagt, die Rede von ,propositio-
nalen Einstellungen® missverstindlich. Wie auch immer. Propositionen
werden in der Regel als strukturierte Entitdten aufgefasst. Mit dem Begriff
der Proposition wird der Inhalt eines Gedankens bzw. Aussagesatzes
bezeichnet, und das Adjektiv ,propositional® weist darauf hin, dass es
sich bei diesen Inhalten um etwas handelt, was strukturiert, aus Teilen,
in der Regel aus Begriffen, zusammengesetzt und wahrheitsfahig ist.
Propositionen werden im Normalfall mit Hilfe eines mit ,dass‘ einge-

3 Kontrovers diskutiert wurden und werden die von mir skizzierten Argumente
héufig in einer Form, die sie durch Donald Davidson erhalten haben; vgl. zum
Beispiel Davidson (2004). Eine gelungene und subtil strukturierte Ausarbeitung
der Position Davidsons findet sich bei Barth (2011).

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42 | CHRISTOPH DEMMERLING

leiteten Nebensatzes ausgedriickt oder zugeschrieben.* Ich skizziere im
Folgenden drei Argumente fiir die Sprachabhéngigkeit von Gedanken bzw.
Uberzeugungen.

Das erste Argument ist ein Argument, welches auf holistischen Annah-
men basiert. Einen Gedanken bzw. eine Uberzeugung kann man nicht iso-
liert haben. Um einen Gedanken oder eine Uberzeugung haben zu kénnen,
bendtigt man viele andere Uberzeugungen wie bereits ein Blick auf einfa-
che Beispiele deutlich macht. Uberzeugungen, die sich zum Beispiel auf
brennende Lichter oder Fiichse beziehen, setzen Annahmen {iber Gegen-
stdnde voraus, iiber etwas, was sich auf eine bestimmte Weise verhilt, was
sich in einer bestimmten Weise gebrauchen ldsst und vieles andere mehr.
Uberzeugungen stehen immer in Beziehung zu anderen Uberzeugungen
und sie sind Bestandteil von Folgerungszusammenhéngen. Bereits einen
einfachen Satz oder gedanklichen Inhalt wie Im zweiten Stock brennt
Licht oder Da ist ein Fuchs kann man nur verstehen, wenn man versteht,
was vorausgesetzt werden muss, damit etwas als ,brennendes Licht® und
,Fuchs® bezeichnet werden kann, und was daraus folgt, dass etwas ein
brennendes Licht oder ein Fuchs ist. Letztlich, so wird immer wieder
geltend gemacht, ist nicht zu sehen, wie sich der Inhalt einer einzelnen
Uberzeugung bestimmen lassen soll, ohne eine Vielzahl anderer Uberzeu-
gungen vorauszusetzen oder folgern zu kdnnen; und es ist nicht zu sehen,
wie sich ein komplexes Uberzeugungsgefiige, in welchem die einzelnen
Uberzeugungen durch Folgerungsbeziehungen miteinander verbunden sind,
ohne sprachliche Fahigkeiten ausbilden kdonnen soll. Einen Gedanken zu
denken oder eine Uberzeugung zu haben, so der Schluss, der sich auf-
dringt, setzt also eine Sprache voraus.

4  Es gibt allerdings Autoren, denen zufolge Propositionen sprachunabhingig sind,
auch wenn sie in der Regel mit Hilfe von Sétzen ausgedriickt werden. Die Ar-
gumente fiir die Sprachunabhingigkeit von Propositionen lauten, dass sie im
Unterschied zu Sétzen nicht rdumlich und zeitlich lokalisierbar sind; dass ihre
Existenz nicht davon abhingt, dass sie von jemandem geglaubt oder fiir wahr
gehalten werden, dass sie durch Sétze beliebiger natiirlicher Sprachen ausge-
driickt werden konnen, dass sie ihre Wahrheitsbedingungen notwendig haben
und dass diese Wahrheitsbedingungen absolut sind. Propositionen sind nicht re-
lativierbar auf Sprecher, Zeiten oder Orte. Vgl. dazu Watzka (2014: 30-32), der
an Schiffer (2003) anschlief3t.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SPRACHE, DENKEN, PRAKTISCHE BEGRIFFE | 43

Das zweite Argument fiir die Sprachabhédngigkeit des Denkens lésst
sich als Prédikationsargument bezeichnen. Zu einem vollstdndigen Ur-
teil (wie zum Beispiel Die Pflaume ist reif) gehdren Subjekt und Préadi-
kat. Um ein Urteil fallen zu kénnen, muss man in der Lage dazu sein,
singuldre Termini zu verwenden, mit denen man etwas in der Welt in
einen Raum geteilter Aufmerksamkeit stellt bzw. sich darauf bezieht
(,Pflaume®). AuBerdem muss man die Pridikation beherrschen, um Ge-
genstinden mit Hilfe von Pridikaten Eigenschaften zuschreiben oder
aber absprechen zu konnen. Im Fall meines Beispiels verwendet man
das Pridikat ,ist reif', um der Pflaume die Eigenschaft des Reif-seins
zuzusprechen. Wenn man wie in der an Frege anschlieBenden Tradition
davon ausgeht, dass zum Denken und Verstehen Gedanken gehoren,
dass Gedanken nichts anderes als vollstindige Urteile sind und dass
vollstidndige Urteile propositional strukturiert sind, dann miissen Den-
ken und Verstehen sprachlich strukturiert sein. Denn wenn man fragt,
wodurch Gedanken ihre propositionale Struktur (im angefiihrten Sinne)
erhalten, dann wird als Antwort hdufig angefiihrt: Sie erhalten sie durch
die Sprache.

Als drittes Argument schlieBlich wird hédufig das Begriffsargument an-
geflihrt. Sprachliche Féhigkeiten im Allgemeinen scheinen eine Vorausset-
zung dafiir zu sein, liber Begriffe verfiigen zu konnen. Auf den ersten Blick
liegt es nahe, Begriffe als Fahigkeiten anzusehen. Es handelt sich um Fé-
higkeiten der Klassifikation. Wer iiber einen Begriff verfiigt, kann die Welt
in Dinge einteilen, die unter diesen Begriff fallen, und in solche, welche das
nicht tun. Dass man eine Unterscheidung treffen kann, ist eine notwendige
Bedingung dafiir, iiber einen Begriff zu verfliigen. Aber eine Unterschei-
dung treffen zu konnen, ist noch keine hinreichende Bedingung dafiir, iiber
einen Begriff zu verfiigen. Wer iiber einen Begriff verfligt, muss nicht nur
etwas von etwas unterscheiden konnen, sondern auch die Kriterien kennen,
auf deren Grundlage eine Unterscheidung richtig oder falsch getroffen
wird. Begriffe unterliegen Korrektheitsbedingungen und Unterscheidungs-
handlungen miissen immer auch korrigiert werden kdnnen. Kausale Reakti-
onen sind von begrifflichen Klassifikationen zu unterscheiden. Eisen rostet
in feuchten Umgebungen, in trockenen hingegen nicht. Die Reaktion des
Eisens ist keine begriffliche Klassifikation.

Am einfachsten ldsst sich die Unterscheidung zwischen kausalen Reak-
tionen und begrifflichen Klassifikationen treffen, wenn man — wie die An-

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44 | CHRISTOPH DEMMERLING

hénger des Lingualismus — davon ausgeht, dass das Verfiligen iiber einen
Begriff sprachliche Fahigkeiten voraussetzt. Nur auf der Grundlage solcher
Fahigkeiten ldsst sich ein Begriff in seine Merkmale zerlegen und zur
Kenntnis der Bedeutung eines Pridikates gelangen. Die Bedeutung eines
Pradikates zu kennen heif3t, das Prédikat richtig verwenden zu kénnen; und
ein Pradikat richtig verwenden zu kdnnen heifit, den Spielraum der Sitze zu
kennen, in denen es vorkommen kann. Den Spielraum der Sétze zu kennen,
in denen ein Pradikat vorkommen kann, heil3t, die Folgerungsbeziehungen
zu iberblicken, in welchen die Sétze stehen und in welche sie eintreten
konnen.’ Dem skizzierten Bild zufolge sind es Begriffe, die als die maBgeb-
lichen Bausteine von Gedanken anzusehen sind.

Alle der angefiihrten Argumente hingen miteinander zusammen und
beleuchten die Sprachabhingigkeit des Denkens von unterschiedlichen Sei-
ten. Nun sind eine Reihe von Indizien dafiir beisammen, die deutlich ma-
chen, warum es sinnvoll zu sein scheint, an Grundeinsichten des linguistic
turn festzuhalten und davon auszugehen, dass Gedanken haben zu kénnen
sprachliche Fahigkeiten voraussetzt. Die skizzierten Argumente sprechen
allerdings nicht fiir einen Lingualismus im umfassenden oder uneinge-
schrankten Sinn. Sie sind ausschlieBlich auf Gedanken im Sinne des Fiir-
wahrhaltens einer Proposition bezogen. Die Argumente fiir die Sprachab-
héngigkeitsbehauptung beziehen sich also nicht unbedingt auf alle Einstel-
lungen, die jemand zu einer Proposition haben kann. In der gegenwirtigen
Diskussion werden Argumente fiir die Sprachabhingigkeit von Uberzeu-
gungen bzw. Gedanken zwar hiufig so verstanden, als wiirden sie auf alle
Arten von propositionalen Einstellungen zutreffen, aber dazu wire erst
einmal zu zeigen, dass alle Einstellungen Gedanken voraussetzen und wie
bzw. ob sich die Struktur eines Gedankens innerhalb einer Einstellung zu
ihm niederschlagen muss.

Selbst wenn man die Frage, ob sich die Argumente fiir die Sprachab-
hingigkeit auf alle propositionalen Einstellungen oder nur auf Uberzeugun-
gen beziehen, offen ldsst, wird man sagen konnen, dass sich die betreffen-
den Argumente nicht auf alle Einstellungen beziehen, die jemand gegen-
iiber beliebigen anderen Objekten (Objekte, die keine Propositionen sind)
haben kann; sie betreffen also mitnichten alle Formen des Bezugs zur Welt.
Einige Beispiele mdogen in diesem Zusammenhang dienlich sein.

5 Die Formulierungen hier folgen teilweise Bieri (1982).

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SPRACHE, DENKEN, PRAKTISCHE BEGRIFFE | 45

Peter glaubt, dass Jena eine schéne Stadt ist (1) ist ein typisches (im
Wortsinn paradigmatisches) Beispiel fur eine Art des Denkens, welches ei-
ne Einstellung zu einer Proposition involviert. Bei den folgenden Beispie-
len verhélt sich dies jedoch anders: Maria beabsichtigt, zu schlafen (2), Pe-
ter liebt Maria (3). Wéhrend es sich in (1) bei dem Objekt von Peters Ein-
stellung um eine Proposition handelt, ist das in (2) und (3) nicht der Fall.
Marias Einstellung in (2) bezieht sich auf eine Handlung oder einen Hand-
lungstyp, Peters Einstellung in (3) bezieht sich auf ein Objekt. Unabhingig
von der Frage, ob Einstellungen vom Typ (2) und (3) Einstellungen vom
Typ (1) voraussetzen, ldsst sich sagen, dass Einstellungen vom Typ (2) und
(3) eine Sprache nicht direkt voraussetzen, jedenfalls nicht deshalb, weil in
ihrem Zusammenhang Propositionen involviert wéren. Es kdnnte natiirlich
trotzdem der Fall sein, dass nur Wesen Einstellungen vom Typ (2) und (3)
haben konnen, die auch Einstellungen vom Typ (1) haben konnen.

Es ist eine vertrackte Frage, ob und in welchem Sinne Besitzbedingun-
gen fiir derartige Einstellungen davon abhéngen, iiber eine Sprache zu ver-
fligen, auch wenn in ihrem Zusammenhang nicht direkt auf sprachliche
Mittel zuriickgegriffen werden muss. Diese Frage will ich im Augenblick
nicht vertiefen. Es reicht mir, wenn man bereit ist einzurdumen, dass Hand-
lungs- und Objektbeziige moglich sind, dass es, mit anderen Worten, inten-
tionale Einstellungen gibt, bei denen es sich nicht notwendigerweise um
Einstellungen zu einer Proposition handelt und die zumindest keine direkte
Inanspruchnahme sprachlicher Mittel voraussetzen.’ Die Reichweite der
Argumente fiir den Lingualismus ist also von vornherein als eingeschrankt
anzusehen, da sie sich in der Regel lediglich auf Uberzeugungen beziehen,
also auf Einstellungen gemédl denen eine Proposition fiir wahr oder falsch
gehalten wird.”

6 Vgl zu diesen Uberlegungen Watzka (2014: 28f.), dem meine Formulierungen
folgen. Barth unterscheidet in diesem Zusammenhang zwischen objektualen und
propositionalen Gedanken, wobei er der Auffassung ist, dass erstere von letzte-
ren abhéngig sind (vgl. Barth 2011: 77-79).

7  Wer einen weiteren Begriff des Denkens hat, wird geltend machen, dass nicht
fiir alle Formen des Denkens gilt, dass sie eine Einstellung gegeniiber einer
Proposition involvieren. Auf den ersten Blick liegt es zwar nahe, die Fahigkeit
zu denken mit dem Haben von Gedanken zu identifizieren. Dass diese Sicht der

Dinge nicht unbedingt zwingend ist, zeigen die Uberlegungen von Mal-

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46 | CHRISTOPH DEMMERLING

Was fiir hochstufige Formen des Denkens gilt (propositionale Struktu-
riertheit), muss nicht unbedingt fiir mit Handlungen, Wahrmehmungen und
Gefiihlen verbundene Formen des Denkens gelten, sofern diese auch weni-
ger komplex und niedrigstufiger sein konnen. Ich gehe jedenfalls davon
aus, dass es sinnvoll ist, Grade des Denkens anzunehmen, und dass nicht al-
le Arten von Gedanken Inhalte mit einer propositionalen Struktur aufwei-
sen miissen. Aber wie ist es im Zusammenhang mit niedrigstufigen Formen
des Denkens um Begriffe bestellt? Setzen nicht alle Formen des Denkens
Begriffe voraus? Man kann versuchen, Arten von Gedanken zu skizzieren,
die ohne Begriffe auskommen.® Man kann aber auch fragen, ob es nicht
Weisen des Verfiigens iiber einen Begriff gibt, die unabhéngig von sprach-
lichen Fahigkeiten sind. Es ist diese Frage, der ich im nichsten Abschnitt
des Textes nachgehe: Gibt es Weisen des Verfiigens iiber einen Begriff, die
unabhéngig von der Sprache sind?

BEGRIFFE OHNE SPRACHE?

Im Anschluss an Frege und andere Anhénger der Sprachanalyse galt es lan-
ge als ausgemacht, dass die Féhigkeit, eine Sprache zu gebrauchen und zu
verstehen, als eine notwendige Bedingung dafiir angesehen werden muss,
Begriffe ausbilden und iiber sie verfiigen zu kénnen. Die enge Verbindung
von Begriff und Sprache ist erst wieder in den vergangenen Jahrzehnten
durch die zum Teil iiberaus ausdifferenzierte empirische Forschung zu den
kognitiven Fahigkeiten und Leistungen von Lebewesen, die nicht iiber eine
Sprache verfligen, zunehmend fraglich geworden. Allerdings finden sich im
Kontext dieser Diskussion gelegentlich recht einfache Vorstellungen davon,
was es heift, iiber einen Begriff zu verfiigen. Mitunter werden bereits ele-
mentare Unterscheidungsfahigkeiten zum Anlass genommen, die Zuschrei-
bung eines Begriffs in Erwdgung zu ziehen. Dass dies zu wenig ist, wird
schnell klar, wenn man sich vergegenwiértigt, dass man dann bereits von
einfachen Organismen, ja, auch von leblosen Dingen sagen miisste, dass sie

colm (2005), der fiir einen Unterschied zwischen ,denken‘ und ,Gedanken ha-
ben‘ argumentiert. Von Sprachabhéngigkeitsbehauptungen ist nur das Haben
von Gedanken im Sinne Malcolms betroffen.

8 Vgl. dazu u.a. Glock (2005).

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SPRACHE, DENKEN, PRAKTISCHE BEGRIFFE | 47

iiber einen Begriff verfiigen, da sie ja unterschiedlich auf sich verédndernde
Umweltbedingungen reagieren. Ich erinnere an das Eisen. Vom Eisen zu
sagen, es verfiige iiber die Begriffe des Trockenen und Feuchten, zieht eine
in allen Belangen revisiondre Metaphysik nach sich und stellt den iiblichen
Sprachgebrauch auf den Kopf. Gibt es iiberhaupt ernsthafte Alternativen
zum Lingualismus?

Wer iiber nicht-sprachliche Begriffe nachdenkt bzw. dariiber, ob sich
Begriffsbesitz einem Lebewesen auch dann berechtigterweise zuschreiben
lasst, wenn es nicht {iber eine Sprache verfiigt, der muss sich iiber Kriterien
fiir Begriffsbesitz Gedanken machen, die unterhalb der Sprachkompetenz,
aber oberhalb einfacher Diskriminierungsleistungen anzusiedeln sind. Nur
so lasst sich die Grenze zwischen einer lediglich projektiven und der be-
rechtigten Zuschreibung eines Begriffs ziehen. Ich gehe davon aus, dass im
Prinzip nur lebendige Wesen die Fahigkeit besitzen bzw. ausbilden konnen,
tiber Begriffe zu verfiigen. Warum? Lebendige Wesen erfahren ihre Situa-
tion als bedeutsam. Ganz gleich, ob sie iiber eine Sprache verfiigen oder
nicht. Die Rede von der Bedeutsamkeit akzentuiert, dass Dinge und Sach-
verhalte fiir lebendige Wesen zdhlen, die fiir sie wichtig sind und ihnen zu-
oder abtriglich sind, auch wenn sie nicht als solche benannt oder mit
sprachlichen Mitteln individuiert werden kdnnen. Lebendige Wesen sorgen
sich um sich und alle Bewegungen des Lebens (Verhaltensweisen und
Handlungen) zielen auf das Gedeihen des Lebens. Auf der Grundlage des
Erlebens von Situationen als gestalthaften Qualitdten, aber auch auf der
Grundlage des instrumentellen Umgangs mit der Welt prisentiert sich die
Welt als ein mehr oder weniger komplexer Bedeutsamkeitszusammen-
hang.’ Im Erleben und Handeln werden Aspekte der Welt nach ihrer Wich-

9 Die Rede von einem Bedeutsamkeitszusammenhang verdankt sich Heidegger.
Der Ausdruck ,Bedeutsamkeit® wurde zundchst von Dilthey sowie in der
Dilthey-Schule und in der Phdnomenologie verwendet. Es gibt aber keinen ein-
heitlichen terminologischen Gebrauch der Ausdriicke ,Bedeutung® und ,Bedeut-
samkeit‘. Tendenziell ist der Begriff der Bedeutsamkeit umfassender als derje-
nige der Bedeutung und anders als mit dem Bedeutungsbegriff bezieht man sich
mit dem Ausdruck ,Bedeutsamkeit® hdufig auf vergleichsweise diffuse Phéno-
mene. Néheres dazu findet sich bei Demmerling (2010). Bezogen auf den Be-
griff des Sinnes und die Beziehungen zwischen nicht-sprachlichem und sprach-

lichem Verstehen hat jiingst Emil Angehrn eine umfassende Analyse vorgelegt,

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48 | CHRISTOPH DEMMERLING

tigkeit geordnet, es bilden sich Strukturen heraus, die nicht unbedingt in
Einzelteile zerlegt werden miissen, sondern die im Zusammenhang mit dem
Verstehen durchaus binnendiffus bleiben kénnen. Im qualitativen Erleben
und im gekonnten Umgang mit der Welt muss es nicht notwendigerweise
klar voneinander unterschiedene Aspekte geben, auf die man sich mit Hilfe
sprachlicher Unterscheidungen beziehen kdnnen muss. Die binnendiffuse
Bedeutsamkeit des gelebten Lebens gibt jedoch bereits die Richtung vor, in
der sich mogliche semantische Beziige und Symbolisierungen ausbilden
konnen. Die Fahigkeit Unterscheidungen zu machen und Unterscheidungs-
fehler zu erkennen, ist bereits in ihrem Zusammenhang relevant. Im Fall
von Wesen, die iiber eine Sprache verfiigen, ist die binnendiffuse Bedeut-
samkeit immer schon in den Rahmen artikulierter Beziige eingespannt
(deshalb spreche ich gelegentlich von einem apriorischen Perfekt der Arti-
kulation). Fiir Wesen, die nicht iiber eine Sprache verfiigen, ist das anders.
Fiir sie bleiben Sachverhalte und Dinge (lediglich) auf eine binnendiffuse
Weise bedeutsam, ohne zur Artikulation zu finden. Aber bereits im Rahmen
der binnendiffusen Bedeutsamkeit werden Sachverhalte als etwas erfahren,
und sei es auch nur als zutrdglich oder abtrdglich. Und genau mit dieser Er-
fahrung von etwas als etwas kommen Begriffe ins Spiel. Diesem Gedanken
ist weiter nachzugehen.

Ziehen wir einige Beispiele in Betracht. Die Tasten eines Fliigels sind
fir den Pianisten bedeutsam, Lenkrad und Gaspedal besitzen Bedeutsam-
keit fiir den Autofahrer. Tasten und Gaspedal haben einen Aufforderungs-
charakter.!” Sie sind bedeutsam in dem Sinne, als sie ein Angebot darstel-
len. Auf Tasten und Gaspedal kann angemessenen reagiert werden, was

die sich in vielen Hinsichten mit meinen Uberlegungen beriihrt; vgl. zum Bei-
spiel Angehrn (2010: 47ff)). Uberlegungen zum Zusammenhang von qualitati-
vem Erleben und Bedeutsamkeit lassen sich iiberdies im Anschluss an die
pragmatistische Tradition entwickeln. Zu denken ist vor allem an Deweys Rede
von qualitativen Erfahrungen bzw. qualitativem Denken. Eine systematische
Ausarbeitung von Deweys Ideen, der ich wichtige Impulse verdanke, und die in
eine #hnliche Richtung wie meine Uberlegungen zielen, findet sich bei Jung
(2009), (2014).

10 Der Rede von einem Aufforderungscharakter, der von etwas in der Welt ausge-
hen kann, entspricht das wahrnehmungspsychologische Konzept der Affordanz.
Geprégt wurde der Begriff von Gibson (1977), (1979).

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SPRACHE, DENKEN, PRAKTISCHE BEGRIFFE | 49

derjenige macht, der Klavier spielen oder Auto fahren kann.!' Um so etwas
zu konnen, muss man erkennen, was die Tasten oder das Gaspedal anbie-
ten, wozu sie da sind. Auch Gegenstéinde wie Stiithle und Scheren sind An-
gebote, es handelt sich um Angebote zu sitzen bzw. zu schneiden. Bedeut-
sam sind die genannten Gegenstdnde aber nur fiir denjenigen, der in der
Lage dazu ist, den Stuhl als Stuhl und die Schere als Schere anzusehen. Ei-
nen Stuhl als Stuhl ansehen zu kdnnen, involviert einen Begriff. Nicht un-
bedingt einen, der in propositionalen Zusammenhéngen steht und sprach-
lich artikuliert ist. Involviert ist ein praktischer Begriff. Wer einen Stuhl
zum Sitzen verwendet, der verfiigt — so will ich mich ausdriicken — iiber ei-
nen praktischen Begriff des Stuhls.

Wenn man den Begriff eines praktischen Begriffs fiir sinnvoll hélt und
davon ausgeht, dass man iiber derartige Begriffe verfiigen kann, ohne dass
pradikative Strukturen — wie sie in Urteilen eine Rolle spielen — zur An-
wendung kommen, dann ist der Weg frei fiir die Auffassung, dass das Ver-
fligen iiber einen Begriff nicht in allen Fallen von der Sprache abhéingig ist.
Und unter dieser Voraussetzung schlie3lich ldsst sich auch die Auffassung
verteidigen, dass Wesen iiber Begriffe verfiigen kdnnen, die keine Sprache
besitzen, zumindest keine, die in Bezug auf ihre Komplexitit der menschli-
chen Sprache vergleichbar ist. Von einem Schimpansen, der mit einem Ast
Termiten angelt, wird man dann sagen konnen, dass er den Ast als Werk-
zeug wahrnimmt und damit tiber das verfiigt, was ich einen praktischen Be-
griff genannt habe. Der Begriff des praktischen Begriffs ist also anspruchs-

11 Zwischen der Kunst des Klavierspiels und der Féhigkeit, ein Auto steuern oder
einparken zu konnen, bestehen freilich gewichtige Unterschiede. Vgl. zum Bei-
spiel Annas (2011), die zwischen ,,routine* und ,,practical expertise® unterschei-
det. Ein Pianist, der liber praktische Expertise verfiigt, so macht sie geltend,
ahmt nicht einfach nur seinen Lehrer nach (wie der Fahrschiiler, der eine Routi-
ne auszubilden versucht), sondern greift diejenigen Elemente aus dem Verhalten
des Lehrers auf, die fiir ihn wichtig sind. AuBerdem ist er bestrebt, sich stidndig
zu verbessern und seine Téatigkeit auf sensible Weise zu variieren. Anders als im
Fall einfacher Routinen gibt es zudem keinen Zielpunkt, an dem man eine Akti-
vitit wie das Klavierspiel einfach ausfiithren kann, ohne dass einem an der weite-
ren Verbesserung gelegen wire. Fiir meine Frage sind diese Unterschiede zwi-
schen Routinen und Expertise jedoch erst einmal zu vernachldssigen, was nicht

heif3t, dass sie nicht im Prinzip von Belang sind.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50 | CHRISTOPH DEMMERLING

los genug, um auch Lebewesen das Verfligen iliber Begriffe zuschreiben zu
konnen, die nicht {iber eine Sprache verfiigen. Gleichzeitig ist er an-
spruchsvoll genug, klassifizierende Reaktionen auf sich verdndernde Um-
weltbedingungen als eine bereits hinreichende Bedingung fiir Begriffsbesitz
auszuschliefen. Warum?

Eine notwendige Bedingung dafiir, von etwas sagen zu konnen, dass es
iiber einen Begriff verfiigt, besteht darin, dass der betreffende Organismus
zu einer Identifikation und damit zu einem Wiedererkennen des Objekts in
der Lage sein muss, fiir das er liber einen Begriff verfligt. Eine weitere
notwendige Bedingung dafiir, dass ein Lebewesen iiber einen Begriff ver-
fiigt, besteht darin, dass sich dies in seinem Verhalten zeigen muss, und
zwar auf eine systematische Weise. Im Anschluss an meine Uberlegungen
zum Aufforderungscharakter von Dingen lédsst sich diese Bedingung wie
folgt formulieren: Um {iber einen praktischen Begriff zu verfiigen, muss
man in angemessener Form auf Angebote, Aufforderungen oder Affordan-
zen reagieren konnen. Die angemessene Reaktion auf eine Affordanz lasst
sich als eine Erfiillungsbedingung fiir die korrekte Anwendung eines prak-
tischen Begriffs ansehen. Diese Fahigkeit kann nur von lebendigen Wesen,
fiir die etwas bedeutsam sein kann, ausgeiibt werden.

SchlieBlich verfiigt nichts oder niemand iiber einen Begriff, sofern aus-
schlieBlich ein einziger Begriff zur Anwendung gebracht werden kann.
Uber einen Begriff zu verfiigen, heift iiber mehrere Begriffe zu verfiigen.
Auch dies ist eine notwendige Bedingung dafiir, iiber Begriffe verfiigen zu
konnen. Die zuletzt gewéhlte Formulierung legt einen Holismus des Be-
grifflichen nahe, entspricht dem oben bereits erwdhnten Holismusargument
und scheint deshalb einen vergleichsweise anspruchsvollen Begriff des Be-
griffs vorauszusetzen. Das ist jedoch nicht notwendigerweise der Fall. Man
kann das Netz von Begriffen, die erforderlich sind, um iiber einen Begriff
zu verfiigen, klein halten. Man konnte zwischen einem schlanken Holismus
und einem Holismus, der ein iippigeres Format aufweist, unterscheiden.!?

12 Mit etwas anderen Akzentsetzungen verfolgt Hans-Johann Glock in seinen Ar-
beiten eine dhnliche Strategie. Er schreibt: ,,Wir konnen Tieren Gedanken und
vielleicht sogar Begriffe zuschreiben. Doch beschrinken sich diese auf einfache
Fille. Denn nur einfache Gedanken manifestieren sich in nicht-verbalem Ver-
halten eindeutig” (Glock 2005: 163). An anderer Stelle macht er darauf auf-

merksam, ,,dass das Netz zu dem eine Uberzeugung gehdért, sich [nicht] so weit

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SPRACHE, DENKEN, PRAKTISCHE BEGRIFFE | 51

Im Kontext eines iippigen Holismus ist die gesamte Welt der Sprache rele-
vant, was fiir einen schlanken Holismus nicht gilt. Im Einzelnen wére frei-
lich viel zu dieser Unterscheidung zu sagen. Mir geht es im Augenblick nur
darum: Die angefiihrten Bedingungen stellen sicher, dass der skizzierte Be-
griff des Begriffs anspruchsvoll genug ist, um nicht bereits Maschinen oder
einfachsten Organismen Begriffe zuzubilligen bzw. kausale Reaktionen auf
die Veridnderung von Umweltbedingungen als Verfiigen iiber einen Begriff
zu beschreiben.

Um Begriffe im skizzierten Sinne von Begriffen als Bestandteilen von
Propositionen zu unterscheiden, kann man sich einer Terminologie bedie-
nen, die bereits Leibniz in seinen Betrachtungen iiber die Erkenntnis, die
Wahrheit und die Ideen (1684) verwendet hat. Leibniz unterscheidet zwi-
schen verschiedenen Weisen, auf die jemand eine Erkenntnis bzw. einen
Begriff von etwas haben kann. Begriffe konnen klar, dunkel, deutlich, ver-
worren, symbolisch, intuitiv, addquat und inadéquat sein.!* Fiir unseren Zu-
sammenhang ist lediglich die Unterscheidung zwischen klar, deutlich und
verworren von Interesse. Einen klaren Begriff, eine klare Erkenntnis hat
man nach Leibniz dann, wenn man in der Lage dazu ist, eine Sache wieder-
zuerkennen. Ein klarer Begriff kann deutlich oder verworren sein. Verwor-

erstrecken muss wie dasjenige der anspruchsvollen Gedanken von Menschen. Es
gibt groflere und kleinere Netze* (ebd.: 185).

13 Vgl. dazu Leibniz: ,,Klar ist eine Erkenntnis also, wenn ich sie so habe, dass ich
aus ihr die vorgestellte Sache wiedererkennen kann. Und diese wiederum ist
entweder verworren oder deutlich. Verworren, wenn ich nicht genug Merkmale
getrennt aufzéhlen kann, eine Sache von anderen zu unterscheiden, obwohl jene
Sache tatsdchlich so viele Merkmale und Elemente hat, in die ihr Begriff zerlegt
werden konnte.” Ferner heif3t es: ,,Dagegen ist ein deutlicher Begriff der, den die
Goldschneider vom Gold haben, ndmlich durch Merkmale und Priifungen, die
geniigen, um eine Sache von allen anderen dhnlichen Kdrpern zu unterscheiden.
Wir pflegen solche Begriffe dann zu haben, wenn sie allen Sinnen gemeinsam
sind.“ (Leibniz 1992: 29) In der zitierten Ubersetzung ist freilich von , Begrif-
fen“ und von ,,Erkenntnissen die Rede. Ohne mich auf eine Diskussion tiber ein
angemessenes Verstdndnis der Terminologie von Leibniz einlassen zu miissen,
ist es fiir meine Zwecke ausreichend, dass sich die Unterscheidung von klar,
deutlich, hell und dunkel auf Begriffe zumindest anwenden lésst, auch wenn sie

sich nicht exklusiv auf Begriffe bezieht.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52 | CHRISTOPH DEMMERLING

ren ist ein Begriff, wenn man nicht dazu in der Lage ist, seine Merkmale
anzugeben; deutlich ist ein Begriff, wenn man ihn definitorisch in seine
Merkmale zerlegen kann. Mit Hilfe der Terminologie von Leibniz kann
man formulieren: Viele nicht-sprachliche Lebewesen verfiigen iiber ver-
worrene Begriffe, wihrend deutliche Begriffe sprachliche Fahigkeiten vo-
raussetzen.

Man konnte nun dafiir argumentieren, den Begriff des Begriffs nicht zu
sehr zu strapazieren und ihn dort nicht zu verwenden, wo keine pradikati-
ven Strukturen im Spiel sind, da sich dieser Begriff des Begriffs zu sehr
von tradierten Verwendungsweisen des Ausdrucks ,Begriff® unterscheidet.
Wer von tradierten Verwendungsweisen spricht, denkt hdufig an die Kant-
Frege-Davidson-Brandom-Tradition, in der mit einem anspruchsvollen Be-
griff des Begriffs operiert wird. Dieser Tradition zufolge verfiigt man nicht
bereits dann liber einen Begriff, wenn man etwas unterscheiden, erkennen
oder wiedererkennen kann, sondern man muss Gegenstidnde oder Sachver-
halte klassifizieren konnen, richtige und falsche Begriffsanwendungen un-
terscheiden kdnnen und in der Lage dazu sein, Folgerungsbeziehungen zwi-
schen den Begriffen, iiber die man verfiigt, herzustellen und einzusehen
sowie nachvollziehen zu kénnen. Dieser Sicht der Dinge zufolge verfiigt
man erst dann iiber den Begriff des Baums, wenn man in der Lage dazu ist,
Béume von anderen Dingen zu unterscheiden, und aus dem Umstand, dass
etwas ein Baum ist, bestimmte Schliisse ziehen zu konnen. Begriffe, so
heifit es im Rahmen der fraglichen Tradition hdufig, sind normativ und sie
setzen eine Sphére der Intersubjektivitit voraus, im Rahmen derer die Kor-
rektheitsbedingungen flir die Anwendung von Begriffen etabliert werden.
Eine Frage lautet, ob dies nichts alles auch fiir praktische Begriffe gilt.

Ein Argument dafiir, begriffliche Fihigkeiten sprechenden Wesen vor-
zubehalten, bezieht sich darauf, dass Begriffe an Sprache gebunden sind, da
nur die Sprache den Zugriff auf einen Begriff erlaubt. Man verwendet dann
ein starkes Kriterium fiir die Zuschreibung von Begrifflichkeit, derart, dass
man sagt, jemand hat einen Begriff, wenn er ihn in seine Merkmale zerle-
gen und gedanklich auf ihn zugreifen kann. Gedanklich zugreifen kann man
aber nur, wenn man ein sprachliches Artikulationsvermogen besitzt. Der
Vorteil dieser Strategie liegt auf der Hand. Man verwendet einen klaren und
deutlich eingegrenzten Begriff des Begriffs. Die Strategie scheint jedoch
vorauszusetzen, was zu beweisen ist. Und was spricht eigentlich dagegen,
verschiedene Formen des Verfligens iiber einen Begriff voneinander zu un-

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SPRACHE, DENKEN, PRAKTISCHE BEGRIFFE | 53

terscheiden? Es ist nicht in allen Kontexten sinnvoll, ausschlieBlich mit ei-
nem anspruchsvollen Begriff des Begriffs zu operieren, und es ist auch
nicht sinnvoll, nicht-sprachlichen Wesen Begriffe ginzlich vorzuenthal-
ten.'* Wenn es bezogen auf sprachliche Wesen sinnvoll ist, von praktischen
Begriffen zu sprechen, warum sollte man dies im Fall von Wesen, die nicht
iiber eine Sprache verfiigen, nicht auch tun? Wenn sich auf der Grundlage
des Verhaltens deutlich Hinweise darauf ergeben, dass ein Lebewesen iiber
einen praktischen Begriff verfiigt, gibt es keinen Grund, dem betreffenden
Lebewesen keine Begriffe zuzuschreiben. Viel ertragreicher als von vorn-
herein lediglich mit einem engen Begriff des Begriffs zu operieren, ist es,
mit einem weiten Begriff des Begriffs zu operieren, der dann — je nach the-
oretischem Kontext — jeweils anders spezifiziert werden kann. Halt man es
fiir sinnvoll, nicht-sprachlichen Lebewesen Begriffe zuzuschreiben, lassen
sich eine ganze Reihe von philosophischen Problemen lsen, mit denen
man sich andernfalls herumschlagen muss, man denke etwa an die Frage
nach dem epistemischen Status von Wahrnehmungen. Bevor ich nun iiber
das Verhiltnis von praktischen und sprachlichen Begriffen nachdenke, will
ich darauf hinweisen, dass es auch andere Diskussionen iiber spezielle Ar-
ten von Begriffen gibt, die zwar nicht au8erhalb der Sprache, aber doch am
Rande der Sprache anzusiedeln sind. Ich denke an die Diskussion iiber de-
monstrative und phidnomenale Begriffe, also iiber Begriffe, die von der
wahrnehmbaren Préisenz eines Gegenstands oder Sachverhalts abhéngen.
Praktische Begriffe, so kdnnte man sagen, hidngen ebenfalls von der Pri-
senz von Gegenstidnden oder Sachverhalten ab, und zwar in der Weise, dass
Gegenstidnde und Sachverhalte als zu- oder abtréiglich erfahren werden und
mit ithnen umgegangen werden muss bzw. kann.

14 Man koénnte Grade des Begrifflichen voneinander unterscheiden, dhnlich wie
sich Grade des Denkens oder Grade des Verstehens voneinander unterscheiden
lassen. Vgl. zum Beispiel Bermudez, der zwischen verschiedenen Graden von
Rationalitdt unterscheidet, die in einem Spektrum zwischen Reiz-Reaktions-
Verbindungen und hochstufigen kognitiven Fahigkeiten anzusiedeln sind. Ber-
mudez macht sich in diesem Zusammenhang ebenfalls den Begriff der Af-
fordanz zunutze: ,,The comparison of affordances does not require a process of
decision-making. Nonetheless it is assessable according to criteria of rationali-
ty.” (Bermudez 2007: 121) Zu Graden des Verstehens vgl. Detel (2014: 77ft.).

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54 | CHRISTOPH DEMMERLING

SPRACHE UND BEGRIFF

Praktische Begriffe und sprachliche Begriffe, die in Urteilen vorkommen
und als Pridikate verwendet werden, sind voneinander zu unterscheiden.
Sprachliche Begriffe unterliegen einer Allgemeinheitsbedingung.® Sie
miissen freistehend miteinander kombiniert werden konnen. Begriffsver-
wender miissen (dies impliziert die Allgemeinheitsbedingung) ein- und
denselben Begriff auf unterschiedliche Objekte und verschiedene Begriffe
auf dasselbe Objekt anwenden konnen. Die Idee, die mit dieser Bedingung
verbunden ist, besteht darin, dass Begriffe die Grundbausteine von Gedan-
ken sind und einzelne Begriffe auf verschiedene Weisen zu unterschiedli-
chen Gedanken zusammengesetzt werden konnen. Begriffe freistehend mit-
einander kombinieren zu konnen, setzt voraus, sie von einzelnen Wahr-
nehmungssituationen, von Verhaltensweisen und Handlungen, den ange-
messenen Reaktionen auf Angebote — wie ich oben gesagt habe — losgeldst
anwenden zu konnen. Entscheidend ist jedoch, dass mit freistehenden
Kombinationen an praktische Begriffe angeschlossen werden kann. In die-
sem Sinne gehort das praktische Verweisen in das Reich des Begrifflichen
und daher ist es gerechtfertigt, in diesem Zusammenhang von Begriffen zu
sprechen.

15 Die Allgemeinheitsbedingung fiir Begriffe wird hdufig im Anschluss an Evans
(1982: 100ft.) diskutiert. Die Bedingung lduft im Kern darauf hinaus, dass nie-
mand Gedanken wie Diese Erdbeere duftet siif$ haben kann, der au3erstande ist,
mit Bezug auf die Erdbeere auch andere Gedanken zu haben. Von einem Gegen-
stand, von dem etwas ausgesagt wird, muss immer auch etwas anderes ausgesagt
werden koénnen. Und Pradikate miissen auch auf andere Gegenstinde angewen-
det werden konnen. Die Ablosung der Perspektiven von der konkreten Situati-
onswahrnehmung mit ihrer akuten Bediirfnisbefangenheit stellt die Grundlage
fiir die freie Kombinierbarkeit von Aspekten und Eigenschaften dar. Tomasello
(2014: 223) spricht in diesem Zusammenhang von ,,referentieller Promiskuitat.
Mit Verweis auf die Allgemeinheitsbedingung hélt Tomasello fest, dass ,,jedes
potentielle Subjekt eines Gedankens (oder Satzes) mit mehreren Pridikaten
kombiniert werden [kann], und jedes potentielle Pridikat kann mit mehreren
Subjekten verkniipft werden“ (Tomasello 2014: 50). Erst dieser Freiraum von
grammatischen ,Subjekten‘ und ,Pradikaten‘ fiihrt die referentielle Promiskuitdt

mit sich.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SPRACHE, DENKEN, PRAKTISCHE BEGRIFFE | 55

Wenn Begriffe nicht notwendig eine Sprache voraussetzen, liegt es na-
he, das Verhdltnis zwischen nichtbegriftlichen, kausal gesteuerten Interak-
tionen mit der Umwelt, begrifflichen Identifizierungen von Objekten und
préadikativ-sprachlichen Strukturen und auch die diesen entsprechenden
Formen des kognitiven Umgangs mit der Welt im Sinne eines Schichten-
oder Stufenmodells (,layer cake‘ model) aufzufassen.'® Das ist jedoch eine
falsche Vorstellung. Gemaf3 dem fraglichen Modell, welches héufig in einer
Zwei-Stufen-Variante formuliert wird, sich aber auch in einer Drei-Stufen-
Version formulieren ldsst, bilden sich auf einer ersten Stufe in einem kausa-
len Kontakt mit der Welt Strukturen heraus, die es einem Organismus er-
lauben, sich in der Welt zu orientieren und auf sinnvolle Weise mit seiner
Umgebung zu interagieren, ohne dass Begriffe involviert sind. Die unterste
Schicht gilt als der nicht-begriffliche Keller des Lebens, den Wesen, die
tiber eine Sprache verfligen, gemeinsam mit anderen Lebewesen benutzen.
Auf dieser Grundlage soll sich dann eine zweite Schicht aufbauen, im
Rahmen derer begriffliche Féhigkeiten ins Spiel kommen. Objekte werden
erkannt und wiedererkannt, es wird angemessen auf Angebote reagiert, oh-

16 Das Verhiltnis zwischen sprachlichen und nicht-sprachlichen Weisen des Welt-
bezugs lédsst sich zum Beispiel im Anschluss an eine Debatte tiber Heideggers
Zeuganalyse erldutern. In Sein und Zeit hat Heidegger auf eindringliche Weise
folgende Auffassung entwickelt: Bereits durch unseren praktischen Umgang mit
Dingen in der Welt (Heidegger spricht von ,,Zeug® und ,,Zuhandenem*) werden
bedeutsame Strukturen geschaffen und Verweisungszusammenhinge aufge-
spannt, auf Grundlage derer wir zu einem Verstindnis der Welt gelangen. Ver-
schiedene Heidegger-Interpreten wie zum Beispiel Dreyfus (1991), (2005) oder
Haugeland (1982), (2013) verstehen den Ansatz von Heidegger im Sinne des
Schichten- oder Stufenmodells. Dieser Interpretation zufolge wird auf einer ers-
ten Stufe die Welt des Zuhandenen auf eine praktische Weise konstituiert, ohne
dass komplexe sprachliche Strukturen involviert sind. Erst auf dieser Grundlage
soll sich dann eine zweite Schicht aufbauen, im Rahmen derer die Sprache ins
Spiel kommt. Die Konstitutionsleistungen auf der ersten Stufe konnen im Prin-
zip von sprachlichen und nicht-sprachlichen Wesen erbracht werden, wihrend
die zweite Stufe sprachlichen Wesen vorbehalten sei. Andere Interpreten wie
Brandom (2002) hingegen machen geltend, dass Heidegger kein Schichtenmo-
dell der Konstitution oder des Verstehens von Welt vor Augen hat, sondern sei-

ne Uberlegungen von vornherein auf sprachliche Wesen zugeschnitten sind.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56 | CHRISTOPH DEMMERLING

ne dass sprachliche Strukturen im Spiel sind. Das ist — um im Stockwerks-
bild zu bleiben — das Erdgeschof3 mit seinen Werkstétten, Wirtschafts- und
Lagerrdumen. Auf einer dritten Stufe schlieBlich kdnnen aufgrund sprachli-
cher Mittel Begriffe in Merkmale zerlegt und komplexe Sachverhalte arti-
kuliert werden. Hier soll es sich dann um die Beletage oder das piano nobi-
le des Lebens handeln, welches im Umgang mit Begriffen im anspruchsvol-
len Sinne, also im Umgang mit Sprache, gelibt ist. Ein solches Stock-
werksmodell der menschlichen Kognition ist weit verbreitet.

Das Verhiltnis zwischen diesen Stockwerken oder Schichten wird dann
in der Regel so expliziert, dass die jeweils nidchste Schicht als ein Ad-
dendum zur vorhergehenden Schicht angesehen wird. Begriffliche Fahig-
keiten treten zu kausal gesteuerten Mechanismen hinzu und sprachliche Fa-
higkeiten erginzen die Fahigkeit zur Ausbildung praktischer Begriffe. In-
nerhalb der ersten beiden Schichten, diesen Gedanken scheint das skizzierte
Bild zu implizieren, bewegen sich nichtsprachliche und sprachliche Wesen
auf demselben Niveau und die Unterschiede werden erst relevant, sobald
die dritte Schicht hinzutritt.

Das Schichtenmodell ist in systematischer Hinsicht verfehlt, da es der
Rolle der Sprache in nur unzureichender Weise Rechnung trigt. Ein umfas-
sender Lingualismus, der das Verfiigen iiber eine Sprache zu einer notwen-
digen Bedingung fiir das Verfiigen iiber einen Begriff macht, ist zwar in
dem Sinne falsch, als es Begriffe gibt, iiber welche auch ohne Sprache ver-
fligt werden kann. Aber hinter dem Lingualismus steckt gleichwohl eine
richtige Einsicht, ndmlich die, dass sich mit der Sprache alles dndert. Mit
der Sprache tritt nicht einfach eine dritte Schicht hinzu, die auf die ersten
beiden Schichten aufgesetzt wird und die dort einschligigen Mechanismen,
Fahigkeiten und Fertigkeiten unberiihrt 1dsst bzw. diese lediglich ergénzt.
Mit dem Erwerb einer Sprache wird das Selbst- und Weltverhaltnis auf eine
Weise modifiziert, die komplett auf die unteren Schichten durchschlagt. In
diesem Sinne sollte man die Vorstellung von Schichten aufgeben. Mit der
Sprache kommt es zu einer flichendeckenden Transformation der Vollziige
und Fahigkeiten, die innerhalb der ersten und zweiten Schicht eine Rolle
spielen. Auch wenn man also fiir eine Art des Verfiigens liber Begriffe ein-
tritt, welches keine Sprache voraussetzt, oder zumindest dafiir eintritt, dass
das Verfiigen iiber diese Begriffe nicht davon abhingt, dass es sprachlich
artikulierbar ist, ldsst sich die Auffassung verteidigen, dass diese Fahigkeit
von Wesen, die aufs Ganze gesehen die Fahigkeit zur Artikulation von

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SPRACHE, DENKEN, PRAKTISCHE BEGRIFFE | 57

Propositionen haben, anders ausgeiibt wird. Sie konnen mit freistehenden
Kombinationen an praktische Begriffe anschlieBen und tun dies auch im-
mer schon.

Betrachten wir zum Abschluss zwei einfache Beispiele. Das Graben ei-
nes Lochs, das vollzogen wird, um etwas zu vergraben, ist kein sprachli-
ches Phanomen. Obwohl das Graben eines Lochs kein sprachliches Phéno-
men ist, obwohl es auch fiir Wesen mdglich ist, die nicht iiber eine Sprache
verfiigen, wird es von Wesen, die iiber eine Sprache verfiigen, als etwas er-
fahren, was immer schon in sprachliche Umgebungen eingebettet ist. Ich
nenne dies das apriorische Perfekt der Artikulation. Wesen, die iiber eine
Sprache verfiigen, graben nicht einfach ein Loch. Die Handlung zieht Fra-
gen auf sich, geht vielleicht mit Sorgen einher, kann Gegenstand von Ge-
sprachen werden und taucht im Kontext vielfdltiger propositionaler Einstel-
lungen auf. Man wiinscht sich, dass die Erde weich genug ist, hofft, dass
das Loch seinen Zweck erfiillt und anderes mehr. Im Sinne des apriorischen
Perfekts der Artikulation kann man sagen, dass es fiir Wesen, die {iber eine
Sprache verfiigen, kein Reich jenseits der Sprache gibt, was aber nicht
heiflt, dass alle Phdnomene im Leben sprachfdhiger Wesen sprachliche
Phénomene sind.

Ein weiteres Beispiel: Angstgefiihle sind kein sprachliches Phidnomen.
Die Voraussetzungen dafiir, Angst empfinden zu kénnen, liegen in der Or-
ganisationsform eines Organismus. Wenn wir uns ein sprachloses Wesen
vorstellen, dass auf biologischer Ebene sehr eng mit uns verwandt ist, des-
sen Organismus dem unsrigen vergleichbar ist, gibt es keinen Grund zu der
Annahme, dass sich beispielsweise die Angst dieses Wesens in qualitativer
Hinsicht von der Angst unterscheidet, die wir verspiiren. Auch wenn Angst
kein begriffliches oder sprachliches Phidnomen ist, wird sie allerdings von
Wesen, die iiber eine Sprache verfligen, als etwas erfahren, was immer
schon in sprachliche Umgebungen eingebettet ist. Wesen, die iiber eine
Sprache verfiigen, verspiiren nicht einfach Angst. Die Angst wird identifi-
ziert und Kklassifiziert, beobachtet, verglichen, zieht Fragen auf sich, geht
mit Sorgen einher, wird Gegenstand von Gesprichen und taucht im Kontext
vielféltiger propositionaler Einstellungen auf. Man wiinscht sich, dass die
Angst authort, hofft, dass man einer Bedrohung entrinnt oder eine schwie-
rige Situation meistert. Obwohl die Angst kein sprachliches Phédnomen ist,
steht sie — wie meine Rede von einem apriorischen Perfekt geltend macht —
in einem Zusammenhang mit artikulierten Beziigen.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58 | CHRISTOPH DEMMERLING

Mit Hilfe begrifflicher Fahigkeiten wird die Welt erschlossen. Sprachli-
che Begriffe konnen als Ausdruck eines expliziten, artikulierten Verstidnd-
nisses der Welt gelten. Jedoch sind dem expliziten Ausdruck des Verstind-
nisses der Welt implizite und unartikulierte Akte des Verstehens vorgeord-
net, die sich im Handeln und Verhalten als Fahigkeiten der Verwendung
praktischer Begriffe manifestieren. Es mag sein, dass der Lingualismus auf
diese Weise nicht ganz verabschiedet wird. Aber mit einer verniinftigen
Korrektur dieser Position ist etwas gewonnen.

LITERATUR

Angern, E. (2010): Sinn und Nicht-Sinn. Tiibingen: Mohr Siebeck.

Annas, J. (2011): Practical Expertise, in: Bengson, J., Moffett, M.A. (Ed.),
Knowing How. Essays on Knowledge, Mind, Action. Oxford, 101-112.

Barth, Ch. (2011): Objectivity and the Language-Dependence of Thought.
New York, London: Routledge.

Barth, Ch. (2013): Die Sprachabhingigkeit des Denkens, in: Deutsche Zeit-
schrift fiir Philosophie. 61, 717-738.

Bermudez, J.L. (2007): Thinking without Words. Oxford: Oxford Universi-
ty Press.

Bieri, P. (1982): Nominalismus und innere Erfahrung, in: Zeitschrift fiir
philosophische Forschung. 36, 3-24.

Brandom, R. (2002): Dasein, the Being That Thematizes, in: Brandom, R.,
Tales of the mighty dead. Historical Essays in the Metaphysics of Inten-
tionality. Cambridge: Harvard University Press, 324-347.

Davidson, D. (2004): Verniinftige Tiere, in: der., Subjektiv, intersubjektiv,
objektiv. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 167-185.

Demmerling, Ch. (2010): Bedeutung und Sinn, in: Bermes, Ch., Dierse, U.
(Hg.), Schliisselbegriffe der Philosophie des 20. Jahrhunderts. Ham-
burg: Meiner, 43-57.

Demmerling, Ch. (2012): Der sprachliche Raum des menschlichen Lebens.
Ein Kommentar zur Begrifflichkeitsthese, in: Angehrn, E., Kiichen-
hoff, J. (Hg.), Macht und Ohnmacht der Sprache. Philosophische und
psychoanalytische Perspektiven. Weilerswist: Velbriick Wissenschaft,
13-35.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SPRACHE, DENKEN, PRAKTISCHE BEGRIFFE | 59

Demmerling, Ch. (2013): Sprache, Griinde, Handeln. Sprachphilosophie in
anthropologischer Perspektive, in: Rodl, S., Tegtmeyer, H. (Hg.), Sinn-
kritisches Philosophieren. Berlin, Boston, 251-273.

Detel, W. (2014): Kognition, Parsen und rationale Erklirung. Elemente
einer allgemeinen Hermeneutik. Frankfurt am Main: Klostermann.

Dreyfus, H.L. (1991): Being in the World: A Commentary on Heidegger’s
,Being and Time ‘. Cambridge: The MIT Press.

Dreyfus, H.L. (2005): Overcoming the Myth of the Mental. How Philoso-
phers can profit from the Phenomenology of Everyday Expertise, in:
Proceedings and Addresses of the American Philosophical Association.
79 (2), 47-65.

Evans, G. (1982): The Varieties of Reference. New York: Oxford Universi-
ty Press.

Gibson, J.G. (1977): The Theory of Affordances, in: Shaw, R., Bransford,
J. (Ed.), Perceiving, Acting and Knowing. Hillsdale.

Gibson, J.G. (1979): The Ecological Approach to Visual Perception. Bos-
ton: Houghton Mifflin.

Glock, H.-J. (2005): Begriffliche Probleme und das Problem des Begriffli-
chen, in: Perler, D., Wild, M. (Hg.), Der Geist der Tiere. Philosophi-
sche Texte zu einer aktuellen Diskussion. Frankfurt am Main, 153—-187.

Haugeland, J. (1982): Heidegger on Being a Person, in: Nous. 16, 15-26.

Haugeland, J. (2013): Dasein Disclosed. John Haugeland’s Heidegger.
Cambridge: Mass.

Jung, M. (2009): Der bewusste Ausdruck. Anthropologie der Artikulation.
Berlin, New York: de Gruyter.

Jung, M. (2014): Gewdhnliche Erfahrung. Tiibingen: Mohr Siebeck.

Leibniz, G.W. (1992): Betrachtungen iiber die Erkenntnis, die Wahrheit
und die Ideen, in: ders., Philosophische Schriften und Briefe 1683-1687.
Hg. von U. Goldenbaum. Berlin: Akademie-Verlag.

Malcolm, N. (2005): Gedankenlose Tiere, in: Perler, D., Wild, M. (Hg.),
Der Geist der Tiere. Philosophische Texte zu einer aktuellen Diskussi-
on. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 77-94.

McDowell, J. (2007): Response to Dreyfus, in: Inguiry. 50 (4), 366-370.

Noé, A. (2012): Varieties of Presence. Cambridge: Mass.

Schiffer, S. (2003): The Things We Mean. Oxford: Clarendon Press.

Schroder, D., Demmerling, Ch. (2013): Féhigkeiten und Begriffe, in: Deut-
sche Zeitschrift fiir Philosophie. 5—6, 753-776.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60 | CHRISTOPH DEMMERLING

Tomasello, M. (2014): Eine Naturgeschichte des menschlichen Denkens.
Berlin: Suhrkamp.
Watzka, H. (2014): Sprachphilosophie. Stuttgart: Kohlhammer.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Methodologische Uberlegungen zum
Verhaltnis von Denken und Sprechen

JOHANNES HAAG

Der philosophische Disput iiber die Natur des Verhéltnisses von Denken
und Sprechen entziindet sich immer wieder an der Frage, ob das Verhiltnis
von Denken und Sprechen das einer wechselseitigen (ontologischen) Ab-
hingigkeit sei, oder ob vielmehr zwar Sprechen Denken voraussetze, nicht
aber umgekehrt.

Seine philosophische Relevanz und Brisanz erhélt dieser Disput aus der
Tatsache, dass sowohl Denken als auch Sprechen Arten und Weisen des in-
tentionalen Weltbezugs sind. Dabei wird dem Denken in der Regel ur-
spriingliche Intentionalitét zugesprochen, wihrend dem Sprechen als kon-
ventionell-normativ konstruiertem Werkzeug zum Ausdruck der Gedanken
blof3 geborgte oder derivative Intentionalitit zukommt. Die Behauptung ei-
ner wechselseitigen Abhéngigkeit von Denken und Sprechen droht diese
saubere Trennung aufzuweichen und hat damit erheblichen Einfluss auf un-
sere Konzeption der Intentionalitdt unserer geistigen Zustdnde. Eine Kon-
zeption dieser Intentionalitit, die sprachliche Fahigkeiten auflen vor ldsst,
kann dann nicht mehr angemessen sein.

Ein unmittelbares Korollar der These einer wechselseitigen Abhéngig-
keit von Denken und Sprechen wire vor diesem Hintergrund, dass wir
nicht-sprechenden Tieren intentionale Zustinde nur in analogem Sinne zu-
schreiben konnten — eine fundamentaler Unterschied zwischen Mensch und
Tier, eine anthropologische Differenz!, scheint damit gefunden zu sein.

1 Vgl. dazu Wild (2006, Kap. 1).

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62 | JOHANNES HAAG

Bezeichnen wir im Weiteren die These einer wechselseitigen Abhén-
gigkeit von Denken und Sprechen (oder vielleicht besser: des Vermdgens
oder der Fahigkeit zu Denken und des Vermogens oder der Féhigkeit zu
Sprechen) als lingualistische Position; die These einer prinzipiellen Unab-
héangigkeit der Fahigkeit zu Denken von der Féahigkeit zu Sprechen als anti-
lingualistische Position.

Mein Zugang zu dieser Frage wird im Folgenden eher methodologi-
scher Natur sein: Ich will nicht direkt fiir die eine oder andere der beiden
Seiten argumentieren, sondern vielmehr Argumente, die im Kontext dieser
(und eng damit verwandter) Diskussionen vorgebracht werden, dazu nut-
zen, um in einer methodologischen Frage, die ich fiir grundlegend halte,
Fortschritte zu machen. Die Argumente, die ich dabei diskutiere, dienen al-
so eher der Illustration und nicht so sehr der inhaltlichen Auseinanderset-
zung — obwohl sich auch fiir letztere einige erhellende Beobachtungen er-
geben werden.

LINGUALISMUS

Wie lésst sich fiir die eine oder die andere Seite argumentieren? Rufen wir
uns zunéchst eine mittlerweile klassische Verteidigung der lingualistischen
Position in Erinnerung, die Donald Davidson entwickelt hat. Davidson ver-
tritt bekanntlich eine holistische Bedeutungstheorie. Der Holismus in der
Sprachphilosophie ist letztlich durch ein eigentiimliches Zusammenspiel
von Kontextprinzip und Kompositionalititsprinzip gekennzeichnet: Die
Erweiterung des fiir die (Wort-)Bedeutung relevanten Kontexts vom Satz
auf die Sprache als Ganzes wird erzwungen durch die Auffassung, dass sich
der systematische Beitrag einzelner Worter zur Satzbedeutung nur charak-
terisieren lédsst, indem wir ihren Beitrag zu jedem beliebigen Satz charakte-
risieren. Die Frage, wie man den Beitrag der einzelnen Worter charakteri-
sieren kann, wird also zwangsldufig in holistischen Theorien eine entschei-
dende Rolle spielen. Und wihrend diese Frage bei anderen Autoren, wie
beispielsweise bei Wilfrid Sellars (1974) oder bei Robert Brandom (1994),
eine am regelkonformen Sprachgebrauch orientierte Antwort erhélt, schlagt
Davidson eine Losung vor, die an zentraler Stelle auf formale Ergebnisse
zurlickgreift.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODOLOGISCHE UBERLEGUNGEN | 63

Die Details dieser Losung sind fiir meine Zwecke nicht relevant. An-
ders ist ein wesentlicher Bestandteil von Davidsons Theorie: seine Konzep-
tion des Sprachverstehens oder der Interpretation. Nach Davidson befinden
wir uns in der Kommunikationssituation de facto fortwahrend in einer Situ-
ation, in der wir unser Gegeniiber interpretieren miissen. Die Charakteristi-
ka dieses Interpretationsvorgangs arbeitet Davidson anhand des Spezialfalls
der Verstdndigung mit Sprechern einer uns fremden Sprache heraus. Was
wir in dieser Situation leisten miissen, bezeichnet er, in Anlehnung an Qui-
nes Begriff der radikalen Ubersetzung (vgl. Quine 1960), als radikale Inter-
pretation.

Davidson geht dabei von der Voraussetzung aus, dass wir, wenn wir die
AuBerungen anderer Sprecher verstehen wollen, ihnen vor allem eins ent-
gegenbringen miissen: Vertrauen in ihre rationalen Fahigkeiten. Nur wenn
wir so einem ,,principle of charity* (Davidson 2001: 148) folgen, kdnnen
wir den Grad an Ubereinstimmung erzeugen, der notig ist, um zu systema-
tisch interpretierenden Zuordnungen zwischen Sdtzen der fremden Sprache
und unseren eigenen zu kommen: ,,If we cannot find a way to interpret the
utterances and other behaviour of a creature as revealing a set of beliefs
largely consistent and true by our own Standards, we have no reason to
count that creature as rational, as having beliefs, or as saying anything.*
(Davidson 1984: 137)

In der radikalen Interpretation ordnen wir deshalb, ausgehend von als
Zustimmung (oder Ablehnung) interpretiertem Verhalten?, den AuBerungen
des Sprechers der Objektsprache in ihrer Gesamtheit AuBerungen in unse-
rer Sprache in einer Weise zu, die es uns erlaubt, ihn so zu interpretieren,
dass er in seinem sprachlichen und sonstigen Verhalten von dem, was wir
Interpreten fiir richtig halten, so wenig wie moglich abweicht. Die Objekt-
sprache wird also als (allerdings nicht-abgeschlossenes) Ganzes und ge-
meinsam mit den Sprecherintentionen (Zustimmung bzw. Ablehnung) von
demjenigen interpretiert, der die ihm fremde Sprache verstehen mochte.

Diese Konzeption der radikalen Interpretation fithrt uns nun direkt zur
lingualistischen These der wechselseitigen Abhéngigkeit von Denken und
Sprechen: Denn einerseits werden wir dem Sprecher, um ihn zu verstehen,

2 Davidson geht davon aus, dass derartiges Zustimmungs- und Ablehnungsverhal-
ten unabhédngig vom Verstdndnis der Bedeutung der geduBerten Sétze mit hin-

reichender Zuverlassigkeit zuzuordnen ist.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64 | JOHANNES HAAG

immer eine Vielzahl von Uberzeugungen zuschreiben miissen, da wir sonst
ja keine Chance hitten, die fragliche Ubereinstimmung zu erzeugen. Ande-
rerseits konnen wir ihm in der Regel keine ausreichende Anzahl von Uber-
zeugungen zuschreiben, ohne die Sdtze zu interpretieren, denen er zu-
stimmt. Wir konnen also die Uberzeugungen des Sprechers nicht ohne sei-
ne AuBerungen, seine AuBerungen nicht ohne seine Uberzeugungen inter-
pretieren. Das bedeutet aber, dass wir unser Gegeniiber nur dann als Denker
interpretieren konnen, wenn er auch ein Sprecher ist. Gewiss brauchen wir
die Sprache, um unsere Gedanken auszudriicken; aber ebenso brauchen wir
sie, um einem Gegeniiber und uns selbst {iberhaupt Gedanken zuschreiben
zu konnen.

Kann es aber nicht auch denkende Wesen — Wesen mit intentionalen
Zustinden — geben, die sich selbst und anderen keine Gedanken zuschrei-
ben konnen, das heiflt die zwar den Begriff des Gedankens nicht haben,
dennoch aber iiber Gedanken verfiigen? Davidson meint nein — und zwar
aus prinzipiellen Griinden, die die wechselseitige Abhéngigkeit von Spre-
chen und Denken weiter erhellen. Seine Uberlegung vollzieht sich in zwei
Schritten.

Er weist erstens darauf hin, dass eine Uberzeugung haben auf das engs-
te damit verbunden ist, etwas fiir wahr zu halten. Ausgehend von dieser
Beobachtung argumentiert er, dass man nur versteht, was es bedeutet, etwas
fiir wahr zu halten, wenn man weil3, dass das, was man fiir wahr hilt, nicht
wahr sein muss. Man kann, mit anderen Worten, nichts glauben, ohne zu-
gleich zu wissen, was es heift, sich zu irren. Das Haben einer Uberzeugung
setzt also den Begriff der objektiven Wahrheit und damit auch den Begriff
des Irrtums voraus.

In einem zweiten Schritt weist Davidson darauf hin, dass die Begriffe
der objektiven Wahrheit und des Irrtums, wie er an einer Stelle formuliert,
,necessarily emerge in the context of interpretation” (Davidson 1984a:
169). Denn in der Interpretationssituation muss es ja gerade unser Anliegen
sein, groftmogliche Ubereinstimmung zwischen dem herzustellen, was wir
selbst, und dem, was unsere Gespréichspartner fiir wahr halten. Und dabei
setzen wir natiirlich voraus, dass das, was wir fiir wahr halten, im Grofien
und Ganzen wahr ist. Entsprechend klassifizieren wir dann die Uberzeu-
gungen unserer Gegeniiber als wahr, sofern wir Ubereinstimmung mit unse-
ren eigenen Uberzeugungen erzielen kdnnen, oder falsch in den iibrigen
Féllen.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODOLOGISCHE UBERLEGUNGEN | 65

Wenn aber das Haben einer Uberzeugung tatsichlich so eng mit dem
Begriff der objektiven Wahrheit verbunden ist und unser Begriff der Wahr-
heit seinerseits mit dem Kontext der Interpretation, dann kénnen wir keine
Uberzeugungen haben, ohne Uberzeugungen zuzuschreiben. Und dafiir ist
es offenbar erforderlich, dass wir auch den Begriff (des Habens) der Uber-
zeugung haben, das heif}t, dass wir wissen, was eine Uberzeugung ist.

We have the idea of belief only from the role of belief in the interpretation of langu-
age, for as a private attitude it is not intelligible except as an adjustment to the public
norm provided by language. It follows that a creature must be a member of a speech
community if it is to have the concept of belief. And given the dependence of other
attitudes on belief, we can say more generally that only a creature that can interpret

speech can have the concept of a thought. (Davidson 1984a: 170)

Es ist eine notwendige Bedingung fiir die Interpretation, dass wir selbst
zwischen Uberzeugungen und dem, was wahr ist, unterscheiden. Und diese
Interpretation kann nur gelingen, sofern wir auch unser Gegentiber als je-
manden betrachten, dem diese Unterscheidung zur Verfiigung steht. An-
dernfalls kénnen wir ihn nicht als rationales, mithin nicht als denkendes
Wesen begreifen. Ohne diese Praxis der Zuschreibung von Uberzeugungen
gébe es also keine Interpretation und ohne Interpretation keine derartige
Zuschreibungspraxis.

Der intentionale Bezug auf die Welt wird gerade im Kontext der Inter-
pretation {iber den Begriff der objektiven Wahrheit relevant. Was wir als
Interpreten fiir die objektive Wahrheit halten, ist unsere spezifische Art und
Weise des Weltbezugs. Die Welt taucht damit als uninterpretierte Realitét
in der Theorie des Weltbezugs nicht mehr auf: Wenn wir itiber die Welt
sprechen und nachdenken, ist die Welt immer interpretierte Welt, das heif3t
eine Welt, der wir mit unserem Sprechen und Denken in seiner Gesamtheit,
und nicht etwa Satz fiir Satz, Gedanke fiir Gedanke begegnen. Dennoch
setzen wir als Interpreten notwendig voraus, dass wir und unser Gegeniiber
iiber ein und dieselbe Welt auf die im GroBen und Ganzen selbe Art und
Weise sprechen und nachdenken. Und ohne diese Voraussetzung wire Ver-
stindigung nicht moglich.

An (wenigstens) einer wichtigen Stelle der vorgestellten Argumentation
habe ich allerdings ein Resultat eingeschmuggelt, fiir das ich nicht argu-
mentiert habe. Ich habe behauptet, dass wir Sprache brauchen, um nicht nur

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66 | JOHANNES HAAG

unserem Gegeniiber, sondern auch uns selbst iiberhaupt Gedanken zu-
schreiben zu konnen. Wieso folgt das aus den lingualistischen Uberlegun-
gen Davidsons?

Wie wir gesehen haben, taucht fiir ihn der Begriff der Uberzeugung nur
im Kontext der Interpretation liberhaupt auf: als Auseinanderfallen von
(ausgesprochener) Uberzeugung meines zu interpretierenden Gegeniibers
und (von mir als Zuschreiber dafiir gehaltenen) Realitdt: ,,Error is what gi-
ves belief its point.“ (Davidson 1984a: 168) Das bedeutet aber auch, dass
wir den Begriff der Uberzeugung nur im Kontext der Interpretation gewin-
nen. Und erst wenn wir iiber den Begriff der Uberzeugung verfiigen, kon-
nen wir uns selbst diese auch selbst zuschreiben. (Okkurente) Uberzeugun-
gen, das heiBt Urteile, sind aber die paradigmatischen intentionalen Zustdn-
de. Und damit ist auch fiir die Selbstzuschreibung von intentionalen Zu-
stainden die Fahigkeit zur Interpretation von sprachlichem Verhalten vo-
rausgesetzt.

Ich will diese Position hier nicht verteidigen — dazu ist sicherlich mehr
als eine Modifikation und Explikation nétig. Was mich interessiert sind ja,
wie ich bereits zu Beginn angekiindigt habe, Fragen methodologischer Na-
tur. Und die werden relevant, wenn wir uns die naheliegende Antwort des
Anti-Lingualisten vergegenwértigen: Der Anti-Lingualist verweist zundchst
einfach auf die unbestreitbare Tatsache, dass wir offenbar ohne Weiteres
dazu bereit sind, zumindest hoheren Tieren intentionale Zustinde zuzu-
schreiben, obwohl wir in der Regel zogern werden, diesen auch den Besitz
einer Sprache zuzubilligen. Der Lingualist reagiert seinerseits mit der Deu-
tung, dass wir in der Tat hdufig willens sind, nicht sprachbegabten Lebewe-
sen intentionale Zusténde zuzuschreiben; allerdings tun wir das, so behaup-
tet er, nur in analoger Weise. Denn gerade die wechselseitige Abhéngigkeit
von Denken und Sprechen verhindert es, dass wir diese Zuschreibungspra-
xis wortlich nehmen.

Aus der Sicht eines Anti-Lingualisten muss die Reaktion, dass wir Tie-
ren blof3 im analogen Sinne geistige Zusténde zuschreiben, freilich als billi-
ger Trick erscheinen: Die eigentliche Frage sei doch, so wird er argumen-
tieren, warum wir unsere Zuschreibungspraxis in diesem Fall als bloB ana-
loge Praxis auffassen sollten. Warum sollte man in dieser Zuschreibungs-
praxis nicht vielmehr ein vernichtendes Gegenbeispiel fiir die vorgebliche
wechselseitige Abhéngigkeit von Sprechen und Denken sehen und sich
vom Lingualismus verabschieden? Wenn wir es bei nichtsprachlichen Le-

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODOLOGISCHE UBERLEGUNGEN | 67

bewesen mit Verhalten zu tun haben, dass wir normalerweise als intelligent
bezeichnen wiirden, miissen wir solchen intelligenten Wesen doch wohl
auch das Verfiigen liber Begriffe zuschreiben.

Der Lingualismus a la Davidson charakterisiert allerdings seinerseits
die wechselseitige Abhingigkeit zwischen Denken und Sprechen als eine
begriffliche Abhédngigkeit — und sofern tatsdchlich begriffliche Beziehun-
gen betroffen sind, so argumentiert er, haben wir nun einmal keine Wahl,
sondern sind eindeutig festgelegt.

Auch wenn man diese Behauptung des Lingualisten im Prinzip fiir rich-
tig hilt, so ist doch zu beobachten: Als Antwort auf den Anti-Lingualisten
taugt sie nicht viel. Denn der Anti-Lingualist kann nun einfach reagieren,
indem er darauf verweist, dass gerade das Beispiel unserer Zuschreibungs-
praxis bei Tieren der beste Beleg dafiir ist, dass es eine derartige begriffli-
che Abhéngigkeit von Denken und Sprechen schlicht nicht gibt. (Analy-
tisch ist sie, so wird er argumentieren, jedenfalls nicht. Und andere philoso-
phische Argumentationsmuster neigen nicht dazu, dhnlich robust zu sein.)
Mithin hindert uns aus der Sicht des Anti-Lingualisten nichts daran, unsere
Zuschreibungspraxis auch im Falle nichtsprachlicher Lebewesen beim
Wort zu nehmen und sie nicht blof} als analoge Praxis aufzufassen.

Es scheint, wir haben hier ein echtes Problem: Weder die eine noch die
andere Seite wird sich an diesem Punkt durch weitere begriffliche (aber
nicht-analytische) Griinde oder die Haufung empirischer Belege eines Bes-
seren belehren lassen. Wir haben es scheinbar mit einem philosophischen
Remis zu tun. Wie lésst sich diese Pattsituation auflésen? Ich will im Fol-
genden plausibel machen, dass eine Differenzierung der Ebenen philoso-
phischer Abstraktion, auf denen diese Argumente angesiedelt sind, helfen
kann, diese Pattsituation aufzuldsen.

ANTI-LINGUALISMUS

Um die Relevanz dieses methodologischen Problems weiter zu erhellen,
mochte ich allerdings zunéchst ein weiteres Argumentationsbeispiel heran-
ziehen — diesmal einen Anti-Lingualisten. Wir haben ja gesehen, dass fiir
Davidson das Haben von Uberzeugungen wesentlich abhingt von der Fi-
higkeit zur Zuschreibung von Uberzeugungen. Dabei ist die Selbstzuschrei-
bung von Uberzeugungen, wie sich gezeigt hat, notwendiger Weise mitge-

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68 | JOHANNES HAAG

meint. Nun ist klar, dass die Fihigkeit zur Selbstzuschreibung von Uber-
zeugungen den Begriff eines Selbst bzw. Subjekts geistiger Zustéinde vo-
raussetzt. Denkende Subjekte a la Davidson miissen also iiber einen Selbst-
begriff verfligen.

Allerdings kann der Anti-Lingualist (anders als der Lingualist David-
son) darauf hinweisen, dass fiir ihn keineswegs ausgemacht ist, dass das
Haben von Uberzeugungen einen Selbstbegriff voraussetzt. Das ergab sich
schlieBlich nur vor dem Hintergrund der Davidsonschen Interpretationsthe-
orie.

Nun scheint aber Wissen von der Welt irgendwie vorauszusetzen, dass
wir uns in dieser Welt irgendwie verorten, das heilit unser Verhéltnis zu
anderen Dingen im Raum bestimmen koénnen, um uns entsprechend zu ver-
halten. Spricht das nicht dafiir, dass der Selbstbegriff, ganz unabhingig von
Davidsons diffiziler Argumentation, als grundlegend vorausgesetzt werden
muss? Doch der Anti-Lingualist kann einen Schritt weitergehen und dafiir
argumentieren, dass fiir die relevante Art des Selbstwissens der Selbstbe-
griff nicht vorausgesetzt werden muss. Und genau dafiir hat John Perry in
zahlreichen Aufsdtzen argumentiert.

Perry vertritt folgende These (RTS): Es gibt eine Art des Selbstwissens
(self-knowledge), die nicht voraussetzt, dass das Subjekt dieses Wissens ei-
nen Selbstbegriff (self-notion) hat.

,RTS* impliziert eine reduktionistische Theorie des Selbst. Ich will eine
Theorie des Selbst ,reduktionistisch® nennen, sofern in ihr der Selbstbegriff
weder ein semantischer noch ein epistemologischer Grundbegriff ist.

Auch diese These kann in direkten Zusammenhang mit der Diskussion
um die anthropologische Differenz gebracht werden: Ein sehr plausibler
Kandidat dafiir, was diese Unterscheidung konstituiert, besteht ndmlich da-
rin zu sagen, dass Menschen, nicht aber Tiere, liber Selbstwissen verfiigen.
Das ist allerdings nur solange plausibel (wenn man es iiberhaupt fiir plausi-
bel hélt), wie das Selbstwissen an einen Selbstbegriff gekniipft ist, an einen
Begriff von sich selbst als sich selbst. Sofern RTS nun tatsdchlich eine re-
duktionistische Konzeption des Selbstbegriffs impliziert, wird damit genau
dieser Zusammenhang zwischen Selbstbegriff und Selbstwissen geleugnet.
Damit verlore im Falle einer erfolgreichen Verteidigung von RTS ein (wei-
terer) vielversprechender Kandidat fiir die anthropologische Differenz seine
Plausibilitat.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODOLOGISCHE UBERLEGUNGEN | 69

Zunichst will ich den Zusammenhang zwischen Perrys These und einer
reduktionistischen Theorie des Selbst im Rahmen einer Explikation von
RTS verdeutlichenden. Die Darstellung von Perrys Position dient, wie be-
reits die Darstellung der Argumentation Davidsons, gleichzeitig der Vorbe-
reitung der Argumentation fiir die zentrale These der vorliegenden Uberle-
gungen: Perrys Verteidigung von RTS beruht letztlich auf einem methodo-
logischen Missverstdndnis. Eine addquate Auseinandersetzung mit seiner
Behauptung von RTS muss auf einer ganz anderen Ebene philosophischer
Abstraktion stattfinden.

Das ist ein ganz wesentlicher Schritt hin zu einer potentiellen anti-
reduktionistischen Kritik an RTS und am Lingualismus, die durch diese
Uberlegungen nur vorbereitet wird. Die methodologischen Voraussetzun-
gen flir diese Kritik sind damit allerdings geschaffen. Und meine vorrangi-
ge Absicht ist es, anhand dieses ganz konkreten Problems zu verdeutlichen,
wie wichtig diese methodologischen Fragen sind und wie viel mit ihrer
Klédrung bereits erreicht ist.

Nun zur Explikation von RTS und der Beziechung zur reduktionistischen
Theorie des Selbst: Die Schliisselbegriffe sind offensichtlich Selbstwissen,
Subjekt des Wissens und Selbstbegriff.

Beginnen wir mit Perrys Subjekten des Wissens. Subjekte des Wissens
oder epistemische Subjekte (agents) stehen in Beziehung zu anderen Din-
gen, die kraft dieser Beziehung eine bestimmte Rolle in ihrem Leben spie-
len. Diese Bezichung zwischen epistemischen Subjekten und den Gegen-
stinden kann eine unmittelbare Beziechung sein oder eine mittelbare: Ein
Fernseher vor mir steht in einer unmittelbaren Bezichung zu mir; der Poli-
tiker, liber den ich mit Hilfe dieses Fernsehers etwas erfahre, in einer mit-
telbaren. Die mit dieser Beziehung verbundenen Rollen nennt Perry sub-
Jektbezogene Rollen (agent-relative roles). Eine subjektbezogene Rolle ist
einfach die Rolle, die ein Gegenstand im Leben eines Subjekts spielt (Perry
1998: 84). Dass ein Gegenstand eine subjektbezogene Rolle spielt, ist die
notwendige Voraussetzung dafiir, dass epistemische Subjekte eine Indivi-
dualvorstellung (notion) von einem Gegenstand ausbilden konnen. Denn
den urspriinglichen Gehalt einer Individualvorstellung muss eine subjekt-
bezogene Rolle bilden. Um solche Vorstellungen und insbesondere auch
Wissen von Gegenstidnden zu erwerben und durch Handeln aktiv auf sie
einzuwirken, miissen die Subjekte, um die es Perry geht, sich epistemischer

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70 | JOHANNES HAAG

und pragmatischer Methoden bedienen.® Eine epistemische Methode wire,
was uns angeht, ganz einfach das Anschauen; eine pragmatische das Anfas-
sen.

Fiir RTS ist es nun aber nicht wichtig, dass es tatsdchlich um uns Men-
schen geht. Es reicht aus, dass die epistemischen Subjekte, von denen da
die Rede ist, uns in relevanter Hinsicht dhnlich sind. In relevanter Hinsicht
dhnlich sind uns Subjekte, die mit Hilfe von epistemischen und pragmati-
schen Methoden zu Gegenstdnden in Beziehung treten kénnen, die dadurch
fiir sie subjektbezogene Rollen spielen. Nur solche Subjekte sind wirklich
epistemische Subjekte in Perrys Sinn.

Nun zum Begriff des Selbstwissens. Perry behauptet, dass es verschie-
dene Arten von Selbstwissen gibt. Fiir unsere Zwecke sind wichtig: sub-
Jjektbezogenes Wissen (agent-relative knowledge) und selbstzugeschriebe-
nes Wissen (self-attached knoweldge).*

Schon die Terminologie legt nahe, dass ein enger Zusammenhang be-
steht zwischen subjektbezogenem Wissen und der subjektbezogenen Rolle.
Kurz gesagt ist das subjektbezogene Wissen ein Wissen iiber Gegenstinde,
das von der Beziehung des Subjekts zu diesen Objekten abhingt. Wenn ich
weil}, dass hier eine Teetasse steht und dort ein Biicherregal, dann weil} ich
etwas iiber die Teetasse und das Biicherregal in Bezug auf mich. Wie wir
gesehen haben, haben Perrys epistemische Subjekte Wissen von einem Ge-
genstand nur dann, wenn dieser Gegenstand eine subjektbezogene Rolle fiir
sie spielt. Deshalb ist ihr Wissen iiber Gegenstdnde immer auch subjektbe-
zogenes Wissen. Subjektbezogenes Wissen betrifft das epistemische Sub-
jekt, ohne deshalb notwendig von ihm zu handeln:

When we perceive how the world is around us and act upon it, we need to judge

what distance and direction things stand relative to us. But we do not need to keep

3 Allerdings beschrinkt sich ihre Fahigkeit ausschlielich auf Gegensténde, die
eine subjektbezogene Rolle fiir sie spielen. Perry betont zudem, dass sich alle
subjektbezogenen Rollen durch unmittelbare subjektbezogenen Rollen zuriick-
fiihren lassen. Nur durch die Verbindung mit Gegenstdnden, die eine unmittel-
bare subjektbezogene Rolle spielen, konnen Entitéten mittelbare Rollen spielen.

4 Die dritte Art ist Wissen beziiglich der Person, die man zufillig selbst ist. Hier
geht es um ein Selbstwissen aus der Perspektive der dritten Person, die fiir unse-

re Zwecke irrelevant ist.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODOLOGISCHE UBERLEGUNGEN | 71

track of who it is that we are judging things to be in front of or to the left of, at least
as long as we are basing our actions on simple perceptual knowledge. In this case,
our knowledge concerns ourselves but need not involve an explicit representation of
ourselves. (Perry 1998: 88)

Im subjektbezogenen Wissen haben wir also einen faktischen Selbstbezug,
ohne dass in diesem Wissen notwendig eine Représentation (Idee, Begriff)
des Subjekts von sich selbst (als sich selbst) enthalten ist. Dennoch glaubt
Perry, dass wir diese Art von Wissen als genuines Selbstwissen charak-
terisieren sollten: ,,(T)his kind of knowledge is self-knowledge, in that it
embodies knowledge of the relations things stand to the agent; the thoughts
are true because of facts about the agent. (Ebd.)

Subjektbezogenes Wissen ist Perrys Ansicht nach die fundamentalste
Art des Selbstwissens. Es ist dieses Wissen, um das es in RTS geht. Im Ge-
gensatz dazu steht offenbar Wissen, das notwendig eine explizite Reprasen-
tation des epistemischen Subjekts von sich selbst als sich selbst enthilt. So
eine explizite Reprasentation nennt Perry ,,Selbstbegriff (self-notion). Nur
wer einen Begriff von sich selbst hat, besitzt die Fahigkeit, Ich-Gedanken
zu haben. Er hat nicht nur die Féhigkeit, den Gedanken Da steht eine Tee-
tasse zu fassen, sondern auch den Gedanken Vor mir steht eine Teetasse
oder Ich sehe, dass da eine Teetasse steht. Ich-Gedanken enthalten explizite
Représentationen des Selbst. Nur wer solche Gedanken hat, hat in Perrys
Sinn selbstzugeschriecbenes Wissen. Auch selbstzugeschriebenes Wissen
betrifft das Selbst. Anders als das subjektbezogene Wissen handelt es dar-
iiber hinaus aber auch explizit vom Selbst als Selbst. Es impliziert einen
Selbstbegriff.

Perrys Konzeption von selbstzugeschriebenem Wissen scheint mir, fiir
sich genommen, nicht besonders kontrovers — ebenso wenig, wie seine
Konzeption subjektbezogenen Wissens. Es gibt offenbar Gedanken, in de-
nen ein Selbstbezug explizit enthalten ist. Und es scheint, zumindest prima
facie, auch viele Gedanken zu geben, in denen dieser Bezug nicht vor-
kommt. Wirklich problematisch ist erst die spezifische Art und Weise, in
der Perry subjektbezogenes Wissen und Selbstbegriff in RTS miteinander
verkniipft. Denn in RTS geht es ja nicht etwa darum, ob es moglich ist, ein-
zelne Gedanken zu fassen, die keinen Selbstbegriff enthalten. Vielmehr
wird behauptet, dass epistemische Subjekte auch dann iiber die Féahigkeit

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72 | JOHANNES HAAG

verfligen, solche Gedanken zu fassen, wenn sie iiberhaupt keinen Begriff
von sich selbst als sich selbst haben.’

Damit diirfen sie aber auch keine anderen Gedanken haben, die einen
Selbstbegriff enthalten. Perry versucht dies sicherzustellen, indem er den
Selbstbegriff als eine Vorstellung beschreibt, die im Kontext des Erwerbs
subjektbezogenen Wissens selbst entwickelt wird — genau wie alle anderen
Individualvorstellungen. So wird das Selbst zunichst zu einem Gegenstand
unter anderen.

RTS erlaubt ihm dann eine Konzeption dieses Erwerbs eines Selbstbe-
griffs, die eine Reduktion dieses Begriffs impliziert. Damit impliziert RTS
also eine reduktionistische Theorie des Selbst. Perry argumentiert folgen-
dermaBien: Ein Selbstbegriff ist als Individualvorstellung in seiner Termino-
logie zunichst einmal die Reprdsentation eines Einzeldings oder Gegen-
stands. Epistemische Subjekte sollen allerdings, wie wir schon gesehen ha-
ben, ausschlieBlich von solchen Gegenstdnden Individualvorstellungen ha-
ben, die fiir sie eine subjektbezogene Rolle spielen. Wenn sie also einen
Selbstbegriff in Perrys Sinn haben, dann muss es sich dabei um einen Be-
griff von etwas handeln, das eine solche Rolle fiir sie spielt. Welche sub-
jektbezogene Rolle spielen wir fiir uns selbst? Nach Perry die Rolle des
Identisch-Seins.®

Was zunichst vielleicht ein wenig befremdlich klingt, kann man, glaube
ich, plausibel machen: Ausgangspunkt ist die Uberlegung, dass das Subjekt
in diesem Fall in eine epistemische Beziehung zu dem Gegenstand tritt, mit
dem es de facto identisch ist. Eine der subjektbezogenen Rollen dieses be-
sonderen Gegenstands besteht genau darin, dass er mit dem Subjekt iden-
tisch ist.” Diese Rolle des Identisch-Seins kann fiir dieses Subjekt offenbar

5 In diesem Sinne schreibt Perry: ,,Agent-relative knowledge does not require that
the agent have an idea of self or a notion of itself.“ (Ebd.)

6 ,,The view I advocate is simply that identity is a basic relation, and that our idea
of self (,being me®) is the idea of the agent-relative role, is identical. This is the
role we each play in our own lives. That is, identity, like being in front or behind
or above, is a basic relation relative to which we have epistemic and pragmatic
methods.* (Perry 1998: 95)

7  Nicht durch das ,,Identisch-sein-mit-sich®, was die Konzeption zirkuldr machen

wiirde: ,,It is agent-relative knowledge that keeps the account from circularity. It

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODOLOGISCHE UBERLEGUNGEN | 73

nichts anderes spielen, als es selbst. Sofern das Subjekt nun Wissen von
diesem besonderen Gegenstand in dieser besonderen Rolle erwirbt, hat es
subjektbezogenes Wissen von sich selbst als sich selbst erworben, das heif3t
einen Selbstbegriff. Der Selbstbegriff ist nach Perry deshalb um nichts ge-
heimnisvoller als jeder andere Begriff von einem Gegenstand. Das Beson-
dere am Selbstbegriff ist lediglich darauf zuriickzufiihren, dass kein anderer
Gegenstand diese subjektbezogene Rolle fiir ein Subjekt spielen kann: Nur
es selbst ist nun einmal mit sich identisch.

Ich habe eine Theorie des Selbst als reduktionistisch bezeichnet, in der
der Selbstbegriff weder ein semantischer noch ein epistemologischer
Grundbegriff ist. Der Selbstbegriff ist bei Perry kein semantischer Grund-
begriff, weil nicht er, sondern der Begriff der Identitdt der grundlegende
semantische Begriff ist. Diese Konzeption des Selbstbegriffs wire aller-
dings auch dann durchfiihrbar, wenn der Selbstbegriff und subjektbezoge-
nes Wissen von anderen Gegenstinden wechselseitig voneinander abhéngig
wiren. So eine Theorie wire aber nicht reduktionistisch, weil der Selbstbe-
griff dann zwar kein semantischer, wohl aber ein epistemologischer Grund-
begriff wire. Doch in Perrys Theorie brauchen wir fiir subjektbezogenes
Wissen keinen Selbstbegriff. Dass behauptet ja gerade RTS. Der Selbstbe-
griff ist bei ihm also auch kein epistemologischer Grundbegriff. Erst RTS
macht Perrys Konzeption des Selbstbegriffs demnach reduktionistisch.

RTS koénnen wir mittlerweile ja als RTS (explizit) so interpretieren: Es
gibt eine Art des Selbstwissens, ndmlich subjektbezogenes Wissen, die
nicht voraussetzt, dass das Subjekt dieses Wissens, das wahrnehmend und
handelnd zu seiner Umgebung in Beziehung tritt, iiber eine explizite
Selbstreprisentation verfligt.

Man konnte diese These nun sicher auch so kritisieren, dass man sub-
jektbezogenem Wissen den Status des Selbstwissens abspricht. In subjekt-
bezogenem Wissen soll es ja gerade nicht um das Selbst gehen: Ist das dann
wirklich noch Selbstwissen? Ich mochte diesen Weg nicht einschlagen.
Denn fiir die Irreduzibilitdt des Selbstbegriffs wire damit nichts gewonnen.
Auch ein modifiziertes RTS, in dem nicht mehr von Selbstwissen, sondern
nur noch von Wissen die Rede ist, wiirde die reduktionistische Konzeption
des Selbstbegriffs stiitzen. Perry bendtigt dafiir nur Subjekte, die Wissen

is not the idea person identical with me that I need, but only the role-idea person
identical. My idea of me is not part of the idea.“ (Perry 1998: 96)

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74 | JOHANNES HAAG

von Gegenstéinden haben, ohne iiber einen Selbstbegriff zu verfiigen. Des-
wegen ist RTS fiir ihn so wichtig. Man kann RTS deshalb auch als These
des ausschlieBlich selbstlosen Wissens bezeichnen.

ABSTRAKTIONSEBENEN

Wie verteidigt Perry nun diese These? Fiir eine Verteidigung von RTS
wiirde es ausreichen zu zeigen, dass es prinzipiell moglich ist, dass episte-
mische Subjekte ausschlieBlich selbstloses Wissen haben — ganz unabhén-
gig davon, ob diese Mdoglichkeit realisiert ist oder nicht. Die faktische Rea-
lisierung ausschlieBlich selbstlosen Wissens ist daher, trivialer Weise, ein
schlagkréftiges Argument fiir die These der Moglichkeit derartigen Wissens
— dhnlich wie die faktische Realisierung denkender, aber nicht sprechender
Tiere ein schlagkriftiges Argument gegen den Lingualismus darstellt. In
diesem Sinne schreibt Perry: ,,There are systems that perceive, and use the
information about their circumstances they get through perception, that do
not know that it is their circumstances they are learning about. During our
forming stages [...] we may be such systems.” (Perry 1998: 89)

Ich will dieses Argument fiir RTS das Argument der faktischen Reali-
sierung nennen. Ein erster, sehr wichtiger Schritt in der Beurteilung dieses
Arguments besteht darin, sich klar zu machen, dass es auf zweierlei Weise
verstanden werden kann: Entweder es geht um tatsdchliche Féhigkeiten der
fraglichen Systeme, oder es geht darum, wie wir diese Systeme beschrei-
ben. Es geht, mit anderen Worten, in diesem Argument entweder um natiir-
lich gegebene Fakten hinsichtlich der Systeme, denen wir dieses Wissen
zuschreiben, oder es geht um Fakten hinsichtlich unserer Zuschreibungs-
praxis, und damit unserer Begriffsverwendung, selbst. Etwas vereinfachend
will ich die erste Interpretation des Arguments der faktischen Realisierung
als naturalistische Interpretation klassifizieren, die zweite als begriffliche —
in dem oben bereits angewandten weiten Sinne, in dem ,begrifflich® nicht
auf ,analytisch‘ eingeschrénkt ist.

In beiden Interpretationen ist das Argument eine Uberlegung, die sich
auf einer deskriptiv-metaphysischen Ebene philosophischer Betrachtung
bewegt. Ein solches Argument ist aber nur dann angemessen, wenn die
These, fiir die argumentiert werden soll, selbst eine deskriptiv-metaphy-

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODOLOGISCHE UBERLEGUNGEN | 75

sische These ist. Davon geht Perry, wie das Argument der faktischen Reali-
sierung deutlich macht, offenbar aus.

Perry scheint nun sein Argument eher als ein naturalistisches Argument
aufzufassen. Das wird deutlich, wenn er etwa ohne weiteres blof3 noch iiber
informationsverarbeitende Systeme spricht, wo es um Wissen geht. Fiir die
Beurteilung der Bedeutung dieses Arguments fiir die Verteidigung von
RTS ist es jedoch meiner Ansicht nach ganz entscheidend, dass es um unse-
re Zuschreibungspraxis gehen muss. Natiirlich sind die fraglichen Systeme
informationsverarbeitende Systeme. Die entscheidende Frage ist aber, ob
wir diese Art der Informationsverarbeitung als Wissen beschreiben wollen;
ob Wissen fiir uns einfach nur Informationsverarbeitung ist.

Das ist aber eine Frage, die unsere Zuschreibungspraxis betrifft. Das
Argument der faktischen Realisierung muss also ein begriffsanalytisches
Argument sein, in dem es um faktische Eigenschaften unserer Zuschrei-
bungspraxis geht. Diese Deutung erdffnet einem Kritiker des Arguments
eine neue Moglichkeit: Sofern es um Fakten hinsichtlich unserer Zuschrei-
bungspraxis geht, kann er behaupten, dass wir solche Systeme nur in einem
analogen Sinne als epistemische Subjekte betrachten und das Wissen, das
wir ihnen zuschreiben, nur in einem analogen Sinne als Wissen. Unsere Zu-
schreibungspraxis wird hinsichtlich solcher Systeme also blof3 als analoge
Praxis aufgefasst. Solche informationsverarbeitenden Systeme hétten dann
gar kein wirkliches Wissen und das Argument der faktischen Realisierung
wire damit falsch.

Doch damit ist die Diskussion keineswegs beendet. Denn jetzt ist —
einmal mehr! — eine Pattsituation zwischen konkurrierenden Beschreibun-
gen unserer Zuschreibungspraxis entstanden: Genau wie im Disput iiber
den Lingualismus nimmt die eine Beschreibung unsere Praxis beim Wort,
die andere interpretiert sie als analoge Redeweise. Falls man die Zuschrei-
bungspraxis wortlich nehmen sollte, wire Perrys argumentative Bezug-
nahme auf die Fakten immer noch erfolgreich, andernfalls nicht. Entschie-
den ist mit dem Hinweis auf die alternative Beschreibung also noch gar
nichts. Eine solche Entscheidung erfordert Griinde. Doch auf der Basis
welcher Griinde sollte man zwischen diesen beiden Beschreibungen ent-
scheiden?

Dass es zu solchen Patt-Situationen kommt, zeigt uns, so meine ich,
dass die begriffliche Analyse unserer tatsdchlichen Zuschreibungspraxis
hier selbst an ihre Grenzen gelangt. Allein auf der Ebene der Analyse unse-

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76 | JOHANNES HAAG

rer faktischen Zuschreibungspraxis kann weder iiber die Wahrheit des Lin-
gualismus noch iiber RTS entschieden werden. Was wir brauchen ist eine
Methode, die eine begriindete Entscheidung fiir die eine oder andere Inter-
pretation unserer Zuschreibungspraxis erlaubt.

Eine Moglichkeit, mit dieser Situation umzugehen, besteht darin, nicht
mehr {iber die tatsdchliche Zuschreibungspraxis zu sprechen, sondern iiber
die Bedingungen, denen jede mogliche Zuschreibungspraxis als Zuschrei-
bung epistemischer oder (allgemein formuliert) intentionaler Zustéinde und
Fahigkeiten notwendig unterworfen ist. Dafiir miissen wir aber weg von der
deskriptiv-metaphysischen Betrachtung und hin zu einer transzendentalphi-
losophischen.

Was zu diesem Zweck notig ist, ist eine philosophische Methodologie,
die genau differenziert zwischen verschiedenen Ebenen der philosophi-
schen Betrachtung und ihrer jeweiligen Konsequenzen fiir den Umgang mit
den Gegenstéinden der Betrachtung.® Ich will diese Ebenen als Abstrakti-
onsebenen bezeichnen. Die beiden grundlegenden Abstraktionsebenen
werden durch die Unterscheidung zwischen deskriptiv-metaphysischen Un-
tersuchungen einerseits und transzendentalphilosophischen Untersuchungen
andererseits differenziert. Alle weiteren Unterscheidungen von Abstrakti-
onsebenen ergeben sich dann aus einer Differenzierung innerhalb dieser
beiden Ebenen.

Auf der deskriptiven Abstraktionsebene beschiftigen wir uns — um un-
ser Problem als Beispiel anzufiihren — mit unserer faktischen Zuschrei-
bungspraxis, mit ihren faktischen Grenzen und Moglichkeiten. Auf der
transzendentalphilosophischen Abstraktionsebene geht es uns um die Be-
dingungen der Moglichkeit jeder denkbaren Zuschreibungspraxis. Sofern
wir nach solchen Bedingungen der Mdglichkeit fragen, fragen wir nach
Bedingungen, die wir fiir notwendig halten miissen. Wir fragen, mit ande-
ren Worten, nach Denknotwendigkeiten. Diese Bedingungen der Moglich-
keit bestimmen also die Grenzen dessen, was fiir uns denkbar ist.

Der Begriff der Denknotwendigkeit beschreibt eine Alternativlosigkeit,
die die transzendentalphilosophische Abstraktionsebene wesentlich kenn-

8 Da ich glaube, dass viele Philosophen implizit dhnliche methodologische Prin-
zipien anlegen, verstehe ich die Entwicklung einer derartigen Methodologie eher
als Aufdeckung solcher impliziten Strukturen, denn als Entwicklung einer neu-
artigen Methodologie. Zum Folgenden vgl. Haag (2007, Kap. 1); Haag (2012).

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODOLOGISCHE UBERLEGUNGEN | 77

zeichnet. Uberlegungen auf dieser Ebene philosophischer Abstraktion miis-
sen erkldren, weshalb es sich so verhalten muss und nicht anderes verhalten
kann.

TRANSZENDENTALPHILOSOPHIE

Zunichst will ich etwas genauer erldutern, was ich hier unter Transzenden-
talphilosophie verstehe. Zu diesem Zweck muss spezifiziert werden, was es
heif3t, dass eine Antwort ohne Alternative ist: Es kann nicht einfach heif3en,
dass sie logisch notwendig ist; wir konnen Alternativen héaufig wider-
spruchsfrei denken. Doch diese logisch moglichen Alternativen sind keine
Alternativen fiir uns, das heif3t, sie sind keine Alternativen, die wir inhalt-
lich bestimmen konnen.

Inhaltliche Bestimmung ist immer die Bestimmung des Denkens hin-
sichtlich seines Gegenstands. Sofern diese Bestimmbarkeit wegfillt, liefert
die Theorie eine blof formale Analyse des Denkens. Eine derartige Analyse
ist aber unangemessen, sofern es uns um die Eigenschaften des Bezugs
epistemischer Subjekte auf sich selbst geht, die in den bisherigen Uberle-
gungen thematisiert worden sind. Denn diese Uberlegungen betreffen einen
wesentlichen Aspekt des intentionalen Bezugs auf eine Wirklichkeit, als de-
ren Teil wir uns begreifen: ndmlich den intentionalen Selbstbezug. Die
Analyse dieses Bezugs muss in einer rein formalen Analyse vernachléssigt
werden.

Es geht in der Transzendentalphilosophie (wenigstens in der Theoreti-
schen Philosophie’) um Fragestellungen, die die Bedingungen der Mog-
lichkeit unseres intentionalen Bezugs auf etwas {iberhaupt betreffen. Es
geht, mit anderen Worten, um Fragen der notwendigen Voraussetzungen
geistiger Intentionalitdt. Dabei geht es allerdings nicht blol um die Be-
schreibung der faktischen, naturalistisch aufgefassten Bedingungen und
Zwénge, denen unsere intentionale Bezugnahme auf die Welt unterworfen
ist. Denn eine solche Beschreibung enthilt keinerlei Notwendigkeit im Sin-
ne eines ,Nicht-Anders-Konnens‘ — nicht einmal aus unserer spezifisch

9 Vgl. Haag (2013) zu einer mdglichen Erweiterung der Charakteristik auf die
Praktische Philosophie.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78 | JOHANNES HAAG

menschlichen Perspektive, die nicht ohne weiteres als universell aufzufas-
sen ist.

Ebenso wenig kann sich ein solcher Zugang aber auf die Begriffsanaly-
se im klassischen oder auch im erweiterten deskriptiv-metaphysischen Sin-
ne a la Peter Strawson (1959) beschrianken, obwohl vor allem die letztere
Art der Begriffsanalyse einen nicht unwesentlichen Bestandteil derartiger
Uberlegungen bilden muss. Zwar stellt eine deskriptiv-metaphysische Be-
griffsanalyse sicher, dass der Ausgangspunkt der transzendentalphilosophi-
schen Analyse nicht zufdllig und beliebig gewdhlt wird, sondern selbst be-
reits Ergebnis eines systematischen Abstraktionsprozesses hinsichtlich un-
serer faktischen Verwendung desjenigen Vokabulars ist, das fiir den zu ana-
lysierenden Problemkomplex charakteristisch ist. Doch allein danach, was
die allgemeinsten Merkmale unserer Begriffsverwendung faktisch sind,
wird in der transzendentalphilosophischen Analyse nicht gefragt. Sie fragt
vielmehr, welche dieser Merkmale tatséchlich notwendig dafiir sind, dass
wir diese Begriffe iiberhaupt verwenden kdnnen, und, noch allgemeiner,
dafiir, dass wir {iberhaupt Begriffe verwenden konnen.

Zur Begriffsverwendung, die uns in der Transzendentalphilosophie be-
schéftigt, gehort allerdings, sofern wir uns mit den Bedingungen der Mog-
lichkeit von Intentionalitét befassen, auch die Beziehung dieser Begriffe auf
einen moglichen Gegenstand. Dieser Gegenstandsbezug kann in unter-
schiedlichen Graden der Abstraktion gedacht werden; allerdings darf von
diesem Bezug selbst in der transzendentalphilosophischen Analyse nicht
abstrahiert werden. Diese minimale inhaltliche Bestimmung unterscheidet
die Notwendigkeit, an der wir in der Transzendentalphilosophie interessiert
sind, auch von den logischen Notwendigkeiten, die eine formale, logische
Analyse der Begriffsverwendung untersucht.

Auch fiir Letztere gilt allerdings, was bereits von der (deskriptiv-
metaphysischen) Begriffsanalyse behauptet wurde: Eine formale Analyse
ist fiir die Transzendentalphilosophie unentbehrlich. Sie steckt gleichsam
das Feld ab, in dem die transzendentalphilosophische Analyse sich iiber-
haupt bewegen kann. So verwendet Kant in der Aufstellung seiner Urteils-
tafel (Kritik der reinen Vernunft A 67-76/B 92—101) die formale Logik sei-
ner Zeit, um die Urteile, also die Vehikel des Gegenstandsbezugs, zunichst
eben noch unabhéngig von diesem Gegenstandsbezug so allgemein wie
moglich zu klassifizieren und so sicherzustellen, dass die darauf aufbauen-

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODOLOGISCHE UBERLEGUNGEN | 79

de im eigentlichen Sinne transzendentalphilosophische Analyse, die in der
Tafel der Kategorien miindet (A 76ff./B 102ff.), vollstindig ist.'?

Da das so abgesteckte Feld widerspruchsfreier Urteile sich in der an-
schlieBenden transzendentalphilosophischen Analyse dann allerdings als
weiter erweist, als das der Urteile mit Gegenstandsbezug, da nicht jedes
widerspruchsfreie Urteil fiir uns inhaltlich bestimmbar ist, zeigt die formale
Analyse dariiber hinaus auch die zwar widerspruchsfrei denkbaren, aber in-
haltlich nicht einmal im erlduterten Sinne minimal bestimmbaren Alternati-
ven auf. Und solche Alternativen sind bisweilen notwendig, um die Gren-
zen der inhaltlichen Bestimmbarkeit klarer aufzuzeigen. Sie fungieren als
Grenzbegriffe, das heilit als widerspruchsfreie, aber inhaltlich nicht weiter
bestimmbare begriffliche Konstrukte, die durch den Kontrast zu denjenigen
Begriffen, deren Alternativen sie benennen — freilich ohne sie begreifbar zu
machen —, die Grenzen klar markieren, denen unsere Begriffsverwendung
unterworfen ist.!!

Eine transzendentalphilosophische Untersuchung ist demnach mit Not-
wendigkeiten befasst, die sich aus der Analyse von Begriffen ergeben, die
wir verwenden miissen, sofern wir iiberhaupt Begriffe verwenden konnen,
das heifit sofern wir uns intentional auf etwas beziehen konnen sollen. Da-
mit kann und muss sie die Ergebnisse einer formalen Analyse ebenso integ-
rieren, wie die Ergebnisse der Begriffsanalyse derjenigen Begriffe, die die-
ses Charakteristikum besitzen. Andere Begriffe kann und muss sie ignorie-
ren. Auf diese Weise ermdglicht sie zugleich eine maximal allgemeine und
dennoch inhaltlich bestimmte Untersuchung.

Prima facie scheint diese Art der Theoriebildung auf den intentionalen
Bezug unseres Denkens auf die Welt, als deren Teil wir uns begreifen, und
dessen epistemischen Konsequenzen eingeschriankt. Denn nur hinsichtlich
dieses Bezugs scheint zu gelten, dass im genannten Sinne notwendigen Ei-
genschaften durch die Reflexion auf unser eigenes epistemisches Vermogen
geklart werden kénnen. Denn die fraglichen Bedingungen sind reflexiv er-
fassbar, weil sie als Bedingungen der Moglichkeit des Denkens selbst fun-
gieren. Nur in diesem Fall haben wir, so scheint es, deshalb die Mdglichkeit

10 Das ist natiirlich eine starke Vereinfachung. Fiir eine ausfiihrliche Analyse vgl.
Hoeppner (2015).
11 Vgl. dazu Forster (2011, Kap. 6) und Haag (2013a).

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80 | JOHANNES HAAG

selbst zu iiberpriifen, ob etwas tatséchlich eine Bedingung der Moglichkeit
im relevanten Sinne ist.

Wir haben diese Moglichkeit, weil wir selbst intentionale und epistemi-
sche Subjekte sind und die reflexive Analyse unserer Intentionalitit zur
Grundlage der systematischen Verallgemeinerung der Frage nach den ge-
suchten Bedingungen machen konnen. Transzendentalphilosophische The-
sen sind solche, die sich aus der Analyse von Begriffen ergeben, die wir
verwenden miissen, sofern wir uns iiberhaupt intentional auf etwas bezie-
hen konnen sollen.'?

Dass sich die Analyse auf diese Weise hinsichtlich ihres Untersu-
chungsgegenstandes einschriankt, er6ffnet ihr also gleichzeitig neuen Spiel-
raum zur Gewinnung von Erkenntnissen. Denn die Begriffsanalyse muss
sich auf die faktische Begriffsverwendung beschrénken und kann ansonsten
nur auf das logisch (oder metaphysisch) mogliche, widerspruchsfrei Denk-
bare verweisen, das so allgemein ist, dass es den einzelnen Begriff nicht
weiter erhellen kann. Sie kann die Bedingungen der Moglichkeit der Be-
griffsverwendung nicht selbst zum Gegenstand der Betrachtung machen.
Die transzendentalphilosophische Methode erdffnet demgegeniiber die
Aussicht, auch das zu thematisieren, was wir fiir das Gelingen dieses inten-
tionalen Bezugs voraussetzen miissen. Mit dieser Frage bewegen wir uns
deshalb auf einer anderen Ebene der philosophischen Abstraktion.

12 Vgl. dazu Sellars (1967: 635). Ich denke, dass diese Einschrankung nicht das
letzte Wort in dieser Frage sein kann, auch wenn die Erweiterungen des Anwen-
dungsbereichs dieser philosophischen Methode &uflerst behutsam vollzogen
werden miissen. Das gilt natiirlich insbesondere fiir die praktische Philosophie.
Vgl. dazu Haag (2013).

Kant selbst hat seinen Begriff der Transzendentalphilosophie, wie Eckart Forster
schliissig gezeigt hat, verdndert, weg von der Frage des (apriorischen) intentio-
nalen Gegenstandsbezugs, die ihn wenigstens seit dem Herz-Brief vom Februar
1772 und noch bis zur Abfassung der ersten Auflage der Kritik der reinen Ver-
nunft (1781) beschéftigt hatte (Forster 2011: 114—117). Die neue Charakterisie-
rung des Gegenstands der Transzendentalphilosophie, ndmlich die synthetisch
apriorischen Wahrheiten, entstanden wihrend der Auseinandersetzung mit den
ersten Offentlichen Reaktionen auf die erste Kritik, ermdglichte es ihm, den Ge-
genstandsbereich der Transzendentalphilosophie weit iiber die urspriingliche

Frage intentionalen Gegenstandsbezugs hinaus auszudehnen.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODOLOGISCHE UBERLEGUNGEN | 81

Dass das Mittel der Untersuchung dennoch eine Analyse ist (ndmlich
eine reflexive Analyse unserer Intentionalitét), &ndert nichts am besonderen
Status der so gewonnenen begrifflichen Notwendigkeiten. Sofern man diese
Notwendigkeiten als analytische Wahrheiten bezeichnen kann, sind sie ,,er-
hellende analytische Wahrheiten*!®, die eine Rechtfertigung gestatten: Sie
sind gerechtfertigt, sofern sie fiir epistemische Subjekte wie uns ohne Al-
ternative sind.

Welche Alternativen wir inhaltlich bestimmt denken kdnnen (welche
Alternativen real moglich sind) ist dabei abhingig davon, was die fakti-
schen Grenzen und Moglichkeiten unseres intentionalen Bezugs auf die
Welt sind. Deskriptive Aspekte unserer bewussten intentionalen Bezug-
nahme auf uns selbst oder die Welt miissen deshalb Ausgangspunkt fiir die
Beantwortung von Fragen nach den Bedingungen der Moglichkeit dieser
faktischen Grenzen sein. Von solchen deskriptiv erfassten Aspekten unserer
faktischen intentionalen Bezugnahme miissen wir also ausgehen, wenn wir
die Bedingungen der Mdglichkeit der intentionalen Bezugnahme insgesamt
analysieren wollen. Oder, mit Fichte gesprochen, wir miissen von Tatsa-
chen des (empirischen) Bewusstseins ausgehen, wenn wir klaren wollen,
was der Fall sein muss, damit es liberhaupt empirisches Bewusstsein gibt.
Das Verhiltnis zwischen den Abstraktionsebenen muss deshalb hierar-
chisch sein: Ergebnisse auf einer Ebene sind fiir die begrifflich abhidngigen
Ebenen bindend. Dieses Abhdngigkeitsverhéltnis charakterisiert insbeson-
dere auch das Verhiltnis zwischen transzendentalphilosophischer und de-
skriptiv-metaphysischer Abstraktionsebene: Eine Entscheidung auf der
transzendentalphilosophischen Ebene ist bindend fiir die deskriptive.

Um allerdings herauszufinden, ob etwas wirklich eine Denknotwendig-
keit im transzendentalphilosophischen Sinne ist, miissen wir auf eine Weise
iiber diese Eigenschaften nachdenken, die nicht bereits voraussetzt, dass der
wissende oder vorstellende Bezug auf die Welt {iberhaupt moglich ist. Kant
hat genau zu diesem Zweck einen eigenen terminus technicus eingefiihrt,
den Begriff eines Gegenstandes iiberhaupt, der von dieser Voraussetzung
ausdriicklich abstrahiert. Es muss uns also, mit Kant gesprochen, um die
Bedingungen der Moglichkeit unseres epistemischen Bezugs auf Gegen-
stinde iiberhaupt gehen. Sofern das richtig ist, ist die transzendentalphilo-
sophische Betrachtungsweise auch die angemessene fiir die Ermittlung der

13 Vgl. Sellars (1967).

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82 | JOHANNES HAAG

Bedingungen der Moglichkeit unserer Zuschreibungspraxis in epistemi-
schen oder intentionalen Kontexten. Denn diese sind direkt abhidngig von
den Bedingungen der Moglichkeit unseres epistemischen oder intentionalen
Bezugs auf Gegenstinde {iberhaupt.

METHODOLOGISCHER NEUBEGINN

Kehren wir nun zuriick zu unseren Beispielen und versuchen wir, sie im
Lichte der methodologischen Uberlegungen neu zu bewerten. Zunichst zu
Perrys Verteidigung der RTS. Die dialektische Situation im Zusammen-
hang der Diskussion ist nun folgende: Um eine begriindete Entscheidung
beziiglich der Frage der Beschreibung unserer Zuschreibungspraxis zu er-
moglichen und so die Pattsituation hinsichtlich des Arguments der Reali-
sierbarkeit zu beenden, wechseln wir auf die transzendentalphilosophische
Abstraktionsebene. Ob es moglich ist, die Zuschreibung wortlich zu neh-
men, oder ob es notwendig ist, zu einer analogen Beschreibung {iberzuge-
hen, héngt also ab von der Analyse der Bedingungen der Moglichkeit dieser
Zuschreibungspraxis.

Die Bedingungen der Moglichkeit unserer Zuschreibungspraxis hin-
sichtlich des Wissens von Gegenstdnden sind aber ihrerseits abhingig von
den Bedingungen der Moglichkeit des Wissens von Gegensténden selbst. In
der Analyse dieser Bedingungen muss das Verhéltnis von epistemischem
Gegenstandsbezug und epistemischem Subjektbezug, von Wissen von Ge-
genstinden und Selbstwissen gekldrt werden. Genau dieses Verhiltnis wird
aber auch in RTS thematisiert.

Was in RTS behauptet wird, berithrt damit eine Grundfrage beziiglich
der Bedingungen der Moglichkeit unseres epistemischen Bezugs auf Ge-
genstdnde iiberhaupt. Sofern man iiber die Interpretation dieser spezifischen
Zuschreibungspraxis entscheiden will, muss man darum direkt iber RTS
entscheiden — nun allerdings auf der transzendentalphilosophischen Ebene.
RTS erweist sich damit selbst als transzendentalphilosophische These.

Kritiker der reduktionistischen Theorie des Selbst, die RTS angreifen
wollen, miissen nun auf der transzendentalphilosophischen Ebene argumen-
tieren, dass es eine notwendige Abhédngigkeit des epistemischen Gegen-
standsbezugs vom epistemischen Selbstbezug gibt. Sollte ihnen das gelin-
gen, ist Perrys RTS falsch und die analoge Interpretation unserer Zuschrei-

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODOLOGISCHE UBERLEGUNGEN | 83

bungspraxis wird damit notwendig. Lésst sich diese wechselseitige Abhén-
gigkeit auf dieser Ebene andererseits nicht nachweisen, wire Perrys Argu-
mentationsziel, die Moglichkeit ausschlieBlich selbstlosen Wissens, auf der
transzendentalphilosophischen Ebene unmittelbar erreicht.

Unabhiingig vom Ergebnis der Uberlegungen miissen wir also den Kon-
flikt bereits auf der transzendentalphilosophischen Ebene entscheiden.
Wenn RTS wahr ist, eriibrigt sich der Umweg iiber das Argument der fakti-
schen Realisierung. Wenn RTS aber falsch ist, ist es auch durch dieses de-
skriptiv-metaphysische Argument nicht zu retten. Der Grund dafiir ist, dass
RTS selbst eine transzendentalphilosophische These ist.

Die Diskussion von RTS und der damit verbundenen reduktionistischen
Theorie des Selbst muss sich also auf der transzendentalphilosophischen
Abstraktionsebene abspielen. Der Verweis auf scheinbar empirisch gegebe-
ne Sachverhalte ist in diesem Zusammenhang schlicht nicht relevant. Perrys
Fehler im Umgang mit RTS besteht demnach darin, dass er eine transzen-
dentalphilosophische Behauptung als deskriptiv-metaphysische missver-
steht. Und dieses Missverstindnis hat zur Folge, dass Perry in seiner Ar-
gumentation die Moglichkeit ausschlieBlich selbstlosen Wissens voraus-
setzt, von der er uns iiberzeugen will.

In der Sache ist mit dieser Verortung innerhalb einer Hierarchie von
Abstraktionsebenen natiirlich noch nichts entschieden. Wir wissen noch
nicht, ob Perrys Behauptung iiber die Mdglichkeit selbstlosen Wissens —
und damit seine reduktionistische Konzeption des Selbstbegriffs — richtig
ist oder falsch. Allerdings kennen wir mit Davidsons Argument bereits ein
Argument, das, sofern es erfolgreich ist, einen begrifflichen Zusammen-
hang nahelegt, der Perrys Behauptung als falsch erweisen wiirde, sofern es
sich selbst als transzendentalphilosophisches Argument auffassen liefe.
Dann wiére nicht nur die entsprechende Denknotwendigkeit erwiesen (und
damit Perrys These vom selbstlosen Selbstwissen widerlegt), sondern
gleichzeitig auch das Patt zwischen Lingualismus und Anti-Lingualismus
zu Gunsten des Lingualismus aufgelost. Die diskutierte Frage wire dann
selbst ein transzendentalphilosophisches Problem, dass sich allein mit de-
skriptiv-metaphysischen Mitteln nicht aufldsen liefe.

Andererseits habe ich ja bereits angedeutet, dass Davidsons Argumenta-
tion ernstzunehmende Schwierigkeiten hat, die es fraglich erscheinen las-
sen, ob die Argumentation die fiir die transzendentalphilosophischen Stan-

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84 | JOHANNES HAAG

dards, die ich skizziert habe, stabil genug ist. Alternativlos erscheint David-
sons Argumentation vielen Lesern zumindest nicht.

Ganz unabhéngig davon, ob wir Davidsons Argument transzendental-
philosophisch verstehen (und ob es ein erfolgreiches Argument ist), konnen
wir dafiir, dass man den Disput zwischen Lingualismus und Anti-Lingua-
lismus auf der Ebene der Transzendentalphilosophie auflésen muss, mutatis
mutandis mit Hilfe von Uberlegungen argumentieren, die sich ganz analog
zu den Uberlegungen vollziehen, die wir auch im Falle von Perrys Argu-
mentation angefiihrt haben. Auch hier fiihrt die Vernachldssigung der Un-
terscheidung von philosophischen Abstraktionsebenen zu einer philoso-
phisch unbefriedigenden Pattsituation. Und auch hinsichtlich dieser Prob-
lematik gilt ganz sicher, dass ihre Beantwortung unmittelbare und schwer-
wiegende Auswirkungen auf unsere philosophische Deutung des intentio-
nalen Weltbezugs hat und dass sie damit die transzendentalphilosophische
Grundfrage nach den Bedingungen der Moglichkeit unseres epistemischen
Bezugs auf Gegenstinde {iberhaupt beriihrt. Wie im Falle Perrys kdnnen
wir also festhalten, dass, wenn auch moglicherweise in der Sache durch die
vorgestellten Uberlegungen vielleicht nichts entschieden ist, dennoch deut-
lich wurde, dass sie methodologisch in den Zustindigkeitsbereich einer
Transzendentalphilosophie fallen.

Das ist keineswegs eine triviale Erkenntnis. Denn die hierarchische
Konstruktion der Abstraktionsebenen impliziert keineswegs, dass jede de-
skriptiv-metaphysische Frage auf der transzendentalphilosophischen Ebene
eine Vorentscheidung erfahren wiirde. Das gilt eben nur fiir solche Proble-
me, die (wie Perrys These oder die Behauptung des Lingualisten) die Be-
dingungen der Mdglichkeit unseres Verhéltnisses zur Welt betreffen, deren
Teil wir sind. Sofern diese Voraussetzung aber erfiillt ist, muss die philoso-
phische Teildisziplin, die sich mit dem fraglichen Problem beschiftigt,
letztlich zur Transzendentalphilosophie werden.

LITERATUR
Brandom, R. (1994): Making it Explicit. Cambridge, Mass.: Harvard Uni-
versity Press.

Davidson, D. (1984): Radical Interpretation, in: Davidson, D., Inquiries in-
to Truth and Interpretation. Oxford: Clarendon, 125-139.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODOLOGISCHE UBERLEGUNGEN | 85

Davidson, D. (1984a): Thought and Talk, in: Davidson, D., Inquiries into
Truth and Interpretation. Oxford: Clarendon, 155-170.

Davidson, D. (2001): A Coherence Theory of Truth and Knowledge, in:
Davidson, D., Subjective, Intersubjective, Objective. Oxford, 137-153.

Forster, E. (2011): Die 25 Jahre der Philosophie. Eine systematische
Rekonstruktion. Frankfurt am Main: Klostermann.

Haag, J. (2007): Erfahrung und Gegenstand. Das Verhdltnis von Sinnlich-
keit und Verstand. Frankfurt am Main: Klostermann.

Haag, J. (2012): Philosophische Abstraktionsebenen, in: Barth, Ch.,
Sturm, H. (Hg.), Robert Brandoms Expressive Vernunft. Historische
und Systematische Untersuchungen. Paderborn: Mentis, 261-285.

Haag, J. (2013): Die Personalitdt empirischer Subjekte, in: Gasser, G.,
Schmidhuber, M. (Hg.), Personale Identitit und praktische Rationali-
tdt. Paderborn: Mentis, 103—125.

Haag, J. (2013a): Grenzbegriffe und die Antinomie der teleologischen Ur-
teilskraft, in: Haag, J., Wild, M. (Hg.), Uberginge — diskursiv oder in-
tuitiv? Frankfurt am Main: Klostermann, 141-172.

Hoeppner, T. (2015): Kants Metaphysische Deduktion der Kategorien. Ein
Kommentar. Unveroffentlichte Dissertation. Potsdam.

Perry, J. (1998): Myself and I, in: Stamm, M. (Hg.), Philosophie in synthe-
tischer Absicht. Festschrift fiir Dieter Henrich. Stuttgart: Klett-Cotta,
83-103.

Quine, W.V.0. (1960): Word and Object. Cambridge: Mass.

Sellars, W. (1967): Some remarks on Kant’s Theory of Experience, in: The
Journal of Philosophy. 64, 633-647.

Sellars, W. (1974): Meaning as Functional Classification, in: Synthese. 27,
417-437.

Strawson, P. (1959): Individuals. An Essay in Descriptive Metaphysics.
London: Routledge.

Wild, M. (2006): Die anthropologische Differenz. Berlin: de Gruyter.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Braucht man Anschauung um zu denken?

MAJA SOBOLEVA

ZUR PROBLEMLAGE

Auf die Frage, ob man Anschauung braucht, um zu denken, wird ein durch
den gesunden menschlichen Verstand geleiteter Respondent ohne langes
Zbdgern hochst wahrscheinlich eine positive Antwort geben. Denken und
Anschauen gehdren zusammen: Anschauungen liefern uns Stoff zum Den-
ken, das Denken interpretiert die in der und durch die Anschauung gegebe-
ne Welt und versucht sie zu erkldren. Die Anschauung — als aktuelle Wahr-
nehmung oder als in der Erinnerung gespeicherte Vorstellung — ist ein Mit-
tel, dank dem sich die Welt uns prdsentiert.

Die naive, lebensweltliche Uberzeugung, dass uns in der sinnlichen Er-
fahrung — die sich nicht nur auf den visuellen Bereich beschrinkt, sondern
sich auf alle Sinnesmodalititen erstreckt — Dinge, wie sie sind, gegeben
sind, wird in der Philosophie seit ihrem Ursprung permanent in Frage ge-
stellt. Dieser Kritik in allen ihren historischen Formen, sei es antiker So-
phismus und Sensualismus, neuzeitlicher Empirismus, Sprachphilosophie
und moderner Konstruktivismus, liegt der vielfach variierte Gedanke zu-
grunde der Mensch sei Maf3 aller Dinge. Der menschliche Wahrnehmungs-
apparat und die menschliche Sprache werden als Ursachen dafiir verstan-
den, dass Anschauung niemals ein addquates Bild der Wirklichkeit gibt.
Die Wirklichkeit werde in unseren Wahrnehmungen immer nur reprdsen-
tiert.

Diese Uberzeugung speist dualistische Ontologien und ruft erkenntnis-
theoretischen Skeptizismus hervor, der der Erfahrung ihre Bedeutung fiir
die Begriindung und Verifizierung unseres theoretischen Wissens aber-

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88 | MAJA SoBOLEVA

kennt. Beispielsweise betrachtet Quine den Glauben, dass ,,jede sinnvolle
Aussage dquivalent einem logischen Konstrukt aus Termen sei, die auf un-
mittelbare Erfahrung referieren, als Reduktionismus und setzt ihn auf ein
,Dogma des Empirismus‘ herab (Quine 1979: 27). Sellars greift die grund-
legende Auffassung des Empirismus iiber die rechtfertigende Bedeutung
von einfachen sinnlichen Daten bei der Erkenntnis an und entlarvt sie als
einen ,,Mythos des Gegebenen (Sellars 1956). Davidson schlieft die Ap-
pellation auf die sinnliche Erfahrung als ein mogliches Argument bei der
Erklarung der Welterkenntnis aus, und baut seine Konzeption der Erkennt-
nis allein auf der Kohdrenztheorie auf. Seiner Ansicht nach komme nichts
als Grund fiir eine Uberzeugung in Frage, was nicht selbst eine Uberzeu-
gung sei (Davidson 2001: 241f.). Derartige anti-empiristische Positionen
entfalten sich vor dem Hintergrund der Annahme iiber die genuine Intellek-
tualitdt des Sinnlichen: Man spricht nicht von der Wahrnehmung, sondern
von dem sprachlichen oder sprachgebundenen Wahrnehmungsurteil. Diese
Vorstellung ist heute so selbstversténdlich, dass sogar bei den Versuchen,
die sinnliche Erfahrung in ihrer epistemologischen Funktion zu rehabilitie-
ren, vorausgesetzt wird, dass die Anschauung ,bereits iiber begrifflichen
Inhalt verfiigt (McDowell 2012: 33).

Vor diesem Hintergrund scheint die Frage nach der Mdglichkeit einer
plausiblen Fundierung von Erfahrungsurteilen durch den Bezug auf eine
dem Denken in der Anschauung gegebene externe Realitdt davon abhingig
zu sein, wie das Verhéltnis zwischen Anschauung und Denken respektive
zwischen Sinnlichkeit und Verstand aufgefasst wird. Ich mochte diese Fra-
ge im Anschluss an Kants Theorie der Erfahrung, wie sie in der Kritik der
reinen Vernunft dargelegt wird, kldren. Nach einer skizzenhaften Rekon-
struktion dieser Lehre folgt eine Diskussion des Begriffs ,Denken‘ und der
Rolle der Anschauung fiir die Erkenntnis.

KANTS THEORIE DER ERFAHRUNG

Wie bekannt umfasst Kants Theorie der Erfahrung zwei Teile — transzen-
dentale Asthetik und transzendentale Analytik. In diesen untersucht er die
spezifischen apriorischen Formen der menschlichen Sinnlichkeit und des
menschlichen Verstandes, die er als Bedingungen der Moglichkeit einer Er-
fahrung auffasst, die zugleich ,,Bedingungen der Mdglichkeit der Gegen-

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.


https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BRAUCHT MAN ANSCHAUUNG? | 89

stinde der Erfahrung™ (A 111) sind. Die Paradoxie dieses Ansatzes besteht
darin, dass der zu erkennende Gegenstand im Prozess des Erkennens zuerst
eben als ein Erkenntnisgegenstand konstituiert wird. Die Erkenntnis der
Gegenstinde wird somit von der Fahigkeit zu dem gegensténdlichen Den-
ken abhéngig gemacht. Dies besagt nichts anderes als dass wir die Fahig-
keit besitzen, uns die Welt als eine aus den von uns unabhéngigen Dingen
bestehende Welt vorzustellen. Die Objektivitdt der Beschreibungen dieser
Welt erweist sich jedoch subjektrelativ. In Kants Terminologie ausge-
driickt: Die Welt hat zwei Seiten, sie ist ,,Ding an sich“ und zugleich ,,Er-
scheinung®.

Diese Formulierung wurde unterschiedlich verstanden. Die Lesarten er-
strecken sich zwischen den sogenannten Zwei-Welten- und Zwei-
Aspekten-Interpretationen.! Die Ersteren begreifen Ding an sich und Er-
scheinung als zwei verschiedene Gegenstiinde?, die Letzteren als denselben
Gegenstand’, der den Erfahrungsgegenstand und als ein solcher eine sub-
jektrelative Modifikation des Dings an sich darstellt. Ich mdchte mich der
zweiten Lesart anschlieBen; allerdings mochte ich eine realistische und
monistische Interpretation der Erfahrungstheorie Kants geben. Ich gehe da-
bei davon aus, dass diese Theorie nicht nur von philosophiehistorischem In-
teresse ist, sondern fiir moderne Debatten im Bereich der Epistemologie
und Kognitionswissenschaft, insbesondere fiir die Losung der Frage nach
dem Verhiltnis von Denken und Anschauung, aufschlussreich ist.

Realismus des transzendentalen Ansatzes

Im Vorfeld meiner Argumentation mochte ich anmerken, dass der trans-
zendentale Ansatz Kants seit seiner Entstehung mehr Kritik auf sich gezo-
gen, als eine affirmative Fortentwicklung gefunden hat. Auch heute ist die
Meinung verbreitet, Kants Theorie habe mehr Probleme aufgeworfen, als
Losungen angeboten. Es kommt immer noch die Nostalgie nach einer Deu-
tung der Kantischen Lehre von Dingen an sich und von Raum und Zeit zum
Ausdruck, die ,,sich wenigstens als kompatibel mit der einen oder anderen
Variante des Empirismus oder des wissenschaftlichen Realismus erweisen

1 Zur Debatte zwischen diesen Positionen siche Willaschek (2001: 211-231).
2 Dazu exemplarisch Guyer (1987).
3 Dazu exemplarisch Prauss (1974).

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90 | MAJA SOBOLEVA

1aBt*“ (Horstmann 1997: 36). Kant selbst war aber fest davon iiberzeugt,
dass er eine plausible Erklarung unserer Welterkenntnis gegeben hat. Die-
ser seiner Uberzeugung mochte ich Rechnung tragen. So ist es fiir ihn ,,ein
Skandal der Philosophie und allgemeinen Menschenvernunft, das Dasein
der Dinge aufler uns [...] bloB auf Glauben annehmen zu miissen, und, wenn
es jemand einfiéllt es zu bezweifeln, ihm keinen genugtuenden Beweis ent-
gegenstellen zu konnen®™ (B XXXIX, Anm.).

Sein Beweis der objektiven Realitdt der dufleren Welt basiert auf der
Vorstellung von dem besonderen Charakter der menschlichen kognitiven
Erfahrung. Die Grundidee dieses Beweises driickt meines Erachtens fol-
gende Textpassage aus seiner Vorrede zur zweiten Auflage der Kritik der
reinen Vernunft aus, die einige Erkldarungen zu dem erschienenen Buch
enthalt:

Dieses BewuBltsein meines Daseins in der Zeit, ist also mit dem Bewultsein eines
Verhiltnisses zu etwas aufler mir identisch verbunden, und es ist also Erfahrung und
nicht Erdichtung, Sinn und nicht Einbildungskraft, welches das AuBere mit meinem
inneren Sinn unzertrennlich verkniipft; denn der duflere Sinn ist schon an sich Be-
ziehung der Anschauung auf etwas Wirkliches auBer mir, und die Realitét desselben,
zum Unterschiede von der Einbildung, beruht nur darauf, da3 er mit der inneren Er-
fahrung selbst, als die Bedingung der Mdoglichkeit derselben, unzertrennlich verbun-
den werde, welches hier geschieht. (B XL)*

Das Schema des Kantischen Beweises basiert auf der Behauptung der Iden-
titdt der Gewissheit des Subjekts von sich selbst und der Gewissheit der
Auflenwelt. Wie das unmittelbare Wissen von mir selbst keine blofle Vor-
stellung, keine Illusion, sondern eine gemachte Erfahrung ist, so ist auch
das Wissen von der Realitét der duBeren Welt genauso sinnlich unmittelbar,
mithin keine Illusion, keine blole Vorstellung. Kant zufolge werden die
duleren Affektionen, dank denen die Welt gegeben wird, immer von den
inneren Affektionen begleitet und umgekehrt entsteht die Gewissheit des
eigenen Daseins des Subjekts nur durch die Beziehung auf etwas, was sich
auflerhalb des Subjekts befindet. Der Mensch ist also in der Welt dank der
wesentlichen, immanenten Koordination des inneren und dufleren Sinns,
des Bewusstseins und Selbstbewusstseins verwurzelt oder ,zentriert’.

4 Die gleiche Denkfigur wird im Teil Widerlegung des Idealismus entwickelt.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BRAUCHT MAN ANSCHAUUNG? | 91

Kants Ansatz setzt voraus, dass man niemals die Realitit der AuBBenwelt
diskursiv oder begriffsintern beweisen kann. Vielmehr kann der erkenntnis-
theoretische, ,,materielle® Idealismus widerlegt werden, indem man an-
nimmt, dass die Welt vom Subjekt unmittelbar erfahren oder erlebt wird,
weil das Welterlebnis zu seinem Erlebnis von sich selbst gehort. Es ist da-
her irrefithrend, den transzendentalen Ansatz als einen skeptischen in Be-
zug auf die Existenz der Auflenwelt zu bezeichnen, vielmehr gehort laut
Kant ,,die Realitdt des duBeren Sinnes mit der des inneren zur Mdglichkeit
einer Erfahrung tiberhaupt® (B XLI). Mensch und Welt fallen aus der Per-
spektive der Ontologie unter die gleiche Kategorie, die der Realitdt. Die
Frage, die Kant beschéftigt, ist die nach der Struktur des Bewusstseins, die
die Erkennbarkeit der Welt als eine objektive Realitdt und die menschliche
Selbsterkenntnis ermdglicht.

Ding an sich und Erscheinung

Auch die problematischen Begriffe ,,Ding an sich“ und ,,Erscheinung® lie-
fern uns — entgegen der herkdmmlichen Meinung — ein Indiz dafiir, dass
Kants transzendentale Erkenntnistheorie eine realistische und monistische
ist. Es gibt ndmlich drei faktische Annahmen, die die Logik dieser Theorie
bestimmen: die Annahme einer unabhingig von Menschen existierenden
Welt, fiir die die Kennzeichnung ,,Ding an sich® steht, die Annahme der
Existenz des menschlichen Erkenntnissubjekts und die Annahme einer In-
teraktion zwischen Welt und Mensch, deren priméres Produkt die Welt als
,»EBrscheinung* ist. Kant betont, dass ,,wir eben dieselben Gegenstinde auch
als Dinge an sich selbst, wenn gleich nicht erkennen, doch wenigstens miis-
sen denken konnen. Denn sonst wiirde der ungereimte Satz daraus folgen,
daB Erscheinung ohne etwas wire, was da erscheint.” (B XXVI-XXVII)

Es ist naheliegend anzunehmen, dass Erscheinungen mit Dingen an sich
ontologisch identisch sind; Erscheinungen sind Dinge an sich, wie sie sich
uns in Abhéngigkeit von unserem Wahrnehmungsapparat in der Erfahrung
darstellen. Die Unterscheidung zwischen den Dingen an sich und den Er-
scheinungen als Dingen fiir uns hat eine methodologische Bedeutung fiir
die Erkenntnistheorie. Kant hat damit eine hermeneutische Mdglichkeit ge-
offnet, neben dem szientistischen, streng an der Naturwissenschaft orien-
tierten Diskurs tiber die Welt andere, wie etwa dialektische, ethische, dsthe-

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92 | MAJA SOBOLEVA

tische oder religiose, Diskurse durchzufiihren.’ Damit wird auBerdem die
Option fiir die kognitionswissenschaftliche Hypothese erdffnet, dass es
auch prinzipiell andere Erkenntnisformen der Welt als die menschlichen
geben konnen. Man kann in der Weiterentwicklung Kants Ansatzes von ei-
ner numerischen Identitit der Welt als einem Ding an sich in der Vielfalt
ihrer moglichen Erkenntnisformen als Erscheinungen sprechen.

Der Begriff der Erfahrung

Ein zumeist problematischer Begriff Kantischer Epistemologie ist der Be-
griff der Erfahrung. Seine vollstindige Darstellung bedarf einer tiefgehen-
den Untersuchung und subtilen Vorgehensweise, was im Rahmen dieser
Arbeit unmoglich zu leisten ist. Daher beschridnke ich mich auf einige
Schliisselmomente seiner Erfahrungstheorie und versuche die transzenden-
tale Struktur der Erfahrung zu rekonstruieren. Es handelt sich dabei um die
notwendigen und allgemeinen Strukturen a priori, die die Erfahrung er-
moglichen. Die Konstituierung der Erfahrung umfasst a) die Gegebenheit
der Gegensténde in der Anschauung und b) die Kategorisierung von An-
schauungen durch die produktive Einbildungskraft aufgrund des Zeitsche-
matismus in Bezug auf die Einheit des Bewusstseins des Subjekts.

Zu a) Gegebenheit der Gegenstidnde in der Anschauung

Zu Beginn der transzendentalen Asthetik grenzt Kant zunichst Sinnlichkeit
als Vermdgen der Rezeptivitit der Eindriicke und Verstand als Vermogen
der Spontaneitdt der Begriffe als zwei Grundquellen der Erkenntnis, die
aufeinander bezogen sind, ab: ,,Anschauung und Begriffe machen also die
Elemente aller unsrer Erkenntnis aus, so dal weder Begriffe, ohne ihnen
auf einige Art korrespondierende Anschauung, noch Anschauung ohne Be-
griffe, ein Erkenntnis abgeben konnen. (A 50/B 74) Durch die Anschau-
ung wird uns ein Gegenstand gegeben, durch den Verstand wird ein Gegen-
stand ,, im Verhdltnis auf jene Vorstellung “ (ebd.) gedacht.

5 Kant meint zum Beispiel, wire diese Unterscheidung gar nicht gemacht, ,,so
miifite der Grundsatz der Kausalitdt und mithin der Naturmechanismus in Be-
stimmung derselben durchaus von allen Dingen iiberhaupt als wirkenden Ursa-
chen gelten.” (B XXVII)

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BRAUCHT MAN ANSCHAUUNG? | 93

Raum und Zeit

Die Termini ,Sinnlichkeit* und ,Verstand‘ sind hier nicht als phdnomeno-
logisch-psychologische, sondern als transzendentalphilosophische Begriffe
zu verstehen, insofern sie die notwendigen Bedingungen a priori unserer
Erkenntnis darstellen. Bei einem transzendentalen Diskurs geht es also da-
rum, wie die Erfahrung sich a priori konstituiert, und nicht darum, wie sie
in concreto verlauft. Die Funktion der Anschauung besteht nun darin, dass
jeder Gegenstand uns im Raum und in der Zeit ,,gegeben™ wird. Dies be-
deutet, dass Raum und Zeit in der Diktion der Transzendentalphilosophie
nicht als Eigenschaften der Gegenstinde, sondern als Eigenschaften des er-
kennenden Subjekts zu verstehen sind. Sie sind die allgemeinen Formen der
menschlichen Sinnlichkeit, das heifit der menschlichen sinnlichen Wahr-
nehmung. Durch sie und in ihnen wird ein Gegenstand nicht als Ding an
sich, sondern als Erscheinung gegeben.

Zahlreiche Missverstindnisse beziiglich dieser Konzeption haben dazu
beigetragen, sie als irrefiihrend zu bezeichnen. So wird Kant beispielsweise
haufig entgegengehalten, dass Raum und Zeit zwar Anschauungsformen,
aber dennoch zugleich Eigenschaften der Dinge an sich sein kénnen.® Die-
ser Einwand ist insofern zuriickzuweisen, dass eine solche Fragestellung,
wenn man die von Kant in Anspruch genommenen transzendentalphiloso-
phischen Pramissen teilt, irrelevant ist. Es mag wohl sein, dass die Dinge an
sich rdumliche Eigenschaften haben, aber es ist Kant zufolge ein metaphy-
sischer Diskurs, weil sie fiir uns immer rdumliche Charakteristika wie Ge-
stalt, Grof3e und Position haben und nur mittels dieser Charakteristika zu-
géanglich sind.

Man kann meines Erachtens eine Identitdt zwischen Ding an sich und
Erscheinung in Bezug auf deren raumliche Beschaffenheit dennoch vermu-
ten, wenn diese in allen moglichen Welten (mit Kripke gesprochen) und
mithin fiir alle moglichen Erkenntnissubjekte gleich ist. Dies weicht jedoch
von der transzendentalen Fragestellung ab.

6 Dazu siche zum Beispiel Trendelenburg (1862: 156—168).

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94 | MAJA SOBOLEVA

Der Begriff der Gegebenheit

Ein anderer problematischer Begriff in der transzendentalen Asthetik ist der
Begriff der Gegebenheit von Gegenstinden. Kant zufolge kénnen wir Vor-
stellungen empfangen, sofern unsere Sinnlichkeit ,,auf irgend eine Weise
affiziert wird*“ (A 51/B 75). Wie ist dieser Satz zu verstehen? Marcus Wil-
laschek schreibt zum Beispiel:

Will Kant sagen, dal3 ein empirischer Gegenstand, also eine ,Erscheinung‘, unsere
Sinne reizen muf3, damit wir ihn erkennen konnen (die sogenannte ,empirische‘ Af-
fektion)? Oder besagt diese These, dass unser Wissen von empirischen Gegenstén-
den letztlich darauf zuriickgeht, daB ,Dinge an sich® unser ,Gemiit® affizieren
(,transzendentale Affektion‘)? Oder ist Kant gar auf beides, Affektion durch empiri-
sche Gegenstinde und durch ,Dinge an sich‘, festgelegt (,doppelte Affektion®)?
(Willaschek 2001: 217)

Ich mochte die Position vertreten, dass sich Kants Begriff der Affektion als
die transzendentale Affektion interpretieren ldsst, weil es ihm ausschlieB-
lich darum geht, die Bedingungen der Erkenntnis a priori herauszuarbeiten.
Die Rede, dass die Sinnlichkeit des Subjekts ,,affiziert wird, besagt zu-
néchst nur, es sei nicht selbst der Urheber seiner Anschauungen, es initiiere
sie nicht, sie werden vielmehr nur durch Bezug auf ein fremdes Etwas er-
zeugt. Der Prozess der Affizierung der AuBlensinne weist auf einen realisti-
schen Ansatz hin, weil er im Erscheinen des Gegenstandes fiir das Subjekt
resultiert. Unter der Pramisse, dass es keine ontologische Differenz zwi-
schen Ding an sich und Erscheinung gibt, kann das Ding an sich als der
Grund unserer Anschauungen gedacht werden, mag dieser auch als Ursache
aufgefasst werden.

Man darf die Affizierung als Fremdbestimmung der Sinnlichkeit in ei-
nem weiteren Sinne jedoch nicht auf eine physikalistische Wirkkausalitét —
wie es in der Forschungsliteratur hiufig vermutet wird” — reduzieren. Zu
verwerfen ist auch die metaphysische Unterstellung, es ginge bei der Affek-
tion um einen Schluss von sinnlich Gegebenen auf eine transzendente Ur-
sache. Abzulehnen ist auch die Ansicht iiber eine nicht-kausale Deutung

7  Ein Uberblick iiber die Interpretationen des Begriffs ,Affizierung® wird von Pat-
rick Unruh geliefert (Unruh 2007: 107-112).

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BRAUCHT MAN ANSCHAUUNG? | 95

der Affektion, die zum Beispiel Patrick Unruh vertritt, fiir den ,,Kants Rede
von (Sinnen-)Affektion als Kausalitit meint, da3 die Erscheinung des Ob-
jekts unter seinem materiellen Aspekt betrachtet wird* (Unruh 2007: 110).8

Ich mochte zwei Argumente — ein logisch-sprachwissenschaftliches und
ein systematisches — fiir ein spezifisches Verstindnis der Kausalitit als
Evokation und Koordination bei der Affektion einbringen. Erstens spricht
dafiir der Umstand, dass der Gegenstand den Sinnen bei Kant gegeben ist.
Etwas kann gegeben und nicht hervorgerufen werden, wenn Ursache und
Wirkung zusammenfallen.

Eine solche Vorstellung von der Kausalitdt ist bei Kant selbst in den
Uberlegungen iiber die Analogien der Erfahrung zu finden. Er meint, dass
»der grofite Teil der wirklichen Ursachen in der Natur mit ihren Wirkungen
zugleich [ist]“ (A 202/B 248). Entscheidend fiir ein transzendentalphiloso-
phisch verstandenes Kausalverhiltnis ist die ,,Ordnung der Zeit* (und nicht
der Ablauf derselben) (A 203/B 248). Die Regel, etwas in der Reihenfolge
der Zeit zu bestimmen, bedeutet, dass jede Erscheinung einen zureichenden
Grund haben muss.

Zweitens spielt die Affektion bei Kant eine wichtige Rolle fiir die Kon-
stituierung der Erfahrung iiberhaupt. Er benutzt diesen Begriff um das Ver-
hiltnis zwischen Ding an sich und Subjekt (Affektion der Sinnlichkeit)
(A 51/B 75), zwischen Vorstellung und Begriff (Affektion des Begriffs)
(A 77/B 102) und zwischen innerem Sinn und der transzendentalen Einheit
der Apperzeption, das heilit zwischen dem sich selbst anschauenden (sinn-
lich-empirischen) und dem denkenden (logisch-begrifflichen) Ich (B 153—
156) herzustellen und somit die Elemente der Erfahrung in ein Ganzes zu-
sammenzufiigen. Die vom Gegenstand affizierte Sinnlichkeit affiziert den
Begriff des Gegenstandes und der Verstand affiziert den inneren Sinn, das
heilt die Anschauung des Ich selbst in seiner synthetisierenden Tatigkeit,
wodurch die jeweilige Anschauung ins einheitliche Ganze von Vorstellun-
gen des logischen Ich als seine Vorstellung aufgenommen wird, was dieser

8 Patrick Unruh (2007) legt textuelle Belege vor, dass Kant in den frithen Siebzi-
ger fiir die Bezeichnung der transzendentalen Erkenntnisrelation das Wort ,Of-
fenbarung® benutzt hat. Dies kann jedoch nur als ein indirektes Argument zu-
gunsten der aufgestellten These betrachtet werden. Unruh verweist darauf, dass
Kant den Begriff ,Affektion‘ auBerdem in einem logischen, rechtsphilosophi-

schen und ethischen Sinn verwendet hat.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96 | MAJA SOBOLEVA

Anschauung eine Position als Bestandteil der Wirklichkeit sichert. Somit
wird Erkenntnis in einem einheitlichen System der Erfahrung holistisch
verbunden, in dem Welt und Ich unter Einbeziehung der Formen der Sinn-
lichkeit beide als Erscheinungen konstituiert werden.

In der Vielfalt ihrer Funktionen und in Bezug auf die verschiedenen
Elemente dieses Prozesses kann die Affektion als eine Verursachung nur in
einem allgemeinen Sinne gedeutet werden, dass eine Sache an einer ande-
ren etwas verrichtet. Sie ldsst sich also als einen Grund in Form des Evozie-
rens psychischer Prozesse und deren Koordinierung verstehen.

Was wird in der Anschauung gegeben?

Nicht einstimmig wird eine weitere wichtige Frage der transzendentalen
Asthetik beantwortet, nimlich was in der Anschauung gegeben wird. Eini-
ge Autoren, wie etwa Marcus Willaschek, glauben: ,,Gegeben sind uns in
transzendental-philosophischer Perspektive nicht unmittelbar Gegenstéinde
(oder zumindest Vorstellungen von Gegenstédnden), sondern lediglich Emp-
findung als das ,Material® zu solchen Gegenstiinden (bzw. Vorstellungen
von Gegensténden).” (Willaschek 2001: 224) Diese Idee wurde zuerst von
Henry E. Allison vertreten, der meint, dass ,,sensible intuition provides the
mind with only the raw data for conceptualization® (Allison 1983: 67). Die
Vorstellung, dass die Sinnesdaten als einzelne Empfindungen das Gegebe-
ne sind, fiihrt aber zu erheblichen Schwierigkeiten im Umgang mit Kants
Text. Beispielsweise gibt Willaschek zu:

Dann kann man nicht verstédndlich machen, warum uns das auf diese Weise Gegebe-
ne anschaulich in Raum und Zeit iiberhaupt als ein Mannigfaltiges erscheint (und
nicht etwa als homogenes, undifferenziertes Etwas). Und damit wird natiirlich erst
recht unversténdlich, wie wir dieses Gegebene begrifflich niher bestimmen konnen.
(Willaschek 2001: 225)

Die Annahme, dass uns in Anschauungen die Dinge als Erscheinungen ge-
geben sind, erlaubt es, solche Schwierigkeiten zu vermeiden. Tatsdchlich
legt Kant einen besonderen Wert darauf, dass uns Anschauungen unabhéin-
gig von Denken gegeben werden miissen. Damit kann Denken eine Kon-
trollinstanz fiir seine empirischen und theoretischen Erkenntnisse werden.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BRAUCHT MAN ANSCHAUUNG? | 97

Der Verstand denkt laut Kant einen Gegenstand® nur im Verhiltnis auf des-
sen Vorstellung. Es ist nicht so, dass er einen Gegenstand mittels der Kate-
gorien aus einzelnen Empfindungen beliebig, zum Beispiel rein kombinato-
risch, konstruiert. Kant wird nicht miide zu wiederholen, dass ,,aus blo3en
Begriffen gar keine synthetische Erkenntnis, sondern lediglich analytische
erlangt werden kann* (A 47/B 64). Man kann an dieser Stelle festhalten: In
der Erfahrung geht es nicht um die Konstruktion der Anschauungen bzw.
der Wirklichkeit aus Sinnesdaten, sondern um die Konstituierung der Wirk-
lichkeit als ein zusammenhingendes Ganzes.!® Anschauung haben bedeutet
nichts anderes als Gegenstand als Erscheinung, und zwar ,,als in einem Au-
genblick enthalten* (A 99), vorgestellt zu bekommen.

Zu b) Kategorisierung von Anschauungen

Im ersten Buch der transzendentalen Analytik befasst sich Kant mit der
Analyse der Begriffe a priori, die die Anschauungen kategorisieren und sie
zu einem Bild der Wirklichkeit verbinden. Eine Aufgabe der transzendenta-
len Erkenntnistheorie sieht er nicht darin, verschiedene Vorstellungen unter
einen Begriff zu subsumieren, ,,sondern die reine Synthesis der Vorstellun-
gen auf Begriffe zu bringen (A 78/B 104). Dies erlaubt, mannigfaltige
Vorstellungen in eine Einheit der Erfahrung zu vereinigen.

Wie Anschauungen auf Begriffe gebracht werden und was dies bedeu-
tet, wird in der Forschungsliteratur sehr unterschiedlich interpretiert.!' Bei-
spielsweise thematisieren Sellars und McDowell den Erfahrungsbegrift bei
Kant als inferentielles Wissen. Fiir Sellars sind Anschauungen eine Art
,~Proto-Begriffe“, die in Behauptungen vorkommen; McDowell spricht von
den ,Erfahrungsurteilen®. Diesen Autoren folgend meint Johannes Haag,

9  Zu betonen ist hier, dass in der transzendentalen Erfahrungstheorie der Verstand
einen Gegenstand, das heifit etwas und nicht iiber etwas denkt.

10 Die Idee, dass Kants Anschauung eine ganzheitliche Gestalt ist, wird zum Bei-
spiel von Jurj Borodaj entwickelt (Borodaj 1966, Kap. 5).

11 In die Diskussion dariiber, ob Kants Anschauung begrifflich oder nicht begriff-
lich ist, sind mittelweilen mehrere Wissenschaftler innen involviert. Zu den so-
genannten ,Nonconceptualists® gehéren Henry Allison, Peter Rohs, Robert Han-
na, Lucy Allais u.a. Ihre Opponenten sind, auler Sellars und McDowell, Chris-

tian Helmut Wenzel, Hannah Ginsborg, Aaron Griffith u.a.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98 | MAJA SOBOLEVA

dass Anschauungen ,,nur weil und sofern sie Bestandteile von Urteilen und
damit selbst wesentlich auch begriffliche Vorstellungen sind“ einen Objek-
tivitidtsanspruch haben (Haag 2007: 39—40). Damit wird von diesen Autoren
die Anschauung in ihrer Bedeutung fiir die Erkenntnis de facto eliminiert.

Die Auflosung der Anschauung in begriffliche Tatigkeit widerspricht
der sogenannten ,Zwei-Stimme‘-Lehre Kants, der nach Anschauung eine
notwendige und vom Begriff unabhéngige Komponente der Erkenntnis dar-
stellt. Thr Beitrag zu der Erkenntnis besteht darin, dass sie die im Urteil
verwendeten Begriffe mit dem Inhalt fiillt. Am Beispiel des kategorischen
Urteils alle Korper sind teilbar zeigt Kant, dass ,allein in Ansehung des
bloB logischen Gebrauchs des Verstandes unbestimmt [bleibt], welchen von
beiden Begriffen die Funktion des Subjekts, und welchem die des Pradikats
man geben wolle* (A 95/B 129). Er zeigt auch, dass nur aufgrund der Be-
griffe ,Linie‘ und ,Drei‘ kein Begriff von Dreieck gebildet werden kann.
Aus bloBen Begriffen konnen keine synthetischen Vorstellungen entstehen.
Die gegenstindliche Erkenntnis kommt zustande nur infolge der Zusam-
menarbeit von Sinnlichkeit und Verstand. Die in der modernen Philosophie
entwickelte Idee von dem begrifflichen Charakter der Anschauung wiére fiir
Kant ein Oxymoron in Bezug auf die menschliche Erkenntnisweise. Be-
grifflich ist fiir ihn nur das Denken. Kant betont mehrfach, dass Anschau-
ungen uns auch dann Gegenstinde darbieten wiirden, wenn sie vom Ver-
stand nicht kategorisiert sind, ,,denn die Anschauung bedarf der Funktionen
des Denkens auf keine Weise™ (A 90/B 122).

Die Theorien, die beiden von Kant ausdifferenzierten Erkenntnisver-
mogen des Menschen Rechnung tragen wollen, lassen sich auf zwei
Grundmodelle zuriickfiihren. Das sind die sogenannten ,Schichtmodelle’
und ,Zwei-Stufen-Modelle‘.!? Die Schichtmodelle gehen davon aus, dass
unsere Erkenntnisvermdgen so beschaffen sind, dass Lebewesen eines die-
ser Vermdgen besitzen konnen, ohne das andere zu besitzen. Die Zwei-
Stufen-Modelle bieten eine Vorstellung vom menschlichen Bewusstsein,
der zufolge das logische Bewusstsein sich auf dem sinnlichen Bewusstsein
je nach der konkreten Theorie evolutiondr, psychologisch oder logisch auf-
baut. Den auf diesen beiden Modellen beruhenden Vorstellungen kann man
entgegenhalten, dass die koordinierte und simultane Zusammenarbeit
menschlicher Erkenntnisvermdgen als Bedingung der Moglichkeit des sys-

12 Dazu exemplarisch Conant (2014).

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BRAUGHT MAN ANSCHAUUNG? | 99

tematischen und objektiven Erkennens, um das es Kant geht, vorauszuset-
zen ist.

Mein Vorschlag, der Interpretation der transzendentalen Erfahrungsthe-
orie Kants den Begriff Koinzidenz zugrunde zu legen, geht von dieser An-
nahme aus. Das zentrale Argument greift die Idee einer universalen An-
wendbarkeit der Kategorien des Verstandes sowohl auf Anschauungen als
auch auf Urteile auf. Kant schreibt: ,,Dieselbe Funktion, welche den ver-
schiedenen Vorstellungen in einem Urteile Einheit gibt, die gibt auch der
bloBen Synthesis verschiedener Vorstellungen in einer Anschauung Einheit,
welche, allgemein ausgedriickt, der reine Verstandesbegriff heift.
(A 79/B 104-105) Er betrachtet die Kategorien als die ,,urspriinglichen
und ,,primitiven” ,,Stammbegriffe des reinen Verstandes* (A 81/B 107), die
sich gleichurspriinglich auf Denken und Sinnlichkeit beziehen.

Die primére Funktion des Verstandes besteht in der Konstituierung des
Erfahrungsgegenstandes. Kant betont, dass Verstand in dieser Funktion ,,fiir
sich gar nichts erkennt, sondern nur den Stoff zum Erkenntnis, die An-
schauung, die ihm durchs Objekt gegeben werden muss, verbindet und ord-
net” (B 145). Die erste logische Operation, die der Verstand vollzieht, ist
also die Transformation der Anschauung ins Objekt. Dariiber, wie dies zu-
stande kommt, streitet man immer noch.!* Eine weit verbreitete Position
besteht darin, dass man das Objekt der Erfahrung mit dem Konzept identi-
fiziert und es als ein Token in einem semantisch kohédrenten Zusammen-
hang der Wahrnehmungsurteile betrachtet. Ich glaube dagegen, dass der
Unterschied zwischen Anschauung und Objekt rein epistemologisch zu be-
stimmen ist: Anschauung muss weder objekthaft noch objektiviert sein; das
Objekt ist hingegen notwendigerweise ein Etwas in Bezug auf die mogliche
Erkenntnis. Die Anschauung wird zum Objekt bzw. zur Vorstellung vom
Objekt, indem sie (analog dazu, wie empirische Vorstellungen unter empi-
rische Sprachbegriffe untergeordnet werden) unter die transzendentale Ein-
heit des Verstandes subsumiert wird. Die Rede davon, dass die kategorisier-
te Anschauung begrifflich sei, bedeutet dann zunéichst nichts anderes, als
dass sie als die Vorstellung vom Objekt fungiert. Das Objekt erhilt seine
primédre Bestimmtheit nicht in Bezug auf andere Objekte, das heifit nicht
dank dem diskursiven Urteilen, sondern allein in Bezug auf die transzen-
dentale Einheit des Bewusstseins des Subjekts, folglich topologisch. Es ist

13 Dazu exemplarisch Heidemann (2013).

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100 | MAJA SOBOLEVA

nicht representatio generalis, kein Konzept, sondern representaio singula-
ris, eine schlichte Identitit.'* Die Anschauung erhilt ihre begriffliche Be-
stimmung nicht, indem sie in die Art-Gattung-Beziehungen eingeordnet
wird und daher nicht durch die Subsumierung unter einen Sprachbegriff,
vielmehr besteht ihre Begrifflichkeit darin, ein Objekt fiir den menschlichen
Verstand darzustellen. Die Begrifflichkeit der kategorisierten Anschauung
driickt nicht die Formel S ist P aus, sondern die Formel S ist S. Darin ist der
Unterschied zwischen der Aristotelischen und Kantischen Kategorisierung
der Anschauung zu sehen, die die Anschauung nicht unter den, sondern auf
den Begriff bringt. Indem Kant betont, dass in der Anschauung derselbe
Gegenstand, wie im Denken, ,,aber nur als Erscheinung® (A 92/B 125) ge-
geben wird, sichert er die Objektivitdt der Erkenntnis. Im Begriff des Ob-
jekts miissen beide Erkenntnisformen, Sinnlichkeit und Verstand, mitei-
nander notwendigerweise korrespondieren und koinzidieren.

Kant argumentiert, dass der Verstand in seiner primdren Tétigkeit noch
nicht urteilt, er zeigt sich zuerst vielmehr als das Vermogen Regeln aufzu-
stellen. Er ermoglicht, dank der Vereinigung der einzelnen Anschauungen
in ein einheitliches System von Vorstellungen, die Bildung der Erfahrung.
Die Erfahrung entsteht als ,,die synthetische Einheit der Erscheinungen
nach Begriffen (A 110), wobei unter dem Wort ,Begriff® die ,,Funktion
des Verstandes“ als ein besonderer Typ seiner kategorisierend-synthe-
tisierenden Tatigkeit zu verstehen ist.

Es gibt in der Kritik der reinen Vernunft nicht viele Beispiele fiir die I1-
lustration dieser These. Zwei davon, in der Ausgabe B, sind aber sehr hilf-
reich. Laut Kant liegt der empirischen Anschauung eines Hauses die not-
wendige Einheit des Raumes von Seite der Sinnlichkeit und die Kategorie
der Grofe als die Kategorie der Synthesis des Gleichartigen von Seite des
Verstandes zugrunde (B 162). Das Gefrieren des Wassers beschreibt er als
eine Relation der inneren Anschauungsform in Ansehung der Zeitfolge und
der Kategorie der Ursache, ,,durch welche ich, wenn ich sie auf meine Sinn-
lichkeit anwende, alles, was geschieht, in der Zeit tiberhaupt seiner Relati-
on nach bestimme* (ebd.). Diese Beispiele zeigen deutlich, dass die Begrif-
fe, auf die die Anschauungen gebracht sind, die apriorischen Kategorien
des Verstandes sind. Es handelt sich um die Begriffe, die in der Tafel der

14 Vgl. mit Heidemann (2013), der eine entgegengesetzte Position vertritt.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BRAUGHT MAN ANSCHAUUNG? | 101

Kategorien aufgezihlt sind und insgesamt die logische Struktur der Erfah-
rung gemél den Urteilsformen erschopfend bestimmen sollen.

Der Begriff ,Erfahrung® ist in der transzendentalen Erkenntnistheorie
Kantischer Provenienz in einem besonderen Sinne zu verstehen: Sie ist
nichts anderes als das Resultat der synthetischen Urteile a priori, infolge-
dessen das entsteht, was man heute unter dem natiirlichen Bild der Wirk-
lichkeit auffasst. Es ist wichtig hervorzuheben, dass die kategoriale Synthe-
sis der Anschauungen eine — obgleich eine kategorisierte und somit objek-
tivierte — Anschauung ist und bleibt. Durch diese Synthesis entsteht — wie
in der Kritik der reinen Vernunft explizit dargelegt ist — ein objektives Bild
der Wirklichkeit. Die transzendentalphilosophisch aufgefasste Erfahrung ist
also die Einheit von objektiven Vorstellungen und nicht die von propositio-
nalen Erfahrungsurteilen. Das von Kant benutzte Wort ,Bild* ist nicht blo
eine Metapher, denn, wenn man die Erfahrung als System von Sétzen und
nicht als System von Bildern interpretiert, kann man seine Idee nicht ver-
stehen, dass unsere Erkenntnis sich nach den in der Erfahrung gegebenen
Gegenstinden richten muss. Erfahrung bildet bei Kant die Sphére der not-
wendigen Wabhrheit, das Objektive, das Gegebene, das fiir die Rechtferti-
gung und Verifizierung von Wissen dient. Es gibt keine andere Instanz da-
fiir.

,Erfahrung® ist folglich transzendentalphilosophisch nicht als das, was
man sagt oder denkt, zu interpretieren, sondern als das, woriiber man etwas
sagt und denkt. Erfahrung endet in der transzendentalen Erkenntnistheorie
dort, wo sie im Empirismus beginnt. Die Erfahrung als Produkt der Synthe-
sis a priori bildet die Sphére der semantisch noch unbestimmten, aber not-
wendigen Objekte, die ihre qualitativen Charakteristika erst dank dem urtei-
lenden Denken erhalten. Sie ist ein Bereich der bestimmt-unbestimmten
Gegenstinde, des Nicht-Wissens, den der Mensch zu erkennen sich be-
miiht.'3

Andererseits ist die Erfahrung die Sphire, die man mit den Worten
Hermann Cohens als die Sphére des ,,Ursprungs* von Erkenntnis bezeich-
nen kann. Die Voraussetzung hierfiir ist, dass die Tétigkeit des Verstandes
in Bezug auf die Sinnlichkeit als Vermodgen der Regel fiir die Anschauung
und in Bezug auf das Denken als Vermogen des Urteilens auftritt. Die basa-

15 In diesem Sinne kann man die vom Neukantianismus entwickelte Idee verste-

hen, dass der Gegenstand uns eigentlich nicht gegeben, sondern aufgegeben sei.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102 | MAJA SOBOLEVA

len Kategorien des Verstandes ermoglichen somit sowohl apriorische, vor-
diskursive als auch diskursive Erkenntnis. Dank der Ersteren wird die An-
schauung zu der Vorstellung von einem Objekt, was Dinge fiir die diskursi-
ve Erkenntnis er6ffnet. Ohne die Vermittlung der Kategorien wire es un-
klar, wie ein Objekt zum Subjekt des Urteils werden kann. Es wire auch
unklar, wie der Verstand auf die Welt Bezug nehmen konnte.

Bis jetzt handelte es sich um den Bezug der Kategorien auf das urtei-
lende Denken, was die Vorstellungen fiir die diskursive, systematische Er-
kenntnis zugénglich macht, nun wird der Bezug der Kategorien auf die
Welt zum Thema.

Der Verstand ist in seiner strukturierenden Tatigkeit nicht frei, sondern
von der Seite der Sinnlichkeit eingeschrdnkt oder, mit den eigenen Worten
Kants, ,restringiert (A 146/B 186). Das formal-logische Prinzip der Un-
terordnung von Vorstellungen unter Begriffe besteht darin, dass der be-
stimmende Begriff ,,dasjenige enthalten [muf], was in dem darunter zu
subsumierenden Gegenstande vorgestellt wird* (A 137/B 176). Es kann die
Forderung nach der Homogenitdt der Anschauung mit dem Begriff genannt
werden. Diese Forderung enthilt eine transzendental-logische Konsequenz:
Zwischen Kategorien und Anschauungen, die nichts Gemeinsames haben,
muss vermittelt werden. Dies erreicht man, indem dem Begriff ein Schema
zugeordnet wird, nach dem er verfahren kann. Dieses Schema wird dem
Verstand von der Erscheinung vorgegeben. Da die allgemeine sinnliche
Form der Erscheinung a priori fiir Kant die Zeit ist, legt er der kategorialen
Tatigkeit des Verstandes den Zeitschematismus zugrunde. Beispielsweise
wird unter die Kategorie ,Substanz® dasjenige angeordnet, was sich als be-
harrlich in der Zeit erweist. Das Schema der Kategorie ,Ursache‘ ist be-
standige zeitliche Aufeinanderfolge von Ereignissen etc. ,,Die Schemate
sind daher nichts als Zeitbestimmungen a priori nach Regeln, und diese ge-
hen nach der Ordnung der Kategorien, auf die Zeitreihe, den Zeitinhalt, die
Zeitordnung, endlich den Zeitinbegriff in Ansehung aller moglichen Gegen-
stinde.“ (A 145/B 184—185) Die transzendentalen Schemata zeigen, wie die
Dinge in der Zeit erscheinen, und diese Regeln geben die Anweisungen fiir
die kategorisierenden Leistungen des Verstandes.

Wie der Begriff im allgemeinen Kant zufolge eine Regel bezeichnet,
nach der sich das Subjekt eine objektive Vorstellung bildet, bestimmt das
Schema als ein ,,sinnlicher Begriff™ (B 186), welche Anschauung unter die
ihm entsprechende Kategorie féllt. Die Anschauung ist dabei als simultan

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BRAUGHT MAN ANSCHAUUNG? | 103

gegeben und wird in die Einheit der Erfahrung integriert, indem sie vom
Subjekt in der Zeit erlebt und aufgrund dessen kategorisiert wird. Den Rest-
riktionen fiir die Kategorien seitens der Schemata liegt also eine Korrelati-
on zwischen der dufleren und inneren Anschauung des Gegenstandes zu
Grunde: Das zeitliche Erleben des angeschauten Gegenstandes bedingt, un-
ter welche Kategorie dieser Gegenstand subsumiert wird.

Das Vermogen zu den Schemata, die zwischen Sinnlichkeit und Ver-
stand vermitteln, wird von Kant die ,,transzendentale Einbildungskraft® ge-
nannt. Dieser produktiven Einbildungskraft ist die Entstehung der Erfah-
rung zu verdanken.!® Ohne sie wiren die Begriffe leer und die Anschauun-
gen wiirden blind bleiben. Die Synthese der transzendentalen Einbildungs-
kraft, von der Kant spricht, ist eine apriorische, vordiskursive Operation,
die einem Objekt eine logische Stelle im Erkenntnisprozess zuweist. Sie
wird von ihm ,,eine blinde, obgleich unentbehrliche Funktion der Seele®
genannt, ,,der wir uns aber selten nur einmal bewusst sind* (A 78/B 103).

Die Erfahrung als das Produkt der Erkenntnis a priori erweist sich also
im Rahmen der transzendentalen Erkenntnistheorie als bildlich und nicht
sprachlich, sie ist begrifflich strukturiert, aber nicht verbal konzeptualisiert.
Sie gewihrleistet die Identitdt eines Objektes durch die immanente Korres-
pondenz von Sinnlichkeit und Verstand vermittelst der Einbildungskraft in
Bezug auf die Einheit der Apperzeption. Die Erfahrung als System mitei-
nander verkniipfter, kategorisierter Anschauungen bildet die Grundlage und
zugleich eine Kontrollinstanz fiir die erkennende Tétigkeit des diskursiven
Denkens. Zu bemerken ist, dass die Prozesse der Gegebenheit des Gegen-
standes in der Anschauung, der Kategorisierung der Anschauung in Bezug
auf die transzendentale Einheit der Apperzeption und der Verwendung der
entstandenen Begriffe von Objekten in Urteilen nur theoretisch voneinander
zu trennen sind. In Wirklichkeit gehoren sie zusammen und sind als Bedin-
gungen der Mdglichkeit der spezifisch menschlichen Erkenntnis zu inter-
pretieren.

16 Kant betont, dass die Synthesis der Einbildungskraft ,keine einzelne Anschau-
ung, sondern die Einheit in der Bestimmung der Sinnlichkeit allein zur Absicht
hat“ (A 140/B 179).

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104 | MAJA SOBOLEVA

EINIGE UBERLEGUNGEN ZUM BEGRIFF DES DENKENS
IM ANSCHLUSS AN KANTS TRANSZENDENTALE LOGIK

In der Vorrede zu der ersten Ausgabe der Kritik der reinen Vernunft
schreibt Kant, dass sein Anliegen darin bestand, zu erkldren, was und wie
viel Verstand und Vernunft a priori erkennen konnen, und nicht darin, zu
erldutern, wie ,,das Vermodgen zu Denken selbst moglich* ist (A XVII). Die
von ihm entwickelten Ansdtze kénnen dennoch als eine Basis zum Nach-
denken iiber das Denken verwendet werden. Auf einige aufschlussreiche
Momente gehe ich nun ein.

Denken und Selbstbewusstsein

Man kann von dem Erkenntnisbegriff Kants auf den Begriff des Denkens
bei den Menschen schlieen. Die Erfahrung als das System der Beziehun-
gen zwischen den Gegenstéinden erfordert laut Kant die transzendentale
Einheit der Apperzeption, weil die Verbindung nicht in den Gegenstéinden
selbst liegt und deshalb nicht wahrgenommen werden kann, sondern allein
von dem menschlichen Verstand verrichtet wird (B 137). Es kann demnach
keine objektive, systematische, kohdrente und konsistente Erfahrung ohne
ein einheitliches Ich geben. Die logische Identitdt des Objekts setzt die lo-
gische Identitét des Subjekts voraus, wobei diese sich als das Bewusstsein
des Ich in allen Denkakten als seinen eigenen erweist.

Kant unterscheidet zwischen dem empirischen und dem transzendenta-
len Bewusstsein und konzentriert sich auf die Untersuchung des letzteren.
Allein das empirische Bewusstsein, obwohl es verschiedene Vorstellungen
begleitet, reicht noch nicht aus, um systematische Erkenntnis zu ermogli-
chen. Dieses kann ,,an sich zerstreut und ohne Beziehung auf die Identitit
des Subjekts“ sein (B 133).

Indem Kant das behauptet, erdffnet er eine Diskussion mit den Vertre-
tern des Empirismus, die die Tatsache ich denke, dass p fiir die zureichende
Bedingung der Erkenntnis halten. Seine notwendige Bedingung der syste-
matischen Erkenntnis — die transzendentale Einheit der Apperzeption —
kann wie folgt zusammengefasst werden: Ich denke, dass ich denke, dass p.
Diese Formulierung expliziert die selbstreflexive Struktur der transzenden-
talen Einheit der Apperzeption. Diese Struktur leistet Folgendes: Einerseits
konnen einzelne Denkakte nur unter der Voraussetzung des Vorhanden-

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BRAUGHT MAN ANSCHAUUNG? | 105

seins einer solchen Struktur in eine Einheit systematisch geordnet werden.
Die Einheit der Erkenntnis und das systematische Denken gibt es also nur
korrelativ zur Einheit des Selbstbewusstseins. Andererseits enthdlt die
Struktur der Selbstreflexivitit in sich die Struktur der Vergegenstindli-
chung bzw. Objektivierung. Sie stellt deshalb die Bedingung der Moglich-
keit des objektivierenden Denkens dar. '’

Die primdre Denktétigkeit des Menschen als selbstreflexives Wesen
kann in der Objektivierung der Welt gesehen werden. Dies bedeutet zu-
néchst, dass die Welt dem menschlichen Subjekt nicht blof situativ und as-
soziativ gegeniibersteht, sondern als ein zusammenhingendes und bestin-
diges Ganzes. Das Objekt-sein bedeutet, das Netz der subjektiven Empfin-
dungen und Wahrnehmungen zu zerreifien und notwendigerweise fiir Men-
schen allgemein giiltig zu werden. Bereits der Kantische Begriff ,Erfah-
rung® bringt die Vorstellung von der Welt als einer objektiven zum Aus-
druck.

Man kann fragen, ob das ich-bezogene Bewusstsein Sprache und
Sprachféahigkeit des Subjekts voraussetzt. Dieser Frage ist Kant nicht expli-
zit nachgegangen; es liegt aber die Vermutung nahe, dass Sprache keine
notwendige Bedingung dieses Bewusstseins ist. Denn ich denke als ein Akt
der transzendentalen Apperzeption bedeutet nichts anderes als die fiir den
Menschen spezifische, gegenstindliche Form der Verbindung der An-
schauungen durch den Verstand in einer Erfahrung. Ich denke ist die ,,Syn-
thesis® und daher als Syntax und nicht als Gedanke zu interpretieren. Diese
apriorische Form der Einheit des menschlichen Bewusstseins, die Kant
»analytisch® (B 133) nennt, geht aller seiner Tatigkeit voraus und ermdg-
licht diese. Sprache wird von ihm zu einem empirischen Phidnomen gezéhlt;
sie gehdrt daher nicht in den Bereich der transzendentalen Analyse.

17 Ohne diese Annahme ist die systematische Erkenntnis nicht mdglich. Ohne sie
kommt man zum Beispiel zum Schluss, dass das Sein der &uferen Dinge nur in
Bezug auf das Subjekt definierbar ist und solange sie nicht wahrgenommen
werden, ,,sie entweder {iberhaupt nicht sind oder im Geist eines ewigen Wesens
bestehen miissen.” (Berkeley 2004: 28.) Die subjektzentrierte Erkenntnis kann

nur sporadisch und fragmentér sein.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106 | MAJA SOBOLEVA

Die verkorperte Erkenntnis

Kants Erfahrungstheorie ist explizit in Bezug auf das menschliche Erkennt-
nissubjekt entwickelt und erhebt deshalb keinen Universalititsanspruch.
Die Erkenntnis, um die es sich in dieser Theorie handelt, kann in moderner
Terminologie als eine verkérperte Erkenntnis (embodied cognition) inter-
pretiert werden. Die Belege fiir diese Lesart sind in der Kritik der reinen
Vernunft zu finden. So ist das Spezifische der menschlichen Erkenntnis
durch das Vermogen der Sinnlichkeit, des Verstandes und der Einbildungs-
kraft bestimmt, so dass die Erkenntnis von dem Erkennenden abhéngt. Die-
se Struktur des menschlichen Erkenntnisvermdgens bedingt folgende aprio-
rische Gesetze der Erkenntnis: a) Der oberste Grundsatz der Mdoglichkeit
der Anschauung hinsichtlich der Sinnlichkeit besagt, dass die Erscheinung
der Gegenstinde unter den formalen Bedingungen des Raums und der Zeit
steht; b) der oberste Grundsatz der Moglichkeit der Anschauung hinsicht-
lich des Verstandes besagt, dass das Mannigfaltige der Anschauung unter
den formalen Bedingungen der synthetischen Einheit der Apperzeption
steht und c) hinsichtlich der Einbildungskraft gilt die Regel, dass sie die
Synthesis der Anschauungen den Kategorien gemall ermdglicht.

Kant kontrastiert die menschliche Erkenntnis mit der Erkenntnis imagi-
ndrer Wesen, die entweder iiber die Fahigkeit zur intellektuellen Anschau-
ung (B 72) oder iiber einen anschauenden Verstand verfliigen kdnnten
(B 125, B 138, B 145, B 148 etc.). Fiir diese wiirden die oben formulierten
Grundsitze der Moglichkeit der Erkenntnis ihre Giiltigkeit infolge des Un-
terschieds der Erkenntnisvermogen verlieren. Beispielsweise wiirde ein
Verstand, durch dessen Vorstellung zugleich die Objekte dieser Vorstellung
existieren, ,,einen besonderen Actus des Synthesis des Mannigfaltigen zu
der Einheit des Bewusstseins nicht bediirfen, deren der menschliche Ver-
stand, der blol denkt, nicht anschaut, bedarf* (B 138).

Auch Kants Ausfiihrungen {iber das Urteil geben die Moglichkeit, sei-
nen Erkenntnisbegriff als verkorperte Erkenntnis aufzufassen. Im Unter-
schied zu der formalen Logik, die das Urteil als Verhiltnis zwischen Be-
griffen darstellt, versteht die transzendentale Logik unter dem Urteil ,,die
Art, gegebene Erkenntnisse zur objektiven Einheit der Apperzeption zu
bringen” (B 141). Die Kopula ,ist* zielt darauf, die objektive Einheit gege-
bener Vorstellungen von den subjektiven Wahrnehmungen zu unterschei-
den. Damit wird nicht gesagt, dass die verbundenen Vorstellungen ,,in der

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BRAUCHT MAN ANSCHAUUNG? | 107

empirischen Anschauung® notwendig zu einander gehoren. Es wird viel-
mehr gesagt, dass sie ,,vermdge der notwendigen Einheit der Apperzeption
in der Synthesis der Anschauungen zu einander (B 142) gehodren. Das
heiflt, das Urteil ist in Kants Theorie nicht einstellig, sondern zweistellig.
Es hat nicht die Struktur a ist b, sondern a ist b fiir S, wobei S fiir ein
menschliches Gattungssubjekt steht. Zum Beispiel ist die Aussage die Kor-
per sind schwer zwar nicht subjektiv nach den Gesetzen der Assoziation;
sie hat aber die objektive Giiltigkeit nur fiir die menschlichen Erkenntnis-
subjekte. Ob sie universal giiltig ist, muss zusétzlich erforscht werden. Die
Objektivitdt erweist sich folglich als eine mogliche Form der Erkenntnis
und nicht als deren universales Kriterium.

Die Interpretation der Kantischen Erfahrungstheorie als einer verkor-
perten Erkenntnis erdffnet die Moglichkeit, sich andere Erkenntnisformen
vorzustellen. Kant selbst meint, dass ,,wir von den Anschauungen anderer
denkenden Wesen gar nicht urteilen [konnen], ob sie an die ndmlichen Be-
dingungen gebunden sein, welche unsere Anschauung einschrianken und fiir
uns allgemein giiltig sind.” (A 27/B 43) Er schlie3t nicht aus, dass ,,es sein
[mag], daB alles endliche denkende Wesen hierin mit dem Menschen not-
wendig iibereinkommen miisse, (wiewohl wir dieses nicht entscheiden
konnen)“ (B 72).

Eine positive Bilanz im Anschluss an diese Uberlegungen Kants kann
man darin sehen, dass es mdglich ist, bei dem Nachdenken iiber das Den-
ken auf den Anthropologismus iiberhaupt zu verzichten. Eine mogliche
Strategie kann darin bestehen, nicht die vertrauten Kriterien der Rationalitét
auf die nicht-menschlichen Formen des Bewusstseins zu iibertragen, son-
dern umgekehrt die Kriterien der Rationalitit an die jeweilige Bewusst-
seinsform anzupassen. Beispielsweise kann man vermuten, dass Lebewe-
sen, die iliber kein Selbstbewusstsein verfiigen, die Welt als eine objektive
nicht kennen und zu systematischer Erkenntnis nicht fahig sind. Dies
schlieBt jedoch nicht aus, dass sie die artspezifische Fahigkeit zu einem
sporadischen, situativen, handlungsgebundenen, ,tdtigen‘ Denken besitzen
und fragmentares Wissen haben konnen. Unter den Begriff ,Denken‘ kon-
nen dann solche Fahigkeiten subsumiert werden, wie die Problemldsung
mit verschiedenen Mitteln, die funktionale ,Einsicht® in die Beschaffenheit
von Dingen und Situationen, die Lernfahigkeit und die Verbindung der Re-
présentationen mit den ihnen entsprechenden Gegensténden.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108 | MAJA SOBOLEVA

Denken, Sprache und Anschauung

Die Frage nach den Kriterien des Denkens ist ein Gegenstand der aktuellen
Debatte in der Philosophie des Geistes, Sprachphilosophie und Kogniti-
onswissenschaften. Die dominierende Position kann als Lingualismus be-
zeichnet werden. Dieser basiert auf der Vorstellung von der Sprachabhén-
gigkeit des Denkens. Eine der bedenklichen Folgen aus dieser Priamisse be-
steht darin, dass den nicht sprachbegabten Lebewesen die Denkfdhigkeit
aberkannt wird. Stellvertretend fiir diese Position ist Donald Davidson zu
nennen, der behauptet, dass ,,man zum Denken den Begriff von einem Ge-
danken haben muss“ und dafiir ,,Sprache erforderlich ist“ (Davidson
2005: 127). Dieser Ansicht kann man insofern Recht geben, dass es fiir die-
jenigen, die einmal in die Welt der Sprache hineingewachsen sind, keine
von verbalen Begriffen freien Lebenszonen gibt. Dies beweist jedoch nicht,
dass Denken und Sprache zumindest analytisch nicht zu trennen sind.

Den im Zuge des linguistic turn entwickelten Diskursen steht der trans-
zendental-logische Ansatz Kants gegeniiber, dessen Ziel es vor allem ist,
die Konstituierung und die Konstitutionsbedingungen der Erfahrung als
,einer synthetischen Verbindung der Anschauungen® a priori (A 9/B 12) zu
untersuchen. Kant geht davon aus, dass der Gegenstand der Erfahrung die
objektive Giiltigkeit nur dann haben kann, wenn er unmittelbar in der An-
schauung gegeben wird. Dafiir muss die Synthesis a priori sowohl die Be-
dingungen der Mdglichkeit der Erfahrung als auch die Bedingungen der
Moglichkeit der Gegenstinde der Erfahrung schaffen. Aus der Forderung
der unmittelbaren Gegebenheit des Gegenstandes ergibt sich die Forderung,
dass diese Synthesis nichts weiter enthalten muss, ,,als was zur syntheti-
schen Einheit der Erfahrung tiberhaupt notwendig ist* (B 197). Das sind fiir
Kant die Sinne, die transzendentale Einheit der Apperzeption und die Ein-
bildungskraft, welche Gegenstédnde in Raum und Zeit in Bezug auf das Sub-
jekt bestimmen. Das Denken in diesem Prozess bezieht sich direkt auf die
Anschauungen und nicht auf die sprachlichen Begriffe. Das Wort ist Kant
zufolge etwas subjektives, unbestéindiges und relatives: ,,Einer verbindet
die Vorstellung eines gewissen Worts mit einer Sache, der andere mit einer
anderen Sache.“ (B 140)

Die Eliminierung der Anschauung und die Konzentration auf die Spra-
che in der analytischen Erkenntnistheorie hat zum Problem der diskursiven
Rechtfertigung der Erkenntnisurteile gefiihrt, die, um eine treffende Formu-

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BRAUCHT MAN ANSCHAUUNG? | 109

lierung von McDowell zu benutzen, ohne Fundierung in der Anschauung
»im luftleeren Raum* reibungslos kreiseln (McDowell 2012: 35). Als Fol-
geerscheinung hat man unterschiedliche Versionen eines Realismus ohne
Reprisentation, die im ,,Raum der Griinde® (Brandom) aussichtslos einge-
schlossen bleiben und ihre Erkenntnisanspriiche nicht begriinden kénnen.

Kant ist es gelungen, eine Losung des Problems der Ubereinstimmung
zwischen den Erfahrungsurteilen und den Objekten in der Abgrenzung ei-
nerseits von der idealistischen Vorstellung von der Uniiberwindbarkeit der
Grenzen des nur Denkbaren in der Erkenntnis und andererseits von der Po-
sition des Empirismus, demnach die Suche nach den Griinden fiir ein Urteil
mit dem Verweis auf ein blofles sinnlich wahrnehmbares Gegenwiértiges
endet, zu finden. Die Eckpunkte seiner holistischen Strategie lassen sich
wie folgt zusammenfassen: Die Verstandeskategorien gehdren sowohl zu
den logischen Funktionen des Urteilens als auch vollziehen sie die Synthese
des Mannigfaltigen der Anschauung. Die Kategorie bezieht sich auf den in
der Anschauung gegebenen Erfahrungsgegenstand mittels des Schemas,
wobei das Schema ,,der sinnliche Begriff eines Gegenstandes® (B 186) ist.
Den Inhalt des Schemas macht die Zeitbestimmung aus, und diese ist nichts
anderes als die Art und Weise, wie der Gegenstand in der Zeit angeschaut
bzw. vom Subjekt innerlich erlebt wird. Durch die Korrelation zwischen
Zeiterlebnissen und deren begrifflichen Kategorisierung, das heifit zwi-
schen Schema und Kategorie, wird das System der Erfahrung, die zwischen
der Welt und dem diskursiven Denken vermittelt, minimalistisch abge-
schlossen und Erkenntnis erhélt somit die objektive Grundlage.

Kants Erkenntnistheorie rechtfertigt die Anschauung nicht nur als eine
Erkenntnisquelle, vielmehr bilden die in dem System der Erfahrung verei-
nigten Anschauungen die einzige Instanz, die ,,aller nur moglichen spekula-
tiven Erkenntnis der Vernunft” (B XXVI) eine Fundierung gibt und sie zu
verifizieren erlaubt.

Die nicht-Beriicksichtigung der Sprache gab den Anlass, Kants Erfah-
rungstheorie im Sinne einer ,,proto-rationality* (Hanna 2005: 250) zu inter-
pretieren. Es wurde dabei ignoriert, dass es in der transzendentalen Theorie
der Erfahrung nicht darum geht, die Formen der empirischen Erkenntnis zu
erkldren; ihre Aufgabe besteht vielmehr darin, die apriorische Tiefenstruk-
tur der menschlichen Erkenntnisweise zu entdecken, die auch der empiri-
schen Erkenntnis zugrunde liegt und sie ermoglicht. Dies erklért, warum

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

110 | MAJA SOBOLEVA

Kant der Sprache keine Funktion bei der Erforschung von Bedingungen der
Erfahrung und Erkenntnis zugewiesen hat.

Er entfaltet einen differenzierten Begriff des Denkens: Das Denken er-
weist sich in seiner Theorie einerseits als das vordiskursive, kategorisieren-
de, das sich auf die Anschauung bezieht, und andererseits als das diskursi-
ve, urteilende Denken, das sprachgebunden ist. Die menschliche ,,Erkennt-
nis durch Begriffe®, von der er spricht, besteht also sowohl in der Synthese
der Erfahrung, als auch im Urteilen.

Die Ideen Kants, dass das Verfligen {iber einen Begriff mit dem Verfi-
gen {iber einen Sprachbegriff nicht identifiziert und das Denken nicht allein
auf das diskursive Denken reduziert werden darf, erweisen sich als auf-
schlussreich fiir das weitere Nachdenken iiber das Denken. Man kann an-
nehmen, dass sich vor allem die menschliche Rationalitdt dadurch aus-
zeichnet, dass das Denken und der Gedanke intrinsisch zusammengehoren.
Dies hat der Mensch seiner Sprachbegabung zu verdanken: Um Gedanken
zu haben, braucht man tatsachlich, wie es die Vertreter_innen des Lingua-
lismus behaupten, einen Sprachbegriff. Im Unterschied zu den Menschen
konnen Tiere, die iiber Sprachbegriffe nicht verfiigen, keine begrifflich
strukturierten Gedanken haben. Dies schliet jedoch nicht aus, dass sie liber
etwas denken konnen (zum Beispiel, Dinge unterscheiden, Situationen
wahrnehmen, Probleme 16sen, sich erinnern und sogar traumen). Thr Den-
ken bezieht sich dabei auf die Anschauung und nicht auf eine begriffliche
Vorstellung. Die Anschauung hat — so kann man schlieen — eine universa-
le Giiltigkeit fiir den Bezug der Lebewesen auf die Welt.

LITERATUR

Allison, H.E. (1983): Kant’s Transcendental Idealism. New Hawen, Lon-
don: Yale University Press.

Berkeley, G. (2004): Eine Abhandlung iiber die Prinzipien der menschli-
chen Erkenntnis. Hamburg: Meiner.

Borodaj, JuM. (1966): Voobrazhenie i teorija poznanija. Moskva: Nauka.

Conant, J. (2014): Kants Kritik des Schichtenmodells des menschlichen
Geistes. Unver6ffentlichter Vortrag, gehalten am XXIII Kongress der
Deutschen Philosophie am 01.10.2014 in Miinster.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BRAUGHT MAN ANSCHAUUNG? | 111

Davidson, D. (2001): Eine Kohérenztheorie der Wahrheit und Erkenntnis,
in: Davidson, D. Subjektiv, Intersubjektiv, Objektiv. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Davidson, D. (2005): Rationale Lebewesen, in: Perler, D., Wild, M. (Hg.),
Der Geist der Tiere. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Guyer, P. (1987): Kant and the Claims of Knowledge. Cambridge Universi-
ty Press.

Haag, J. (2007): Erfahrung und Gegenstand. Frankfurt am Main: Kloster-
mann.

Hanna, R. (2005): Kant and Non-Conceptial Content, in: European Journal
of Philosophy. 13 (2), 247-290.

Heidemann, D.H. (Ed.) (2013): Kant and Non-Conceptual Concept. New
York: Routledge.

Horstmann, R.-P. (1997): Bausteine kritischer Philosophie. Arbeiten zu
Kant. Bodenheim.

Kant, 1. (1998): Kritik der reinen Vernunft. Hamburg: Felix Meiner.

McDowell, J. (2012): Geist und Welt. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Prauss, G. (1974): Kant und das Problem der Dinge an sich. Bonn: Bou-
vier.

Quine, W.V.0. (1979): Zwei Dogmen des Empirismus, in: ders., Von einem
Logischen Standpunkt. Neun logisch-philosophische Essays. Frankfurt
am Main, Berlin, Wien: Ullstein.

Sellars, W. (1956): Empiricism and Philosophy of Mind. Minneapolis: Uni-
versity of Minnesota Press.

Sellars, W. (1968): Science and Metaphysics: Variations on Kantian
Themes. London: Routledge & Kegan Paul, New York: Humanities
Press.

Trendelenburg, A. (1862): Logische Untersuchungen. Bd. 1. Leipzig: Hir-
zel.

Unruh, P. (2007): Transzendentale Asthetik des Raumes: zu Immanuel
Kants Raumkonzeption. Wiirzburg: Konigshausen & Neumann.

Willaschek, M. (2011): Affektion und Kontingenz in Kants transzendenta-
lem Idealismus, in: Schumacher, R. (Hg.), Idealismus als Theorie der
Reprdsentation. Paderborn: Mentis, 211-231.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epistemische Geflihle
und epistemische Werte

INGRID VENDRELL FERRAN

EINLEITUNG

Die Frage nach der Natur des menschlichen Geistes hat die Philosophie tra-
ditionell mit einer Untersuchung des Denkens beantworten wollen. Das
Denken als Fihigkeit verstanden, die eigenen Uberzeugungen und Hand-
lungen zu rechtfertigen sowie aus gegebenen Voraussetzungen die richtigen
Schliisse zu ziehen, stand im Zentrum der philosophischen Frage danach,
was den Geist ausmacht. Im letzten Jahrhundert aber hat die Untersuchung
des menschlichen Geistes eine Verschiebung des Aufmerksamkeitsfokus
erfahren. Erkannt wurde, dass die Analyse des Denkens allein den mensch-
lichen Geist nicht auf umfassende Weise zu charakterisieren vermag. Eine
angemessene Untersuchung sollte auch andere Aspekte einbeziehen: Auch
phénomenale Erlebnisqualititen gehoren zu unserem geistigen Leben. Zu
diesen wichtigen phédnomenalen Erlebnissen gehoren Gefiihle. Ohne ihre
Untersuchung bleibt unser Verstidndnis des Geistes unvollstdndig. Im Fol-
genden werde ich einen bestimmten Aspekt von Gefiihlen analysieren. Die-
ser deutet auf eine innige Verbindung zwischen Denken und Fiihlen hin
und zeigt, welche Bedeutung Gefiihle haben, wenn es darum geht, unsere
kognitiven Fahigkeiten, Prozesse und Zusténde besser zu verstehen. Konk-
ret geht es mir darum, einige Punkte iiber die epistemische Rolle der Ge-
fiihle zu erhellen.

Dass Gefiihle epistemisch wertvoll sind, ldsst sich anhand von drei All-
tagsphidnomenen feststellen, die ich unter den Schlagwortern 1) emotionale

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

114 | INGRID VENDRELL FERRAN

Motivation, 2) emotionale Wahrheit und 3) emotionale Meta-Kognition be-
handeln mochte. Nehmen wir als erstes Beispiel den Fall eines Forschers
an, der ein schwieriges intellektuelles Problem 18sen will.! Das Problem an
sich ist ihm gleichgiiltig, aber er weil3, dass er, wenn er dieses Problem 16st,
einen groBen Karrieresprung machen wird. Dieser Forscher ist nicht nur
sehr begabt, sondern er kennt sich sehr gut mit den Arbeitsmethoden seiner
Disziplin aus, und er wendet diese Methoden so akkurat wie moglich an,
um diese komplexe Aufgabe zu 16sen. Er hat die notigen Uberzeugungen
tiber verschiedene Aspekte des Problems, er beurteilt richtig, er hat den
Wunsch, das Problem zu 16sen, er besitzt die ndtige Expertise und die rich-
tigen Féhigkeiten, um tugendhaft zu arbeiten. Er mag damit ein guter For-
scher sein.

Vergleichen wir aber diesen ,kalten‘ Forscher mit einem anderen, der
dieselbe Begabung und gleichwertige Expertise hat, aber die Aufgabe aus
Liebe zur Wahrheit und Wissensbegierde 16sen will. Wissenschaftler, Phi-
losophen und viele andere Wahrheitsfreunde berichten oft davon, dass ihre
Wissensbegierde von Gefiihlen begleitet wird. Um uns dies zu veranschau-
lichen, diene uns als Beispiel Edmund Husserls eigene Beschreibung seiner
intellektuellen Arbeit. Laut eigenen Angaben arbeitet er ,,mit Feuereifer®,
Hfruchtbar und ,,furchtbar®, ,brennend, ,leidenschaftlich®, ,,atemlos®,
fieberhaft”, | ruhelos® und ,,intensiv‘ und stiirzt sich ,,mit einer Art Rase-
rei* und ,,mit einer wahren Wut in die Arbeit” (Sommer 1996: 393). Dieser
zweite Forscher wird von seinen Gefiithlen motiviert. Gefiihle kdnnen als
Motivationen fiir wichtige intellektuelle Aktivititen fungieren. Dies bedeu-
tet, dass nicht nur Uberzeugungen und Wiinsche uns zum Handeln veran-
lassen, sondern auch Gefiihle mit dem Handeln verbunden sind (Scheffler
1991: 4; Morton 2010: 398).

Unser zweites Beispiel betrifft eine Frau, die in einer Runde mit Freun-
dinnen und Freunden sitzt, bei der Witze erzihlt werden. Sie verldsst die
Runde mit einem mulmigen Gefiihl und hat den Eindruck, dass etwas in der
Situation nicht stimmte. Allméhlich merkt sie, wie sich aus dem anféngli-
chen Gefiihl Emporung herauskristallisiert. Diese Emporung weist sie auf
die Bedeutsamkeitsmuster der Situation mit den Freunden deutlich hin. Sie
zeigt ihr, dass einige Witze gar nicht lustig waren und menschenfeindliche
Ansichten implizierten. Das Gefiihl ist ein Indikator dafiir, dass die Situati-

1 Vgl fiir die Besprechung eines dhnlichen Beispiels Morton (2010: 388).

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EPISTEMISCHE GEFUHLE | 115

on unangemessen war und Ungerechtigkeit verkorperte. Gefiihle fungieren
als Indikatoren bestimmter evaluativer Eigenschafien von Objekten und
Sachverhalten. In diesem Zusammenhang hat Ronald de Sousa die These
vertreten, dass Gefiithle uns Bedeutsamkeitsmuster zeigen: ,,emotions are
species of determinate patterns of salience among objects of attention, lines
of inquiry, and inferential strategies” (de Sousa 1987: 196). Er spricht sogar
von einer ,,emotionalen Wahrheit“ (de Sousa 2003).

Zwei wichtige Implikationen dieser Funktion der Gefiihle sind zu er-
wihnen. Die Tatsache, dass Gefiihle auf Bedeutsamkeitsmuster zeigen, ist
erstens flir die Ausfithrung von intellektuellen Tatigkeiten relevant. Dann
wird der Forscher unseres vorherigen Beispiels, der auf der Suche nach
Wahrheit und von Wissensbegierde motiviert ist, — im Unterschied zu den
gefiihlslosen Forschern — dazu fahig sein, wichtige Zusammenhénge zu er-
kennen, die ohne Gefiihle unbeachtet blieben. Dariiber hinaus lésst sich die-
se These erweitern, so dass Gefiihle uns Auskunft {iber die Bedeutsamkeit
einiger kognitiver Phdnomene geben. Viele Philosophen berichten oft von
Evidenzgefiihlen und von einem Vorziehen der Wahrheit gegeniiber der
Falschheit (Scheffler 1991: 10; Brun & Kuenzle 2008: 2).

Im letzten Beispiel soll es um das Phanomen gehen, das mich in diesem
Aufsatz hauptsichlich beschiftigen wird. Es ist mit den anderen beiden
iiber den epistemischen Charakter von Gefiihlen eng verbunden, kann je-
doch nicht auf sie reduziert werden, weil es nur bestimmte Gefiihle betrifft.
Nehmen wir an, ich hétte das Gefiihl, einen Namen auf der Zunge zu haben.
Ich empfinde es so, dass ich den Namen weil3, aber er mir in diesem Mo-
ment nicht einfallt. Bei diesem Phdnomen habe ich Kenntnis eines kogniti-
ven Tatbestandes: die Tatsache, dass ich eine bestimmte Information besit-
ze, wenn sie mir auch voriibergehend nicht zuginglich ist. Ahnliche Bei-
spiele von Gefiihlen, die sich auf das eigene kognitive Leben richten, sind
das Gefiihl, etwas vergessen zu haben, etwas zu wissen, mit etwas bekannt
oder unbekannt zu sein oder sich etwas sicher oder unsicher zu sein.” Diese

2 Das Gefiihl, etwas zu wissen, ist mit dem Gefiihl, etwas auf der Zunge zu haben,
nicht zu verwechseln. Wir haben das Gefiihl, etwas zu wissen, bevor wir versu-
chen, uns das Gewusste zugénglich zu machen. Das Gefiihl, einen Namen auf
der Zunge zu haben, wird dagegen erfahren, nachdem wir versucht haben, den
Namen in Erinnerung zu rufen, und es nicht geklappt hat (Arango-Mufioz & Mi-
chaelian 2014: 100).

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

116 | INGRID VENDRELL FERRAN

Phénomene haben gemeinsam, dass ich mit dem jeweiligen Gefiihl Infor-
mationen iiber meine eigenen kognitiven Zustinde, Prozesse und Féhigkei-
ten erhalte. Thre epistemische Rolle besteht darin, als eine Art von Meta-
Kognition zu fungieren. Man kennt sie in der heutigen Debatte als ,,episte-
mische Gefiihle®, ,,noetische Gefiihle* oder ,,meta-kognitive Gefiihle* (Es-
ken & Rakoczy 2013: 450; Arango-Mufioz 2014).

Gefiihle dieser Art sind in der Psychologie seit den 60er Jahren ausgie-
big untersucht worden. Fiir die heutige analytische Philosophie der Gefiihle
handelt es sich aber eher um eine terra incognita, die erst vor kurzem zum
Objekt der Aufmerksamkeit wurde (Arango-Mufioz & Michaelian 2014:
104-110). Besonders, wenn wir den Vergleich zu Studien {iber moralische
und dsthetische Gefiihle ziehen, zeigt sich, dass im Feld der epistemischen
Gefiihle die Untersuchungen noch jung sind. Zwar wurde das Phidnomen
Anfang des 20. Jahrhunderts von verschiedenen philosophischen Traditio-
nen identifiziert und beschrieben, diese zeigen jedoch kaum Kontinuitét zur
Gegenwart. Ich denke hier an John Deweys Analyse von ,,intellectual fee-
lings®, William James’ Beschreibungen der ,.tip-of-the-tongue experience
und die ,,intelectual feelings®, Meinongs, Witaseks und Martinaks Studien
iiber ,,Wissensgefiihle“, ,,logische Gefiihle” und ,intellektuelle Gefiihle.
Bis vor kurzem und mit wenigen Ausnahmen — wie etwa die Analyse Israel
Schefflers von ,,kognitiven Emotionen® in den 70er Jahren — wurden die
epistemischen Gefiithle in der philosophischen analytischen Emotionsfor-
schung entweder geleugnet oder einfach ignoriert (Scheffler 1991; Stocker
2010: 402; Mulligan 2014). Im Folgenden werde ich die Klasse der episte-
mischen Geflihle von dhnlichen Phanomenen abzugrenzen versuchen, ihre
Funktion als Meta-Kognitionen aufdecken und ihre Bedeutung fiir ein an-
gemessenes Verstindnis des menschlichen Geistes hervorheben. Dies aber
kann nicht geschehen, ohne dass ich vorher mein allgemeines Verstindnis
der Geflihle erortere.

WAS SIND GEFUHLE?

Die Abgrenzung der Klasse der epistemischen Gefiihle verlangt, dass ich
zundchst mein Verstidndnis von Gefiihlen erkldre. Dieses lehnt sich an die
gegenwartig viel diskutierte Konzeption der ,affektiven Intentionalitéit® an;
eine Kennzeichnung, die als Etikett fiir verschiedene Theorien fungiert, die

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EPISTEMISCHE GEFUHLE | 117

Gefiihle als leibliche Intentionen, gefiihite Evaluationen, affektive Wahr-
nehmungen oder affektive intentionale Zustinde auffassen (Demmerling
und Landweer 2007, Doring 2009, Engelen 2007, Goldie 2002, Hartmann
2010, Slaby 2008, Vendrell Ferran 2008). Wenn diese Theorien auch im
Einzelnen sehr verschiedenartig sein kdnnen, haben sie doch einen gemein-
samen Nenner: Gefiihle werden als ein Modus, in der Welt zu sein, ver-
standen; sie zeigen uns, was Bedeutsamkeit hat, und auf welcher Grundlage
wir uns in der Welt orientieren. Dieses Paradigma hat sich als Reaktion auf
zu strenge Auffassungen der Gefiihle entwickelt, die diese auf Urteile,
Uberzeugungen, Werturteile oder auf Kombinationen dieser und anderer
Phianomene zu reduzieren versuchten. Statt dieser Reduktionen des Fiihlens
auf das Denken schlagen die Theorien der affektiven Intentionalitét vor, das
Phénomen des Fiihlens in seiner Urspriinglichkeit zu verstehen und ausge-
hend davon seine Vernetzung mit den Kognitionen aufzudecken. Wenn
auch dieses Paradigma der affektiven Intentionalitét als eine neue Alterna-
tive zu den streng kognitivistischen Ansdtzen zu den Gefiihlen in der analy-
tischen Philosophie présentiert wurde, sind seine Urspriinge nicht neu:
Ahnliche Thesen und Argumente lassen sich schon in der frithen Phéno-
menologie der Gefiihle finden.

Wie es verschiedene Arten kognitiver Phdnomene gibt, gibt es auch
verschiedene Arten von Gefiihlen. Es gibt Leibgefiihle wie etwa Mattigkeit
oder Frische; psychologische Gefiihle wie Scham, Ekel oder Furcht; und
Personlichkeitsgefiihle wie existentiellen Neid oder Frommigkeit. Die bei-
den zuletzt genannten Arten von Gefiihlen bezeichnet man auch als Emoti-
onen. Da mein Interesse sich auf diese Arten richtet, werde ich die Termini
,Gefiihl* und ,Emotion‘ synonym verwenden. Daher sind epistemische Ge-
fithle und epistemische Emotionen fiir mich ein und dasselbe Phinomen.?

Meiner Theorie zufolge lassen sich Gefiihle oder Emotionen analytisch
durch drei Hauptmerkmale bestimmen. Diese Merkmale sind als Momente
oder Aspekte des ganzheitlichen Phidnomens ,Gefiihl‘ zu verstehen und
nicht als Komponenten desselben.* An erster Stelle sind Gefiihle durch eine
phinomenale Qualitit gekennzeichnet. Gefiihle fiihlen sich auf eine be-

3 Vgl fiir eine Unterscheidung zwischen epistemischen Gefiihlen und epistemi-
schen Emotionen Arango-Muifioz und Michaelian (2014).

4 Aaron Ben-ze'ev ist etwa ein Vertreter der Mehrkomponententheorie der Gefiih-
le (Ben-ze'ev 2000).

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

118 | INGRID VENDRELL FERRAN

stimmte Art und Weise an. Jedes Gefiihl ldsst sich durch eine bestimmte
Erlebnisqualitdt beschreiben. So fiihlt sich Liebe anders an als Hass, Neid
anders als Scham und Ekel anders als Angst. Ich gehe davon aus, dass die
Tatsache, dass Gefiihle eine Erlebnisqualitit haben, damit in Bezug steht,
dass sie sich leiblich anfiihlen. Sie sind eine Form des leiblichen Sich-
Spiirens, die nicht auf kdrperliche Wahrnehmungen zu reduzieren ist. Die
Idee der Leiblichkeit der Gefiihle wurde von Hermann Schmitz formuliert
und von Hilge Landweer fiir die heutige Gefiihlsdebatte fruchtbar weiter-
entwickelt (Schmitz 1998; Landweer 2004).

Es gibt zwei Momente, die zu dieser Erlebnisqualitit der Gefiihle bei-
tragen. Beide haben mit ihrer Leiblichkeit zu tun: die Tatsache, dass es fiir
manche Gefiihle eine ,,hedonische Valenz*“ gibt, und jene, dass Gefiihle mit
impliziten Handlungsneigungen auftreten. Die These der hedonischen Va-
lenz behauptet, dass alle Gefiihle eine Wertigkeit besitzen, die es erlaubt,
sie als lustvoll oder unlustvoll zu klassifizieren (Elster 1999: 279). Thr zu-
folge ist etwa die Freude eine angenechme Emotion am Pol der Lust, wih-
rend der Ekel als unangenehmes Gefiihl am Gegenpol der Unlust zu plat-
zieren ist. Diese sehr verbreitete These setzt sich prinzipiell zwei Typen
von Einwénden aus. Der erste Typ betrifft ihre universalistischen Ansprii-
che. Auf der einen Seite ist zu fragen, ob die Verbindung zwischen dem
konkreten Gefiihl und der ihm zugeschriebenen hedonischen Dimension in
allen Féllen notwendig ist, und ob es nicht auch moglich wére, dass Freude
als schmerzhaft und Ekel als lustvoll empfunden wiirde. Denken wir hier
etwa an die Geflihle, die wir gegeniiber fiktionalen Entitdten und Situatio-
nen empfinden. Es ist bei solchen Fillen moglich, die negativen Gefiihle zu
geniefen, die wir in unserem Alltag als hedonisch unlustvoll empfinden.
Auf der anderen Seite ist auch zu fragen, ob es nicht die Moglichkeit gibt,
dass einige Emotionen als hedonisch neutral erfahren werden (Charland
2005: 233). Eine Uberraschung kann manchmal als lustvoll, manchmal als
unlustvoll und manchmal als indifferent erfahren werden. Angesichts dieser
Maoglichkeit scheint die Neutralitdtsthese zumindest flir einige Gefiihle eine
hohe Plausibilitdt zu haben.

Der zweite Einwand betrifft die Natur der Dimensionen von Lust und
Unlust. Hier stehen wir vor einer Alternative: Handelt es sich um zwei ent-
gegengesetzte Pole, die einander ausschliefen, oder haben wir es hier blof3
mit unterschiedlichen Dimensionen der Erfahrung zu tun, die gleichzeitig
gegeben sein konnen? Die Existenz sogenannter ,gemischter Gefiihle® wie

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EPISTEMISCHE GEFUHLE | 119

etwa bittersiiBer Melancholie spricht fiir die letztere Alternative, denn in
diesem Beispiel sind sowohl lustvolle als auch schmerzhafte Komponenten
gleichermaflen gegeben, so dass es sinnvoll ist, anzunehmen, dass es sich
um zwei unabhéngige Dimensionen handelt (Colombetti 2005: 103—126).

Ein weiteres Moment fiir die Bestimmung der Erlebnisqualitit von Ge-
fiihlen besteht darin, dass Gefiihle mit Handlungsneigungen auftreten. Zum
Beispiel tritt Hass immer mit der Handlungsneigung zur Verneinung seines
Objektes auf. Diese Verneinung kann tatséchlich oder in der Phantasie
verwirklicht werden, sie ist aber fiir dieses Gefiihl konstitutiv. Dasselbe gilt
fiir alle anderen Gefiihle.

Neben dem Merkmal der Erlebnisqualitét ist an zweiter Stelle auch die
Kognitionsabhdngigkeit der Gefiihle zu erwihnen. Gefiihle sind nicht blof3e
leibliche Regungen mit einer Erlebnisqualitit, sondern sie gehen mit kogni-
tiven Zustidnden einher. Diese Position kennt man in der heutigen Debatte
als Kognitivismus, und sie wird in verschiedenen Versionen vertreten. Eine
sehr radikale Version, die in der analytischen Philosophie sehr einflussreich
war, behauptet, dass Gefiihle ausschlieBflich auf Uberzeugungen fuBen.
Diese kognitivistische Ansicht wurde aber in jlingster Zeit revidiert, und
der Konzeption der affektiven Intentionalitit zufolge werden nicht nur
Uberzeugungen, sondern auch Wahrnehmungen, Vorstellungen, Erinnerun-
gen und Annahmen in Betracht gezogen. Die Angst vor dem Hund héngt
von einer Wahrnehmung oder Vorstellung des gefiirchteten Hundes (oder
einer Erinnerung an ihn) sowie vom Urteil oder der Annahme ab, dass er
etwa tollwiitig sein konnte. Dass Gefiihle auf Kognitionen griinden und
dass sie zu diesen in einer Abhangigkeitsbezichung stehen, impliziert, dass
bei einer Anderung des Gedankens sich auch das Gefiihl modifizieren kann.

Die Tatsache, dass Gefiihle auf Kognitionen griinden, ist sehr wichtig,
denn diese Kognitionen vermitteln die Objekte oder Sachverhalte, auf die
sich Gefiihle richten. Wir benétigen eine Wahrnehmung, Erinnerung oder
Phantasie, eine Annahme oder ein Urteil, damit uns ein Objekt oder Sach-
verhalt gegeben ist, worauf wir danach emotional reagieren.

Bislang wurden die Erlebnisqualitit und die kognitive Dimension von
Gefiihlen besprochen. Das dritte Merkmal von Gefiihlen betrifft ihre dop-
pelte intentionale Weltgerichtetheit. Ich habe Angst vor einer Situation; ich
ekle mich vor einer Speise; oder ich liebe eine Person. In allen diesen Fél-
len richte ich mich auf ein Objekt oder einen Sachverhalt. Wie schon erldu-
tert wird mir dieses Objekt durch die verschiedenen kognitiven Grundlagen

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120 | INGRID VENDRELL FERRAN

der Gefiihle gegeben. Diese Objekte hat man im Wortschatz der analyti-
schen Philosophie seit Anthony Kenny als ,,materielle Objekte” bezeichnet
(Kenny 1963). Gefiihle aber richten sich auch auf evaluative Eigenschaften,
die den materiellen Objekten momentan anhaften. So bezieht sich etwa
Angst auf die Qualitdt des Bedrohlichen, Ekel auf das Ekelhafte und Liebe
auf das Liebenswerte. Diese evaluativen Eigenschaften werden als Werte
oder ,,formale Objekte* der Gefiihle bezeichnet (de Sousa 1987). Darunter
soll verstanden werden, dass Gefiihle auf die Bedeutsamkeit bestimmter
Objekte und Situationen hinweisen.

Uber die Verbindung zwischen Gefiihlen und ihren formalen Objekten
streiten sich in der heutigen Philosophie der Gefiihle die Gemiiter. Die
Mehrheit der Autorinnen und Autoren in dieser Debatte haben die These
vertreten, dass Gefiihle evaluative Eigenschaften erschlieBen. Sie sind dann
intentional in dem starken Sinne, dass sie uns Informationen iiber die Welt
geben (Tappolet 2000; Goldie 2002). Im Gegensatz zu diesen optimisti-
schen Gefiihlsforscherinnen und -forschern verstehe ich Intentionalitit von
Gefiihlen in einem schwicheren Sinne: Gefiihle sind zwar wesentlich auf
diese formalen Objekte oder evaluativen Eigenschaften gerichtet, sie sind
aber nicht fiir ihre Erfassung verantwortlich. Ich verstehe Gefiihle als mog-
liche Antwortreaktionen auf evaluative Eigenschaften. Gefiihle vermitteln
uns daher nicht diese evaluativen Eigenschaften, sondern deuten auf sie
einfach hin.

Argumentativ lédsst sich diese These wie folgt stiitzen: Ich kann die Be-
deutsamkeit einer Situation erfasst haben, ohne dabei ein Gefiihl zu haben.
Etwas kann als bedrohlich erfahren werden, ohne notwendigerweise Angst
dafiir zu empfinden. Das heif3t, dass die formalen Objekte oder evaluativen
Eigenschaften, worauf sich Gefiihle richten, nicht dank dieser Gefiihle er-
fasst werden. Gefiihle sind daher nicht kognitiv, weil sie evaluative Eigen-
schaften erfassen wiirden, sondern weil sie uns auf das Bestehen dieser Ei-
genschaften hinweisen. ,Hinweisen® ist nicht dasselbe wie ,Erfassen‘: Beim
Erfassen werden uns diese Eigenschaften gegeben, beim Hinweisen dage-
gen werden sie in einem bestimmten Bedeutsamkeitsmuster wahrgenom-
men. In dem vorherigen Fall der Frau, die nach einem Abend in einer Run-
de von Freunden merkt, dass etwas nicht stimmt, und sich danach emport,
fungiert die Emporung als Hinweis und Indikator dafiir, dass eine Unge-
rechtigkeit stattgefunden hat.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EPISTEMISCHE GEFUHLE | 121

Ein interessanter Aspekt der doppelten Intentionalitdt der Gefiihle be-
steht in der Tatsache, dass sie Korrektheitsbedingungen haben. Zum einen
haben sie diese angesichts der materiellen Objekte, auf die sie sich richten.
Damit ein Gefiihl in Bezug auf ein materielles Objekt richtig oder falsch ist,
muss uns dieses Objekt durch eine entsprechende Kognition gegeben sein.
Damit meine Angst richtig ist, muss mir ein Objekt oder Sachverhalt durch
eine Wahrnehmung, Erinnerung, Phantasie, ein Urteil oder eine Annahme
gegeben sein. Zum anderen aber haben Gefiihle auch Korrektheitsbedin-
gungen angesichts ihrer formalen Objekte: Meine Angst muss sich auf Be-
drohliches richten. Wenn ich angesichts von Ekelhaftem mit Angst reagie-
re, handelt es sich um eine unangemessene Reaktion: denn die angemesse-
ne Reaktion gegeniiber Ekelhaftem ist Ekel.’

Ausgeriistet mit dieser Auffassung von Gefiihlen kénnen wir uns nun
dem Phénomen der epistemischen Gefiihle zuwenden. Meine Analyse er-
folgt in drei Schritten. Zundchst werde ich ex negativo verfahren und epis-
temische Gefiihle von dhnlichen Phdnomenen abgrenzen. Hauptsichlich in-
teressieren mich hier Einstellungen, Fihigkeiten und Uberzeugungen. Dies
wird in einem zweiten Schritt zu einer positiven Beschreibung dieser Ge-
fiihlsklasse fiihren. SchlieBlich werde ich auf die Bedeutung dieser Analyse
fiir die heutige Philosophie des Geistes eingehen.

EPISTEMISCHE GEFUHLE UND AHNLICHE
PHANOMENE: EINE ABGRENZUNG

a) Epistemische Einstellungen, genuine und nicht genuine
epistemische Gefiihle

Um die Klasse der epistemischen Gefiihle abzusondern, soll zunéchst eine
Abgrenzung zwischen epistemischen Gefiihlen und epistemischen Einstel-
lungen getroffen werden. In der gegenwiértigen Literatur besteht kein Kon-
sens dariiber, welche Phidnomene als epistemische Gefiihle gelten sollen.

5 Ronald de Sousa hat zwischen ,,satisfaction (wenn das materielle Objekt vor-
handen ist) und ,,success” (wenn das Gefiihl sich auf das entsprechende formale
Objekt richtet) unterschieden (de Sousa 2003).

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122 | INGRID VENDRELL FERRAN

Nicht nur die vorher erwiahnten Gefiihle werden als epistemische Gefiihle
angesehen, sondern auch Phdnomene wie Neugier, Interesse, Wissensdurst
oder Uberraschung.® So betrachtet handelt es sich nicht um eine einheitli-
che Klasse. Wenn wir aber mein Bild von Gefiihlen auf all diese Phanome-
ne anwenden, stellt sich heraus, dass Neugier, Interesse oder Wissensdurst
keine Emotionen sind, sondern Einstellungen. Dies ldsst sich anhand einer
Analyse ihrer Erlebnisqualitdt, Kognitionsabhéngigkeit und Intentionalitit
zeigen.

Neugier, Interesse und Wissensdurst mogen eine Erlebnisqualitit zei-
gen, dennoch ergeben sich Unterschieden zu den Gefiihlen, wenn wir auf
ihre Kognitionsabhédngigkeit und Intentionalitdt achten. Einstellungen wie
die oben erwihnten griinden nicht auf kognitiven Akten. Es sind Grundhal-
tungen, die unseren Zugang zur Welt motivieren und bestimmen. Ich kann
Neugierde, Interesse und Wissensdurst zeigen, ohne dass mir das Objekt
dieser affektiven Richtungen gegeben ist. Weil ich Neugier, Interesse oder
Wissensdurst habe, richte ich mich kognitiv und handelnd auf eine be-
stimmte Art und Weise auf die Welt. Sie sind ferner keine Antworten auf
evaluative Eigenschaften, sondern Bedingungen der Moglichkeit dafiir,
dass eine solche evaluative Eigenschaft erst erfahren wird. Sie sind dafiir
verantwortlich, dass in unserem Welthorizont bestimmte Aufforderungs-
charaktere erscheinen. Ich kann neugierig sein, ich kann Interesse zeigen
oder ich kann etwas wissen wollen, ohne eine Ahnung davon zu haben, ob
die jeweilige Sache einen Wert hat.

Wie lésst sich im Gegensatz dazu das Phanomen der Uberraschung cha-
rakterisieren? Uberraschung ist ein Gefiihl. Sie wird leiblich erfahren, sie

6 Anne Meylan zufolge gibt es in der heutigen Debatte zwei Gruppen von Phi-
nomenen, welche als epistemische Gefiihle gelten. Sie unterteilt diese Phdnome-
ne in zwei Listen. Liste 1 beinhaltet Phinomene wie Neugier, Interesse, Uberra-
schung und Vertrauen; Liste 2 dagegen enthélt das Gefiihl, etwas zu wissen, das
Gefiihl von Vertrautheit, das Gefiihl, etwas vergessen zu haben, das Gefiihl, ei-
nen Namen auf der Zunge zu haben, und das Gefiihl der Gewissheit. Meylan zu-
folge sind die Phdnomene der zweiten Liste keine Gefiihle, weil sie keine evalu-
ativen Eigenschaften exemplifizieren. Sie schldgt dann vor, die Phdnomene der
ersten Liste als mogliche Kandidaten fiir epistemische Gefiihle zu analysieren
(Meylan 2014). Im Gegensatz zu Meylan sind fiir mich die Phinomene der Liste

2 Gefiihle, und sie richten sich auf evaluative Eigenschaften.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EPISTEMISCHE GEFUHLE | 123

basiert auf Kognitionen, und sie richtet sich intentional auf die Welt. Ist sie
ein genuin epistemisches Gefiihl? Die Frage ist nicht leicht zu beantworten;
sie zeigt, dass die Klasse der epistemischen Gefiihle nicht immer deutlich
von den nicht-epistemischen Gefiihlen abzugrenzen ist (Dokic 2012: 303).
Prinzipiell ldsst sich sagen, dass sie keine genuine Form von Meta-
Kognition ist. Das bedeutet, dass Uberraschung nicht immer Auskunft iiber
die eigenen kognitiven Zustinde, Prozesse und Féhigkeiten gibt. Wenn ein
sehr lautes Gerdusch im Nachbarzimmer eines Hotels mich {iberrascht, er-
halte ich keine direkte Information iiber mein eigenes kognitives Leben.
Genauso wenig handelt es sich um ein epistemisches Gefiihl, wenn ich etwa
iiber die neuen Ergebnisse einer Theorie iiberrascht bin, weil sie alle meine
alten Erkenntnisse iiber den Tatbestand revidieren und in Frage stellen. Das
Gefiihl der Uberraschung richtet sich in beiden Fillen auf den Inhalt einer
Kognition, das heifit auf den Inhalt einer Wahrnehmung und eines Urteils,
nicht aber auf das Wahrnehmen und Urteilen selbst. Dennoch handelt es
sich um ein Gefiihl, das gelegentlich als epistemisches Gefiihl auftreten
kann. Dies geschieht etwa, wenn es sich auf die eigenen mentalen Zustinde
richtet und auf eine evaluative Eigenschaft dieser reagiert. Denken wir etwa
an den Fall, dass ich iiberrascht bin, wie schnell ich eine neue Theorie ge-
lernt habe oder mit einem neuen Verfahren vertraut wurde, oder dass ich
mich noch an etwas erinnere, das ich vor lange Zeit gelernt habe. Dies ist
nicht nur charakteristisch fiir Uberraschungen, sondern auch fiir andere Ge-
fiihle. Denken wir etwa an die Angst, sich geirrt zu haben.

Es gibt daher nicht nur zwischen epistemischen Einstellungen und epis-
temischen Gefiihlen einen Unterschied, sondern es ist auch innerhalb der
Klasse der epistemischen Gefiihle moglich, eine Unterscheidung zwischen
genuinen epistemischen Gefiihlen und nicht genuinen oder sekunddren
epistemischen Gefiihlen zu treffen. Zu ersteren gehdren beispielsweise die
Gefiihle, etwas vergessen zu haben, etwas zu wissen, mit etwas vertraut zu
sein, und andere Gefiihle, die uns Auskunft iiber unsere eigenen kognitiven
Zustinde, Prozesse und Fahigkeiten geben und auf evaluative Eigenschaf-
ten hinweisen. Zu den letzteren gehoren Gefiihle, die nur als epistemisch
gelten, weil sie in einem bestimmten Moment epistemische Ziele verfolgen
und sich auf eigene kognitive Phdnomene und ihren epistemischen Wert
beziehen (in einer dhnlichen Hinsicht: de Sousa 2008: 186).

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124 | INGRID VENDRELL FERRAN

b) Epistemische Fahigkeiten, epistemische Tugenden
und epistemische Gefiihle

Eine weitere Unterscheidung zwischen epistemischen Gefiihlen einerseits
und epistemischen Fahigkeiten und Tugenden (hier verstanden als Fahig-
keiten, wertvolles Handeln hervorzurufen) andererseits ist notwendig. Um
epistemisch wertvolle Ziele zu erreichen — wie etwa den Erwerb von Er-
kenntnis oder Wissen — miissen wir sorgfaltig, kreativ, klug, weise usw.
sein. In allen diesen Fillen handelt es sich um Fahigkeiten, die mit Gefiih-
len auftreten konnen oder nicht, die aber auf jeden Fall nicht auf Gefiihle zu
reduzieren sind. Sie zeigen keines der drei notwendigen Merkmale von Ge-
fithlen. Solche Fahigkeiten zeigen keine Erlebnisqualitit, griinden nicht auf
Kognitionen und antworten auf keinen Wert; daher kdnnen sie auch nicht
als Gefiihle bezeichnet werden. Ferner handelt es sich bei epistemischen
Féhigkeiten um langfristige Dispositionen der Person, im Unterschied zu
Gefiihlen, die in der Regel bewusste Episoden sind, die aber auch als unter-
bewusste Zusténde auftreten kdnnen.

Wie schon erwéhnt, konnen diese Féhigkeiten zusammen mit Gefiihlen
auftreten oder nicht. Wenn sie mit Gefiihlen auftreten, erfiillen sie ihre
Funktion besser, als wenn sie ohne Gefiihle auftreten. Sorgfalt, Kreativitét,
Klugheit oder Weisheit sind notwendig, um Erkenntnisse zu erwerben, aber
sie reichen nicht aus. Erinnern wir uns an unseren Forscher, der alle mogli-
chen epistemischen Tugenden zeigte, aber keine Gefiihle hatte. Er zeigte
keine Wissbegier, die ihn intrinsisch fiir die Forschung motivieren wiirde,
und ohne Gefiihle konnte er auch nicht viele wichtige Zusammenhénge er-
kennen, denn Gefiihle weisen auf bestimmte wichtige Aspekte von Situati-
onen hin. Er hatte, weil ihm die Leidenschaft fiir seine Aufgabe fehlte, nur
extrinsische Motivationsfaktoren. Wenn auch epistemische Tugenden ohne
die Teilnahme von epistemischen Gefiihlen auftreten kdnnen und wir so
Erkenntnisse erwerben konnen, funktionieren Tugenden besser, wenn sie
von Gefiihlen begleitet werden (Morton 2010: 386-388; 398). Gefiihle stat-
ten uns mit einem Gespiir dafiir aus, was in einer Situation als wertvoll zu
betrachten ist und welche Bedeutsamkeitsmuster wichtig sind; dementspre-
chend kénnen wir dann unsere Inferenzen, Schliisse und Uberzeugungen
ausrichten.

Gewiss konnen auch Gefiihle die korrekte Ausiibung unserer episte-
misch relevanten Fahigkeiten storen und verhindern. In diesen Féllen han-

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.


https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EPISTEMISCHE GEFUHLE | 125

delt es sich um Gefiihle, die fehl am Platz sind, weil sie die notwendigen
Korrektheitsbedingungen nicht erfiillen. Gefiihle miissen im Einklang mit
ihren materiellen Objekten stehen, und sie miissen auch zu den evaluativen
Eigenschaften eines Objektes oder Sachverhalts gut passen, um ihnen an-
gemessen zu sein und ihre Funktion richtig zu erfiillen.

c) Uberzeugungen, propositionale und nicht propositionale
epistemische Gefiihle

Man kénnte versucht sein, epistemische Gefiihle als eine Art von Uberzeu-
gung iiber die eigenen mentalen Zustinde, Prozesse und Fahigkeiten aufzu-
fassen. Man kdnnte sagen, die Gefiihle, etwas vergessen zu haben, etwas zu
wissen, einen Namen auf der Zunge zu haben usw., seien bloe Uberzeu-
gungen tlber die eigenen mentalen Zustinde, aber keine Gefiihle. Diesen
Vorschlag lehne ich vehement ab. Verschiedene Argumente sprechen da-
gegen. 1) Erstens zeigen Uberzeugungen keine qualitative oder phdnome-
nale Dimension. Meiner Ansicht zufolge sind die Erlebnisqualititen eng
mit der Leiblichkeit verbunden. Gefiihle fiihlen sich an und sind durch eine
spezifische Erlebnisqualitdt gekennzeichnet. Besonders wichtig ist es, dass
Gefiihle leiblich gespiirt werden, das heif3t, dass sie eine Form der Erfah-
rung des eigenen Leibes sind. Im Gegensatz dazu werden Uberzeugungen
nicht leiblich gespiirt.” 2) Dariiber hinaus haben Uberzeugungen eine
propositionale Struktur, nicht aber Gefiihle. Ich bin iiberzeugt, beurteile,
weill oder nehme an, dass etwas der Fall ist. Die Gefiihle, dass ich etwas
weil, dass mir etwas bekannt ist, dass ich etwas vergessen habe usw., mo-
gen auf Uberzeugungen griinden, aber ihre Struktur lisst sich nicht auf
Propositionen reduzieren. Dass Gefiihle anders als Uberzeugungen sind,
zeigt ich in der Tatsache, dass es sein konnte, dass wir die Uberzeugung
haben, etwas zu wissen oder vergessen zu haben, oder dass uns etwas be-
kannt ist, ohne dass wir dabei ein Gefiihl haben. 3) Drittens zeigt sich der

7 Einige Autoren behaupten, dass auch Kognitionen (etwa Denkerfahrungen) sich
durch eine Erlebnisqualitdt charakterisieren lassen (zum Beispiel Strawson
1994: 96). Wenn wir die phidnomenalen Erlebnisqualititen als eine Form des
leiblichen Spiirens interpretieren, kdnnen nur Empfindungen, Gefiihle, Stim-
mungen und Emotionen phidnomenale Qualia zeigen, nicht aber kognitive Phé-

nomene, die leiblich nicht erfahren werden.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126 | INGRID VENDRELL FERRAN

Unterschied zwischen beiden Phdnomenen auch in der Tatsache, dass es
mdglich ist, gleichzeitig ein Gefiihl und eine Uberzeugung, die dem Gefiihl
widerspricht, zu haben. Dies ist zum Beispiel bei phobischen Angsten ge-
geniiber harmlosen Tieren der Fall. Das Gefiihl der Angst ist vorhanden,
wenn auch die Uberzeugung das Gefiihl nicht stiitzt. 4) Ein weiterer Unter-
schied betrifft die Tatsache, dass bei Urteilen unser Selbst nicht so stark in-
volviert ist wie bei Gefiihlen. Die Gefiihle, die wir empfinden, offenbaren
von unserer Person viel mehr als die Urteile, die wir fillen. Sie zeigen, was
uns wichtig ist und wie wir uns auf die Welt beziehen.

Epistemische Gefiihle sind keine Uberzeugungen. Sie kénnen aber auf
Uberzeugungen fuBen. Da Gefiihle auf Kognitionen griinden, kann es der
Fall sein, dass einige epistemische Gefiihle auf Uberzeugungen gegriindet
sind, wéahrend andere auf bloen Wahrnehmungen basieren. Mein Gefiihl,
etwas zu wissen, setzt die Uberzeugung voraus, dass ich etwas weil. Ande-
re epistemische Gefiihle aber sind nicht-propositionaler Natur. Dies ist etwa
der Fall bei dem Gefiihl, mit etwas bekannt oder sich etwas sicher zu sein.
Diese Gefiihle setzen Eindriicke der Bekanntschaft und Sicherheit voraus,
nicht aber propositionale Zusténde. Sie motivieren uns dazu, Informationen
iiber die Tatsache zu erwerben, die momentan nur unvollstindig présent
sind. Es gibt daher nicht-propositionale und propositionale epistemische
Gefiihle. Propositionale Gefiihle fuBen dann auf einem propositionalen
Sachverhalt.® Der Unterschied zwischen beiden Gefiihlsarten liegt darin,
dass bei den ersteren die kognitiven Grundlagen nicht propositional sind
(Wahrnehmung, phantasierte Wahrnehmung), wihrend die zweiten eine
propositionale Struktur zeigen (Uberzeugung, Annahme). Diese Tatsache
aber soll uns nicht dazu fiithren, beide Gefiihlsarten in einer Gradation zu
verstehen. Der Bereich des Nicht-propositionalen ist fiir die Erkenntnis so
wichtig wie der Bereich des Propositionalen.

Die Verbindung zwischen Gefiihlen und Uberzeugungen endet hier je-
doch noch nicht. Gefiihle kénnen fundierend fiir Uberzeugungen sein. Dies

8 Anhand einer grundlegenden Unterscheidung zwischen zwei Stufen von meta-
kognitiven Fahigkeiten unterscheidet Arango-Mufloz zwischen nicht-konzep-
tuellen und konzeptuellen Gefiihlen und plddiert fiir eine Gradation von den ers-
teren zu den zweiten (Arango-Mufioz 2014). Nach meiner Auffassung besteht
keine Gradation hier. Nicht-propositionale Erkenntnis (etwa die Bekanntschaft

mit bestimmten Qualititen des Erlebens) kann sehr genau und prézise sein.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EPISTEMISCHE GEFUHLE | 127

geschieht etwa, wenn mein Gefiihl, etwas zu wissen, die Uberzeugung mo-
tiviert, dass ich eine bestimmte Erkenntnis besitze und dass ich diese Er-
kenntnis abrufen konnte, wenn ich es notig habe. In der Regel sind episte-
mische Gefiihle fundierend fiir Uberzeugungen von uns selbst.

DIE KLASSE DER EPISTEMISCHEN GEFUHLE:
HAUPTMERKMALE

Diese Abgrenzung von dhnlichen Phdnomenen ermdglicht uns eine positive
Bestimmung epistemischer Gefiihle. Meiner Ansicht zufolge zeigen diese
eine gewisse Eigenstindigkeit, die es uns erlaubt, sie als besondere Klasse
von Gefiihlen zu verstehen.” Vier Charakteristika sind fiir sie bestimmend.
Die ersten beiden konnen bei anderen Gefiihlen auch auftreten, das dritte
und vierte zeigen, warum sie als Meta-Kognitionen aufzufassen sind, und
erkldren ihre Epistemizitat.

1) Epistemische Gefiihle lassen sich durch phdnomenale Erlebnisquali-
tdten kennzeichnen. Meiner Theorie der Gefiihle zufolge heif3t dies, dass sie
als angenehm, als unangenehm, als hedonisch neutral oder als gemischte
Gefiihle empfunden werden kénnen. Das Gefiihl, etwas zu wissen, wird da-
her als lustvoll empfunden, wihrend das Gefiihl, etwas vergessen zu haben,
uns Unbehagen bereitet. Hedonisch neutral kann das Gefiihl sein, dass uns
etwas vertraut ist, wahrend das Gefiihl, einen Namen auf der Zunge zu ha-
ben, unangenehm sein kann, aber auch lustvolle Komponenten umfasst,
weil wir uns fahig fithlen, den Namen in Erinnerung zu rufen. Es gibt nicht
nur lustvolle und unlustvolle Gefiihle, sondern auch neutrale und ambiva-
lente Gefiihle.!®

Epistemische Gefiihle zeigen auch bestimmte Handlungsneigungen. Sie
leiten unsere intellektuelle Tatigkeit. Deutlich zeigt sich dies in dem Ge-
fiihl, einen Namen auf der Zunge zu haben: Der Name ist uns nicht klar,

9 Meylan zweifelt, dass es sich um eine eigenstdndige Klasse von Gefiihlen han-
delt, weil sie keinen epistemischen Wert, auf welchen diese Gefiihle sich richten
wiirden, identifizieren kann (Meylan 2014).

10 Vgl. fiir eine alternative Auffassung Arango-Mufioz (2014). Dieser Autor ver-
steht den phdnomenalen Charakter der epistemischen Gefiihle im Rahmen der

Theorie der hedonischen Valenz.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128 | INGRID VENDRELL FERRAN

aber wenn man uns Vorschldge macht, sind wir dazu féhig, den Vorschlag
als richtig oder falsch zu identifizieren.

2) Wie alle Gefiihle basieren epistemische Gefiihle auf Kognitionen.
Einige dieser Kognitionen sind nicht-propositional und andere sind — wie
schon erwéhnt — propositionaler Natur. Dies bedeutet, dass einige epistemi-
sche Gefiithle auf Wahrnehmungen fulen, wihrend andere komplexere
propositionale Strukturen bendtigen, um stattzufinden.

3) Nun geht es mir darum, Aspekte der Epistemizitdt selbst zu behan-
deln. Was ist das genaue Objekt der epistemischen Gefiihle, das durch die
verschiedenen Kognitionen, auf denen sie fuflen, vermittelt wird? Das ma-
terielle Objekt sind eigene kognitive Zustidnde, Prozesse und Fahigkeiten.
Sie richten sich auf kognitive Phdnomene, nicht aber auf ihren Inhalt. Der
Inhalt des kognitiven Zustands, des Prozesses oder der Fahigkeit kann klar
und deutlich vorhanden, unklar gegeben oder uns auch vollig intransparent
sein. Wenn ich das Gefiihl habe, dass ich etwas weil3, richtet sich mein Ge-
fiihl auf die Tatsache des Wissens, nicht aber auf das Gewusste selbst.
Wenn ich das Gefiihl habe, einen Namen auf der Zunge zu haben, richtet
sich mein Gefiihl auf diese Tatsache — nicht auf den Namen, der mir mo-
mentan nur vage gegeben ist. Wenn ich das Gefiihl habe, etwas vergessen
zu haben, ist mein Gefiihl auf das Vergessen gerichtet, denn der Inhalt ist
mir vollkommen intransparent. Epistemische Gefiihle sind daher eine Form
des Selbstzugangs, demzufolge wir uns einen mentalen Zustand zuschrei-
ben konnen, ohne dass der Inhalt dieses Zustands uns unmittelbar zuging-
lich wire. Diese Zweitrangigkeit des Inhalts erklért, warum es mdoglich ist,
dass wir das Gefiihl, etwas zu wissen, als angenehm erfahren, wenn auch
der Inhalt der Uberzeugung negativ ist. So kann sich ein kranker Mensch
dartiber freuen, dass er endlich eine Diagnose bekommt, wenn es sich auch
um die Diagnose einer schweren Krankheit handelt.

Das Gefiihl richtet sich auf das kognitive Phanomen. Allerdings ist der
Inhalt des kognitiven Phédnomens nicht vollkommen bedeutungslos. Man
kann dem Inhalt eine sekunddre Bedeutung zuschreiben, weil er in ver-
schiedenen Hinsichten die epistemischen Gefiihle zu firben vermag. Mir
scheinen drei Ebenen von Bedeutung: a) die Intensitéit des Gefiihls; b) sein
phénomenales Erleben und c) seine Dauer. Die Freude dariiber, dass wir
endlich die Diagnose einer Krankheit erhalten haben, wenn es sich auch um
eine schwere Krankheit handelt, kann von dem Inhalt dieses Wissens tiiber-

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EPISTEMISCHE GEFUHLE | 129

schattet werden. Sie unterscheidet sich deutlich von der Freude eines ande-
ren kranken Menschen, bei dem eine leichte Krankheit diagnostiziert wird.

Epistemische Gefiihle richten sich dann auf eigene Formen der Kogni-
tion: auf epistemische Zustidnde, Prozesse und Féhigkeiten. Daher kdnnen
sie als eine Form von Meta-Kognition verstanden werden. Andere Gefiihle
wie etwa Angst oder Freude konnen auch in Zusammenhang mit eigenen
kognitiven Akten auftreten. In solchen Féllen, von denen ich zuvor schon
gesprochen habe, haben wir ein Gefiihl, das in einem bestimmten Moment
als epistemisches Gefiihl fungiert.

Eine Beobachtung ist hier wichtig: Epistemische Gefiihle sind keine
Meta-Gefiihle. Der Inhalt des epistemischen Gefiihls ist ein kognitiver Zu-
stand, ein kognitiver Prozess oder eine kognitive Féhigkeit, nicht aber ein
Gefiihl. Wenn ich mich iiber das Gefiihl, etwas zu wissen, freue, ist diese
Freude ein Meta-Gefiihl. Das Gefiihl, etwas zu wissen, aber ist kein Meta-
Gefiihl, sondern eine bestimmte Form von Meta-Kognition, weil es sich auf
das eigene kognitive Leben und seinen Wert oder Unwert richtet.

4) Wie alle Gefiihle beziehen sich epistemische Gefiihle auf evaluative
Eigenschaften. Diese evaluativen Eigenschaften oder Werte sind die forma-
len Objekte der Gefiihle: So wie Ekel sich auf Ekelhaftes richtet, Angst auf
Bedrohliches usw. Auf welche evaluative Eigenschaft beziehen sich nun
aber epistemische Gefiihle? Dies ist die Frage nach der Epistemizitdt dieser
Klasse von Gefiihlen. Die evaluative Eigenschaft, worauf sie sich richten,
als epistemisch zu identifizieren, wiirde uns den ultimativen Grund dafiir
liefern, epistemische Gefiihle als eine eigene Klasse von Gefiihlen zu ver-
stehen. Eine andere Option wére, die Epistemizitit dieser Gefiihle ausge-
hend von der Tatsache zu bestimmen, dass sie epistemische Ziele — wie et-
wa den Erwerb von Uberzeugungen — verfolgen (Morton 2010).

Die Idee, der ich hier nachgehen mdchte, ist, die Epistemizitit dieser
Gefiihle aufgrund der evaluativen Eigenschaften, formalen Objekte oder
Werte zu bestimmen, auf welche sie sich richten. Zu der kleinen Klasse der
epistemischen Werte gehdren die Werte von Genauigkeit, Klarheit, Deut-
lichkeit, Wahrheit und Wissen (Mulligan 2009). Diese sind die epistemi-
schen Werte, auf die sich epistemische Gefiihle beziehen. Einige dieser
Werte stehen hoher als die anderen, und man kann sogar einen ,Grundwert*
identifizieren, dem sich alle anderen unterordnen. Von allen Kandidaten auf
unserer Liste ist der Wert des Wissens der hochststehende. Meiner These
zufolge richten sich epistemische Gefiihle also auf epistemische Werte, und

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130 | INGRID VENDRELL FERRAN

von allen diesen Werten spielt der des Wissens eine grundlegendere Rolle
als alle anderen.

Man konnte versucht sein, epistemische Gefiihle ausgehend von dem
Wert der Wahrheit zu untersuchen. Eine solche Untersuchung wurde von
Meylan unternommen (Meylan 2014). Sie kommt dann zu einem doppelten
Schluss. Erstens schlief3t sie, dass die epistemischen Gefiihle sich nicht auf
den Wert der Wahrheit richten. Gegeben, dass die Wahrheit nicht als
Grundwert fiir diese Gefiihle fungieren kann, und angesichts der Tatsache,
dass sie keinen besseren Kandidaten als evaluative Eigenschaft fiir die epis-
temischen Gefiihlen findet, schliet sie zweitens, dass wir skeptisch iiber
die Moglichkeit sein sollten, diese Gefiihle als eine eigenstindige Klasse zu
verstehen.

Gegeniiber diesem Versuch sind zwei Einwénde vorzubringen. Erstens
richten sich nicht alle epistemischen Gefiihle auf einen einzigen epistemi-
schen Wert. Genauso wie die Klasse der dsthetischen Gefiihlen sich nicht
auf einen einzigen dsthetischen Wert bezieht oder die Klasse der morali-
schen Gefiihle sich nicht auf einen einzigen moralischen Wert richtet. Es
gibt eine Pluralitdt von epistemischen Werten (genauso wie es eine Plurali-
tat von dsthetischen und moralischen Werten gibt), auf welche sich dann
die epistemischen Gefiihle richten kénnen.

Zweitens: Wenn wir trotz dieser Anerkennung einer Pluralitit von epis-
temischen Werten einen Grundwert fiir diese Klasse finden wollen, ist der
Wert der Wahrheit kein guter Kandidat dafiir. Fruchtbarer ist es, auf den
Wert des Wissens zu achten. Fiir diese These kann wie folgt argumentiert
werden.

Zum einem sind nicht alle epistemischen Gefiihle propositional. Es gibt
auch nicht-propositionale epistemische Gefiihle, und bei diesen Féllen ist
die Kategorie der Wahrheit fehl am Platz, da Wahrheit eine Eigenschaft
von Propositionen ist, nicht von mentalen Zustinden. Hier zeigt sich der
Wert des Wissens als besserer Kandidat. Wissen ist ein geistiger Zustand,
der eine Form des Kontakts mit der Realitét ist; er kann propositional oder
nicht-propositional sein. Denken wir an die Modglichkeit von Bekannt-
schaftswissen, von praktischem Wissen oder von phdnomenalem Wissen
(Gabriel 2015). Nicht-propositionale epistemische Gefiihle und propositio-
nale epistemische Gefiihle richten sich dann auf den Wert des nicht-
propositionalen und propositionalen Wissens als eine Form von gelunge-
nem Kontakt mit der Realitdt. Wahrheit ist nur dann wertvoll, wenn sie ei-

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EPISTEMISCHE GEFUHLE | 131

nen Beitrag zu einer bestimmten Form des Wissens, dem propositionalen
Wissen, darstellt (Mulligan 2014).

Dariiber hinaus kann der Wert der Wahrheit die Bedeutung anderer
epistemischer Werte wie Klarheit, Deutlichkeit, Genauigkeit usw. nicht er-
kldaren. Der Wert des Wissens hingegen kann dies leisten. Diese helfen uns,
Wissen zu erwerben (Mulligan 2009; 2014).

Der Grundwert, auf den sich also alle epistemischen Gefiihle in direkter
oder indirekter Form richten, ist der des Wissens. Epistemische Gefiihle
sind Antwortreaktionen auf den Wert oder Unwert eigener kognitiver Zu-
stinde, Prozesse und Féhigkeiten. Sie weisen uns darauf hin, wie wir unsere
Féhigkeiten ausiiben sollen, geben uns ein Gespiir dafiir, wie wir unsere
kognitiven Ziele verfolgen sollen, und bestimmen unsere Handlungen.

EPISTEMISCHE GEFUHLE UND IHRE BEDEUTUNG
FUR DIE PHILOSOPHIE DES GEISTES

Ich méchte meine Untersuchung iiber epistemische Gefithle mit der Be-
stimmung ihrer Funktionen als eine Art von Meta-Kognitionen schlielen.
Dies wird auch zeigen, warum ihre Analyse so wichtig fiir die heutige Phi-
losophie des Geistes ist.

a) Selbstbezug: Im Phinomen der epistemischen Gefiihle wird deutlich,
dass Gefiihle und Kognitionen in inniger Art und Weise verwoben und ver-
netzt sind. Dies stellt die alte Ansicht in Frage, der zufolge Gefiihl und Ver-
stand sich gegeniiber stehen, und 14dt uns ein, verschiedene Formen der
Wechselwirkung zu untersuchen. Epistemische Gefiihle sind eine Form der
Auseinandersetzung mit den eigenen mentalen kognitiven Zusténden, Pro-
zessen und Fihigkeiten, und daher sind sie auch eine Form von Meta-
Kognition. Sie sind eine Form des Sich-der-eigenen-Kognitionen-Bewusst-
werdens und als solche eine Form des Selbstbezugs und des experientiellen
Zugangs zu uns selbst. Diese Form des Selbstbezugs ist nicht-propo-
sitionaler Natur, denn es handelt sich um ein Gefiihl. Es gibt also genuine
Formen des Selbstbezugs, die sich nicht auf wahre Uberzeugungen iiber
sich selbst reduzieren lassen (Konzelmann 2011: 2).

b) Selbstzuschreibung: Epistemische Gefiihle veranlassen —und dies ist
meine zweite Schlussbemerkung — die Bildung von Uberzeugungen iiber
die eigenen kognitiven Zustdnde, Prozesse und Féhigkeiten. Sie fungieren

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132 | INGRID VENDRELL FERRAN

als Griinde fiir Uberzeugungen iiber das eigene kognitive Leben. Kurzum:
Sie tragen zur Selbstzuschreibung kognitiver Phdnomene bei, wenngleich
uns der konkrete Inhalt dieser Phinomene intransparent sein kann. Sie sind
dann meta-kognitiv in der Hinsicht, dass sie zu einer Selbstzuschreibung
fithren.

¢) Wertindikatoren: An dritter Stelle fungieren sie als Wertindikatoren.
Ihre meta-kognitive Leistung besteht darin, auf den Wert oder Unwert eines
kognitiven Zustandes, Prozesses oder einer kognitiven Fahigkeit hinzuwei-
sen, und dies in Bezug auf den hoheren epistemischen Wert: den des Wis-
sens.

d) Sicherheitsgewinn: Noch in einer vierten Hinsicht sind epistemische
Gefiihle als Formen von Meta-Kognition wertvoll. Sie gehéren zu dem In-
strumentarium, das wir als Menschen haben, um Erkenntnis zu gewinnen.
Sie zeigen uns, ob bestimmte Inferenzen, Denkakte oder Schliisse in die
richtige Richtung auf den Erkenntniserwerb hinfiihren. Sie zeigen uns, wel-
che Tétigkeiten bedeutsam sind, wenn wir verschiedenen inferentiellen Li-
nien folgen. Sie zeigen uns, in welche Richtung wir Forschung treiben
miissen (Tanessini 2008: 67). Sie helfen uns, Sicherheit bei der Ausiibung
unserer eigenen kognitiven Funktionen zu gewinnen. Da wir uns nicht
selbst transparent sind und oft nicht wissen, wie wir bestimmte mentale Ab-
laufe vollzichen miissen, helfen uns solche Gefiihle, Sicherheit zu gewin-
nen (Arango-Mufioz & Michaelian 2014: 103).

Epistemische Gefiihle als besondere Form von Meta-Kognition leisten
zumindest diese vier verschiedenen Funktionen des Selbstbezugs, der
Selbstzuschreibung, des Wertindikators und des Gewinns an Sicherheit bei
der Ausiibung der eigenen kognitiven Fihigkeiten. Damit geben sie uns ei-
nen Einblick in die Dynamik des Geistes.

In diesem Aufsatz habe ich mein Augenmerk auf eine konkrete Klasse
der epistemischen Gefiihle gerichtet, ihre Struktur und ihre Hauptfunktio-
nen dargestellt. Diese Analyse sollte exemplifizieren, dass Gefiihle ein
wichtiger Aspekt des Geistes und in mehreren Hinsichten fiir das Denken
unerlésslich sind.!! Aus der vorherigen Untersuchung ist ein sehr positives

11 Fir hilfreiche Kommentare bei der Herstellung dieses Manuskriptes mochte ich
mich bei Christoph Demmerling, Christoph Johanssen, Leif Lengelsen und

Matthias Schlofberger bedanken. Eine frithere Fassung dieses Vortrags habe ich

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EPISTEMISCHE GEFUHLE | 133

Bild der epistemischen Gefiihle entstanden. Ist es aber moglich, dass sie ei-
ne ,Schattenseite* haben? Die vorgenommene Studie sollte uns nicht zu ei-
nem grenzlosen Optimismus fithren. Wenn auch Gefiihle Korrektheitsbe-
dingungen haben und sie uns Informationen vermitteln, sind Gefiihle keine
Erkenntnisakte. Sie kdnnen ein sehr subjektives Bild der Realitdt vermitteln
und uns damit irrefithren. So kann etwa der unsichere Mensch, der Angst
hat, sich in seinen Schliissen geirrt zu haben, falsche Information iiber seine
eigenen Kognitionen wegen seiner Angstgefiihle erhalten. Sollten wir auf-
grund dieser und dhnlicher Méglichkeiten den epistemischen Gefiihlen ge-
geniiber misstrauisch werden? Keineswegs! Epistemische Gefiihle deuten
auf Bedeutsamkeitsmuster unseres eigenen kognitiven Lebens hin. Sie soll-
ten aber niemals als die einzigen Informationsquellen unserer Kognitionen
betrachtet werden. Eine komplementire Ausiibung des Verstandes und der
Reflexion iiber das Gefiihlsleben ist immer notwendig.

LITERATUR

Arango-Muiioz, S. (2014): The Nature of Epistemic Feelings, in: Philo-
sophical Psychology. 27 (2), 193-211.

Arango-Muioz, S., Michaelian, K. (2014): Epistemic Feelings, Epistemic
Emotions: Review and Introduction to the Focus Section, in: Philosoph-
ical Inquires. 2 (1), 97-122.

Ben-ze'ev, A. (2000): The Subtility of Emotions. Massachusetts: MIT Press.

Brun, G., Kuenzle, D. (2008): Introduction: A New Role for Emotions in
Epistemology? In: Brun, G., Doguoglu, U., Kuenzle, D. (Ed.), Episte-
mology and Emotions. Aldershot: Ashgate.

Charland, L.C. (2005): Emotion Experience and the Indeterminacy of Va-
lence, in: Feldmann Barret, L., Niedenthal, P.M., Winkelman, P. (Ed.),
Emotion and Consciousness. New York, London: Guilford Press.

Colombetti, G. (2005): Appraising valence, in: Journal of Consciousness
Studies. 12, (8-10), 103-126.

Demmerling, Ch., Landweer, H. (2007): Philosophie der Gefiihle. Stuttgart:
Metzler.

im Rahmen der Tagung Epistemic Feelings prasentiert, die 2009 in Genf von

Anne Meylan organisiert wurde.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134 | INGRID VENDRELL FERRAN

De Sousa, R. (1987): The Rationality of Emotion. Cambridge: Mass., MIT.

De Sousa, R. (2003): Emotional Truth, in: Proceedings of the Aristotelian
Society. 76, 247-263.

De Sousa, R. (2008): Epistemic Feelings, in: Brun, G., Doguoglu, U.,
Kuenzle, D. (Ed.), Epistemology and Emotions. Aldershot: Ashgate.
Dokic, J. (2012): Seeds of Knowledge: Noetic Feelings and Metacognition,
in: Beran, M., Brandl, J.L., Perner, J., Proust, J. (Ed.), Foundations of

Metacognition. Oxford: Oxford University Press.

Doring, S. (2009): Philosophie der Gefiihle. Frankfurt: Suhrkamp.

Elster, J. (1999): Alchemies of the Mind. New York: Cambridge University
Press.

Esken, F., Rakoczy, H. (2013): Theory of Mind, in: Achim, S., Walter, S.
(Hg.), Handbuch Kognitionswissenschaft. Stuttgart: Metzler.

Gabriel, G. (2015): Erkenntnis. Berlin, Boston: De Gruyter.

Goldie, P. (2002): The Emotions. A Philosophical Exploration. Oxford:
Clarendon Press.

Konzelmann-Ziv, A. (2011): Self-Evaluation: Philosophical Perspectives,
in: Konzelmann-Ziv. A., Lehrer, K., Schmid, H.B. (Ed.), Self-Evalu-
ation — Affective and Social Grounds of Intentionality. Dordrecht:
Springer.

Landweer, H. (2004): Phianomenologie und die Grenzen des Kognitivis-
mus, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie. 52 (2), 467-486.

Meylan, A. (2014): Epistemic Emotions: A Natural Kind? in: Philosophical
Inquires. 2 (1), 173-190.

Morton, A. (2010): Epistemic Emotions, in: Goldie, P. (Ed.), The Oxford
Handbook of Philosophy of Emotion. Oxford: Oxford University Press.

Mulligan, K. (2009): Torheit, Verniinftigkeit und der Wert des Wissens, in:
Schonrich, G. (Hg.), Wissen und Werte. Paderborn: Mentis.

Mulligan, K. (2014): Anatomies of Foolishness 19271937, in: Yearbook,
Kungl. Vitterhetsakademien. Stockholm: Royal Swedish Academy of
Letters, History and Antiquities.

Scheffler, 1. (1991): In Praise of cognitive Emotions. London: Routledge.

Schmitz, H. (1998): Der Leib, der Raum und die Gefiihle. Stuttgart:
Tertium.

Slaby, J. (2008): Gefiihl und Weltbezug. Paderborn: Mentis.

Sommer, M. (1996): Evidenz im Augenblick — Eine Phdnomenologie der
reinen Empfindung. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EPISTEMISCHE GEFUHLE | 135

Stocker, M. (2010): Intellectual and Other Non-Standard Emotions, in:
Goldie, P. (Ed.), The Oxford Handbook of Philosophy of Emotion. Ox-
ford: Oxford University Press.

Strawson, G. (1994): Mental Reality. Cambridge MA, London: MIT Press.

Tanessini, A. (2008): Virtues, Emotions, and Fallibilism, in: Brun, G.,
Doguoglu, U., Kuenzle, D. (Ed.), Epistemology and Emotions. Alder-
shot: Ashgate.

Tappolet, C. (2000): Emotions et Valeurs. Paris: Presses Universitaires de
France.

Vendrell Ferran, I. (2008): Die Emotionen. Gefiihle in der realistischen
Phéinomenologie. Berlin: Akademie Verlag.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Denkakte im Leibbezug

ALICE PECHRIGGL

Ich werde mich im Folgenden mit der Frage nach der Emergenz des Den-
kens aus einem untrennbar seelischen wie auch leiblichen Affekt-
Vorstellung-Wunsch-Geschehen befassen, das seinerseits in das gesell-
schaftliche Imagindre der Sprache, Stimmungen und Praktiken eingebettet
ist. Dabei ist nicht nur der Leibbezug (oder das Psyche-Soma mit seiner
ebenso reprisentationalen wie somatischen vis formandi) relevant, sondern
auch die Art und Weise, wie diese Emergenz und das ,Woraus‘! derselben
begriftlich vorgestellt werden kann. Es kann sich beim Versuch der Beant-
wortung oder, besser, Erhellung dieser Fragen weder um die Anwendung
eines psychologistischen noch eines bewusstseinspsychologistischen Ver-
fahrens auf das Problem des Leibbezugs der Denkakte handeln. Am be-
grifflichen Problem des Leibbezugs der Denkakte und des sie umgebenden
,Apeiron‘ vorbei gehen wiirde ich auch mit einem formallogischen Elenxis-
Verfahren, dem sich die Frage immer nur entziehen wiirde. Vielmehr wird
es mir um eine ontologische, oder — um es mit der fiir Aristoteles {iblichen
Gleichsetzung zu halten — eine metaphysische Zugangsweise gehen.

Dabei gehe ich von Castoriadis’ ontologischer Magmalogik aus, die er
in Anlehnung an die Mathematiker-Gruppe Bourbaki entwickelte (Castori-
adis 1975). Die Grundaussagen dieser Logik sind: Das Sein ist Magma, und
ein Magma ist das, woraus sich unendlich identitdtslogische Mengen be-

1 Im Sinne eines ,spezifischen (nicht universalontologischen) Apeiron in Ab-
wandlung von Anaximander Woraus die Dinge entstehen, dahin vergehen sie

(ex hon dé hé genesis esti tois ousi kai tén phtoran)

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138 | ALIGE PECHRIGGL

stimmen lassen; als Residuum bleibt stets ein Magma; ein Magma lésst sich
nicht iiber die aus ihm identitdtslogisch bestimmten Mengen (ensembles)
rekonstruieren. Je nach Seinsweise ist der magmatische bzw. der identitts-
logische Anteil unterschiedlich gewichtet. Das heif3t nichts anderes, als dass
es unterschiedliche Dichtegrade und identitétslogische Gehélter gibt. Nach
diesem Kriterium konnen ihrerseits verschiedene Seinsweisen gruppiert
und klassifiziert werden. Eine mathematische Formel hat in dieser Hinsicht
eine andere logische Dichte fiir uns als ein Gedicht oder ein ,,Notations-
kunstwerk® (wie etwa jene des Komponisten Haubenstock-Ramati 1971).
Die musikalische Gestalt einer solchen Notation kann nur crossmodal
halbwegs erschlossen werden, also fiihlend, sehend, akustisch vorstellend,
dann denkend, bis es schlieBlich motorisch mit der Stimme und den Instru-
menten nachvollzogen wird. Dies setzt seinerseits die Beherrschung vieler
sensomotorischer Fahigkeiten und Verstehensmodi voraus; die Notation
kann aber auch als Bild fiir sich stehen.

Eine dichotome Korper-Geist Unterscheidung erscheint in diesem Zu-
sammenhang als begrifflich unstimmig und der Erfahrung bestenfalls als
Grenzbegriff angemessen (zum Beispiel fiir die psychiatrische Beschrei-
bung psychotischer Zustinde oder von zur Paranoia tendierender Zwang-
haftigkeit, fiir religiése Seelenwanderungstheorien oder fiir Philosopheme
des ,reinen Denkens®). Grundsitzlich begreife ich das vorstellende, den-
kende, orektisch und affektiv bewegte Psyche-Soma als eine aporetische
Einheit, die in sich sowohl eine unumgéngliche Verwobenheit der beiden
Seinsmodi (seelisch/leiblich) als auch eine Tendenz zu deren Auseinander-
klaffen birgt (eine Tendenz, aus der sich, metapsychologisch gesprochen,
die Korper-Geist-Dichotomie speist).

Ich positioniere mich hier eher in der phdnomenologisch-hermeneu-
tischen Tradition von Ricceur, Derrida oder auch Descombes und Walden-
fels, die dem Unbewussten an der Schnittstelle von Psyche und Soma in ih-
rem Denken iiber das Denken Rechnung tragen.> Husserl und Merleau-
Ponty sind dabei gewiss hilfreich gewesen, klinisch fundierter die psycho-

2 Davidsons Tribut an Freud ist interessant, aber es bleibt fiir die hier angestellten
Betrachtungen zu oberflachlich dem Paradigma des Wachbewusstseins verhaftet
und verkennt gerade dort die Dimension des unbewussten (oder vorbewussten)
Agierens, wo er sich mit der Rationalisierung im Gegensatz zur Erkldrung und
Angabe von Griinden befasst (Davidson 2004: 169—-187).

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DENKAKTE IM LEIBBEZUG | 139

analytisch-philosophischen Arbeiten von Aulagnier, Bion und Castoriadis
zum Psyche-Soma sowie zur Vorstellungs- und Denktétigkeit.

Was mich genauer interessiert am Problem der leiblichen Erfahrung im
Denkakt und des Denkaktes als solchem, sind die Modi des permanenten
,Rekurses® der ,denkenden Seele‘ auf diese Erfahrungen bzw. die stdndige
Prozessualisierung von Gedanken aus einem immer schon psychosomati-
schen Erleben heraus. Bei der ErschlieBung dieser Fragestellung kann die
Leib-Korper-Differenzierung im Anschluss an Husserls Cartesianische
Mediationen begriffsanalytisch hilfreich sein; sie steht aber nicht im Vor-
dergrund, schon gar nicht als absolute oder substanzielle Differenz. Ich
kniipfe in meinen Ausfithrungen vielmehr an ein mit Kolleg_innen aus Phi-
losophie und Tanz durchgefiihrtes Forschungsprojekt an, im Zuge dessen
ich dieses Problem in einem frithen Schritt auf spezifisch experimentelle
Weise, also im Sinne einer Versuchsanordnung zu erkunden versuchte
(Pechriggl 2013). Was sich mir im Zuge dieses Experiments erschloss, war
der Begriff des Denkresonanzraums, den ich im Folgenden in seiner onto-
logischen Dimension, das heifit die Seins-, Entstehens- und Vergehenswei-
sen des Denkens im Leibbezug betreffend zur Diskussion stellen mochte.

ZEIT UND RAUM DES DENKENS

Das Denken als Denkaktivitdt und Hervorbringung von Denkakten im
Leibvollzug zu begreifen, impliziert die Ab-strahierung aus dem Hier und
Jetzt der leiblichen Verortung ,in der Tat® des Denkaktes und ihr Wieder-
einlassen in diesen Leibvollzug in einer begrifflichen Perspektive. Es kann
etwa beginnen mit der Re-flexion darauf, diesen und keinen anderen (nicht
einen anderen) Gedanken (weiter) gedacht zu haben, so und nicht anders
(etwa mit anderen Worten). Jetzt zum Beispiel: Ich konnte die Themenstel-
lung und die damit verbundene Gliederung ganz anders vornehmen, eine
,Metatheorie der Denkakte‘ ankiindigen und eine solche Ankiindigung
nicht als anmafend empfingen und (v)erachten, ja als Ausdruck philoso-
phisch-akademischer Lacherlichkeit in der ideellen Verkdrperung einer eh-
er abstrusen GroBenphantasie (die bereits damit beginnt, dass sie den
Sprechakt im Denken als nicht signifikant herausstellt). Stattdessen beginne
ich mit einem Aspekt dessen, was Freud ,,Probehandeln nennt, und das

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140 | ALIGE PECHRIGGL

sich innerhalb der Gedankengenese spezifischer als Probedenken betrach-
ten ldsst.®

Mit der Entscheidung, etwas so und nicht anders zu denken, entsteht
bewusst herbeigefiihrtes Denkgeschehen, aber es geschehen im Zuge dieser
Entscheidung auch Dinge, die nicht absehbar waren, die zuweilen Subjekte
in die Lage versetzen, eine Handlung (den fiir sie, dann fiir andere ausge-
sprochenen bzw. verdffentlichten Gedanken) riickgéngig machen zu wol-
len. In diesem Sinn der Gespaltenheit erleiden wir selbst die relativ stille
Handlung eines Gedankengangs oder auch unausgesprochener, zum Bei-
spiel psychisch hochst brisanter Gedanken, die wir aktiv herbeigefiihrt ha-
ben (und die uns zuweilen, unmittelbar leiblich-reaktiv, die Rote ins Ge-
sicht schielen lassen). Dieses Chiasma von aktiver und passiver Dimension
des Denkens vermag das tatige Nach-denken sowohl iiber Handlungen und
Handeln als auch iiber Denkakte und Denken zu erhellen: Wenn Ak-
teur_innen iiber ihre Handlungen nachdenken, dann auch, weil sie durch
dieses Nachdenken die in Ohnmacht umschlagende Passivitdt eines sie
iberwiltigenden Denk- und Handlungsgeschehens durchbrechen. Das
Denken im Zeichen der Nachtriglichkeit (und irgendwie ist Denken das
immer) setzt die Akteur innen des Denkens in stéindige Beziehung zum be-
reits — in der Verwirklichung unabénderlich — Geschehenen, und viele Ge-
danken im Nachdenken iiber irgendwie als misslungen erscheinende Hand-
Iungen oder iiber Fehlurteile haben mit dem zu tun, was Freud ,,ungesche-
hen machen® nennt.

Auf der Ebene des Unbewussten wird dieser Wunsch unterschiedlich
ausagiert. Insbesondere das zeitliche Verhéltnis der Handlung zu ihrem
Vorher und Nachher steht hier auf dem Spiel. Riickgéngig machen ist nur
in der Phantasie mdglich, aber diese phantasmatische Nach-Behandlung

3 ,.Die (unter dem Druck der Realitdt) notwendig gewordene Aufhaltung der mo-
torischen Abfuhr (des Handelns) wurde durch den Denkprozef3 besorgt, welcher
sich aus dem Vorstellen herausbildete. Das Denken wurde mit Eigenschaften
ausgestattet, welche dem seelischen Apparat das Ertragen der erhohten Reiz-
spannung wihrend des Aufschubs der Abfuhr ermdglichten. Es ist im Wesentli-
chen ein Probehandeln mit Verschiebung kleiner Besetzungsquantititen unter
geringer Verausgabung (Abfuhr) derselben. (Freud 1948: 233) Das Probeden-
ken innerhalb des Begriffs des Probehandelns wire das noch nicht veroffentlich-

te, erst insgeheim ausprobierte Denken, der versuchsweise Gedankengang.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DENKAKTE IM LEIBBEZUG | 141

versetzt die Handelnden in ein neues Verhdltnis zur Zeit, ja zur Zeitlichkeit
als einer bestimmten, durch konkrete Gedanken und (innere wie &uf3ere)
Ereignisse strukturierten, die rhythmischen Affekt-, Wunsch- und Vorstel-
lungslegierungen strukturierenden (dies ist im Kontext des ,Wiederho-
lungszwangs* relevant).

Etwas riickgéngig machen oder wiederholen und abdndern zu wollen,
spielt sich in nachtriglichen Gedanken ab, die ihrerseits wieder Probehand-
lungen sind, sowohl riickwértsgewandte als auch in die Zukunft hinein
entworfene. Dabei wirken Handeln und (unbewusstes oder vorbewusstes)
Agieren wieder stirker ineinander als in der konzentrierten Phase der Ent-
scheidungsfindung im akuten Handlungsgeschehen, welches vom Hand-
lungszwang geprigt ist. Das Nachdenken (oder Re-flexion, Riickwendung)
ist durchsetzt mit Nachsinnen, einem frei flottierenden, kreativen Wunsch-
Affekt-Vorstellungsfluss, der die Auswirkungen der Handlungen und ihre
Griinde auslotet und fiir den es im akuten Handlungsgeschehen kaum Zeit
gibt. Durch die neuerliche Er6ffnung des Agierens- und Handlungsreso-
nanzraums im Nachdenken relativiert sich das Ziel oder das Resultat der
Handlung, die sich dadurch in ihrer gesamten Plastizitdt und Zeitlichkeit in
die Akteuer innen einschreibt. Das gilt auch fiir — ausgesprochene oder un-
ausgesprochene — Denkakte.

Denken ist aber nicht nur im Einzelnen leiblich verankert bzw. verkor-
pert, es verkorpert sich im Miteinander, im Handeln unter der Bedingung
der Pluralitdt, wie Arendt nicht miide wurde zu betonen (Arendt 1981). So
mag etwa eine politische Protestbewegung ihre Ziele — zumindest teilweise
— erreicht haben, im Nachhinein lebt sie weiter in den Akteur innen, die
durch diese Bewegung die Welt verdnderten und durch sie verdndert wor-
den sind: Deren Handlungen und damit verbundene Denkakte werden im-
mer wieder abgerufen, erinnert, in der Vorstellung abgeéndert und mit an-
derem Ausgang vorgestellt. Ein Leben ohne sie ist nur noch schwer vor-
stellbar, zumindest eine Zeit lang. Derart ereignishaftes Handeln im Kollek-
tiv dhnelt in dieser Hinsicht der Verliebtheit: Nach ihr ist kein Stein mehr
auf dem anderen; die Menschen verdndern sich darin gegenseitig, tauschen
Positionen ein, ihre Identititen vermischen sich, auch wenn Fronten gebil-
det, Konflikte ausgetragen werden. All das instituiert ein neues Verhéltnis
zwischen den Menschen und ihren Institutionen, zwischen den bewussten
und den nicht- bzw. unbewussten Anteilen ihres Tuns und Denkens, egal

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142 | ALIGE PECHRIGGL

wie sie sich entschieden haben, egal, ob sie ganz oder nur halbherzig hinter
ihren Entscheidungen stehen.

Dieser Handlungsraum, in dem Entscheidungen bedacht, denkend ab-
wigend getroffen und immer auch schon erlitten wurden, ist der Raum, der
die Freiheit begriindet, und zwar nicht als naiv vorgestellte Willensfreiheit,
sondern vielmehr als begrifflich konstituierte Fahigkeit der Menschen, im
weitesten und im besten Sinn miteinander zu handeln, das heifit ihr Tun
denkend anzuleiten, zu begleiten und zu begrenzen. Handeln und die Frei-
heit denkend zu handeln ist nicht eine Frage von verhaltenstheoretisch kon-
struierten Experimenten wie Kndpfe driicken, sondern de-liberatio als einer
vor(aus)- und nach-denkenden Titigkeit (im Sinne prometheischer und
epimetheischer Haltungen). Aber umgekehrt ist auch Denken als vom Vor-
stellen und Phantasieren unterschiedener Prozess ein kohirentes, kon-
zentriertes und dem Realitdtsprinzip oder dem Prinzip des jeweils instituier-
ten Logos folgendes (Probe)Handeln, Sprechen im Stillen, dann lautes
Nachdenken und schlieSlich Entscheiden (niederzuschreiben oder auszu-
sprechen oder kollektiv zu entscheiden). Es sind dies unmerklich voneinan-
der unterschiedene Phasen des Denk- und Handlungsvollzugs, zu denen
noch deutlicher unterschiedene Phasen kommen, die ich weiter unten aus-
filhren werde: Mise en acte, mise scéne, mise en abime, mise en sens.

DENKRESONANZRAUM

Inmitten des unablédssigen Vorstellungs- und Denkprozesses gibt es kein
Ruhen, kein Innehalten, es sei denn, wir stoppen den Gedanken- und Vor-
stellungsfluss per Entscheidung, einem Gedanken konzentriert und auf-
merksam zu folgen und ihn willentlich weiterzufithren. Das Rauschen der
Stimmen aller anderen Gedanken und Vorstellungen tritt zuriick als eine
Art Hintergrundgerdusch. Wir konnen uns dies als in einem Denkresonanz-
raum gehaltenes anonymes Denken-Vorstellen-Wiinschen-Fiihlen vorstel-
len. Der Gleichklang der so genannten Fremdworte ,résonner (resonieren)
als ,widerhallen und ,rdsonieren‘ im Sinne von ,logisch schlieBen‘ oder
,verniinfteln ist nicht nur ein gliicklicher Zufall; dieser Gleichklang lasst
sich verkniipfen mit der deutschsprachigen ,Vernunft‘, die bekanntlich von
,Vernehmen‘ kommt und in die Schichten- und Phasenanalyse des Denk-
akts das Bewusstsein einer zeitrdumlichen Mehrdimensionalitét bringt, wie

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DENKAKTE IM LEIBBEZUG | 143

wir sie am besten im Theater im Anschluss an Artaud verwirklicht sehen.*
Auch in der Gruppenpsychoanalyse spielt die Resonanz eine zentrale Rolle:
Die analytische Gruppe wird seit Foulkes mit einem Orchester verglichen,
in dem die unbewussten, vorbewussten und bewussten Vorginge, Gedan-
ken, Sprechakte, Affekte, Vorstellungen, Wiinsche etc. widerhallen (réson-
nent) und in vielschichtig verwobenen Rhythmen zirkulieren. Dieses Reso-
nanznetz nennt Foulkes ,,Gruppenmatrix® (Foulkes 1992). Ich gehe davon
aus, dass jeder Gedanke inmitten einer solchen Matrix entsteht.

Ich mochte meine Ausfiihrungen nun in die Beantwortung von zwei
Fragen gliedern:

1) Was verstehe ich unter Denkresonanzraum genauer und inwiefern
handelt es sich dabei um einen metaphysischen Begriff?

2) Wie hilft dieser Begriff das Problem des Denkaktes im Leibbezug zu
erhellen?

Ad 1) Denkresonanzraum ist ein Erfahrungsbegriff, der zugleich meta-
physisch wirkt, weil er — gleichsam als konkretes a priori — Bedingung der
Moglichkeit des Vorstellens und Denkens, und erst recht eines philosophi-
schen Denkaktes darzustellen vermag. Das Denken spielt sich ab, vollzieht
sich in Bewegungskaskaden des leiblich-orektischen Vorstellung-A ffekt-
Flusses, wobei einmal mehr der funktionale bzw. dysfunktionale Korper,
dann wieder mehr der sich ausdrucksvoll bzw. etwas manifestierende Leib,
dann wieder mehr die Wortvorstellungstitigkeit den Ton anzugeben
scheint. Dieses skandierende Moment im Denkakt ist immer mit der Auf-

4 Deshalb kann von Lacans Sprache, die immer auch — und zwar vornehmlich mit
Hilfe von calembours — eine mise en scene (Inszenierung) des Unbewussten ist,
schwerlich in einer Ubersetzung, auch nicht in einer Ubertragung angemessen
erfasst werden, weil jede Ubersetzung von Lacan sich auf den Sinn konzentriert,
und nur am duflersten Rande fiir die anderen Phasen des Denkvollzugs empfang-
lich ist. Wer also mit einer englischen oder gar deutschen Lacan-Ubersetzung,
auch wenn franzosische Begriffe wiedergegeben und erldutert werden, dogmati-
siert, das heiflt zu wissen behauptet, was genau gemeint oder Kern der Gedan-
ken ist, irrt unweigerlich. Uberhaupt ist jede Dogmatisierung Lacans irrig, weil
sie seine bewusst polysemische, widerspriichliche, dann wieder kohérente und
immer vielschichtige Sinnstiftung verkennt, eine Sinnstiftung, der etwas von ei-
ner esoterischen Lehre anhaftet, einer Lehre, die ja tatséchlich in erster Linie fiir

Psychoanalyse-Initiierte bzw. Kandidat_innen ,verkiindet* wurde.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

144 | ALIGE PECHRIGGL

merksamkeit verbunden, also mafigeblich durch die orektisch-intentionale
Qualitdt des Denkakts bedingt. Zugleich unterliegt die Aufmerksamkeit,
awareness, auch einem dem Denken nicht entsprechenden, aber ihm zuge-
horigen Oszillieren zwischen Trigheit und ereignishafter Aktivierung eines
durch leibliche Anzeichen sich manifestierenden, im Denkresonanzraum
emergierenden Gedankens, der dann seinen mehr oder weniger regulierten
(oder gar regulierenden) Lauf nimmt.

Von besonderer Bedeutung ist das containment im Denkresonanzraum.
Dieses das Be-greifen antizipierende, immer schon bedingende Halten oder
Aushalten (statt Agieren) von schwierigen Affekten im Sinne von
Bion (1990) ist nicht statisch. Vielmehr hilt sich darin der Affekt-Vor-
stellung-Gedankenfluss in stindiger Bewegung, sodass die nachdenkende
und schlieBlich begrifflich ordnende dianoia ihn darin als in einem affektiv-
phantasmatischen Medium zirkulierenden Fluss bearbeiten kann und ei-
gentlich auch unabldssig bearbeitet, auch ohne unser Wissen, implizit, teil-
weise nicht bewusst und, das ist fiir meine Zugangsweise wichtig, immer
auch unbewusst im Freudschen Sinne.

Diese fiir die Begriffsbildung transzendentale Funktion des Denkreso-
nanzraums ist gleichsam die Wurzel des Denkakts im Leibbezug. Es gibe
zwar noch vieles zu sagen iiber die empirische Phdnomenalitdt, zum Bei-
spiel, dass es problematisch ist, empirisch von einer priméren Einbildungs-
kraft zu sprechen, auf die die sekundére Bearbeitung durch die dianoia oder
die geistige Tétigkeit des Verstandes bzw. die verkniipfende Tatigkeit der
Vernunft folgt. Denn wir haben es hier mit einem zeitraumlich komplex
verwobenen Prozess zu tun; begrifflich-metaphysisch ist eine solche An-
ordnung aber durchaus sinnvoll.

Gehen wir nun weiter in der Frage, inwiefern es sich beim Denkreso-
nanzraum nicht nur um einen Erfahrungsbegriff, sondern auch um einen
metaphysischen Begriff handelt. Ich mache diese Unterscheidung, obwohl
ich die scharfe Trennung Kants nicht annehmen kann, weil ich mich mit
den metapsychophysischen oder genauer mit den metapsychophysiologi-
schen Aspekten des Denkens befasse, die in sich seltsame Verwobenheiten
und Unterscheidbarkeiten aufweisen, an die Kant nicht explizit geriihrt hat.
Aber grob gesprochen macht sie doch Sinn, eben im Sinne eines konkreten
a priori, das unter einer anderen Perspektive zu einem a posteriori werden
kann — dhnlich wie das platonische mimema, das immer auch als eidos fiir
weitere mimemata betrachtet werden kann, wie bereits Victor Goldschmidt

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DENKAKTE IM LEIBBEZUG | 145

gegen die ,,Ideenlehre“-Dogmatik aufzeigte (Goldschmidt 1985). Ich werde
deshalb oszillieren zwischen empirischem und ontologischem Begriffsge-
brauch und aus der Beschreibung der Erfahrungsebene die ontologischen
Implikationen explizit zu machen versuchen.

Ein wichtiger Aspekt dieser ontologischen Dimension des Gedankenre-
sonanzraums ist nun seine zeitrdumliche Verfasstheit. Rdumliches und Zeit-
liches verhalten sich darin relational zueinander, sind ineinander ver-
schrinkt. Es gibt eine innere Zeitlichkeit, die zugleich bewegliche innere
Réumlichkeit und als solche immer auch schon Verrdumlichung ist. Die
zeitlichen und rdumlichen Grenzen des Denkresonanzraums sind biolo-
gisch-anatomischer Art, es sind die Grenzen des zoon, denn das gesamte
Psyche-Soma ist Denkresonanzraum, in ihm gibt es keine klaren oder fixen
Grenzen, weil sie dort erst — in Anlehnung an &uferliche und im Inneren
des Leibgeschehens wahrnehmbare Grenzen — entstehen fiir die Psyche
bzw. das sich entwickelnde Vorstellen, Wahrnehmen und Denken.

Ein weiterer Aspekt ist die Versammlung und Schichtung, das Oszillie-
ren zwischen bestimmten Affekt-Wunsch-Vorstellung-Legierungen und ih-
rer Aufldsung, Re-legierung und De-legierung. Diese Versammlung ist so-
wohl als eine zwischen physikalischen Modi als auch an der Grenze gegen-
sétzlicher physikalischer Seins- und Bewegungsmodi vorstellbar (neuro-
physiologisch wiirde dies etwa die elektromagnetische, die quanten- oder
die makrophysikalische bzw. chemische Ebene der neuronalen Funktions-
beschreibungen betreffen, also elektrische Spannung, Neurotransmitter,
Hormone, unterschiedliche Gewebe, Energien und unterschiedliche Dichte
der Gewebsmassen). Zugleich — und hier kommt die Einbildungskraft ins
Spiel — ist das Rétsel des Auftauchens von Vorstellungen im Denkreso-
nanzraum bis heute ungeldst. Am besten kann man dieses Auftauchen im
Modus der freien Assoziation beobachten, in der Mediation oder der écritu-
re automatique der Surrealisten.’

Musik ist aus heutiger neurowissenschaftlicher Sicht ein der Gehirn-,
aber auch der Denktitigkeit angemesseneres Medium als Farbe, weil sie
nicht nur die meisten Areale unmittelbar anklingen lisst; und die musikali-
sche Vorstellungstitigkeit diirfte von ihrer zeitraumlichen Struktur her auch
die meisten Analogien zur Struktur der Denktétigkeit als aus dem Affekt-

5 Wobei die von André Breton — wie die critique génétique belegen konnte — mehr

ein Programm war als eine verwirklichte Praxis (Didier & Neefs 1995).

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146 | ALIGE PECHRIGGL

Wunsch-Vorstellungsfluss heraus Emergierende aufweisen. Mehrdimensi-
onaler ist allerdings eine crossmodale Darstellungs- und Wahrnehmungs-
weise, wie sie etwa in den erwéhnten Partituren von Haubenstock-Ramati
verwirklicht ist.

Dies fiihrt zum zweiten Aspekt der Frage nach der metaphysischen Di-
mension des Denkresonanzraums. Es ist dies die Frage nach der minimalen
Materialitdt der Phantasmen und ihrer leiblich-phantasmatischen Entste-
hung, nicht nur entwicklungsphdanomenologisch gesprochen, sondern in je-
dem Moment der Genese eines Gedankengangs. Fiir Aristoteles schien es
klar zu sein, dass die denkende Psyche immer auch eine leibliche Angele-
genheit ist. In seiner Abhandlung iiber die Seele sticht nicht nur der be-
kannte Satz im IV. Buch ,,niemals denkt die Seele ohne Phantasmen‘ her-
vor, sondern auch die Vorrangigkeit des Tastsinns, sapsis. Ich mochte dazu
die aus Neurowissenschaften und Psychoanalyse inspirierte These aufstel-
len, dass die in Anlehnung an die frithkindlichen, leiblichen Fiitterungs-,
Verdauungs- und Ausscheidungsprozesse sich allmihlich entwickelnden
Vorstellungsprozesse in dieser Verbindung am Werk bleiben, ob wir wa-
chen oder schlafen. Dies ist es auch, was die Prozessstruktur des Denkreso-
nanzraums ausmacht, die wir schwerlich unabhédngig von der Materialitéts-
frage betrachten konnen. Ich gehe dabei nicht nur von einer priméren oder
Formen schopfenden Einbildungskraft als Vorstellungskraft aus, die in je-
dem Denk- und Vorstellungsakt am Werk ist und manchmal mehr, manch-
mal weniger dezidiert hervortritt, sondern ebenso von einer somatischen vis
formandi, wobei keine der beiden in Reinform zu existieren scheint, auch
dann nicht, wenn ein fast korperloser Physiker eine neue Formel ersinnt.
Denn das ,reine Denken® ist zwar eine philosophisch sinnvolle Abstraktion
(wie die meisten ,absurden‘ Setzungen der Mathematik sinnvoll sind oder
im Laufe ihres mathematischen bzw. physikalischen Gebrauchs sinnvoll
werden wie die ,imagindren Zahlen), womit es eine gedankenexperimen-
telle Illusion ist. Es darf aber nicht als real postuliert werden im Sinne einer
Existenz des ,reinen Denkens‘ bzw. des ,reinen Gedankens‘ oder im Sinne
einer ,Substanz‘, die begrifflich ebenso unhaltbar ist wie die Existenz Got-
tes.

Ich kehre also zu einem provisorisch physikalistischen Ansatz zuriick,
der eventuell Denkstiitzen liefern kann fiir die weitere Bestimmung des erst
noch metaphorischen Begriffs des Denkresonanzraums. Wir wissen aus der
Humanmedizin, dass das Geddrm ein eigenes, autonom arbeitendes Ner-

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DENKAKTE IM LEIBBEZUG | 147

vensystem aufweist, das maBgeblich und vor allem fiir die Verdauungsta-
tigkeit zustindig ist, das ,enterische Nervensystem‘.® Die Beteiligung die-
ses ,leiblicheren‘ Nervensystems am Denkakt ist fiir die metaphysische
Frage nach dem containenden und prozessualen Denkresonanzraum nicht
ganz irrelevant. Denn obwohl dort nach heutigem Stand keine Urteilsaktivi-
taten stattfinden bzw. prozessualisiert werden, gibt es interessante und noch
unerforschte Verbindungen zwischen beiden, und zwar auflerhalb der Ver-
dauungstitigkeit (wie vor allem aus der Psychosomatik bekannt ist). Aus
einer rein funktionalistischen Perspektive wire das absurd, unnétig etc.
Vielleich lédsst sich eines Tages iiber die physiologische Briicke des Pa-
rasympathikus, der diese beiden ,Gehirne* verbindet, auch eine Briicke le-
gen zwischen Intuition (als die beste aller affektiv bedingten Vorstellungs-,
Denk- und Urteilsarten, wenn das rational planende Bewusstsein nicht tiber
den iiberwiegenden Grofteil der fiir eine Entscheidung relevanten Informa-
tionen verfiigt) einerseits und rationaler Uberlegung ,im Kopf* andererseits.
Die Intuition diirfte — obschon ebenso im zentralen Nervensystem (ZNS)
angesiedelt wie das logische Schlieen und Urteilen — mehr Verbindungen
zum enterischen Nervensystem aufweisen als bisher angenommen. Aber
unabhdngig von den noch zu erwartenden naturwissenschaftlichen Beweis-
fiihrungen, begniige ich mich einstweilen damit, dass das in der deutschen
Alltagssprache seit langem gebrduchliche ,aus dem Bauch Entscheidungen
treffen‘ hiermit ein wenig fundierter erscheint, auch wenn es nur erst eine —
allerdings gebrauchte — Metapher ist.

Das computing oder die stringente Verstandestitigkeit sind vornehm-
lich, aber eben nicht ausschlieBlich, Kopf- und Denkangelegenheiten. Sie
sind immer auch sensomotorischer Natur, das heiflt unter dominanter Betei-
ligung der Hand, somit haptischer und objekthaft-gegensténdlicher ausge-
richtet auch im Umgang mit Be-griffen (die nicht zufillig so heilen). Man

6 Dieses ist nach heutigem medizinischem Wissensstand mit dem ZNS (zentralen
Nervensystem) verbunden und sendet rund 90% seiner Informationen ins Ge-
hirn, funktioniert aber auch unabhéngig von diesem. Auch die Verbindung zwi-
schen ZNS und Immunsystem ist in diesem Zusammenhang interessant. Sie
wurde von den meisten Arzt_innen lange als unmoglich vorgestellt bzw. ,dog-
matisiert’, wahrend Immunolog_innen und Psychosmomatiker innen ldngst mit
der Hypothese einer solchen Verbindung arbeiteten, einer Hypothese, die sie
schlieBlich belegen konnten.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148 | ALIGE PECHRIGGL

kann sagen, dass sie unter Abstrahierung, ja Abspaltung vom Motorisch-
Handwerklichen strukturell von diesem bestimmt sind, ja es ersetzen, und
auch hier ist es kein Zufall, dass das Aristotelische Organon eben im ge-
braucht-iibertragenen Sinn ,Werkzeug® heiflt. Das noch rétselhaft erschei-
nende enterische Nervensystem in den Darmwindungen ist unmittelbarer
mit den Affekten und den sowohl phylo- als auch ontogenetisch gesehen
archaischeren Arealen des Kleinhirns verbunden sowie mit dem Leib bzw.
dem Korper, insofern er als schmerzempfindlicher und sensomotorischer
Akteur des Denkens und inmitten des Denkens wirkt.

Denken vollzieht sich also aus verschiedenen Gesichtspunkten immer
auch im und durch den Leib, als Phantasmenfluss. Es entsteht als speziali-
sierte Vorstellungstitigkeit zuerst in Anlehnung an die Schluck-, Verdau-
ungs- und damit an die Darmtétigkeit, und es vollzieht sich stets unter Mo-
bilisierung aller moglichen, vielleicht sogar aller Areale des Korpers, insbe-
sondere aber der Hand, die im Homunculus eine im Vergleich zu unseren
sonstigen Korperproportionen iiberdimensionale Grofle annimmt, noch
groBer als die im Zuge des Denkens aktivste Extremitdt des Korpers, die
Zunge, Lacans ,,lalangue (Milner 1978).

Denkresonanzraum ist also ein Erfahrungsbegriff, insofern er aus den
(immer provisorischen) Beobachtungen der Denkaktivitédt als einer leibli-
chen und aus den (ebenso provisorischen) empirisch-medizinischen Theo-
rien hervorgeht, und er ist ein metaphysischer (ontologisch zu gebrauchen-
der) Begriff, insofern er den Verschiebungen, den Umschichtungen im Be-
greifen des Leib-Seele- und Geist-Korper-Verhiltnisses gerecht zu werden
vermag. Er ermdglicht das containment auch auf der transzendental-beg-
rifflichen Ebene, denn diese Dinge sind weit davon entfernt, wissenschaft-
lich geklart zu sein. Ich wiirde sagen, dass der Leib bzw. Korper als Denk-
resonanzraum immer schon seelisch ist, bewegt/bewegend, titig/affiziert
bzw. erleidend, und dass er als Begriff alle Modi des Vorstellungsflusses,
aus dem das Denken hervorgeht und in das es wieder diffundiert, contai-
ned, also im iibertragenen Sinn konzipiert, begreift.

Ad 2) Wie hilft der Denkresonanzraum, die metaphysische bzw. onto-
logische Dimension des Problems des Denkens in seinem Leibbezug zu er-
hellen?

Analog zur Problematik der transzendentalen Einbildungskraft in Ver-
bindung mit dem Schema bei Kant, stellt sich aus heutiger Sicht die Frage
nach dem metaxy als Uberlappung im Leib-Seele und Kérper-Geist Chias-

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DENKAKTE IM LEIBBEZUG | 149

ma. Wéhrend der Leib zumeist als stark mit der Seelen- bzw. Vorstellungs-
tatigkeit verwoben gedacht wird, dient das Begriffspaar Korper-Geist der
klareren Differenzierung, ja Trennung von leiblichen bzw. kdrperlichen
Phianomenen und geistigen Tatigkeiten. Wenn der Denkresonanzraum dies-
seits der begrifflichen Einteilung angesiedelt ist, dann weil in ihm diese
Differenzierungsarbeit ansetzt.

VIER PHASEN DES VOLLZUGS

Ich méchte das mit den vier Phasen des Vollzugs eines Denkaktes veran-
schaulichen, die {iber den Denkresonanzraum in ihrer Gleichzeitigkeit —
wenn auch nur sehr partiell — erfahrbar und reflektierbar sind: 1) mise en
scéne, also Phantasieren als Versuchsanordnung eines Gedankens (mehr
unbewusst, weniger bewusst); 2) mise en acte, etwa als Agieren, Aufbegeh-
ren bzw. als auch probehandlungsartiges Aus-denken im Sinne einer
sprachlichen Handlung, in mir und fiir mich, also nur gedacht, oder laut
ausgesprochen fiir andere (unbewusst/bewusst); 3) mise en sens, logisch-
kohédrente bzw. argumentative sekunddre Bearbeitung (mehr bewusst, we-
niger unbewusst; im Traum anders bzw. am Lustprinzip orientiert); 4) mise
en abime, krisenhaftes Agieren im und durch die Denktétigkeit oder ge-
dankliches Chaos-Stiften, aber auch Zwangsgedanken, die das Chaos nur
perpetuieren in dem Glauben, es zu ordnen, bzw. in einen unendlichen Re-
gress fithrendes Nicht-Denken, Denkhemmung bis hin zu den Manifestati-
onen schizophrener Denktétigkeit wie Denkzerfall und dessen Abwehr in
Form von konkretistischen Gedanken und Phantasmen (Bions 1959), oder
wenn abstrakte Symboliken plotzlich sinnlich gedacht und erlebt werden,
Metaphern nicht im metaphorischen, sondern nur im wortlichen Sinn ver-
standen werden kénnen.

Die vier Phasen sind nicht als konsekutive Phasen zu betrachten, die
sich immer nur in der gerade genannten Reihenfolge abspielen. Vielmehr
sind sie im Denkresonanzraum immer gleichzeitig am Werk, wobei das je-
weilige Hervortreten oder Dominieren einer der drei Phasen hinsichtlich
des Denkaktes oder Denkprozesses nicht nur der Aufmerksamkeit, also
dem intentionalen Bewusstwerdungsprozess geschuldet ist, sondern auch
den endogenen Impulsen aus dem Psyche/Soma sowie den exogenen Im-
pulsen. Die mise en scene tritt auf allen Ebenen der leiblichen und seeli-

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150 | ALIGE PECHRIGGL

schen sowie der geistigen Tétigkeit in Erscheinung, hallt auf allen Ebenen
wider, also verdndert sich je nach Impulsen und vermag sich entweder mehr
iiber leibliche Manifestationen oder mehr iiber bewusstseins- und aufmerk-
samkeitsbedingte Prignanz in den Vordergrund zu bringen. Anders als in
der gestaltpsychologischen Zugangsweise scheint mir allerdings die Tatig-
keit im psychosomatischen bzw. korperlichen Denkresonanzraum als selbst
Gestalten hervorbringende zentral. Die vis formandi ist als Tatigkeit an ei-
nem begrifflichen und zugleich irgendwie empirischen Ort anzusiedeln, der
zugleich ein Nicht-Ort ist (die Platonische chora im Timaios kann hier zur
ontologischen Versinnbildlichung eines derart aporetischen ,Ortes® heran-
gezogen werden).” Ich rekurriere allerdings nicht auf eine Freudsche Topik,
sondern auf eine — wenn man so will — postkantische Topik, in der eine
Raumzeit sich als konkretes a priori des Vorstellens und Denkens immer
von neuem als materialisierte Form der Hervorbringung von Gestalten, ei-
den, bildet, als res extendenda sozusagen, die dennoch in den zeitrdumli-
chen Grenzen des Psyche-Soma bleibt, dessen Potenzial aber bis zum Tod
zugleich schier unendlich, unfassbar im doppelten Sinn ist.

Der so genannte Kontext ist dabei im Grunde kein Kontext, sondern
Milieu, Material und Bedingung, also das, woraus Gedanken emergieren.
So kann das, was wir gemeinhin als leiblichen Kontext eines Gedanken-
gangs wahrnehmen, plotzlich, etwa durch einen akuten Schmerz oder eine
Bedrohung, so zentral werden, dass es maBgeblicher Anstofl wie auch ein-
ziges Objekt der Denktétigkeit wird. Hier setzt die mise en abime ein. Der
Denkresonanzraum gerdt dann in Aufruhr, das heift in einen Zustand der
Aufgeldstheit, den die alten Griechen alyfos nannten und dessen Aufldsung
die An-alyse ist, also die Losung eines Zustands der — jegliche gedankliche
Flexibilitat unterbindenden — Aufgelostheit, die, in einer Art Oxymoron,
zugleich Verstrickung ist. Dieser Zustand des alytos geht ndmlich mit dem
der reinen Gegensitzlichkeit, stasis, einher, der keine frei flottierende Auf-
merksamkeit, Assoziation oder sonst eine flexible Gedankentitigkeit mehr
zulédsst. Manche philosophischen Gedankenexperimente mimen diese anan-
kastische Situation, aus der in erster Linie logisch ,saubere‘, also vom
,Schmutz‘ der Affekte und unscharfen Grenzen zwischen den Vorstellun-

7 Im Anschluss daran mogen Freuds Wunderblock (Freud 1948) und Derridas
Kommentar in La scéne de I’écriture (Derrida 1972) dazu eine — sehr auf die
Schrift fixierte — begriffliche Vorstellungshilfe bieten.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DENKAKTE IM LEIBBEZUG | 151

gen gereinigte Zwangsgedanken emergieren. Sie mimen sie nicht nur durch
ihre perverse, weil fiir die einfallsreiche Einbildungskraft oftmals Tod brin-
gende, mise en scéne ethischer Dilemmata oder realer kriegerischer Ausei-
nandersetzung um das iota im Streit iiber die Dreifaltigkeit. Sie mimen sie
auch durch ihre eingeengt-zwanghafte mise en sens, die alles ausschliefen
muss, was nicht einer bestimmten Logik des Wachbewusstseins oder des
ausgeschlossenen Dritten gehorcht. Sie kommen damit, analog zum Ratio-
nalisierungsschub, durch die vermeintliche Liickenlosigkeit scholastischer
Gottesbeweise, also der Beweise des empirisch und eigentlich auch begriff-
lich Absurden, ja Wahnhaften, durchaus auf neue, gleichsam reine Formen
des Denkens. Dass sie dabei einer ebenso theoretischen wie praktischen
Anankastik folgen, bleibt ihnen aber meist ebenso verborgen wie die spal-
tend-aggressive affektive Charge, die sie nicht nur begleitet, sondern gera-
dezu hervorbringt, und zwar nicht erst seit Kant.

Zwangsgedanken, ,,Dogma und Zwangsidee*, um es mit Reik (1927) zu
sagen, sind eine pathologische oder dysfunktionale ,Blockade‘ des Denkre-
sonanzraums bzw. der ,Stellen‘, an denen die Gedanken aus ihm emergie-
ren und sich durch gerichtete Aufmerksamkeit ausdifferenzieren, ohne die
Vielfalt der Verkniipfungsméglichkeiten zu kappen, wie es im Dogma des
logisch zwingenden Settings oder im spaltend-blockierenden Zwangsge-
danken zumeist der Fall ist, ja sein muss. Es muss sein, weil das stindige
Eindringen von Einfillen in den Vorstellung-Affekt-Gedankenfluss die
saubere Ordnung und die Illusion der Klarheit stort.

Was nicht gekappt werden sollte, wenn ein Gedankengang sich frei, zu-
gleich konzentriert und kohérent entwickeln soll, ist die Zirkulation und das
Oszillieren zwischen Abschweifen und Konzentration, aber ebenso zwi-
schen den Phasen des Denkvollzugs. Die bereits oben erwédhnten Phasen,
mise en acte, mise en scéne, mise en abime, mise en sens, sind in einer mehr
auf Wittgensteins Sprachgebrauchstheorie angelegten Perspektive angesie-
delt, die sich durchaus mit Merleau-Pontys Auffassung vom Zusammen-
hang zwischen Denken und Sprechen verbinden ldsst (Herzog 2013). Es
geht dabei nicht um den je konkreten Sprachgebrauch als vielmehr um die
Struktur der Gedanken und ihrer Anordnung, in der die Denkweise bereits
eine Benennung der Methode (Zugangsweise) ist, Gedanken so und nicht
anders aufeinander folgen zu lassen; eine Praxis des Denkens, die immer
schon eine Frage des Stils gewesen sein wird (wie allen voran Platon mit
seiner dialogisch-performativen Prosa zeigte).

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152 | ALIGE PECHRIGGL

Die serielle mise en acte et en scéne, en sens et en abime ist nicht nur
fiir die Hervorbringung eines Gedankengangs zentral, sondern auch fiir die
Analyse des Denkvollzugs als (Probe)Handlungsvollzug (etwa im Nach-
vollzug von imaginatio als mise en scéne, im Denkauftakt als mise en acte,
im Verlieren eines Gedankenganges in der Verwirrung oder Aufgeldstheit,
in dem spaltenden Nicht-Wahrhaben-Wollen als mise en abime und in dem
Wiedereinsetzen kohérenten Denkens als mise en sens). Rationalisieren,
Dogmatisieren oder Philosophieren kdnnen dann als je spezifische Kombi-
nation dieser mise en sens mit den drei anderen erhellt werden und damit
verbunden in ihrer unterschiedlichen Affekt-Wunsch-Vorstellung-Gedan-
ken-Legierung (als Oszillieren zwischen loserer und dichterer Verbindung).

GESELLSCHAFTLICH-GESCHICHTLICHES

Der subjektive Denkresonanzraum der Denkenden ist, als ebenso Affekte
wie Vorstellungen ,containender® (aus/haltender), Behilter in uns. Er ist
leiblich, aber auch den jeweiligen Leib nach auflen hin transzendierende
kulturelle Raumzeit. In diesem Sinn ist das Denken immer schon eingebet-
tet in den gesellschaftlich-geschichtlichen Denk-, Vorstellungs- und
Wunsch-Affektzusammenhang, das gesellschaftliche Imaginére, die Spra-
che etc. Etwas hypostasiert gesprochen ist dieser weitere Denkresonanz-
raum eine kollektive Matrix aller singuldren Denkresonanzrdume, in dem
Gedanken {iiberhaupt denkbar werden, sich anbahnen, in dem sie sich —
,schnell wie der Wind‘ — tummeln oder seit langem tot und begraben ruhen.
Das systematisierte und damit auch selbst systematisierende Archiv mit
seinen Mitarbeiter innen, seinen vielféltigen Speichern, darin Dokumenten,
Bildern, Texten, Audio-, Video- und anderen ,Aufzeichnungen® ist einer
seiner vorziiglichen Orte der Be- und Verwahrung, aber keineswegs sein
einziger. Es sind vielmehr die alltdglichen Praktiken (Certeau 1980), in de-
nen sich Gedanken verkorpern, aufhalten und erhalten, in dem sie als ge-
dachte vergehen oder weiterentwickelt werden. Sie sind es, viel mehr als
die Archive und ihre Verwalter_innen, welche den lebendigen gesellschaft-
lich-geschichtlichen Denkresonanzraum ausmachen, aus dem heraus wir al-
le unsere Vorstellungen, Bilder und Gedanken mit den damit untrennbar
verbundenen Affekten und Wiinschen schopfen. Dieser kollektiv gefasste
Denkresonanzraum ist nicht nur der allgemeine nous, der seit Aristoteles

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DENKAKTE IM LEIBBEZUG | 153

als universeller Begriff alles Wissen und Denken der Welt, Vergangenes,
Gegenwirtiges und Zukiinftiges enthilt, auch nicht der Hegelsche Welt-
geist oder der zeitgendssisch kursierende general intellect, die alle in An-
lehnung an diesen nous entwickelt wurden. Der Begriff skizziert vielmehr
immer schon die gesellschaftlich-geschichtlich spiirbare ,Stimmung‘, die
Getaktetheit und die Poesie des gesellschaftlichen Imagindren mit, aus de-
nen heraus das Denken im Vollzug als mise en acte agiert (imaginativ
durch die mise en scéne, chaotisch bzw. chaotisierend durch die mise en
abime, logisch durch die mise en sens). Es ist ein imagindr-begrifflicher
Container, in dem unweigerlich alle Gedanken entstehen und Platz finden
bzw. vergessen oder verworfen werden, aber auch als solche zumindest an-
gedacht gewesen sein werden.

Ob all diese Gedanken und Vorstellungen, auch wenn sie nie geteilt,
niedergeschrieben und rezipiert wurden, ,tatsdchlich® existieren, und wann
bzw. wo diese Existenz beginnt und wieder authort: Dies sind durchaus me-
taphysische Fragen, die ich hier nicht zu beantworten beanspruchen méch-
te. Interessant und damit bedenkenswert finde ich sie dennoch.

LITERATUR

Arendt, H. (1981): Vita activa. Miinchen, Ziirich: Piper.

Bion, W. (1959): Attack on Linkings, in: International Journal of Psycho-
analysis. 40, 308-315.

Bion, W. (1990): Lernen durch Erfahrung. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Castoriadis, C. (1975): Gesellschaft als imagindre Institution. Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

Certeau, M. de. (1988): Kunst des Handelns. Berlin: Merve.

Davidson, D. (2004): Paradoxes of Irrationality, in: Davidson, D., Problems
of Rationality. Oxford: Oxford University Press, 169—187.

Derrida, J. (1972): Die Schrift und die Differenz. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Didier, B., Jacques, N. (Hg.) (1995): Collection ,,Manuscrits Modernes “.
Manuscrits surréalistes. Aragon, Breton, Eluard, Leiris. Soupault: Pres-
ses Universitaires de Vincennes.

Foulkes, S.H. (1992): Gruppenanalytische Psychotherapie. Miinchen: Pfei-
ffer.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154 | ALIGE PECHRIGGL

Freud, S. (1945): Formulierungen iiber die zwei Prinzipien des psychischen
Geschehens (1911). Gesammelte Werke. Band VIII. Frankfurt am
Main: Fischer.

Freud, S. (1948): Notiz iiber den ,, Wunderblock* (1925). Gesammelte Wer-
ke. Band XIV. Frankfurt am Main: Fischer.

Goldschmidt, V. (1985): Le paradigme dans la dialectique platonicienne.
Paris: Vrin.

Haubenstock-Ramati, R. (1971): Konstellationen XVIII. http://www.gtk.at/
kunstwerke/roman-haubenstock-ramati/konstellationen-xvii/8853
(10.10.2015)

Herzog, Ch. (2013): Sprechen als Geste, in: Bohler, A., Herzog, Ch., Pech-
riggl, A. (Hg.), Korporale Performanz. Bielefeld: transcript, 57-81.

Milner, J.-Cl. (1978): L’Amour de la langue. Paris: Seuil.

Pechriggl, A. (2013): Versuch einer gedanklichen Visualisierung vielstim-
mig sich gebdrdenden Denkens, in: Bohler, A., Herzog, Ch., Pech-
riggl, A. (Hg.), Korporale Performanz. Bielefeld: transcript, 157—-180.

Reik, Th. (1927): Dogma und Zwangsidee. Eine psychoanalytische Studie
zur Entwicklung der Religion. Leipzig, Wien, Ziirich: Internationaler
Psychoanalytischer Verlag.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Musikalisches Denken und Wahrnehmen
im Modus der Metapher

RENE THUN

Seit Aristoteles wird die Metapher — in der Regel — als eine besondere Form
der Rede behandelt. Beispiele fiir metaphorische Rede sind AuBerungen
wie ,der Vergleich hinkt‘, ,Hans ist auf die schiefe Bahn geraten‘, ,Du
siehst blendend aus‘. Doch besieht man sich unterschiedliche dsthetische
Praktiken mit ihren spezifischen Verkorperungsmedien néher, so zeigt es
sich, dass ein rein sprachlich basierter Ansatz nicht hinreicht, um das Phéa-
nomen der Metaphernverwendung zu erkldren. Vielmehr stellt sich dann
die Frage, ob die Metapher ein Modus ist, in dem wir nicht nur sprechen
sowie Gesprochenes interpretieren, sondern — viel grundsétzlicher noch —
ebenso denken, wahrnehmen und auBersprachliche Verkorperungen voll-
zichen. Daher bedarf es einer medieniibergreifenden Theorie des metapho-
ren Vollzugs', welche ein stiickweit diejenigen Bedingungen expliziert, die
es ermdglichen, dass wir Metaphern &duflern und Metaphern verstehen (in-
terpretieren). Gibe es zwischen Sprechen und Wahrnehmen keinerlei Ent-
sprechung, so wire die metaphorische Rede in vielen Situationen grund-

1 Ich verwende aus Griinden der sprachlichen Prézision das Adjektiv ,metaphor*
statt ,metaphorisch’, da es um einen Vollzug geht, der die Ermdglichungsbedin-
gungen des Verstehens und Produzierens von Metaphern beinhaltet. Die Rede
von einem metaphorischen Vollzug konnte die Sprachverwendung nahe legen,
dass es sich nicht um einen Vollzug in einem buchstéblichen, sondern in einem

metaphorischen Sinne handle.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156 | RENE THUN

und sinnlos.? Vereinzelt finden sich Ansitze, die sich mit nichtsprachlichen
Metaphern, etwa Bildmetaphern, befassen (vgl. Sedivy 2009, McGuirre
2009; Whittock 1992). Doch auch dort ist das Augenmerk weniger auf den
metaphoren Prozess als vielmehr auf das Medium und die Verkoérperungs-
weisen selbst gerichtet. Zumindest aber geben diese Ansidtze Hinweise da-
fiir, dass die Metapher in unterschiedlichen Praktiken und Formen des
Denkens in je spezifischen Medien eine Rolle spielt. Versdumt wurde bis-
lang jedoch zu untersuchen, wie kraft des metaphoren Vollzugs Wahrneh-
men und Denken in den jeweiligen Medien zu denken sind.

Ich mochte mich einem fiir die Philosophie eher ungewohnten Bereich
des Denkens zuwenden, indem ich musikalisches Denken und Wahrneh-
men im Modus der Metapher skizziere. Welche Rolle die Metapher fiir die
Musik und das musikalische Denken spielt, bedarf im Grunde einer sorgfil-
tigen Analyse und kann hier nur exemplarisch und in groben Ziigen nach-
gezeichnet werden. Musik eignet sich als Bezugsgegenstand besonders gut,
da wir einerseits das Produzieren sowie das Wahrnehmen von und das Re-
den {liber wahrgenommene Musik andererseits als Vollzugsformen, in de-
nen die Metapher eine Rolle spielt, explizieren konnen.?

DENKEN: EINE KURZE VORVERSTANDIGUNG

Sicherlich ist es umstritten, was mit dem Ausdruck ,Denken‘ gemeint ist
bzw. gemeint sein kann. Folgten wir Frege, wire der Begriff ,Denken® liber
den Begriff des Gedankens scharf umrissen (vgl. Frege 1986: 35) und von
Vollziigen wie etwas wahrnehmen, vorstellen und fiihlen streng zu unter-
scheiden und unterscheidbar.* Ein Gedanke bedarf im Unterschied zu Ge-

2 Diese These basiert auf sprachphilosophischen Uberlegungen, denen zufolge
Sprache auch eine Art des wahrnehmenden Weltzugangs ist. Vgl. dazu David-
son (2008: 206f.); Cassirer (1994). Beide Autoren gehen davon aus, dass einer
je bestimmten Form der Rede bzw. der Begriffe eine bestimmte Art und Weise
des Wahrnehmens entspricht.

3 Diese Trias von Produktion, Rezeption und Diskurs scheint mir als methodisch
grundlegend, um die Pragmatik &sthetischen Verstehens im Sinne einer Kunstés-
thetik analysieren zu konnen.

4 Frege definiert das Denken als ein Fassen des Gedankens.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MUSIKALISCHES DENKEN | 157

fiihlen oder Vorstellungen keines Trégers; letztere werden gehabt, wohin-
gegen ein Gedanke gefasst wird. Und: Gedanken sind entweder wahr oder
falsch. Thre Verkorperung finden sie in Form von Aussagesitzen. Als eine
weitere fiir uns relevante Eigenschaft von Gedanken sowie des Denkens
lasst sich mit Freges Position festhalten, dass das Denken eine nicht direkt
beobachtbare Tétigkeit wie Schwimmen oder einen Kuchen backen ist,
denn ,,[d]ie Gedanken sind weder Dinge der Auflenwelt noch Vorstellun-
gen* (Frege 1986: 43). Doch nicht nur mathematische Operationen, das Er-
stellen von Modellen der Materie — wie in der Physik — oder, generell, das
Fassen wahrheitsfahiger Gedanken werden als Denken bezeichnet. Fiir an-
dere Autoren umfasst Denken ein deutlich weiteres Feld von Tétigkeit, die
mit bzw. von unserem Bewusstsein vollzogen wird. Nach Derek Melser
(2004) gelten — anders als fiir Frege — sogar das Haben von Gefiihlen sowie
das Vorstellen von Situationen und Bildern als Denken. Wenn wir denken,
orientieren, koordinieren und strukturieren wir Welt. Diese Welt kann vie-
les — und in ontologischer Hinsicht recht Unterschiedliches — umfassen.

Sicherlich ist Denken keine direkt beobachtbare Tétigkeit, doch findet
unser Denken mannigfaltige Formen der Verkorperung und kann somit in
Kooperation vollzogen werden. Von diesen Verkdrperungen und Verkorpe-
rungsweisen konnen wir auf das diesen Verkorperungen zu Grunde liegen-
de Denken und Wahrnehmen schlieBen (Cassirer 1994a: 39f; 56f.).> Und
diese unterschiedlichen Verkorperungsweisen geben wiederum iiber das
Denken zu denken.

METAPHER — EIN ARBEITSBEGRIFF

Tagtdglich gehen wir, nicht nur im Rahmen artifizieller poetischer Rede,
sondern auch umgangssprachlich mit Metaphern um — als Sprecher wie als

5 Hier kniipfe ich an Ernst Cassirer an, dessen These lautet, dass Denken und
Geist stets sinnlicher Verkorperungen bediirfen. Diese Verkorperungen bzw.
Verkorperungsweisen unterliegen jedoch unterschiedlichen wie spezifischen
Prinzipien. Cassirer verdeutlicht dies sogar im Rahmen wissenschaftstheoreti-
scher Uberlegungen, in denen eine bestimmte Form der Begriffe mit einer be-
stimmten Weise zu denken und wahrzunehmen einhergeht. Der Dingwahrneh-

mung in den Wissenschaften korrespondiert der Dingbegriff.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158 | RENE THUN

Interpreten.® Zumindest trifft dies zu, wenn wir eine metaphorische Genese
sprachlicher Ausdriicke, mit denen wir tagtiglich umgehen, rekonstruieren
konnen. Obwohl uns der metaphorische Ursprung vieler sprachlicher Aus-
driicke nicht immer bewusst ist, spielen sie in unserem alltdglichen Leben
eine wichtige Rolle. Viele Metaphern sind starr oder abgestorben, weshalb
sie uns als Metaphern nicht sofort auffallen. Doch gerade diese eignen sich
besonders gut, um zu zeigen, wie Metaphern allgemein funktionieren.

John Searle hat in seinem Aufsatz Metaphor (1979) das allgemeine
Prinzip des Funktionierens von Metaphern folgendermaflen formuliert: Mit
dem Ausdruck S ist Q soll der Sachverhalt S ist P ausgedriickt werden. Der
erste Ausdruck steht fiir die metaphorische Aussage und der zweite fiir die
Paraphrase der Metapher. Zur Verdeutlichung des Sachverhalts gehe ich
auf ein Beispiel von Searle ein. Der sprachliche Ausdruck Sally ist ein Eis-
klotz verkorpert eine Metapher. Und nun gilt es zu zeigen, wie diese Meta-
pher funktioniert.

Als erstes Merkmal ist die semantische Absurditdt zu nennen, die sich
ergibt, wenn wir den metaphorischen Ausdruck in buchstdblichem Sinne
nehmen. Wire die Metapher buchstiblich wahr, dann miisste Sally aus ge-
frorenem Wasser bestehen. Dann wére Sally aber in einem buchstédblichen
Sinne ein Eisklotz — also einfach nur gefrorenes Wasser — jedoch keine Per-
son.

Andererseits wiirde es ein wenig merkwiirdig anmuten, wenn jemand
einem FEisklotz einen Namen (Sally) gibt. Buchstidblich genommen ergibt
die Metapher also Nonsens. Um zu einem Verstehen von Metaphern vorzu-
dringen, miissen wir folglich unter die Satzoberfliche tauchen. Dies kann
der Interpret, sofern er weil}, dass der Sprecher mit dieser Metapher einen
Bezug (Referenz) auf eine reale Person namens Sally vollzieht. Wir kdnnen
also als zweites Merkmal der Metapher die Unterscheidung zwischen Sazz-
bedeutung und Sprecherbedeutung hervorheben; und auch hierin folgen wir
Searle (1979). Einerseits ist Searle beizupflichten, wenn er die Intentionen
des Sprechers ins Spiel bringt, welche vom Interpreten erfasst werden. Wir
gehen davon aus, dass der Sprecher nicht einfach Unsinn dufert, sondern
uns einen Sinn mitteilen will.” Aber Searles Theorie muss noch erweitert

6  Dies ist die basale These von Lakoff und Johnson (1984).

7 Die bezeichnet Grice als Kooperationsprinzip.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MUSIKALISCHES DENKEN | 159

werden, da er sich auf einer rein sprachlichen Ebene bewegt und die Frage,
weshalb wir Metaphern verwenden, nicht verfolgt.

In bloBer Objektstellung, also rein der Satzoberfldche nach zu urteilen,
gibt es kein analytisches Kriterium, demzufolge man eine Metapher als Me-
tapher erkennen kann. Um dies zu zeigen, geniigen zwei Beispiele, die ver-
deutlichen, welche Rolle zudem die Pragmatik (Intention und AuBerungs-
kontext) spielt. Hierbei gehen wir jeweils von einer in unterschiedlichen
AuBerungskontexten syntaktisch identischen AuBerung aus. Davidson un-
terscheidet zwischen Metapher und Liige, wenngleich der Satz bzw. die
Satzoberfliche in beiden Fillen identisch ist. So kann jemand mit der Au-
Berung X ist eine Hexe eine Metapher duflern, um etwa die Nachbarin (in
negativer Hinsicht) zu charakterisieren oder um zu liigen. Ebenso kann der
sprachliche Ausdruck Menschen sind Tiere einerseits im Diskurs der Bio-
logen eine allgemein anerkannte Wahrheit ausdriicken, im ethischen Dis-
kurs hingegen eine Wertung im Hinblick auf Handlungen (Krieg, Volker-
mord etc.) duBern. Ob eine Metapher vorliegt, hdngt also zum Teil davon
ab, mit welcher Uberzeugung ein sprachlicher Ausdruck, die iiber dessen
Verwendung entscheidet, geduBert wird. Dementsprechend vertritt David-
son die These, dass die Metapher vorrangig eine Frage des Gebrauchs
(sprachlicher AuBerungen) ist.

Mit diesen Bemerkungen sollte deutlich geworden sein, inwiefern bzw.
weshalb es hier nicht so wichtig ist, einige kulturell verankerte Metaphern
zu paraphrasieren oder deren Kulturgeschichte zu schreiben,® sondern den
metaphorischen Prozess (Ricceur 1978) zumindest ansatzweise zu explizie-
ren. Gehen wir zunéchst von sprachlichen AuBemngen aus, so kann Searles
Modell als eine vorldufige Grundlage der weiteren Explikationen dienen.
Es muss dem jedoch noch etwas hinzugefiigt werden.

Neben den drei wichtigen Momenten des metaphorischen Prozesses wie
Ricceur ihn beschreibt, indem er Imagination, Gefiihl und Kognition als
semantische Faktoren auffasst, muss auf die Besonderheit des metaphori-
schen Schematismus eingegangen werden, innerhalb dessen diese drei
Momente ineinander greifen (vgl. Ricceur 1978: 145). Erst dadurch kann
die viel diskutierte und umstrittene Kategorie der Ahnlichkeit in der Meta-
pher wirken. Diese Ahnlichkeit basiert nicht auf einem vorher erfolgten de-
skriptiven Vergleich, sondern ist ein Effekt des metaphorischen — oder bes-

8 Auf beispielhafte Weise hat dies bereits Hans Blumenberg getan.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160 | RENE THUN

ser: metaphoren — Prozesses. ,,Resemblance ultimately is nothing else than
this rapprochement which reveals a generic kinship between heterogenous
ideas (ebd.: 145). Dem kann entsprochen werden, etwa wenn wir Klédnge
mit visuellen Qualitdten beschreiben oder gar mit gustatorischen, was nicht
selten geschieht, wie ich weiter unten noch ausfithren werde. Vor allem
kann diese Ahnlichkeit oder Anniherung heterogener Pradikationsbereiche
auf Grund des metaphorischen Schematismus vollzogen werden, den
Ricceur in Anlehnung an Kant postuliert:

I want to underscore a trait of predicative assimilation which supports my contention
that the rapprochement characteristic to the metaphorical process offers a typical
kinship to Kant’s schematism. I mean the paradoxical character of predicative as-
similation which has been compared by some authors to Ryle’s concept of category
mistake, which consists in presenting the facts pertaining to one category in terms

appropriate to another. (Ricceur 1978: 148)

Gemil dem Schematismus muss eine Synthesis stattfinden. Bei Kant ist es
die Synthese von Begriff und Anschauung. Fiir Ricceur besteht der Schema-
tismus in der Synthese zweier Gedanken: ,,If there are two thoughts in one
in a metaphor, there is one which is intended; the other is the concrete as-
pect under which the first one is presented” (Ricceur 1978: 149).

Gehen wir vom gewdhnlichen Schematismus von Begriff und An-
schauung aus, so wird jede Anschauung unter einen Begriff subsumiert und
jeder Begriff hat eine (regelgemafe) Anschauung. Deshalb kénnen wir ein
Lebewesen etwa als einen Hund identifizieren; der Begriff ,Hund* funktio-
niert dabei als Regel, gemi3 welcher eine konkrete (empirische) Anschau-
ung einem Begriff subsumiert wird. Bei einer Metapher stellt sich dieses
Problem nun in doppelter Hinsicht: Zwei Paare von Anschauung und Be-
griff miissen nun zu einer Einheit gebracht (synthetisiert) werden. Insbe-
sondere stellt sich zudem dabei das Problem der Synthese je zweier An-
schauungen sowie zweier Begriffe. Dadurch wird ein Spiel der Erkenntnis-
krifte in Gang gesetzt. Max Black greift mit seiner Interaktionstheorie eben
diesen Punkt auf, indem er von der Synthese ,,implicative complexes®
(Black 1979: 441) spricht. Fiir ihn wird nicht nur ein semantischer Aspekt
(scource domain) in einen fremden Prédikationsbereich (target domain)
verschoben, wodurch eine Art semantischer Paradoxie entsteht. Begriffe

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MUSIKALISCHES DENKEN | 161

oder Ideen sind — vereinfacht gesprochen — fiir ihn keine primitiven Entita-
ten, sondern sie bergen mannigfaltige Pradikationsmdglichkeiten in sich.

Bei einer Metapher wie Sally ist ein Fisklotz ist es nicht nur so, dass wir
die physikalische Eigenschaft der Kilte, die ein Eisklotz hat, Sally zu-
schreiben. Entscheidend ist vielmehr, dass wir physische Kalte als eine per-
sonale Charaktereigenschaft auffassen. Desgleichen bei der von Max Black
diskutierten Metapher Man is a wolf. Nicht nur wird menschliches Handeln
mit Hilfe tierischen Verhaltens charakterisiert. Das tierische Verhalten
selbst wird anthropomorphisiert. Dadurch wird der Wolf im Gegenzug also
,menschlicher. Black gibt damit einen weiteren Hinweis, wie der metapho-
rische Prozess zu denken sei. Wer eine Metapher produziert, muss schon
beide Doménen zugleich erfasst und sie in Bezichung zueinander gesetzt
haben. Denn es fragt sich, weshalb wir Metaphern verwenden und wie wir
auf diese kommen. Da es im weiteren Verlauf um die Verschriankung von
Denken und Wahrnehmen gehen wird, mdchte ich auf die Synésthesie als
einem Wahrnehmungsphdnomen eingehen, das mit der Metapher explizit
zu tun hat.

SYNASTHESIEN

Um uns den Weg zum Sprechen und Wahrnehmen im Modus der Metapher
bahnen zu konnen, bietet sich ein Rekurs auf das Wahrnehmungsphdnomen
der Synisthesie besonders gut an. Dies liegt vor allem daran, dass in den
Berichten zu erlebten Synésthesien der Kategorienfehler durch Verqui-
ckung von heterogenen Préidikationsbereichen ins Auge sticht. Synésthesien
sind Wahrnehmungserlebnisse, bei denen ein Stimulus eines bestimmten
Wahrnehmungsmodus (auditiv) ein Wahrnehmungserlebnis in einem ande-
ren Wahrnehmungsmodus (visuell) ausldst. Synédsthesie ist ein empirisch
gut untersuchtes Phinomen und es herrscht in definitorischer Hinsicht gro-
Be Ubereinstimmung. So gilt es als Paradebeispiel fiir Synisthesie, dass je-
mand, wenn er einen Bestimmten Klang hort, eine bestimmte Farbwahr-
nehmung hat. Dies wird in der Literatur auch als Farbenhoren bezeichnet.
Fiir Synédstheten ist es daher nicht ungewohnlich zu sagen, dass ein
Klang orange oder hellgriin klingt, denn er oder sie hat ja wéhrend der audi-
tiven Wahrnehmung ein visuelles Wahrnehmungserlebnis, welches aller-
dings strikt kausal vom Stimulus, dessen Wahrnehmung durch einen ande-

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162 | RENE THUN

ren Sinnesmodus als dem des Wahrnehmungserlebnisses stattfindet, ausge-
16st wurde.® In einem Konzertbesuch wiirden wir zunichst vermuten, dass
unsere Begleitung in Metaphern spriche, wenn er oder sie den Satz Die
Geigen klingen griin dulierte.

Synésthesie ist an keinen bestimmten Modus der sinnlichen Wahrneh-
mung gebunden und kann sich unter Einwirkung unterschiedlichster Stimu-
li ereignen. So wurden Synésthesien bezogen auf Grapheme festgestellt;
hier spricht man von Farb-Graphem-Synésthesien. Die von der Kognitions-
psychologin Julia Simner (2006) untersuchten Synéstheten hatten bestimm-
te Farbwahrnehmungen wéhrend der Wahrnehmung von bestimmten Buch-
staben. So kann es geschehen, dass eine Person immer dann, wenn er oder
sie den Buchstaben A sieht, ein Orange-Wahrnehmungserlebnis hat. Ent-
scheidend ist fiir uns nun allein die Tatsache, dass die Synédsthesie darauf
beruht, dass eine Wahrnehmung in einem bestimmten Sinnesmodus, ein Er-
lebnis in einem anderen Sinnesmodus hervorruft, obwohl dies von Stimulus
nicht direkt ausgeht.!” Folgen wir Raymond W. Gibbs, so ist auch das Ver-
stehen von Metaphern zumindest in Anlehnung an Synésthesien beschreib-
bar. Dem liegt der Gedanke zu Grunde, dass das Verstehen von Metaphern
mit einer leibbezogenen Simulation einhergeht. Konkret bedeutet dies, dass
wenn jemand eine Metapher versteht, er oder sie eine imaginative Simula-
tion leibgebundener Erfahrung vollzieht (hierzu: Gibbs 2006). Das heifit,
der Interpret vollzieht eine Simulation des durch die Metapher vermittelten
bzw. suggerierten Erfahrungsgehalts.

Gibbs geht in seinem Artikel von metaphorischen Beschreibungen von
Kummer (being lost in the dark tunnel of grief) aus (Gibbs 2006: 435). Sei-
ne These lautet, dass der Interpret die in der Metapher bedeuteten leiblichen
Regungen innerlich simuliert:

9 Dies ist ein wichtiges Unterscheidungsmerkmal zwischen Synésthesie und (syn-
asthetischen) Metaphern. Im Bilden von Metaphern verfahren wir kreativ asso-
ziativ, wohingegen Syndsthesicerlebnisse kausal ausgeldst und als rdumlich real
empfunden werden. Das heifit zum Beispiel, dass etwa ein bestimmter Ton oder
Akkord stets ein bestimmtes Farbwahrnehmungserlebnis (etwa gelb) auslost.

10 So sind beispielsweise Schallwellen akustische Stimuli und werden zunéchst di-

rekt vom Ohr aufgenommen. Desgleichen riechen wir nicht mit den Ohren.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MUSIKALISCHES DENKEN | 163

[B]eing lost in the dark tunnel of grief and moving forward to the other side, are all
understood by simulating what it must be like to perform these specific activities,
even though it is, strictly speaking, impossible to physically act on abstract entities
like the emotion of grief. We experience grief, in this case, as a process of moving
through ,affective space‘, in which we imaginatively encounter different physical
obstacles and learn to overcome these in our ongoing emotional journey. (Gibbs
2006: 435)

Trifft dies zu, so kann man sagen, dass die Erfahrung eines Stimulus (die
sprachliche Metapher) eine Erfahrung hervorruft, die am Stimulus selbst
nicht beobachtbar ist. Metapherntypisch ist hierbei — analog zur absurden
Pridikation, welche die Metapher verkdrpert, — die erfahrungsmifige Un-
moglichkeit, welche imaginiert wird.

Zunichst vergegenwartigen wir uns, welche Evidenzen Gibbs fiir seine
Theorie anfiihrt. Ein Grund ist fiir ihn die Tatsache, dass viele Metaphern
auf leiblichen Prozessen basieren. Zumindest fiir synésthetische Metaphern
kann festgehalten werden, dass die sensuelle Leiberfahrung fiir sie eine
Grundlage ist. Metaphern wie ,der Wein schmeckt samtig® oder ,der stife
Klang der Geigen* basieren auf leiblichen Erfahrungen, ohne die wir diese
(synisthetischen) Metaphern!! nicht verstehen oder produzieren konnten.
So wird auch die Metapher Begehren ist Hunger auf leibliche Erfahrungen
zurilickgefiihrt (vgl. Gibbs 2006: 440).

Doch wie verhilt sich diese Konzeption im Hinblick auf nichtsprachli-
che Metaphern? Um dies ndher erdrtern zu konnen, gilt es zunichst festzu-
halten, dass viele Metaphern auf Grund der durch sie ausgeldsten (imagi-
nierten) Erfahrung funktionieren. Sie lassen uns — in Anspielung auf einen
Satz aus Wittgensteins Tractatus — imaginieren, was der Fall ist, wenn sie
zutrafen. Trifft Gibbs’ Konzeption der leibbezogenen Simulation kraft der
Metapher zu, so kann eine Familiendhnlichkeit mit der Synésthesie attes-
tiert werden.'?

11 Zu der Thematik der synésthetischen Metapher sieche auch Cretien van Campen
(2008) sowie Jamie Ward (2008).

12 Mitnichten ist damit behauptet, dass Syndsthesie und (synisthetische) Meta-
phern miteinander identisch wéren. Wihrend Synisthesien kausal verursacht
werden, werden (syndsthetische) Metaphern assoziativ vollzogen. Die sprachli-
chen Effekte sind jedoch sehr dhnlich.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164 | RENE THUN

DER ZUGANG — EINE UBERGEORDNETE METAPHER

Bisher ging es lediglich um vorbereitende Bemerkungen fiir einen Theorie-
hintergrund, der fiir die weiteren Uberlegungen eine zentrale Rolle spielt. In
einem weiteren Schritt werde ich den Kerngedanken explizieren, wobei es
mir weniger um konkrete Metaphern geht, sondern um Anhaltspunkte, die
darauf schlielen lassen, dass dsthetisches Verstehen von Kunst — und hier
der Musik — in seinem Kern metaphorer Natur ist. Stein des AnstoBes hier-
fiir ist die in Asthetiken und Kunstphilosophien verbreitete Metapher vom
Sprechen der Kunstwerke bzw. der Bilder. Diese sprechen bekanntermafien
nicht. Aber diese Metapher erlaubt Riickschliisse auf den Verstehens- und
Wahrnehmungsprozess. Adorno verwendet diese Metapher wortwortlich,
wohingegen Gadamer auch von ,Kunst als Aussage (Gadamer 1993)
spricht. Goodman redet bekanntermafen von ,,Sprachen® der Kunst. Auch
bei Kant findet sich diese Metapher, der er jedoch kein groBes Gewicht bei-
zumessen scheint:

Wie aber bildende Kunst zur Gebérdung einer Sprache (der Analogie nach) gezéhlt
werden konne, wird dadurch gerechtfertigt, dass der Geist des Kiinstlers durch die-
ses Gestalten von dem, was und wie er gedacht hat, gleichsam einen korperlichen
Ausdruck gibt, und die Sache gleichsam mimisch sprechen macht: ein sehr gewdhn-
liches Spiel unserer Phantasie, welche leblosen Dingen, ihrer Form geméB, einen
Geist unterlegt, der aus ihnen spricht. (Kant 1957: 426)

Kants Rede vom ,,Geist“, der ,,aus ihnen spricht” kann man dahingehend
interpretieren, dass es sich schlichtweg um einen Verstehensvollzug han-
delt, indem der Betrachter — analog zur Rede — Sinn vollzieht.

Nun stellt sich die Frage, ob es sich beim ,Sprechen der Kunstwerke
um eine bloBe Metapher handelt, welche durch ihre Paraphrase ersetzt wer-
den kann oder ob diese Metapher urspriinglich ist.'* Zumindest kénnen wir
jetzt festhalten, dass wir es mit der Rede vom ,Sprechen‘ der Kunstwerke
mit einer Metapher zu tun haben, bei der es mir vor allem um deren Form
geht. Dass es sich um eine Metapher handelt, erhellt aus dem trivialen
Sachverhalt, dass Bilder, Musik und Skulpturen nicht sprechen (konnen),
weil dies eine Tatigkeit ist, welche nur Personen vollziehen. Nun kénnte

13 Diese Unterscheidung tibernehme ich von Josef Konig.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MUSIKALISCHES DENKEN | 165

man einwenden, dass eine AuBerung wie die Uhr liuft! ebenso eine Meta-
pher ist wie die Rede vom ,Sprechen® der Kunstwerke. Kunstwerke spre-
chen nicht wirklich; und Uhren laufen nicht wirklich, weil sie keine Beine
haben. Genetisch betrachtet mag es zutreffen, dass wir vom menschlichen
oder tierischen Lauf auf den Prozess der Zeigerbewegung und der raschen
Zahlenfolge projizieren, somit wird das primére Subjekt (die Uhr) mit Hilfe
eines dominenfremden Préadikats (1duft) beschrieben. Lakoff und Johnson
haben unsere Alltagssprache auf Metaphern hin untersucht und zahlreiche
basale Konzepte aufgezeigt, die kraft der Metapher funktionieren, und diese
Konzepte nach Metapherntypen kategorisiert. Wenn wir also sagen die Uhr
lduft, so haben wir es — rein unter dem Aspekt der Herkunft — mit einer (to-
ten) Metapher zu tun. Dennoch gehen wir mit dieser Metapher tagtiglich
erfolgreich um und sie kann sogar als Regel angeschen werden, da unter
normalen Bedingungen jeder sofort weil3, welcher Sachverhalt mit dieser
metaphorischen AuBerung gemeint ist. In unserer Alltagssprache hat diese
Metapher mittlerweile den Status buchstéblicher bzw. begrifflicher Rede.
Denn sie meint auch inhaltlich einen konkreten und bestimmten Sachver-
halt. Thre metaphore Kraft ist verblasst durch ihren (erfolgreichen) Ge-
brauch.

Moglicherweise konnte jemand behaupten, das Sprechen der Kunstwer-
ke konne hinreichend paraphrasiert — also die Metapher aufgeldst — werden.
Wir haben es hier jedoch mit einem fundamentalen Unterschied zwischen
den beiden oben genannten Metaphern zu tun. Wenn von einer Uhr behaup-
tet wird, sie liefe, so wird damit zwar ein Prozess mit Hilfe eines kategorial
verschiedenen Prozesses charakterisiert. Doch beides sind Prozesse der
Bewegung/Verdnderung (zumindest bei Uhren mit Zeigern), welche in Au-
genschein genommen werden konnen. Fassen wir den Begriff der Bewe-
gung oder des Laufens allgemein unter den der Verdnderung, so koénnen das
Laufen sowie die Zeigerbewegung oder die Zahlenfolge auf einer Digital-
uhr gleichermafen beobachtet werden. Mit dem ,Sprechen‘ der Kunstwerke
verhélt es sich anders.

Egal, ob wir ein Kunstwerk horend oder sehend rezipieren, es ist von
einem Sprechen die Rede, welches jedoch nicht drittpersonlich beobachtbar
ist. Erst wenn wir auf der konkreten Ebene der Beschreibung einer dstheti-
schen Wirkung angelangt sind — der wir uns weiter unten noch eingehend
zuwenden werden — haben wir es mit konkreten dsthetischen Metaphern zu
tun. Die formale Metapher vom ,Sprechen der Kunstwerke* ist lediglich ei-

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166 | RENE THUN

ne Art Inbegriff dessen, was wir vollziehen, wenn ein Werk der Kunst uns
als ein Kunstwerk anspricht. Mit dieser Metapher wird also eingefangen,
wie wir rezipieren, wie uns ein Kunstwerk anmutet und wie wir iiber Kunst
sprechen. Wie dieser metaphore Verstehensvollzug niher zu bestimmen ist,
mochte ich im néchsten Schritt darlegen. Ich mochte mich nun einem Be-
griff des musikalischen Denkens anndhern, indem ich den Begriff des mu-
sikalischen Gedankens knapp rekonstruiere.'*

MUSIKALISCHES DENKEN

Fiir den Komponisten Arnold Schonberg muss es ein musikalisches Denken
geben, da er vom ,,musikalischen Gedanken® spricht. Folglich ist der musi-
kalische Vollzug des Komponierens als Denken zu bezeichnen; und das
Hoéren von Musik muss dann irgendwie mit dem Erfassen musikalischer
Gedanken zusammenhédngen. Auch Musikwissenschaftler wie Achim Ste-
phan fassen Texte mit dem Titel Vom musikalischen Denken (1985) zu-
sammen. Allein die Tatsache, dass es in der Musik Regeln und Prinzipien
gibt, ldsst die These, dass Musik mit Denken zu tun hat, oder, genauer, eine
bestimmte Form des Denkens ist, beinahe als trivial anmuten. Was aber ist
unter einem genuin musikalischen Denken und unter einem musikalischen
Gedanken genauer zu verstehen? An diesem Punkt scheiden sich die musi-
kalischen Geister. Seinen Niederschlag findet dieser Streit in Form von
Formalésthetiken und Inhaltsésthetiken. Als Beispiel fiir einen Begriff mu-
sikalischen Denkens in formaldsthetischer Manier wére Eduard Hanslick
(Hanslick 1982) zu nennen. Musikalisches Denken hat fiir ihn, jedenfalls
rein wissenschaftlich betrachtet, nur das musikalische Material in seiner
Immanenz zum Gehalt und daher ist das Musikalisch-Schone nichts weiter
als tonend bewegte Form. Auf den Sachverhalt des metaphorischen Status
der Rede von ,tonend bewegter Form® mochte ich an dieser Stelle nicht né-
her eingehen. Wichtig ist allein Hanslicks These, da sie davon ausgeht, das
einzig intrinsisch Feststellbare an Musik ist bzw. das Musikalisch-Schone

14 Die Rekonstruktion ist hierbei nicht vollstindig, da es aus Platzgriinden nicht
moglich ist. Schonbergs Gebrauch des Ausdrucks ,,musikalischer Gedanke* ist
teilweise schwankend, weshalb ich mich auf die fiir den hiesigen Zweck rele-

vanten Gebrauch beschranken werde.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MUSIKALISCHES DENKEN | 167

bestehe allein in tonend bewegter Form.!> Eine damals weit verbreitete
Auffassung von Musik als Sprache des Gefiihls lehnte Hanslick ab — mit
guten Griinden, wenn man seinen Theoriehintergrund sowie Geltungsan-
spruch kennt.!¢

Anders als der Musikkritiker Hanslick vertrat der Komponist Arnold
Schonberg keine Formaldsthetik. Schonberg selbst schrieb iiber sein eige-
nes kompositorisches Schaffen und betonte dabei die konstitutive Rolle des
musikalischen Gedankens fiir den musikalischen Verlauf. Ein musikali-
scher Gedanke liegt einem musikalischen Werk zu Grunde und gelangt zur
Entfaltung bzw. Auslegung durch das Prinzip der entwickelnden Variation.
Dieses Prinzip findet vor allem in Schonbergs Zwdlftontechnik Anwen-
dung, in der jedem Stiick eine bestimmte Zwdlftonreihe zu Grunde liegt
(Grundreihe): ,,Die Grundreihe funktioniert in der Art eines Motivs. Das
erklart, warum fiir jedes Stiick von neuem eine Grundreihe erfunden wer-
den muss. Sie muss der schopferische Gedanke sein.“ (Schonberg 1992: 76)
Fiir Schonberg handelt es sich bei der Zwolftontechnik allerdings nicht um
bloBes ,Sprechen‘, ,Rechnen‘ oder formale Spielerei. Ein musikalischer
Gedanke

ist der rote Faden, an dem sich alles musikalische Geschehen entlangtastet: [...], ei-
ne Uberleitung, eine Codetta, eine Durchfiihrung etc., sollte nicht als etwas gelten,
das nur um seiner selbst willen da ist. Sie sollte iiberhaupt nicht erscheinen, wenn sie
den Gedanken des Stiickes nicht entwickelt, modifiziert, intensiviert, klart, beleuch-
tet oder belebt. (Schonberg 1992: 43)

Besehen wir das Prinzip der entwickelnden Variation néher, so sticht aller-
dings ein Schulterschluss mit der Formaldsthetik hervor, von der Schénberg
ja abgegrenzt werden sollte, da dieses Prinzip ein Mittel fiir den Umgang
oder zur Regulierung des Materials darstellt (Dahlhaus 1986: 21). Fiir

15 Hanslick geht es dabei jedoch um die Frage nach dem wissenschaftlich feststell-
baren Gehalt und nicht darum, wie wir uns anderen iiber unsere subjektive Auf-
fassung einer Musik mitteilen. Nur wenn etwas mit Notwendigkeit festgestellt
werden kann, dann ist es Wissenschaft; und Hanslick selbst fragt in seinem Auf-
satz nach einer ,,exakten Musikwissenschaft®.

16 Sicherlich hat Musik etwas mit Gefiihlen zu tun. Doch dass es sich dabei um ei-
ne Sprache des Gefiihls handelt, ist streitbar.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168 | RENE THUN

Schonberg war das Prinzip der entwickelnden Variation von so zentraler
Bedeutung, weil es ihm mit ihr gelang, ohne Tonalitét groere musikalische
Formen zu generieren. Denn es war fiir die zweite Wiener Schule ein fun-
damentales Problem, ohne das formkonstitutive Moment der Tonalitit gro-
Bere zusammenhéngende musikalische Formen zu komponieren. Schonberg
ging es jedoch nicht allein um das Losen immanenter materialbedingter
Probleme. Diese waren fiir ihn Fragen der Mittel. In erster Linie war die
Musik fiir Schdnberg ein Medium des Ausdrucks.!” Und nicht selten hatte
seine Musik einen programmatischen Bezug. Als eines seiner pragnantesten
Beispicle wire das Stiick Ein Uberlebender aus Warschau zu nennen.
Schonberg selbst oszillierte also zwischen Inhaltsésthetik und Formalasthe-
tik, was den Begriff und die Funktion des Begriffs des ,,musikalischen Ge-
dankens‘ anbelangt.

Wie dargelegt, ist die entwickelnde Variation ein Prinzip des Umgangs
mit dem musikalischen Gedanken, den Schonberg auch als Grundreihe be-
trachtet. Hier sind wir allein auf der Ebene der (Kompositions-)Technik. Es
gilt einen weiteren Aspekt zu beachten, der eventuell auf Schonbergs
schwankenden Begriffsgebrauch zuriickzufiihren ist. Fiir ihn ist die Neue
Musik nicht schlichtweg eine Verkodrperungsform neuer musikalischer Ge-
danken, sondern die Neue Musik verkorpere lediglich eine neue Darstel-
lungsform alter bzw. bewihrter musikalischer Gedanken. Die jungen Kom-
ponisten fassen somit keine neuen musikalischen Gedanken, sondern pré-
sentieren neue Stile (Schonberg 1992: 48). Sind musikalische Gedanken
dann nichts weiter als die anfdngliche Darstellung von systematisch mani-
pulierbaren Intervallverhéltnissen in Relation zum Rhythmus? ,,Der musi-
kalische Gedanke ist das, was dargestellt werden soll, die Darstellung des
Gedankens ist jedoch der Gedanke selbst.” (Stephan 1985: 131) Ein grund-
legendes Problem betrifft hier das Verhiltnis von Gedanke und Darstellung.
Vorschnell kdnnte hier eine Identifizierung mit sprachlichen Gedanken und
deren Darstellung vermutet werden. Wir konnen in der Tat einen sprachli-
chen Gedanken unterschiedlich darstellen; sei es durch eine Ubersetzung in
eine andere Sprache oder durch grammatikalische Umformungen.

Um die Funktion oder Rolle des musikalischen Gedankens zu fassen,
reicht eine rekonstruktive Analyse der Schonbergschen Begriffsverwen-
dung nicht aus. Neben dem Aspekt der musikalischen Immanenz sowie

17 Vgl. hierzu Schonbergs Ausfiihrungen in der Einleitung zu der Harmonielehre.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.


https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MUSIKALISCHES DENKEN | 169

Ausdifferenzierung des musikalischen Materials reflektiert Schonberg das
Verhiltnis von Musik und Geschichtlichkeit im Sinne aufermusikalischer
Ereignisse und Prozesse. Musik ist demnach in der Lage, ganze Lebenshal-
tungen bzw. Weltanschauungen zu verkodrpern — wenngleich mit eigenen
(also musikalischen) Mitteln. Sicherlich betrifft dies — jedenfalls fiir Schon-
berg — das Verhiltnis zwischen musikalischen Gedanken und seiner Dar-
stellung (Stil), da der geschichtliche Wandel der musikalischen Stile der
Mode unterliegt. Auf diesen Punkt geht Schonberg explizit ein, da er sich
selber die Frage nach dem historisch bedingten Stilwandel stellt. So zeichne
sich die romantische Musik dadurch aus, dass sie komplex und geheimnis-
voll sei (vgl. Schonberg 1992: 46f.).

Noch ausdriicklicher zeigt sich Schénbergs Distanz zur Formalésthetik,
wenn man folgende — zugegebenermaBen etwas nebuldse — AuBerung be-
riicksichtigt: ,,Mein personliches Gefiihl ist, dass Musik eine prophetische
Botschaft vermittelt, die eine hohere Form des Lebens enthiillt, auf die die
Menschheit sich hinentwickelt. Und gerade wegen dieser Botschaft wirkt
sie auf Menschen aller Rassen und Kulturen.“ (Schonberg 1992: 183) Die
Faktur der Musik, also die Darstellung musikalischer Gedanken wird somit
Medium der Reflexion von Geschichtlichkeit. Das Prinzip der entwickeln-
den Variation ist jedoch nur eine Moglichkeit musikalischen Denkens. An-
dere Komponisten organisieren ihr musikalisches Material nach génzlich
anderen Prinzipien, die hier jedoch nicht gesondert diskutiert werden kon-
nen.

Noch expliziter ist das Verhéltnis zwischen musikalischem Denken und
AuBermusikalischem beim franzdsischen Komponisten Claude Debussy
verkorpert. Fiir ihn stellt Musik gleichsam eine Perspektive auf Welt dar;
eine Art Medium zwischen Komponisten, Horer und Welt. Es geht ihm da-
bei nicht um die ikonische Funktion, welche in der Musik etwa dadurch re-
alisiert wird, indem ein Holzblassinstrument einen Kuckucksruf nachahmt
oder Schlagwerk und Streicher einen Galopprhythmus spielen. Momente
des Ikonischen finden wir sicherlich auch, wenn wir beispielsweise die Par-
titur von Debussys La Mer studieren. Schon der Umriss vieler Notengrup-
pen in den Instrumentengruppen (Stimmen) ldsst die Wellenbewegungen
visuell erkennen. Génzlich vertrackt aber wird das Verhiltnis von musikali-
schem Material und aulermusikalischen Gehalten, wenn wir uns Debussys
Préludes fir Piano solo ansehen. Dort wird das sechste Préludes mit Des
pass sur la neige betitelt. Was geschieht hier? Nun, Debussy nimmt eine

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170 | RENE THUN

Art Ubertragung der winterlichen Landschaft und des gefrorenen Bodens
in Musik vor. Die Erlebnis- und Wahrnehmungswelt der Situation einer
winterlichen Landschaft wird durch das Medium der Musik verkdrpert. So
klingt der nahezu ostinat vorgetragene Rhythmus fiir Debussy wie der hart
gefrorene Boden. Wir konnen dies als einen Prozess der metaphorischen
Verklarung bezeichnen.

Auch bei modernen Komponisten wie Gyorgy Ligeti basiert die Grund-
idee einer Komposition hiufig auf einem metaphorischen Prozess: Der
Komponist verkorpert durch seine Musik etwas, was selbst nicht musika-
lisch ist.

Klénge und musikalische Kontexte erwecken in mir stets die Empfindung von Far-
be, Konsistenz und sichtbarer wie auch tastbarer Form. Und umgekehrt: Farbe,
Form, materielle Beschaffenheit, ja sogar abstrakte Begriffe verkniipfen sich in mir
unwillkiirlich mit klanglichen Vorstellungen. Dies erklért das Vorhandensein von so
zahlreichen ,auflermusikalischen® Ziigen in meinen Kompositionen. Klingende Fla-
chen und Massen, die einander ablosen, durchstechen oder ineinanderflieen, —
schwebende Netzwerke, die zerreilen und sich verknoten, — nasse klebrige, gallert-
artige, faserige, trockene, briichige, kérnige und kompakte Materialien, — Fetzen,
Floskeln, Splitter und Spuren aller Art, — imagindre Bauten, Labyrinthe, Inschriften,
Texte, Dialoge, Insekten, [...] all das sind Elemente dieser nichtpuristischen Musik.
(Nordwall 1971: 41)

All diese ,Assoziationen® oder aullermusikalischen Elemente, die in Ligetis
Musik eingehen, durchlaufen wéhrend des Kompositionsprozesses eine ra-
tionale Durchformung. SchlieBlich stellt sich fiir Komponisten wie Ligeti
das Problem, wie diese Empfindungen eine Artikulation in der Zeit finden
und somit musikalische Form werden kdnnen. Freilich kann dieses Ver-
héltnis nicht als intrinsisch oder semantisch bezeichnet werden; und es un-
terliegt keinerlei analytischer Strenge. Aber wir sollten nicht vergessen,
dass wir es hierbei mit musikalischen Kunstwerken und nicht mit einem
wissenschaftlichen Diskurs zu tun haben. Wir sollten folglich nicht erwar-

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MUSIKALISCHES DENKEN | 171

ten, dass zwischen einem musikalischen Kunstwerk und dessen interpretier-
tem Gehalt ein notwendiges Verhiltnis besteht.'®

Fiir den weiteren Schritt geniigt es vorerst festzuhalten, dass es nicht da-
rauf ankommt, ob der Interpret die Intentionen des Komponisten ,richtig
erfasst, indem er der Musik den vom Komponisten als ,richtig® intendierten
Gehalt zuschreibt. Wir brauchen diese Sicherheit in der &dsthetischen Praxis
auch gar nicht. Wichtiger ist hier, dass das musikalische Kunstwerk zum
Rezipienten zu sprechen scheint, ihr oder ihm etwas ,sagt‘. Wenn ein Rezi-
pient sich von einem Kunstwerk angesprochen fiihlt, so ist dies als ein Re-
sonieren zu verstehen, welches den Rezipienten dazu veranlassen kann, ei-
ne Beschreibung einer vom Kunstwerk ausgehenden &sthetischen Wirkung
zu vollziehen. Diese ,Beschreibungen‘ oder Charakterisierungen zeichnen
sich vor allem durch ihre Metaphorizitét aus.

METAPHORE CHARAKTERISIERUNGEN VON MusSIK

Zunachst mochte ich darauf hinweisen, dass auch das Horen von Musik als
eine metaphore Titigkeit begriffen werden kann,'” wenn wir dieses Horen
im Sinne &sthetischen Verstehens begreifen. Fiir die Evidenz dieser These
sorgen Untersuchungen zur Beschreibung von Musik (Kleinen 1994: 63ff.),
wobei ich vorwegnehmend darauf hinweisen mdchte, dass dabei auch Syn-
asthesien oder Effekte, welche der Synésthesie nahe stehen, eine wichtige
Rolle spielen mogen. Methoden in der Musikpéddagogik basieren darauf und
wenden diese erfolgreich im Unterrichtsalltag an.

Um eventuelle Missverstdndnisse zu vermeiden, sei auf einen Unter-
schied zwischen zwei Redeformen iiber Musik hingewiesen. Musikwissen-
schaftler mégen gelegentlich geneigt sein, die Rede iiber Musik in Meta-
phern als unwissenschaftlich zu beargwohnen. Sie verlangen — zumindest
im Rahmen einer Strukturanalyse — eine klare deskriptive Rede in Termini
oder Fachbegriffen; es soll nur das zur Sprache kommen, was der (musika-
lische) Fall ist. Hier geht es in erster Linie um Mittel, die der Komponist

18 Andererseits sei darauf verwiesen, dass die Bekanntschaft mit einem musikali-
schen Idiom zur Einhelligkeit im Verstehen fithren kann, wie die Musiksoziolo-
gie belegt; Musik hétte dann zumindest Sprachcharakter.

19 Diese These vertritt der englische Musikphilosoph Roger Scruton (1997).

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172 | RENE THUN

verwendet hat (satztechnische Modelle, Harmonik, Instrumentierung), um
ein musikalisches Werk zu realisieren. Musik ist in diesem Fall Gegenstand
propositionalen Sprechens und Wahrnehmens; die subjektive Erlebnisper-
spektive ist dabei vollig ohne Belang. In der anderen Form der Rede iiber
Musik teilt der Horer seine (subjektiven) Eindriicke mit; er oder sie redet
dann unter Umsténden von der dsthetischen Wirkung einer Musik und cha-
rakterisiert unter Umstdnden etwas, was in der Musik direkt nicht gelegen
ist. Sicherlich sind dies zwei hochstilisierte gegensdtzliche Formen des Re-
dens iiber Musik, aber fiir meinen Zweck ist die Unterscheidung in metho-
discher Hinsicht wichtig. Es geht mir an dieser Stelle nicht um Statements
wie die Musik klingt cool oder die Musik macht mich traurig, die Musik
macht mich fréhlich usw.

Nun mochte ich in Anlehnung an Josef Konig den Begriff der dstheti-
schen Wirkung einfiilhren (Ko6nig 1978), da er fiir die gesamte Konzeption
grundlegend ist. Konigs Begriff der dsthetischen Wirkung kann als Schliis-
selbegriff fiir eine Kunstédsthetik angesehen werden, sofern Kunstésthetik
sich mit der Frage beschiftigt, unter welchen Bedingungen wir etwas als
ein Kunstwerk anerkennen.?’ Zudem spielt fiir den Begriff der dsthetischen
Wirkung die Metapher eine entscheidende Rolle. Ontologisch ist dieser Be-
griff von Relevanz, da er das Sein einer dsthetischen Wirkung bzw. deren
Realitdt an die Sprache und nédher an die Beschreibung einer dsthetischen
Wirkung koppelt. Wer beispielsweise sagt Die Mona Lisa wurde 1503—
1506 von da Vinci in Ol auf Pappelholz gemalt, beschreibt keine #stheti-
sche Wirkung. Ebenso sind Aussagen {iber Werke deskriptiver Art sowie
Kategorisierungen noch keine Beschreibungen ésthetischer Wirkungen im
Sinne Konigs. Ein Bild wie die Mona Lisa gilt Konig zunéchst nur als ein
so genanntes Kunstwerk. Damit ein Werk der Kunst als ein Kunstwerk?!

20 Autoren wie Danto wenden ein, dass es in moderner Kunst gar nicht um Ge-
schmack gehe und sie kein Gegenstand der Asthetik, sondern der Kunstphiloso-
phie sei. Dies macht der etwa an Warhols Brillo-Boxes fest. Hier wird hingegen
der Gedanke geltend gemacht, dass wir es bei der Betrachtung von Kunst und
der #sthetischen Wirkung nicht um Geschmacksurteile geht, sondern um das
freie Spiel der Erkenntniskrifte bezogen auf ein sinnlich présentiertes Artefakt.

21 Die Unterscheidung zwischen ,Kunstwerk® und ,Werk der Kunst geht mit der

Auffassung von Kunst als einer Institution einher. Wenn Malerei oder Komposi-

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MUSIKALISCHES DENKEN | 173

gelten kann, muss es Korrelat der dsthetischen Wirkung sein, und diese
Wirkung muss in der Art der Beschreibung ihren Niederschlag finden.

Klarungsbediirftig sind vor allem der ontologische bzw. logische Status
der Rede von Wirkung und Beschreibung als je dsthetischer. Eine dstheti-
sche Wirkung ist keine physikalische und daher nicht im Sinne der Kausali-
tdt bestimmbar. Daraus folgt auch, dass die Beschreibung einer édsthetischen
Wirkung nicht schlechthin eine Beschreibung ist. Zwischen einer nichtés-
thetischen Wirkung und einer dsthetischen Wirkung besteht ein radikaler
Unterschied hinsichtlich ihres Wirkung-seins. Analog gilt dies fiir Be-
schreibungen. Beschreibungen nichtidsthetischer Wirkungen sind als Be-
schreibungen radikal verschieden von Beschreibungen dsthetischer Wir-
kungen. Die ontologische Differenz besteht darin, dass die dsthetische Wir-
kung ein nicht-Seiendes ist, wohingegen eine nichtésthetische Wirkung
(etwa ein Brandloch) eine seiende Wirkung ist, die von jedermann in Au-
genschein genommen werden kann.

Zusammenfassend lédsst sich sagen, dass die Begriffe ,Wirkung® und
,Beschreibung®, wie sie Konig fiir eine Beschreibung einer &sthetischen
Wirkung fasst, metaphorisch verwendet werden. Denn diese Begriffe wer-
den von ihm nicht in ihrem iiblichen Sinne (Gebrauch) eingefiihrt, sondern
im Rahmen einer Katachrese. Wir konnen allerdings ein wichtiges Moment
der Metapher festhalten, wenn wir auf Aristoteles rekurrieren. Nach Aristo-
teles ist die vierte Form der Metaphernbildung die Analogie. Diese Analo-
gie betrifft hier das Verhéltnis zweier heterogener Ontologien. Wéhrend die
nichtdsthetische Wirkung einfach (physisch) wirkt, wie etwa Hitze, Kélte,
Helligkeit, Gifte und Radioaktivitdt, und sie extern beschrieben werden
kann, obwohl sie unabhingig bzw. vor der Beschreibung existiert, wird die
asthetische Wirkung durch die Sprache (Beschreibung) erst hingebildet.
Das heif3t, erst durch die (zunéchst) sprachliche Beschreibung wird die
Wirkung real. Diese etwas thetisch anmutenden Worte gilt es ein stiickweit
zu rechtfertigen.

Welchen Anteil die Sprache (oder die Beschreibung) fiir die Realitét ei-
ner &sthetischen Wirkung hat, erhellt, wenn wir die Kategorie der Notwen-
digkeit ins Auge fassen. Von glithenden Kohlen geht notwendigerweise die
Wirkung von Hitze aus, so dass wir uns verbrennen, wenn wir sie anfass-

tion als eine Kunst angesehen werden, so sind deren Produkte zuniachst Werke

der Kunst — egal, ob sie als Kunstwerke anerkannt werden oder nicht.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174 | RENE THUN

ten. Dieses (notwendige) Kausalverhdltnis kdnnen wir fiir dsthetische Wir-
kungen nicht behaupten. Es ist ein Gemeinplatz, und durch musiksoziologi-
sche wie auch musikpsychologische Studien verbrieft, dass es divergente
Geschmackspriferenzen gibt. Es mag dabei Schnittmengen geben. Nicht
jeder mag Wagner, ebenso wenig mag jeder Volksmusik oder Heavy Metal.
Jemand, der Wagner nicht mag, wird die Musik bzw. die Wirkung, die die-
se auf ihn macht, auch anders beschreiben als jemand, der Wagner Liebha-
ber ist und den Bombast Wagners priferiert. Letzterer konnte die &stheti-
sche Wirkung unter Umstdnden als erhaben bezeichnen. Wir wissen aber
nur von der Wirkung einer Musik, wenn wir diese beschreiben; erst dann ist
sie in der Welt und ein moglicher gemeinsamer Bezugspunkt. Wenn nun
eine Musik bombastisch oder erhaben wirkt, dann wirkt sie eben nicht in
dem Sinne, wie glithend-heifle Kohlen wirken. Daher spricht Kénig von der
asthetischen Wirkung als einer geistigen Wirkung (Konig 1978: 331).

Diese dsthetische Wirkung hat ihren Anfang jedoch nicht in einer ideel-
len Welt, sondern in der sinnlichen Erfahrungswelt. Konig kommt daher zu
dem Schluss, dass das an sich Wahrnehmbare die ,,Quelle der dsthetischen
Wirkung sei. Und die dsthetische Wirkung ist dann nichts anderes als das
sinnlich-sittliche Wirken des an sich Wahrnehmbaren. Die dsthetische Wir-
kung ist nicht an sich wahrnehmbar, da sie nicht — im Rahmen des common
sense nach Aristoteles®> — gemeinsam in Augenschein genommen werden
kann. Das an sich Wahrnehmbare sind lediglich Farben, Kldnge, Formen
usw. als solche.

Wie bereits weiter oben unter dem Schlagwort der ,Synésthesie® ange-
sprochen, wurzeln viele unserer Metaphern in der leiblichen Erfahrung.
Gehen wir nun vom sinnlich-sittlichen Wirken des an sich Wahrnehmbaren
aus, so muss diese leibliche Erfahrung irgendwie ,verklart® werden. Ir-
gendwie muss das sinnlich konkret Empfundene eine Anwendung im Vo-
kabular der personalen Welt finden. Aber auch der umgekehrte Schritt
muss dann moglich sein. Das, was der personalen Welt entstammt, findet in
der Anwendung eine sinnliche Verkldrung, indem es auf die sinnliche Welt
,hinabtransponiert® wird.

Als Beispiel fiir eine Beschreibung einer dsthetischen Wirkung kann
etwa Lichtenfelds Charakterisierung der Musik Ligetis als ,,glithend* und
als ,,Licht” herangezogen werden:

22 Hiermit sind die fiinf Wahrnehmungssinne nach Aristoteles gemeint.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MUSIKALISCHES DENKEN | 175

Sinnlichkeit der Farben, Kohérenz der Struktur, das freie Ausleben von Klang in fes-
ter, aber nicht vorschreibend eingeengter Form, 146t Raum und Zeit zur Gewdhnung,
zur Identifikation, zum fafllichen Nachvollzug — als schon erlebt man die geordnete
Statik von Klangprozessen ebenso wie ihre fluktuierenden Qualititsveranderungen
oder ihre spannungsvolle Gerichtetheit — so wenn etwa, wie in ,Atmospheres‘, Wol-
ken von diffusen Kléngen sich lichten, zu glithen, zu funkeln beginnen, um schlief3-
lich das gleiende Strahlen eines Tones durchdringen zu lassen. (Lichtenfeld 1987:
126)

Von Relevanz ist nun nicht, ob Lichtenfelds Charakterisierung richtig oder
falsch ist, sondern vielmehr der Umstand, wie sie die Musik Ligetis charak-
terisiert. Wir haben es hier mit der Beschreibung einer dsthetischen Wir-
kung zu tun. Nichts ist hier buchstéblich zu nehmen, da die Wirkung auf
einem Resonanzphdnomen beruht und zur metaphorischen Charakterisie-
rung veranlasst. Sie verwendet eine stark visuell orientierte Metaphorik, in
der es vorrangig um Licht oder Lichtphdnomene geht. In ihrer Beschrei-
bung der dsthetischen Wirkung scheint die Musik buchstéblich zu luxurie-
ren. Es ist nicht von der Hand zu weisen, dass diese Metaphorik auf leibli-
che Erfahrungen mit Licht zuriickzufiihren ist. Nun kdnnen wir sagen, dass
die Beschreibung der ésthetischen Wirkung das ist, was das musikalische
Kunstwerk uns (bzw. Lichtenfeld) sagt.”*

Indem der Sprecher eine Beschreibung einer ésthetischen Wirkung vor-
nimmt, ist er zu dieser Beschreibung erméchtigt und findet die treffenden
Worte. Die Worte kdnnen aber nur dann als treffend empfinden werden,
wenn der Beschreibende der Auffassung ist, das Wahrgenommene adidquat
artikuliert (vermittelt) zu haben. Ansonsten wiirde jede beliebige Beschrei-
bung als gleichermaflen treffend empfunden werden. Dann konnte es aber
auch keine voneinander abweichenden Auffassungen iiber Kunstwerke ge-
ben, weil zwischen Beschreibungen und Wahrnehmungen kein Bezug be-
stiinde.

23 Nach Konig ist die dsthetische Wirkung das, was uns zur Beschreibung eben

dieser dsthetischen Wirkung erméchtigt.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176 | RENE THUN

SCHLUSS: AUFGABE PHILOSOPHISCHER ASTHETIK

Aus den vorangegangenen Uberlegungen und Ausfithrungen méchte ich
auch ein kleines Plidoyer fiir die philosophische Asthetik ableiten. Mit dem
Vorangegangen sollte eine kleine zustimmungsfahige Skizze des musikali-
schen Denkens und Wahrnehmens im Modus der Metapher dargelegt wer-
den. Anhand der Beispiele Schonbergs, Debussys und Ligetis ist — zumin-
dest im Hinblick auf die Produktion — der Zusammenhang zwischen Musik
und Denken auf unterschiedlichen Ebenen, im Hinblick auf musikalische
Verkorperung verdeutlicht worden. Musik kann etwas Verkorpern, was sie
selbst nicht ist. Ferner sprechen wir nicht nur in Metaphern {iber Kunstwer-
ke, sondern nehmen diese auch entsprechend wahr. Die Kognitionspsycho-
logie bzw. kognitive Linguistik liefert hierfiir Belege. Fiir das musikalische
Denken — in produktions- wie rezeptionsisthetischer Hinsicht — kann fest-
gehalten werden, dass es oftmals im Sinne eines metaphorischen Prozesses
vollzogen wird. Ob sich dies jedoch generalisieren l4sst, mag dahingestellt
bleiben und bedarf einer sorgsamen empirischen Untersuchung. Zumindest
aber sollte mit den Ausfithrungen die Mdoglichkeit musikalischen Denkens
und Wahrnehmens im Modus der Metapher gezeigt worden sein. Wenn wir
jedoch in normativer Hinsicht fragen, unter welchen Bedingungen wir ein
Objekt (Bild, Text, Musik) uns als ein Kunstwerk anerkennen, dann kénn-
ten wir als eine konstitutive Bedingung angeben, dass es fiir uns — also den
Rezipienten — die Struktur der Metapher aufweisen muss und zu uns
spricht.

Nun kann man lange iiber den Sinn und Zweck philosophischer Asthe-
tik oder Kunstédsthetik streiten. Dies gilt allerdings auch fiir die Philosophie
insgesamt. Philosophische Asthetik kann uns jedoch Auskunft iiber die Er-
moglichungsbedingungen unseres (kunst-)édsthetischen Weltzugangs bieten.
Damit befasst sie sich mit einer besonderen Form des Denkens — in produk-
tions- wie in rezeptionsisthetischer Hinsicht. Unter der MaBigabe sprachli-
cher Exaktheit mutet der dsthetische Diskurs auf der Vollzugsebene, der
sich kraft der Metapher artikuliert, als eine Zumutung an, doch ist es nicht
Aufgabe der philosophischen Asthetik, als Sprachtherapeutin fiir dstheti-
sche Praxis auf den Plan zu treten, sondern so prézise wie moglich die Er-
moglichungsbedingungen dsthetischen Sprechens und Wahrnehmens zu
explizieren, um dem Anspruch philosophischen Denkens gerecht zu wer-
den.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MUSIKALISCHES DENKEN | 177

Treffen die hier zur Diskussion gestellten Uberlegungen zu, dann lassen
sich fiir die Kunstphilosophie bzw. Kunstisthetik keine analytisch-
deskriptiven Kriterien angeben, welche besagen, ob etwas ein Kunstwerk
ist. Dies ist jedoch nicht als kognitiver Defekt zu beurteilen; vielmehr kann
Kunst oder dsthetisches Denken im Modus der Metapher uns die (mensch-
liche) Realitdt in ihren Seinsmdglichkeiten erdffnen.

LITERATUR

Black, M. (1977): More about Metaphor, in: Dialectica. 31, 431-457.

Campen, C. van. (2008): The Hidden Sense. Synesthesia in Art and Science.
Cambridge: Mass.

Cassirer, E. (1994): Philosophie der symbolischen Formen. Bd.2. Die
Sprache. Darmstadt.

Cassirer, E. (1994a): Zu Logik der Kulturwissenschaften. Darmstadt.

Dahlhaus, C. (1986): Was heilit ,,entwickelnde Variation*? in: Rudolf; S.,
Wiesmann, S. (Hg.), Kongress der internationalen Schonberg-Gesell-
schaft 2. Wien, 1984.

Davidson, D. (2008): Vernunft, Sprache, Wahrheit. Frankfurt am Main.

Gadamer, H.-G. (1993): Asthetik und Poetik, in: ders., ges. Werke. Bd. 8.
Miinchen.

Gibbs Jr., R.W. (2006): Metaphor Interpretation as Embodied Simulation,
in: Mind and Language. 21, 434-454.

Hanslick, E. (1982): Vom Musikalisch-Schénen. Leipzig.

Johnson, M., Lakoft, G. (1984): Metaphors We Live by. Chicago.

Kant, 1. (1957): Kritik der Urteilskraft. Hg. v. W. Weischedel. Wiesbaden.

Kleinen, G. (1994): Die psychologische Wirklichkeit der Musik. Laaber.

Konig, J. (1978): Die Natur der dsthetischen Wirkung, in: ders., Vortrige
und Aufsdtze. Freiburg, Miinchen.

Lichtenfeld, M. (1987): ,,... und das Schone hatt’ er behalten®, in: Kolle-
ritsch, O. (Hg.): Gyogy Ligeti. Personalstil — Avantgardismus — Popu-
laritdt. Wien, Graz, 122-130.

McGuirre, J. (2009): Pictorial Metaphors. A Reply to Sedivy, in: Metaphor
and Symbol. 14 (4), 293-302.

Melser, D. (2004): The Act of Thinking. Cambridge: Mass.

Nordwall, O. (1971): Gyérgy Ligeti. Eine Monographie. Mainz.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178 | RENE THUN

Riceeur, P. (1978): The Metaphorical Process as Cognition, Imagination,
and Feeling, in: Critical Inquiry. 5 (1), 143—158.

Schonberg, A. (1992): Stil und Gedanke. Frankfurt am Main.

Scruton, R. (1997): The Aesthetics of Music. Oxford.

Searle, J. (1979): Metaphor, in: Ortony, A. (Ed.), Metaphor and Thought.
Cambridge, 92—123.

Sedivy, S. (2009): Metaphoric Pictures, Pulsars, and Platypuses, in: Meta-
phor and Symbol. 2 (2),95-112.

Simner, J. (2006): Beyond Perception: Synesthesia as a Psycholinguitic
Phenomenon, in: Trend in Cognitive Science. 11 (1), 23-29.

Stephan, A. (1985): Vom musikalischen Denken. Mainz.

Ward, J.J. (2008): Synesthesia, Creativity and Art: What is the Link, in:
British Journal of Psychology. 99, 127-141.

Whittock, T. (1992): The Role of Metaphor in Dance, in: British Journal of
Aesthetics. 32 (3), 242-249.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gedanken uber das Denken

Sergei Eisensteins Vorschlag

OKSANA BULGAKOWA

Am Ausgang des ersten Jahrhunderts der Filmgeschichte wurde ein Ver-
such unternommen zu bestimmen, was Film eigentlich ist: Er wurde meis-
tens als Unterhaltung, Kunst, als ein Medium und Tréiger der Information
verstanden. Henri Bergson, Hugo Miinsterberg und Sergei Eisenstein mein-
ten dagegen, der Film spiegelt in erstaunlicher Weise den Mechanismus des
menschlichen Denkens wider.

Gilles Deleuze problematisierte Bergsons Ideen und wies darauf hin,
dass Bergson seine Beschreibung des Bewegungsbildes zum ersten Mal
schon vor dem Aufkommen des Kinos im ersten Kapitel von Mattiere et
mémoire (1896) lieferte und dann in seinem 1907 publizierten L évolution
créatrice das Adjektiv ,cinématographique‘ benutzte, um den Vergleich
zwischen dem ,,mechanisme cinématographique de la connaissance usuel-
le* und ,,I’illusion mécanique® zu ziehen (Bergson 1959). Dieser Ausdruck
bezeichnete den Mechanismus, durch welchen die natiirliche Wahrneh-
mung, die Erkenntnis, die Sprache bewegungslose Momente im Raum (in-
stantanées) herausschneidet, um sie dann durch die Projektion auf die Zeit-
achse zu beleben. Dasselbe macht der Filmprojektionsapparat mit einer
Reihe unbeweglicher Photogramme (Filmbildchen). Bei Bergson trat der
Filmapparat als Modell zum Abstrahieren des Erlebens auf. Der Film war
eine Art Reproduktion der konstanten und universellen Illusion, und die
Analogie Kinoapparat-Bewusstsein (le cinématographe intérieur) (Bergson
1959) war metaphorisch gemeint.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180 | OKSANA BULGAKOWA

Bergsons Ansatz war in zwei Richtungen entwicklungsfihig: a) Das
Bewegungsbild zu untersuchen, was zum Beispiel Gilles Deleuze getan hat;
b) weitere Parallelen zwischen Film und Denkmechanismen zu erforschen,
was Hugo Miinsterberg 1916 und Sergei Eisenstein 1932—1948 unternah-
men.

Hugo Miinsterberg, ein Harvard-Professor, Schiiller von Wilhelm
Wundt und Mitarbeiter von William James, Begriinder der Psychotechnik,
veroffentlichte 1916 die Studie The Photoplay: A psychological Study. Ein
Ziel seiner Untersuchung war die Herausarbeitung von Analogien zwischen
,,mental mechanism* and ,,film forms*: ,,The photoplay tells us the human
story by overcoming the forms of the outer worlds, namely, space, time,
and causality, and by adjusting the events to the forms of the inner world,
namely, attention, memory, imagination, and emotion.“ (Miinsterberg 1970:
74) Im Film wird ,,objective reality* zum ,,product of our mind“, meinte
Miinsterberg (ebd.) und zog Parallelen zwischen den Begriffen ,attention*
und ,close-up, ,memory‘ und ,cut-backs‘, ,imagination‘ und ,fancies‘,
,dreams‘, ,division of interests‘ und ,parallel actions‘. Das alles war
moglich, weil es im Film auf Grund der besonderen Reproduktionstechnik
zu wesentlichen Transformationen der Natur kam: ,,The massive outer
world has lost his weight, it has been freed from space, time, and causality,
and it had been closed in the form of our consciousness [...]. The mind has
triumphed over matter.” (Miinsterberg 1970: 95) Das Buch von Miinster-
berg wurde leider vergessen, bis in den 1970er Jahren eine Neuauflage er-
schien. Dagegen bat Eisensteins Manuskript Methode eine neue Herange-
hensweise, wie man den Film und mit dem Film das Denken denken kann.

SPHARISCHES DENKEN

Eisensteins Methode kann als die Fortsetzung seiner Ideen vom Ende der
1920er Jahre betrachtet werden, als Eisenstein sein erstes kugelférmiges
Buch konzipierte. Die innere Notwendigkeit, es zu schreiben, lag zundchst
in den polemischen Auseinandersetzungen mit den Rivalen. Soeben haben
die Regisseure Pudowkin, Kuleschow und Timoschenko ihre Biicher zur
Filmtheorie verdffentlicht. AuBerdem wurde Eisensteins innovativer Um-
gang mit der Filmsprache im Film Oktober von den russischen Formalisten
scharf kritisiert. Der andere starke Impuls bestand darin, dass Eisenstein

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GEDANKEN UBER DAS DENKEN | 181

danach strebte, ein umfassendes Konzept anzubieten, das versuchte, die ge-
laufigen diskursiven Formen der Darstellung einer Theorie zu sprengen. Es
sollte keine Bestimmung seiner aktuellen Position sein, keine Klassifikation
der Montageverfahren, keine Beschreibung eigener Erfahrung in der Kunst
und keine Anleitung, wie man Drehbiicher schreibt und Filme macht.

Es ist sehr schwer, ein Buch zu schreiben. Weil jedes Buch zweidimensional ist. Ich
wollte aber, dass sich dieses Buch durch eine Eigenschaft auszeichnet, die keines-
falls in die Zweidimensionalitét eines Druckwerkes passt. Diese Forderung hat zwei
Seiten. Die erste besteht darin, dass das Biindel dieser Aufsitze auf gar keinen Fall
nacheinander betrachtet und rezipiert werden soll. Ich wiinschte, man konnte sie alle
zugleich wahrnehmen, weil sie schlielich eine Reihe von Sektoren darstellen, die,
auf verschiedene Gebiete ausgerichtet, um einen allgemeinen, sie bestimmenden
Standpunkt — die Methode — angeordnet sind. Andererseits wollte ich rein raumlich
die Moglichkeit schaffen, dass jeder Beitrag unmittelbar mit einem anderen in Be-
ziehung tritt. [...] Solcher Synchronitdt und gegenseitiger Durchdringung der Auf-
sitze konnte ein Buch in Form ... einer Kugel Rechnung tragen. [...] Aber leider ...
werden Biicher nicht als Kugeln geschrieben ... Mir bleibt nur die Hoffnung, dass
dieses unentwegt die Methode wechselseitiger Umkehrbarkeit erérternde Buch nach
eben derselben Methode gelesen werden wird. In der Erwartung, dass wir es lernen
werden, Biicher als sich drehende Kugeln zu lesen und zu schreiben. Biicher, die wie
Seifenblasen sind, gibt es auch heute nicht wenige. Besonders iiber Kunst. (Eisen-
stein 1988: 344)

Diese Uberlegungen iiber ein kugelformiges Buch, in dem jeder Textteil
iiber den Mittelpunkt mit jedem anderen simultan gelesen werden konnte,
schrieb Eisenstein am 5. August 1929 in sein Tagebuch.

Zwischen Marz und August 1929 stellte er mehrmals den Plan fiir ein
mogliches Buch auf. Es sollte nicht einfach eine neue Komposition der be-
reits verdffentlichten Aufsétze iiber die Montage sein. Vielmehr strebte er
ein prinzipiell neues Herangehen an die Organisation des Buches und der
Gedanken an, das spontanen Wechsel der Perspektiven und Analysemetho-
den, die frei miteinander kommunizieren und stets einen Sprung in eine an-
dere Dimension erlauben, ermdglichen wiirde.

In den Aufsitzen des kugelformigen Buches, die explosionsartig um
1928-1929 entstanden (aber niemals zusammenhidngend verdffentlicht
wurden), wird die Montage durch verschiedene Modelle erklart. Sie wird

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182 | OKSANA BULGAKOWA

erstens im Rahmen des reflexologischen Verstiandnisses als eine Konditio-
nierungsmethode zur Schaffung einer Kette bedingter Reflexe begriffen
(Montage der Filmattraktionen); zweitens — im Rahmen des konstruktivis-
tischen Verstdndnisses — als eine Collage, als Kombination und Rekombi-
nation verschiedener Materialien (Montage der Attraktionen); drittens — im
Rahmen des linguistischen Verstindnisses (Perspektiven) und am Beispiel
japanischer Hieroglyphik (Jenseits der Einstellung) — als ein System von
Oppositionen, die eine Aussage formulieren; viertens — beeinflusst von der
Texttheorie Jurij Tynjanows und von den Experimenten in der neuen Musik
— als ein hierarchisches System mit wechselnden Dominanten (Die vierte
Dimension im Film). Die Montage wird aulerdem iiber die Dialektik erklart
(Dialektik der Filmform) und auch als ein synésthetisches Verfahren gese-
hen, das verschiedene Sinne — Sehen, Horen, Riechen, Schmecken — in
Kommunikation miteinander bringt (Eine unverhoffte Kopplung).

Fast alle Begriffe wie ,Attraktion‘, ,Dominante‘, ,Oberton und ,Inter-
vall‘, die Eisenstein in diesem Buch einfiihrte, appellierten gleichzeitig an
diese verschiedenen Analyse- und Interpretationssysteme. Deshalb kann
beispielsweise seine Dominante-Oberton-Opposition als eine Entlehnung
aus Jurij Tynjanows Versanalyse, aus der Psychologie von William James
und aus den musikalischen Experimenten von Aleksander Skrjabin und Al-
ban Berg gesehen werden. In seinem Buch koexistiert der radikale Kon-
struktivist Eisenstein mit dem metaphysischen Symbolisten, dem ,vulgéren®
Marxisten und dem unter dem Einfluss der Gestaltpsychologie stehenden
Dialektiker Eisenstein.

Die Polaritdt der im Buch angedeuteten Positionen, der stindige Wech-
sel der Blickwinkel und Dimensionen, schafft eine Spannung zwischen den
ausdifferenzierten Betrachtungsweisen, denn das Prinzip der Gleichzeitig-
keit sollte nicht aufgegeben werden. Das Buch ist der radikalste Vorschlag,
eine Einheit zu finden, die gar nicht substanziell ist und nur im stdndigen
Wechsel von Ebene zu Ebene besteht, die stets eine neue Interpretation vo-
raussetzt und eine variierbare Anwendung der nicht kompatiblen Aspekte
erlaubt. Eisenstein bietet fiir diese verschiedenen Diskurse einen gemein-
samen Rahmen in Form einer transparenten, rotierenden Sphére, die den
Ubergang zwischen ihnen und zugleich die Polyperspektivitiit ermdglicht.
Dieser Ansatz hebt das kugelformige Buch stark von dem Hintergrund da-
maliger, aber auch heutiger Theoriebildung ab und demonstriert eine neue
synthetische theoretische Mentalitit des 20. Jahrhunderts, die statt der sub-

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GEDANKEN UBER DAS DENKEN | 183

stanziell-ontologischen eine operationalistische Asthetik favorisiert. Eisen-
steins Textarchitektur gibt die Sukzessivitdt und eine geordnete Leserich-
tung auf, sie ist vielmehr multidirektional.

In Bezug auf die Denkanalyse lassen sich die Ideen dieses Buches in
dem Sinne interpretieren, dass die Sphire ein geeignetes Modell fiir den
Denkprozess darstellt. Das Denken funktioniert nicht linear und diachron,
sondern spiralformig, kugelférmig und simultan. Es besitzt eine tiefe Ver-
weisstruktur, die die Gleichzeitigkeit aller Referenzen und Synopsen beibe-
hélt und zugleich ein Fortschreiten ermoglicht.

SINNLICHES DENKEN

1932 startete Eisenstein in Mexiko ein neues theoretisches Projekt, das er
spater Methode nannte. Hier beabsichtigt er, die Verfahren zu enthiillen, die
es erlauben, das Funktionieren des Bewusstseins in den Kunsttechniken zu
erfassen. Seine Vorstellung von dem Denken in der Kunst durchliuft eine
radikale Neuinterpretation. Das Gewicht wird auf die ekstatische Wahr-
nehmung gelegt, die im Rezipienten einen Ruck hin zum prilogischen,
sinnlichen Denken aktiviert, welches die logische Konsistenz des rationalen
Bewusstseins durchbricht, wie etwa das Unbewusste im Modell Freuds. Ei-
senstein begreift diesen Zustand als ein dynamisches Gleichgewicht zwi-
schen den gleichgerichteten und entgegengesetzten Reaktionen, als eine
hypothetische Einheit der unbewussten, vorbewussten und bewussten Pro-
zesse des mehrschichtigen Bewusstseins. Die Struktur eines Kunstwerks
soll dann eine dem mehrschichtigen Bewusstsein addquate Form haben, die
sich dabei auf einen Konflikt zuriickfiihren ldsst — auf ein Grundtrauma,
welches das Bewusstsein im Prozess der Evolution bei dem Ubergang vom
prélogischen zum logischen Denken erfahrt.

Wihrend im ersten, kugelférmigen Buch die Wirkung der Kunst vor al-
lem auf der Grundlage der Konditionierungsmethode erklirt wurde, war es
nun die Riickkehr zum Grundtrauma, die eine affektive Mitbeteiligung des
Kunstrezipienten sicherte. Eisenstein entdeckte eine Strukturanalogie zwi-
schen seinem Konzept und jenen von Marx und Freud: Freud suchte nach
einer Grundsubstanz, um die menschliche Psyche zu erkléren, und entdeck-
te einen universellen Konflikt im Inzest. Marx tat dasselbe mit der Struktur
der Gesellschaft, deren Entwicklung durch Konflikt passiert. Eisenstein

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184 | OKSANA BULGAKOWA

suchte nach einem dhnlichen priméren Konflikt in der Kunst, bezeichnete
ihn als ,,Grundproblem* und gab seiner neuen Untersuchung zunéchst sogar
diesen Titel. Ausgehend von der Vermutung eines Grundkonflikts zwischen
den Schichten des Bewusstseins, dessen Abdruck in der Kunstform festge-
halten wird, konnte er zu neu konzipierten isomorphen Strukturen vordrin-
gen, schlieflich zu einem universellen Analysemodell, mit dessen Hilfe er
heterogene Phdnomene beschreiben, strukturieren und untersuchen konnte.
Dies sind Hohlenmalerei, Kubismus und japanische Stiche des 17. Jahr-
hunderts, Hollywoodfilme und Zirkus. In den Fokus riickten Ornament und
musikalischer Kontrapunkt, Schauspieltechniken und das literarische Sujet.

Eisenstein benutzte die Begriffe ,das Sinnliche® und ,das Rationale‘, um
verschiedene Denkstrukturen zu beschreiben. Manchmal sprach er von dem
mythischen, konkreten Denken (mit Bezug auf Leo Tolstoi) oder dem
komplexen Denken (in Hinblick auf Alexander Lurias Untersuchungen der
mentalen Besonderheiten von Kindern und der Analphabeten) und mied
psychoanalytische Begriffe. Zundchst nutzte er oft Lévy-Bruhls Terminus
,,das prilogische Denken®, aber nachdem dessen Konzept kritisiert wurde,'
tauschte er ihn aus gegen den Begriff ,,sinnliches Denken®, das er bei Marx
fand. Fiir Eisenstein gab es Parallelen zwischen den Begriffen des Prélogi-
schen von Lévy-Bruhl, des Mythischen von Cassirer, des Unbewussten von
Freud und des Symbolischen von Jung.

Er studierte die Formen des frithen Denkens in den Biichern von Lévy-
Bruhl (La mentalité primitive, 1922), Heinz Werner (Einfiihrung in die
Entwicklungspsychologie, 1926), Ernst Kretschmer (Medizinische Psycho-
logie, 1922), Marcel Granet (La pensée chinoise, 1934), Miguel Covvaru-
bias (The Island of Bali, 1937), Rudolf Bilz (Pars pro toto, 1940) und Josef
Winthuis (Das Zweigeschlechterwesen bei den Zentralaustraliern, 1930),
denen er die meisten Beispiele fiir seine Argumentation entlehnte. Er be-
nutzte Werke von Sprachwissenschaftlern, Anthropologen, Missionaren
und Ethnographen wie Westermann, Livingstone, Cushing, von den Stei-

1 Kiritisiert wurde Bruhls Konzeption von den Anthropologen (zum Beispiel von
Franz Boas) wegen der willkiirlichen Interpretation der ethnographischen Er-
mittlungen und von den Psychologen (wie Frederick Bartlett) wegen der un-
scharfen psychologischen Interpretation des Prélogischen. In der Sowjetunion
wurde diese Konzeption wegen des Mystizismus und der psychoanalytischen In-

terpretation angegriffen.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GEDANKEN UBER DAS DENKEN | 185

nen, Lumholtz und von Strelow. Mit Hilfe dieser Autoren suchte er nach
den Spuren einer besonderen Mentalitdt in der Sprache und im Verhalten,
in der Innen und AuBen, das Subjektive und das Objektive nicht differen-
ziert sind und die rdumlichen Vorstellungen und mimetischen Analogien
auch zeitliche Beziehungen und Kausalitdt bedeuten. Eisenstein suchte
nach dynamischen Verbindungen zwischen Etymologie, Psychologie, Psy-
choanalyse, Anthropologie und Kunst und verfolgte die Spuren dieses sym-
bolischen Denkens in dem alltdglichen Verhalten (Vorurteile, Aberglauben,
motorische Reaktionen im Affekt) sowie in den kiinstlerischen Prozessen.

Er lag mit seinem Interesse an den archaischen Strukturen im
Mainstream seiner Zeit, doch ihn beschéftigte nicht das Archaische an sich
(auch nicht als Quelle der Inspiration) und ebenso wenig die mythologi-
schen Praktiken der politischen Regime (obwohl er solche Beispiele sam-
melte), sondern das Archaische in den modernistischen Experimenten in
Film, Literatur, Theater und in bildenden Kiinsten. Die formalisierten
Strukturen des sinnlichen Denkens wurden von ihm als Reservoir der
Kunstverfahren betrachtet: So wird das Prinzip pars pro toto in der Litera-
tur als Synekdoche und im Film als Nahaufnahme interpretiert. Seine Auf-
gabe sah Eisenstein darin, zu entdecken, wie eine solche Mentalitdt in der
Kunst vergegensténdlicht und realisiert wird. Die Kiinstler — ausgestattet
mit dem analytischen Sehen, wie Kunst gemacht wird, — sollten dieses Wis-
sen dann operativ einsetzen konnen.

Eisensteins Analysemodell, das er ,Methode* nannte, konnte alle
Kunstphdnomene auf ein und dasselbe Invariantenschema zuriickfiihren:
Prilogisch/Logisch, Sinnlich/Rational, Bewusst/Unbewusst. In Analogie zu
der Interpretation der priméren und sekundéren Prozesse der psychoanalyti-
schen Hermeneutik transformierte Eisenstein das Gesetz der Dialektik mit
der Einheit der Gegensétze in eine bindre Opposition. Wjatscheslaw Iwa-
now interpretierte daher sein Buch als eine Utopie von der totalen Semioti-
sierung der Welt (Iwanow 1977). Doch die semiotische Interpretation die-
ses Modells offenbart bei genauer Analyse einen Bruch.

In einem der letzten Kapitel der Methode, tiberschrieben mit Kreis,
kehrte Eisenstein zu der Idee des kugelformigen Buches zuriick und be-
merkte am 17.9.1947:

1932 begann ich, meine theoretischen Notizen zum Film zu ordnen (was ich bereits

seit flinfzehn Jahren tue) und notierte: Ich trdume davon, ein kugelférmiges Buch zu

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186 | OKSANA BULGAKOWA

schreiben, weil bei mir alles mit allem in Beziehung tritt und alles in alles iibergeht.
Die einzige Form, die dem entsprechen kann, ist eine Kugel. Von jedem Meridian
zum beliebig anderen [wechseln]. Seitdem sehne ich mich nach diesem Buch, und
jetzt vielleicht mehr denn je. (RGALI, 1923-2-268, 37)

Der Zusammenschluss zwischen dem ersten und dem letzten Projekt Eisen-
steins liegt in seinem Denk- und Scheibverfahren, das die lineare Logik
verneint und nach Formen eines Hypertextes sucht, der in seinen Augen
den assoziativen, kugelférmigen, labyrinthartigen simultanen Denkstruktu-
ren, wie sie bisher nur in modernistischen Kunstexperimenten und nicht in
theoretischen Schriften ihren Niederschlag fanden, néher steht. Eisensteins
Theorie von den préilogischen Denkstrukturen, die in Kunstformen mediati-
siert sind, entsteht als ein hybrides Kunstwerk, gebaut nach den Prinzipien
eines Kunstwerks oder eben des realen menschlichen Denkens.

SYNTHETISCHES DENKEN

In dem Themenkatalog, den Eisenstein 1932 fiir das zukiinftige Buch zu-
sammenstellt, werden die thematischen Knotenpunkte klar. Auch die Bei-
spiele, mit denen er die Parallele zwischen Denken und Kunstverfahren il-
lustrieren will, werden aufgelistet: Das Prinzip pars pro toto steht fiir Nah-
aufnahme und Metonymie, die sympathetische Magie fiir Landschaft, Parti-
zipation fiir schauspielerisches Erleben, Deutung von Spuren durch einen
Jéger fiir den Bau eines Kriminalromans.

Jedem zu untersuchenden Kiinstler, jedem zu untersuchenden Werk und
eben jedem Verfahren oder ihrer Verkettung néherte sich Eisenstein iiber
die grundlegenden Fragen: Wie vollzieht sich die ,,Umwandlung ein und
denselben Inhalts von den Existenzformen in der Natur zur Existenz in den
Formen der Kunst“, ,,worin besteht der Prozess der Verwandlung aus einem
Faktum des Lebens in ein Faktum der Kunst®, ,,worin [liegt] das Geheimnis
der sogenannten Form, die eine Erscheinung von ihrer Darstellung im
Kunstwerk unterscheidet™ und ,,woraus resultiert die Wirkung der Kunst,
das mit ihr einhergehende GroBere, das mehr ist als Emotionalitét?* (Eisen-
stein 1982: 923). Die zur Klarung dieser Fragen herangezogenen Beispicle
sind sehr unterschiedlich:

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GEDANKEN UBER DAS DENKEN | 187

»  Der Regisseur will dem Zuschauer mitteilen, dass der Schiffsarzt des
Panzerkreuzers Potemkin getotet worden ist. Er zeigt nicht die Leiche
am Ufer, sondern einen Kneifer. Maximaler Wirkungseffekt.

e Lear wird wahnsinnig. Sein Wehklagen vereint sich mit dem Geheul
des Sturmes. Maximaler Wirkungseffekt.

« Der Kapitalismus ruiniert einen Farmer. Der Held aus Steinbecks
Friichte des Zorns setzt konkrete Pferde bei deren Verkauf mit abstrak-
ten GroBen wie Arbeit und Schmerz gleich. Maximaler Wirkungsef-
fekt.

«  Warum korrigiert Gogol die erste Fassung: ,,Taras Bulba zuckte mit
den Schultern und fuhr zu seinem Trupp“? Warum schreibt er spiter:
,»Es zuckte Taras Bulba mit den Schultern und fuhr zu seinem Trupp*“?
Warum heift es: ,,Es flogen die Génse* und nicht ,,Die Génse flogen*?

*  Warum ist in der Dichtung die Natur so hdufig vermenschlicht?

» Tolstoi verdammt das Eigentum. Dazu schafft er die Gestalt eines
Pferdes, des Leinwandmessers, und gibt dem Pferd eine Sprache.

Was verbindet Tolstois, Puschkins, Gogols, Steinbecks und Shakespeares
Werke miteinander? Um einen starken, nicht nur informativen, sondern
emotional ergreifenden Effekt zu erzielen, wird ein Teil mit dem Ganzen
gleichgesetzt, der Zustand des Menschen durch den der Natur vermittelt,
ein Gegenstand mit einem Begriff gleichgesetzt, das Faktum der Bewegung
dem sich Bewegenden entgegengesetzt. Das Gemeinsame all dieser Ver-
wandlungsoperationen liegt laut Eisenstein in der Riickkehr zu einer beson-
deren Denkweise, die Totemismus, Animismus, die Identitét eines Teils mit
dem Ganzen und des Subjekts mit dem Objekt, die gleichzeitige Zugeho-
rigkeit eines Dings zu verschiedenen kategorialen Sphéren, den Isomor-
phismus von Makro- und Mikrowelt einschlieBt, das heif3it in der Riickkehr
zu den urspriinglichen, sinnlichen, synthetischen Denkformen. Wenn ein
Maler, Schriftsteller oder Filmregisseur das Detail anstelle des Ganzen —
wie in der magischen Operation — einsetzt, erzielt er meist einen maximalen
Effekt. Um eine Komponente der gewiinschten Situation durch eine andere
herbeizuzaubern, wird in der Kunst die sympathetische Magie eingesetzt.
Allegorien werden verwendet, um das subjektive Erleben durch den objek-
tiven Naturzustand darzustellen. Es wird die Simultaneitit des Denkens ins
Spiel gebracht; eine doppelte Identifikation wird hier nicht als Bewusst-
seinsspaltung erlebt, sondern die Existenz des Ich im Nicht-Ich (wie etwa in

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188 | OKSANA BULGAKOWA

einem Totem) als Normalitdt akzeptiert. In einer Erzdhlung (zum Beispiel
in einer Kriminalgeschichte) wird die logische Struktur nach einem meto-
nymischen Prinzip konstruiert, wobei Kausalitdt durch Kontiguitét ersetzt
wird. Die Provokation von gewiinschten Effekten erfolgt auch durch den
Einsatz der Farbe im Zusammenhang mit Ton und Musik. Kunst benutzt
diese Formen des Denkens, um maximale emotionale Partizipation des Re-
zipienten zu erreichen. Film als eine Analogie zum Leben sei ein gutes Feld
fiir diese Applikationen (Eisenstein 1982: 924-925).

Im Laufe der folgenden sechzehn Jahre schreibt Eisenstein vier ver-
schiedene Fassungen des Buches nieder, die jeweils verschiedene Aspekte
des ihn interessierenden Themas abdecken, was dem Prinzip des kugelfor-
migen Buches nahe kommt: das Grundproblem (die Urmethode), die Unter-
suchung der Grundformen, die Genesis seines Theoriemodells in Form the-
oretischer Memoiren und die anthropologische Grundlage dieser Theorie.

In der ersten Fassung des Buches, Urmethode (1932-1940), kon-
zentriert Eisenstein seine Aufmerksamkeit auf die Ausdrucksmittel wie
Geste und Mimik und die Kiinste wie Musik und Zirkus, die Verbalisierung
weder brauchen noch zulassen. Die Aufmerksamkeit gegeniiber den non-
verbalen, nicht verbalisierbaren und nicht in den modernen Aufzeichnungs-
techniken fixierbaren Phdnomenen bedingt sein Interesse am Rhythmus.
Rhythmus wird von Eisenstein als Grundverfahren bei der Schaffung eines
wirksamen Kunstwerkes betrachtet, denn die rhythmischen Prinzipien (At-
men, Peristaltik, Herzschlag) sind nicht nur fiir das ekstatische Erleben,
sondern auch fiir das biologische Sein des Organismus im Ganzen grundle-
gend. Die Ideen der deutschen Schule der Experimentalpsychologie und der
physiologischen Asthetik (Kretschmer, Wundt, Nietzsche) versucht Eisen-
stein durch Anregungen aus seinem Studium der mystischen Praktiken von
Ignatius Loyola und der Arbeiten Wilhelm Reichs iiber den Orgasmus zu
erweitern.

Unter den Sprachphdnomenen beschiftigen Eisenstein vor allem die
sprachliche Prilogik — archaische (Beschworungen) und moderne mimeti-
sche und magische Praktiken (Marinettis und Welemir Chlebnikows Ono-
matopoetik). Die Auseinandersetzung mit Nikolai Marrs Sprachpaldontolo-
gie, welche nach Verbindungen zwischen Bedeutung und Wortstamm
sucht, lenkt Eisensteins Interesse auf die Urspriinge der bildenden Kunst
und die Urphdnomene der Reprisentation wie Hohlenzeichnung, Kinder-
zeichnung, Konturzeichnung und Schattenrisse. In all diesen kiinstlerischen

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GEDANKEN UBER DAS DENKEN | 189

Urformen sucht er nach der semantischen Verbindung von Rhythmus und
Bewegung, deren Vollendung er im Ornament findet. Uber das Ornament,
das er als die bildliche Verkorperung des Rhythmus versteht, ndhert er sich
dem dynamischen Phdnomen: der Fabel, dem Sujet. Auch dieses wird als
pralogisches und mimetisches Phdnomen interpretiert, als eine Verkorpe-
rung des Rituals, das sich auf der rhythmischen Organisation der Bewegung
und der doppelten Lesart — verbaler Ambivalenz — griindet. Eisenstein in-
terpretiert die Ambivalenz als eine Variante der Einheit der Gegenséitze und
versucht eine dialektische Formel zu finden, die er mit Hilfe Freudscher
Begriffe (wie ,Trieb‘) beschreibt. Die stufenartige, dynamische Verbindung
zwischen solchen Phdnomenen wie Kinesis, Mimesis und Psyche, aber
auch Tastsinn, Rhythmus, Gestus, sprachliche Prilogik, Sujet, Musik, Or-
nament und Zirkus ist hier jedoch noch nicht in Details herausgearbeitet.

Fiir die Urmethode will Eisenstein eine Serie von Etiiden und Portrits
schreiben unter dem Titel Le cas de..., was als Der Fall oder Die Akte
von... (auch im medizinischen Sinne von Krankheitsgeschichte) tibersetzt
werden kann. Balzac, Jules Verne, Leo Tolstoi, Stendhal, Lewis Carroll
sind seine moglichen ,Félle’. Er will das individuelle Bewusstsein eines
Kiinstlers, in dessen Personlichkeit die Spaltung und in dessen Werk die
Ambivalenz am stirksten auftritt, als Ausdruck der allgemeinen Gesetzmé-
Bigkeit der Urmethode analysieren. Aus der Absicht, die Fille diverser
Kiinstler zu beschreiben, wird aber nichts — Eisenstein analysiert nur einen
einzigen Kiinstler: sich selbst. Er versucht, jene biographischen Impulse
aufzudecken, die die Logik seiner kreativen Erleuchtungen, die Wahl dieses
oder jenes Verfahrens oder einer Montagelosung bedingten. Daraus entwi-
ckelt sich eine Art psychoanalytischer Autobiographie der Entstehung sei-
ner Theorie.

Im Januar 1944 beginnt er einen neuen Band der Methode, den er als
Teil 2 (die Untersuchung der Grundformen) bezeichnet. Hier {iberdenkt er
das ganze Konzept noch einmal als ein anthropologisches. Er kehrt zuriick
zum Animismus und zu den chthonischen Mythen. Freuds Odipus-Mythos
wird nun durch Otto Ranks Hypothese vom priméren Trauma, dem Trauma
der Geburt, verdringt. Der Korper wird jetzt nicht als Modell, sondern als
eine direkte Quelle und als Material der Kunst verstanden. Die Haut ist der
Malgrund, der Unterleib eine Urform der Architektur und Skulptur. Korper-
fliissigkeiten und Ausscheidungen (Blut, Urin, Exkremente) begriinden die
Farbskala. Das Skelett als ein Modell der Struktur wird durch den fliissigen

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190 | OKSANA BULGAKOWA

Korper ersetzt, und in der Form wird nach plasmatischen, polymorphen
Qualitdten gesucht. Die Ausdrucksbewegung wird am Beispiel der Amobe
analysiert. Anstelle von Fabel, Sujet und Metapher wird nun als ein anderes
Grundthema die Semantik der visuellen Grundformen erforscht, und der
Kreis nimmt hier wieder eine zentrale Position ein. Die plasmatischen Qua-
litdten wie Form, Farbe und Rhythmus ziehen zunehmend seine Aufmerk-
sambkeit auf sich.

DIALEKTISCHES DENKEN. FILMVERFAHREN
ALS MATERIALISIERTE DENKFIGUREN

Die Eckpunkte, die Eisensteins Methode bestimmen, bringen verschiedene
gnoseologische Modelle (Dialektik, Mystik), einzelne Probleme der Asthe-
tik (Nachahmung, Ausdruck) und der Psychologie (Ekstase, Uberlagerung)
in einen merkwiirdigen sexualisierten Zusammenhang.

Eisenstein versteht die Dialektik in erster Linie als die Durchdringung,
Einheit und Kampf der Gegensédtze und bestimmt Mystik als ihre Vorstufe.
Eine der Grundlagen der mystischen Lehre ist die Vorstellung vom Ineins-
fallen der Gegensitze, fiir die Nicolaus Cusanus den Begriff coincidentia
oppositorum vorschlug, um damit ein Phdnomen zu beschreiben, bei dem
die Gegensitze in der Vereinigung nicht aufhéren, Gegensétze zu sein. Nur
dank diesem paradoxen bipolaren Zustand konne das Phinomen Gott, die
Grundlage des Seins (Licht und Dunkel, Gut und Bdse) oder das Wesen des
Menschen erfasst und interpretiert werden. Eisenstein verweist als Quelle
fiir seine Bekanntschaft mit der Bipolaritéit auf Otto Weiningers Buch Ge-
schlecht und Charakter, das er 1920 gelesen hatte. Er interessiert sich fiir
Weiningers kulturwissenschaftliche Deutung des Mannlich-Weiblichen als
eine dialektische Grundlage unserer Erkenntnis. Er ist begeistert vom Bild
des androgynen Wesens, das von Plato iiber die Alchimisten zu Sweden-
borg, der dieses als paradigmatisches Bild des vollkommenen Menschen
gedeutet hat, wanderte und im Kreis der russischen Symbolisten zelebriert
wurde. Eisenstein néhrt seine Vorstellung von dem androgynen Wesen aus
der Kabbala und aus ethnographischen Biichern, aus Alfred Ernst Crowlys
The Mystic Rose (1902) und Josef Winthuis’ Das Zweigeschlechterwesen
(1930), aus Balzacs Novellen (Séraphita) und Josephin Péladans Romanen.
Er ignoriert russische Philosophen, fiir die das androgyne Wesen eine wich-

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GEDANKEN UBER DAS DENKEN | 191

tige Referenz darstellte (Wladimir Solowjow, Wjatscheslaw Iwanow, Pa-
wel Florenski und Sergei Bulgakow). Der einzige russische Autor, der in
seinen Gesichtskreis tritt, ist Wassili Rosanow mit Menschen des Mond-
lichts (Ljudi lunnogo sveta, 1913), und das ist verstindlich: Rosanow ver-
stand die Bisexualitdt nicht als eine ontologische, sondern als eine episte-
mologische Kategorie.

Indem Eisenstein die Dialektik als eine mystische coincidentia opposi-
torum und als Verkorperung des Méannlich-Weiblichen im androgynen We-
sen interpretiert, verwandelt er sie in einen sexualisierten, anthropologi-
schen Begriff:

Dialektik ist eine Projektion ins Bewusstsein (in eine philosophische Konzeption)
der Bisexualitidt unseres Aufbaus (stroenija). Die Legenden iiber die Entzweiung der
Geschlechter. Bisexualitdt als Rudiment — als Erinnerung an ein existierendes Phé-
nomen der Bisexualitdt ([Adams] Rippe und die Absonderung der Eva). (RGALI,
1923-2-1123, 182)

Die archaischen Mythen liefern ihm das Material, um das Phidnomen der
dialektischen Einheit zu verstehen:

Der archaischste Typ der ,Einheit im Universum‘ — den sexuell-undifferenzierten
Urvitern nahe; die Entzweiung von Ad[am] und Eva, Platos Wesen, die Geschichte
von Lilith und die am Riicken zusammengewachsenen Menschen (in der Kabbala) —
sind eigentlich den vegetativen Phdnomenen nédher. Hier muss ich Fakten aus dem
biologischen Drama vor der Herausbildung der Geschlechter aufnehmen — [Charles
Stockards] The Physiological Basis of Personality. Z.B. die Frage der gleichge-
schlechtlichen, eineiigen Twins. [...] Genie ist iiberhaupt ein Mensch, der die dialek-
tische Entwicklung des Universums fiihlt, der sich in sie einfiigen kann. Bisexualitét
als eine physiologische Voraussetzung muss bei allen creative dialectics vorhanden
sein. (RGALI, 1923-2-1123, 138-139)

Von allen anderen Begriffen méchte ich hier nur noch auf den der ,Uberla-
gerung‘ zuriickkommen. Eisenstein untersuchte diese Besonderheit der
Wahrnehmung bereits in dem Text Dialektik der Filmform (1929) aus dem
geplanten kugelformigen Buch. Das Phinomen der Uberlagerung, die bei
der Entstehung des stereoskopischen Eindrucks beobachtet wurde, lenkte
die Aufmerksamkeit auf die Unterschiede zwischen der natiirlichen und der

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192 | OKSANA BULGAKOWA

apparativen Wahrnehmung. Ublicherweise wurde es mit der Destabilisie-
rung des Subjektivititsverstindnisses in Zusammenhang gebracht (vgl. Cra-
ry 1990). Eisenstein fasste es dagegen als ein kreatives Potential und inter-
pretierte die Uberlagerung als eine im Filmverfahren materialisierte Figur
des menschlichen Denkens, das die ,,Ab- und Eindriicke® umstrukturiert.
Diese Uberlegungen halfen ihm, Montage als etwas Nicht-Lineares zu in-
terpretieren: Sie realisiert sich nicht in der Sukzessivitit, etwa als eine Rei-
hung (ein Bild nach einem anderen Bild), sondern besteht aus einer Reihe
von Superpositionen:

...faktisch wird jedes folgende Element nicht nebeneinander, sondern aufeinander
gereiht. Denn der Bewegungsbegrift (Empfindung) entsteht im Prozess der Superpo-
sition des behaltenen Eindrucks der ersten Position des Objektes und der sichtbar
werdenden Position des Objektes. [...] Die konturelle Nicht-Ubereinstimmung des
im Gedichtnis eingeprégten ersten Bildes und des dann wahrzunehmenden zweiten
Bildes — der Konflikt beider — gebiert die Bewegungsempfindung. [...] Das Auge
verfolgt die Richtung eines Elements. Behélt den visuellen Eindruck, der sodann zu-
sammenprallt mit der Verfolgung der Richtung des zweiten Elementes. (Eisenstein

1989: 30)

Die Technik der Superposition, das Ubereinanderlegen der zweidimensio-
nalen Bilder, erméglicht die Wahrnehmung der Dreidimensionalitét, das
Entstehen der Bewegungsillusion bei der Filmprojektion und des imagina-
tiven Sinnbildes im Gehirn. Bei der Uberlagerung von zwei GroBen dersel-
ben Ordnung, meinte Eisenstein, entsteht etwas, das den Zugang zu einer
hoheren Ordnung erdffnet. Beispielsweise entsteht ein abstrakter Begriff
dank der Superposition von mehreren Abbildern. Dank einem Zusammen-
prall sichtbarer Bilder und einem Neuzusammensetzen zerlegter Bauteile
wollte er geistige Bilder provozieren. Mit Hilfe dieses Verfahrens kann der
Prozess des Denkens im Allgemeinem folgendermaflen begriffen werden:
von der Wahrnehmung zum ,Ein-druck®; der Eindruck A und der Eindruck
B fiihren zur Vorstellung; die Vorstellung M und die Vorstellung N zum
Begriff X. Der Eindruck ist zweidimensional, die Vorstellung ist dreidi-
mensional. Der Begriff muss dariiber hinaus noch eine zeitliche, vierte Di-
mension einschlieen.

Diese Konzeption interpretiert die Montage und das Bild im Film neu:
Die Wahrnehmung des Bildes ist von den Eigenschaften der benachbarten

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GEDANKEN UBER DAS DENKEN | 193

Bilder in der Montagesequenz, welche das im Verschwinden begriffene
Bild immer {iiberlagern und iiberschreiben, nicht zu trennen. Die Montage
realisiert sich nicht in der Sukzessivitit als der Reihung eines Bildes nach
einem anderen oder als eine Zeile, eine Zeitachse oder eine Ursache-
Wirkung-Kette, sondern sie besteht aus einer Reihe von Superpositionen.
Das Bild im Film bleibt nicht stehen, es bekommt Qualitdten der Fliichtig-
keit wie der Ton; wir haben es mit einem ,Echo des Bildes‘ zu tun. Es exis-
tiert im Prozess des Vergessens und Erinnerns, und die Wahrnehmung die-
ses Bildes funktioniert als Interaktion zwischen dem Erinnern an das eben
Verschwundene und dem Vergessen des eben Gesehenen, die beide an
Imagination und Vorstellung gebunden sind. Die Superposition bedeutet,
dass vom verschwundenen Bild eine Erinnerungsspur beibehalten wird. Ei-
senstein nimmt die Montagebilder in der linearen, zeitlichen Reihenfolge,
doch begreift er sie in Analogie zur Superposition als die materiell simulta-
ne, rdumliche Uberlagerung, als metaphorisches Palimpsest. So wird nicht
nur die Entstehung der Bewegungsillusion im Film, sondern der Film selbst
als Materialisierung des Geddchtnisses verstanden. Um diese Figuren bes-
ser in Erinnerung zu behalten, wird zu folgenden Mitteln gegriffen: diskrete
Bilder in einem Raum unterzubringen, sie in narrative Beziehungen zuei-
nander zu setzen und mit solchen Mitteln wie Rhythmisierung, Wiederho-
lung, Parallelisierung zu arbeiten. Damit materialisiert dieses Verfahren das
Denken, das nicht linear funktioniert.

Fragmentierung und Montage sind wohl die deutlichsten Merkmale des
neuen, das 20. Jahrhundert prigenden Denkens, in dem beide Paradigmen,
das des mosaikartigen, archaischen, simultanen und das des linearen typo-
graphischen Denkens, in wechselnder Gewichtung vertreten sind. Im Un-
terschied zu Eisenstein zergliederten beispielsweise Marey und Muybridge
die Bewegung in Phasen. Diese wissenschaftliche Analytik treibt die Ent-
wicklung des Films voran: Durch die Zusammensetzung der Phasen in der
Montage entsteht eine neue Qualitit — die I1lusion der Bewegung. Der Film
gehort nicht zu der Doméne der Wissenschaft, doch das wissenschaftliche,
lineare, topographische Paradigma scheint der Fragmentierung und Monta-
ge in diesem Fall dennoch zu Grunde zu liegen. Als die Konstruktivisten
die Kombination und Rekombination der Fragmente (eines literarischen
Textes, einer Collage, einer Theaterauffithrung oder eines Films) beschrie-
ben, griffen sie auf die Analogie zum FlieBband in der Industrie zuriick. Die
Surrealisten benutzten umgekehrt als Modell der Vereinigung von Frag-

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194 | OKSANA BULGAKOWA

menten zu einer neuen Totalitdt die Analogie des Traums. Die Ausweitung
des Kunstverfahrens in den Bereich der Technik, Produktion und Wissen-
schaft (unter anderem Psychologie und der Psychoanalyse) bestitigt die
Vermutung, dass es hier um ein neues Paradigma ging, das die Beziehung
zwischen der sinnlichen, vorwissenschaftlichen und der rationalen, wissen-
schaftlichen Erkenntnis zu iiberdenken forderte (vgl. Albera 2002).
Eisenstein schlug diverse Modelle zur Konzeptualisierung der Montage
vor (vgl. Eisenstein 1989). Seine Texte demonstrieren mehrdimensionale
Denkfiguren, die sich in den Montageexperimenten — etwa in Manipulatio-
nen mit Einzelbildern wie deren rational-irrationale Kontextualisierung —
realisierten. So erhielt die Neuordnung der Fragmente sowohl sprachliche
Qualitdten als auch visuelle mosaikartige Formen. Kausalitdt konnte durch
Kontiguitdt oder Rhythmisierung ersetzt werden, das Zeitliche durch das
Réumliche. Dieses Montageverstindnis basierte nicht nur auf einer anderen
Erzéhlform, sondern benutzte auch ein anderes Zeitkonzept, das an die Fi-
gur der ewigen Wiederkehr appellierte. Das kreisformige Organische ist
nun auch innerhalb des linearen Geschichtlichen denkbar geworden.
Eisenstein, ein Meister der dialektischen Montage im Film, hat das
Prinzip des mehrdimensionalen und mehrschichtigen Denkens in die Film-
theorie eingefiihrt. Sein Modell versucht die epistemologische Instabilitat
der neuen Montageform dank deren Neukontextualisierung und Umdeutung
zu iberlisten. Die Kollektion der Zitate, die in seiner Montagetechnik vor-
kommen und fiir die er einen neuen, iiberraschenden Kontext und neue Re-
ferenzen schafft, stammt aus verschiedenen Quellen und aus den einander
gegenseitig ausschlieBenden Disziplinen. Die neuen Synopsen leisten in-
nerhalb der neuen operativen Methode eine Konzeptualisierung der Zitat-
fragmente, die verschiedenen kognitiven Codes und Systemen angehdren.
In diesem Sinne bringt uns Eisenstein zu einem interpretativen Narrativ zu-
riick, das auf einer Verneinung von gerichteter Linearitét griindet.
Eisenstein entwirft eine Kunsttheorie, die Denken und Fiihlen, das pré-
logische Mythische und das Logisch-Historische und somit Wissenschaft
und Kunst umfasst. Das imaginére kugelformige Buch und die superpositi-
onale Montagetechnik vermitteln das Verstindnis von der zyklischen Zeit,
vom dynamischen, sinnlich-rationalen Denken, vom nicht-sequentiellen,
sphérischen Lesen und Sehen, was neue Perspektiven und die Revision des
Wissens iiber menschliches Denken und Wahrnehmen erfordert. In deren
Struktur gibt es Knotenpunkte, unzdhlige Verbindungen und Verzweigun-

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GEDANKEN UBER DAS DENKEN | 195

gen, die fiir moderne mediatisierte Texte typisch sind: Die rekursiven Hy-
pertexte im Netz 10sen sich von der typographischen Linearitit und befreien
das Denken, wie Norbert Bolz formuliert, ,,aus dem topologischen Geféng-
nis* (Wulf 1993: 673). Sie produzieren frei begehbare Textformen, die we-
der linear noch zirkular sind, die Informationselemente dekontextualisieren
und zugleich Verkniipfungsschemata der Rekombination bieten, in denen
anstelle der Narration der Begriff der Navigation auftaucht. Man kann Ei-
sensteins Experimente mit den modernen medialen Techniken vergleichen,
die unser herkdmmliches Verstdndnis von Denken und Wahrnehmen
grundsitzlich in Frage stellen. In seiner Theorie hat er diese komplexe, ei-
nerseits genetisch-historische und andererseits physiologisch-hermeneu-
tische, Simultanpriasenz thematisiert und angestrebt. Er konnte seine Ideen
jedoch aus technischen Griinden noch nicht im vollen Umfang realisieren.
Die Entstehung des Films war flir ihn sowohl die Voraussetzung als
auch die Herausforderung fiir die Schaffung einer neuvartigen Theorie der
Kunst, die auf den neuen Denk- und Wahrnehmungsmodellen basiert. Denn
Film als das letzte Stadium der Kunstentwicklung entbloft die komplexe
Struktur, die in anderen Kiinsten verdeckt ist. Nahaufnahme, Doppelbelich-
tung und Riickwirtsgang sind nur einige Tricks, die von Eisenstein als Ver-
gegenstandlichung von komplexen Denkfiguren begriffen wurden. Film er-
laubt es, bei der Bedeutungsproduktion alle menschlichen Vermogen wie
Denken, Wollen und Fiihlen, die biologische und die kulturelle Seiten des
menschlichen Lebens gleichzeitig anzusprechen. Im Film werden Denken
und Wahrnehmen als komplexe Phédnomene mit einer rational-irrationalen
Struktur realisiert, in denen kosmische, biologische, soziale und individu-
ell-psychische Komponenten mit einander dynamisch verbunden sind.
Sinnbild und Begriff sind die tragenden Phdnomene des Films, die sich in
der stindigen Wechselwirkung befinden. Das Buch Methode enthilt ein
Projekt der Untersuchung des Denkens in der Kunst und mittels der Kunst.

LITERATUR

Albera, F. (2002): Pour une épistémographie du montage: le moment Ma-
rey. Arrét sur image, fragmentation du temps/Stop Motion, Fragmenta-
tion of Time. Hg. von Albera, F., Braun, M., Gaudreault, A. Lausanne:
Payot, 31-46.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196 | OKSANA BULGAKOWA

Bergson, H. (1959): Euvres. Paris: Seuil.

Crary, J. (1990): Techniques of the Observer. On Vision and Modernity in
the Nineteenth Century. Cambridge: Mass.

Deleuze, G. (1983): Cinema 1. L'image-mouvement. Paris: Seuil.

Eisenstein, S. (1982): Psychologie der Kunst. Unver6ffentlichte Konspekte.
Aus dem Russ. O. Bulgakowa & D. Hochmuth, in: Kunst und Literatur.
9,921-939.

Eisenstein, S. (1988): Das dynamische Quadrat. Schriften zum Film. Hg.
und aus dem Russ. O. Bulgakowa & D. Hochmuth. Leipzig: Reclam.
Eisenstein, S. (1989): Dramaturgie der Filmform, in: Bulgakowa, O. (Hg.),
Herausforderung FEisenstein. Berlin: Arbeitshefte der Akademie der

Kiinste, 29-33.

Eisenstein, S. (2009): Metod/Methode. Hg. O. Bulgakowa. Berlin: Potem-
kinPress.

Ginzburg, C. (1983): Spurensicherungen. Uber verborgene Geschichte,
Kunst und soziales Geddchtnis. Berlin: Wagenbach, 7-57.

Iwanow, W. (1977): Otscherki po istorii semiotiki w SSSR. Moskau: Nauka.

Lang, A. (1884): Custom and Myth. London: Longmans, Green, and Co.

Miinsterberg, H. (1970): The Photoplay: A psychological Study. New York:
Dover.

Rank, O. (1932): Art and Artist: Creative Urge and Personality Develop-
ment. New York: A. A. Knopf.

RGALI: Eisenstein-Archiv, aufbewahrt im Russischen Staatsarchiv fiir Do-
kumente der Kunst und Literatur RGALI, Moskau. Die vier Zahlen in
den Abkiirzungen bedeuten in der Reihenfolge: 1: Depot (fond); 2: In-
venturliste; 3: Verwaltungseinheit; 4: Blatt.

Wulf, Ch. (Hg.) (1993): Historische Anthropologie. K6ln: Béhlau Verlag.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.


https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie Maschinen denken

THOMAS HAINSCHO

In der Dokumentation Technocalyps (2006) stellt Joseph M. Rosen, Profes-
sor of Surgery sowie Adjunct Professor of Engineering, das Problem einer
Rede von denkenden Maschinen deutlich dar:

At first we say that if a computer could play chess, then it will think like us. And
then we get a computer to play chess and we say that is really not thinking. And the
answer is that we don’t really know what thinking is. I would argue that machines
do a pretty good job right now at thinking. And they don’t do as good a job at creat-
ing, although we don’t really know what creating is. And they don’t do as good a job
at having a soul, but we don’t really know what a soul is. But when we can define it,
they do a pretty good job at doing it. (TECHNOCALYPS: 2006, Interview with Joseph
M. Rosen, 21m24s)

Um zu entscheiden, ob eine bestimmte Maschine so etwas wie Gedanken
hat oder nicht, sowie bei dem Urteil dariiber, ob Maschinen iiberhaupt den-
ken kénnen, muss man sich der Frage dieses Sammelbands stellen: Was ist
das Denken? Dariiber hinaus stellt sich noch die Frage, was eine Maschine
ist, etwa in Abgrenzung zum Menschen, zum Tier oder zur unbelebten Na-
tur. Werden Definitionen des Denkens gegeben, die Schritt fiir Schritt be-
schreiben, was beim Denken passiert, dann konnen Maschinen gebaut — das
heiflt Computerprogramme geschrieben — werden, die Denkvorgénge ge-
méf diesen Definitionen simulieren. Allerdings tritt angesichts der Simula-
tion von Denkvorgdngen héufig die von Rosen angesprochene Enttdu-
schung auf. Denksimulationen scheinen nur einen eingeschrinkten Bereich

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198 | THOMAS HAINSCHO

des Denkens zu erfassen und das Phanomen des Denkens entzieht sich sei-
ner Festlegung: We say that is not really thinking.

Ich mochte im Folgenden beschreiben, zu welchen Operationen Ma-
schinen fahig sind und inwiefern diese Operationen als Denken verstanden
werden konnen. Im ersten Teil méchte ich den Begriff der Maschine kldren
und einen Begriff des Denkens nach ihrem Vorbild herausarbeiten. Im
zweiten Teil mochte ich Konsequenzen nennen, die entstehen, wenn ein
Begriff des Denkens, der nach dem Vorbild der Maschine gebildet ist, fiir
die Erklarung des menschlichen Denkens herangezogen wird.

DENKENDE MASCHINEN

Unterscheidung von Mensch und Maschine —
Imitation-Games und Turing-Tests

Einer der bekanntesten Versuche, zu entscheiden, ob Maschinen denken
konnen, stammt von Alan M. Turing. Einleitend in seinem Aufsatz Compu-
ting Machinery and Intelligence (1950) lehnt Turing allerdings die Behand-
lung der Frage, ob Maschinen denken konnen, ab. Eine Antwort auf diese
Frage bediirfte einer umfassenden Begriffskldrung und anstatt sich an Defi-
nitionen der Begriffe ,Maschine® und ,Denken‘ zu versuchen, schligt
Turing vor, die Frage durch eine andere zu ersetzen. Er entwirft eine Ver-
suchsanordnung — das Imitation-Game —, die entscheiden soll, ob Maschi-
nen denken konnen oder nicht.

Im Imitation-Game unterhalten sich eine Fragestellerin bzw. ein Frage-
steller C schriftlich ohne Sicht- oder Horkontakt mit einem Mann A und ei-
ner Frau B. Die Aufgabe von C ist es, herauszufinden, wer von den beiden
anderen teilnechmenden Personen P und P> der Mann A, und wer die Frau
B ist. Das einzige Hilfsmittel dafiir sind schriftliche Antworten von A und
B auf schriftliche Fragen von C. Diese Fragen kann C beliebig an P; und P2
stellen. Das Ziel von A ist es, C davon zu {iberzeugen, dass er die Frau sei.
Das Ziel von B ist, C davon zu iiberzeugen, dass sie die Frau sei. Die
Kommunikation verlduft ausschlieBlich schriftlich, das ideale Setting fiir
das Imitation-Game wire ein Teleprinter, sodass fiir C keine Riickschliisse
tiber die Handschrift moglich sind. (Vgl. Turing 1950: 434)

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIE MASCHINEN DENKEN | 199

Nach Schilderung des Ablaufs und der Ziele schldgt Turing eine modi-
fizierte Version des Spiels vor, bei dem eine Maschine an die Stelle des
Mannes A tritt. Diese Verdnderung des Spiels stellt die Grundlage fiir den
sogenannten Turing-Test dar, jenem nach Turing benannten Experiment,
anhand dessen entschieden werden soll, ob ein Computer denken kann oder
nicht. Turing (1950: 434) stellt die Frage: ,,Will the interrogator decide
wrongly as often when the game is played like this as he does when the
game is played between a man and a woman?“ Mit dieser Frage soll die ur-
spriingliche Frage, ob Maschinen denken konnen, ersetzt werden. Aus
Turings Aufsatz geht nicht hervor, ob es sich bei dem modifizierten Imita-
tion-Game um ein Frage-Antwort-Spiel handelt zwischen (1) einem Men-
schen und einer Maschine, die vorgibt, ein Mensch zu sein, oder zwischen
(2) einer Frau und einer Maschine, die vorgibt, eine Frau zu sein. Ein Grof3-
teil der Rezeption vertritt die erste Interpretation (vgl. Oppy & Dowe
2011).

Dem modifizierten Imitation-Game geht keine Begriffsanalyse des
Denkens voraus und es handelt sich um kein Verfahren, das Denkféhigkeit
von bestimmten mentalen Phdnomenen abhédngig macht. Vielmehr schlagt
Turing vor, dass es keinen Anlass dafiir gibt, sich ldnger den Kopf iiber die
Denkféhigkeit von Maschinen zu zerbrechen, wenn einer Maschine die
Tauschung — die Imitation — gelingt und sie aus Sicht von C das erfiillt, wo-
fiir Denken eine notwendige Voraussetzung ist.

Im Vergleich zu kognitionswissenschaftlichen Experiment-Designs ist
das Imitation-Game erstaunlich ungenau. Stiitzt man sich auf Turings ,,own
beliefs in that matter* (Turing 1950: 442), lassen sich allerdings implizite
Testbedingungen formulieren: Er glaubt, dass am Ende des 20. Jahrhun-
derts die Wahrscheinlichkeit p fiir das richtige Urteil einer bzw. eines
»average interrogator* nach fiinf Minuten Befragung p < 0,7 sei, das heift,
dass dem Computer in mehr als 30% der gespielten Imitation-Games die
Tauschung gelingen muss, um zu gewinnen. Fiir einen tatsdchlich durchge-
fiihrten Test miissen trotzdem noch zahlreiche Ergénzungen zu Turing vor-
genommen werden: Beispielsweise ldsst er offen, ob der Fragestellerin
bzw. dem Fragesteller eingegebener Text erhalten bleibt, ob die menschli-
che, Fragen-beantwortende Person bestimmte Gebote oder Verbote hat
(zum Beispiel, dass sie nicht schweigen oder selbst Fragen stellen darf),
und schlieBlich auch, wie die Fragestellerin bzw. der Fragesteller urteilt:

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200 | THOMAS HAINSCHO

Wie werden Gliickstreffer verhindert; muss die Entscheidung begriindet
werden; ist es auch moglich, mit Ich weif3 es nicht zu antworten etc.

Eine Kritik des Turing-Tests ist nicht das Thema dieses Texts, ich
mochte aber darauf hinweisen, dass ungeachtet dieser Probleme seit der
Ver6ftentlichung von Computing Machinery and Intelligence vor rund 65
Jahren zahlreiche Turing-Tests in verschiedenen Varianten durchgefiihrt
worden sind, und immer wieder verkiindet wurde, dass ein Computerpro-
gramm den Turing-Test bestdnden hdtte und Maschinen ab sofort denken
konnen. Zuletzt erregte ein Turing-Test, der 2014 an der Royal Academy in
London durchgefiihrt wurde, mediale Aufmerksamkeit (vgl. Warwick &
Shah 2015). 30 Fragesteller innen fiihrten fiinf jeweils fiinf Minuten lange
Gespriache mit flinf verschiedenen Chat-Bots sowie einem jeweils anderen
Menschen. Bei einem der fiinf Chat-Bots konnten zehn der 30 Fragestel-
ler_innen nicht zwischen menschlichen Antworten und den Antworten des
Computerprogramms unterschieden, das heiflt 33% der Zuordnungen waren
falsch. Warwick und Shah (2015: 15f.) haben sich an Turings 30%-Grenze
orientiert und meinen, dieser Test sei zugunsten der Maschine ausgegan-
gen. Sie weisen allerdings auch auf Schwierigkeiten hin, richtige und fal-
sche Identifikationen in einem Turing-Test auszuwerten: In dem beschrie-
benen Test wurden von den zehn als Fehlinterpretationen gedeuteten Frage-
Antwort-Spielen die Antworten des Chat-Bots in sechs Fillen fiir mensch-
liche Antworten gehalten und in vier weiteren Féllen waren sich die Frage-
steller_innen unklar dariiber, ob die Antworten von einem Menschen oder
einer Maschine stammen. Jene Félle, in denen die Antworten der menschli-
chen Versuchsteilnehmer innen fiir die Antworten der Maschine gehalten
wurden, sind in den zehn als Fehlinterpretationen gedeuteten Frage-
Antwort-Spielen nicht mitgezahlt.

Maschinendenken —
Universalrechner und Turingmaschinen

Es gilt heute als selbstverstindlich, dass Computer die einzige Art von Ma-
schine sind, die das Imitation-Game spielen kdnnen. Mitte des 20. Jahrhun-
derts war dieser Umstand noch kldrungsbediirftig und Turing (1950: 436)
schreibt, dass Digitalrechner — ,.digital computers®, einleitend auch als
,electronic computer” bezeichnet — dazu in der Lage sind, am Spiel teilzu-
nehmen. Seine vorangegangenen Schriften 1dsst er dabei unerwéhnt, ob-

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIE MASCHINEN DENKEN | 201

wohl das Modell, das er fiir Digitalrechner vor Augen hatte, zweifelsohne
die sogenannte Turingmaschine war. Ich mdchte im Folgenden zwei mogli-
che Griinde fiir Turings Einfiihrung von Digitalrechnern geben.

Erstens nehme ich an, dass es Turing wichtig war, eine konstruierbare
Maschine in das Imitation-Game einzufiihren. Die Turingmaschine ist ein
theoretisches Modell, mit ihr wire das Imitation-Game nur als Gedanken-
experiment moglich, und ich denke, dass sich Turing das Imitation-Game
als tatsdchlich durchfithrbares Experiment vorgestellt hat. Er nennt Kon-
struktionsbedingungen fiir Imitation-Game-Maschinen (vgl. Turing 1950:
435f.) und erwidhnt spéter im Text auch die ,,Manchester machine® (Turing
1950: 441), einen digitalen GroBrechner der University of Manchester, an
dessen Entwicklung er seit 1948 beteiligt war (vgl. Hodges 2014: 471ff.).

Der zweite Grund liegt in einer moglichen Analogie zwischen dem be-
schriebenen Aufbau des Digitalrechners und dem menschlichen Gehirn. Es
ist nicht abwegig anzunehmen, dass Turing in dieser Rechnerarchitektur ei-
ne Analogie zu seiner Vorstellung des menschlichen Gehirns sah. Die von
Turing (1950: 437) genannten Komponenten des Digitalrechners — Spei-
cher, ausfiihrende Einheit und Kontrollwerk (,,store®, ,,executive unit®,
,control“) — entsprechen den Komponenten der heute als Von-Neumann-
Architektur bezeichneten Rechnerarchitektur. Diese Bauweise geht auf
John von Neumann zuriick und wurde schriftlich erstmals 1945 in seinem
Text First Draft of a Report on the EDVAC, einem Teil der Projektdoku-
mentation zum Bau des GroBrechners EDVAC, beschrieben (Neumann
1992). Darin beschreibt von Neumann die drei Komponenten, aus denen
sich ein ,,high speed automatic digital computing system* (Neumann 1992:
1, §1.1) zusammensetzt: der zentralen Recheneinheit (,,central arithmetical
part“ — CA, deren Aufgaben entsprechen den Aufgaben der ausfiihrenden
Einheit bei Turing), der zentralen Kontrolleinheit (,,central control*“ — CC,
deren Aufgaben entsprechen den Aufgaben von Turings Kontrollwerk) so-
wie dem Speicher (,,memory“ — M, entsprechend Turings Speicher) (vgl.
Neumann 1992: 1-3, §§2.1-5). In dieser Architektur gibt es einen gemein-
samen Speicher fiir Programme, Befehle und Daten. Diese Bauweise wird
als das Konzept des Universalrechners verstanden, nach dem auch moderne
Computer gebaut werden. Das Universale an dieser Art von Maschine ist,
dass sie Aufgaben 16sen kann, die nicht alleine von ihrer Bauweise abhén-
gig sind, sondern vom Inhalt ihres Speichers. Der gemeinsame Speicher
ermdglicht, der Rechneranlage nur durch das Andern ihres Speicherinhalts

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202 | THOMAS HAINSCHO

andere Aufgaben zu geben, ohne sie dafiir umzubauen. Rechneranlagen der
20er- und 30er-Jahre wurden fiir wenige, mitunter auch nur fiir eine Aufga-
be konstruiert. Der GroBrechner Differential Analyzer wurde Ende der
1920er-Jahre am MIT gebaut, nur um Differentialgleichungen zu 16sen
(vgl. Petzold 2008: 163f.). Bis in die 1950er-Jahre war nicht klar, dass der
Universalrechner das dem modernen Computer zugrundeliegende Modell
werden sollte.

Entsprechend einer Maschine, die fiir keinen bestimmten Zweck gebaut
ist, sondern ihre Aufgabe abhingig vom Inhalt ihres Speichers ausfiihrt,
kann auch der Mensch als Universalrechner verstanden werden: Die Hand-
lungen eines Menschen mogen in der Art von den Inhalten seines Gehirns
abhingig sein, wie die ausgefiihrten Befehle eines Computers von seinem
Speicherinhalt abhingen. Computer konnen ihren Speicher umschreiben,
Menschen ihre Gedanken dndern. Die Gehirn-Analogie ist als bildlicher
Vergleich auch bei von Neumann zu lesen: ,,The three specific parts CA,
CC (together C) and M correspond to the associative neurons in the human
nervous system® (Neumann 1992: 3, §2.6; vgl. auch §4.2, §6.3).

Hinweise dafiir, dass Turing dieser Interpretation gegeniiber wohlwol-
lend eingestellt war, findet man sowohl in seiner Biographie als auch in
seinen Texten. So schreibt Andrew Hodges in seiner Turing-Biographie
Alan Turing: The Enigma, dass Turing gesagt hat, er beschéftige sich mit
dem Bau von Gehirnen (vgl. Hodges 2014: 364f.). Neben der Zuschreibung
von Intelligenz an Maschinen in vielen Texten Turings (1950, 1996 u.a.),
gibt es einen Hinweis darauf, dass er von Neumanns vorgeschlagene Bau-
weise des Universalrechners kannte und seiner Gehirn-Analogie zustimmt.
Dass Turing von Neumanns Text kannte, ist belegt durch einen Verweis in
Proposed Electronic Calculator, einem vermutlich 1945 verfassten, unver-
offentlichten Entwurf zur Automatic Computing Engine (ACE) (Turing
0.J.: 3), einer Rechneranlage, die Turing ab 1944 in London mitkonstruiert
hat (vgl. Hodges 2014: 435ff.; Petzold 2008: 167). In diesem Entwurf ver-
wendet Turing auch dieselben Bezeichnungen fiir Ein- und Ausgabeschnitt-
stellen wie von Neumann (,,input organ® und ,,output organ*) (vgl. Turing
0.J.: 12; Neumann 1992: 3, §2.6).

Ich komme nun zuriick auf die Maschine, die am Imitation-Game teil-
nehmen kann. An die Beschreibung des Digitalrechners wird in Computing
Machinery and Intelligence mit dem Beweis der Universalitit des Digital-
rechners angeschlossen. Turing (1950: 439—442) beweist die Universalitit

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIE MASCHINEN DENKEN | 203

des Digitalrechners, indem er die Aquivalenz zwischen Digitalrechner und
endlichem Zustandsautomaten zeigt. Die Eigenschaft der Universalitit, mit
der auch die Analogie zwischen Gehirn und Digitalrechner begriindet wur-
de, soll im Folgenden noch ndher betrachtet werden. Thre Erdrterung soll
auf die Gleichsetzung der Denkfihigkeit von Mensch und Maschine hin-
fiihren. Von Neumann ist zwar der Namensgeber fiir die Bauweise des
Universalrechners und gilt als dessen Erfinder (vgl. Herold, Lurz & Wohl-
rab 2006: 34), sein auch in Nachschlagewerken hiufig unerwédhnter Vor-
génger ist allerdings Turing selbst, der den Begriff der ,universal machine*
bereits 1936/37 in On computable numbers, with an application to the Ent-
scheidungsproblem einfiihrt. Es handelt sich bei Turings ,universal machi-
ne‘ allerdings nicht um eine Maschine, die gebaut werden kann, sondern
um eine ideelle Maschine, die ein Modell fiir Berechenbarkeit darstellt.

Turing entwickelte in On computable numbers, with an application to
the Entscheidungsproblem das Konzept der Turingmaschine. Er selbst hat
sein Konzept darin nur als ,computing machine‘ bezeichnet, der Name
Turing machine war erstmals 1937 in einer Besprechung von Turings Text
im Journal of Symbolic Logic durch Alonzo Church (1937: 43) zu lesen
(vgl. Petzold 2008: 63). Eine Turingmaschine besteht konzeptuell aus sechs
Elementen, die wie folgt notiert werden (ich folge einer vereinfachten
Schreibweise von Hopcroft, Motwani & Ullman 2002):

M=(Q, %, d, qo, #, F), wobei

* Q die endliche Menge an Zustdnden ist, die M einnehmen kann,

+ X die Menge an Zeichen ist, die M einlesen und schreiben kann,

+ & die Uberfithrungsfunktion ist, die dafiir verantwortlich ist, dass aus
einem Zustand sowie einem eingelesenen Zeichen ein ndchster Zu-
stand, ein zu schreibendes Zeichen sowie entweder eine Bewegung
nach links (L) bzw. rechts (R) oder keine Bewegung (0) folgt:
QxX—-QxXx{L,R,0},

*  qo€Q der Startzustand ist,

» #€X das Leerzeichen ist, das in allen leeren Feldern am Band steht und

» FcQ die Menge von Endzustdnden bildet.

In der Regel wird eine Turingmaschine bildlich dargestellt als ein in Felder

oder Zellen gegliedertes, unendlich langes Band mit einer Schreib/Lese-
Vorrichtung, die den Inhalt der Zellen lesen und verédndern kann. Man kann

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204 | THOMAS HAINSCHO

etwa an eine Schreibmaschine mit Band denken, bei der ein Schreibma-
schinenkopf Zeichen auf das Band schreiben, vom Band lesen und 16schen
kann. Eine Turingmaschine ist zu jedem Zeitpunkt in genau einem Zu-
stand q der Zustandsmenge Q. Am Anfang befindet sie sich im Startzustand
qo und liest — nicht per Definition, aber per Konvention — den Inhalt des
zweiten Feldes am Band f2 ein. In f2 steht ein Zeichen ¢ aus der Zeichen-
menge X und mit dem aktuellen Zustand qo sowie dem eingelesenen Zei-
chen o lésst sich iiber 6 der nichste Schritt der Maschine ermitteln: 3(qo, ©)
ergibt einen Nachfolgezustand q.€Q, ein neues Zeichen c€X fiir das aktuell
eingelesene Feld f2 sowie entweder eine Bewegung zum links angrenzen-
den Feld fi, zum rechts angrenzenden Feld f3 oder keine Bewegung (die
Schreib/Lese-Vorrichtung bleibt auf Feld f> stehen). Die Turingmaschine
hort auf, sich zu bewegen, wenn ein erreichter Zustand gn der Menge der
Endzustdnde F angehort. In diesem Fall spricht man davon, dass die Ma-
schine hilt. Gelangt eine Maschine nie in einen Endzustand — etwa, weil sie
immer wieder dieselben Schritte durchfiihrt —, spricht man davon, dass die
Maschine nicht hilt.

Eine typische Aufgabe fiir eine Turingmaschine ist etwa, eine Zahl, die
am Band steht, einzulesen und anschlief3end ein Zeichen zu schreiben, das
von einer Eigenschaft dieser Zahl abhdngig ist. Komplexe Turingmaschi-
nen entscheiden etwa, ob es sich bei dem Bandinhalt um eine Primzahl
handelt, eine Fibonacci-Zahl oder um ein Element, das einer bestimmten
Menge angehért etc. Ein einfaches Beispiel ist eine Turingmaschine, die
entscheidet, ob es sich beim Bandinhalt um eine gerade oder ungerade Zahl
(hier in unérer Codierung, also als Représentation des Zahlenwerts mithilfe
eines Zeichens ,I) handelt: fiir den Bandinhalt #I###... hélt die Turingma-
schine mit #[u###..., bei #II##H... mit #llg#t#..., bei #IIIH#H... mit
#I1Tu##... etc. Um das Ergebnis der Turingmaschine zu verstehen, muss
die Zeichencodierung geklart sein: dass es sich um unir codierte Zahlen
handelt, dass ,g* als gerade interpretiert wird und ,u als ungerade. Es wire
auch moglich, dass die Turingmaschine Zahlen in dezimaler Codierung, al-
so als 1, 2, 3, ... verarbeitet, dafiir wiaren aber wesentlich mehr Zustdnde
und eine komplexere Uberfithrungsfunktion & nétig als bei einer uniren
Codierung.

Die Universalitit der Turingmaschine besteht darin, dass es eine
Turingmaschine gibt, die jede andere Turingmaschinen simulieren kann:
Darauf hinleitend werden im fiinften Abschnitt von Turing (1936/37: 240)

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIE MASCHINEN DENKEN | 205

die Konzepte der Standardbeschreibung einer Turingmaschine, ,,standard
description (S.D)“, und der Beschreibungszahl, ,.description number
(D.N)“, eingefiihrt. Standardbeschreibungen sind eine Codierung der Uber-
fiihrungsfunktion & sowie der Zeichen- und Zustandsmenge in eine Folge
aus sieben verschiedenen Zeichen. Eine Beschreibungszahl ist die eindeuti-
ge Reprisentation einer Turingmaschine als Folge der Zahlen von 1 bis 7,
das heif3t als Zahl: ,,[...] we shall have a description of the machine in the
form of an arabic numeral” (Turing 1936/37: 240). Es ist moglich, die
Standardbeschreibung einer Turingmaschine My als Inhalt auf das Band ei-
ner anderen Turingmaschine M zu schreiben. Wenn M startet, liefert sie
dasselbe Ergebnis wie My, bloB3 braucht sie dafiir nur jene Zustinde, die es
erlauben, Standardbeschreibungen zu dechiffrieren: ,,It is possible to invent
a single machine which can be used to compute any computable sequence.
If this machine U is supplied with a tape on the beginning of which is writ-
ten the S.D of some computing machine M, then U will compute the same
sequence as M.“ (Turing 1936/37: 241-242)

Damit sollte klar geworden sein, warum Turing der theoretische Vor-
ganger fir von Neumann war. Die Architektur des Universalrechners (der
gebaut werden kann) gleicht konzeptuell der universellen Turingmaschine
(die nicht gebaut werden kann). Mithilfe der universellen Maschine zeigt
Turing, dass das Entscheidungsproblem nicht von einer Turingmaschine
gelost werden kann. Mit Entscheidungsproblem wird die Frage bezeichnet,
ob es fiir eine beliebige Aussage in bestimmten formalen, widerspruchs-
freien Kalkiilsystemen ein Berechnungsverfahren gibt, das diese Aussage
als wahr beweist oder als falsch widerlegt. Aussagen, die bewiesen bzw.
widerlegt werden kénnen, werden entscheidbar genannt. Kurt Godel hatte
bereits 1930 mit dem Unvollstindigkeitssatz gezeigt, dass es Aussagen
gibt, die nicht aus den Grundsitzen des Kalkiilsystems in der Principia Ma-
thematica abgeleitet werden konnen. Solche Aussagen konnen innerhalb
des Formalismus der Principia Mathematica weder als wahr bewiesen noch
als falsch widerlegt werden, sind also unentscheidbar. Turings Beweis
zeigt, dass es kein allgemeines Berechnungsverfahren gibt, das iiber die
Entscheidbarkeit einer Aussage entscheidet. Er zeigt, dass es keine univer-
selle Turingmaschine gibt, die entscheidet, ob eine beliebige simulierte Ma-
schine jemals das Zeichen ,0° auf das Band schreibt.

Wie Petzold (2008: 325) schreibt, wurde erst rund 20 Jahre nach der
Ver6ftentlichung von On computable numbers, with an application to the

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206 | THOMAS HAINSCHO

Entscheidungsproblem klar, dass die Turingmaschine ein Modell fiir Bere-
chenbarkeit darstellt. Mit ihr ldsst sich eine Theorie der Berechenbarkeit
bilden, in der es um die Identifikation von entscheidbaren und unentscheid-
baren Problemen sowie deren Eigenschaften und Modellierung geht. Turing
konnte zeigen, dass es Probleme gibt, die nicht von Maschinen geldst wer-
den konnen — zumindest nicht von Maschinen, die nach dem Modell der
Turingmaschine funktionieren, und bis heute sind keine anderen Maschinen
bekannt. Die Probleme, die von Turingmaschinen gelost werden koénnen,
bilden eine Menge, deren Elemente alle die Eigenschaft haben, entscheid-
bar zu sein. Es ist bewiesen, dass die Menge der fiir Turingmaschinen ent-
scheidbare Probleme dquivalent ist zu der Menge von Problemen, die mit-
hilfe anderer Berechenbarkeitsmodelle entschieden werden kann. Das heif3t
Turingmaschinen sind hinsichtlich ihrer Berechenbarkeit gleichméchtig wie
etwa Godelsche rekursive Funktionen, das A-Kalkiil von Alonzo Church
und Stephen Kleene oder endliche Zustandsautomaten (vgl. Petzold 2008:
327). Eine Losung, die von einer Turingmaschine fiir ein Problem gefunden
wird, lédsst sich auch mithilfe eines der anderen genannten Modelle finden.
Ein Problem, das mit einer Turingmaschine nicht gelost werden kann, 1asst
sich auch mit keinem dieser anderen Konzepte 16sen. Jeder heute bekannte
Computer lésst sich auf einer Turingmaschine simulieren, das heif3t, fiir je-
des Programm, das auf einem heute bekannten Computer ausgefiihrt wird,
kann eine #quivalente Turingmaschine konstruiert werden. Somit sind
Computer — seien sie auch noch so leistungsstark — nicht in der Lage, un-
entscheidbare Probleme zu 16sen. Der Berechenbarkeit eines Computers
sind aufgrund seines endlichen Speichers sogar engere Grenzen gesetzt. Ei-
ne Turingmaschine kann mit allen Zahlen operieren, wiahrend Computer
nur mit jenen Zahlen operieren konnen, die klein genug sind, um in den
Speicher zu passen.

Um zur Gleichsetzung der Denkféhigkeit von Mensch und Maschine zu
kommen, gibt es noch einen weiteren Punkt, auf den ich eingehen mdochte,
Turings Beitrag zur Church-Turing-These im neunten Abschnitt von On
computable numbers, with an application to the Entscheidungsproblem.
Der Name Church-Turing-These soll nach Stephen Kleene (1967: 232) fiir
die Churchsche These verwendet werden, wenn Berechenbarkeit im Zu-
sammenhang mit Turingmaschinen besprochen wird (vgl. Petzold 2008:
327). Alonzo Church und Turing haben voneinander unabhingig an einer
Formalisierung des Begriffs der Berechenbarkeit gearbeitet und iiber eine

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIE MASCHINEN DENKEN | 207

Losung des Entscheidungsproblems nachgedacht, die sie beide jeweils
1936 verdffentlicht haben: Church im Mérz 1936 in 4 note on the Ent-
scheidungsproblem und Turing in On computable numbers, with an appli-
cation to the Entscheidungsproblem, das in zwei Teilen Oktober 1936 und
April 1937 erschien (Petzold 2008: 62f.). Die sogenannte church’sche
These wurde 1952 durch Kleene formuliert und lautet: ,,Every effectively
calculable function (effectively decidable predicate) is general recursive.*
(Kleene 1971: 300) Diese These stiitzt sich auf den Beweis der Aquivalenz
zwischen A-Kalkiil und Godelschen generell rekursiven Funktionen und be-
hauptet, dass sich jede, einem intuitiven Verstdndnis nach berechenbare
Funktion generell rekursiv, d.h. formal berechnen ldsst. Diese These gilt
auch fiir Turingmaschinen, da es auch bewiesen ist, dass die Menge von
Problemen, die eine Turingmaschine 16sen kann, dquivalent ist zu der Men-
ge von Problemen, die von anderen Berechenbarkeitsmodellen geldst wer-
den kann. Die Annahme, dass zu diesen anderen Berechenbarkeitsmodellen
auch menschliche Rechenféhigkeiten gehoren, ist eine These, die nicht be-
wiesen werden kann, weil menschliche Rechenfahigkeit nicht hinreichend
genau definiert werden kann. Diese Annahme wird von Turing mithilfe
dreier Argumente verteidigt, die er allerdings wie folgt einschrankt: ,,All
arguments which can be given are bound to be, fundamentally, appeals to
intuition, and for this reason rather unsatisfactory mathematically. (Turing
1936/37: 249)

Im ersten Argument, ,,a direct appeal to intuition” (Turing 1936/37:
249), beschreibt Turing einen rechnenden Menschen, der mit Stift und Pa-
pier arbeitet. Er weist darauf hin, dass es nur endlich viele verschiedene
Symbole sein konnen, mit denen der Mensch arbeitet, dass der Mensch zu
jedem Zeitpunkt in einem bestimmten Geisteszustand (im Original: ,,state
of mind“, unter Anfiihrungszeichen) sei, und dass sein Verhalten von sei-
nem Geisteszustand sowie am Papier zu lesenden Symbolen abhingig ist
(vgl. Turing 1936/37: 249-252). Die Rechenschritte und Handlungen des
Menschen werden so lange abstrahiert und mit Analogien beschrieben, bis
sie den Operationen einer Turingmaschine gleichen. Es bleibt nichts mehr
iibrig, worin sich die Rechenfdhigkeit des Menschen von denen der
Turingmaschine unterscheiden kann. Somit sei auch der Mensch hinsicht-
lich seiner Rechenfahigkeit dquivalent zur Turingmaschine. Petzold (2008:
189) zitiert Hodges (2014: 133), fiir den dieses erste Argument ,,the most
unusual ever offered in a mathematical paper sei. Dieser Einschitzung ist

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208 | THOMAS HAINSCHO

Recht zu geben: Fiir die Zielsetzung von Turings Text — zu zeigen, dass das
Entscheidungsproblem nicht geldst werden kann — scheint die Aquivalenz
zwischen menschlichen und maschinellen Rechenféhigkeiten irrelevant zu
sein. Es mag den Umfang der berechenbaren Zahlen — The extent of the
computable numbers ist der Titel des neunten Abschnitts — kldren, doch
wozu? Eine Antwort darauf mochte ich im nachsten Abschnitt geben.

Gleichsetzung von Mensch und Maschine —
Science-Fiction und aquivalente Berechenbarkeit

Kommen in der Literatur oder im Film Maschinen vor, denen die Fahigkeit
zu denken zugesprochen wird, handelt es sich hdufig um besondere Ma-
schinen, die kaum Ahnlichkeit mit bekannten Maschinen haben. Etwa wird
im Film Ex Machina (2015) das Gehirn der vermeintlich denkfédhigen Ma-
schine gezeigt, das bldulich leuchtet. Es besteht nicht aus elektrischen
Schaltungen, sondern aus Gel, dessen molekularer Aufbau sich selbst ma-
nipulieren kann, es ist Wetware und keine Hardware. Weder die Termina-
tors in den gleichnamigen Filmen (1984-2015) noch der Computer HAL
9000 im Film 2001: A Space Odyssey (1968) sehen so aus wie bekannte
Maschinen oder Computer. Damit wird der Fiction-Aspekt von Science-
Fiction stirker betont als der Science-Aspekt.

Dennoch ist etwa Arthur C. Clarke, der Autor von 2001: A Space
Odyssey (1968), bemiiht, seinen Science-Fiction-Roman mdoglichst nah an
der wissenschaftlichen Forschung anzulegen. Er gibt darin einen kurzen
Exkurs tiber die Entwicklung der kiinstlichen Intelligenz:

Then, in the 1960s, solid-state microelectronics had been perfected. With its advent,
it was clear that artificial intelligences at least as powerful as Man’s need be no larg-
er than office desks. [...]

In the 1980s, Minsky and Good had shown how neural networks could be generated
automatically — self replicated — in accordance with any arbitrary learning program.
Artificial brains could be grown by a process strikingly analogous to the develop-
ment of a human brain. In any given case, the precise details would never be known,
and even if they were, they would be millions of times too complex for human un-
derstanding. Whatever way it worked, the final result was a machine intelligence

that could reproduce — some philosophers still preferred to use the word ,mimic® —

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIE MASCHINEN DENKEN | 209

most of the activities of the human brain — and with far greater speed and reliability.
(Clarke 2000: 117)

Clarke verweist in dieser Passage auf den KI-Forscher Marvin Minksy und
den Krypotologen Irving John Good — letzterer hat mit Turing auch an der
Entschliisselung der Enigma gearbeitet (vgl. Hodges 2014: 2491f.). In der
zitierten Entwicklungsgeschichte von den Anfiangen der kiinstlichen Intelli-
genz bis zum Supercomputer HAL 9000 gibt es keine unbekannten Kom-
ponenten. Die kiinstlichen neuronalen Netzwerke stehen in einer Entwick-
lungslinie zur Mikroelektronik der 60er-Jahre sowie zum ebenfalls im Text
erwihnten Grofrechner ENIAC der 40er-Jahre (vgl. Clarke 2000: 117).

Damit ist bei Clarke implizit der Hinweis auf die Gleichsetzung der
Denkfihigkeit von Mensch und Maschine enthalten: Eine Maschine, die
denken kann, muss entweder hinsichtlich ihrer Berechenbarkeit dquivalent
zur Turingmaschine sein oder sie ist eine fiktive Maschine. Wenn nicht-
fiktive Maschinen denken konnen und es nicht-fiktive Maschinen gibt, die
hinsichtlich ihrer Berechenbarkeit dquivalent zur Turingmaschine sind,
dann koénnen alle Turing-dquivalenten Modelle fiir Berechenbarkeit denken.

Unter dieser Voraussetzung hat die Church-Turing-These gravierenden
Einfluss auf die Auffassung der Denkfdhigkeit von Menschen: Wenn Men-
schen denken konnen und die Church-Turing-These stimmt, dann muss al-
len Turing-dquivalenten Konzepten dieselbe Denkfahigkeit zugesprochen
werden. Mit hinreichend viel Papier wére man also in der Lage, zu denken,
ohne dabei denken zu miissen — nur durch das Befolgen syntaktischer Re-
geln. Denkbewegungen werden dabei schriftlich festgehalten und der Gang
der Gedanken kann entsprechend vor Augen gefiihrt und spéter nachgele-
sen werden. Es wire auch moglich, jenen Teil des Menschen, an dem sich
das Denken vollzieht, gemdf3 den Notationen von Standardbeschreibung
und Beschreibungszahl als numerischen Wert anzugeben. Alle diese Um-
stinde ergeben sich notwendigerweise aus der Annahme, dass Maschinen
denken konnen, sowie der Annahme der Church-Turing-These. Demnach
sind Mensch und Maschine sowohl hinsichtlich ihrer Rechenfdhigkeiten als
auch ihrer Denkfdhigkeiten gleichmidchtig. Im Folgenden werden zwei
Einwinde gegen die Gleichsetzung von Denken und Rechnen gegeben so-
wie Argumente gegen diese Einwinde entwickelt.

Die viel langsamere Geschwindigkeit des rechnenden Denkens gegen-
iiber dem vermeintlich menschlichen Denken ist ein moglicher Einwand

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210 | THOMAS HAINSCHO

gegen die Zuschreibung der Denkféhigkeit. Man wire beim Versuch, mit
Schreiben und Radieren das Denken einer Turingmaschine zu simulieren,
wohl wesentlich langsamer als beim eigenen Denken. Ich meine aber nicht,
dass Denkgeschwindigkeit ein Kriterium fiir die Fahigkeit zu Denken ist.
Wenn sie es wire, dann wére auch die Denkfahigkeit von Turingmaschinen
zweifelhaft: In der Fassung von Turing (1936/37), steht ihnen unendlich
viel Zeit fiir Operationen zur Verfiigung. Dass auch Menschen sehr lange
tiber ein Problem nachdenken koénnen, rechtfertigt, dass eine Turingma-
schine grenzenlos lange an einem Problem arbeiten kann. Turing (1996:
256) gibt eine Analogie dazu, wenn er schreibt, Mathematiker innen hétten
hunderte Jahre iiber den Beweis des Satzes von Fermat, also iiber eine ein-
zige Frage, nachgedacht. Mit dem Finden des Beweises im Jahr 1994 wur-
de nicht nur Fermats Satz — es gibt keine ganzzahligen Losungen der Glei-
chung a" + b" = ¢" fiir n > 2 — bewiesen, es hat sich auch herausgestellt, dass
die Frage nach dem Beweis eine entscheidbare Frage ist; auch eine
Turingmaschine hitte die Losung irgendwann gefunden.

Ein anderer moglicher Einwand ist, dass es sich beim besprochenen
Begriff des Denkens nur um einen Sonderfall des menschlichen Denkens
handelt — um ein regel- und zeichenorientiertes, arithmetisches Denken.
Diesem Einwand kommt stirkend hinzu, dass Turing selbst ablehnt, die
Frage zu behandeln, ob Maschinen denken konnen und es bevorzugt, von
,machine intelligence® zu schreiben anstatt von ,thinking machines® bzw.,
dass er den pragmatischen Ansatz des modifizierten Imitation-Game bevor-
zugt.

Gegen diesen Einwand kann die mdgliche Ubertragung des vermeint-
lich nicht regel- und zeichenorientierten Denkens in ein solches regel- und
zeichenorientiertes Denken angefiihrt werden: Auch wenn wir phantasieren,
kreativ sind oder dergleichen, laufen im Gehirn Vorgidnge derselben Art ab
wie beim Rechnen, ohne dass wir es wissen. Wenn Turing (1996: 257ff.)
mogliche Lernverfahren fiir Maschinen beschreibt, auf eine Codierung fiir
Lust- und Unlustsysteme eingeht und dariiber nachdenkt, womit sich Ma-
schinen die Zeit vertreiben wiirden — ,,mostly in playing games such as
Chess and GO, and possibly Bridge* (Turing 1996: 257) —, dann kdnnen
diese Passagen so interpretiert werden, dass Turing an die Codierbarkeit al-
ler méglichen Denkvorginge glaubt. Auch die empirische Forschung hat an
Turings Ideen Ansto3 genommen: Der Neurophysiologe und Kybernetiker
Warren S. McCulloch hat 1943 gemeinsam mit dem Logiker Walter H.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIE MASCHINEN DENKEN | 211

Pitts den Artikel 4 Logical Calculus of the Ideas Immanent in Nervous Ac-
tivity im Bulletin of Mathematical Biophysics verdffentlicht. Darin entwi-
ckeln sie eine formallogische Notation fiir die verbundenen Neuronen des
Gehirns. Wie McCulloch spéter bekannt gab, war ihre Arbeit wesentlich
vom Konzept der Turingmaschine beeinflusst (vgl. Petzold 2008: 331{f.).

Auch wenn empirische Gehirnforschung an Turing anschlief3t, ist es
kein einfaches Unterfangen, Turings Vorstellung des Gehirns als naiv-
materialistische Ansicht zu charakterisieren. Er interessiert sich fiir die abs-
trakte und logische Modellierung von Denkvorgéngen, nicht fiir deren em-
pirische Abldufe. Die Grundlage fiir seine Vorstellung des menschlichen
Gehirns waren also nicht biochemische, organische Vorginge, sondern de-
ren Abstraktion zu einem Modell von diskreten Zustéinden und Ubergéingen
zwischen diesen Zustinden. Es gibt auch Textstellen, die Zweifel daran
aufkommen lassen, ob Turing iiberhaupt eine vollstindige, materielle Er-
klarbarkeit des Menschen annimmt, etwa das Telepathie-Argument gegen
das Imitation-Game (vgl. Turing 1950: 453f.). Dessen ungeachtet, gibt es
genug Textstellen, die darauf hindeuten, dass Turing die Church-Turing-
These bejaht, ohne sie beweisen zu konnen, und an die Simulation aller
Denkvorgénge in einer Turingmaschine glaubt. Es ist zwar unklar, wie eine
Turingmaschine aussieht, ob sie iliberhaupt irgendwie aussehen kann, es
werden aber dennoch bildhafte Beschreibungen gegeben. Ich habe eine
Schreibmaschine, die ihr Band selbst beschreibt, als Bild fiir die Turingma-
schine erwéhnt. Petzold (2008: 71) gibt ein anderes Bild dafiir und schreibt:
»What does a Turing machine look like? You can certainly imagine some
crazy looking machine, but a better approach is to look in a mirror.*

DENKENDE MENSCHEN

Im ersten Abschnitt habe ich einen Begriff des Denkens nach dem Vorbild
der Turingmaschine beschrieben und gezeigt, welche Folgen aus einer Zu-
schreibung der Denkfihigkeit an Maschinen aufgrund der Aquivalenz zwi-
schen verschiedenen Modellen fiir Berechenbarkeit sowie der Church-
Turing-These entstehen. Im folgenden Abschnitt mochte ich drei Beispiele
geben, bei denen ein nach dem Vorbild der Maschine verstandener Begriff
des Denkens vorauseilend als Erklarung des menschlichen Denkens heran-
gezogen wird. Es geht also erneut um denselben Begriff des Denkens, dem

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212 | THOMAS HAINSCHO

ich mich aber nicht von maschineller Seite, sondern von menschlicher Seite
her annéhere.

1) Um online unerwiinschte Eintrige von Computerprogrammen zum
Beispiel in Kommentarbereiche zu verhindern, miissen haufig Eingaben bei
sogenannten CAPTCHA-Kontrollen gemacht werden. CAPTCHA ist ein
Akronym von ,Completely automated public Turing test to tell computers
and humans apart® und bezeichnet solche Aufgaben, die fiir Menschen ein-
fach und fiir Computer schwierig zu l6sen sein sollten, wie etwa verzerrte
Linien als Buchstaben zu identifizieren oder eine Frage in natiirlicher Spra-
che zu beantworten. Manche dieser CAPTCHA-Kontrollen verhindern un-
erwiinschte Eintrdge gut, andere weniger, manchmal ist auch fiir Menschen
die richtige Losung nicht so einfach zu erkennen. Besonders merkwiirdig
sind CAPTCHA-Kontrollen, die auf arithmetische Operationen zuriickgrei-
fen, und gesteigert wird die Merkwiirdigkeit durch angegebene Fragen und
Anweisungen, wie etwa: Are you a human? 3 + 4 = ...

Die Losung dieser Frage bedarf Intelligenz. Die Féhigkeit, eine solche
Aufgabe zu 16sen, kann allerdings nicht dafiir eingesetzt werden, um
menschliche von nicht-menschlichen Texteingaben zu unterscheiden. Eine
solche Frage basiert implizit auf einem naiven Verstindnis menschlicher
Intelligenz, die nach dem Vorbild der Maschine verstanden wird, die selbst
wiederum naiv gedacht wird. Gerade arithmetische Operationen sind das
Metier des Computers. Ein Programm, das Text in Formularfelder einfiigen
kann, ist in der Regel auch dazu imstande, eine solche Aufgabe zu 16sen.
Auch die anderen erwéhnten Aufgaben fallen in die Bereiche der klassi-
schen KI-Forschung, sind also prototypische Maschinenprobleme: Muster-
erkennung und Verarbeitung natiirlicher Sprache. Bereits in den 60er-
Jahren des 20. Jahrhunderts waren Computerprogramme in der Lage, soge-
nannte eingekleidete Rechenaufgaben zu 16sen. Etwa erwihnt Joseph Wei-
zenbaum in Computer Power and Human Reason (1976) das Programm
STUDENT von Daniel G. Bobrow aus dem Jahr 1967, das zum Beispiel
auf folgende Frage in natiirlicher Sprache die richtigen Antworten liefert:
,,Tom has twice as many fish as Mary has guppies. If Mary has 3 guppies,
what is the number of fish Tom has?* (Weizenbaum 1984: 187).

2) Ein anderes Beispiel stammt von Joseph Weizenbaum, der in er-
wihntem Buch iiber das Verhéltnis von Intelligenz zum Intelligenzquotien-
ten (IQ) schreibt. Er kritisiert ein Verstdndnis von Intelligenz als das, was
bei Intelligenztests in der Einheit IQ gemessen wird. Er ist der Ansicht,

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIE MASCHINEN DENKEN | 213

»that an entirely too simplistic notion of intelligence has dominated both
popular and scientific thought, and that this notion is, in part, responsible
for permitting artificial intelligence’s perverse grand fantasy to grow®
(Weizenbaum 1984: 203). An mehreren Stellen fordert Weizenbaum dazu
auf, Begriffe nicht losgelost von ihren Bezugssystemen zu verstehen. Diese
Forderung trifft heute auch auf sein Buch zu, das im Kontext der USA der
70er-Jahre zu lesen ist. So betrifft seine Kritik am IQ mitunter auch den
Einfluss von Intelligenztests auf den Verlauf akademischer Karrieren und
dergleichen (vgl. Weizenbaum 1984: 203f.). Seit der Verdffentlichung des
Buchs vor rund 40 Jahren haben sich zwar einige Kritikpunkte geéndert,
der Kern von Weizenbaums Ansichten ist meines Erachtens auch heute
noch giiltig.

Weizenbaums Kritikpunkt ist, dass sich menschliche Intelligenz weder
mit den eingesetzten Intelligenztests messen 1ésst, noch vom 1Q akkurat er-
fasst wird. Nach Weizenbaum lasse sich menschliche Intelligenz ndmlich
nicht linear messen, sie sei verschriankt mit wesentlich menschlichen Cha-
rakteristika wie Kreativitit, Intuition und Klugheit. Es wire lacherlich, eine
lineare Skala fiir Kreativitdt und dergleichen zu erarbeiten. Intelligenz kann
auch nicht ohne Bezugssystem verstanden werden: Man kann intelligent
handeln, intelligent denken, intelligent urteilen etc. Um Intelligenz zu mes-
sen, miisse sie isoliert als intelligente Intelligenz verstanden werden, was
ein unsinniges Maf} wire. (Vgl. ebd.: 204f.)

Nach Weizenbaum ist die Gleichsetzung von Intelligenz mit dem 1Q
wesentlich verantwortlich fir das Entstehen von Ansichten, nach denen es
keinen Bereich des menschlichen Denkens gebe, der nicht auch maschinell
erfasst werden kann (vgl. ebd.: 207). Ein intelligenter Mensch hat Bega-
bung dafiir, geschickt Probleme eines bestimmten Bereichs zu 16sen — das
kann etwa Wissenschaft, Alltag, Politik oder Kultur im Allgemeinen betref-
fen. Die Entwicklung dieser Begabung ist, was Weizenbaum als Sozialisie-
rung versteht: ,,Every organism is socialized by the process of dealing with
problems that confront it.“ (Ebd.: 210) Was das menschliche Denken be-
stimmt, ist, dass es sich mit Problemen des Menschen beschéftigt. Diese
Beschiftigung ist nicht alleine von Logik geleitet, sondern auch von Angs-
ten, Hoffnungen, Wiinschen etc., das heift, die Beschéftigung mit mensch-
lichen Problemen macht Menschen zu Menschen — formale Probleme sind
ein Teil der menschlichen Probleme, aber nicht ihre Gesamtheit.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214 | THOMAS HAINSCHO

3) Im dritten Beispiel mochte ich mich auf Verhaltensforschung bezie-
hen, bei der untersucht wird, ob und wie Tiere denken konnen. Es gibt ei-
nen methodischen und einen sprachlichen Aspekt, den ich erwédhnen méch-
te: Der methodische Aspekt betrifft den Aufbau bestimmter Experimente.
Der experimentelle Nachweis von kognitiven Fahigkeiten erfolgt haufig in-
nerhalb einer Experimentumwelt und geméf einer Denkféhigkeit nach ma-
schinellem Vorbild: Tiere 16sen logische Rétsel, miissen mit Zeichen auf
Zeichen antworten, Gegenstdnde nach bestimmten Eigenschaften anordnen
etc. Solche Aufgaben fallen ebenso in die klassischen Bereiche der KI-
Forschung: Logik, Sprachverarbeitung und Mustererkennung.

Ein Beispiel dafiir ist die Primatenforschung von Nobuyuki Kawai und
Tetsuro Matsuzawa. Sie berichten in der Zeitschrift Nature von einem Ex-
periment mit dem Schimpansenweibchen Ai, das die arabischen Ziffern von
null bis neun der Grofe nach ordnen kann. Im beschriebenen Experiment
konnte nachgewiesen werden, dass Ai bestimmte Folgen von fiinf Ziffern
im Gedéchtnis behalten konnte. Thre Leistung wird mit den F#higkeiten
von menschlichen Kindern vor der Schulzeit verglichen. (Vgl. Kawai &
Matsuzawa 2000: 39)

Der sprachliche Aspekt betrifft Beschreibungen von Tierverhalten. Sol-
che Beschreibungen sind nicht einfach: Sitze wie Die Katze weifs, wann sie
kommt und dergleichen sind im Alltag nicht problematisch, im philosophi-
schen Gebrauch handelt es sich allerdings um eine Wissenszuschreibung,
die Voraussetzungen und Konsequenzen hat. In der Verhaltensforschung ist
man sich der Schwierigkeit der angemessenen Wortwahl durchaus bewusst,
sie wird etwa von Kuczaj II und Tahmes Walker (2006: 582) thematisiert.
Das von mir angesprochene Problem betrifft aber gar nicht einen sorglosen
Umgang mit philosophisch aufgeladenen Begriffen auflerhalb der Philoso-
phie, sondern die Verwendung einer Sprache, die von technischen Termini
durchsetzt ist. Die folgenden Beispiele sind aus dem Textzusammenhang
losgelost, aber — provokant formuliert — bei ihnen ist es unklar, ob die Be-
zeichnung einer Tiergattung verwendet wird oder der Eigenname einer be-
stimmten Maschine: ,,Dolphin processing of gestural sequences® (Kuczaj II
& Tahmes Walker 2006: 582); ,,[...] hoverflies appear to compute their in-
terception paths with conspecifics according to a simply specifiable rule,
one which could plausibly be ,hard-wired* into the flies’ brains [...]* (Bo-
den 1984: 155); ,,[...] continuing debate regarding the nature of the stored

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIE MASCHINEN DENKEN | 215

information used by pigeons during complex visual categorizations [...]*
(Huber & Aust 2006: 328).

Jedes der drei Beispiele kann als Symptom dafiir verstanden werden,
dass ein Begriff des Denkens nach Vorbild der Maschine zur Anwendung
kommt, wenn es um eine Zuschreibung von Denkfédhigkeit geht. Die Bei-
spiele veranschaulichen, dass eine fiir Menschen und Maschinen analoge
Vorstellung des Denkens auch auf andere Bereiche als Rechenfdhigkeit
ausgedehnt wird: Als Mittel zur Unterscheidung zwischen Mensch und Ma-
schine (erstes Beispiel) sowie als MaBstab fiir die Intelligenz von Menschen
(zweites Beispiel) und von Tieren (drittes Beispiel). Demnach miisste die
eingangs von Joseph M. Rosen zitierte Enttduschung, dass es sich bei simu-
lierten Denkvorgingen nicht um ein wirkliches Denken handelt, ver-
schwinden. Maschinen kann die Fahigkeit zu denken zugeschrieben wer-
den, wenn man andere mogliche Interpretationen des Denkens aus den Au-
gen verliert. Man iiberwindet damit einen diffusen Begriff des Denkens zu-
gunsten einer begrifflichen Festlegung.

Eine Annédherung des Menschen an die Maschine wird angesichts neuer
Technologien zunehmend deutlich. Viele Aspekte dieser Anndherung be-
treffen den menschlichen Korper, der durch technische Eingriffe verbessert
und verschonert sowie von Krankheiten und Verletzungen geheilt werden
kann. Diskurse dariiber verlaufen zwischen zwei romantischen Fiktionen:
jener des Korpers als unantastbare Natur und jener des Korpers als posthu-
manes Informationsgemenge. Hinsichtlich des Denkens scheinen Maschine
und Mensch ihre Rollen zu tauschen: Das menschliche Gehirn wird zum
Datentrager reduziert, der Computerspeicher zum Gedankentrager erhoben.
Denkende Maschinen hitten gegeniiber denkenden Menschen zahlreiche
Vorteile: Sie kénnen zwar falsch programmiert sein — das wire ein Fehler,
der aus menschlichem Versagen resultiert —, aber sie konnen sich nicht ir-
ren, sie erkranken nicht, sie werden nicht miide, hungrig oder durstig, sie
haben keine ablenkenden Interessen etc.

Was bei solchen Ansichten allerdings unerwéhnt bleibt, ist, dass den-
kende Wesen nicht nur bestimmte, in der Regel positiv besetzte Rechte und
Freiheiten besitzen, sondern auch Verantwortung und Pflichten haben:
Denkende Menschen tragen politische Verantwortung, sie nehmen — wenn
es moglich ist — an demokratischen Wahlen teil, sie gehen mit anderen den-
kenden Menschen sexuelle, das heifit kdrperliche Beziehungen ein, sie dis-
kutieren {iber Entscheidungen, die fiir sie und andere mitunter lebensent-

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216 | THOMAS HAINSCHO

scheidend sind, sie treffen solche Entscheidungen. Denkende Menschen t6-
ten sich selbst und gegenseitig, sie helfen einander, und beides nicht aus ei-
nem einzigen bestimmten Trieb oder einer fassbaren Menge von Regeln
heraus, sondern aus einer Vielzahl an Griinden.

Es ist sinnvoll, Maschinen — und auch Tiere — von diesen Verpflichtun-
gen auszuschlieen. Ein guter Grund fiir diesen Ausschluss ist, anzuneh-
men, dass sie nicht in der Lage sind, so zu denken wie Menschen denken.
Wie kann ein Computer dazu in der Lage sein, Gerichtsurteile zu féllen?
Wie kann ein Computer eine medizinische Diagnose erstellen und Pati-
ent_innen iiber ernste Erkrankungen informieren? Wie kann ein Computer
politische Entscheidungen treffen? Selbst wenn man die abwegige Annah-
me trifft, solche Entscheidungsfindungsprozesse lieBen sich modellieren, ist
es absurd anzunehmen, dass eine Maschine verstehen oder simulieren kon-
ne, was es heiflt, mit einer getroffenen Entscheidung zu leben. Thr Leben —
wenn man von Leben sprechen kann — besteht eben nicht darin zu irren, zu
erkranken, miide zu werden, zu hungern etc. Gedankenexperimente {iber
Totalsimulationen, in denen auch fiir Maschinen die Vorstellung eines mit
der Umwelt verbundenen Kérpers erklirt wird, sind interessante Uberle-
gungen, die Ausfithrungen hier sind aber nicht aus hypothetischen, sondern
empirischen Beispielen hervorgegangen.

Aus meinen Uberlegungen lassen sich keine ethischen Schliisse ziehen:
Maschinen — und auch Tieren — keine Denkfahigkeit zuzusprechen, recht-
fertigt weder Grausamkeit an ihnen noch Respekt fiir sie. [hnen Denkfahig-
keit zuzusprechen, ldsst schwierige Fragen aufkommen: Welche Art von
Verantwortung wird ihnen wie und warum zugeschrieben? Was soll mit
fehlerhaften Computern passieren? Soll ihr Speicher geldscht oder behan-
delt werden? Es handelt sich dabei um den materiellen Triger von Gedan-
ken. Es gibe nur fadenscheinige Griinde, fehlerhafte, denkfdhige Computer
anders zu behandeln als kranke, denkfdhige Menschen. Die Vorstellung ei-
nes Krankenhauses, in dem neurotische Computer behandelt werden,
scheint seltsam. Wird Maschinen — und Tieren — Denkfahigkeit nicht zuge-
sprochen, entstehen diese Fragen zwar auch, die Stellungnahme dazu hat
aber andere Auswirkungen. Werden diese Fragen ohne zugeschriebene
Denkféhigkeit behandelt, miinden sie in der sinnvollen, ethischen Frage,
welche Stellung Maschinen und Tiere in der Welt des Menschen einneh-
men.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIE MASCHINEN DENKEN | 217

RESUMEE

Dieser Text ist aus Uberlegungen dariiber entstanden, welcher Begriff des
Denkens sich aus Betrachtungen von Maschinen bilden l4sst und was pas-
siert, wenn dieses Modell auf menschliches Denken angewandt wird. Die
Aquivalenz bestimmter formaler Modelle von Berechenbarkeit kann ge-
zeigt werden, das heifit mit einem Modell M lassen sich nicht mehr und
nicht weniger Probleme 16sen als mit einem anderen, dquivalenten Modell
Mo. Es sind keine Modelle bekannt, die mehr leisten kdnnen als die Turing-
maschine und zu ihr dquivalente Konzepte. Dass auch Menschen hinsicht-
lich ihrer Rechenfahigkeiten nicht mehr leisten koénnen als Turingmaschi-
nen, ist der Inhalt der Church-Turing-These. Diese These kann nicht bewie-
sen werden, im Allgemeinen wird aber davon ausgegangen, dass sie wahr
ist.

Computer haben bereits Schachpartien gegen amtierende Schachwelt-
meister gewonnen und wenn Autos sich in Zukunft selbst fahren, werden
sie ohne Zweifel besser einparken kdnnen als Menschen. Angesichts der er-
staunlichen Féahigkeiten von Maschinen kommen Zweifel daran auf, ob sie
nicht doch gleich denkfahig wie Menschen sind und hinsichtlich ihrer Ei-
genschaften — endlose Rationalitdt ohne Erschopfung — nicht sogar buch-
stablich bessere Menschen wiren.

Meine Antwort darauf ist, dass solche Uberlegungen darauf hinarbeiten,
die Verantwortung fiir sich selbst und andere Menschen aufzugeben. Diese
Verantwortung entsteht aus menschlicher Sozialisierung und sie zu tragen
ist nicht einfach, aber wesentlicher Bestandteil des anstrengenden mensch-
lichen Lebens. In Anbetracht der vielen Konflikte, mit denen man konfron-
tiert wird — seien sie alltdglicher, sozialer, ethischer, dsthetischer, emotiona-
ler, rationaler etc. Art —, sind jene Probleme, fiir die nur Rationalitdt beno-
tigt wird, ein kleiner Teilbereich. Ich mdchte mich nicht fiir bedingungslose
Irrationalitdt in diesen Bereichen aussprechen, aber verneine die pauschale
Moglichkeit von geeigneten Konfliktmodellierungen. Um Entscheidungen
in solchen Konflikten zu treffen, bedarf es nicht nur der Féahigkeit, rational
zu denken, sondern auch Vorstellungen davon, was es heifit, zu leben, und
davon, wie andere Menschen angesichts bestimmter Umsténde zu leben ha-
ben. Ich méchte also den Unterschied zwischen menschlichem Denken und
maschinellem Denken bejahen — nicht aufgrund des mit ihm verbundenen
Ausmalles an Verantwortung. Der Féhigkeit zu rechnen kommt keine Ver-

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218 | THOMAS HAINSCHO

antwortung in dem Sinn zu, wie sie der Fiahigkeit, Entscheidungen in
menschlichen Konflikten zu treffen, zukommt. Es erscheint mir miiig, je-
manden davon {liberzeugen zu wollen, dass eine Maschine verstehen konne,
was es heilit, mit bestimmten Entscheidungen leben zu miissen. Die Fahig-
keit zu denken auch Maschinen zuzusprechen, bedeutet, Verantwortung ab-
zugeben, und zeugt von einer Flucht des Menschen vor sich selbst.

LITERATUR

Boden, M.A. (1984): Animal Perception from an Artificial Intelligence
Viewpoint, in: Hookway, Ch. (Ed.), Minds, Machines and Evolution.
Philosophical studies. Cambridge University Press, 153—174.

Church, A. (1937): Reviewed Work: On Computable Numbers, with an
Application to the Entscheidungsproblem by A. M. Turing, in: The
Journal of Symbolic Logic. 2 (1), 42-43.

Clarke, A.C. (2000): 2001: A Space Odyssey. New York: ROC.

Herold, H., Lurz, B., Wohlrab, J. (2006): Grundlagen der Informatik. Miin-
chen: Pearson Studium.

Hodges, A. (2014): Alan Turing: The enigma. London: Vintage.

Huber, L., Aust, U. (2006): A Modified Feature Theory as an Account of
Pigeon Visual Categorization, in: Wasserman, E.A., Zentall, Th.R.
(Ed.), Comparative Cognition. Experimental Explorations of Animal In-
telligence. New York: Oxford University Press, 325-342.

Hopcroft, J.E., Motwani, R., Ullman, J.D. (2002): Einfiihrung in die Auto-
matentheorie, formale Sprachen und Komplexitdtstheorie. Miinchen:
Pearson Studium.

Kawai, N., Matsuzawa, T. (2000): Numerical Memory Span in a Chimpan-
zee, in: Nature. 403 (6765), 39-40.

Kleene, S.C. (1967): Mathematical Logic. New York: John Wiley & Sons.
Kleene, S.C. (1971): Introduction to Metamathematics. Groningen, Am-
sterdam: Wolters-Noordhoff Publishing & North-Holland Publishing.
Kuczaj 11, S.A., Tahmes Walker, R. (2006): How Do Dolphins Solve Prob-
lems? in: Wasserman, E.A., Zentall, Th.R. (Ed.), Comparative Cogni-
tion. Experimental Explorations of Animal Intelligence. New York: Ox-

ford University Press, 580-601.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIE MASCHINEN DENKEN | 219

Neumann, J. von. (1992): First Draft of a Report on the EDVAC. Corrected
copy of the original typescript by Michael D. Godfrey, Information Sys-
tems Laboratory, Stanford University. Retrieved from: http://www.wiley.
com/legacy/wileychi/wang_archi/supp/appendix_a.pdf [25.10.2015].

Oppy, G., Dowe, D. (2011): The Turing Test, in: Zalta, EN. (Ed.), The
Stanford Encyclopedia of Philosophy (Spring 2011 Edition). Retrieved
from: http://plato.stanford.edu/archives/spr2011/entries/turing-test
[25.10.2015].

Petzold, C. (2008): The annotated Turing. A Guided Tour through Alan Tu-
ring’s Historic Paper on Computability and the Turing Machine. Wiley
Publishing: Indianapolis.

Turing, AM. (0.J.): Proposed Electronic Calculator. Retrieved from:
http://www.alanturing.net/turing_archive/archive/p/p01/p01.php
[25.10.2015].

Turing, A.M. (1936/37): On Computable Numbers, with an Application to
the Entscheidungsproblem, in: Proceedings of the London Mathemati-
cal Society. 42 (3/4), 230-265.

Turing, A.M. (1950): Machinery and Intelligence, in: Mind. 59, 433—460.

Turing, A.M. (1996): Intelligent Machinery, A Heretical Theory, in: Philo-
sophia Mathematica. 4 (3), 256-260.

Warwick, K., Shah, H. (2015): Can Machines Think? A Report on Turing
Test Experiments at the Royal Society, in: Journal of Experimental &
Theoretical Artificial Intelligence. Volume in press. Retrieved from:
http://tandfonline.com/doi/full/10.1080/0952813X.2015.1055826
[25.10.2015].

Weizenbaum, J. (1984): Computer Power and Human Reason. From Jud-
gement to Calculation. Harmondsworth: Penguin Books.

FiLME

TECHNOCALYPS (2006): R: Frank Theys. Belgien: Votnik. Retrieved from:
https://www.youtube.com/watch?v=7TMXQSbjBL7Q [25.10.2015]

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Autorinnen und Autoren

Bulgakowa, Oksana, studierte an der Moskauer Filmhochschule und pro-
movierte an der Humboldt Universitdt Berlin, Professorin fiir Filmwissen-
schaft an der Johannes Gutenberg-Universitdt Mainz. Wichtigste Publikati-
onen: Eisenstein. Eine Biographie, 1998 (englische Ubersetzung: 2002);
Fabrik der Gesten, 2005; Die SinnFabrik, 2015.

Demmerling, Christoph, studierte Philosophie, Deutsche Literatur und
theoretische Linguistik an der Universitiat Konstanz und in Florenz, Inhaber
des Lehrstuhls fiir Theoretische Philosophie in Jena und Mitherausgeber
der Deutschen Zeitschrift fiir Philosophie. Wichtigste Publikationen: Spra-
che und Verdinglichung. Wittgenstein, Adorno und das Projekt einer kriti-
schen Theorie, 1994; Grundprobleme der analytischen Sprachphilosophie.
Von Frege zu Dummett, 1998; Sinn, Bedeutung, Verstehen. Untersuchun-
gen zu Sprachphilosophie und Hermeneutik, 2002.

Haag, Johannes, studierte an der Ludwig-Maximilians-Universitdt Miin-
chen, Professor fiir Theoretische Philosophie an der Universitit Pots-
dam. Wichtige Verdffentlichungen: Der Blick nach innen. Wahrnehmung
und Introspektion, 2001; Erfahrung und Gegenstand. Das Verhdltnis von
Sinnlichkeit und Verstand, 2007; Ubergénge — diskursiv oder intuitiv? Zu
Eckart Forsters ,Die 25 Jahre der Philosophie‘ (als Hrsg. gemeinsam mit
M. Wild), 2013.

Hainscho, Thomas, studierte Philosophie und Informatik in Klagenfurt,

derzeit arbeitet als Universitétsassistent am Institut fiir Philosophie der Al-
pen-Adria-Universitidt Klagenfurt. Letzte Veroffentlichung: Schreiben ge-

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222 | DAS DENKEN DES DENKENS

gen die Sprache: Georges Bataille als Sprachphilosoph und Erkenntnisthe-
oretiker, in: A. Boelderl (Hg.), Welt der Abgriinde, 2015.

Pechriggl, Alice, studierte Philosophie und Politologie in Florenz, Paris
und Wien, wo sie 1990 promovierte, ist Professorin am Institut fiir Philoso-
phie der Universitdt Klagenfurt. Wichtige Publikationen: Hegemonie und
die Kraft der Bilder (als Hrsg. gemeinsam mit A. Schober), 2013; Korpora-
le Performanz. Zur bedeutungsgenerierenden Dimension des Leibes (als
Hrsg. gemeinsam mit A. Béhler und Ch. Herzog), 2013; Eros, 2009.

Rolf, Thomas, studierte Philosophie und Germanistik an der Universitit
Miinster und an der TU Chemnitz, derzeit Lehrbeauftragter an der Univer-
sitdt Mainz und Leiter des Philosophie-Forums Marburg. Wichtigste Publi-
kationen: Erlebnis und Reprdsentation. Eine anthropologische Untersu-
chung, 2006; Normalitdt. Ein philosophischer Grundbegriff des 20. Jahr-
hunderts, 1999.

Soboleva, Maja, studierte Philosophie und Chemie, derzeit Professorin fiir
Philosophie an der Alpen-Adria-Universitdt Klagenfurt. Wichtigste Publi-
kationen: Leben und Sein. Hermeneutische Bedeutungstheorien von Georg
Misch und Josef Konig, 2014; Die Philosophie Michail Bachtins. Von der
existenziellen Ontologie zur dialogischen Vernunft, 2010; A. Bogdanov und
der philosophische Diskurs in Russland zu Beginn des 20. Jahrhunderts.
Zur Geschichte des russischen Positivismus, 2007.

Thun, René, studierte Philosophie und Musikwissenschaft an der TU Ber-
lin, promovierte an der Philipps-Universitdt Marburg im Fach Philosophie,
wo er gegenwirtig als Lehrbeauftragter titig ist. Wichtigste Publikationen:
Partizipation an Aufkldrung durch das Medium der Neuen Musik, in: Kunst
und Kirche, (1) 2012; Was macht der Realist in der Galerie? Bemerkungen
zur metaphorischen Verwendung des Gelingensprdidikats im dsthetischen
Diskurs, in: Zeitschrift fiir Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft 58
(1) 2013; Ein ,Ende‘ ohne Ende. Hegel, Adorno, Danto und das Verhdltnis
von Idee und Gestalt, in: Th. Erne et al. (Hg.), Vom Ende her gedacht,
2014.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUTORINNEN UND AUTOREN | 223

Vendrell Ferran, ingrid, studierte Philosophie an der Universitit Barce-
lona, an der Eberhard-Karls-Universitit Tiibingen und Soziologie an der
UNED in Madrid, derzeit akademische Rétin fiir theoretische Philosophie
an der Schiller Universitdt Jena. Wichtigste Verdffentlichungen: Die Emo-
tionen. Gefiihle in der realistischen Phinomenologie, 2008; Wahrheit, Wis-
sen und Erkenntnis in der Literatur (als Hrsg. zusammen mit Ch. Demmer-
ling), 2014.

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

Stefan Deines

Situierte Kritik

Modelle kritischer Praxis in Hermeneutik,
Poststrukturalismus und Pragmatismus

Mai 2017, ca. 240 Seiten, kart., ca. 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-3018-3

Andreas Hetzel
Vielfalt achten
Eine Ethik der Biodiversitit

Juli 2016, ca. 200 Seiten, kart., ca. 24,99 €,
ISBN 978-3-8376-2985-9

Harald Lemke
Ethik des Essens
Einfiihrung in die Gastrosophie

Mai 20106, ca. 540 Seiten, kart., ca. 39,99 €,
ISBN 978-3-8376-3436-5

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.


https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

Christian W. Denker
Vom Geist des Bauches
Fiir eine Philosophie der Verdauung

September 2015, 536 Seiten, kart., 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-3071-8

Ralf Kriiger
Quanten und die Wirklichkeit des Geistes
Eine Untersuchung zum Leib-Seele-Problem

September 2015, 166 Seiten, kart., 24,99 €,
ISBN 978-3-8376-3173-9

Karl Hepfer
Verschworungstheorien
Eine philosophische Kritik der Unvernunft

August 2015, 192 Seiten, kart., 24,99 €,
ISBN 978-3-8376-3102-9

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.


https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

Sandra Markewitz (Hg.)
Grammatische Subjektivitit
Wittgenstein und die moderne Kultur

Juli 2016, ca. 300 Seiten, kart., ca. 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-2991-0

Dirk Braunstein

Adornos Kritik

der politischen Okonomie
Dezember 2015, 450 Seiten,
kart., 36,99 €,

ISBN 978-3-8376-3443-3

Nicola Condoleo

Vom Imaginiren zur Autonomie
Grundlagen der politischen
Philosophie von Cornelius Castoriadis

November 2015, 198 Seiten, kart., 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-3189-0

Daniel Martin Feige,

Judith Siegmund (Hg.)
Kunst und Handlung
Asthetische und handlungs-
theoretische Perspektiven

Oktober 2015, 262 Seiten, kart., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-2796-1

Dirk Stederoth
Freiheitsgrade

Zur Differenzierung
praktischer Freiheit
Juni 2015, 304 Seiten,
kart., zahlr. Abb., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-3089-3

Sebastian Bandelin

Anerkennen als Erfahrungsprozess
Uberlegungen zu einer
pragmatistisch-kritischen Theorie
Mai 2015, 332 Seiten, kart., 36,99 €,
ISBN 978-3-8376-3131-9

Gerhard Gamm, Andreas Hetzel (Hg.)
Ethik — wozu und wie weiter?

April 2015, 236 Seiten, kart., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-2916-3

Marc Rélli (Hg.)

Fines Hominis?

Zur Geschichte der philosophischen
Anthropologiekritik

Mirz 2015, 232 Seiten, kart., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-2956-9

Angelo Maiolino

Politische Kultur in Zeiten
des Neoliberalismus

Eine Hegemonieanalyse

2014, 448 Seiten, kart., 39,99 €,
ISBN 978-3-8376-2760-2

Steffi Hobuf, Nicola Tams (Hg.)
Lassen und Tun
Kulturphilosophische Debatten
zum Verhiltnis von Gabe und
kulturellen Praktiken

2014, 264 Seiten, kart., 27,99 €,
ISBN 978-3-8376-2475-5

Annika Schlitte, Thomas Hiinefeldt,
Daniel Romic, Joost van Loon (Hg.)
Philosophie des Ortes

Reflexionen zum Spatial Turn in

den Sozial- und Kulturwissenschaften

2014, 250 Seiten, kart., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-2644-5

Miriam Mesquita

Sampaio de Madureira
Kommunikative Gleichheit
Gleichheit und Intersubjektivitit
im Anschluss an Hegel

2014, 216 Seiten, kart., 26,99 €,
ISBN 978-3-8376-1069-7

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://dol.org/1014361/9783839431566 - am 14.02.2026, 08:50:31.



https://doi.org/10.14361/9783839431566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover Das Denken des Denkens
	Inhalt
	Vorwort
	Es kommt stets anders. Denken als positive Nichtigkeit
	Sprache, Denken, praktische Begriffe. Überlegungen zur Frage nach der Sprachabhängigkeit des Denkens und Handelns
	Methodologische Überlegungen zum Verhältnis von Denken und Sprechen
	Braucht man Anschauung um zu denken?
	Epistemische Gefühle und epistemische Werte
	Denkakte im Leibbezug
	Musikalisches Denken und Wahrnehmen im Modus der Metapher
	Gedanken über das Denken: Sergei Eisensteins Vorschlag
	Wie Maschinen denken
	Autorinnen und Autoren

