2. Die christliche Liebe

Das Seelenleben. Die Person

Mit Aufkommen des Christentums sieht sich das Abendland
an den Hohepunkten seiner Evolution und in den tiefen Kri-
sen, die seine Wurzeln offenlegen, einem ungeldsten Konflikt
gegentiber, der auf zwei Seelen hindeutet. »Im Anfang war das
Wortg, so heifst es im Johannesevangelium. Das Wort, der Lo-
gos der hellenischen Tradition. Aber im selben Buch wird wei-
ter behauptet, dass Gott die Liebe ist, und wer liebt, ist in Gott
und Gott in ihm. Die Liebe und der Logos werden Thm zuge-
schrieben, der die Wahrheit, der Weg und das Leben ist: la
somma sapienza e il primo amore.

Diese Reihe vermengter Behauptungen stellt eine skan-
dalose Beunruhigung fiir die hellenische Seele dar, die im Her-
zen unserer Kultur schldgt. Es fallt ihr, die aus Klarheit,
Prizision und Harmonie gemacht ist, nicht leicht, sich an die
Gleichstellung zweier so widerspriichlicher Begriffe zu gewoh-
nen. Thre geometrische Architektur widerstrebt der tiber-
schaumenden Vitalitit dieses neuen Geistes. Ob platonisch
oder aristotelisch — fiir sie ist dieser Geist Orthopéadie oder
Hindernis.

In den Formeln der christlichen Liebe werden die Begriffe
der klassischen Beziehung zwischen dem Liebestrieb und der
von ihm angestrebten Perfektion buchstdblich verkehrt. Unter
dem Banner der Caritas stellen sie der erotischen Dialektik die
vollkommen neuen, in vielerlei Hinsicht gegensitzlichen Kri-
terien von Wiirde und Wert entgegen. Diese Umkehrung hat

25

https://dol.org/10.5771/9783495097314-25 - am 16.01.2026, 08:41:49.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die christliche Liebe

Vorlaufer in der griechisch-romischen Kultur — insbesondere
in der Metaphysik der neuplatonischen Schulen —, wird aber
vor dem Auftauchen des Christentums nicht génzlich voll-
zogen.

Die christliche Liebe und die hellenische Liebe verfiigen
tiber einen gemeinsamen Ausgangspunkt. Beide stellen in der
Welt und im Leben das dar, was das Leben lebenswert macht.
Allein durch die Liebe lasst sich zum klaren Bewusstsein eines
menschlichen Schicksals finden. Aber diese erhebende Funk-
tion wird ganz unterschiedlich umgesetzt.

Die besagte grundsitzliche Ubereinstimmung wird durch
ihre gemeinsame Wurzel erklirt. Beide gehen von einem we-
senhaften Dualismus aus, der schon den primitiven Vorstel-
lungen von einem Schattenreich und einem Lichtreich ent-
spricht, sowie der dringlichen Notwendigkeit, das Dunkel
eines verganglichen Lebens zu tiberwinden, um in einem ho-
heren Leben das vollkommene Licht zu erlangen. Aus diesem
Grund sind beide (sowie die nachfolgende Kultur, die auf ihren
jeweiligen und wechselseitigen Verzweigungen beruht) durch
eine vollige Korrelation der Themen von Liebe und Tod ge-
kennzeichnet, und zwar derart, dass es schwierig ist, eine Ge-
schichte tiber die Liebe zu finden, die nicht auf den Tod Bezug
nimmt, oder ein Traktat {iber den Tod, das nicht auf irgendeine
Weise die Liebesthematik streift.

Eine weitere Bedingung fiir die Liebe ist die hochste Exis-
tenz einer absoluten, umfassenden Wirklichkeit und der kor-
relative Abgrund des Nichts, das stindig damit droht, das Le-
ben in einem Prozess reiner Zerstorung aufzulosen. Aber die
Verbindung zwischen beiden, Leben und Tod, Fiille und Auf-
l6sung, Sein und Nichtsein, verdndert sich tiefgreifend, und
damit auch die Richtung des liebenden Strebens.

Dem griechisch-romischen Menschen gelingt es, in einer
wirren, von geheimnisvollen Beziigen und untergriindigen
Einfliissen beherrschten Welt ein Reich der Objektivitat und

26

https://dol.org/10.5771/9783495097314-25 - am 16.01.2026, 08:41:49.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Seelenleben. Die Person

der Vernunft zu errichten. Anhand der Klarheit des Wortes
erlegt er der Wirklichkeit Bedingungen auf. Jedes Ding muss
sein, was es ist, und auf unmissverstindliche Weise muss sich
sein unverinderliches Wesen abheben. Vermittels der Abgren-
zung und Definition steckt jedes Sein das eigene Gebiet ab und
erhalt klare Umrisse. Die Dinge kldren sich durch ihre jeweili-
ge und gegenseitige Abgrenzung. Zahlen, Volumen, Fldchen,
Linien, Formen und Ideen umgrenzen die Wirklichkeiten,
trennen und unterscheiden sie. Das Wesen der AufSerlichkeit
liegt in der Unterscheidung, also dem Trennen und Gegen-
tiberstellen der Dinge. Eine objektive Welt ist erklartermafsen
eine »duflere« Welt. Der Raum, die Geometrie, die Zahl, das
Maf3 verwandeln die Welt in einen dufderen Bereich, in dem
sich die Dinge abzeichnen. Im Hinblick auf diese Welt lebt
der Mensch wie ein Ding unter Dingen, gesondert, definiert,
begrenzt. Er ist das vornehmste der Dinge, die hochste der For-
men, eine dynamische leuchtende Skulptur. Thn zeichnet die
Gabe aus, die Welt widerspiegeln zu konnen. Das ist die Funk-
tion des Bewusstseins. Die Welt driickt sich darin ein wie die
Buchstaben in ein blankes Wachstifelchen. Das Bewusstsein
tastet die Welt ab wie eine Hand, wirft sie wie ein Spiegel zu-
rlick. Daher die herausragende Funktion der Spekulation. Die
edelste Beschiftigung des menschlichen Lebens besteht im
Spekulieren — spiegeln —, im sorgfaltigen Erfassen der Formen
und Ideen, die die Dinge bestimmen, und im genauen Feststel-
len ihrer Umrisse und ihrer Melodie.

Mit dem Christentum wird eine Dimension der Wirklich-
keit in die europdische Kultur eingefiihrt, die ihr zuvor fehlte.
Was die Objektivitit der Dinge betrifft, wird die Schopferkraft
des Geistes, die lebendige und greifbare Wirklichkeit des See-
lenlebens offenbart und bestiarkt. Der gewohnliche Blick, der
unvermittelt auf die Dinge geworfen wird, bricht plotzlich,
richtet sich auf sich selbst und findet in der eigenen Innerlich-
keit ein neues, mit ungeahnten Schitzen angefiilltes Reich.

27

https://dol.org/10.5771/9783495097314-25 - am 16.01.2026, 08:41:49.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die christliche Liebe

Zwischen die Welt der Dinge und die Tiefe meines per-
sonlichen Mittelpunktes stellt sich eine Flut von Empfindun-
gen, Gefiihlen, Ideen, Begehren, Impulsen, Wiinschen, Angs-
ten und Hoffnungen, Entschliissen und Ratlosigkeiten, die
den tiefen geheimnisvollen Bezirk meines Innern konstituie-
ren. Der geistige Bereich mit seinen dunklen Galerien und
lichten Hinterzimmern wirft seine Unruhe auf das Gesicht
der Welt. Die alte geometrische Architektur gerdt ins Wan-
ken, die Schnittlinien wellen sich, die Flichen tiberlappen sich
und schwemmen auf, die Korper verlieren ihre statische
Schwere. Alles verbindet und organisiert sich in einem leben-
digen Dynamismus. Die Qualititen und Zahlen, die Formen
und Ideen werden zum Ziel der geistigen Tatigkeit. Die Ver-
standeswdarme bringt ihre geometrischen Konturen zum
Schmelzen, wie das Feuer die materiellen Formen. Wachs oder
Eisen, die Dinge der Welt verlieren ihre eigentiimliche Be-
schaffenheit und werden zur formbaren Materie der Geistes-
arbeit. Im wortlichen Sinne der lateinischen Etymologie wird
die Wirklichkeit der »Objektivitit« — Projektion — immer dhn-
licher. Der Verstand wirft die leuchtende Klarheit der Ideen
voraus und schafft eine Welt, die Objektivitit ist, eine Schop-
fung der Subjektivitat.

In der Wirklichkeit der Auflenwelt konkretisieren und be-
haupten sich die Dinge durch ihre gegenseitige Abgrenzung. Je
abgegrenzter, desto besser definiert sind sie. Daher die typisch
hellenische Auffassung von der negativen Unendlichkeit. Da-
zu kommt es durch die Authebung der Grenzen. Das Unend-
liche ist das Unbestimmte. Ein Seiendes, das allmihlich seine
konkrete Begrenztheit aufgibt, verringert das Volumen des ei-
genen Seins und verliert sich allmahlich in der Vielheit des
Nichts. Desgleichen losen sich die Generationen im Abgrund
der Zeit auf und die Formen in der Leere des Raums. Nur der
Logos unterteilt und bestimmt und errichtet iiber dem diiste-
ren Chaos die Gestalt des Seins. Jede Art von Vollkommenheit

28

https://dol.org/10.5771/9783495097314-25 - am 16.01.2026, 08:41:49.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Seelenleben. Die Person

ist endlich. Die Begrenzung ist ein Quell der Fiille und Voll-
kommenheit.

Mit dem Erscheinen des Geistes dndern sich die Dinge auf
grundlegende Weise. Der Geist definiert und begrenzt. Das ist
eine seiner Haupttitigkeiten. Aber sein Bereich ist definitions-
gemifd unbegrenzt. Nur metaphorisch lisst er sich als ein Be-
reich oder eine Wohnung beschreiben. Streng genommen ist
seine Wirklichkeit nicht mit raumlichen Kategorien zu mes-
sen. Seine Fiille ist grenzenlos. Im Reich des Geistes ist nur
das Unendliche vollkommen.

Der verschlossenen Wirklichkeit der Auflenwelt stellt er
eine offene Wirklichkeit, eine unendliche Fiille entgegen. Ge-
geniiber der negativen Unendlichkeit vertritt er in der aktuel-
len Unendlichkeit die einzig perfekte und deshalb unsagbare
Wirklichkeit. Der Geist besitzt das Wort. Aber er geht dariiber
hinaus. Er ist Quelle des Logos, lasst sich aber von diesem nicht
fassen. Was die geistige Wirklichkeit betrifft, bedeutet das
Sichbeschrinken ein Sichverlieren. Dem Geist Grenzen zu set-
zen, heif3t, ihn in die Formen der Materie zu zwingen, ihn ein-
zuengen und zu beschneiden. Nur im Unendlichen kommt er
zur vollen Geltung. In seinem Reich »ist jede Bestimmung
eine Verneinung« (Spinoza). Das griechische Universum —
Zahl und Maf3, Ideen und Formen, geistiges Wort — beschriankt
sich darauf, ein Werkzeug im Dienste der geistigen Fiille zu
sein.

Und nicht nur das. Die objektive Struktur der Vernunft ist
grundsatzlich unpersonlich. Der Fortschritt der dialektischen
Bewegung geht vom Subjektiven zum Objektiven, vom Indi-
viduellen und Méglichen zum Universellen und Notwendigen.
Die lebenden Individuen sind nichts anderes als beispielhafte
Einzelfille und Beispiele fiir allgemeine Gesetze, die ihrerseits
von weiter reichenden Gesetzen abhédngen und damit letztend-
lich von den héchsten Kategorien der Vernunft. In einer Welt
duflerlicher »Dinge« wird uns die Vollkommenheit von auflen

29

https://dol.org/10.5771/9783495097314-25 - am 16.01.2026, 08:41:49.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die christliche Liebe

zugefiihrt, von den Grenzen, die wir uns setzen, von den Idea-
len, die wir anstreben. Die Arete, die hochste Tugend, lasst sich
nur erlangen, wenn man sich einem Vollkommenheitsideal
verschreibt, das jenseits des menschlichen Lebens liegt. Der
Mensch im Kleinen ist nichts anderes als der Abglanz des
Menschen im Grofsen: das Individuum im Staat (Platon).

Mit Blick auf die objektive Universalitit der Ideen ist der
Geist individuell und personlich. Der Weg zur Vollendung fin-
det sich schon nicht mehr in einem dialektischen Aufstieg zu
einer immer hoheren Universalitit, sondern in der inneren
Fiillle und Besinnung. Die Geistestitigkeit kann dazu beitra-
gen, aber sie ist nicht damit gleichzusetzen. Das Leben des Ein-
zelnen ist weder ein Sonderfall noch ein Beispiel, sondern eine
originelle irreduzible Gabe, ein unverduflerlicher Schatz mit
eigenem Wert. Die Tugend besteht nicht in der Selbstbegren-
zung, sondern in der Selbstbereicherung. Das Leben wird nicht
durch seine Hingabe an unpersonliche Werte erhoht, sondern
durch die bedingungslose Hingabe an Personen. Die Person ist
kein Reflex einer tiberpersonlichen Entitit, noch das Individu-
um ein Spiegel der Gemeinschaft. Es gibt keinen anderen
Menschen als den individuellen Menschen. Die Person ist die
hochste Hierarchie. Jenseits der Geistesgemeinschaft steht nur
noch Gott als die hochste Person.

Zwischen den gottlichen Geist und den menschlichen
Geist stellt sich die Wirklichkeit der Welt. Die Welt in ihrer
Gesamtheit, ihrem zeitlichen Flieflen und ihren ewigen For-
men ist nichts anderes als die Darstellung und der Ausdruck
Gottes. Es gibt keine im eigentlichen Sinne autonome und un-
abhingige Natur. Die Wirklichkeit ist ein transitorischer Au-
genblick zwischen zwei vollkommenen Polen. Der Ewigkeit
entsprungen kehrt sie zur Ewigkeit zuriick. In der Welt und
durch die Welt offenbart sich Gott dem Menschen. Die Welt
ist ein Buch voller Geheimnisse, aber auch erfiillt vom Wort
Gottes. Es obliegt dem Menschen, das Geheimnis der Welt zu

30

https://dol.org/10.5771/9783495097314-25 - am 16.01.2026, 08:41:49.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Seelenleben. Die Person

liften, um darin das leuchtende Wort zu finden. Das Buch
muss wie eine Welt gedeutet werden und die Welt wie ein
Buch, damit der intelligible Sinn beider offengelegt werden
kann. GemafS der platonischen Tradition ist Gott Logos, Rede,
Vision, leuchtendes Wort. »Im Anfang war das Wort und das
Wort war bei Gott, und Gott war das Wort. Dasselbe war im
Anfang bei Gott. Alle Dinge sind durch dasselbe geworden,
und ohne dasselbe ist nichts gemacht, was gemacht ist. In ihm
war das Leben, und das Leben war das Licht der Menschen.
Und das Licht erscheint in der Finsternis und die Finsternis
hat es nicht ergriffen.« Der grundsitzliche Dualismus zwi-
schen Licht und Finsternis, der Fiille des Seins und dem Ab-
grund des Nichts, wird hier fortgesetzt. »Und das Wort ward
Fleisch und wohnte unter uns.« Gott ist im Menschen und das
Licht in der Finsternis. »Und wir sahen seine Herrlichkeit als
die Herrlichkeit des eingeborenen Sohnes vom Vater.«

Gott kommt auf die Welt herunter. Die Welt selbst steigt
nicht zu Gott hinauf, das kann sie nicht. Allein die gottliche
Gnade erlost und erhoht die Welt. Durch den Geist der Liebe
ist das Wort in der Wirklichkeit Fleisch geworden, hort auf,
eine unpersonliche Idee zu sein und wird zu pulsierendem Le-
ben — »der Weg und das Leben« —, nicht erst in der jenseitigen
Welt, sondern schon in dieser. Aus Liebe kommt Gott auf die
Welt und aus Liebe kommt die Welt zu Gott. Dieses Leben —
»sterbendes Leben oder lebendes Sterben« — hat an der Ewig-
keit teil (Augustinus).

Das Wort hat nur Sinn, wenn es ein Wort der Liebe ist.
Gott ist die Liebe und aus dem Uberfluss seiner Liebe schopft,
erlost und bewahrt er die Welt in der Ganzheit ihres Seins.
Aufgrund der gottlichen — geistigen und personlichen — Fiille
und aus seiner freien Entscheidung heraus ist der kosmische
Prozess das Produkt einer Reihe freier, gottlicher und mensch-
licher Beschliisse, entsteht und entwickelt sich, steigt oder fallt
mit dem unauthorlichen Kampf zwischen der schopferischen

31

https://dol.org/10.5771/9783495097314-25 - am 16.01.2026, 08:41:49.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die christliche Liebe

Kraft der Liebe und der zerstorerischen Kraft des Hasses. Die
Schopfung der Welt ist wie die dichterische Schopfung frei und
personlich. Gott offenbart sich in ihr vermoge seines freien
Willens. Der Fall des Menschen ist eine personliche und freie
Handlung, genau wie die Fleischwerdung des Wortes, die Er-
l6sung des Menschen und die Rettung der Welt. Gleiches gilt
fiir die Annahme der Gnade oder die irreduzible Rebellion, an-
hand derer der Mensch und die Welt sich retten oder unter-
gehen.

Gott ist alles in allen

Die platonisch-aristotelische Kosmologie wird in ihren Grund-
festen erschiittert. In ihr war die Evolution der Welt von unten
nach oben in einem Prozess verlaufen, der vom Vielfachen
zum Einen, vom Unbestimmten zum Bestimmten, vom Un-
endlichen zum Endlichen, vom Nichtsein zum Sein verlief. In
Wahrheit nimmt schon die neuplatonische Philosophie we-
sentliche Anderungen an dieser dialektischen Ordnung vor.
Ein Teil der priméren Einheit und die Vielheit der Dinge sind
das Ergebnis ihrer Tatigkeit. Die Einheit wird durch einen Pro-
zess der Teilung und Diversifizierung aufgelost und verliert
sich allmahlich in der negativen Unendlichkeit von Raum und
Zeit. Durch einen umgekehrten Prozess sukzessiver Reinte-
gration kehrt die Welt zu ihrem Ursprung zuriick und mischt
sich erneut unter die Einheit des Absoluten. Daher der profun-
de Einfluss der neuplatonischen Dialektik auf die Theologie
und die Geschichte des Christentums. Aber zwischen beiden
besteht ein grundlegender Unterschied: Die neuplatonische
Dialektik ist ein natiirlicher unpersonlicher Prozess, der logi-
schen und ontologischen, universellen und notwendigen Ge-
setzen unterworfen ist. Die Genese der christlichen Welt ist
eine Uibernatiirliche personliche Geschichte, ein dramatisches

32

https://dol.org/10.5771/9783495097314-25 - am 16.01.2026, 08:41:49.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gott ist alles in allen

Schicksal, das sich im Reich des Geistes und dank der freien
schopferischen Macht der Liebe vollzieht.

Der geheimnisvolle unsichtbare Deus absconditus ent-
hiillt sich in der Person des Sohnes, des Schopferwortes. Im
gottlichen Logos befinden sich implizit die Kategorien, Ideen
und Formen, die Gattungen und Arten, das Saatgut der Welt.
Durch Einwirkung des Geistes tritt das Unausgedriickte des
Logos zutage. Die unendliche Mannigfaltigkeit des Kosmos
wird sichtbar. Die Ideen und Formen, die Gattungen und Arten
entfalten sich im Lauf des zeitlichen Universums. Schliefslich
kehrt die Welt zu ihrer urspriinglichen Quelle zuriick, »zu
ihrem ersten erleuchteten Ursprungg, sie reintegriert und ret-
tet sich durch ihre Heimkehr zur Einheit. »Gott ist der An-
fang, die Mitte und das Ende.«

Gott ist allwesend und alles ist Offenbarung und Abbild
Gottes, Ausdruck seines fruchtbaren Wortes. Da ohne Gott
nichts von dem Seienden wire, liegt im Seienden Gott vor.
»Gott erfiillt Himmel und Erde, unermiidlich lenkt und fasst
er in sich alles. Er ist nicht zerstreut in der Welt, noch ver-
schlossen an einem Ort, sondern alles in allem und alles in sich
und iberall. Alles im Himmel, alles auf Erden und im Himmel
und auf Erden alles« (Augustinus). »Gott ist alles in allen«
(Paulus).

Doch bedeutet das nicht das Verschwinden der heteroge-
nen Vielheit im Schof der ungeteilten Einheit, noch die Auf-
l6sung der unendlichen Fiille der Dinge. Auch die dem Pan-
theismus am nichsten stehenden Deutungen sprechen nicht
von einem Aufldsungsprozess, sondern von einer Verfestigung
und Rettung. Die von der Einheit Gottes abgekehrte Welt 16st
sich in der Vielheit der Dinge und im negativen Unendlichen
auf, zerschldgt sich in lose Bruchstiicke und versinkt im Chaos.
Das ist das Sein des Nichtseins von dem Platon spricht. Aber
das reine Sein, eins und ungeteilt, ohne Eigenschaften noch
Bestimmung, wire seinerseits ebenfalls die reine Leere. Das

33

https://dol.org/10.5771/9783495097314-25 - am 16.01.2026, 08:41:49.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die christliche Liebe

Sein verringert sich auf das Nichtsein und das Nichtsein auf
das Sein (Hegel). Der Prozess der Wiedereingliederung in Gott
ist ein Prozess der »Vergottlichung«. Das geschmolzene Eisen
scheint sich in Feuer zu verwandeln. Die erleuchtete Luft ver-
mischt sich mit der Durchsichtigkeit des Lichtes. Nichtsdesto-
trotz bleibt das Eisen Eisen und die Luft Luft. Durch die Ein-
gliederung in Gott hilt die Welt in ihrem Auflosungsprozess
inne, kehrt zu ihrem Mittelpunkt zuriick, findet ihren Sinn
wieder, verbindet sich mit der Einheit, ist in ihr und durch sie,
wird gesund und gewinnt Selbstvertrauen und Riickhalt in
einer Liebesgemeinschaft.

Es ist nicht schwer, in diesem kurzen Abriss die klare Ma-
nifestation des dialektischen und historischen Denkens zu er-
kennen, das seit dem Christentum im Abendland vorherrscht.
Die griechisch-romische Welt ist im Wesentlichen statisch.
Jede Bewegung zielt auf den Kreislauf ab und damit auf die
unerschiitterliche Ruhe. Daher die Idee der ewigen Wieder-
kehr, die der Unbewegtheit am nachsten kommt. Das alte Den-
ken kennt keine Geschichte im eigentlichen Sinne. Die vom
Christentum eingefiihrte, historische Dialektik fiigt dem kos-
mischen Prozess das bei, was nicht riickgingig oder wiedergut-
zumachen ist. Der Mensch und die Dinge scheitern oder retten
sich ein fiir alle Mal und fiir die ganze Ewigkeit. Neben dem
Prinzip der Identitat und des Widerspruchs errichtet die Logik
der Liebe die Wirklichkeit einer auf der Identitit der Gegen-
sitze basierenden Welt. Die Ewigkeit enthiillt sich in der Zeit
und die Zeit hat teil an der Ewigkeit. Selbst die einfachsten
Wesen — die Feldlilie, der Grashalm — sind Gottes Geschopfe
und retten sich in Gott.

Bei diesem grandiosen Prozess, der von Gott zur Welt und
von der Welt zu Gott verliuft, kommt dem Erscheinen des
Menschen eine besondere Rolle zu. Der menschliche Geist lau-
tet die Heilsgeschichte der Welt ein und erméglicht die Riick-
kehr und Wiedereingliederung. Darin liegt das Geheimnis sei-

34

https://dol.org/10.5771/9783495097314-25 - am 16.01.2026, 08:41:49.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gott ist alles in allen

ner Natur, sein Elend und seine Grofle. Der Mensch ist aus
Lehm und Staub gemacht, aber sein Geist ist vom Odem Got-
tes erfiillt. Als Abbild Gottes spiegelt sein Verstand das Wort.
Im voradamischen Zustand lernt der Mensch Gott kennen und
alle Hierarchien, die die Welt an ihren hochsten Schopfer bin-
den. Im menschlichen Geist spiegelt sich alles. Da er vom
schopferischen Logos erfiillt ist, besitzt er virtuell die Welt.
Die Ideen und die Formen, die Rangordnung der Gattungen
und Arten — Riickgrat des Kosmos — finden sich in der mensch-
lichen Vernunft vorgebildet. Der Kosmos spiegelt sich im Mi-
krokosmos, und da der menschliche Geist den Kosmos virtuell
in sich trigt, hingt die Rettung der Welt von der Rettung des
Menschen ab. Gott braucht den Menschen. Der menschliche
Geist ist fiir Gott unverzichtbar.

Aber durch die Siinde verliert der Mensch die Geistigkeit
und wird zum Tier. Der Hochmut entfernt und 16st ihn von der
Geistesgemeinschaft und dem Licht des Wortes. Er fallt in die
Vielheit der Welt und in die negative Unendlichkeit, in wel-
cher er durch die Zeugung, die Fortpflanzung und den Tod im
Nichts versinkt. Mit Verschwinden des Mittlers — des Anthro-
pos der dionysischen Tradition — im und durch den Menschen
geht die Welt fiir Gott verloren.

Die Tragodie des Menschen und der Welt — die Tragodie
Gottes — ist dem Geheimnis des Werdens und der gottlichen
Offenbarung wesenhaft. Um die Welt zu retten, wird Gott
Mensch, kehrt das Wort auf die Welt zuriick, der Geist geht
auf den Menschen nieder und mit dem Geist die Moglichkeit
der Rettung. Das Drama der Passion verwandelt den Tod in
Auferstehung. Alles hingt nun vom Menschen ab, seinem
freien Entschluss, die Gnade anzunehmen oder abzulehnen.
Wenn er sie dankbar annimmt, rettet er seine Seele und mit
ihr die Welt. Wenn er sie hochmiitig ausschlagt, entfernt er
sich von Gott und scheitert unweigerlich. Und mit ihm schei-
tert die Welt.

35

https://dol.org/10.5771/9783495097314-25 - am 16.01.2026, 08:41:49.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die christliche Liebe

Wenn die Zeit reif ist, kehrt das ganze Universum, das
Gott entsprungen ist, zu Gott zuriick. Genau wie es vor der
Schopfung nichts aufSerhalb von Gott gab, so bleibt am Ende
der Dinge auch nichts auflerhalb von ihm. Mit dem Ver-
schwinden der Materie, mit der Vergeistigung des Korpers
und der Verwandlung der Welt kehrt alles zum Geist und Wort
zuriick. Durch die Kommunion der Geister geht das Vielfache
im Einen auf. Die Vielheit der Personen verhilt in ihrem ver-
rinnenden Lauf und heftet sich an den eigenen, personlichen
Mittelpunkt. Die durch den Geist und Logos im Menschen vor-
liegende Welt kehrt zum Vater zuriick. Das menschliche Leben
hat gewissermaflen teil am gottlichen Leben. »Wir sind Got-
ter«, sagt Paulus. Die personliche Beziehung zwischen Mensch
und Gott vollzieht sich schon im diesseitigen Leben vermittels
der militanten Teilhabe des Geistes an der Geschichte und im
umfassenden Sinne in der glorreichen Gottesstadt am Ende al-
ler Zeiten.

Rettung durch Gnade

Gott ist weiterhin Logos. »Im Anfang war das Wort.« Aber so
wie zuvor die Liebe die Funktion des Logos war, stehen jetzt
der Sinn und sogar die Existenz selbst des Logos in enger Ab-
hiangigkeit zum Sinn der Liebe. Das Evangelium nach Johan-
nes bestatigt es: »Gott ist die Liebe.« Er besitzt also nicht nur
die Liebe. Die Liebe gehort nicht einfach zu seinen mehr oder
weniger essenziellen Besitztiimern, sondern sie ist eins mit
seinem lichten Wesen.

Damit kann die Liebe schon nicht mehr ein Kind der Ar-
mut und des Reichtums sein. Nichts hat sie mehr gemein mit
der Bediirftigkeit noch dem Gewinndenken. Sie ist ganz und
gar Reichtum, der einzige wirkliche und wahrhaftige Reich-
tum. Als alleinige Tochter der Fiille und des Uberflusses ver-

36

https://dol.org/10.5771/9783495097314-25 - am 16.01.2026, 08:41:49.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Rettung durch Gnade

korpert sie die hochste Fiille. Sie ist kein Damon. Sie ist das
Wesen Gottes.

Daraus folgt, dass sich die Liebe im eigentlichen Sinn nur
bei Gott findet. Gott ist der Quell aller Liebe. Aufgrund der
Gottesliebe sind die Dinge, was sie sind, und haben teil an der
Liebesgemeinschaft. Die gesamte Schopfung ist ein Werk der
Gottesliebe. Gott schafft die Welt, weil seine eigene Existenz
ihrer bedarf. Die héchste Fiille erschafft aus dem eigenen Uber-
fluss die ganze Wirklichkeit. Der plethorische Geist vergieft
sich, und damit schafft er die Welt und erhalt sie. »Durch Got-
tes Gnade bin ich, was ich bin« (Augustinus). Wenn mir der
gottliche Beistand fehlt, breche ich zusammen.

Schon ist Gott nicht mehr das Denken, das gedacht wird,
der unbewegte und gleichmiitige Beweger, sondern geistige
Fiille, lebendige und personliche Kraft. Der Geist ist Liebe
und die Liebe ist Leben, hochstes, schopferisches Leben.

Die Menschenliebe — das liebende Bewusstsein in allen
seinen Formen - ist allein durch die Gnade moglich, die Gott
dem Menschen durch seine Liebe schenkt. Man wird nicht
durch eine Bemithung wiirdig, noch ist das Wiirdigsein das Er-
gebnis eines unendlichen Strebens; es ist die Frucht des Gebe-
tes. Die Wiirde ldsst sich nicht in einer bemiihten Haltung er-
ringen, sondern in einer knienden Stellung. Auch ist sie nicht
die Befahigung zu erobern, sondern das Befihigtsein zu emp-
fangen und zu erkennen. Die Gnade wird tiber uns ausgeschiit-
tet. Sie ist eine unverdiente Gabe. Man muss fihig sein, sie zu
empfangen.

Alles, was ich bin, habe ich empfangen. Alles, was ich ge-
be, wurde mir zuvor gegeben. Vermoge der Liebe dringt Gott
in das personliche Gewissen ein und wird in der Tiefe des Geis-
tes gegenwirtig. Die Gnade verwandelt sich in die Pflicht,
dankbar zu sein. Der beunruhigende und widersinnige, in die
Pforte der Holle gemeiflelte Spruch Dantes wird auf diese
Weise verstindlich: Entstanden durch »die Allmacht Gottes,

37

https://dol.org/10.5771/9783495097314-25 - am 16.01.2026, 08:41:49.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die christliche Liebe

die hochste Weisheit und die erste Liebe« ist die Holle das Er-
gebnis der gottlichen Liebe. Wenn der Mensch aus Hochmut
nach Unabhingigkeit strebt, fallt er aus der Gnade heraus
und verliert sich im Nichts.

Die Liebe hort auf, eine aufsteigende Macht zu sein, also
der Aufstieg von den niederen Stufen des Seienden zu den
obersten. Die Skala der platonischen Liebe ist im Wesentlichen
aufsteigend. Die geistige Fiille, die die christliche Liebe voraus-
setzt, strebt nach nichts und gibt nichts vor. Sie ist fast immer,
in der einen oder anderen Form, Abstieg. Sie gibt sich einfach
aus und allein aus diesem Grund erfiillt und verklart sie, was
immer sie beriihrt. »Wes das Herz voll, des geht der Mund
tiber.« Aus Liebe wird Gott zum Schopfer. Aus Liebe steigt er
auf die Erde nieder und wird zum Menschen unter Menschen,
zum Armen unter Armen, und lasst sich ans Kreuz nageln.

In der Tragddie des Gottessohnes, der ein Mensch aus
Fleisch und Blut wird, findet der rettende und erlésende Sinn
der christlichen Liebe seine sublimste Darstellung. Der Gott-
Mensch ist fiir die Menschen ein Stein des Anstof3es, und das
ist er, eben weil er seine Liebe tiber die einfachen Geschopfe
ausgief3t — die Kinder, die Schwachen, die Siinder, die Armen
im Geiste, die Hungrigen, die Durstigen ... Aus Liebe steigt er
herab auf das, was am ehesten zu scheitern droht, und errettet
es allein durch seine Gegenwart.

Das hat nichts mit einem Werteverfall zu tun, wie Nietz-
sche glaubte, noch mit einer weinerlichen Degradierung, die in
die Lebensmitte ein klagliches dekadentes Ideal stellt. Es be-
deutet vielmehr genau das Gegenteil. Das Christentum ist kein
vager Sentimentalismus. Gerade den verurteilt es. Die Schrif-
ten der Evangelisten verstromen Freude, Heiterkeit, Jubel und
Unbeschwertheit. Selbst die Tragodie der Passion wird durch
eine glorreiche Auferstehung gekront. Die Liebe richtet sich
nicht ausschliefSlich auf die niedrigen Dinge, und selbst wenn
sie es tut, wertet sie diese nicht als solche, noch macht sie da-

38

https://dol.org/10.5771/9783495097314-25 - am 16.01.2026, 08:41:49.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Rettung durch Gnade

raus ein Ideal. Sie ist kein Verfall und keine Zerstorung der
Werte. Die Liebe ist aus sich selbst heraus der hochste Wert
und die Fiille des Seins. Nur ein plethorischer Geist, mit Gnade
und Wahrheit erfiillt, ist dazu befahigt, sich riickhaltlos hin-
zugeben und seine erlosende Gnade ohne Unterschied auf das
Niedrige und das Hohe, das Reiche und das Arme, das Beschei-
dene und das Hochmiitige auszuschiitten. Hoch und Niedrig,
alles rettet sich durch die Gegenwart der Liebe. Die Liebe
macht aus dem Mangel eine Fiille, aus der Erniedrigung eine
Erlosung.

Auf diese Art werden Mitleid und Barmherzigkeit mog-
lich und notwendig. Thre Wiirde erklart sich nur durch eine
Welt, in der das geistige Reich die treibende Kraft ist und in
der die Natur nichts anderes als eine im Meer des Ubernatiir-
lichen versunkene Insel darstellt. Der unermessliche Logos
steigt auf die Dunkelheit herab und erhellt sie durch die Macht
der Liebe. Der ganze Sinn und die ganze Wiirde der Naturdin-
ge ist Widerschein der Gnade. Wer die Gnade besitzt, schenkt
sie weiter in dem Maf3, in dem er sie empfangen hat.

Und indem er so handelt, gehorcht er eigentlich nur einer
Notwendigkeit seiner eigenen Existenz. Die Rettung erfolgt
nicht durch die progressive Anhaufung von Reichtiimern.
Der Geist und die Gnade werden uns auf einmal tibertragen.
Sobald wir uns in threm Besitz sehen und der Bereich der In-
nerlichkeit ausgefiillt ist, wird unser restloses Uberflielen und
Hingeben zu einem natiirlichen Bediirfnis. Darin liegt keine
Berechnung noch irgendein utilitaristischer Vorsatz. Wer lebt,
entlebt sich. Wer in Gnade steht, gibt aus Gnade und mit Gna-
de, ohne im Geben zu verlangen, noch an die Folgen seiner
Gabe zu denken. »Wer das Leben sucht, wird es verlieren.
Wer auf sein Leben aus Liebe verzichtet, wird es erlangen.«
Wer wenig besitzt, wuchert mit dem Wenigen. Der geistige
Reichtum ist verschwenderisch mit seinen Reichtiimern. In
seiner freien Spontaneitit spiegelt sich eine herrliche Unbe-

39

https://dol.org/10.5771/9783495097314-25 - am 16.01.2026, 08:41:49.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die christliche Liebe

kiimmertheit um die Zwecke. »Suche das Reich Gottes und
seine Gerechtigkeit.« Der Rest wird ihm dazugegeben. Die
Liebe ist es, die uns Gott ndherbringt und an seinem schopfe-
rischen Wesen teilhaben lasst.

Es ist ein [rrtum, im Christentum den Anstof3 fiir die as-
ketische Haltung zu suchen, die, weil sie ein Leben in einer
anderen Welt predigt, das Diesseits flieht und verneint. Die
Rettung durch die Flucht, sogar in den christlichen Formen,
findet ihren Ausgangspunkt in den dualistischen Auffassun-
gen von Tag und Nacht, die den primitiven Religionen eigen
sind, sowie in einer gewissen Auslegung des platonisch-ero-
tischen Deliriums. Tatsdchlich sucht der zur Religion erhobene
platonische Idealismus die Welt der fliichtigen Erscheinungen
zu iberwinden und die Region der ewigen Ideen zu ersteigen,
wo — vielleicht zusammen mit der Zeitlichkeit — die Per-
sonlichkeit verlorengeht. Allein der Tod ist imstande, das
leuchtende Geheimnis zu liiften. In der christlichen Tradition
wird die Rettung schon in dieser Welt moglich, durch Gottes
Liebe zur Welt und seine personliche Gegenwart in ihr. Das
irdische Leben wird geheiligt und verwandelt. Der »eigene
Tod« ist nichts anderes als der Beginn eines neuen Lebens,
einer neuen Art Leben, die schon aus diesem Leben ein anderes
macht. Der Mensch heiligt sich in der Gemeinschaft mit den
Menschen allein schon dadurch, dass er die hochsten Gebote
der Nachstenliebe und der Liebe zu Gott erfiillt. In der geisti-
gen Gemeinschaft taucht die Idee des Nichsten und der Man-
nigfaltigkeit der Geister auf, die, weil Kinder Gottes, alle glei-
chermafen wiirdig sind. Das ganze Leben wird geheiligt. Die
Offenbarung des leuchtenden Geheimnisses verlangt schon
nicht mehr den Tod. Es enthiillt sich ganz und gar im Leben
durch Gottes Gegenwart in den Kreaturen.

Die hochste Tugend der Griechen — die Arete — ist in
Wirklichkeit Hochmut, Selbstliebe, das unstillbare Streben
nach Ehre und um der Ehre willen Tod. Jeder rettet sich, wenn

40

https://dol.org/10.5771/9783495097314-25 - am 16.01.2026, 08:41:49.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Rettung durch Gnade

moglich, durch die Sublimierung des Lebens und das Streben
nach dem unpersonlichen Licht. In der rein asketischen Hal-
tung liegt noch ein Rest von diesem abgesonderten, zutiefst
hochmiitigen Leben. Gegentiber dieser ritterlichen Verach-
tung des Lebens und der Gemeinschaft zeichnet sich das Chris-
tentum und seine kniende Haltung durch einen grenzenlosen
Respekt und eine tiefe Ehrfurcht aus. Alles verdient Liebe und
zwar einzig und allein, weil es existiert. Symbol dieser Hal-
tung ist der »Bruder Wolf« des hl. Franziskus und die kindliche
Freude des ganzen franziskanischen Lebens. Der Sinn des Le-
bens findet sich nicht in einem andauernden Fortschritt, noch
in der Besitzvermehrung durch »dufere«, materielle oder ide-
elle Giiter. In jedem Augenblick des individuellen oder kollek-
tiven Lebens ist es moglich, die Fiille und Vollendung zu erlan-
gen. Um sie zu erreichen, ist es nicht notwendig, eine hohe
Stellung innezuhaben. Der Geringste vermag das Grofite zu
vollbringen. Der Eingebildetste kann in Ungnade fallen. Das
Niedrigste wird zum Hochsten. Dazu reicht es, in der Gemein-
schaft von Geist und Liebe zu stehen. Die einzige Siinde — die
Siinde gegen den Geist — ist der Hochmut, also die Stinde, sich
selbst zu gentigen, und damit freiwillig fern von der Gnade
und der Gemeinschaft Gottes zu leben.

Aus dem Gesagten folgt, dass die Erlgsung immer rigoros
personlich ist und von der Befdhigung zur Demut und Barm-
herzigkeit abhiangt. Die pagane Liebe sucht die Rettung in den
Ideen, in den unpersonlichen Strukturen der Vernunft, die das
Richtmaf3 bilden. Die christliche Liebe ist unmittelbar auf das
Zentrum der konkreten Person gerichtet. Die Ideen verwan-
deln sich in den Inhalt des gottlichen Geistes und ihre Existenz
ist bedingt durch das Denken, das sie denkt. Auflerhalb der per-
sonlichen — gottlichen und menschlichen — Subjektivitdt und
der Gemeinschaft der Geister verschwindet die Wirklichkeit.
Die Person riickt ins Zentrum und wird zur Achse der Welk.
Die Innerlichkeit wird zum Tabernakel. Alles hdngt von ihr

41

https://dol.org/10.5771/9783495097314-25 - am 16.01.2026, 08:41:49.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die christliche Liebe

ab. AufSerhalb der personlichen Erfahrung gibt es keinen Sinn.
Die Welt des stindigen Strebens nach immer hoheren und rei-
neren Sphiren wird durch eine Welt ersetzt, in der sich die
Wesen in Liebe verbinden und in der Einheit einer hochsten
Gemeinschaft zueinanderfinden.

Zwischen Liebe und Logos

Denn das vom Christentum ins Abendland eingefiihrte neue
Leben erzdhlt uns Dinge, »die von den Ohren und Augen der
Menschen nicht gehort noch gesehen werden konnen, geheim-
nisvolle Dinge, die jenen vorbehalten sind, die Gott lieben«
(Paulus).

Ein grofses Geheimnis stiftet eine heillose Verwirrung.
Ein neues oder erneuertes Leben gibt den Worten neuen Sinn
und verwandelt grundlegend die Bedeutung der Liebe. »Du
warst in mir, ich aber suchte dich draufSen. Und aufgrund mei-
ner abstofsenden Hasslichkeit wandte ich mich den schonen
Dingen zu, die deine Schopfung sind. Du warst bei mir und
ich war nicht bei dir« (Augustinus). Gott ist in mir. Deshalb
ist durch Gott alles in mir. Nur ich bin auf3er mir, kenne mich
nicht und verirre mich, wenn ich mich direkt den Dingen hin-
gebe, fern von Gott.

Daher kommt keiner »der Korper, das Firmament, die Ge-
stirne, die Erde und ihre Reiche an die kleinsten der Geister
heran, denn diese kennen alles Ubrige und sich selbst, die Kor-
per nichts.« »Die Gesamtheit der Korper und die Gesamtheit
der Geister und all ihr Tun wiegen nicht die Aktion der Barm-
herzigkeit auf. Die namlich gehort einer unendlich hoheren
Ordnung an« (Pascal).

Damit werden die Horizonte und Perspektiven der abend-
landischen Kultur fiir immer verschoben. Die »objektiven«
Fragen werden zu »personlichen« Fragen. Der Dialog wird

42

https://dol.org/10.5771/9783495097314-25 - am 16.01.2026, 08:41:49.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zwischen Liebe und Logos

durch die Kommunion ersetzt. Und jede wahrhaftige Laute-
rung ist vertrauliche Mitteilung oder Beichte.

Das neue Leben findet erst spit seine angemessene phi-
losophische Formulierung. Man konnte sogar sagen, dass es
sie bis heute noch nicht gefunden hat. Die Strukturen der alten
Metaphysik, die ihm einen rationalen Sinn verschaffen sollen,
scheitern bei ihrem Vorhaben. Es ist nicht leicht, das Prinzip
vom Gott der Liebe aufrechtzuerhalten, ohne wesentliche An-
derungen am hellenischen Logos vorzunehmen. Augustinus
und andere Kirchenviter haben es versucht. Auf sie geht grofs-
tenteils das Schema zuriick, das wir gerade aufgezeichnet
haben. Das Gebdude wankt in seinen Grundfesten. Noch
schwieriger ist es, anhand der Charakteristika des griechisch-
romischen Eros die Liebe der Evangelien — die Caritas — zu
deuten. Es verursacht untiberwindliche Schwierigkeiten, den
unbewegten Beweger in die christliche Metaphysik einzu-
gliedern. Ruhe und Gleichmut sind das genaue Gegenteil von
Liebe.

In gewissem Sinne lduft jeder Versuch, die Liebe zu be-
weisen, unweigerlich auf ihre Zerstorung hinaus. Die Existenz
Gottes zu »beweisen, heiflt, Gott in gerade dem Punkt aus-
zuldschen, der sein Wesen ausmacht. Deshalb behauptet die
christliche Metaphysik sehr folgerichtig, dass ohne den Glau-
ben, der auf der Gnade griindet — also dem vorausgehenden
Besitz der Liebe —, der Logos nicht titig werden kann. Die Lie-
be geht dem Logos voran. Die Wissenschaft setzt den Glauben
voraus.

Die Dialektik des erneuerten Geistes gerit pausenlos in
Widerstreit zu den Auffassungen der alten begrifflichen Logik.
Die Logik — das Wort — totet den Geist, und der Geist zerreif3t
die engen Maschen des Gesetzes. Rationalismus und Mystik
sind Widersacher und verneinen sich gegenseitig. Nur selten
und sporadisch kommt es zu einer scheinbaren Uberwindung.
Mit Beginn der Neuzeit erreicht der Gegensatz seinen Hohe-

43

https://dol.org/10.5771/9783495097314-25 - am 16.01.2026, 08:41:49.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die christliche Liebe

punkt und wird sich seiner selbst vollends bewusst. Von da an
wird es immer dringlicher, zur Formulierung einer einheitli-
chen, kohdrenten Interpretation zu gelangen.

Bevor es dazu kommen kann, miissen zunichst genau,
und sogar iibertrieben genau, die Konfliktpunkte umrissen
werden, und es muss gekldrt werden, inwiefern dieselben Be-
griffe in der einen und anderen Welt vollstandig verschiedene
Dinge bezeichnen. Es muss vermieden werden, einer ober-
flachlichen Wortinterpretation anheimzufallen. Vielleicht lasst
sich schematisch sagen, dass die Alten die Dinge von aufSen be-
trachteten. Die Modernen, also die Christen, betrachteten sie
von innen. Fiir die Alten handelte es sich um »Dinge« und Be-
ziehungen zwischen »Dingenc; fiir die Modernen um »Per-
sonen« und Beziehungen zwischen »Personen«. Von aufsen be-
trachtet scheinen die Dinge eindeutig, abgegrenzt, strahlend.
Von innen besehen geheimnisvoll und verworren, dunkel und
zugleich blendend. Das ist der Unterschied zwischen einem
»oberflachlichen« Blick und einem tiefgehenden Blick. Die alte
Welt besteht aus Umrissen, Flachen, Linien und Korpern. Die
moderne Welt ist eine Gemeinschaft personaler Wesen.

44

https://dol.org/10.5771/9783495097314-25 - am 16.01.2026, 08:41:49.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Das Seelenleben. Die Person
	Gott ist alles in allen
	Rettung durch Gnade
	Zwischen Liebe und Logos

