Kapitel 12: Sammelt sich die Sprache wieder?

41. Die Wiederkehr der Sprache

Dass das diskursgeschichtliche Geschick der Sprache in der anthropologistischen
Moderne doch noch so etwas wie einen Abschluss findet und dass sich die Spra-
che nach ihrer Zerstreuung im neunzehnten Jahrhundert erneut sammelt, wird
von Foucault mehrfach angedeutet. Im Folgenden versuchen wir, anhand einer
Reihe exemplarischer Textstellen, die verstreuten Andeutungen Foucaults im
Hinblick auf eine bevorstehende Wiederkehr der Sprache zu biindeln.

41.1 Wahnsinn und Literatur

Seit dem Ende des achtzehnten Jahrhunderts manifestiert sich das
Leben der Unvernunft nur noch im Aufblitzen von Werken wie
Holderlins, Nervals, Nietzsches oder Artauds, die unendlich irre-
duzibel auf jene Alienationen sind, die heilen, weil sie durch ihre
eigene Kraft jenem gigantischsten moralischen Gefangenendasein
widerstehen, das man gewohnlich, wahrscheinlich in einer Anti-
phrase, die Befreiung der Irren durch Pinel und Tuke nennt.
Foucault'

In Wahnsinn und Gesellschaft wird mehrfach das Motiv angestimmt, dass der
Wahnsinn, der wihrend des klassischen Zeitalters zum Verstummen gebracht
wurde, in der modernen Lyrik wieder seine Stimme finde. ,,Was bereits der Ne-
veu de Rameau anzeigte und nach ihm eine ganze Literaturmode, ist das Wieder-
erscheinen des Wahnsinns im Gebiet der Sprache, einer Sprache, in der es gestat-
tet war, in der ersten Person zu reden und unter soviel nichtigen Worten und in
der irren Grammatik ihrer Paradoxe etwas auszusprechen, was eine wesentliche
Bezichung zur Wahrheit hatte.“> Wihrend also Foucault im Rahmen seiner
Archédologie der Humanwissenschaften eine Wiederkehr bzw. ein Wiedererschei-
nen der Sprache freilegt, beobachtet er im Rahmen seiner aller ersten Archéolo-

1 WG:536
2 WG: 544.

hittps://dol.org/1014361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

292 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

gie, die er als eine Archiologie des Schweigens des Wahnsinns nennt’, ein Wie-
dererscheinen des Wahnsinns im Gebiet der Sprache. Die Sprache, die also in
sihrem multiplen Gewimmel“* wiedererscheint, und nur in der Literatur vollig
autonom, das heifit, vollig losgelost von der Reprisentation erscheint, ist erst
durch ihr Wiederscheinen und ihre Befreiung von dem Band der Représentation
in der Lage, Sprache des Wahnsinns zu werden. Die moderne Lyrik ist in einem
ganz besonderen Sinn die eigene Sprache des Wahnsinns, nachdem dieser wih-
rend des ganzen klassischen Zeitalters verstummt war: ,Jenseits des langen
Schweigens in der klassischen Epoche findet der Wahnsinn also seine Sprache
wieder.*® Diese Sprache, die sich als ,,lyrischer Ausbruch® und als Artikulierung
der ,,geheimen Wahrheiten des Menschen®’ meldet, gilt als Kritik und Aufhe-
bung der Antinomien des wissenschaftlichen Diskurses. ,In der unmittelbaren
Totalitét der poetischen Erfahrung und in der lyrischen Anerkennung des Wahn-
sinns‘ sind die Antinomien des wissenschaftlichen Diskurses ,,bereits in der un-
geteilten Form einer mit sich selbst versshnten Dualitiit vorhanden.®

Dasselbe Motiv taucht spater in der Diskussion Foucaults mit den Dichtern
von fel quel auf. Darin schreibt Foucault der modernen Dichtung die gleiche Rol-
le zu, die ehemals dem Wahnsinn zukam: Sie éiberschreitet die Grenzen der (wis-
senschaftlichen) Vernunft. ,,Nun gibt es den jeweiligen Kulturen entsprechend
Grenzen [...] und infolgedessen Leute, die sie iiberschreiten, die stirker bereit
sind, sie zu iiberschreiten, als die anderen, sowie Bereiche und Felder, in denen
das Spiel von Grenze, Bestreitung und Uberschreitung ganz besonders gewalt-
sam hervorbricht.*’ Die eigentiimliche Sprachkritik der Literatur besteht nicht in
der Feststellung und Festlegung von Grenzen, sondern vielmehr in der Missach-
tung, Bestreitung, Uberschreitung von Grenzen. Findet also der Wahnsinn in der
modernen Poesie ,,jenseits des langen Schweigens in der klassischen Epoche [...]
seine Sprache wieder®, so besteht dies zuerst in der Infragestellung der Grenzen
innerhalb der Sprache. Dazu gehoren die Kritik der literarischen Gattungsgren-
zen (wie Poesie und Roman) im Besonderen und der diskursiven Gattungsgren-
zen zwischen Literatur und Wissenschaft im Allgemeinen.

Dazu gehort aber vor allem die Kritik jener sprachontologischen Grenzen, die
in der Epoche des Menschen die Sprache in vier gegenseitig inkompatible Ge-
stalten auseinander fallen lieen. Als Sprache des Wahnsinns erscheint also die
moderne Literatur als eine radikale Kritik und tendenzielle Uberschreitung und
Aufhebung jener Grenzen, die in der Epoche des Menschen innerhalb des Raums
der Sprache aufgetaucht sind, als die Sprache sich zerstreute infolge der Abdich-

WG: 8.

OD: 367.

WG: 544-547.

Ibid.

Ibid.

1bid.

,.Diskussion iiber die Dichtung [...], Foucault (1964), Schriften I, Nr. 23: 522f.

O 003N LN bW

hittps://dol.org/1014361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 12: SAMMELT SICH DIE SPRACHE WIEDER? | 293

tung ihrer Schwellen. Als Kritik der ontologischen Grenzen der Sprache muss die
Literatur dazu fithren, dass sich die Sprache erneut sammelt: im Ausgang vom
literarischen Gegendiskurs und gleichsam durch unsere diskursiven Handlungen
hindurch. Der Preis dafiir ist allerdings die Wahrheit selbst. Genau genommen
handelt es sich dabei um die Preisgabe einer der iltesten und hartnéckigsten
metaphysischen Unterscheidungen: derjenigen zwischen Wahrheit und Fiktion.'’
Diese Tendenz meldet sich in der Romanliteratur des neunzehnten Jahrhunderts,
namentlich bei Flaubert: als ,,ein zu hochster Intensitit gesteigertes Wissen, das
durch Genauigkeit und Detailfiille zur Rotglut gelangt und in einem Bild erstarrt.
Wissen zu einer Szene gestalten [...] eine seltsame und schwierige Technik, die
fur Schriftsteller von Walter Scott bis Rosny zu den Trdumen des 19. Jahrhun-
derts gehorte: dem Traum, Wirklichkeit in Fiktion zu verwandeln.*"!

41.2 Semiologie und Hermeneutik

In Ordnung der Dinge stellt Foucault fest, dass sowohl in der Renaissance als
auch im klassischen Zeitalter Hermeneutik und Semiologie keineswegs als ge-
trennte Zuginge zur Sprache erscheinen, sondern einander iiberlagert sind.'* Das
deutet darauf hin, dass in diesen Wissenswelten die Sprache in der Einheit des
Diskurses existiert. In der Epoche des Menschen hingegen fallen Hermeneutik
und Semiologie auseinander. Der humanwissenschaftliche Diskurs gabelt sich
und die Sprache nimmt zwei unterschiedliche und gegenseitig inkompatible
Seinsweisen an. Sie ist zugleich interpretierbarer Ausdruck, dem eine Hermeneu-
tik beizukommen hat, und reduzierbare Form, die von einer Semiologie auf ihre
Invarianz hin zu tiberpriifen ist. ,,Seit dem Ende des 19. Jahrhunderts scheinen
die Humanwissenschaften sich zwei Verpflichtungen auferlegt zu haben und
zweil Postulaten zu gehorchen, die jeweils beide zugleich erfiillt werden miissen.
Das eine ist die Hermeneutik, Interpretation oder Exegese; danach gilt es, den
verborgenen Sinn zu entdecken. Das andere ist die Forderung nach Formalisie-
rung; danach gilt es, das System, die strukturelle Invariante, das Netz der Gleich-
zeitigkeiten zu finden. In den Humanwissenschaften scheinen nun diese beiden
Fragen derart in Konflikt zu geraten, dass der Eindruck entstehen mochte, sie
miissten entweder das eine oder das andere sein, entweder Interpretation oder
Formalisierung. Was ich nun unternommen habe ist genau die archdologische

10 Néheres dazu weiter unten im Kapitel 13.

11,, Eugene Sue, wie ich ihn liebe*, Foucault (1974), Schriften I1I, Nr. 224: 633-634.

12 Fur die Renaissance gilt: ,,[...]das sechzehnte Jahrhundert hat Semiologie und Her-
meneutik in der Form der Ahnlichkeit iibereinandergelagert. [OD: 60.] Und fiir das
klassische Zeitalter: ,,Wie im sechzehnten Jahrhundert iiberlagern sich ,Semiologie*
und ,Hermeneutik‘, aber in einer anderen Form. Im klassischen Zeitalter treffen sie
sich nicht mehr im dritten Element der Ahnlichkeit, sondern verbinden sich in jener
der Reprisentation eigenen Kraft, sich selbst zu représentieren. [OD: 101/MC: §0.]

hittps://dol.org/1014361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

294 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Untersuchung dessen, was diese Mehrdeutigkeit moglich gemacht hat; das heif3t,
ich habe den Ast gesucht, der sich da verzweigt.“"?

Der gesuchte Ast, wie wir gesehen haben, ist der klassische Diskurs im Au-
genblick seines Verschwindens. Der Punkt, an dem sich der Ast verzweigt, ist
der Augenblick der Triibung der Reprisentation und des Zusammenbruchs der
Einheit des klassischen Diskurses. Die Inkompatibilitidt zwischen Sprache als
Ausdruck und Sprache als Form gehort, wie wir bereits wissen, zur Konstellation
einer vierfachen Streuung, die die Seinsweise der Sprache im anthropologisti-
schen Zeitalter ausmacht. Die gegenseitige Inkompatibilitit von Hermeneutik
und Semiologie, von Inhaltismus und Formalismus, Ontologie und Strukturalis-
mus, die einen maBgeblichen Teil der kunst- und kulturwissenschaftlichen Dis-
kurse des zwanzigsten Jahrhunderts gelenkt und bestimmt hat, signalisiert, dass
die Sprache ihre ontologische Einheit verloren hat. Dennoch erscheint die Zer-
streuung der Sprache in der Epoche des Menschen als ein Problem, das man
gegen alle Versuche der voreiligen und falschen Reintegration der Sprache zu
schiitzen hat und das erst einmal mit Entschlossenheit aufrechtzuerhalten bleibt.
Und will man sich dem Problem der Zerstreuung und eventuellen Wiederkehr der
Sprache stellen, dann nur auf der Ebene des Seins der Sprache. Es gilt damit also,
,Jjeden Versuch einer Abschwichung dieses Problems mit aller Macht zu verhin-
dern. Wenn man zum Beispiel die bekanntesten Begriffe des 18. Jahrhunderts,
Schemata wie Ahnlichkeit und Kontiguitit, zur Errichtung und Begriindung der
Humanwissenschaften heranzieht, dann erscheint mir das als eine intellektuelle
Faulheit [...] Wir miissen uns das Problem des Seins der Sprache zur Aufgabe
machen, damit wir nicht auf das Reflexionsniveau des 18. Jahrhunderts zuriick-
fallen, also auf das Niveau des Empirismus.*"*

Aus diesem Grund muss die Archdologie die Phdnomenologie als den Ver-
such einer falschen Versohnung zwischen Formalismus und Interpretation, zwi-
schen dem Positivismus im Sinne von Comte und der Eschatologie im Sinne von
Marx zuriickweisen. Selbst die Literatur manifestiert den Gegensatz zwischen
Form und Sinn in der Weise einer Spannung zwischen den zwei Tendenzen einer
inhaltsbezogenen und einer formbezogenen Erzdhlweise. Und ,,wenn sie sich
nicht recht zwischen den weichen Humanismen und dem reinen Sprachformalis-
mus zu entscheiden vermag, so zeigt sich darin dieses filir uns so grundlegende
Phinomen, das uns zwischen Interpretation und Formalismus, zwischen dem
Menschen und den Zeichen schwanken lasst.“'”

13 ,Michel Foucault, ,Die Ordnung der Dinge‘ [Gesprich mit R. Bellour]®, Foucault
(1966), Schriften 1, Nr. 34: 647.

14 Ibid.: 651.

15 Ibid.: 650.

hittps://dol.org/1014361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 12: SAMMELT SICH DIE SPRACHE WIEDER? | 295

41.3 Formalisierung und Interpretation

Die anthropologistische Inkompatibilitdt der Seinsweisen der Sprache als Ziel-
scheibe einerseits der Formalisierung und andererseits der Interpretation spaltet
zwar zundchst und tendenziell das Feld des anthropologistischen Wissens in die
widerstreitenden Lager der Strukturalisten und der Hermeneutiker. Dennoch
scheint die Spaltung nicht radikal bzw. vollstindig zu sein: Wihrend bei der
Formalisierung eine irreduzibel interpretierende Dimension sichtbar wird, scheint
der Interpretation wiederum eine solche der Formalisierung zuzukommen.
LHInterpretation und Formalisieren sind die beiden grofen Formen der Analyse
unseres Zeitalters geworden. Tatsdchlich kennen wir keine anderen. Aber kennen
wir die Beziehungen der Exegese und der Formalisierung, sind wir fahig, sie zu
kontrollieren und zu beherrschen? Denn wenn die Exegese uns weniger zu einem
ersten Diskurs als zur nackten Existenz von etwas wie einer Sprache fiihrt, wird
sie da nicht gezwungen, lediglich die reinen Formen der Sprache auszusagen,
noch bevor diese einen Sinn angenommen hat? Aber um das zu formalisieren,
was man fiir Sprache hilt, muss man da nicht ein Minimum an Exegese prakti-
ziert haben, als bedeuteten diese etwas? Die Trennung zwischen Interpretation
und Formalisierung bedrangt uns heute tatsdchlich und beherrscht uns. Aber sie
ist nicht streng genug, die von ihr gezeichnete Gabelung dringt nicht tief genug
in unsere Kultur ein, ihre beiden Zweige sind zu gleichzeitig, als dass wir auch
nur sagen konnten, dass sie eine einfache Wahl vorschreibt und uns auffordert,
zwischen der Vergangenheit, die an den Sinn glaubte, und der Gegenwart (der
Zukunft) zu wiahlen, die den Signifikanten entdeckt hat. Es handelt sich in der
Tat um zwei korrelative Techniken, deren gemeinsamer Boden der Moglichkeit
durch das Sein der Sprache gebildet wird, so wie es sich an der Schwelle des
modernen Zeitalters konstituiert hat.“'® Soll der archiologische Diskurs eine Kri-
tik des Strukturalismus beinhalten, soll er gar eine poststrukturalistische Perspek-
tive er6ffnen — nicht am Leitfaden etwa einer radikalisierten (semiologischen)
Analyse der sprachlichen Form oder einer (hermeneutischen) Einkreisung des
sprachlichen Sinnes, sondern vielmehr einer Ontologie der Sprache —, dann ist
dies kaum tiberbietbarer zum Ausdruck zu bringen, als in diesem Zitat. Gleich-
ermaflen gegen die ,,Vergangenheit* des Sinnes und die ,,Zukunft” der Form ein-
gestellt, erscheint die Archdologie als ein ,,unzeitgeméBes* Denken im Stil des
jungen Nietzsche.

Entscheidend an der eben zitierten Feststellung Foucaults ist, dass sie den
zwei anthropologistisch inkompatiblen Verfahren der Formalisierung und der
Interpretation eine gemeinsame Bedingung der Moglichkeit zuspricht: die Loslo-
sung zwischen Sprache und Reprisentation an der Schwelle zwischen dem klas-
sischen Zeitalter und der Epoche des Menschen. Darin liegt die Erklarung dafiir,

16 OD: 364.

hittps://dol.org/1014361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

296 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

dass sich Formalisierung und Interpretation stets vermischen und sich gegenseitig
verunreinigen miissen, sowie fiir die unterirdischen und unbeherrschbaren Ver-
bindungen zwischen ihnen, die irreduzibel sind, da gerade ihre ,Inkompatibilitit*
so etwas wie ein Medium bildet, in dem der gemeinsame sprachontologische Be-
dingungsboden von Formalismus und Interpretation sichtbar werden kann. Des-
halb erscheint einerseits jede Anndherung zwischen Formalisierung und Interpre-
tation als ein erster Schritt in die Richtung einer erneuten Sammlung der Sprache.
Deshalb werden andererseits Formalisierung und Interpretation erst im Rahmen
jener nachklassischen Seinsweise der Sprache ununterscheidbar, die darin be-
steht, dass sich die Sprache radikal von der Herrschaft der Reprisentation gelost
hat, um in der Doméne der Literatur und erst recht im Rahmen der bevorstehen-
den und erneuten Sammlung der Sprache zu einem fiktionalen Diskurs manifest
zu werden. Im gesammelten Sein der Sprache sind die Sprache als Form und die
Sprache als Sinn nicht nur nicht mehr inkompatibel, sondern vielmehr von ei-
nander untrennbar.

Deshalb muss die Archdologie, wie im eben zitierten Textbeispiel, feststellen,
dass bereits in ihrem eigenen diskursiven Umfeld eine Problematisierung der
strengen Gegensitzlichkeit von Formalisierung und Interpretation eingesetzt hat.
Damit beginnt der eigenartige, neuartige, heterotope'” Raum der Sprache in Er-
scheinung zu treten, in dem die Gesamtheit ihrer vierfachen Seinsweise und ihres
vierfachen Spiels mit der anthropologistischen Erkenntnis gesichtet werden kann.
Genau in diesem Vorgang meldet sich aber auch der Tod des Menschen, und
damit das Aufkommen einer Wissensweise, die nicht mehr der Fundierung in
einem transzendentalen oder einem empirischen Subjekt bedarf.

41.4 Nietzsche, Mallarmé und die Literatur

1.

Es wurde bereits die Vermutung ausgesprochen'®, dass der Ort, an dem im zwan-
zigsten Jahrhundert die Fragen nach der Sprache auftauchten, zugleich der Ort
ist, an dem sich die Sprache sammelt, indem sich da ihre inkompatiblen Gestal-
ten einfinden. Zunichst fillt auf, dass dieser Ort kein anderer ist, als derjenige
des archiologischen Diskurses selbst.'” Was ist aber das fiir ein Ort, in welchem

17 Dieser heterotope Raum soll im Verlauf dieses vierten Teils der vorliegenden
Arbeit als der ontologische Raum der Sprache mehrfach zur Sprache gebracht wer-
den. [Zur Heterotopie siche OD: 20 und ,,Des espaces autres, Foucault (1967), DE
IV, Nr. 360: 752-762. Siche auch Gehring (1994) und Mazumdar (1998): 25 {f.]

18 Siehe Abschnitt 40 dieser Arbeit.

19 Es wird am Ende dieser Arbeit im Kapitel 16 Abschnitt 56.5 darauf hingewiesen,
dass dieser Ort die Ebene der Aussage und der Raum der diskursiven Formation ist.
Erst auf der Ebene der Aussage wird sichtbar — anhand eines Schwellenspiels, das
Foucaults gegen Ende von Archdologie des Wissens erwahnt —, wie die Fragen nach
der Sprache als Objekt, Ausdruck, Form, sowie als reines literarisches Sein im
Raum der diskursiven Formation auftauchen. Dabei wird deutlich, dass diese vier

hittps://dol.org/1014361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 12: SAMMELT SICH DIE SPRACHE WIEDER? | 297

Verhiltnis steht er zum allgemeinen Diskurs tiber den Menschen? Bekanntlich
wird in Ordnung der Dinge dieser Ort (der Fragen nach der Sprache und zugleich
der erneuten Sammlung der anthropologistisch zerstreuten Sprache) im Zwi-
schenraum zwischen Nietzsches Frage Wer spricht? und Mallarmés Antwort Die
Worter selbst! angesiedelt: ,,Auf jene Frage Nietzsches: Wer spricht? antwortet
Mallarmé und nimmt seine Antwort immer wieder auf, indem er sagt, dass das,
was spricht, in seiner Einsamkeit, seiner zerbrechlichen Vibration, in seinem
Nichts das Wort selbst ist — nicht die Bedeutung des Wortes, sondern sein ritsel-
haftes und prekires Sein [...] Es ist durchaus moglich, das alle die Fragen [nach
Wesen und Funktion der Sprache], die gegenwirtig unsere Neugier beschiftigen
[...], [...] sich heute in dem nie ausgefiillten Zwischenraum zwischen der Frage
Nietzsches und der Antwort stellen, die ihm Mallarmé gegeben hat.*’

2.
In diesem Zwischenraum wird eine Sprache manifest, deren Seinsweise in der
Handlung der Selbstaussage einer Aussage besteht. Auf die Frage ,,Wer spricht?*
gibt Nietzsche in Genealogie der Moral seine berithmte Doppelantwort. Es
spricht entweder der Gute, der sich selbst als den Guten und Vornehmen benennt
und seinen Gegensatz, den Schlechten, kaum noch wahrnimmt. Oder es spricht
der Gute, der sich selbst erst aus seinem Gegensatz — den er den Bdsen nennt —
als den Guten herleitet. Wiahrend dieser letztere Gute der Schlechte der Vorneh-
men ist, sind die Vornehmen sein Béser.?' Spricht der Gute aus dem Gegensatz
Gut-Schlecht heraus, dann nur, weil er zuvor noch sich selbst als den Guten be-
zeichnet. Von diesem Akt der Selbstbejahung, worauf nach Nietzsche eine aktive
Haltung wesentlich beruht, leitet der Gute seinen Gegensatz, den Schlechten, ab.
Dagegen bezeichnet sich der Gute aus dem Gegensatz Gut-Bdse heraus zwar
auch als den Guten, aber erst nachdem er seinen Gegensatz als den Bdsen be-
stimmt hat. Er leitet somit seinen eigenen Wert von demjenigen seines Gegners
ab und begibt sich folglich von vorneherein in eine wertpolitische Abhingigkeit
von demselben. In einem perspektivistischen Diskurs gibt es keinen tibergeord-
neten Ort der Neutralitit. Indem also Nietzsche in der ,abhingigen Selbstbeja-
hung*, die die Verneinung des Anderen voraussetzt, eine sklavenhafte oder reak-
tive Haltung erkennt, spricht er selbst von der Perspektive der Vornehmen aus.
Der Satz Ich bin gut ist also zweideutig, je nachdem, ob ihn der Vornehme
oder der Sklave ausspricht, ob er also Ausdruck einer aktiven oder einer reakti-
ven Haltung ist. Derselbe Satz kann also entweder als Ausdruck der Bejahung
des Selben funktionieren — dann ist er ein vornehmer Satz — oder umgekehrt als
Ausdruck der Verneinung des Anderen, dann ist er ein reaktiver Satz.

Seinsweisen der Sprache Formen der Reduktion und Einengung der Aussage im
archdologischen Verstdndnis sind.

20 OD: 370.

21 ,Erste Abhandlung: ,Gut und Bose‘, ,Gut und Schlecht’* in Nietzsche (1887): 257-
289.

hittps://dol.org/1014361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

298 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

3.

Aus dieser Verschrinkung von Sprache und Macht, die in Nietzsches genealogi-
scher Reflexion manifest wird, entnimmt Foucault den entscheidenden sprachon-
tologischen Hinweis: ,,Fiir Nietzsche handelte es sich nicht darum, was Gut und
Bose in sich seien, sondern wer bezeichnet wurde oder vielmehr wer sprach, als
man, um sich selbst zu bezeichnen, agathos sagte, und deilos, um die anderen zu
bezeichnen. Nédmlich in dem, der den Diskurs Adlf und — noch tiefer — das Spre-
chen besitzt, versammelt sich die ganze Sprache.“** Der also, der das Sprechen
besitzt, ist zugleich der Raum, in dem sich die Sprache versammelt. Anstelle der
Subjektivitdt im Sinne einer transzendentalen Instanz diesseits des Diskurses
taucht also ein Raum auf, in dem sich die Sprache versammelt.” Folglich lisst
sich Nietzsches Frage Wer spricht? umschreiben als die Frage Von wo aus wird
gesprochen? oder Wo versammelt sich die Sprache? Die Frage nach dem, der das
Sprechen besitzt ist nicht eine Frage nach der Subjektivitdt, die den Diskurs hilt,
sondern vielmehr nach dem Raum, in dem sich die Sprache versammelt.

Die Archédologie unternimmt an dieser Stelle eine bemerkenswerte Zusam-
menziehung von Sprache und Macht. Indem der Vornehme sich bejaht und sich
den Guten nennt, vollzieht er die Bewegung des Besitzens bzw. der Appropria-
tion des Diskurses und 16st die Bewegung der Versammlung von Sprache aus.
Die spezifisch genealogische Frage Nietzsches nach dem, der spricht, geht also
nach archéologischer Lesart davon aus, dass die Besitznahme des Diskurses ein
vornehmer Akt ist, dass dadurch die Sprache ihre Einheit erlangt, dass also kein
aktives Sprechen moglich ist, ohne dass die Sprache im Augenblick und im Akt
dieses Sprechens sich versammelt. Die anonyme Macht der Besitznahme des
Diskurses ist untrennbar vom anonymen Akt der Versammlung von Sprache.
Man hort an der zitierten Stelle aus Ordnung der Dinge gleichsam den genealo-
gischen Herzschlag des archidologischen Diskurses. Der Diskurs, der immer ein
gehaltener Diskurs ist, ist ein machtartiges Geschehen. Das Wissen, das im Dis-
kurs organisiert wird, ist untrennbar von der Macht, deren strategische Linien den
Diskurs durchziehen und die Sprache zu einer paradoxen heterotopen ,Einheit*

22 OD: 370.

23 Wir werden im Kapitel 13 dieser Arbeit sehen, in wie fern dieser fiir eine Genealo-
gie der Moral unerldssliche Raum der Sammlung der Sprache vom jungen Nietz-
sche im Rahmen seiner Auseinandersetzung mit der Rhetorik ,entdeckt® wurde. In
Archdologie des Wissens wiederholt Foucault dieses Motiv, indem er den Raum,
von dem aus er spricht, dem (ontologischen) Raum des Diskurses gleichsetzt und
diesen Raum charakterisiert als ,,jenen weilen Raum [...], von dem aus ich spreche
und der langsam Form in einem Diskurs annimmt, den ich als noch so schwach und
unbestimmt empfinde.”“ [AW: 30.] Am Ende vom Kapitel 13 der vorliegenden
Arbeit, im Abschnitt 46.4 (7), wird dieser Raum als ein Medium des Vergleichs he-
rausgestellt, das vom jungen Nietzsche als eine Mittelkraft und Mittelsphdire, als ein
Kinstlerisch schaffendes Subjekt, das an die Stelle Gottes tritt, gekennzeichnet
wird. Was also nicht nur bei Foucault, sondern auch bei Nietzsche stattfindet, ist
eine genealogische Gleichsetzung von Raum und Subjektivitdit.

hittps://dol.org/1014361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 12: SAMMELT SICH DIE SPRACHE WIEDER? | 299

versammelt. Oder, in anderen Worten: Das Wissen wird organisiert von einem
Diskurs, der seinerseits auf die Macht angewiesen ist, um im Augenblick des Ge-
sprochenwerdens aus einer Zerstreuung inkompatibler Seinsweisen der Sprache
zu einem Diskurs konsolidiert zu werden. Dieses Motiv des Diskurses als einer
Macht/Wissen-Verflechtung wird bekanntlich in den siebziger Jahren von Fou-
cault aufgenommen und zu seiner Analytik der Macht entwickelt.”*

Nietzsches Frage ist zwar dem Wortlaut nach kaum zu unterscheiden von der
subjektphilosophischen Frage nach der Urheberschaft von Handlungen im All-
gemeinen und der Sprechhandlung im Besonderen. Doch liegt ein wesentlicher
Unterschied darin, dass Nietzsches Frage — gemil ihrer archdologischen Lesart —
die Ebene des Diskurses nicht verlédsst. Die Sprachtatsachen werden nicht auf die
nichtsprachliche Ebene des Subjekts zuriickgefiihrt, sondern auf einen Raum, der
aus den Seinsweisen der Sprache den Diskurs hervorgehen ldsst. Das Subjekt
wird nicht als transzendentale oder empirische Ursache diverser Handlungen er-
fasst, sondern umgekehrt: Es erscheint als Effekt des Sprechens, es ergibt sich
erst aus der Aussage ,,Ich bin gut®, vorausgesetzt, dass diese nicht als ein linguis-
tisch isolierter Satz betrachtet wird, sondern als eine Aussage, die im Diskurs-
und somit auch Machtraum zwischen den Vornehmen und seinem Gegensatz
auftaucht und — nach Foucaults spéterer Prazisierung in Archdologie des Wissens
— eine bestimmte Subjektposition mit sich fiihrt, die ein Individuum einnehmen
muss, sobald es die Aussage duf3ert.

4.

Ebenso verhélt es sich mit der Antwort Mallarmés auf Nietzsches Frage: Wer
spricht? — Die Worter selbst! In dieser Antwort ist die gleiche diskursive Refle-
xivitdt angesprochen, die von der vornehmen Subjektivitit vollzogen wird, die zu
sich selbst ,,gut* sagt und sich damit selbst affirmiert und zum Raum der Samm-
lung von Sprache macht. Die Worter, die selbst sprechen, sind Woérter, die zu-
gleich sprechen und gesprochen werden, in der Bewegung des Gesprochenseins
aus sich selbst hervorgehen und sprechend sich selbst bejahen. Anstelle des
raumartigen Subjekts, das zu sich selbst ,,gut” sagt, haben wir die Sprache, die
sich selbst affirmiert, nach dem Modell, den Foucault in seinem Aufsatz iiber
Blanchot aufgestellt hat: Ich spreche.” Dieser Typ der Selbstaffirmation von
Sprache findet im literarischen Gegendiskurs statt. Darin braucht die Sprache
»ur noch in einer stindigen Wiederkehr sich auf sich selbst zuriickzukriimmen,
so als konnte ihr Diskurs nur zum Inhalt haben, ihre eigene Form auszusagen. Sie

24 Vor diesem Hintergrund erscheinen die Tendenzen in der Foucault-Rezeption, die
archéologischen Analysen allzu sduberlich von den genealogischen und die einen
gegen die anderen auszuspielen als zweifelhaft. [Néheres dazu im Kapitel 13, Anm.
3 dieser Arbeit.] In diese Richtung gehort beispielsweise Dreyfus’ und Rabinows
aporetische Interpretation von Foucaults Archéologie unter dem Titel ,,Die Illusion
des autonomen Diskurses®. [Dreyfus/Rabinow (1982).]

25 Siehe DA.

hittps://dol.org/1014361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

300 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

wendet sich an sich selbst als schreibende Subjektivitdt, oder sie sucht in der
Bewegung, in der sie entsteht, das Wesen jeder Literatur zu erfassen, und so
konvergieren alle ihre Faden zu der feinsten — besonderen, augenblicklichen und
dennoch absolut universalen — Spitze, zum einfachen Akt des Schreibens.*“*® Die
literarische Sprache ,,wendet sich an sich selbst als schreibende Subjektivitit™
und die Worter, die gemal Mallarmés Antwort selbst sprechen, fithren die Hand-
lung des Sprechens nicht auf ein ursdchliches Subjekt des Sprechens zuriick,
sondern auf das Sprechen selbst, womit, in der Doppelung dieser reflexiven
Riickwendung der Sprache der eigentiimliche Raum des Sprechens sichtbar wird.

5.
In dem Augenblick, in dem das Ich spreche gesprochen wird, wendet sich die
Sprache auf sich selbst zuriick, und das Subjekt 16st sich in Raum auf. In ihrer
kreisenden Bewegung geht die Sprache aus ihrem Gesprochensein hervor, und
als ihre Quelle erscheint nicht mehr das Subjekt, sondern der Raum ihres Selbst-
verhiltnisses. So erscheint die ,,inhaltslose Leere des ,Ich spreche’ [...] [als] eine
absolute Eroffnung, durch die sich die Sprache ins Endlose verstromen kann,
wahrend das Subjekt, das sprechende ,Ich‘, sich zerstiickelt, sich zerstreut und
aufldst, um in diesem nackten Raum zu verschwinden.*?’

Der Diskurs dieses Ich spreche ist losgelost von jeder préaexistierenden Welt.
Sie ist weder eine Sprache der Reprisentation von Welt, noch eine Sprache der
Kommunikation unter Subjekten. Sie ,,ist also nicht mehr Diskurs und Mitteilung
eines Sinns, sondern Ausbreitung der Sprache in ihrem rohen Sein, Entfaltung
reiner AuBerlichkeit; und das sprechende Subjekt ist nicht so sehr der Verantwort-
liche des Diskurses (derjenige, der ihn hilt, in ihm behauptet und urteilt, der sich
in einer zu diesem Zweck angewandten grammatikalischen Form reprisentiert),
als vielmehr die Nichtexistenz, in deren Leere die Sprache sich endlos ergieft.“**

Die Abwesenheit des Subjekts, die Abwesenheit einer repriasentierten Welt,
die Leere oder Raum, aus dem die Sprache in ihrer schieren Existenz hervorgeht,
zeigen sich auf Grund einer doppelten Reduktion: Reduktion des Gegenstands
des Sprechens, Reduktion des sprechenden Bewusstseins.”’ Was iibrig bleibt, ist
nur noch die ,reine‘ Selbstaussage des Ich spreche. Im Element dieser reinen dis-
kursiven Reflexion, die ein Modell abgibt fiir die Seinsweise der literarischen
Sprache in ihrer radikalen Losldsung von der Reprisentation, kommen die tibri-
gen Streumomente der anthropologistisch zerstreuten Sprache iiberein. Denn im
Ich spreche ist diese Aussage ihr eigenes Objekt und die Form, durch die hin-
durch sie sich als Objekt zeigt. In ithrer Doppelung aus Form und Objekt ist sie
aber auch der Ausdruck der hintergriindigen Tatsache, dass hier gesprochen wird,
wihrend gesagt wird, dass hier gesprochen wird. Im Raum der literarischen

26 OD: 366.

27 DA:55.

28 Ibid.

29 Siehe Kapitel 16, Abschnitt 56.4 dieser Arbeit.

hittps://dol.org/1014361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 12: SAMMELT SICH DIE SPRACHE WIEDER? | 301

Seinsweise der reflektierten Aussage ldsst sich das Gesamtspiel der Sprache als
Objekt, als Form und als Ausdruck vernehmen.

41.5 Von Dokumenten und Monumenten

In der Einleitung zu Archdiologie des Wissens fithrt Foucault die diskontinuierli-
che Historiographie im Allgemeinen, wozu auch die Archéologie selbst gehort,
auf einen Vorgang der Monumentarisierung der Dokumente. Es handelt sich da-
bei um einen Prozess der Neutralisierung, die das historische Dokument von al-
len nichtdiskursiven Ebenen systematisch 16st. Auf Grund dieser Neutralisierung
erscheint das Dokument nicht mehr als Spur einer erloschenen Stimme, folglich
nicht als Gegenstand einer moglichen Interpretation. Es erscheint auch nicht
mehr als eine Ausbreitung von Zeichen, die den Blick auf eine Welt tatsdchlich
da gewesener Dinge gewihren soll, folglich nicht als Gegenstand einer mogli-
chen Formalisierung. Das Dokument erscheint auf Grund seiner Neutralisierung
auch nicht als bloBes philologisches Objekt, denn es geht in seinem historiogra-
phischen Gebrauch um den historischen Einsatz von Sprache zur Produktion von
Wissen. Die Neutralisierung fiithrt dazu, dass das Dokument weder auf ein Be-
wusstsein, noch auf eine vergangene empirische Welt, sondern auf seine eigene
philologisiche Materialitit verweist. Die Sprache des Dokuments erscheint nicht
mehr als Sinn, als Form, als grammatikalische Struktur, sondern in ihrem histori-
schen Sein, als Monument. In dem Augenblick, in dem sich die Sprache sammelt,
indem ihre anthropologistisch zerstreuten Seinweisen im Element der Neutrali-
sierung zuriickgewiesen werden, tendiert die Geschichtsschreibung zu einer
Archiologie, von der die Dokumente als Monumente behandelt werden.

42. Der ontologische Raum der Sprache

1.

In Ordnung der Dinge heilit es: ,In einem einzigen Raum das groBe Spiel der
Sprache wiederzufinden, konnte ebenso heiflen, einen entscheidenden Sprung zu
einer vollig neuen Form des Denkens zu machen, wie auch, einen im vorangegan-
genen Jahrhundert eingefiihrten Wissensmodus in sich selbst abzuschlieBen.

Es handelt sich bei dieser Aussage nicht um eine dunkle theoretische Sehnsucht
oder eine versteckte oder indirekte Prognose. Vielmehr handelt es sich bei dieser Aus-
sage um eine reflexive Bezugnahme auf das Sprach- und Wahrheitsspiel, in dessen
Element sich die archéologische Analyse selbst bis zu diesem Punkt in diesem Buch
bewegt hat. Diese Aussage beinhaltet also so etwas wie eine diskursive Reflexion tiber
das Programm einer sprachontologisch gelenkten Freilegung der Transformationsebe-
nen in der Geschichte der modernen humanwissenschaftlichen Diskurse.

30 OD:371.

hittps://dol.org/1014361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

302 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Man konnte diesem eher beildufig in die archdologische Erzéhlung einge-
streuten reflexiven Splitter einen &hnlichen Status einrdumen, den Foucault
Raymond Roussels autobiographischem Bericht zuschreibt, den der Schriftsteller
an der Schwelle seines Todes verfasst hat. Auch die Archdologie konstituiert sich
von ihrem Selbstverstindnis her an einer Schwelle: der Schwelle des Todes des
Menschen inmitten eines Epochenbruchs, der iiber die anthropologistische Wis-
sensweise hinausfiihrt. Diese Schwelle oder Diskontinuitit ist einerseits der Aus-
gangspunkt der Archiologie: Sie bezeichnet das historische Apriori des archio-
logischen Diskurses. Sie ist andererseits der von der Archéologie generierte
Gegenstand ihres eigenen Diskurses. Als Diskontinuitit ist diese Schwelle so-
wohl der Archdologie vorgédngig, als auch ihr nachtraglich. Thr haftet die gleiche
zirkuldre Paradoxie an, die Foucault der Diskontinuitit im Allgemeinen in Bezug
auf die Geschichtsschreibung zuspricht. Denn der Begriff der Diskontinuitét ist
im Allgemeinen nicht nur ,,ein im Diskurs des Historikers gegenwértiger Begriff,
sondern wird von diesem insgeheim vorausgesetzt: von wo aus konnte er in der
Tat sprechen, wenn nicht ausgehend von jenem Bruch, den ihm die Geschichte —
und seine eigene Geschichte — als Gegenstand anbietet?"'

In dem Text, in dem Roussel an der Schwelle seines eigenen Todes sein
Schreibverfahren ,offenbart‘, findet eine Reflexion statt, die sich verdunkelt und
auflost, je geinger der zeitliche Abstand zwischen dem Gegenstand und der
Gegenwart des Berichts wird. So lassen sich die frithesten Texte wesentlich
leichter bestimmen als die neuesten: ,,Jm Vordergrund steht das plakative Ver-
fahren, das fiir die Anfangstexte bestimmend ist [...] Am Horizont, dort, wo die
Sprache sich mit der Zeit verliert, tauchen die neueren Texte [...] nur noch als
Punkte auf.*** Und die Worte des aktuellsten Textes ,,liegen bereits jenseits des
Horizontes und lassen sich lediglich durch das, was sie nicht sind, ausfindig ma-
chen.“*® Ahnlich ergeht es der archiologischen Reflexion selbst. Der chronologi-
sche Bericht {iber die Seinsweisen der Sprache verdunkelt sich mit der Anndhe-
rung an die Seinsweise der Sprache im archdologischen Diskurs selbst. ,,Durch
eine vollstindige Rotation wird das Nachste zum Fernsten. Es ist, als konnte
Roussel seine Rolle als Fiihrer nur in den ersten Windungen des Labyrinths spie-
len und als miisste er sie aufgeben, sobald der Weg sich dem Mittelpunkt nihert,
wo er selber steht und die Féden in ihrer grof3ten Verwicklung oder — wer weil3?
— in ihrer groBten Einfachheit zusammenhilt.“** Man muss Textstellen wie dieje-
nige, die am Eingang des vierten Teils der vorliegenden Arbeit zitiert wurde —
denen man einen ,prophetischen‘ Ton bescheinigt hat” — als mehr oder weniger

31 AW: 187/AS: 17 (m)

32 RR:7.

33 Ibid.

34 Ibid.: 7-8.

35 Siehe Biirger (2000): S. 117. Biirger vermag bei Foucault nicht Weiteres zu konsta-
tieren, als ein essayistisches Vorgehen und, damit zusammenhéngend, einen ,,pro-
phetischen Ton“, wo es tatsdchlich um nichts anderes geht als eine systematische

hittps://dol.org/1014361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 12: SAMMELT SICH DIE SPRACHE WIEDER? | 303

unbeholfene Versuche einer diskursiven Reflexion ansehen. Bei solchen Textstel-
len ergeht es Foucault nicht anders als Roussel: Der Spiegel zeigt nicht nur, er
verbirgt auch. ,,Der Spiegel, den Roussel [...] seinem Werk vorhélt und vor das
Werk hilt, ist von sonderbarer Magie: Er driangt die Hauptgestalt in den Hinter-
grund, wo die Linien sich verwirren, riickt den Ort der Offenbarung mdoglichst
weit weg, holt aber, gleichsam fiir die extremste Kurzsichtigkeit, das heran, was
dem Augenblick, in dem die Offenbarung spricht, am fernsten ist.**® SchlieBlich
fasst Foucault in aphoristischer Kiirze das Entscheidende an einer diskursiven
Reflexion zusammen: ,,Je ndher die Offenbarung sich selbst kommt, desto tiefer
verstrickt sie sich in ein Geheimnis.“’” Diese eigentiimliche GesetzmiBigkeit
fuhrt dazu, dass die historisch ferner liegende Episteme der Renaissance inner-
halb der wenigen Seiten eines der kiirzesten Kapitel von Ordnung der Dinge
freigelegt werden kann, mit einer Knappheit und Klarheit, die eine Besprechung
des zeitlich ndher liegenden archdologischen Diskurses selbst niemals erreichen
kann, nicht einmal im Rahmen eines ganzen Buches von der Lénge der Archdo-
logie des Wissens.

Im engen Zusammenhang mit dieser Aufgabe der diskursiven Reflexion er-
scheinen die Ausfithrungen in Archdologie des Wissens nicht langer nur als me-
thodologischer Riickbezug und eine darauf folgende Korrektur und Verbesserung
der bisher gebotenen Analysen. Vielmehr handelt es sich um eine Fortsetzung
der Analysen in Ordnung der Dinge, die von ihrem ausdriicklichen Programm
her bei der Epoche des Menschen und damit auch den Humanwissenschaften
Halt machten.®® Diese Darstellung wird in Archéologie des Wissens bis in die
postanthropologistische Epoche der Archidologie selbst fortgesetzt. Welche
Seinsweise der Sprache, welche Beziehung zwischen dem Sein und der Sprache
bestimmt die archéologischen Analysen selbst? Welche Seinsweise der Sprache
konstituiert ihren Postanthropologismus?

Diese Fortsetzbarkeit der archdologischen Geschichtsschreibung zwecks Ent-
faltung einer archdologischen Analyse, die die bisher vorgefallenen Beispiele der
archdologischen Analyse selbst — Analyse des Diskurses der Vernunft tiber den

Verdunkelung im Rahmen einer spezifisch diskursiven Reflexion: ,,Das Vorgehen
darf im strengen Sinne ein essayistisches heilen. Der Gedanke liegt dem Text nicht
voraus, sondern entsteht in ihm. Das gibt den frithen Texten Foucaults ihre eigen-
timliche Unbestimmtheit und manchen von ihnen sogar einen prophetischen Ton.*
[Ibid.] Wie es aus der bisherigen Darlegung hoffentlich hervorgeht, ist die Sachlage
komplexer zu beschreiben als eine ,,allmdhliche Verfertigung der Gedanken beim
Schreiben®. Es handelt sich zwar um die Abwesenheit eines origindren sprechenden
und schreibenden Subjekts, was ein essayistisches Vorgehen nahe legt. Dennoch
sind Stil und Ton der archédologischen Rede von einer eigentiimlichen diskursiven
Notwendigkeit beherrscht. Wir halten es fiir fruchtbarer, da, wo sich die Sprache zu
verlieren beginnt, eine diskursgeschichtliche Erklérung zu suchen, statt einen ,Ton*
festzustellen, sei dieser ,dunkel‘ oder ,prophetisch’.

36 RR:8.

37 Ibid.

38 Siehe dazu Kapitel 16 Abschnitt 53.

hittps://dol.org/1014361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

304 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Wabhnsinn, Analyse des medizinischen Diskurses an der Schwelle der Geburt der
modernen Klinik, Analyse der Diskurse, deren Transformationen zu den human-
wissenschaftlichen Diskursen fithrten — zum Gegenstand nimmt, hat zur Voraus-
setzung, dass die Ebene der Sprache zugunsten der Ebene des Diskurses reduziert
wird.

Aber was heiflt ,Sprache‘? Wie samtliche ,Begriffe‘ in Foucaults Diskurs ist
auch der Begriff der Sprache in seiner konstitutiven Homonymie zu betrachten.
,Sprache® heilit, wie in der vorliegenden Arbeit zu sehen war, in unterschiedli-
chen Epochen des Diskurses Unterschiedliches.” Die ,Sprache* aber, von der
sich die Archdologie distanzieren muss, um sich iiberhaupt als archidologische
Analyse zu konstituieren, ist die Sprache in ihrer philologisch-linguistischen Ob-
jektivitdt, ihrer Formalisierbarkeit und ihrer Interpretierbarkeit, sprachontolo-
gisch gesprochen: Sprache in ihrer anthropologistischen Zerstreuung. Die archdo-
logischen Begriffe der Aussage und der diskursiven Formation miissen also die
anthropologistischen Grenzen, die um den Status der Sprache im neunzehnten
Jahrhundert gezogen wurden, iiberschreiten.*

Der archdologische Begriff des Diskurses, der sich von dem klassischen Be-
griff des Diskurses unterscheidet”' — auch hierin ist die Homonymie selbst des
Diskursbegriffs zu erkennen: Diskurs ist eben nicht Diskurs — muss sich von al-

39 Die Nichtbeachtung der grundlegenden Rolle der Homonymie in Foucaults termi-
nologischer Praxis fithrt zu einer gewissen Ratlosigkeit in der Sekundérliteratur.
Siehe Waldenfels (1988) oder Frank (1984): 25-43. Siehe auch Geisenhansliike:
,.Die Schwierigkeiten, Foucaults Theorie auf das Verfahren der ,Diskursanalyse‘ zu
zentrieren, zeigt bereits die unterschiedliche Verwendung, die der Begriff des Dis-
kurses in der Ordnung der Dinge und der Archdiologie des Wissens erfihrt. Wie
Waldenfels hervorgehoben hat, gebraucht Foucault den Ausdruck ,Diskurs‘, den er
in Archdologie des Wissens zum zentralen Gegenstand seiner Theorie zu erkldren
sucht, in der Ordnung der Dinge ,zundchst noch in recht speziellem Sinne zur
Kennzeichnung der klassischen Episteme’. Die Autonomisierung des Diskursbegrif-
fes zum universalen Gegenstand der Archdologie 14sst damit kritische Fragen offen,
die immer dann vernachléssigt werden, wenn Foucaults Werk eine innere Kohérenz
zugesprochen wird, die dieses faktisch nicht besitzt. [Geisenhansliike (1997): 34.]
Diese Schwierigkeiten einer terminologischen Fixierung des Diskursbegriffs, die
ich auf so etwas wie eine konstitutive ,Diskursvergessenheit’ in der Foucault-
Rezeption zuriickfithren mochte, eriibrigen sich, berticksichtigt man die sprachonto-
logischen Epochen, die Foucaults archéologische Historiographie sichtbar macht,
sowie die daraus hervorgehenden Homonymisierungseffekte. So sind Ausdriicke
wie Wahnsinn, Krankheit, Sprache, Leben, Arbeit alle Ausdriicke, die im ontologi-
schen Gleitraum der Sprache und im Verlauf einer Geschichte der Seinsweisen der
Sprache unterschiedliche Bedeutungen und Funktionen erhalten. Diesem sprachon-
tologisch bedingten ,Homonymisierungsdruck® ist auch Foucaults Diskursbegriff —
so ,grundlegend‘ dieser auch sein mag — unterworfen.

40 Die kreisende Riicklaufigkeit einer solchen Formulierung ist ein Effekt des archéo-
logischen Zirkels: Die Bedingung der Konstitution der archdologischen Analyse ist
die Uberschreitung der Grenzen, die von eben der bereits konstituierten archiologi-
schen Analyse aufgedeckt werden.

41 Darauf wird im letzten Kapitel der vorliegenden Arbeit noch néher einzugehen sein.

hittps://dol.org/1014361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 12: SAMMELT SICH DIE SPRACHE WIEDER? | 305

len vier anthropologistischen Streumomenten der Sprache distanzieren: von der
Sprache als Objekt, der Sprache als Form, der Sprache als Ausdruck und der
Sprache im Element ihrer /iterarischen Selbstbeziiglichkeit nach dem Modell Ich
spreche. Der Diskurs ist weder endliches, kritisch eingegrenztes Denken des end-
lichen Menschen, noch ist er Sprache. Der Diskurs im analytischen Gebrauch der
Archéologie hat einen Status zwischen dem Denken und der Sprache. Deshalb ist
er einerseits weder das Positive noch das Fundamentale, weder das Empirische
noch das Transzendentale, weder das Cogito noch das Ungedachte, weder Ziel
noch Ursprung des Denkens. Andererseits ist der Diskurs weder Sprache als Ob-
jekt, noch Sprache als Form, noch Sprache als Ausdruck, noch Sprache als litera-
risch-symbolistische Materialitdt. Der Diskurs ist weniger als Denken und mehr
als Sprache. In anderen Worten: Der Diskurs im archéologischen Gebrauche ist
der in Ordnung der Dinge angesprochene Raum, in dem das ,.groBe Spiel“** der
anthropologistisch zerstreuten Sprache sichtbar werden kann, in dem sich also
das Spiel der Sprache als Objekt, Form, Ausdruck und literarisches Wort gleich-
zeitig entfalten kann.

2.

Es wurde bereits angemerkt, dass sich Foucaults Andeutungen beziiglich einer
bevorstehenden Wiederkehr der Sprache auf die Seinsweise des archdologischen
Diskurses selbst stiitzen.”® Eine erschopfende Darlegung dieses Zusammenhangs
ergibt die sprachontologische Figur, die Titel und Gegenstand dieser Arbeit bil-
det. Bevor wir jedoch die Beschreibung des Archdologischen Zirkels fortsetzen,
fassen wir noch mal die wichtigsten archéologischen Tatsachen zusammen, die
das Auftauchen und eventuelle Verschwinden des anthropologistischen Wissens
bestimmen. Zunichst gibt es die sprachontologischen Folgen der Triibung der
Reprisentation am Ende des klassischen Zeitalters: (1) Der Diskurs fillt ausei-
nander. (2) Die Sprache zerstreut sich und nimmt vier inkompatible Seinsweisen
an. (3) Die Ordnung des taxinomischen Wissens bricht zusammen. In der Abwe-
senheit des Diskurses konstituiert sich ein neuer gespaltener Ort der Synthese der
Reprisentationen: der transzendentale Raum und der Raum der Empirizitdten.
Das neuartige humanwissenscahftliche Wissen, das daraus resultiert, ist wesent-
lich gespalten, da es sich einerseits auf das endliche Wesen des Menschen stitzt,
und andererseits gerade dies zu seinen Gegenstidnden zdhlt. In sprachontologi-
scher Sicht beruht das anthropologistische Wissen auf der spannungsreichen Al-
ternative ,Mensch oder Sprache‘, mit der ,,das Recht, gleichzeitig das Sein der
Sprache und das Sein des Menschen zu denken, fiir immer ausgeschlossen
bleibt.“** Entweder also bleibt die Sprache ontologisch zerstreut, wihrend der

42 OD:371.

43 Siehe den Schlussteil vom Kapitel 9, Abschnitt 30 der vorliegenden Arbeit.

44 OD: 408. Diese Alternative ist eng verwandt mit der vom jungen Nietzsche aufge-
stellten Alternative zwischen Wissenschaft und Mythos. Siehe dazu Kapitel 13 die-
ser Arbeit.

hittps://dol.org/1014361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

306 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Mensch in seiner Endlichkeit Bedingung und Objekt des Wissens abgibt, was auf
einen ungebrochenen Fortbestand der anthropologistischen Wissensverfassung
hinauslguft. Oder: Die Sprache sammelt sich erneut, so dass der Mensch seinen
epistemischen Primat verliert und nur noch als Effekt eines Diskurses erscheint,
der auf der wiedergekehrten ,Einheit’ der Sprache beruht. Wenn sich also die
Sprache sammelt und der Diskurs erneut zu seiner Einheit findet, zerfallt die an-
thropologistische Wissenskonfiguration. Die Wiederkehr der Sprache 16st einen
Epochenbruch aus, mit dem das anthropologistische Wissen von einem neuarti-
gen Wissen abgelost wird. Zu diesem neuen Wissen aber gehort unter anderem
auch das Wissen der Archéologie selbst. Daraus, dass der archdologische Diskurs
auf dem Sein der Sprache beruht, und nicht auf demjenigen des Menschen, er-
folgt die Figur des archéologischen Zirkels.

Eine Darstellung des archdologischen Zirkels hat aber nicht nur zu zeigen,
was zu den sprachontologischen Konsequenzen einer erneute Sammlung der
Sprache gehort, ndmlich das Verschwinden des Menschen und der anthropologis-
tischen Wissensweise. Eine solche Darstellung hat auch die Voraussetzung einer
solchen Wiederkehr der Sprache aufzuzeigen, namlich den Raum, in dem sich die
Sprache erneut sammeln kann: den diskontinuierlichen oder heterotopen®® Raum,
der die anthropologistisch inkompatiblen Seinsweisen der Sprache zu umfassen
vermag; den ontologischen Raum, in dem sich die Sprache sammelt und zu einer
neuartigen Seinsweise findet und somit das Subjekt von seiner Rolle der Grund-
legung des Wissens verdringt und insgesamt das Ende der anthropologistischen
Wissensepoche herbeifiihrt. Es ist dieser Raum, der in der bereits zitierten An-
spielung Foucaults in Ordnung der Dinge als Voraussetzung fiir die Wiederkehr
der Sprache und das Verschwinden des Menschen evoziert wird: ,,In einem ein-
zigen Raum das groBe Spiel der Sprache wiederzufinden, kénnte ebenso heif3en,
einen entscheidenden Sprung zu einer vollig neuen Form des Denkens zu ma-
chen, wie auch, einen im vorangegangen Jahrhundert eingefiihrten Wissensmo-
dus in sich selbst abzuschlieBen.«*°

Dieser ontologische Raum der Sprache wird aber in Die Ordnung der Dinge,
mit Ausnahme einiger dunkler Andeutungen, nicht eigens thematisiert, obwohl er
die entscheidende Voraussetzung eines postanthropologistischen Wissens im
Allgemeinen und des archdologischen Wissens im Besonderen abgibt. Ange-
sichts der archdologischen Bedeutung dieses Raumes ist das zunichst tiberra-
schend. Doch wird beim ndheren Hinsehen deutlich, dass der ontologische Raum
der Sprache kein beildufiger Gegenstand einer Archéologie der Humanwissen-
schaften sein kann, sondern einer eigenen sprachontologischen Untersuchung
bedarf. Tatsdchlich unternimmt Foucault eine solche Untersuchung anhand einer

45 Zum Begriff des heterotopen Raumes, der fiir eine diskontinuierliche und subjekt-
kritische Geschichtsschreibung entscheidend ist, sieche OD: S. 20 und ,,Des espaces
autres”, Foucault (1967), Schriften 1V, Nr. 360: 752-762, dt.: ,,Andere Rdume* in
Mer, Marc (Hg., 1994). Siehe auch Gehring (1994) und Mazumdar (1998).

46 OD: 371.

hittps://dol.org/1014361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 12: SAMMELT SICH DIE SPRACHE WIEDER? | 307

Reihe von Rezensionen, Gesprichen, Artikeln, Einleitungen, meistenteils zwi-
schen Wahnsinn und Gesellschaft und Die Ordnung der Dinge, die in der Fou-
cault-Rezeption als seine ,,Schriften zur Literatur‘’ bekannt geworden sind. Es
handelt sich dabei um eine lange und heterogene Serie kiirzerer Texte, vorwie-
gend iiber Literatur, die mit einem Einleitungstext iiber Rousseau™ einsetzt und
mit einem japanischen Gesprich iiber Wahnsinn, Literatur und Gesellschaft*’
endet.>® Wir wenden uns jetzt diesen ,,Schriften zur Literatur” zu, die im Lichte
unserer bisherigen réécriture als eine anhaltende und verstreute ,Freilegung® des
ontologischen Raums der Sprache erscheinen miissen, der die Voraussetzung fiir
eine erneute Sammlung der Sprache und die daran gekniipfte Auflosung der an-
thropologistischen und subjektphilosophischen Wissensdisposition darstellt.

43. Sprache und Raum (Schriften zur Literatur I)

In Wirklichkeit stellt sich das Ereignis, dem die ,Literatur im strengen
Sinne des Wortes ihre Entstehung verdankt, nur bei oberflédchlicher Betrach-
tung als ein Prozess des Nach-innen-Wendens dar; vielmehr tritt die Lite-
ratur aus sich heraus; die Sprache ldsst die Seinsweise des Diskurses, das
heiflt die Dynastie der Repréisentation, hinter sich; das literarische Sprechen
entwickelt sich aus sich selbst heraus und bildet ein Netz, dessen verschie-
dene Punkte [den] gleichen Abstand von ihren jeweiligen Nachbarn haben
und sich im Verhiltnis zu allen Ubrigen in einem Raum befinden, der sie
zugleich aufnimmt und voneinander trennt.

Foucault™

47 Die iltere deutsche Ausgabe [Foucault (1988)], die diesen Titel fiihrt, enthilt aber
nur neun der insgesamt rund 25 Texte. Eine andere redaktionell wesentlich sorgfil-
tigere deutsche Ausgabe unter dem gleichen Titel enthélt eine Reihe weiterer Texte,
die alle den Schriften entnommen sind. [Foucault (2003)] Man sieht allein an dem
Unterschied in der Textauswahl dieser beiden Ausgaben, wie ungesichert der Be-
griff der Literatur im Zusammenhang mit Foucaults sprachontologischen Studien
zur Literatur sein muss: zu einem Typ von Diskursen, deren einziges gemeinsames
Merkmal darin besteht, dass sie nicht ,wissenschaftlich® sind, d.h. dass sie nicht auf
dem Primat der Représentation beruhen.

48 ,Introduction® in Rousseau, J.-J., Rousseau juge de Jean-Jacques. Dialogues, Paris,
1962.

49 ,Kyoki, bungaku, shakai“ (,,Wahnsinn, Literatur, Gesellschaft”), Gesprich mit
Shimizu, T. und Watanabe, M. in: Bungei, Nr. 12, Dezember 1970.

50 Natiirlich entbehren derlei Grenzmarken nicht einer gewissen Willkiir, denn man
konnte durchaus spitere Texte wie ,,A propos de Marguerite Duras* [Foucault
(1975), DE 11, Nr. 159: 762-771] oder ,,Sade, sergent du sexe* [Foucault (1975), DE
I, Nr. 164: 818-822] als Reflexionen iiber Literatur hinzuziehen. Allerdings kommen
diese Texte fiir unseren Problemzusammenhang nicht in Frage, da sie nicht zu den
eben genannten ,Freilegungen® des ontologischen Raums der Sprache zu zihlen sind.

51 ,,Das Denken des AuBen‘, Foucault (1966), Schriften I, Nr. 38: 672.

hittps://dol.org/1014361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

308 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Die Bedeutung von Foucaults Beschéftigung mit der Literatur wird spiirbar,
wenn man in seinen gesammelten Schriften bléttert und bei den Texten im Zeit-
raum 1962-1964 innehilt. Bei diesen Texten handelt es sich fast ausschlie8lich
um Literatur und Sprache, um die Sprache der Literatur. Noch im Jahr des Er-
scheinens von Ordnung der Dinge publiziert Foucault Artikel iiber Jules Vernes,
Blanchot, Breton. Und dann scheint die Beschiftigung mit Literatur — von ein
paar verstreuten Ausnahmen abgesehen — mit einem Schlag zu versiegen. Das ist
wohl damit zu erkliren, dass Foucaults Interesse an Literatur rein instrumentellen
Charakters ist. Es steht im engen Zusammenhang mit Problemen der archiologi-
schen Methode und des damit einhergehenden Diskursbegriffs, namentlich mit
dem Problem der Freilegung des ontologischen Raumes der Sprache, die fiir die
spitere Konzipierung der diskursiven Formation und des archidologischen Ver-
fahrens in Archdologie des Wissens von nicht zu unterschitzender Bedeutung
ist.>> Sobald aber das archiologische Verfahren den Hohepunkt und Abschluss
seiner Entwicklung und Reflexion erreicht, verstummen gleichzeitig die Frage
nach der archédologischen Methode und die Beschiftigung mit der Literatur. Ge-
wissermaflen sind Ordnung der Dinge und Archéologie des Wissens als Friichte
von Foucaults sprachontologischen Erkundungen der Literatur anzusehen.

52 In der eher sparlichen Rezeption von Foucaults Schriften zur Literatur wird die Rol-
le dieser Texte bei Foucaults Herausarbeitung einer archdologischen Methode kaum
bedacht. Eine gldnzende Ausnahme in mehrfacher Hinsicht bilden die Arbeiten von
Arne Klawitter [Klawitter (2001); Klawitter (2004)], die wohl zum ersten Mal in
der Foucaultrezeption nicht nur ausdriicklich und ausfiihrlich die Sprachontologie
thematisieren, sondern diese zudem im Zusammenhang mit der Methodologie der
archdologischen Diskursanalyse besprechen. Die interessanteren Auseinanderset-
zungen mit Foucaults Schriften zur Literatur sind fast ausschliefSlich in der &lteren
Foucaultrezeption anzutreffen. So reagiert B. Lemaigre bereits im Jahr 1967, als
Archdologie des Wissens noch nicht erschienen war, auf Foucaults Sprachontologie.
Trotz seiner Verwechselung der archéologischen Methode mit der Strukturanalyse
und seines Verstindnisses der Episteme als Reduktion der Geschichte auf die reine
Synchronizitit der diskursiven Tatsachen, macht er auf den Zusammenhang zwi-
schen dem Sein der Sprache, wie dies in ,,Das Denken des Auflen” [Foucault
(1966), Schriften I, Nr. 38: 670-697] angesprochen wird, und den klinischen/psy-
choanalytischen Diskursen, die in Wahnsinn und Gesellschaft und Geburt der Kli-
nik untersucht werden: ,,F. découvre donc 1’étre du langage au cceur de la pensée du
dehors, au foyer commun d’expériences multiples qui relévent tant de la poésie, de
la mystique, que de la philosophie. Cependant ce tableau ne serait pas complet si
nous ne complétions en y ajoutant I’expérience clinique et psychanalytique de la
mort et de la folie. [Lemaigre (1967): 452.] Siehe auch Roussel (1992), wo der Zu-
sammenhang zwischen Foucaults Interesse an wissenschaftlichen Diskursen und an
einem bestimmten Typ des transgressiven und exzessiven literarischen Schreibens
[Roussel (1992): 98] unter die Lupe genommen wird; und wo Foucaults Gewohn-
heit, fast gleiche Aussagen an beiden Ufern eines epistemischen Bruchs — am Be-
ginn von Geburt der Klinik z. B. aus dem nosographischen und dem klinischen Dis-
kurs — mit einander zu konfrontieren, mit Raymond Roussels Verfahren, den Raum
zwischen zwei homonymen Ketten auftauchen zu lassen, parallelisiert wird.

hittps://dol.org/1014361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 12: SAMMELT SICH DIE SPRACHE WIEDER? | 309

Foucaults Schriften zur Literatur aus dieser Epoche lassen sich grob in vier
Gruppen einteilen: (1) Rezensionen der ihm zeitgendssischen Literatur von Auto-
ren wie Roger Laporte®, Philippe Sollers, J. Thibaueau, A. Robbe-Grillet, J. P.
Faye, M. Pleynet™, die unter dem Sammelbegriff nouveau roman bekannt ge-
worden sind; (2) Essayartige Schriften iiber Schriftsteller und Theoretiker wie
Georges Bataille®, Pierre Klossowski’®, Maurice Blanchot’’; (3) Besprechungen
von Klassikern der literarischen Moderne wie Holderlin®®, Flaubert™, Mallar-
mé®, Nerval®', Jules Vernes®; (4) allgemeine Reflexionen iiber den modernen
,»Gegendiskurs® der Literatur ohne ausgepriagten Bezug auf einen einzelnen Au-
tor”. Dazu kommen, neben der 1963 erschienen Monographie iiber Raymond
Roussel64, ein Artikel iiber Roussel® und zwei iiber Pierre Brisset®.

Diese Schriften bilden im Allgemeinen so etwas wie ein Gegenstiick zu den
groB3en historiographischen Arbeiten. IThr Gegenstand ist ein Diskurs, der in einer
eigentiimlichen Spannung zu den Diskursen steht, die Foucault in seinen mate-
rialreichen Archédologien untersucht hat: den klinisch-psychiatrisch-human-
wissenschaftlichen Diskursen in der Epoche des Menschen. Im Verhiltnis zu
diesen groflen und ernsten Diskursen stellt der Gegenstand der Schriften zur Lite-
ratur eher das dar, was Foucault in Ordnung der Dinge einen ,,Gegendiskurs*®’

53 ,,Lauern auf den anbrechenden Tag*, Foucault (1963), Schriften I, Nr. 15: 357-365.

54 Alle in ,,Distanz, Aspekt, Ursprung®, Foucault (1963), Schrifien I, Nr. 17: 370-387;
iber Thibaudeau: ,,Auf der Suche nach der verlorenen Gegenwart, Foucault
(1963), Schriften I, Nr. 15: 357-365.

55 ,,Vorrede zur Uberschreitung®, Foucault (1966), Schriften I, Nr. 35: 652-654.

56 ,,Die Prosa Aktaions“, Foucault (1964), Schriften I, Nr. 21: 434-449; , Die Worter
bluten®, Foucault (1964), Schriften I, Nr. 27: 555-559.

57 ,,Das Denken des Auflen‘, Foucault (1966), Schriften I, Nr. 38: 670-697.

58 ,,Das ,Nein‘ des Vaters®, Foucault (1962), Schriften I, Nr. 8: 263-281.

59 ,Nachwort [zu Flaubert, G., Die Versuchung des Heiligen Antonius*], Foucault
(1964), Schriften I, Nr. 20: 397-433.

60 ,J.-P. Richards Mallarmé*, Foucault (1964), Schriften I, Nr. 28: 559-571.

61 ,.Die Verpflichtung zu schreiben®, Foucault (1964), Schriften I, Nr. 29: 572.

62 ,,Die Fabel hinter der Fabel, Foucault (1966), Schriften I, Nr. 36: 654-663.

63 ,,Die Sprache, unendlich®, Foucault (1963), Schriften I, Nr. 14: 342-356; ,,Die Spra-
che des Raumes®, Foucault (1964), Schriften I, Nr. 24: 533-539.

64 RR.

65 ,,Warum gibt man das Werk von Raymond Roussel wieder heraus? Ein Vorldufer
unserer modernen Literatur®, Foucault (1964), Schriften I, Nr. 26: 551-554.

66 ,,.Der Zyklus der Frosche®, Foucault (1962), Schriften I, Nr. 9: 282-284; , Vorwort™,
Foucault (1970), Schriften I, Nr. 73: 17-32.

67 Siehe dazu Arne Klawitters Kritik an diesem Terminus: ,,,Gegendiskurs® ist an die-
ser Stelle jedoch ein irrefithrender Begriff. Ich mochte statt dessen den Begriff des
,Grenzdiskurses‘ vorschlagen, indem ich auf die ,nicht-dialektische Grenzsprache®
verweise, die Foucault in seinem Aufsatz iiber Bataille hervorhebt. [Klawitter
(2004): 132.] Wir behalten diesen Ausdruck Foucaults bei, sofern nicht aus dem
Blick gerit, dass mit ,,gegen” kein Widerspruch im dialektischen Sinne gemeint ist,
sondern eine Diskontinuitdt oder eine Inkompatibilitit gegeniiber dem restaurativen
Diskurs (der Wissenschaft). Genau diese Inkompatibilitit beinhaltet ndmlich die
nichtsignifikative Dimension des literarischen Sprechens, sowie seine ,Autonomie*

hittps://dol.org/1014361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

310 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

genannt hat: ,,Wihrend des ganzen neunzehnten Jahrhunderts und bis in unsere
Zeit — von Holderlin zu Mallarmé, zu Antonin Artaud — hat die Literatur nun aber
nur in ihrer Autonomie existiert, von jeder anderen Sprache durch einen tiefen
Einschnitt nur sich losgelost, indem sie eine Art ,Gegendiskurs® bildete und in-
dem sie so von der reprisentativen oder bedeutenden Funktion der Sprache zu
jenem rohen Sein zuriickging, das seit dem sechzehnten Jahrhundert vergessen
war. <%

Rein chronologisch klammern die zwei Texte {iber Brisset jene Epoche in
Foucaults Oeuvre ein, in der (1) eine Archdologie des Anthropologismus ausge-
arbeitet wird, die in Ordnung der Dinge ihren Hohepunkt erreicht; (2) Fragen der
archdologischen Methode nachgegangen wird, die in Archdologie des Wissens
gebiindelt werden; und (3) sich die Erforschung des ontologischen Raumes der
Sprache in den Schriften zur Literatur entfaltet. Im Rahmen unserer Darstellung
des archdologischen Zirkels sind Foucaults Schriften zur Literatur nur insofern
zu behandeln, als darin der Vorgang der Freilegung des ontologischen Raumes
der Sprache sichtbar wird. Die Grundziige dieses ontologischen Raumes werden
mit besonderer Deutlichkeit in den Schriften iiber Raymond Roussel und Pierre
Brisset herausgearbeitet. Damit beschiftigen sich die folgenden Abschnitte.”’

43.1 Roussel und die ,,Sonnenhéhle”“ (Raum der Homonymie)

Foucault hat Raymond Roussels Schreibverfahren, in Anlehnung an Roussels
eigene Angaben’’, als ein Verfahren der Freilegung des ontologischen Raumes
der Sprache beschrieben.”' Das Verfahren ist so angelegt, dass die Produktion
einer Fabel in letzter Instanz nicht auf die autorielle Phantasie angewiesen ist,
sondern auf die allgemeine Tatsache, dass es weniger Worter gibt als Dinge. Da-
raus ergibt sich, dass die Worter mehr als eine Bedeutung haben und in unter-
schiedlichen Sétzen unterschiedliche semantische Funktionen annehmen miissen.
So offenbart bei Roussel ein beliebiger Satz wie Les lettres de blanc sur les ban-
des du vieux billard (,,Die Buchstaben aus Weil} auf den Randstreifen des alten
Billardtisches*’?) durch eine winzige Lautverschiebung den klaffenden Abgrund
der prinzipiellen und irreduziblen Homonymie seiner einzelnen Woérter. Jedes
seiner Worter erhdlt auf Grund der von der Lautverschiebung ausgeldsten Trans-
formation seines syntagmatischen Umfeldes einen neuen Sinn. Verwandelt man
nidmlich den Anfangsbuchstaben b von billard in p, so erhdlt man das Wort pil-

gegeniiber der Représentation, genauer: seine nichtpositive Affirmation der Abwe-
senheit von Reprisentation. [Siehe Kapitel 15 dieser Arbeit.]

68 OD: 76.

69 Siehe Kapitel 13 Abschnitt 44 u. Kap. 15 Abschnitt 52.1

70 Siehe Roussels posthum erschienene Schrift ,,Wie ich einige meiner Biicher ge-
schrieben habe“. [Roussel (1935b).

71 Siehe ,,Die Banden des Billardtisches®, Kapitel II, RR: 19-36.

72 Roussel (1935a): 47.

hittps://dol.org/1014361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 12: SAMMELT SICH DIE SPRACHE WIEDER? | 311

lard. Die zwei Ausdriicke billard und pillard sind auf Franzésisch phonetisch
leicht zu verwechseln. Sie sind fast homophon, das heif3t, sie haben fast den glei-
chen Klang aber werden unterschiedlich geschrieben. Foucault nennt diese Ver-
schiebung in Anlehnung an Roussel selbst” ein ,,Spiel des Metagramms*’*. Auf
jeden Fall verdndert diese winzige Verschiebung mit einem Schlag die Bedeu-
tung des gesamten Satzes, die jetzt lautet: Les lettres de blanc sur les bandes du
vieux pillard (,,Die Briefe des Weilen tiber die Banden des alten Plﬁnderers“75).
Zwischen beiden Sitzen taucht ein merkwiirdiger Raum auf, der als ein se-
mantisches Niemandsland zwischen den Bedeutungen kaum wahrnehmbar wer-
den kann, ohne dass er mit Wortern ausgefiillt wird. Nun geht Roussel daran,
diesen Raum anhand einer Erzéhlung zu fiillen und damit zu markieren und
iiberhaupt erst sichtbar zu machen.”® So beginnt seine Erzihlung mit dem ersten
Satz tiber den Billardtisch und endet mit dem letzten Satz tiber die Banden des
Pliinderers. Somit erscheint Roussels Verfahren als ein Verfahren der Entde-
ckung des ontologischen Raums der Sprache: eines weiffen Raums, der nicht ein
Raum der blofen semantischen Abweichung ist und nicht durch die eigentlichen
Bedeutungen der Worter begrenzt wird, deren ,Grenzen® vielmehr die zwei aus
der homonymen Verdoppelung des urspriinglichen Satzes hervorgegangenen
Sétze sind. Dieser Raum ,,wird nicht als der Geburtsort der kanonischen Figuren
der Rede [also: als der tropologische Raum des klassischen Diskurses’’] betrach-
tet, sondern als ein mit Umsicht zustande gebrachter weiler Raum in der Spra-
che, der innerhalb des Wortes selbst seine arglistige, 6de und fallenreiche Leere
eroftnet. Dieses Spiel, von dem die [klassische] Rhetorik profitierte, um geltend
zu machen, was sie zu sagen hatte, betrachtet Roussel fiir sich als eine Liicke, die
es so weit wie moglich zu erweitern und sorgfiltig auszuloten gilt. Er spiirt darin
nicht nur die Teilfreiheiten des Ausdrucks, sondern eine absolute Freiheit des

73 ,Ich wihlte zwei fast gleiche Worter (die an Metagramme erinnern). Zum Beispiel
billard (Billardtisch) und pillard (Plinderer) [...] [Roussel (1935b): 78.]

74 RR:31,41.

75 Roussel (1935a): 54.

76 Eine solche Funktion der Erzdhlung, den ontologischen Raum der Sprache sichtbar
zu machen, hat Arne Klawitter folgendermallen prizisiert: ,,Diese Leere [zwischen
den Bedeutungswelten der zwei Sitze] kann allerdings nur sichtbar werden, wenn
zwischen den beiden Sitzen, die den Rahmen der Erzéhlung bilden, nicht nichts
steht. Wenn tatsichlich nichts zwischen ihnen stehen wiirde, entstiinde keine Leere,
auf die hingewiesen werden kénnte: Die Leere wiirde in der Leere verschwinden
[...] Das Erzéhlte muss folglich die Art und Weise organisieren, wie die Beziehung
zwischen diesen Scitzen herzustellen ist, welche erst auf die Leere der Sprache hin-
weisen kann. Die Leere resultiert somit aus dem Umstand, daf} die sprachliche Form
nicht unter dem Aspekt betrachtet wird, daB sie eine neue Bedeutung erhilt, sondern
daB sie die Abweichung markiert, die sie auf dem Weg der Ablenkung vollfiihrt.
Dieser durch die Abweichung gedffnete Spalt ist bar jeden Sinns (er selbst bezeich-
net nichts) und wird auch nicht zum Keim einer metaphorischen oder anderen trop-
ologischen Form. Die Abweichung ist vielmehr die Bedingung von Sinn, die ohne
Sinn ist.* [Klawitter (2001): 60.]

77 Siehe Kapitel 13 Abschnitt 44.2 dieser Arbeit.

hittps://dol.org/1014361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

312 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Seins, die man durch die reine Erfindung besetzen, beherrschen und ausfiillen
muss [...] er mochte das Reale nicht um eine andere Welt verdoppeln, sondern
durch die spontanen Verdoppelungen der Sprache einen ungeahnten Raum ent-
decken und ihn durch bis dahin ungesagte Dinge abdecken.«’®

Dieser ,,weiie Raum in der Sprache“” beruht auf einer Entgrenzung des
tropologischen Raumes der Sprache und geht aus der irreduziblen Homonymie
der Sprache hervor: ,,.Die Figuren, die er [Roussel] iiber dieser Leere errichten
wird, werden die methodische Kehrseite von ,Stilfiguren® sein: Der Stil ist unter
der souverdnen Notwendigkeit der verwendeten Worte die zugleich verschleierte
und bezeichnete Moglichkeit, die gleiche Sache zu sagen, aber auf andere Weise.
Die gesamte Sprache Roussels, sein Stil der Umkehrung, zielt darauf ab, heim-
lich zwei Dinge mit denselben Worten zu sagen. Die gesamte Sprache Roussels,
sein Stil der Umkehrung, zielt darauf ab, heimlich zwei Dinge mit denselben
Worten zu sagen. Aus der Verdrehung, dem kleinen Umweg der Worte, die ihnen
gewohnlich erlaubten, sich gemél einer tropologischen Verschiebung zu ,bewe-
gen® und ihre grundlegende Freiheit ins Spiel zu bringen, macht Roussel einen
unerbittlichen Kreislauf, der die Worte kraft eines zwingenden Gesetzes zu ihrem
Ausgangspunkt zuriickfiihrt. <

Der Kreislauf der Erzdhlung, der mit einem Satz beginnt und zu diesem Satz
zuriickkehrt — wobei aber der Satz, durch die Erzéhlung hindurch, anhand einer
megrammatischen Verschiebung, zu einem anderen geworden ist —, entfaltet sich
im Raum der homonymen Doppelung der Sprache. Diese Homonymie, die erst
das Auftauchen des ontologischen Raumes der Sprache ermdglicht, ist fiir Fou-
caults eigene Historiographie und, vor allem fiir die Ausarbeitung seines in
Archdologie des Wissens ausfiihrlich vorstellten Diskursbegriffs von unerléssli-
cher methodologischer Bedeutung.®' So ist es auch nicht verwunderlich, dass auf
den Riickseiten der beiden zuletzt publizierten Werke Foucaults, Sexualitcit und
Wahrheit II und III, jeweils derselbe Satz von René Char steht: ,,Die Geschichte
der Menschen ist die lange Aufeinanderfolge der Synonyme ein und derselben
Vokabel. Ihr zu widersprechen ist eine Pflicht.*

Diesem Imperativ der Differenzierung des Identischen oder der Homonymi-
sierung der Synonymie fiihlte sich Foucault von Anbeginn seiner archéologischen
Laufbahn an verpflichtet. Denn es ging in der ganzen Reihe seiner ersten groflen
archdologischen Studien nicht nur darum, darzustellen, dass Worter wie ,,Wahn-
sinn®, ,,Krankheit”, ,,Erkenntnis®, ,,Denken®, ,,Mensch®“ — selbst ein Ausdruck

78 RR:22.

79 Ibid.

80 Ibid.: 22-23.

81 Vgl. hierzu die kritische Beobachtung von Arne Klawitter, die sonst in der Fou-
cault-Literatur kaum vorkommt, schon gar nicht mit einer solchen Deutlichkeit:
,,Ubersehen wird [...], wie Foucault, durch die Sprachontologie hindurchgehend, in
seiner Auseinandersetzung mit der Literatur den Begriff des Diskurses erarbeitet.*
[Klawitter (2001): 35.]

hittps://dol.org/1014361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 12: SAMMELT SICH DIE SPRACHE WIEDER? | 313

wie ,,Diskurs® — in unterschiedlichen Wissenswelten und -epochen unterschiedli-
che Bedeutungen erlangen, sondern ebenso sehr um den Aufweis der Regeln,
nach denen sich die Bedeutung dieser Ausdriicke durch die archidologischen
Epochenbriiche hindurch transformieren. In diesem Sinne erscheint die archiolo-
gische Historiographie als ein Versuch, die Geschichte der geregelten Homony-
misierung der Synonymie innerhalb der ,Zeitlosigkeit® der zwischenepochalen
Diskontinuitéten einer diskontinuierlichen Geschichte des Denkens auseinander
zu legen. Gerade vor dem Hintergrund einer solchen Bestimmung der archiolo-
gischen Tatigkeit wird die methodologische Tragweite von Foucaults Studien zur
Literatur, insbesondere seiner Analyse des Einsatzes der Homonymie in der Er-
zéhltechnik Roussels, deutlich.®?

Im Allgemeinen geht es in diesen Studien zur Literatur um den diskursiven
Prozess, in dem der ontologische Raum der Sprache zwischen den Doppeln einer
reduplizierbaren Sprache auftaucht und den gesagten Dingen — sowohl den Din-
gen, von denen die Aussagen erzihlen, als auch den Aussagen selbst als Dingen
— ihren Ort gibt. Es geht um die Freilegung der Merkmale und Mechanismen die-
ser reduplizierbaren Sprache und des Raums zwischen ihren Doppeln. Wie ge-
sagt, ist es nicht ohne Bedeutung, dass diese Schriften hauptsédchlich in einem
Zeitraum entstanden sind, der mit Geburt der Klinik (April-Mai 1963), Raymond
Roussel (Mai 1963) und ,,Vorrede zur Uberschreitung“® (September 1963) be-
ginnt und mit Ordnung der Dinge (1966) endet. Die Friichte dieser sehr eigen-
sinnigen Schriften zur Literatur — denen man zwar ein Etikett wie ,,wissenschaft-
lich* nicht zuschreiben kann, das im archdologischen Zusammenhang ohnehin
problematisch ist, die dennoch von einem emphatischen Willen zur Beobachtung,
Differenzierung, Modellierung zeugen — sind gerade im sprachontologischen
Strang der ,,Geschichte der Denksysteme* in Ordnung der Dinge, sowie in der
Diskurskonzeption der Archéiologie des Wissens™ zu erkennen.

Die Doppel der reduplizierten Sprache ergeben sich bei Roussel aus den
spontanen homonymen Verdoppelungen der Sprache, die durch den Einsatz einer
homophonen Verschiebung sichtbar werden. Am Ende seiner Monographie iiber
Roussel kennzeichnet Foucault den von Roussel entdeckten sprachontologischen
Raum als eine Sonnenhohle, in der sich die Sonne der Sprache, die die Sichtbar-
keit der durch die Sprache gesagten Dinge gewdhrleistet, eingeschlossen findet:
»Diese Sonnenhohle ist [...] der Raum der Sprache Roussels, die Leere, aus der
er spricht [...] Und diese Leere verstehe ich keineswegs als metaphorisch: Es

82 Gerade in diesem Sinne kann man Raymond Bellours Vorschlag verstehen, Ray-
mond Roussel, mit seinem strategischen Ort zwischen Wahnsinn und Gesellschaft
und Geburt der Klinik einerseits und der Ordnung der Dinge andererseits, als Fou-
caults ,,erstes Methodenbuch, eine Art erster Version der Archéiologie des Wissens*
[Bellour (1988): 128] anzusehen.

83 Die Sonderstellung dieser Schrift, in der eine gewisse Konsolidierung der archéolo-
gischen Vorgehensweise im Zusammenhang mit einer Wende in Foucaults Kantlek-
tiire zu erkennen ist, wird im Kapitel 15, Abschnitt 51 dieser Arbeit besprochen.

84 Siehe Kapitel 16 dieser Arbeit.

hittps://dol.org/1014361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

314 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

handelt sich um den Mangel an Worten, die weniger zahlreich sind als die Dinge,
die sie bezeichnen und die dieser Okonomie den Willen verdanken, etwas zu sa-
gen. Wenn die Sprache ebenso reich wire wie das Sein, wire sie das unniitze und
stumme Double der Dinge; es gibe sie nicht. Und doch wiirden die Dinge ohne
den Namen, mit dem sie benannt werden, im Dunkeln verbleiben. Diese erleuch-
tende Liicke der Sprache hat Roussel, wenn man so will, bis zur Furcht, bis zur
Besessenheit empfunden. Auf jeden Fall bedurfte es recht besonderer Formen der
Erfahrung [...], um dieses nackte linguistische Faktum an den Tag zu bringen:
dass die Sprache ndmlich nur aus einem ihr wesentlichen Mangel heraus spricht.
Aus diesem Mangel heraus erfidhrt man das ,Spiel‘ [...] in dem Faktum [...], dass
dasselbe Wort zwei unterschiedliche Dinge sagen kann und dass selbst derselbe
wiederholte Satz einen anderen Sinn haben kann. Daher riihrt die gesamte wach-
sende Leere der Sprache, ihre Moglichkeit, die Dinge zu sagen [...], ihnen zu
ihrem leuchtenden Sein zu verhelfen, ihre stumme Wahrheit ans Licht zu brin-
gen, sie zu ,demaskieren; daher riihrt aber auch ihr Vermogen, durch schlichte
Wiederholung ihrer selbst nie genannte, nie vernommene, nie gesehene Dinge
hervorgehen zu lassen. [...] Die Sonne Roussels [...] ist der konstitutive Mangel
der Sprache, ist die Armut, die irreduzible Distanz, aus der das Licht unendlich
hervorbricht; und von dort, aus diesem wesentlichen Abstand, in dem die Spra-
che schicksalhaft gehalten ist, sich zu wiederholen, und die Dinge, sich absurd zu
begegnen, lasst der Tod das seltsame Versprechen horen, dass die Sprache sich
nicht langer wiederholen werde, dass sie aber endlos wiederholen kénne, was
nicht mehr ist.«®

43.2 Brisset und die ,,Ufer der Bedeutung“
(Raum der Homophonie)

Auch im 1970 verfasstem Artikel iiber Pierre Brisset™, einen Sprachlehrer und
skurrilen Grammatiker aus dem ausgehenden neunzehnten Jahrhundert, erkennt
man die Friichte von Foucaults sprachontologischer Forschung in den Schriften
zur Literatur. Auch hier beschiftigt sich Foucault mit der Kraft der Homophonie,
den ontologischen Raum der Sprache auftauchen zu lassen.

Sowohl in der Analyse des Rousselschen Diskurses, als auch in der Darstel-
lung der ,verriickten® Grammatik Brissets konstituiert sich Foucaults eigener
sprachontologischer Diskurs als réécriture eines marginalisierten Diskurses.
Wenn sein Diskurs den vom Literaturbetrieb marginalisierten Diskurs Roussels
sichtbar machen will — ebenso wie spéter in den siebziger Jahren den marginali-
sierten Diskurs der Gefangenen —, dann nur, um selbst als Diskurs zutage zu tre-
ten. Denn zwischen dem Diskursbegriff der Archidologie und dem literarischen

85 RR: 189-190.
86 ,,Préface” (= ,,Sept propos sur le septiéme ange*...) in Foucault (1970), Schriften II,
Nr. 73.

hittps://dol.org/1014361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 12: SAMMELT SICH DIE SPRACHE WIEDER? | 315

,Gegendiskurs® Roussels besteht eine augenfillige Affinitdt. Roussel geht es um
die doppelte Loslosung des Diskurses — von der Realitdt der empirischen Welt
zum einen und von der Irrealitit der Welt der Einbildungskraft des Dichters zum
anderen —, um damit die generative Kraft der Sprache selbst anzutreffen, verstan-
den als die schopferische Funktion des Raums der ,.eingeschlossenen Sonne®.
Ebenso geht es der Archidologie um die Entflechtung der spezifischen Ebene des
Diskurses sowohl von der innerdiskursiven Ebene der logischen Formen als auch
von der aulerdiskursiven der gesellschaftlichen Realitit.

Ebenfalls vermag Foucaults Diskurs, in Anlehnung an den vom sprachwis-
senschaftlichen Betrieb marginalisierten Diskurs Brissets, sich zur eigenen
sprachontologischen Dimension zu verhalten. Dazu ldsst sich sein Diskurs auf
die ,,delirierende” Wissenschaft Brissets ein, in der es darum geht, die ,,Sprache
vor der Sprache“ zu entdecken, die Sprache in ihrem Spiel mit sich selbst, in
einer Art von fiktionalem Brodeln, das selbst die Grammatik — in Gestalt einer
»Wissenschaft Gottes — als Fiktion erscheinen ldsst und die disziplinierte Spra-
che der Wissenschaft und die pragmatische Sprache des Alltags als Einengungen
dieses urspriinglichen und unbegrenzten tropologischen Spiels zu begreifen®’:
,Der Urzustand der Sprache war [...] keine abgrenzbare Menge von Symbolen
und Bildungsregeln, sondern eine unbestimmte Masse von Aussagen, das Rieseln
gesagter Dinge: Hinter den Wortern unseres Worterbuchs gilt es nicht nach mor-
phologischen Konstanten zu suchen, sondern nach Aussagen, Fragen, Wiinschen,
Befehlen. Die Worter sind Bruchstiicke von Diskursen, die von ihnen selbst ge-
zeichnet werden, Modalitdten erstarrter und neutralisierter Aussagen. Vor den
Wortern waren die Sétze, vor dem Wortschatz die Aussagen; vor den Silben und
elementaren Lautfolgen war das endlose Gemurmel des Gesagten. Schon lange
vor der Sprache wurde gesprochen.“*® Wihrend die Philologie unterhalb der Dis-
kurse atomare Elemente und konstante Relationen freilegt, entdeckt Brissets
,»gottliche Grammatik®“ unterhalb dieser philologischen Ebene die archaischen
Bruchstiicke eines zerborstenen Diskurses. So wie die Wahrheit des jungen
Nietzsche, der ein Zeitgenosse Brissets war, aus der Liige hervorgeht™, ergibt
sich die sprachliche Vernunft, geméf der verriickten Grammatik Brissets, aus der
vorgédngigen Abspaltung dieses der Sprache selbst innewohnenden Wahnsinns.

Brissets Auffassung vom Ursprung der Sprache steht somit im krassen
Gegensatz zur klassischen Vorstellung der urspriinglichen Bezeichnung und des
Ursprungs der Sprache im Urschrei und in den urspriinglichen Wurzeln.” Denn
Brissets Suche nach dem Ursprung ist wesentlich genealogisch im Sinne Nietz-

87 Solcher Einengung des tropologischen Spiels werden wir im Kapitel 13 dieser
Arbeit mehrfach begegnen, im Zusammenhang mit Nietzsches rudimentérer Genea-
logie der wissenschaftlichen Wahrheit im Ausgang vom Raum der anfinglichen
,Lige* bzw. des gleitenden Sinnes.

88 SE:21f.

89 Siehe Kapitel 13 der vorliegenden Arbeit.

90 Siehe Kapitel 5 Abschnitt 17.3

hittps://dol.org/1014361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

316 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

sches, das heil}t, im Wesentlichen, eine Herleitung des Einen aus dem Vielen:
,Das ist das Gegenteil des Verfahrens, bei dem man fiir mehrere Worte nach
einer gemeinsamen Wurzel sucht; hier geht es darum, bei einer heutigen Einheit
zahllose frithere Zusténde ausfindig zu machen, die sich zu dieser Einheit kristal-
lisiert haben. In die endlose Urflussigkeit zurlickversetzt, zeigt jeder heutige
Ausdruck die vielfiltigen Facetten, aus denen er hervorgegangen ist und die des-
sen unsichtbare Geometrie fiir den informierten Blick sichtbar machen.”!

Es ist somit archdologisch einleuchtend, dass das Thema des Ursprungs der
Sprache infolge des sprachontologischen Epochenbruchs zwischen dem 18. und
19. Jahrhundert verschwinden muss, um einerseits in der Form eines literarischen
Spiels wie etwa bei Roussel wiederzukehren, in dem die Sprache sich selbst zur
Quelle der Bilder und Formen wird; und andererseits in der Form einer delirie-
renden Grammatik wie der Brissets, in der die Sprache als Ursprung ihrer selbst
aufgewiesen wird. In beiden Féllen — der literarischen Praxis, wie auch der absei-
tigen und marginalisierten Wissenschaftlichkeit Brissets — hat sich der metaphy-
sische Ursprung der Sprache in das generative Selbstverhéltnis der Sprache trans-
formiert. Der institutionelle Ausschluss von Brissets verriickter ,Ursprungstheo-
rie‘ koinzidiert nach Foucaults Feststellung mit dem allgemeinen Verschwinden
des Themas vom Ursprung der Sprache in den gelehrten Gesellschaften des
neunzehnten Jahrhundert: ,.La Science de Dieu und zu einem guten Teil auch La
Grammaire logique prisentieren sich als Studien iiber den Ursprung der Spra-
chen. Solche Studien gibt es seit Jahrhunderten, doch im 19. Jahrhundert wurden
sie nach und nach an den Rand des Deliriums gedréngt. Ein symbolisches Datum
fiir diesen Ausschluss ist der Tag, als die gelehrten Gesellschaften erstmals
Denkschriften tiber die Ursprache ablehnten. Doch in dieser langen, eines Tages
ins Exil getriebenen Dynastie nimmt Brisset eine besondere Stellung ein; er spielt
den Storenfried. Ein plétzlicher Wirbel inmitten sanfter Delirien.

Dass Brisset gerade das Franzosische heranzieht, um das Spiel des Selbstver-
hiltnisses der Sprache sichtbar zu machen, 14sst sich nicht blo3 mit dem Hinweis
auf seine eigene Sprachzugehorigkeit weg erkliaren. Das liegt ndmlich auch am
Abstand zwischen der geschriebenen und der gesprochenen Fassung eines fran-
z6sischen Wortes: am homophonen Spiel der franzésischen Sprache. ,,.Der Ur-
sprung des Franzosischen liegt fiir Brisset nicht vor dem Franzdsischen, sondern
in einem mit sich selbst spielenden Franzosisch, das dort, auBBerhalb seiner selbst,
in einen Urstaub fillt, der seinen Anfang bildet.“”> Brisset sucht den Ursprung
des Franzosischen also nicht etwa im Latein. Damit verlésst er die methodologi-
schen Evidenzen der vergleichenden Philologie. Vielmehr fordert die eigentiimli-
che Strenge seiner ,Methode‘ geradezu, das Lateinische als Ursprung des Fran-
zosischen zu eliminieren: ,,Eliminiert man das Lateinische, verschwindet der

91 SE: 20.
92 Ibid.: 17.
93 Ibid.: 18.

hittps://dol.org/1014361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 12: SAMMELT SICH DIE SPRACHE WIEDER? | 317

chronologische Kalender; das Urspriingliche ist nicht ldnger das Friihere; es er-
scheint vielmehr als die plotzlich wiedergefundenen Mdoglichkeiten der Spra-
che.“** Statt also im Lateinischen als dem ,Ursprung* zu stobern, treibt Brisset
den Ursprung im homophonen Zerfall des Franzosischen selbst auf. Sein Diskurs
ist eine Reflexion iiber den Graben zwischen Sprechen und Schreiben, wie auch
iiber die semantischen Effekte solcher Differenz, die in der Moglichkeit der Ver-
vielfiltigung und Vertauschung der Worte, wie auch der dadurch gegebenen
sprachimmanenten Missverstidndnisse bestehen. Foucault unterscheidet bei Bris-
set drei unterschiedliche Verfahren solcher Vervielfaltigung:

(1) Ein Wort aus dem historisch aktuellen Stand der Sprache wird auf eine
Vielzahl der darin enthaltenen Kombinationen zuriickgefiihrt: ,,[...]bei dieser
Zerlegung werden in der heutigen Form mehrere elementare Zustinde erkennbar,
die sich urspriinglich voneinander unterscheiden, aber durch eine Reihe von
Setzbewegungen, Kontraktionen und phonetischen Modifikationen schlieBlich in
einem einzigen Ausdruck konvergierten, der sie zusammenfasst und enthélt. Die
Wissenschaft von Gott hat die Aufgabe, diese Zustinde wieder hervortreten und
wie einen groflen vielfarbigen Ring um das analysierte Wort kreisen zu lassen.*
Zur Erlduterung dieses Analysetyps zitiert Foucault Brisset: ,,Etwa bei dem Aus-
druck en société, in Gesellschaft: ,En ce eau sieds-té = sieds-toi en cette eau:
Setz dich in dieses Wasser. En seau sieds-té, en sauce y était; il était dans la sau-
ce, en société. Setz dich in den Eimer, in der Sof3e war er; er war in der Sof3e, in
Gesellschaft.«*

(2) Die Zerlegung eines jeden Wortes ist nicht nur uneindeutig und unab-
schliefbar in einem vagen Sinne. Denn: Gemif Brissets verriickter Etymologie
kann jedes heutige Wort von jedem anderen heutigen Wort aus zerlegt werden,
so dass ,,die ganze Sprache sich von sich selbst her zerlegt [...] [und] in ihrer
heutigen Form das Ergebnis eines Spiels darstellt, dessen Elemente und Regeln
weitestgehend aus der heute gesprochenen Form stammen. Wenn wir heute ir-
gendein Wort durch den Filter aller iibrigen Worter schickten, hitte es ebenso
viele Urspriinge, wie es Worte in der Sprache gibt.*

(3) Auf der Ebene der urspriinglichen Sprache unterhalb der Ebene der heuti-
gen vernimmt Brisset nicht etwa eine Vielzahl der Worter wahr, die als der
archaische Wortschatz dieser Sprache betrachtet werden konnen, sondern eine
Vielzahl der Aussagen. Foucault belegt dies anhand eines ldngeren Zitats: ,,Unter
einem Wort [...] verbirgt sich [...] meist ein Satz oder eine Reihe von Sitzen.
Betrachten wir die doppelte Etymologie — und bewundern wir die zweifache Ver-
schwisterung — von origine und imagination, ,Ursprung‘ und ,Vorstellungskraft‘:
,Eau rit, ore ist, oris. Wasser lacht/rinnt, es ist Urin, Urin. J'is neeud, gine. Ich
habe nicht [=Frau]. Oris = gine = la gine urine, l’eau rit gine. Urin = Frau = die
Frau uriniert, das Wasser rinnt aus der Frau. Au rige ist neeud. Origine. Urin

94 Ibid.: 19.
95 Ibid.: 20.

hittps://dol.org/1014361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

318 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

springt. Ursprung. Das flieBende Wasser ist der Ursprung der Sprache. Dreht
man oris um, so erhéilt man rio, und rio oder rite au, das ist ruisseau, der Bach.
Der Ausdruck gine diente schlieBSlich zur Bezeichnung der Frau: Tu te lime a gi-
ne? Tu te I’'imagine. Du reibst dich an der Frau? Du stellst es dir vor. Je me lime,
a gine est? Je me l'imaginais. Ist es eine Frau, an der ich mich reibe? Ich stellte
es mir vor. On ce, l’'image ist né; on ce, lime a gine ai, on se l’'imaginait. Dort ist
das Bild geboren; dort habe ich mich an der Frau gerieben; das stellte man sich
vor. Lime a gine a sillon; ['image ist, neeud a sillon. Das Bild ist in der Furche
entstanden.

Und so entdeckt Brisset am Ursprung der Sprache ,,keine begrenzte Menge
einfacher, eng an ihren Referenten gebundener Worte, sondern die Sprache, wie
wir sie heute sprechen, nur gleichsam als Spiel, in dem Augenblick, wenn die
Wiirfel bereits geworfen sind und die Laute noch rollen, so dass ihre Seiten
nacheinander sichtbar werden. In dieser Urzeit springen die Worte aus dem Wiir-
felbecher und werden immer wieder von ihm aufgenommen, fallen neuerlich he-
raus [...]*’ Wegen des genealogischen Charakters dieses Ursprungs, der — nach
Foucaults Prizisierung ein Jahr spéter in ,,Nietzsche, die Genealogie, die Histo-
rie“”® — eher als Herkunft zu bezeichnen wire, erscheint bei Brisset die Suche
nach dem Ursprung in einem anderen Licht als in metaphysischen Epochen. Sie
erscheint nun als ein Verfahren, ,jede einzelne Sprache fiir eine grenzenlose
Vielfalt zu 6ffnen, in der wuchernden Fiille der Sétze eine stabile Einheit zu be-
stimmen, die Organisation des Systems nach auBlen zum Gesagten hin zu wen-
den.*”’ Diese ,wuchernde [...] Fiille der Satze* und diese ,,stabile Einheit* sind
ein Jahr zuvor in Archdologie des Wissens als die Streuung der Elemente des
Wissens und als die formationelle Einheit des Diskurses bestimmt worden.

Brisset vermag also in jedem einzelnen Wort der heutigen Sprache einen
ganzen Schwarm von Aussagen und Szenen aufzudecken und diese als Fragmen-
te eines archaischen Diskurses zu behandeln. Seine ,,delirierende® Analyse be-
ruht auf der Tatsache der Homophonie, die darin besteht, dass zwei unterschied-
lich geschriebene Worter den gleichen Klang haben kénnen, dass sie sich also
nicht iiber das Ohr unterscheiden lassen, sondern erst vermittels eines bestimm-
ten diskursiven Zusammenhangs. Im ihrem homophonen Zusammenklang bieten
also die zwei gleichlautenden aber unterschiedlich buchstabierten Worter so et-
was wie ein Vexierspiel fiir das Ohr, in dem die Bedeutung des Gehorten chan-
giert und von einem ,,Bedeutungsufer zum anderen springt, so dass ein Eindruck
der Plotzlichkeit, Unvermitteltheit, Diskontinuitdt aufkommt, der an den Sprung
eines Frosches erinnert. Der Gleichklang der zwei unterschiedlich zu schreiben-
den Worter erzeugt einen homonymen Effekt auf der Ebene des Ohres: Das

96 Ibid.: 21. [Hervorh. ausnahmsweise nicht von mir.]

97 Ibid.: 18.

98 Siehe ,,Nietzsche, die Genealogie, die Historie“, Foucault (1971), Schriften 1I, Nr.
84: 166-191. Siehe auch Kapitel 13 dieser Arbeit, Anmerkung 3.

99 SE:22.

hittps://dol.org/1014361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 12: SAMMELT SICH DIE SPRACHE WIEDER? | 319

gleich klingende Wort springt von Bedeutung zu Bedeutung. Man konnte sagen,
dass die Ausgangstatsache der Homophonie einen Effekt der ,,Pseudohomony-
mie* zeitigt.

Worter, die auf der Ebene der Schrift und der Bedeutung verschieden sind,
présentieren sich dem Ohr als ein und dasselbe Wort. Aber auf den Ebenen der
Schrift und der Bedeutung bleiben sie verschieden. Bei der Homonymie im enge-
ren Sinne dagegen sind die Worter auf den Ebenen sowohl der Schrift, als auch
des Lauts ununterscheidbar, auf der Ebene der Bedeutung jedoch verschieden.
Die Identitdt eines Wortes wird somit durch die Differenz auf zwei Ebenen
(Pseudohomonymie) oder auf einer einzigen Ebene (Homonymie) aufgebrochen.
Der Sinn gleitet entweder nur bei festgehaltenem Laut oder wenn sowohl Laut
als auch Schrift konstant sind.

43.3 Raum und Erzdhlung bei Roussel und Brisset

Wie fiir Roussel ergibt sich auch bei Brisset die Erzahlung im Zusammenhang
mit einem der Sprache eingebauten Raum. Die homophonen Differenzen 6ffnen
das Wort, wie wir gesehen haben, fiir eine ,,grenzenlose Vielfalt” und eine ,,wu-
chernde [...] Fiille der Sitze.“' Brissets Erfindung besteht in der ,Definition
des Wortes durch szenische Homophonie“'"". Durch die Worter hindurch ent-
deckt er ,,Bruchstiicke von Diskursen'** und eine ganze ,,phonetische Szenogra-
phie“m: ,Das Wort existiert nur als Bestandteil einer Szene, in der es als Schrei,
als Gemurmel, als Befehl oder als Beschreibung auftaucht; seine Einheit ver-
dankt es einerseits der Tatsache, dass sich von Szene zu Szene trotz unterschied-
licher Kulissen, wechselnder Schauspieler und veridnderter Umstinde dasselbe
Gerdusch, dieselbe lautliche Geste [...] einen Augenblick lang iiber der Episode
schwebt [...] andererseits dem Umstand, dass diese Szenen eine Geschichte bil-
den [...] Ein Wort, das ist [...] der wunderbare Zufall ein und desselben Ge-
rduschs, das ganz unterschiedliche Personen aus verschiedenen Griinden und mit
unterschiedlicher Zielrichtung im Laufe einer Geschichte ertonen lassen.'**
Auch Brisset versucht also, den Raum der Sprache anhand der Erzdhlung zu
markieren, nicht, indem er die Erzéhlung, wie Roussel, in den Raum platziert,
sondern indem er sie aus dem aufgedeckten Raum herauswachsen lisst. Denn er
montiert die aus den homophonen Differenzraumen herauswachsenden Szenen-
fragmente zu Geschichten: ,,Auf dem Weg von einem Wort zum anderen wu-
chern vielmehr die Episoden: von Schlachten und Siegen, Kifigen und Verfol-
gungen, von Schlachtereien und Menschenfleisch, das verkauft und gegessen
wird, von skeptischen Weisen, die schmollend am Boden hocken. Das beiden

100 SE: 22.

101 1bid.: 25.
102 bid.: 21.
103 1bid.: 28.
104 Ibid.: 23-24.

hittps://dol.org/1014361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

320 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Wortern gemeinsame Element [...] gewihrleistet keineswegs den Ubergang vom
einen zum anderen, denn es wird seinerseits aufgelost, mehrfach neu eingefiihrt,
mit neuen Aufgaben versehen und mit anderen Lauten belastet [...] Brisset ni-
hert die beiden Worter [...] einander nicht an, sondern entfernt sie voneinander,
oder vielmehr spickt er den Raum zwischen ihnen mit diversen Ereignissen und
unwahrscheinlichen, heterogenen Figuren; er bevolkert ihn mit moglichst vielen
Unterschieden. Aber er will auch nicht zeigen, wie die Worter [...] entstanden
sind. [...] Keine langsame Genese, keine fortschreitende Herausbildung einer
Form und eines stabilen Inhalts, sondern Auftauchen und Verschwinden; das
Wort blinkt gleichsam, es verdunkelt sich und kehrt in periodischen Abstinden
wieder, taucht diskontinuierlich auf, zerfillt und wird wieder neu zusammenge-
setzt.«!%

Die Verfahren von Roussel und Brisset sind grundverschieden. Roussel ent-
deckt den homonymen Abgrund der Sprache, den er mit Hilfe einer Erzahlung zu
tiberbriicken hat: ,,Der Riss eines phonologischen Unterschieds (etwa zwischen p
und b) fiihrt bei ihm [...] zu einem nahezu uniiberbriickbaren Abgrund, zu dessen
Verringerung es eines ganzen Diskurses bedarf; und wenn man sich vom Ufer
dieses Unterschieds aufmacht, um das andere zu erreichen, ist es keineswegs si-
cher, dass die Geschichte dieses doch so nahe und identische andere Ufer er-
reicht.«!%

Brisset dagegen entwirft eine (diskontinuierliche) Montage aus den szeni-
schen Fragmenten, die er im Ausgang von den homophonen Zwischenrdumen
der Worter freisetzt. Deshalb hat seine Erzdhlung nicht den Charakter einer Mee-
restiberfahrt tiber den Raum der Sprache. Sie konstituiert sich vielmehr anhand
einer Vielzahl von Froschspriingen von Bedeutungsufer zu Bedeutungsufer, wo-
bei er exakt zwei unterschiedliche Geschichten auf zwei unterschiedlichen Ebe-
nen entstehen l4sst: (1) die Geschichte, die sich aus den Wortern und Szenen-
fragmenten zusammensetzt; (2) die Geschichte der Herkunft dieser Worter selbst
aus dem Urlarm. Im Gegensatz zu Roussel springt also Brisset ,,schneller als je-
der Gedanke von einem Wort zum anderen: salaud, sale eau, salle aux prix, salle
aux pris(onniers), saloperie; und jeder dieser winzigen Spriinge, bei denen die
Laute sich kaum verdndern, ldsst eine neue Szene erscheinen: eine Schlacht,
einen Sumpf, Gefangene, denen man die Kehle durchschneidet, einen Markt fiir
Menschenfresser. Um den Laut, der so nahe wie moglich bei seiner Identitétsach-
se bleibt, drehen sich die Szenen wie auf dem Umfang eines groBen Rades; und
jeweils durch nahezu identische Schreie herbeigerufen, [...] bilden sie eine abso-
lut mehrdeutige Geschichte aus Worten (die jeweils in den Episoden durch den
leichten, unhorbaren Ubergang von einem Wort zum anderen eingefiihrt werden)

105 1bid.: 23.
106 1bid.: 26.

hittps://dol.org/1014361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 12: SAMMELT SICH DIE SPRACHE WIEDER? | 321

und zugleich eine Geschichte dieser Worte (die Szenenfolge, in der dieser Larm
entsteht, sich erhebt und zu Worten erstarrt).“'"’

Die zweite dieser Geschichten ldsst also die Woérter als Erstarrungszustinde
des Urlarms erscheinen. Brissets Diskurs verbindet die Suche nach dem Ur-
sprung der Sprache (des heutigen, verstindlichen, eindeutigen, kommunikativen
Sprechens) mit der Freilegung der homophonen Zwischenrdume im Gleichlaut
der Worter und der Entdeckung des diskursiven Urldrms im Ausgang von diesen
Zwischenrdumen. Es handelt sich nicht zuletzt um eine Art skurriler Genealogie
der Sprache aus dem Lérm, der sich aus den homophonen R&umen erhebt:
»Wenn die Traumer sich auf die Suche nach dem Ursprung der Sprache machen,
fragen sie sich immer, wann das erste Phonem aus dem Larm hervortrat und mit
einem Schlage ein fiir alle Mal, jenseits der Dinge und der Gesten die reine Ord-
nung des Symbolischen einfiihrte.“'® Brissets Versuch einer Herleitung von
Sprache aus einem ihr eingebauten Raum erinnert in besonderem Mafle an das
Projekt eines seiner prominentesten Zeitgenossen: an Nietzsche und seinen Ver-
such einer (genealogischen) Herleitung der Wahrheit aus der Liige."” Ebenso
wie Brisset jedes Wort einer aktuellen Sprache als Erstarrung des Urldrms ver-
steht, betrachtet Nietzsche die Wahrheit als Erstarrungszustand der Metaphern,
der bewirkt, dass man vergisst, dass sie welche sind. So sind in Brisset ,Ohren-
philologie® auch tatsdchlich Ankldnge an Nietzsche zu finden: ,,Bei Brisset iiber-
nimmt [...] das Ohr die Fithrung, sobald der Panzer des Codes aufgebrochen ist
[...] Als elementare Kerne erscheinen dann Gerdusche, die sich wiederholen; und
um sie herum entsteht und verschwindet ein Wirbel von Szenen, die sich noch
weniger als einen Augenblick lang dem Blick darbieten [...] Larm in den Ohren,
unstete Wiederholungen, Gewalt und entfesselte Begierden — das ist Brissets
Gipfel, der des Tanzes und der Trunkenheit, des orgiastischen Gestikulierens: der
Punkt, an dem die Poesie abbricht und die Zeit in der Widerholung aufgehoben
wird.«'"

Im nichsten Kapitel besprechen wir Nietzsches Entdeckung des ontologi-
schen Raumes der Sprache einerseits als einen Akt der diskursiven Selbstiiber-
schreitung und andererseits als eine Uberschreitung der philologischen und
sprachkritischen Traditionen des neunzehnten Jahrhunderts. Erst im Ausgang von
diesem Raum, der auch der Raum der Sammlung und Wiederkehr von Sprache
ist, ldsst sich der formationelle Raum des archiologischen Diskurses sprachonto-
logisch kennzeichnen.

107 Ibid. [Hervorhebung ausnahmsweise nicht von mir.]

108 Ibid.: 25.

109 ,,Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne*, Nietzsche (1873).
110 SE: 30.

hittps://dol.org/1014361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:28.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

