
Kapitel 12: Sammelt sich die Sprache wieder?  

41.   Die Wiederkehr der  Sprache 

Dass das diskursgeschichtliche Geschick der Sprache in der anthropologistischen 
Moderne doch noch so etwas wie einen Abschluss findet und dass sich die Spra-
che nach ihrer Zerstreuung im neunzehnten Jahrhundert erneut sammelt, wird 
von Foucault mehrfach angedeutet. Im Folgenden versuchen wir, anhand einer 
Reihe exemplarischer Textstellen, die verstreuten Andeutungen Foucaults im 
Hinblick auf eine bevorstehende Wiederkehr der Sprache zu bündeln. 

41.1  Wahnsinn und Literatur 

Seit dem Ende des achtzehnten Jahrhunderts manifestiert sich das 
Leben der Unvernunft nur noch im Aufblitzen von Werken wie 
Hölderlins, Nervals, Nietzsches oder Artauds, die unendlich irre-
duzibel auf jene Alienationen sind, die heilen, weil sie durch ihre 
eigene Kraft jenem gigantischsten moralischen Gefangenendasein 
widerstehen, das man gewöhnlich, wahrscheinlich in einer Anti-
phrase, die Befreiung der Irren durch Pinel und Tuke nennt. 

Foucault1

In Wahnsinn und Gesellschaft wird mehrfach das Motiv angestimmt, dass der 
Wahnsinn, der während des klassischen Zeitalters zum Verstummen gebracht 
wurde, in der modernen Lyrik wieder seine Stimme finde. „Was bereits der Ne-
veu de Rameau anzeigte und nach ihm eine ganze Literaturmode, ist das Wieder-
erscheinen des Wahnsinns im Gebiet der Sprache, einer Sprache, in der es gestat-
tet war, in der ersten Person zu reden und unter soviel nichtigen Worten und in 
der irren Grammatik ihrer Paradoxe etwas auszusprechen, was eine wesentliche 
Beziehung zur Wahrheit hatte.“2 Während also Foucault im Rahmen seiner 
Archäologie der Humanwissenschaften eine Wiederkehr bzw. ein Wiedererschei-
nen der Sprache freilegt, beobachtet er im Rahmen seiner aller ersten Archäolo-

1  WG: 536 
2  WG: 544. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

gie, die er als eine Archäologie des Schweigens des Wahnsinns nennt3, ein Wie-
dererscheinen des Wahnsinns im Gebiet der Sprache. Die Sprache, die also in 
„ihrem multiplen Gewimmel“4 wiedererscheint, und nur in der Literatur völlig 
autonom, das heißt, völlig losgelöst von der Repräsentation erscheint, ist erst 
durch ihr Wiederscheinen und ihre Befreiung von dem Band der Repräsentation 
in der Lage, Sprache des Wahnsinns zu werden. Die moderne Lyrik ist in einem 
ganz besonderen Sinn die eigene Sprache des Wahnsinns, nachdem dieser wäh-
rend des ganzen klassischen Zeitalters verstummt war: „Jenseits des langen 
Schweigens in der klassischen Epoche findet der Wahnsinn also seine Sprache 
wieder.“5 Diese Sprache, die sich als „lyrischer Ausbruch“6 und als Artikulierung 
der „geheimen Wahrheiten des Menschen“7 meldet, gilt als Kritik und Aufhe-
bung der Antinomien des wissenschaftlichen Diskurses. „In der unmittelbaren 
Totalität der poetischen Erfahrung und in der lyrischen Anerkennung des Wahn-
sinns“ sind die Antinomien des wissenschaftlichen Diskurses „bereits in der un-
geteilten Form einer mit sich selbst versöhnten Dualität vorhanden.“ 8

Dasselbe Motiv taucht später in der Diskussion Foucaults mit den Dichtern 
von tel quel auf. Darin schreibt Foucault der modernen Dichtung die gleiche Rol-
le zu, die ehemals dem Wahnsinn zukam: Sie überschreitet die Grenzen der (wis-
senschaftlichen) Vernunft. „Nun gibt es den jeweiligen Kulturen entsprechend 
Grenzen […] und infolgedessen Leute, die sie überschreiten, die stärker bereit 
sind, sie zu überschreiten, als die anderen, sowie Bereiche und Felder, in denen 
das Spiel von Grenze, Bestreitung und Überschreitung ganz besonders gewalt-
sam hervorbricht.“9 Die eigentümliche Sprachkritik der Literatur besteht nicht in 
der Feststellung und Festlegung von Grenzen, sondern vielmehr in der Missach-
tung, Bestreitung, Überschreitung von Grenzen. Findet also der Wahnsinn in der 
modernen Poesie „jenseits des langen Schweigens in der klassischen Epoche […] 
seine Sprache wieder“, so besteht dies zuerst in der Infragestellung der Grenzen 
innerhalb der Sprache. Dazu gehören die Kritik der literarischen Gattungsgren-
zen (wie Poesie und Roman) im Besonderen und der diskursiven Gattungsgren-
zen zwischen Literatur und Wissenschaft im Allgemeinen.

Dazu gehört aber vor allem die Kritik jener sprachontologischen Grenzen, die 
in der Epoche des Menschen die Sprache in vier gegenseitig inkompatible Ge-
stalten auseinander fallen ließen. Als Sprache des Wahnsinns erscheint also die 
moderne Literatur als eine radikale Kritik und tendenzielle Überschreitung und 
Aufhebung jener Grenzen, die in der Epoche des Menschen innerhalb des Raums 
der Sprache aufgetaucht sind, als die Sprache sich zerstreute infolge der Abdich-

3  WG: 8. 
4  OD: 367. 
5  WG: 544-547. 
6 Ibid.
7 Ibid.
8 Ibid.
9  „Diskussion über die Dichtung […]“, Foucault (1964), Schriften I, Nr. 23: 522f. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 12: SAMMELT SICH DIE SPRACHE WIEDER? | 293 

tung ihrer Schwellen. Als Kritik der ontologischen Grenzen der Sprache muss die 
Literatur dazu führen, dass sich die Sprache erneut sammelt: im Ausgang vom 
literarischen Gegendiskurs und gleichsam durch unsere diskursiven Handlungen 
hindurch. Der Preis dafür ist allerdings die Wahrheit selbst. Genau genommen 
handelt es sich dabei um die Preisgabe einer der ältesten und hartnäckigsten 
metaphysischen Unterscheidungen: derjenigen zwischen Wahrheit und Fiktion.10

Diese Tendenz meldet sich in der Romanliteratur des neunzehnten Jahrhunderts, 
namentlich bei Flaubert: als „ein zu höchster Intensität gesteigertes Wissen, das 
durch Genauigkeit und Detailfülle zur Rotglut gelangt und in einem Bild erstarrt. 
Wissen zu einer Szene gestalten […] eine seltsame und schwierige Technik, die 
für Schriftsteller von Walter Scott bis Rosny zu den Träumen des 19. Jahrhun-
derts gehörte: dem Traum, Wirklichkeit in Fiktion zu verwandeln.“11

41.2  Semiologie und Hermeneutik 

In Ordnung der Dinge stellt Foucault fest, dass sowohl in der Renaissance als 
auch im klassischen Zeitalter Hermeneutik und Semiologie keineswegs als ge-
trennte Zugänge zur Sprache erscheinen, sondern einander überlagert sind.12 Das 
deutet darauf hin, dass in diesen Wissenswelten die Sprache in der Einheit des 
Diskurses existiert. In der Epoche des Menschen hingegen fallen Hermeneutik 
und Semiologie auseinander. Der humanwissenschaftliche Diskurs gabelt sich 
und die Sprache nimmt zwei unterschiedliche und gegenseitig inkompatible 
Seinsweisen an. Sie ist zugleich interpretierbarer Ausdruck, dem eine Hermeneu-
tik beizukommen hat, und reduzierbare Form, die von einer Semiologie auf ihre 
Invarianz hin zu überprüfen ist. „Seit dem Ende des 19. Jahrhunderts scheinen 
die Humanwissenschaften sich zwei Verpflichtungen auferlegt zu haben und 
zwei Postulaten zu gehorchen, die jeweils beide zugleich erfüllt werden müssen. 
Das eine ist die Hermeneutik, Interpretation oder Exegese; danach gilt es, den 
verborgenen Sinn zu entdecken. Das andere ist die Forderung nach Formalisie-
rung; danach gilt es, das System, die strukturelle Invariante, das Netz der Gleich-
zeitigkeiten zu finden. In den Humanwissenschaften scheinen nun diese beiden 
Fragen derart in Konflikt zu geraten, dass der Eindruck entstehen mochte, sie 
müssten entweder das eine oder das andere sein, entweder Interpretation oder 
Formalisierung. Was ich nun unternommen habe ist genau die archäologische 

10  Näheres dazu weiter unten im Kapitel 13. 
11„ Eugène Sue, wie ich ihn liebe“, Foucault (1974), Schriften III, Nr. 224: 633-634. 
12  Für die Renaissance gilt: „[…]das sechzehnte Jahrhundert hat Semiologie und Her-

meneutik in der Form der Ähnlichkeit übereinandergelagert.“ [OD: 60.] Und für das 
klassische Zeitalter: „Wie im sechzehnten Jahrhundert überlagern sich ‚Semiologie‘ 
und ‚Hermeneutik‘, aber in einer anderen Form. Im klassischen Zeitalter treffen sie 
sich nicht mehr im dritten Element der Ähnlichkeit, sondern verbinden sich in jener 
der Repräsentation eigenen Kraft, sich selbst zu repräsentieren.“ [OD: 101/MC: 80.] 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Untersuchung dessen, was diese Mehrdeutigkeit möglich gemacht hat; das heißt, 
ich habe den Ast gesucht, der sich da verzweigt.“13

Der gesuchte Ast, wie wir gesehen haben, ist der klassische Diskurs im Au-
genblick seines Verschwindens. Der Punkt, an dem sich der Ast verzweigt, ist 
der Augenblick der Trübung der Repräsentation und des Zusammenbruchs der 
Einheit des klassischen Diskurses. Die Inkompatibilität zwischen Sprache als 
Ausdruck und Sprache als Form gehört, wie wir bereits wissen, zur Konstellation 
einer vierfachen Streuung, die die Seinsweise der Sprache im anthropologisti-
schen Zeitalter ausmacht. Die gegenseitige Inkompatibilität von Hermeneutik 
und Semiologie, von Inhaltismus und Formalismus, Ontologie und Strukturalis-
mus, die einen maßgeblichen Teil der kunst- und kulturwissenschaftlichen Dis-
kurse des zwanzigsten Jahrhunderts gelenkt und bestimmt hat, signalisiert, dass 
die Sprache ihre ontologische Einheit verloren hat. Dennoch erscheint die Zer-
streuung der Sprache in der Epoche des Menschen als ein Problem, das man 
gegen alle Versuche der voreiligen und falschen Reintegration der Sprache zu 
schützen hat und das erst einmal mit Entschlossenheit aufrechtzuerhalten bleibt. 
Und will man sich dem Problem der Zerstreuung und eventuellen Wiederkehr der 
Sprache stellen, dann nur auf der Ebene des Seins der Sprache. Es gilt damit also, 
„jeden Versuch einer Abschwächung dieses Problems mit aller Macht zu verhin-
dern. Wenn man zum Beispiel die bekanntesten Begriffe des 18. Jahrhunderts, 
Schemata wie Ähnlichkeit und Kontiguität, zur Errichtung und Begründung der 
Humanwissenschaften heranzieht, dann erscheint mir das als eine intellektuelle 
Faulheit […] Wir müssen uns das Problem des Seins der Sprache zur Aufgabe 
machen, damit wir nicht auf das Reflexionsniveau des 18. Jahrhunderts zurück-
fallen, also auf das Niveau des Empirismus.“14

Aus diesem Grund muss die Archäologie die Phänomenologie als den Ver-
such einer falschen Versöhnung zwischen Formalismus und Interpretation, zwi-
schen dem Positivismus im Sinne von Comte und der Eschatologie im Sinne von 
Marx zurückweisen. Selbst die Literatur manifestiert den Gegensatz zwischen 
Form und Sinn in der Weise einer Spannung zwischen den zwei Tendenzen einer 
inhaltsbezogenen und einer formbezogenen Erzählweise. Und „wenn sie sich 
nicht recht zwischen den weichen Humanismen und dem reinen Sprachformalis-
mus zu entscheiden vermag, so zeigt sich darin dieses für uns so grundlegende 
Phänomen, das uns zwischen Interpretation und Formalismus, zwischen dem 
Menschen und den Zeichen schwanken lässt.“15

13  „Michel Foucault, ‚Die Ordnung der Dinge‘ [Gespräch mit R. Bellour]“, Foucault 
(1966), Schriften I, Nr. 34: 647. 

14 Ibid.: 651.
15 Ibid.: 650. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 12: SAMMELT SICH DIE SPRACHE WIEDER? | 295 

41.3  Formalisierung und Interpretation  

Die anthropologistische Inkompatibilität der Seinsweisen der Sprache als Ziel-
scheibe einerseits der Formalisierung und andererseits der Interpretation spaltet 
zwar zunächst und tendenziell das Feld des anthropologistischen Wissens in die 
widerstreitenden Lager der Strukturalisten und der Hermeneutiker. Dennoch 
scheint die Spaltung nicht radikal bzw. vollständig zu sein: Während bei der 
Formalisierung eine irreduzibel interpretierende Dimension sichtbar wird, scheint 
der Interpretation wiederum eine solche der Formalisierung zuzukommen. 
„Interpretation und Formalisieren sind die beiden großen Formen der Analyse 
unseres Zeitalters geworden. Tatsächlich kennen wir keine anderen. Aber kennen 
wir die Beziehungen der Exegese und der Formalisierung, sind wir fähig, sie zu 
kontrollieren und zu beherrschen? Denn wenn die Exegese uns weniger zu einem 
ersten Diskurs als zur nackten Existenz von etwas wie einer Sprache führt, wird 
sie da nicht gezwungen, lediglich die reinen Formen der Sprache auszusagen, 
noch bevor diese einen Sinn angenommen hat? Aber um das zu formalisieren, 
was man für Sprache hält, muss man da nicht ein Minimum an Exegese prakti-
ziert haben, als bedeuteten diese etwas? Die Trennung zwischen Interpretation 
und Formalisierung bedrängt uns heute tatsächlich und beherrscht uns. Aber sie 
ist nicht streng genug, die von ihr gezeichnete Gabelung dringt nicht tief genug 
in unsere Kultur ein, ihre beiden Zweige sind zu gleichzeitig, als dass wir auch 
nur sagen könnten, dass sie eine einfache Wahl vorschreibt und uns auffordert, 
zwischen der Vergangenheit, die an den Sinn glaubte, und der Gegenwart (der 
Zukunft) zu wählen, die den Signifikanten entdeckt hat. Es handelt sich in der 
Tat um zwei korrelative Techniken, deren gemeinsamer Boden der Möglichkeit 
durch das Sein der Sprache gebildet wird, so wie es sich an der Schwelle des 
modernen Zeitalters konstituiert hat.“16 Soll der archäologische Diskurs eine Kri-
tik des Strukturalismus beinhalten, soll er gar eine poststrukturalistische Perspek-
tive eröffnen – nicht am Leitfaden etwa einer radikalisierten (semiologischen) 
Analyse der sprachlichen Form oder einer (hermeneutischen) Einkreisung des 
sprachlichen Sinnes, sondern vielmehr einer Ontologie der Sprache –, dann ist 
dies kaum überbietbarer zum Ausdruck zu bringen, als in diesem Zitat. Gleich-
ermaßen gegen die „Vergangenheit“ des Sinnes und die „Zukunft“ der Form ein-
gestellt, erscheint die Archäologie als ein „unzeitgemäßes“ Denken im Stil des 
jungen Nietzsche. 

Entscheidend an der eben zitierten Feststellung Foucaults ist, dass sie den 
zwei anthropologistisch inkompatiblen Verfahren der Formalisierung und der 
Interpretation eine gemeinsame Bedingung der Möglichkeit zuspricht: die Loslö-
sung zwischen Sprache und Repräsentation an der Schwelle zwischen dem klas-
sischen Zeitalter und der Epoche des Menschen. Darin liegt die Erklärung dafür, 

16  OD: 364. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

dass sich Formalisierung und Interpretation stets vermischen und sich gegenseitig 
verunreinigen müssen, sowie für die unterirdischen und unbeherrschbaren Ver-
bindungen zwischen ihnen, die irreduzibel sind, da gerade ihre ‚Inkompatibilität‘ 
so etwas wie ein Medium bildet, in dem der gemeinsame sprachontologische Be-
dingungsboden von Formalismus und Interpretation sichtbar werden kann. Des-
halb erscheint einerseits jede Annäherung zwischen Formalisierung und Interpre-
tation als ein erster Schritt in die Richtung einer erneuten Sammlung der Sprache. 
Deshalb werden andererseits Formalisierung und Interpretation erst im Rahmen 
jener nachklassischen Seinsweise der Sprache ununterscheidbar, die darin be-
steht, dass sich die Sprache radikal von der Herrschaft der Repräsentation gelöst 
hat, um in der Domäne der Literatur und erst recht im Rahmen der bevorstehen-
den und erneuten Sammlung der Sprache zu einem fiktionalen Diskurs manifest 
zu werden. Im gesammelten Sein der Sprache sind die Sprache als Form und die 
Sprache als Sinn nicht nur nicht mehr inkompatibel, sondern vielmehr von ei-
nander untrennbar. 

Deshalb muss die Archäologie, wie im eben zitierten Textbeispiel, feststellen, 
dass bereits in ihrem eigenen diskursiven Umfeld eine Problematisierung der 
strengen Gegensätzlichkeit von Formalisierung und Interpretation eingesetzt hat. 
Damit beginnt der eigenartige, neuartige, heterotope17 Raum der Sprache in Er-
scheinung zu treten, in dem die Gesamtheit ihrer vierfachen Seinsweise und ihres 
vierfachen Spiels mit der anthropologistischen Erkenntnis gesichtet werden kann. 
Genau in diesem Vorgang meldet sich aber auch der Tod des Menschen, und 
damit das Aufkommen einer Wissensweise, die nicht mehr der Fundierung in 
einem transzendentalen oder einem empirischen Subjekt bedarf. 

41.4  Nietzsche, Mallarmé und die Literatur 

1.
Es wurde bereits die Vermutung ausgesprochen18, dass der Ort, an dem im zwan-
zigsten Jahrhundert die Fragen nach der Sprache auftauchten, zugleich der Ort 
ist, an dem sich die Sprache sammelt, indem sich da ihre inkompatiblen Gestal-
ten einfinden. Zunächst fällt auf, dass dieser Ort kein anderer ist, als derjenige 
des archäologischen Diskurses selbst.19 Was ist aber das für ein Ort, in welchem 

17  Dieser heterotope Raum soll im Verlauf dieses vierten Teils der vorliegenden 
Arbeit als der ontologische Raum der Sprache mehrfach zur Sprache gebracht wer-
den. [Zur Heterotopie siehe OD: 20 und „Des espaces autres“, Foucault (1967), DE 
IV, Nr. 360: 752-762. Siehe auch Gehring (1994) und Mazumdar (1998): 25 ff.] 

18  Siehe Abschnitt 40 dieser Arbeit. 
19  Es wird am Ende dieser Arbeit im Kapitel 16 Abschnitt 56.5 darauf hingewiesen, 

dass dieser Ort die Ebene der Aussage und der Raum der diskursiven Formation ist. 
Erst auf der Ebene der Aussage wird sichtbar – anhand eines Schwellenspiels, das 
Foucaults gegen Ende von Archäologie des Wissens erwähnt –, wie die Fragen nach 
der Sprache als Objekt, Ausdruck, Form, sowie als reines literarisches Sein im 
Raum der diskursiven Formation auftauchen. Dabei wird deutlich, dass diese vier 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 12: SAMMELT SICH DIE SPRACHE WIEDER? | 297 

Verhältnis steht er zum allgemeinen Diskurs über den Menschen? Bekanntlich 
wird in Ordnung der Dinge dieser Ort (der Fragen nach der Sprache und zugleich 
der erneuten Sammlung der anthropologistisch zerstreuten Sprache) im Zwi-
schenraum zwischen Nietzsches Frage Wer spricht? und Mallarmés Antwort Die
Wörter selbst! angesiedelt: „Auf jene Frage Nietzsches: Wer spricht? antwortet 
Mallarmé und nimmt seine Antwort immer wieder auf, indem er sagt, dass das, 
was spricht, in seiner Einsamkeit, seiner zerbrechlichen Vibration, in seinem 
Nichts das Wort selbst ist – nicht die Bedeutung des Wortes, sondern sein rätsel-
haftes und prekäres Sein […] Es ist durchaus möglich, das alle die Fragen [nach 
Wesen und Funktion der Sprache], die gegenwärtig unsere Neugier beschäftigen 
[…], […] sich heute in dem nie ausgefüllten Zwischenraum zwischen der Frage 
Nietzsches und der Antwort stellen, die ihm Mallarmé gegeben hat.“20

2.
In diesem Zwischenraum wird eine Sprache manifest, deren Seinsweise in der 
Handlung der Selbstaussage einer Aussage besteht. Auf die Frage „Wer spricht?“ 
gibt Nietzsche in Genealogie der Moral seine berühmte Doppelantwort. Es 
spricht entweder der Gute, der sich selbst als den Guten und Vornehmen benennt 
und seinen Gegensatz, den Schlechten, kaum noch wahrnimmt. Oder es spricht 
der Gute, der sich selbst erst aus seinem Gegensatz – den er den Bösen nennt – 
als den Guten herleitet. Während dieser letztere Gute der Schlechte der Vorneh-
men ist, sind die Vornehmen sein Böser.21 Spricht der Gute aus dem Gegensatz 
Gut-Schlecht heraus, dann nur, weil er zuvor noch sich selbst als den Guten be-
zeichnet. Von diesem Akt der Selbstbejahung, worauf nach Nietzsche eine aktive
Haltung wesentlich beruht, leitet der Gute seinen Gegensatz, den Schlechten, ab. 
Dagegen bezeichnet sich der Gute aus dem Gegensatz Gut-Böse heraus zwar 
auch als den Guten, aber erst nachdem er seinen Gegensatz als den Bösen be-
stimmt hat. Er leitet somit seinen eigenen Wert von demjenigen seines Gegners 
ab und begibt sich folglich von vorneherein in eine wertpolitische Abhängigkeit 
von demselben. In einem perspektivistischen Diskurs gibt es keinen übergeord-
neten Ort der Neutralität. Indem also Nietzsche in der ‚abhängigen Selbstbeja-
hung‘, die die Verneinung des Anderen voraussetzt, eine sklavenhafte oder reak-
tive Haltung erkennt, spricht er selbst von der Perspektive der Vornehmen aus.

Der Satz Ich bin gut ist also zweideutig, je nachdem, ob ihn der Vornehme 
oder der Sklave ausspricht, ob er also Ausdruck einer aktiven oder einer reakti-
ven Haltung ist. Derselbe Satz kann also entweder als Ausdruck der Bejahung 
des Selben funktionieren – dann ist er ein vornehmer Satz – oder umgekehrt als 
Ausdruck der Verneinung des Anderen, dann ist er ein reaktiver Satz.  

Seinsweisen der Sprache Formen der Reduktion und Einengung der Aussage im 
archäologischen Verständnis sind. 

20  OD: 370. 
21  „Erste Abhandlung: ‚Gut und Böse‘, ‚Gut und Schlecht’“ in Nietzsche (1887): 257-

289.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


298 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

3.
Aus dieser Verschränkung von Sprache und Macht, die in Nietzsches genealogi-
scher Reflexion manifest wird, entnimmt Foucault den entscheidenden sprachon-
tologischen Hinweis: „Für Nietzsche handelte es sich nicht darum, was Gut und 
Böse in sich seien, sondern wer bezeichnet wurde oder vielmehr wer sprach, als 
man, um sich selbst zu bezeichnen, agathos sagte, und deilos, um die anderen zu 
bezeichnen. Nämlich in dem, der den Diskurs hält und – noch tiefer – das Spre-
chen besitzt, versammelt sich die ganze Sprache.“22 Der also, der das Sprechen 
besitzt, ist zugleich der Raum, in dem sich die Sprache versammelt. Anstelle der 
Subjektivität im Sinne einer transzendentalen Instanz diesseits des Diskurses 
taucht also ein Raum auf, in dem sich die Sprache versammelt.23 Folglich lässt 
sich Nietzsches Frage Wer spricht? umschreiben als die Frage Von wo aus wird 
gesprochen? oder Wo versammelt sich die Sprache? Die Frage nach dem, der das 
Sprechen besitzt ist nicht eine Frage nach der Subjektivität, die den Diskurs hält, 
sondern vielmehr nach dem Raum, in dem sich die Sprache versammelt.  

Die Archäologie unternimmt an dieser Stelle eine bemerkenswerte Zusam-
menziehung von Sprache und Macht. Indem der Vornehme sich bejaht und sich 
den Guten nennt, vollzieht er die Bewegung des Besitzens bzw. der Appropria-
tion des Diskurses und löst die Bewegung der Versammlung von Sprache aus. 
Die spezifisch genealogische Frage Nietzsches nach dem, der spricht, geht also 
nach archäologischer Lesart davon aus, dass die Besitznahme des Diskurses ein 
vornehmer Akt ist, dass dadurch die Sprache ihre Einheit erlangt, dass also kein 
aktives Sprechen möglich ist, ohne dass die Sprache im Augenblick und im Akt 
dieses Sprechens sich versammelt. Die anonyme Macht der Besitznahme des 
Diskurses ist untrennbar vom anonymen Akt der Versammlung von Sprache. 
Man hört an der zitierten Stelle aus Ordnung der Dinge gleichsam den genealo-
gischen Herzschlag des archäologischen Diskurses. Der Diskurs, der immer ein 
gehaltener Diskurs ist, ist ein machtartiges Geschehen. Das Wissen, das im Dis-
kurs organisiert wird, ist untrennbar von der Macht, deren strategische Linien den 
Diskurs durchziehen und die Sprache zu einer paradoxen heterotopen ‚Einheit‘ 

22  OD: 370. 
23  Wir werden im Kapitel 13 dieser Arbeit sehen, in wie fern dieser für eine Genealo-

gie der Moral unerlässliche Raum der Sammlung der Sprache vom jungen Nietz-
sche im Rahmen seiner Auseinandersetzung mit der Rhetorik ‚entdeckt‘ wurde. In 
Archäologie des Wissens wiederholt Foucault dieses Motiv, indem er den Raum, 
von dem aus er spricht, dem (ontologischen) Raum des Diskurses gleichsetzt und 
diesen Raum charakterisiert als „jenen weißen Raum […], von dem aus ich spreche 
und der langsam Form in einem Diskurs annimmt, den ich als noch so schwach und 
unbestimmt empfinde.“ [AW: 30.] Am Ende vom Kapitel 13 der vorliegenden 
Arbeit, im Abschnitt 46.4 (7), wird dieser Raum als ein Medium des Vergleichs he-
rausgestellt, das vom jungen Nietzsche als eine Mittelkraft und Mittelsphäre, als ein 
„künstlerisch schaffendes Subjekt“, das an die Stelle Gottes tritt, gekennzeichnet 
wird. Was also nicht nur bei Foucault, sondern auch bei Nietzsche stattfindet, ist 
eine genealogische Gleichsetzung von Raum und Subjektivität.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 12: SAMMELT SICH DIE SPRACHE WIEDER? | 299 

versammelt. Oder, in anderen Worten: Das Wissen wird organisiert von einem 
Diskurs, der seinerseits auf die Macht angewiesen ist, um im Augenblick des Ge-
sprochenwerdens aus einer Zerstreuung inkompatibler Seinsweisen der Sprache 
zu einem Diskurs konsolidiert zu werden. Dieses Motiv des Diskurses als einer 
Macht/Wissen-Verflechtung wird bekanntlich in den siebziger Jahren von Fou-
cault aufgenommen und zu seiner Analytik der Macht entwickelt.24

Nietzsches Frage ist zwar dem Wortlaut nach kaum zu unterscheiden von der 
subjektphilosophischen Frage nach der Urheberschaft von Handlungen im All-
gemeinen und der Sprechhandlung im Besonderen. Doch liegt ein wesentlicher 
Unterschied darin, dass Nietzsches Frage – gemäß ihrer archäologischen Lesart – 
die Ebene des Diskurses nicht verlässt. Die Sprachtatsachen werden nicht auf die 
nichtsprachliche Ebene des Subjekts zurückgeführt, sondern auf einen Raum, der 
aus den Seinsweisen der Sprache den Diskurs hervorgehen lässt. Das Subjekt 
wird nicht als transzendentale oder empirische Ursache diverser Handlungen er-
fasst, sondern umgekehrt: Es erscheint als Effekt des Sprechens, es ergibt sich 
erst aus der Aussage „Ich bin gut“, vorausgesetzt, dass diese nicht als ein linguis-
tisch isolierter Satz betrachtet wird, sondern als eine Aussage, die im Diskurs- 
und somit auch Machtraum zwischen den Vornehmen und seinem Gegensatz 
auftaucht und – nach Foucaults späterer Präzisierung in Archäologie des Wissens
– eine bestimmte Subjektposition mit sich führt, die ein Individuum einnehmen 
muss, sobald es die Aussage äußert.  

4.
Ebenso verhält es sich mit der Antwort Mallarmés auf Nietzsches Frage: Wer
spricht? – Die Wörter selbst! In dieser Antwort ist die gleiche diskursive Refle-
xivität angesprochen, die von der vornehmen Subjektivität vollzogen wird, die zu 
sich selbst „gut“ sagt und sich damit selbst affirmiert und zum Raum der Samm-
lung von Sprache macht. Die Wörter, die selbst sprechen, sind Wörter, die zu-
gleich sprechen und gesprochen werden, in der Bewegung des Gesprochenseins
aus sich selbst hervorgehen und sprechend sich selbst bejahen. Anstelle des 
raumartigen Subjekts, das zu sich selbst „gut“ sagt, haben wir die Sprache, die 
sich selbst affirmiert, nach dem Modell, den Foucault in seinem Aufsatz über 
Blanchot aufgestellt hat: Ich spreche.25 Dieser Typ der Selbstaffirmation von 
Sprache findet im literarischen Gegendiskurs statt. Darin braucht die Sprache 
„nur noch in einer ständigen Wiederkehr sich auf sich selbst zurückzukrümmen, 
so als könnte ihr Diskurs nur zum Inhalt haben, ihre eigene Form auszusagen. Sie 

24  Vor diesem Hintergrund erscheinen die Tendenzen in der Foucault-Rezeption, die 
archäologischen Analysen allzu säuberlich von den genealogischen und die einen 
gegen die anderen auszuspielen als zweifelhaft. [Näheres dazu im Kapitel 13, Anm. 
3 dieser Arbeit.] In diese Richtung gehört beispielsweise Dreyfus’ und Rabinows 
aporetische Interpretation von Foucaults Archäologie unter dem Titel „Die Illusion 
des autonomen Diskurses“. [Dreyfus/Rabinow (1982).] 

25  Siehe DA. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


300 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

wendet sich an sich selbst als schreibende Subjektivität, oder sie sucht in der 
Bewegung, in der sie entsteht, das Wesen jeder Literatur zu erfassen, und so 
konvergieren alle ihre Fäden zu der feinsten – besonderen, augenblicklichen und 
dennoch absolut universalen – Spitze, zum einfachen Akt des Schreibens.“26 Die 
literarische Sprache „wendet sich an sich selbst als schreibende Subjektivität“ 
und die Wörter, die gemäß Mallarmés Antwort selbst sprechen, führen die Hand-
lung des Sprechens nicht auf ein ursächliches Subjekt des Sprechens zurück, 
sondern auf das Sprechen selbst, womit, in der Doppelung dieser reflexiven 
Rückwendung der Sprache der eigentümliche Raum des Sprechens sichtbar wird. 

5.
In dem Augenblick, in dem das Ich spreche gesprochen wird, wendet sich die 
Sprache auf sich selbst zurück, und das Subjekt löst sich in Raum auf. In ihrer 
kreisenden Bewegung geht die Sprache aus ihrem Gesprochensein hervor, und 
als ihre Quelle erscheint nicht mehr das Subjekt, sondern der Raum ihres Selbst-
verhältnisses. So erscheint die „inhaltslose Leere des ‚Ich spreche‘ […] [als] eine 
absolute Eröffnung, durch die sich die Sprache ins Endlose verströmen kann, 
wahrend das Subjekt, das sprechende ‚Ich‘, sich zerstückelt, sich zerstreut und 
auflöst, um in diesem nackten Raum zu verschwinden.“27

Der Diskurs dieses Ich spreche ist losgelöst von jeder präexistierenden Welt. 
Sie ist weder eine Sprache der Repräsentation von Welt, noch eine Sprache der 
Kommunikation unter Subjekten. Sie „ist also nicht mehr Diskurs und Mitteilung 
eines Sinns, sondern Ausbreitung der Sprache in ihrem rohen Sein, Entfaltung 
reiner Äußerlichkeit; und das sprechende Subjekt ist nicht so sehr der Verantwort-
liche des Diskurses (derjenige, der ihn hält, in ihm behauptet und urteilt, der sich 
in einer zu diesem Zweck angewandten grammatikalischen Form repräsentiert), 
als vielmehr die Nichtexistenz, in deren Leere die Sprache sich endlos ergießt.“28

Die Abwesenheit des Subjekts, die Abwesenheit einer repräsentierten Welt, 
die Leere oder Raum, aus dem die Sprache in ihrer schieren Existenz hervorgeht, 
zeigen sich auf Grund einer doppelten Reduktion: Reduktion des Gegenstands 
des Sprechens, Reduktion des sprechenden Bewusstseins.29 Was übrig bleibt, ist 
nur noch die ‚reine‘ Selbstaussage des Ich spreche. Im Element dieser reinen dis-
kursiven Reflexion, die ein Modell abgibt für die Seinsweise der literarischen 
Sprache in ihrer radikalen Loslösung von der Repräsentation, kommen die übri-
gen Streumomente der anthropologistisch zerstreuten Sprache überein. Denn im 
Ich spreche ist diese Aussage ihr eigenes Objekt und die Form, durch die hin-
durch sie sich als Objekt zeigt. In ihrer Doppelung aus Form und Objekt ist sie 
aber auch der Ausdruck der hintergründigen Tatsache, dass hier gesprochen wird, 
während gesagt wird, dass hier gesprochen wird. Im Raum der literarischen

26  OD: 366.  
27  DA: 55. 
28 Ibid.
29  Siehe Kapitel 16, Abschnitt 56.4 dieser Arbeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 12: SAMMELT SICH DIE SPRACHE WIEDER? | 301 

Seinsweise der reflektierten Aussage lässt sich das Gesamtspiel der Sprache als 
Objekt, als Form und als Ausdruck vernehmen. 

41.5  Von Dokumenten und Monumenten 

In der Einleitung zu Archäologie des Wissens führt Foucault die diskontinuierli-
che Historiographie im Allgemeinen, wozu auch die Archäologie selbst gehört, 
auf einen Vorgang der Monumentarisierung der Dokumente. Es handelt sich da-
bei um einen Prozess der Neutralisierung, die das historische Dokument von al-
len nichtdiskursiven Ebenen systematisch löst. Auf Grund dieser Neutralisierung 
erscheint das Dokument nicht mehr als Spur einer erloschenen Stimme, folglich 
nicht als Gegenstand einer möglichen Interpretation. Es erscheint auch nicht 
mehr als eine Ausbreitung von Zeichen, die den Blick auf eine Welt tatsächlich 
da gewesener Dinge gewähren soll, folglich nicht als Gegenstand einer mögli-
chen Formalisierung. Das Dokument erscheint auf Grund seiner Neutralisierung 
auch nicht als bloßes philologisches Objekt, denn es geht in seinem historiogra-
phischen Gebrauch um den historischen Einsatz von Sprache zur Produktion von 
Wissen. Die Neutralisierung führt dazu, dass das Dokument weder auf ein Be-
wusstsein, noch auf eine vergangene empirische Welt, sondern auf seine eigene 
philologisiche Materialität verweist. Die Sprache des Dokuments erscheint nicht 
mehr als Sinn, als Form, als grammatikalische Struktur, sondern in ihrem histori-
schen Sein, als Monument. In dem Augenblick, in dem sich die Sprache sammelt, 
indem ihre anthropologistisch zerstreuten Seinweisen im Element der Neutrali-
sierung zurückgewiesen werden, tendiert die Geschichtsschreibung zu einer 
Archäologie, von der die Dokumente als Monumente behandelt werden.  

42.   Der ontologische Raum der Sprache

1.
In Ordnung der Dinge heißt es: „In einem einzigen Raum das große Spiel der 
Sprache wiederzufinden, könnte ebenso heißen, einen entscheidenden Sprung zu 
einer völlig neuen Form des Denkens zu machen, wie auch, einen im vorangegan-
genen Jahrhundert eingeführten Wissensmodus in sich selbst abzuschließen.“30

Es handelt sich bei dieser Aussage nicht um eine dunkle theoretische Sehnsucht 
oder eine versteckte oder indirekte Prognose. Vielmehr handelt es sich bei dieser Aus-
sage um eine reflexive Bezugnahme auf das Sprach- und Wahrheitsspiel, in dessen 
Element sich die archäologische Analyse selbst bis zu diesem Punkt in diesem Buch 
bewegt hat. Diese Aussage beinhaltet also so etwas wie eine diskursive Reflexion über 
das Programm einer sprachontologisch gelenkten Freilegung der Transformationsebe-
nen in der Geschichte der modernen humanwissenschaftlichen Diskurse.

30  OD: 371. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


302 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Man könnte diesem eher beiläufig in die archäologische Erzählung einge-
streuten reflexiven Splitter einen ähnlichen Status einräumen, den Foucault 
Raymond Roussels autobiographischem Bericht zuschreibt, den der Schriftsteller 
an der Schwelle seines Todes verfasst hat. Auch die Archäologie konstituiert sich 
von ihrem Selbstverständnis her an einer Schwelle: der Schwelle des Todes des 
Menschen inmitten eines Epochenbruchs, der über die anthropologistische Wis-
sensweise hinausführt. Diese Schwelle oder Diskontinuität ist einerseits der Aus-
gangspunkt der Archäologie: Sie bezeichnet das historische Apriori des archäo-
logischen Diskurses. Sie ist andererseits der von der Archäologie generierte 
Gegenstand ihres eigenen Diskurses. Als Diskontinuität ist diese Schwelle so-
wohl der Archäologie vorgängig, als auch ihr nachträglich. Ihr haftet die gleiche 
zirkuläre Paradoxie an, die Foucault der Diskontinuität im Allgemeinen in Bezug 
auf die Geschichtsschreibung zuspricht. Denn der Begriff der Diskontinuität ist 
im Allgemeinen nicht nur „ein im Diskurs des Historikers gegenwärtiger Begriff, 
sondern wird von diesem insgeheim vorausgesetzt: von wo aus könnte er in der 
Tat sprechen, wenn nicht ausgehend von jenem Bruch, den ihm die Geschichte – 
und seine eigene Geschichte – als Gegenstand anbietet?“31

In dem Text, in dem Roussel an der Schwelle seines eigenen Todes sein 
Schreibverfahren ‚offenbart‘, findet eine Reflexion statt, die sich verdunkelt und 
auflöst, je geinger der zeitliche Abstand zwischen dem Gegenstand und der 
Gegenwart des Berichts wird. So lassen sich die frühesten Texte wesentlich 
leichter bestimmen als die neuesten: „Im Vordergrund steht das plakative Ver-
fahren, das für die Anfangstexte bestimmend ist […] Am Horizont, dort, wo die 
Sprache sich mit der Zeit verliert, tauchen die neueren Texte […] nur noch als 
Punkte auf.“32 Und die Worte des aktuellsten Textes „liegen bereits jenseits des 
Horizontes und lassen sich lediglich durch das, was sie nicht sind, ausfindig ma-
chen.“33 Ähnlich ergeht es der archäologischen Reflexion selbst. Der chronologi-
sche Bericht über die Seinsweisen der Sprache verdunkelt sich mit der Annähe-
rung an die Seinsweise der Sprache im archäologischen Diskurs selbst. „Durch 
eine vollständige Rotation wird das Nächste zum Fernsten. Es ist, als könnte 
Roussel seine Rolle als Führer nur in den ersten Windungen des Labyrinths spie-
len und als müsste er sie aufgeben, sobald der Weg sich dem Mittelpunkt nähert, 
wo er selber steht und die Fäden in ihrer größten Verwicklung oder – wer weiß? 
– in ihrer größten Einfachheit zusammenhält.“34 Man muss Textstellen wie dieje-
nige, die am Eingang des vierten Teils der vorliegenden Arbeit zitiert wurde – 
denen man einen ‚prophetischen‘ Ton bescheinigt hat35 – als mehr oder weniger 

31  AW: 187/AS: 17 (m) 
32  RR: 7. 
33 Ibid.
34 Ibid.: 7-8. 
35  Siehe Bürger (2000): S. 117. Bürger vermag bei Foucault nicht Weiteres zu konsta-

tieren, als ein essayistisches Vorgehen und, damit zusammenhängend, einen „pro-
phetischen Ton“, wo es tatsächlich um nichts anderes geht als eine systematische 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 12: SAMMELT SICH DIE SPRACHE WIEDER? | 303 

unbeholfene Versuche einer diskursiven Reflexion ansehen. Bei solchen Textstel-
len ergeht es Foucault nicht anders als Roussel: Der Spiegel zeigt nicht nur, er 
verbirgt auch. „Der Spiegel, den Roussel […] seinem Werk vorhält und vor das
Werk hält, ist von sonderbarer Magie: Er drängt die Hauptgestalt in den Hinter-
grund, wo die Linien sich verwirren, rückt den Ort der Offenbarung möglichst 
weit weg, holt aber, gleichsam für die extremste Kurzsichtigkeit, das heran, was 
dem Augenblick, in dem die Offenbarung spricht, am fernsten ist.“36 Schließlich 
fasst Foucault in aphoristischer Kürze das Entscheidende an einer diskursiven
Reflexion zusammen: „Je näher die Offenbarung sich selbst kommt, desto tiefer 
verstrickt sie sich in ein Geheimnis.“37 Diese eigentümliche Gesetzmäßigkeit 
führt dazu, dass die historisch ferner liegende Episteme der Renaissance inner-
halb der wenigen Seiten eines der kürzesten Kapitel von Ordnung der Dinge
freigelegt werden kann, mit einer Knappheit und Klarheit, die eine Besprechung 
des zeitlich näher liegenden archäologischen Diskurses selbst niemals erreichen 
kann, nicht einmal im Rahmen eines ganzen Buches von der Länge der Archäo-
logie des Wissens.

Im engen Zusammenhang mit dieser Aufgabe der diskursiven Reflexion er-
scheinen die Ausführungen in Archäologie des Wissens nicht länger nur als me-
thodologischer Rückbezug und eine darauf folgende Korrektur und Verbesserung 
der bisher gebotenen Analysen. Vielmehr handelt es sich um eine Fortsetzung 
der Analysen in Ordnung der Dinge, die von ihrem ausdrücklichen Programm 
her bei der Epoche des Menschen und damit auch den Humanwissenschaften 
Halt machten.38 Diese Darstellung wird in Archäologie des Wissens bis in die 
postanthropologistische Epoche der Archäologie selbst fortgesetzt. Welche 
Seinsweise der Sprache, welche Beziehung zwischen dem Sein und der Sprache 
bestimmt die archäologischen Analysen selbst? Welche Seinsweise der Sprache 
konstituiert ihren Postanthropologismus?

Diese Fortsetzbarkeit der archäologischen Geschichtsschreibung zwecks Ent-
faltung einer archäologischen Analyse, die die bisher vorgefallenen Beispiele der 
archäologischen Analyse selbst – Analyse des Diskurses der Vernunft über den 

Verdunkelung im Rahmen einer spezifisch diskursiven Reflexion: „Das Vorgehen 
darf im strengen Sinne ein essayistisches heißen. Der Gedanke liegt dem Text nicht 
voraus, sondern entsteht in ihm. Das gibt den frühen Texten Foucaults ihre eigen-
tümliche Unbestimmtheit und manchen von ihnen sogar einen prophetischen Ton.“ 
[Ibid.] Wie es aus der bisherigen Darlegung hoffentlich hervorgeht, ist die Sachlage 
komplexer zu beschreiben als eine „allmähliche Verfertigung der Gedanken beim 
Schreiben“. Es handelt sich zwar um die Abwesenheit eines originären sprechenden 
und schreibenden Subjekts, was ein essayistisches Vorgehen nahe legt. Dennoch 
sind Stil und Ton der archäologischen Rede von einer eigentümlichen diskursiven 
Notwendigkeit beherrscht. Wir halten es für fruchtbarer, da, wo sich die Sprache zu 
verlieren beginnt, eine diskursgeschichtliche Erklärung zu suchen, statt einen ‚Ton‘ 
festzustellen, sei dieser ‚dunkel‘ oder ‚prophetisch’. 

36  RR: 8. 
37 Ibid.
38  Siehe dazu Kapitel 16 Abschnitt 53. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


304 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Wahnsinn, Analyse des medizinischen Diskurses an der Schwelle der Geburt der 
modernen Klinik, Analyse der Diskurse, deren Transformationen zu den human-
wissenschaftlichen Diskursen führten – zum Gegenstand nimmt, hat zur Voraus-
setzung, dass die Ebene der Sprache zugunsten der Ebene des Diskurses reduziert 
wird.

Aber was heißt ‚Sprache‘? Wie sämtliche ‚Begriffe‘ in Foucaults Diskurs ist 
auch der Begriff der Sprache in seiner konstitutiven Homonymie zu betrachten. 
‚Sprache‘ heißt, wie in der vorliegenden Arbeit zu sehen war, in unterschiedli-
chen Epochen des Diskurses Unterschiedliches.39 Die ‚Sprache‘ aber, von der 
sich die Archäologie distanzieren muss, um sich überhaupt als archäologische 
Analyse zu konstituieren, ist die Sprache in ihrer philologisch-linguistischen Ob-
jektivität, ihrer Formalisierbarkeit und ihrer Interpretierbarkeit, sprachontolo-
gisch gesprochen: Sprache in ihrer anthropologistischen Zerstreuung. Die archäo-
logischen Begriffe der Aussage und der diskursiven Formation müssen also die 
anthropologistischen Grenzen, die um den Status der Sprache im neunzehnten 
Jahrhundert gezogen wurden, überschreiten.40

Der archäologische Begriff des Diskurses, der sich von dem klassischen Be-
griff des Diskurses unterscheidet41 – auch hierin ist die Homonymie selbst des 
Diskursbegriffs zu erkennen: Diskurs ist eben nicht Diskurs – muss sich von al-

39  Die Nichtbeachtung der grundlegenden Rolle der Homonymie in Foucaults termi-
nologischer Praxis führt zu einer gewissen Ratlosigkeit in der Sekundärliteratur. 
Siehe Waldenfels (1988) oder Frank (1984): 25-43. Siehe auch Geisenhanslüke: 
„Die Schwierigkeiten, Foucaults Theorie auf das Verfahren der ‚Diskursanalyse‘ zu 
zentrieren, zeigt bereits die unterschiedliche Verwendung, die der Begriff des Dis-
kurses in der Ordnung der Dinge und der Archäologie des Wissens erfährt. Wie 
Waldenfels hervorgehoben hat, gebraucht Foucault den Ausdruck ‚Diskurs‘, den er 
in Archäologie des Wissens zum zentralen Gegenstand seiner Theorie zu erklären 
sucht, in der Ordnung der Dinge ‚zunächst noch in recht speziellem Sinne zur 
Kennzeichnung der klassischen Episteme’. Die Autonomisierung des Diskursbegrif-
fes zum universalen Gegenstand der Archäologie lässt damit kritische Fragen offen, 
die immer dann vernachlässigt werden, wenn Foucaults Werk eine innere Kohärenz 
zugesprochen wird, die dieses faktisch nicht besitzt.“ [Geisenhanslüke (1997): 34.] 
Diese Schwierigkeiten einer terminologischen Fixierung des Diskursbegriffs, die 
ich auf so etwas wie eine konstitutive ‚Diskursvergessenheit‘ in der Foucault-
Rezeption zurückführen möchte, erübrigen sich, berücksichtigt man die sprachonto-
logischen Epochen, die Foucaults archäologische Historiographie sichtbar macht, 
sowie die daraus hervorgehenden Homonymisierungseffekte. So sind Ausdrücke 
wie Wahnsinn, Krankheit, Sprache, Leben, Arbeit alle Ausdrücke, die im ontologi-
schen Gleitraum der Sprache und im Verlauf einer Geschichte der Seinsweisen der 
Sprache unterschiedliche Bedeutungen und Funktionen erhalten. Diesem sprachon-
tologisch bedingten ‚Homonymisierungsdruck‘ ist auch Foucaults Diskursbegriff – 
so ‚grundlegend‘ dieser auch sein mag – unterworfen. 

40  Die kreisende Rückläufigkeit einer solchen Formulierung ist ein Effekt des archäo-
logischen Zirkels: Die Bedingung der Konstitution der archäologischen Analyse ist 
die Überschreitung der Grenzen, die von eben der bereits konstituierten archäologi-
schen Analyse aufgedeckt werden. 

41  Darauf wird im letzten Kapitel der vorliegenden Arbeit noch näher einzugehen sein. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 12: SAMMELT SICH DIE SPRACHE WIEDER? | 305 

len vier anthropologistischen Streumomenten der Sprache distanzieren: von der 
Sprache als Objekt, der Sprache als Form, der Sprache als Ausdruck und der 
Sprache im Element ihrer literarischen Selbstbezüglichkeit nach dem Modell Ich
spreche. Der Diskurs ist weder endliches, kritisch eingegrenztes Denken des end-
lichen Menschen, noch ist er Sprache. Der Diskurs im analytischen Gebrauch der 
Archäologie hat einen Status zwischen dem Denken und der Sprache. Deshalb ist 
er einerseits weder das Positive noch das Fundamentale, weder das Empirische 
noch das Transzendentale, weder das Cogito noch das Ungedachte, weder Ziel 
noch Ursprung des Denkens. Andererseits ist der Diskurs weder Sprache als Ob-
jekt, noch Sprache als Form, noch Sprache als Ausdruck, noch Sprache als litera-
risch-symbolistische Materialität. Der Diskurs ist weniger als Denken und mehr 
als Sprache. In anderen Worten: Der Diskurs im archäologischen Gebrauche ist 
der in Ordnung der Dinge angesprochene Raum, in dem das „große Spiel“42 der 
anthropologistisch zerstreuten Sprache sichtbar werden kann, in dem sich also 
das Spiel der Sprache als Objekt, Form, Ausdruck und literarisches Wort gleich-
zeitig entfalten kann. 

2.
Es wurde bereits angemerkt, dass sich Foucaults Andeutungen bezüglich einer 
bevorstehenden Wiederkehr der Sprache auf die Seinsweise des archäologischen 
Diskurses selbst stützen.43 Eine erschöpfende Darlegung dieses Zusammenhangs 
ergibt die sprachontologische Figur, die Titel und Gegenstand dieser Arbeit bil-
det. Bevor wir jedoch die Beschreibung des Archäologischen Zirkels fortsetzen, 
fassen wir noch mal die wichtigsten archäologischen Tatsachen zusammen, die 
das Auftauchen und eventuelle Verschwinden des anthropologistischen Wissens 
bestimmen. Zunächst gibt es die sprachontologischen Folgen der Trübung der 
Repräsentation am Ende des klassischen Zeitalters: (1) Der Diskurs fällt ausei-
nander. (2) Die Sprache zerstreut sich und nimmt vier inkompatible Seinsweisen 
an. (3) Die Ordnung des taxinomischen Wissens bricht zusammen. In der Abwe-
senheit des Diskurses konstituiert sich ein neuer gespaltener Ort der Synthese der 
Repräsentationen: der transzendentale Raum und der Raum der Empirizitäten. 
Das neuartige humanwissenscahftliche Wissen, das daraus resultiert, ist wesent-
lich gespalten, da es sich einerseits auf das endliche Wesen des Menschen stützt, 
und andererseits gerade dies zu seinen Gegenständen zählt. In sprachontologi-
scher Sicht beruht das anthropologistische Wissen auf der spannungsreichen Al-
ternative ‚Mensch oder Sprache‘, mit der „das Recht, gleichzeitig das Sein der 
Sprache und das Sein des Menschen zu denken, für immer ausgeschlossen 
bleibt.“44 Entweder also bleibt die Sprache ontologisch zerstreut, während der 

42  OD: 371. 
43  Siehe den Schlussteil vom Kapitel 9, Abschnitt 30 der vorliegenden Arbeit. 
44  OD: 408. Diese Alternative ist eng verwandt mit der vom jungen Nietzsche aufge-

stellten Alternative zwischen Wissenschaft und Mythos. Siehe dazu Kapitel 13 die-
ser Arbeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


306 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Mensch in seiner Endlichkeit Bedingung und Objekt des Wissens abgibt, was auf 
einen ungebrochenen Fortbestand der anthropologistischen Wissensverfassung 
hinausläuft. Oder: Die Sprache sammelt sich erneut, so dass der Mensch seinen 
epistemischen Primat verliert und nur noch als Effekt eines Diskurses erscheint, 
der auf der wiedergekehrten ‚Einheit‘ der Sprache beruht. Wenn sich also die 
Sprache sammelt und der Diskurs erneut zu seiner Einheit findet, zerfällt die an-
thropologistische Wissenskonfiguration. Die Wiederkehr der Sprache löst einen 
Epochenbruch aus, mit dem das anthropologistische Wissen von einem neuarti-
gen Wissen abgelöst wird. Zu diesem neuen Wissen aber gehört unter anderem 
auch das Wissen der Archäologie selbst. Daraus, dass der archäologische Diskurs 
auf dem Sein der Sprache beruht, und nicht auf demjenigen des Menschen, er-
folgt die Figur des archäologischen Zirkels. 

Eine Darstellung des archäologischen Zirkels hat aber nicht nur zu zeigen, 
was zu den sprachontologischen Konsequenzen einer erneute Sammlung der 
Sprache gehört, nämlich das Verschwinden des Menschen und der anthropologis-
tischen Wissensweise. Eine solche Darstellung hat auch die Voraussetzung einer 
solchen Wiederkehr der Sprache aufzuzeigen, nämlich den Raum, in dem sich die 
Sprache erneut sammeln kann: den diskontinuierlichen oder heterotopen45 Raum, 
der die anthropologistisch inkompatiblen Seinsweisen der Sprache zu umfassen 
vermag; den ontologischen Raum, in dem sich die Sprache sammelt und zu einer 
neuartigen Seinsweise findet und somit das Subjekt von seiner Rolle der Grund-
legung des Wissens verdrängt und insgesamt das Ende der anthropologistischen 
Wissensepoche herbeiführt. Es ist dieser Raum, der in der bereits zitierten An-
spielung Foucaults in Ordnung der Dinge als Voraussetzung für die Wiederkehr 
der Sprache und das Verschwinden des Menschen evoziert wird: „In einem ein-
zigen Raum das große Spiel der Sprache wiederzufinden, könnte ebenso heißen, 
einen entscheidenden Sprung zu einer völlig neuen Form des Denkens zu ma-
chen, wie auch, einen im vorangegangen Jahrhundert eingeführten Wissensmo-
dus in sich selbst abzuschließen.“46

Dieser ontologische Raum der Sprache wird aber in Die Ordnung der Dinge,
mit Ausnahme einiger dunkler Andeutungen, nicht eigens thematisiert, obwohl er 
die entscheidende Voraussetzung eines postanthropologistischen Wissens im 
Allgemeinen und des archäologischen Wissens im Besonderen abgibt. Ange-
sichts der archäologischen Bedeutung dieses Raumes ist das zunächst überra-
schend. Doch wird beim näheren Hinsehen deutlich, dass der ontologische Raum 
der Sprache kein beiläufiger Gegenstand einer Archäologie der Humanwissen-
schaften sein kann, sondern einer eigenen sprachontologischen Untersuchung 
bedarf. Tatsächlich unternimmt Foucault eine solche Untersuchung anhand einer 

45  Zum Begriff des heterotopen Raumes, der für eine diskontinuierliche und subjekt-
kritische Geschichtsschreibung entscheidend ist, siehe OD: S. 20 und „Des espaces 
autres“, Foucault (1967), Schriften IV, Nr. 360: 752-762, dt.: „Andere Räume“ in 
Mer, Marc (Hg., 1994). Siehe auch Gehring (1994) und Mazumdar (1998). 

46  OD: 371. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 12: SAMMELT SICH DIE SPRACHE WIEDER? | 307 

Reihe von Rezensionen, Gesprächen, Artikeln, Einleitungen, meistenteils zwi-
schen Wahnsinn und Gesellschaft und Die Ordnung der Dinge, die in der Fou-
cault-Rezeption als seine „Schriften zur Literatur“47 bekannt geworden sind. Es 
handelt sich dabei um eine lange und heterogene Serie kürzerer Texte, vorwie-
gend über Literatur, die mit einem Einleitungstext über Rousseau48 einsetzt und 
mit einem japanischen Gespräch über Wahnsinn, Literatur und Gesellschaft49

endet.50 Wir wenden uns jetzt diesen „Schriften zur Literatur“ zu, die im Lichte 
unserer bisherigen réécriture als eine anhaltende und verstreute ‚Freilegung‘ des 
ontologischen Raums der Sprache erscheinen müssen, der die Voraussetzung für 
eine erneute Sammlung der Sprache und die daran geknüpfte Auflösung der an-
thropologistischen und subjektphilosophischen Wissensdisposition darstellt. 

43.   Sprache und Raum (Schri f ten zur  Li teratur  I )

In Wirklichkeit stellt sich das Ereignis, dem die „Literatur“ im strengen 
Sinne des Wortes ihre Entstehung verdankt, nur bei oberflächlicher Betrach-
tung als ein Prozess des Nach-innen-Wendens dar; vielmehr tritt die Lite-
ratur aus sich heraus; die Sprache lässt die Seinsweise des Diskurses, das 
heißt die Dynastie der Repräsentation, hinter sich; das literarische Sprechen 
entwickelt sich aus sich selbst heraus und bildet ein Netz, dessen verschie-
dene Punkte [den] gleichen Abstand von ihren jeweiligen Nachbarn haben 
und sich im Verhältnis zu allen Übrigen in einem Raum befinden, der sie 
zugleich aufnimmt und voneinander trennt. 

Foucault51

47  Die ältere deutsche Ausgabe [Foucault (1988)], die diesen Titel führt, enthält aber 
nur neun der insgesamt rund 25 Texte. Eine andere redaktionell wesentlich sorgfäl-
tigere deutsche Ausgabe unter dem gleichen Titel enthält eine Reihe weiterer Texte, 
die alle den Schriften entnommen sind. [Foucault (2003)] Man sieht allein an dem 
Unterschied in der Textauswahl dieser beiden Ausgaben, wie ungesichert der Be-
griff der Literatur im Zusammenhang mit Foucaults sprachontologischen Studien 
zur Literatur sein muss: zu einem Typ von Diskursen, deren einziges gemeinsames 
Merkmal darin besteht, dass sie nicht ‚wissenschaftlich‘ sind, d.h. dass sie nicht auf 
dem Primat der Repräsentation beruhen. 

48  „Introduction“ in Rousseau, J.-J., Rousseau juge de Jean-Jacques. Dialogues, Paris, 
1962.

49  „Kyôki, bungaku, shakai“ („Wahnsinn, Literatur, Gesellschaft“), Gespräch mit 
Shimizu, T. und Watanabe, M. in: Bungei, Nr. 12, Dezember 1970. 

50  Natürlich entbehren derlei Grenzmarken nicht einer gewissen Willkür, denn man 
könnte durchaus spätere Texte wie „À propos de Marguerite Duras“ [Foucault 
(1975), DE II, Nr. 159: 762-771] oder „Sade, sergent du sexe“ [Foucault (1975), DE 
II, Nr. 164: 818-822] als Reflexionen über Literatur hinzuziehen. Allerdings kommen 
diese Texte für unseren Problemzusammenhang nicht in Frage, da sie nicht zu den 
eben genannten ‚Freilegungen‘ des ontologischen Raums der Sprache zu zählen sind. 

51  „Das Denken des Außen“, Foucault (1966), Schriften I, Nr. 38: 672. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


308 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Die Bedeutung von Foucaults Beschäftigung mit der Literatur wird spürbar, 
wenn man in seinen gesammelten Schriften blättert und bei den Texten im Zeit-
raum 1962-1964 innehält. Bei diesen Texten handelt es sich fast ausschließlich 
um Literatur und Sprache, um die Sprache der Literatur. Noch im Jahr des Er-
scheinens von Ordnung der Dinge publiziert Foucault Artikel über Jules Vernes, 
Blanchot, Breton. Und dann scheint die Beschäftigung mit Literatur – von ein 
paar verstreuten Ausnahmen abgesehen – mit einem Schlag zu versiegen. Das ist 
wohl damit zu erklären, dass Foucaults Interesse an Literatur rein instrumentellen 
Charakters ist. Es steht im engen Zusammenhang mit Problemen der archäologi-
schen Methode und des damit einhergehenden Diskursbegriffs, namentlich mit 
dem Problem der Freilegung des ontologischen Raumes der Sprache, die für die 
spätere Konzipierung der diskursiven Formation und des archäologischen Ver-
fahrens in Archäologie des Wissens von nicht zu unterschätzender Bedeutung 
ist.52 Sobald aber das archäologische Verfahren den Höhepunkt und Abschluss 
seiner Entwicklung und Reflexion erreicht, verstummen gleichzeitig die Frage 
nach der archäologischen Methode und die Beschäftigung mit der Literatur. Ge-
wissermaßen sind Ordnung der Dinge und Archäologie des Wissens als Früchte 
von Foucaults sprachontologischen Erkundungen der Literatur anzusehen.  

52  In der eher spärlichen Rezeption von Foucaults Schriften zur Literatur wird die Rol-
le dieser Texte bei Foucaults Herausarbeitung einer archäologischen Methode kaum 
bedacht. Eine glänzende Ausnahme in mehrfacher Hinsicht bilden die Arbeiten von 
Arne Klawitter [Klawitter (2001); Klawitter (2004)], die wohl zum ersten Mal in 
der Foucaultrezeption nicht nur ausdrücklich und ausführlich die Sprachontologie 
thematisieren, sondern diese zudem im Zusammenhang mit der Methodologie der 
archäologischen Diskursanalyse besprechen. Die interessanteren Auseinanderset-
zungen mit Foucaults Schriften zur Literatur sind fast ausschließlich in der älteren 
Foucaultrezeption anzutreffen. So reagiert B. Lemaigre bereits im Jahr 1967, als 
Archäologie des Wissens noch nicht erschienen war, auf Foucaults Sprachontologie. 
Trotz seiner Verwechselung der archäologischen Methode mit der Strukturanalyse 
und seines Verständnisses der Episteme als Reduktion der Geschichte auf die reine 
Synchronizität der diskursiven Tatsachen, macht er auf den Zusammenhang zwi-
schen dem Sein der Sprache, wie dies in „Das Denken des Außen“ [Foucault 
(1966), Schriften I, Nr. 38: 670-697] angesprochen wird, und den klinischen/psy-
choanalytischen Diskursen, die in Wahnsinn und Gesellschaft und Geburt der Kli-
nik untersucht werden: „F. découvre donc l’être du langage au cœur de la pensée du 
dehors, au foyer commun d’expériences multiples qui relèvent tant de la poésie, de 
la mystique, que de la philosophie. Cependant ce tableau ne serait pas complet si 
nous ne complétions en y ajoutant l’expérience clinique et psychanalytique de la 
mort et de la folie.“ [Lemaigre (1967): 452.] Siehe auch Roussel (1992), wo der Zu-
sammenhang zwischen Foucaults Interesse an wissenschaftlichen Diskursen und an 
einem bestimmten Typ des transgressiven und exzessiven literarischen Schreibens 
[Roussel (1992): 98] unter die Lupe genommen wird; und wo Foucaults Gewohn-
heit, fast gleiche Aussagen an beiden Ufern eines epistemischen Bruchs – am Be-
ginn von Geburt der Klinik z. B. aus dem nosographischen und dem klinischen Dis-
kurs – mit einander zu konfrontieren, mit Raymond Roussels Verfahren, den Raum 
zwischen zwei homonymen Ketten auftauchen zu lassen, parallelisiert wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 12: SAMMELT SICH DIE SPRACHE WIEDER? | 309 

Foucaults Schriften zur Literatur aus dieser Epoche lassen sich grob in vier 
Gruppen einteilen: (1) Rezensionen der ihm zeitgenössischen Literatur von Auto-
ren wie Roger Laporte53, Philippe Sollers, J. Thibaueau, A. Robbe-Grillet, J. P. 
Faye, M. Pleynet54, die unter dem Sammelbegriff nouveau roman bekannt ge-
worden sind; (2) Essayartige Schriften über Schriftsteller und Theoretiker wie 
Georges Bataille55, Pierre Klossowski56, Maurice Blanchot57; (3) Besprechungen 
von Klassikern der literarischen Moderne wie Hölderlin58, Flaubert59, Mallar-
mé60, Nerval61, Jules Vernes62; (4) allgemeine Reflexionen über den modernen 
„Gegendiskurs“ der Literatur ohne ausgeprägten Bezug auf einen einzelnen Au-
tor63. Dazu kommen, neben der 1963 erschienen Monographie über Raymond 
Roussel64, ein Artikel über Roussel65 und zwei über Pierre Brisset66.

Diese Schriften bilden im Allgemeinen so etwas wie ein Gegenstück zu den 
großen historiographischen Arbeiten. Ihr Gegenstand ist ein Diskurs, der in einer 
eigentümlichen Spannung zu den Diskursen steht, die Foucault in seinen mate-
rialreichen Archäologien untersucht hat: den klinisch-psychiatrisch-human-
wissenschaftlichen Diskursen in der Epoche des Menschen. Im Verhältnis zu 
diesen großen und ernsten Diskursen stellt der Gegenstand der Schriften zur Lite-
ratur eher das dar, was Foucault in Ordnung der Dinge einen „Gegendiskurs“67

53  „Lauern auf den anbrechenden Tag“, Foucault (1963), Schriften I, Nr. 15: 357-365. 
54  Alle in „Distanz, Aspekt, Ursprung“, Foucault (1963), Schriften I, Nr. 17: 370-387; 

über Thibaudeau: „Auf der Suche nach der verlorenen Gegenwart“, Foucault 
(1963), Schriften I, Nr. 15: 357-365. 

55  „Vorrede zur Überschreitung“, Foucault (1966), Schriften I, Nr. 35: 652-654. 
56  „Die Prosa Aktaions“, Foucault (1964), Schriften I, Nr. 21: 434-449; „Die Wörter 

bluten“, Foucault (1964), Schriften I, Nr. 27: 555-559. 
57  „Das Denken des Außen“, Foucault (1966), Schriften I, Nr. 38: 670-697. 
58  „Das ‚Nein‘ des Vaters“, Foucault (1962), Schriften I, Nr. 8: 263-281. 
59  „Nachwort [zu Flaubert, G., Die Versuchung des Heiligen Antonius“], Foucault 

(1964), Schriften I, Nr. 20: 397-433. 
60  „J.-P. Richards Mallarmé“, Foucault (1964), Schriften I, Nr. 28: 559-571. 
61  „Die Verpflichtung zu schreiben“, Foucault (1964), Schriften I, Nr. 29: 572. 
62  „Die Fabel hinter der Fabel“, Foucault (1966), Schriften I, Nr. 36: 654-663. 
63  „Die Sprache, unendlich“, Foucault (1963), Schriften I, Nr. 14: 342-356; „Die Spra-

che des Raumes“, Foucault (1964), Schriften I, Nr. 24: 533-539. 
64  RR. 
65  „Warum gibt man das Werk von Raymond Roussel wieder heraus? Ein Vorläufer 

unserer modernen Literatur“, Foucault (1964), Schriften I, Nr. 26: 551-554. 
66  „Der Zyklus der Frösche“, Foucault (1962), Schriften I, Nr. 9: 282-284; „Vorwort“, 

Foucault (1970), Schriften I, Nr. 73: 17-32. 
67  Siehe dazu Arne Klawitters Kritik an diesem Terminus: „,Gegendiskurs‘ ist an die-

ser Stelle jedoch ein irreführender Begriff. Ich möchte statt dessen den Begriff des 
‚Grenzdiskurses‘ vorschlagen, indem ich auf die ‚nicht-dialektische Grenzsprache‘ 
verweise, die Foucault in seinem Aufsatz über Bataille hervorhebt.“ [Klawitter 
(2004): 132.] Wir behalten diesen Ausdruck Foucaults bei, sofern nicht aus dem 
Blick gerät, dass mit „gegen“ kein Widerspruch im dialektischen Sinne gemeint ist, 
sondern eine Diskontinuität oder eine Inkompatibilität gegenüber dem restaurativen 
Diskurs (der Wissenschaft). Genau diese Inkompatibilität beinhaltet nämlich die 
nichtsignifikative Dimension des literarischen Sprechens, sowie seine ‚Autonomie‘ 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


310 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

genannt hat: „Während des ganzen neunzehnten Jahrhunderts und bis in unsere 
Zeit – von Hölderlin zu Mallarmé, zu Antonin Artaud – hat die Literatur nun aber 
nur in ihrer Autonomie existiert, von jeder anderen Sprache durch einen tiefen 
Einschnitt nur sich losgelöst, indem sie eine Art ‚Gegendiskurs‘ bildete und in-
dem sie so von der repräsentativen oder bedeutenden Funktion der Sprache zu 
jenem rohen Sein zurückging, das seit dem sechzehnten Jahrhundert vergessen 
war.“68

Rein chronologisch klammern die zwei Texte über Brisset jene Epoche in 
Foucaults Oeuvre ein, in der (1) eine Archäologie des Anthropologismus ausge-
arbeitet wird, die in Ordnung der Dinge ihren Höhepunkt erreicht; (2) Fragen der 
archäologischen Methode nachgegangen wird, die in Archäologie des Wissens
gebündelt werden; und (3) sich die Erforschung des ontologischen Raumes der 
Sprache in den Schriften zur Literatur entfaltet. Im Rahmen unserer Darstellung 
des archäologischen Zirkels sind Foucaults Schriften zur Literatur nur insofern 
zu behandeln, als darin der Vorgang der Freilegung des ontologischen Raumes 
der Sprache sichtbar wird. Die Grundzüge dieses ontologischen Raumes werden 
mit besonderer Deutlichkeit in den Schriften über Raymond Roussel und Pierre 
Brisset herausgearbeitet. Damit beschäftigen sich die folgenden Abschnitte.69

43.1  Roussel und die „Sonnenhöhle“ (Raum der Homonymie)

Foucault hat Raymond Roussels Schreibverfahren, in Anlehnung an Roussels 
eigene Angaben70, als ein Verfahren der Freilegung des ontologischen Raumes 
der Sprache beschrieben.71 Das Verfahren ist so angelegt, dass die Produktion 
einer Fabel in letzter Instanz nicht auf die autorielle Phantasie angewiesen ist, 
sondern auf die allgemeine Tatsache, dass es weniger Wörter gibt als Dinge. Da-
raus ergibt sich, dass die Wörter mehr als eine Bedeutung haben und in unter-
schiedlichen Sätzen unterschiedliche semantische Funktionen annehmen müssen. 
So offenbart bei Roussel ein beliebiger Satz wie Les lettres de blanc sur les ban-
des du vieux billard („Die Buchstaben aus Weiß auf den Randstreifen des alten 
Billardtisches“72) durch eine winzige Lautverschiebung den klaffenden Abgrund 
der prinzipiellen und irreduziblen Homonymie seiner einzelnen Wörter. Jedes 
seiner Wörter erhält auf Grund der von der Lautverschiebung ausgelösten Trans-
formation seines syntagmatischen Umfeldes einen neuen Sinn. Verwandelt man 
nämlich den Anfangsbuchstaben b von billard in p, so erhält man das Wort pil-

gegenüber der Repräsentation, genauer: seine nichtpositive Affirmation der Abwe-
senheit von Repräsentation. [Siehe Kapitel 15 dieser Arbeit.] 

68  OD: 76. 
69  Siehe Kapitel 13 Abschnitt 44 u. Kap. 15 Abschnitt 52.1 
70  Siehe Roussels posthum erschienene Schrift „Wie ich einige meiner Bücher ge-

schrieben habe“. [Roussel (1935b). 
71  Siehe „Die Banden des Billardtisches“, Kapitel II, RR: 19-36. 
72  Roussel (1935a): 47. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 12: SAMMELT SICH DIE SPRACHE WIEDER? | 311 

lard. Die zwei Ausdrücke billard und pillard sind auf Französisch phonetisch 
leicht zu verwechseln. Sie sind fast homophon, das heißt, sie haben fast den glei-
chen Klang aber werden unterschiedlich geschrieben. Foucault nennt diese Ver-
schiebung in Anlehnung an Roussel selbst73 ein „Spiel des Metagramms“74. Auf 
jeden Fall verändert diese winzige Verschiebung mit einem Schlag die Bedeu-
tung des gesamten Satzes, die jetzt lautet: Les lettres de blanc sur les bandes du 
vieux pillard („Die Briefe des Weißen über die Banden des alten Plünderers“75).

Zwischen beiden Sätzen taucht ein merkwürdiger Raum auf, der als ein se-
mantisches Niemandsland zwischen den Bedeutungen kaum wahrnehmbar wer-
den kann, ohne dass er mit Wörtern ausgefüllt wird. Nun geht Roussel daran, 
diesen Raum anhand einer Erzählung zu füllen und damit zu markieren und 
überhaupt erst sichtbar zu machen.76 So beginnt seine Erzählung mit dem ersten 
Satz über den Billardtisch und endet mit dem letzten Satz über die Banden des 
Plünderers. Somit erscheint Roussels Verfahren als ein Verfahren der Entde-
ckung des ontologischen Raums der Sprache: eines weißen Raums, der nicht ein 
Raum der bloßen semantischen Abweichung ist und nicht durch die eigentlichen 
Bedeutungen der Wörter begrenzt wird, deren ‚Grenzen‘ vielmehr die zwei aus 
der homonymen Verdoppelung des ursprünglichen Satzes hervorgegangenen 
Sätze sind. Dieser Raum „wird nicht als der Geburtsort der kanonischen Figuren 
der Rede [also: als der tropologische Raum des klassischen Diskurses77] betrach-
tet, sondern als ein mit Umsicht zustande gebrachter weißer Raum in der Spra-
che, der innerhalb des Wortes selbst seine arglistige, öde und fallenreiche Leere 
eröffnet. Dieses Spiel, von dem die [klassische] Rhetorik profitierte, um geltend 
zu machen, was sie zu sagen hatte, betrachtet Roussel für sich als eine Lücke, die 
es so weit wie möglich zu erweitern und sorgfältig auszuloten gilt. Er spürt darin 
nicht nur die Teilfreiheiten des Ausdrucks, sondern eine absolute Freiheit des 

73  „Ich wählte zwei fast gleiche Wörter (die an Metagramme erinnern). Zum Beispiel 
billard (Billardtisch) und pillard (Plünderer) […]“ [Roussel (1935b): 78.] 

74  RR: 31, 41. 
75  Roussel (1935a): 54. 
76  Eine solche Funktion der Erzählung, den ontologischen Raum der Sprache sichtbar 

zu machen, hat Arne Klawitter folgendermaßen präzisiert: „Diese Leere [zwischen 
den Bedeutungswelten der zwei Sätze] kann allerdings nur sichtbar werden, wenn 
zwischen den beiden Sätzen, die den Rahmen der Erzählung bilden, nicht nichts 
steht. Wenn tatsächlich nichts zwischen ihnen stehen würde, entstünde keine Leere, 
auf die hingewiesen werden könnte: Die Leere würde in der Leere verschwinden 
[…] Das Erzählte muss folglich die Art und Weise organisieren, wie die Beziehung
zwischen diesen Sätzen herzustellen ist, welche erst auf die Leere der Sprache hin-
weisen kann. Die Leere resultiert somit aus dem Umstand, daß die sprachliche Form 
nicht unter dem Aspekt betrachtet wird, daß sie eine neue Bedeutung erhält, sondern 
daß sie die Abweichung markiert, die sie auf dem Weg der Ablenkung vollführt. 
Dieser durch die Abweichung geöffnete Spalt ist bar jeden Sinns (er selbst bezeich-
net nichts) und wird auch nicht zum Keim einer metaphorischen oder anderen trop-
ologischen Form. Die Abweichung ist vielmehr die Bedingung von Sinn, die ohne 
Sinn ist.“ [Klawitter (2001): 60.] 

77  Siehe Kapitel 13 Abschnitt 44.2 dieser Arbeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


312 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Seins, die man durch die reine Erfindung besetzen, beherrschen und ausfüllen 
muss […] er möchte das Reale nicht um eine andere Welt verdoppeln, sondern 
durch die spontanen Verdoppelungen der Sprache einen ungeahnten Raum ent-
decken und ihn durch bis dahin ungesagte Dinge abdecken.“78

Dieser „weiße Raum in der Sprache“79 beruht auf einer Entgrenzung des 
tropologischen Raumes der Sprache und geht aus der irreduziblen Homonymie 
der Sprache hervor: „Die Figuren, die er [Roussel] über dieser Leere errichten 
wird, werden die methodische Kehrseite von ‚Stilfiguren‘ sein: Der Stil ist unter 
der souveränen Notwendigkeit der verwendeten Worte die zugleich verschleierte 
und bezeichnete Möglichkeit, die gleiche Sache zu sagen, aber auf andere Weise. 
Die gesamte Sprache Roussels, sein Stil der Umkehrung, zielt darauf ab, heim-
lich zwei Dinge mit denselben Worten zu sagen. Die gesamte Sprache Roussels, 
sein Stil der Umkehrung, zielt darauf ab, heimlich zwei Dinge mit denselben 
Worten zu sagen. Aus der Verdrehung, dem kleinen Umweg der Worte, die ihnen 
gewöhnlich erlaubten, sich gemäß einer tropologischen Verschiebung zu ‚bewe-
gen‘ und ihre grundlegende Freiheit ins Spiel zu bringen, macht Roussel einen 
unerbittlichen Kreislauf, der die Worte kraft eines zwingenden Gesetzes zu ihrem 
Ausgangspunkt zurückführt.“80

Der Kreislauf der Erzählung, der mit einem Satz beginnt und zu diesem Satz 
zurückkehrt – wobei aber der Satz, durch die Erzählung hindurch, anhand einer 
megrammatischen Verschiebung, zu einem anderen geworden ist –, entfaltet sich 
im Raum der homonymen Doppelung der Sprache. Diese Homonymie, die erst 
das Auftauchen des ontologischen Raumes der Sprache ermöglicht, ist für Fou-
caults eigene Historiographie und, vor allem für die Ausarbeitung seines in 
Archäologie des Wissens ausführlich vorstellten Diskursbegriffs von unerlässli-
cher methodologischer Bedeutung.81 So ist es auch nicht verwunderlich, dass auf 
den Rückseiten der beiden zuletzt publizierten Werke Foucaults, Sexualität und 
Wahrheit II und III, jeweils derselbe Satz von René Char steht: „Die Geschichte 
der Menschen ist die lange Aufeinanderfolge der Synonyme ein und derselben 
Vokabel. Ihr zu widersprechen ist eine Pflicht.“

Diesem Imperativ der Differenzierung des Identischen oder der Homonymi-
sierung der Synonymie fühlte sich Foucault von Anbeginn seiner archäologischen 
Laufbahn an verpflichtet. Denn es ging in der ganzen Reihe seiner ersten großen 
archäologischen Studien nicht nur darum, darzustellen, dass Wörter wie „Wahn-
sinn“, „Krankheit“, „Erkenntnis“, „Denken“, „Mensch“ – selbst ein Ausdruck 

78  RR: 22. 
79 Ibid.
80 Ibid.: 22-23. 
81  Vgl. hierzu die kritische Beobachtung von Arne Klawitter, die sonst in der Fou-

cault-Literatur kaum vorkommt, schon gar nicht mit einer solchen Deutlichkeit: 
„Übersehen wird […], wie Foucault, durch die Sprachontologie hindurchgehend, in 
seiner Auseinandersetzung mit der Literatur den Begriff des Diskurses erarbeitet.“ 
[Klawitter (2001): 35.] 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 12: SAMMELT SICH DIE SPRACHE WIEDER? | 313 

wie „Diskurs“ – in unterschiedlichen Wissenswelten und -epochen unterschiedli-
che Bedeutungen erlangen, sondern ebenso sehr um den Aufweis der Regeln, 
nach denen sich die Bedeutung dieser Ausdrücke durch die archäologischen 
Epochenbrüche hindurch transformieren. In diesem Sinne erscheint die archäolo-
gische Historiographie als ein Versuch, die Geschichte der geregelten Homony-
misierung der Synonymie innerhalb der ‚Zeitlosigkeit‘ der zwischenepochalen 
Diskontinuitäten einer diskontinuierlichen Geschichte des Denkens auseinander 
zu legen. Gerade vor dem Hintergrund einer solchen Bestimmung der archäolo-
gischen Tätigkeit wird die methodologische Tragweite von Foucaults Studien zur 
Literatur, insbesondere seiner Analyse des Einsatzes der Homonymie in der Er-
zähltechnik Roussels, deutlich.82

Im Allgemeinen geht es in diesen Studien zur Literatur um den diskursiven 
Prozess, in dem der ontologische Raum der Sprache zwischen den Doppeln einer 
reduplizierbaren Sprache auftaucht und den gesagten Dingen – sowohl den Din-
gen, von denen die Aussagen erzählen, als auch den Aussagen selbst als Dingen 
– ihren Ort gibt. Es geht um die Freilegung der Merkmale und Mechanismen die-
ser reduplizierbaren Sprache und des Raums zwischen ihren Doppeln. Wie ge-
sagt, ist es nicht ohne Bedeutung, dass diese Schriften hauptsächlich in einem 
Zeitraum entstanden sind, der mit Geburt der Klinik (April-Mai 1963), Raymond 
Roussel (Mai 1963) und „Vorrede zur Überschreitung“83 (September 1963) be-
ginnt und mit Ordnung der Dinge (1966) endet. Die Früchte dieser sehr eigen-
sinnigen Schriften zur Literatur – denen man zwar ein Etikett wie „wissenschaft-
lich“ nicht zuschreiben kann, das im archäologischen Zusammenhang ohnehin 
problematisch ist, die dennoch von einem emphatischen Willen zur Beobachtung, 
Differenzierung, Modellierung zeugen – sind gerade im sprachontologischen 
Strang der „Geschichte der Denksysteme“ in Ordnung der Dinge, sowie in der 
Diskurskonzeption der Archäologie des Wissens84 zu erkennen. 

Die Doppel der reduplizierten Sprache ergeben sich bei Roussel aus den 
spontanen homonymen Verdoppelungen der Sprache, die durch den Einsatz einer 
homophonen Verschiebung sichtbar werden. Am Ende seiner Monographie über 
Roussel kennzeichnet Foucault den von Roussel entdeckten sprachontologischen 
Raum als eine Sonnenhöhle, in der sich die Sonne der Sprache, die die Sichtbar-
keit der durch die Sprache gesagten Dinge gewährleistet, eingeschlossen findet: 
„Diese Sonnenhöhle ist […] der Raum der Sprache Roussels, die Leere, aus der 
er spricht […] Und diese Leere verstehe ich keineswegs als metaphorisch: Es 

82  Gerade in diesem Sinne kann man Raymond Bellours Vorschlag verstehen, Ray-
mond Roussel, mit seinem strategischen Ort zwischen Wahnsinn und Gesellschaft 
und Geburt der Klinik einerseits und der Ordnung der Dinge andererseits, als Fou-
caults „erstes Methodenbuch, eine Art erster Version der Archäologie des Wissens“
[Bellour (1988): 128] anzusehen. 

83  Die Sonderstellung dieser Schrift, in der eine gewisse Konsolidierung der archäolo-
gischen Vorgehensweise im Zusammenhang mit einer Wende in Foucaults Kantlek-
türe zu erkennen ist, wird im Kapitel 15, Abschnitt 51 dieser Arbeit besprochen. 

84  Siehe Kapitel 16 dieser Arbeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


314 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

handelt sich um den Mangel an Worten, die weniger zahlreich sind als die Dinge, 
die sie bezeichnen und die dieser Ökonomie den Willen verdanken, etwas zu sa-
gen. Wenn die Sprache ebenso reich wäre wie das Sein, wäre sie das unnütze und 
stumme Double der Dinge; es gäbe sie nicht. Und doch würden die Dinge ohne 
den Namen, mit dem sie benannt werden, im Dunkeln verbleiben. Diese erleuch-
tende Lücke der Sprache hat Roussel, wenn man so will, bis zur Furcht, bis zur 
Besessenheit empfunden. Auf jeden Fall bedurfte es recht besonderer Formen der 
Erfahrung […], um dieses nackte linguistische Faktum an den Tag zu bringen: 
dass die Sprache nämlich nur aus einem ihr wesentlichen Mangel heraus spricht. 
Aus diesem Mangel heraus erfährt man das ‚Spiel‘ […] in dem Faktum […], dass 
dasselbe Wort zwei unterschiedliche Dinge sagen kann und dass selbst derselbe 
wiederholte Satz einen anderen Sinn haben kann. Daher rührt die gesamte wach-
sende Leere der Sprache, ihre Möglichkeit, die Dinge zu sagen […], ihnen zu 
ihrem leuchtenden Sein zu verhelfen, ihre stumme Wahrheit ans Licht zu brin-
gen, sie zu ‚demaskieren‘; daher rührt aber auch ihr Vermögen, durch schlichte 
Wiederholung ihrer selbst nie genannte, nie vernommene, nie gesehene Dinge 
hervorgehen zu lassen. […] Die Sonne Roussels […] ist der konstitutive Mangel 
der Sprache, ist die Armut, die irreduzible Distanz, aus der das Licht unendlich 
hervorbricht; und von dort, aus diesem wesentlichen Abstand, in dem die Spra-
che schicksalhaft gehalten ist, sich zu wiederholen, und die Dinge, sich absurd zu 
begegnen, lässt der Tod das seltsame Versprechen hören, dass die Sprache sich 
nicht länger wiederholen werde, dass sie aber endlos wiederholen könne, was 
nicht mehr ist.“85

43.2  Brisset und die „Ufer der Bedeutung“  
(Raum der Homophonie)

Auch im 1970 verfasstem Artikel über Pierre Brisset86, einen Sprachlehrer und 
skurrilen Grammatiker aus dem ausgehenden neunzehnten Jahrhundert, erkennt 
man die Früchte von Foucaults sprachontologischer Forschung in den Schriften 
zur Literatur. Auch hier beschäftigt sich Foucault mit der Kraft der Homophonie, 
den ontologischen Raum der Sprache auftauchen zu lassen. 

Sowohl in der Analyse des Rousselschen Diskurses, als auch in der Darstel-
lung der ‚verrückten‘ Grammatik Brissets konstituiert sich Foucaults eigener 
sprachontologischer Diskurs als réécriture eines marginalisierten Diskurses. 
Wenn sein Diskurs den vom Literaturbetrieb marginalisierten Diskurs Roussels 
sichtbar machen will – ebenso wie später in den siebziger Jahren den marginali-
sierten Diskurs der Gefangenen –, dann nur, um selbst als Diskurs zutage zu tre-
ten. Denn zwischen dem Diskursbegriff der Archäologie und dem literarischen 

85  RR: 189-190. 
86  „Préface“ (= „Sept propos sur le septième ange“…) in Foucault (1970), Schriften II,

Nr. 73. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 12: SAMMELT SICH DIE SPRACHE WIEDER? | 315 

‚Gegendiskurs‘ Roussels besteht eine augenfällige Affinität. Roussel geht es um 
die doppelte Loslösung des Diskurses – von der Realität der empirischen Welt 
zum einen und von der Irrealität der Welt der Einbildungskraft des Dichters zum 
anderen –, um damit die generative Kraft der Sprache selbst anzutreffen, verstan-
den als die schöpferische Funktion des Raums der „eingeschlossenen Sonne“. 
Ebenso geht es der Archäologie um die Entflechtung der spezifischen Ebene des 
Diskurses sowohl von der innerdiskursiven Ebene der logischen Formen als auch 
von der außerdiskursiven der gesellschaftlichen Realität.  

Ebenfalls vermag Foucaults Diskurs, in Anlehnung an den vom sprachwis-
senschaftlichen Betrieb marginalisierten Diskurs Brissets, sich zur eigenen 
sprachontologischen Dimension zu verhalten. Dazu lässt sich sein Diskurs auf 
die „delirierende“ Wissenschaft Brissets ein, in der es darum geht, die „Sprache 
vor der Sprache“ zu entdecken, die Sprache in ihrem Spiel mit sich selbst, in 
einer Art von fiktionalem Brodeln, das selbst die Grammatik – in Gestalt einer 
„Wissenschaft Gottes“ – als Fiktion erscheinen lässt und die disziplinierte Spra-
che der Wissenschaft und die pragmatische Sprache des Alltags als Einengungen 
dieses ursprünglichen und unbegrenzten tropologischen Spiels zu begreifen87:
„Der Urzustand der Sprache war […] keine abgrenzbare Menge von Symbolen 
und Bildungsregeln, sondern eine unbestimmte Masse von Aussagen, das Rieseln 
gesagter Dinge: Hinter den Wörtern unseres Wörterbuchs gilt es nicht nach mor-
phologischen Konstanten zu suchen, sondern nach Aussagen, Fragen, Wünschen, 
Befehlen. Die Wörter sind Bruchstücke von Diskursen, die von ihnen selbst ge-
zeichnet werden, Modalitäten erstarrter und neutralisierter Aussagen. Vor den 
Wörtern waren die Sätze, vor dem Wortschatz die Aussagen; vor den Silben und 
elementaren Lautfolgen war das endlose Gemurmel des Gesagten. Schon lange 
vor der Sprache wurde gesprochen.“88 Während die Philologie unterhalb der Dis-
kurse atomare Elemente und konstante Relationen freilegt, entdeckt Brissets 
„göttliche Grammatik“ unterhalb dieser philologischen Ebene die archaischen 
Bruchstücke eines zerborstenen Diskurses. So wie die Wahrheit des jungen 
Nietzsche, der ein Zeitgenosse Brissets war, aus der Lüge hervorgeht89, ergibt 
sich die sprachliche Vernunft, gemäß der verrückten Grammatik Brissets, aus der 
vorgängigen Abspaltung dieses der Sprache selbst innewohnenden Wahnsinns.  

Brissets Auffassung vom Ursprung der Sprache steht somit im krassen 
Gegensatz zur klassischen Vorstellung der ursprünglichen Bezeichnung und des 
Ursprungs der Sprache im Urschrei und in den ursprünglichen Wurzeln.90 Denn 
Brissets Suche nach dem Ursprung ist wesentlich genealogisch im Sinne Nietz-

87  Solcher Einengung des tropologischen Spiels werden wir im Kapitel 13 dieser 
Arbeit mehrfach begegnen, im Zusammenhang mit Nietzsches rudimentärer Genea-
logie der wissenschaftlichen Wahrheit im Ausgang vom Raum der anfänglichen 
„Lüge“ bzw. des gleitenden Sinnes.

88  SE: 21f.  
89  Siehe Kapitel 13 der vorliegenden Arbeit. 
90  Siehe Kapitel 5 Abschnitt 17.3 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


316 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

sches, das heißt, im Wesentlichen, eine Herleitung des Einen aus dem Vielen: 
„Das ist das Gegenteil des Verfahrens, bei dem man für mehrere Worte nach 
einer gemeinsamen Wurzel sucht; hier geht es darum, bei einer heutigen Einheit 
zahllose frühere Zustände ausfindig zu machen, die sich zu dieser Einheit kristal-
lisiert haben. In die endlose Urflüssigkeit zurückversetzt, zeigt jeder heutige 
Ausdruck die vielfältigen Facetten, aus denen er hervorgegangen ist und die des-
sen unsichtbare Geometrie für den informierten Blick sichtbar machen.“91

Es ist somit archäologisch einleuchtend, dass das Thema des Ursprungs der 
Sprache infolge des sprachontologischen Epochenbruchs zwischen dem 18. und 
19. Jahrhundert verschwinden muss, um einerseits in der Form eines literarischen 
Spiels wie etwa bei Roussel wiederzukehren, in dem die Sprache sich selbst zur 
Quelle der Bilder und Formen wird; und andererseits in der Form einer delirie-
renden Grammatik wie der Brissets, in der die Sprache als Ursprung ihrer selbst 
aufgewiesen wird. In beiden Fällen – der literarischen Praxis, wie auch der absei-
tigen und marginalisierten Wissenschaftlichkeit Brissets – hat sich der metaphy-
sische Ursprung der Sprache in das generative Selbstverhältnis der Sprache trans-
formiert. Der institutionelle Ausschluss von Brissets verrückter ‚Ursprungstheo-
rie‘ koinzidiert nach Foucaults Feststellung mit dem allgemeinen Verschwinden 
des Themas vom Ursprung der Sprache in den gelehrten Gesellschaften des 
neunzehnten Jahrhundert: „La Science de Dieu und zu einem guten Teil auch La
Grammaire logique präsentieren sich als Studien über den Ursprung der Spra-
chen. Solche Studien gibt es seit Jahrhunderten, doch im 19. Jahrhundert wurden 
sie nach und nach an den Rand des Deliriums gedrängt. Ein symbolisches Datum 
für diesen Ausschluss ist der Tag, als die gelehrten Gesellschaften erstmals 
Denkschriften über die Ursprache ablehnten. Doch in dieser langen, eines Tages 
ins Exil getriebenen Dynastie nimmt Brisset eine besondere Stellung ein; er spielt 
den Störenfried. Ein plötzlicher Wirbel inmitten sanfter Delirien.“92

Dass Brisset gerade das Französische heranzieht, um das Spiel des Selbstver-
hältnisses der Sprache sichtbar zu machen, lässt sich nicht bloß mit dem Hinweis 
auf seine eigene Sprachzugehörigkeit weg erklären. Das liegt nämlich auch am 
Abstand zwischen der geschriebenen und der gesprochenen Fassung eines fran-
zösischen Wortes: am homophonen Spiel der französischen Sprache. „Der Ur-
sprung des Französischen liegt für Brisset nicht vor dem Französischen, sondern 
in einem mit sich selbst spielenden Französisch, das dort, außerhalb seiner selbst, 
in einen Urstaub fällt, der seinen Anfang bildet.“93 Brisset sucht den Ursprung 
des Französischen also nicht etwa im Latein. Damit verlässt er die methodologi-
schen Evidenzen der vergleichenden Philologie. Vielmehr fordert die eigentümli-
che Strenge seiner ‚Methode‘ geradezu, das Lateinische als Ursprung des Fran-
zösischen zu eliminieren: „Eliminiert man das Lateinische, verschwindet der 

91  SE: 20. 
92 Ibid.: 17. 
93 Ibid.: 18. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 12: SAMMELT SICH DIE SPRACHE WIEDER? | 317 

chronologische Kalender; das Ursprüngliche ist nicht länger das Frühere; es er-
scheint vielmehr als die plötzlich wiedergefundenen Möglichkeiten der Spra-
che.“94 Statt also im Lateinischen als dem ‚Ursprung‘ zu stöbern, treibt Brisset 
den Ursprung im homophonen Zerfall des Französischen selbst auf. Sein Diskurs 
ist eine Reflexion über den Graben zwischen Sprechen und Schreiben, wie auch 
über die semantischen Effekte solcher Differenz, die in der Möglichkeit der Ver-
vielfältigung und Vertauschung der Worte, wie auch der dadurch gegebenen 
sprachimmanenten Missverständnisse bestehen. Foucault unterscheidet bei Bris-
set drei unterschiedliche Verfahren solcher Vervielfältigung:

(1) Ein Wort aus dem historisch aktuellen Stand der Sprache wird auf eine 
Vielzahl der darin enthaltenen Kombinationen zurückgeführt: „[…]bei dieser 
Zerlegung werden in der heutigen Form mehrere elementare Zustände erkennbar, 
die sich ursprünglich voneinander unterscheiden, aber durch eine Reihe von 
Setzbewegungen, Kontraktionen und phonetischen Modifikationen schließlich in 
einem einzigen Ausdruck konvergierten, der sie zusammenfasst und enthält. Die 
Wissenschaft von Gott hat die Aufgabe, diese Zustände wieder hervortreten und 
wie einen großen vielfarbigen Ring um das analysierte Wort kreisen zu lassen.“ 
Zur Erläuterung dieses Analysetyps zitiert Foucault Brisset: „Etwa bei dem Aus-
druck en société, in Gesellschaft: ‚En ce eau sieds-té = sieds-toi en cette eau:
Setz dich in dieses Wasser. En seau sieds-té, en sauce y était; il était dans la sau-
ce, en société. Setz dich in den Eimer, in der Soße war er; er war in der Soße, in 
Gesellschaft.‘“95

(2) Die Zerlegung eines jeden Wortes ist nicht nur uneindeutig und unab-
schließbar in einem vagen Sinne. Denn: Gemäß Brissets verrückter Etymologie 
kann jedes heutige Wort von jedem anderen heutigen Wort aus zerlegt werden, 
so dass „die ganze Sprache sich von sich selbst her zerlegt […] [und] in ihrer 
heutigen Form das Ergebnis eines Spiels darstellt, dessen Elemente und Regeln 
weitestgehend aus der heute gesprochenen Form stammen. Wenn wir heute ir-
gendein Wort durch den Filter aller übrigen Wörter schickten, hätte es ebenso 
viele Ursprünge, wie es Worte in der Sprache gibt.“ 

(3) Auf der Ebene der ursprünglichen Sprache unterhalb der Ebene der heuti-
gen vernimmt Brisset nicht etwa eine Vielzahl der Wörter wahr, die als der 
archaische Wortschatz dieser Sprache betrachtet werden können, sondern eine 
Vielzahl der Aussagen. Foucault belegt dies anhand eines längeren Zitats: „Unter 
einem Wort […] verbirgt sich […] meist ein Satz oder eine Reihe von Sätzen. 
Betrachten wir die doppelte Etymologie – und bewundern wir die zweifache Ver-
schwisterung – von origine und imagination, ‚Ursprung‘ und ‚Vorstellungskraft‘: 
‚Eau rit, ore ist, oris. Wasser lacht/rinnt, es ist Urin, Urin. J’is nœud, gine. Ich 
habe nicht [=Frau]. Oris = gine = la gine urine, l’eau rit gine. Urin = Frau = die 
Frau uriniert, das Wasser rinnt aus der Frau. Au rige ist nœud. Origine. Urin 

94 Ibid.: 19. 
95 Ibid.: 20. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


318 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

springt. Ursprung. Das fließende Wasser ist der Ursprung der Sprache. Dreht 
man oris um, so erhält man rio, und rio oder rite au, das ist ruisseau, der Bach. 
Der Ausdruck gine diente schließlich zur Bezeichnung der Frau: Tu te lime à gi-
ne? Tu te l’imagine. Du reibst dich an der Frau? Du stellst es dir vor. Je me lime, 
à gine est? Je me l’imaginais. Ist es eine Frau, an der ich mich reibe? Ich stellte 
es mir vor. On ce, l’image ist né; on ce, lime a gine ai, on se l’imaginait. Dort ist 
das Bild geboren; dort habe ich mich an der Frau gerieben; das stellte man sich 
vor. Lime a gine à sillon; l’image ist, nœud à sillon. Das Bild ist in der Furche 
entstanden.‘“96

Und so entdeckt Brisset am Ursprung der Sprache „keine begrenzte Menge 
einfacher, eng an ihren Referenten gebundener Worte, sondern die Sprache, wie 
wir sie heute sprechen, nur gleichsam als Spiel, in dem Augenblick, wenn die 
Würfel bereits geworfen sind und die Laute noch rollen, so dass ihre Seiten 
nacheinander sichtbar werden. In dieser Urzeit springen die Worte aus dem Wür-
felbecher und werden immer wieder von ihm aufgenommen, fallen neuerlich he-
raus […]“97 Wegen des genealogischen Charakters dieses Ursprungs, der – nach 
Foucaults Präzisierung ein Jahr später in „Nietzsche, die Genealogie, die Histo-
rie“98 – eher als Herkunft zu bezeichnen wäre, erscheint bei Brisset die Suche 
nach dem Ursprung in einem anderen Licht als in metaphysischen Epochen. Sie 
erscheint nun als ein Verfahren, „jede einzelne Sprache für eine grenzenlose 
Vielfalt zu öffnen, in der wuchernden Fülle der Sätze eine stabile Einheit zu be-
stimmen, die Organisation des Systems nach außen zum Gesagten hin zu wen-
den.“99 Diese „wuchernde […] Fülle der Sätze“ und diese „stabile Einheit“ sind 
ein Jahr zuvor in Archäologie des Wissens als die Streuung der Elemente des 
Wissens und als die formationelle Einheit des Diskurses bestimmt worden. 

Brisset vermag also in jedem einzelnen Wort der heutigen Sprache einen 
ganzen Schwarm von Aussagen und Szenen aufzudecken und diese als Fragmen-
te eines archaischen Diskurses zu behandeln. Seine „delirierende“ Analyse be-
ruht auf der Tatsache der Homophonie, die darin besteht, dass zwei unterschied-
lich geschriebene Wörter den gleichen Klang haben können, dass sie sich also 
nicht über das Ohr unterscheiden lassen, sondern erst vermittels eines bestimm-
ten diskursiven Zusammenhangs. Im ihrem homophonen Zusammenklang bieten 
also die zwei gleichlautenden aber unterschiedlich buchstabierten Wörter so et-
was wie ein Vexierspiel für das Ohr, in dem die Bedeutung des Gehörten chan-
giert und von einem „Bedeutungsufer“ zum anderen springt, so dass ein Eindruck 
der Plötzlichkeit, Unvermitteltheit, Diskontinuität aufkommt, der an den Sprung 
eines Frosches erinnert. Der Gleichklang der zwei unterschiedlich zu schreiben-
den Wörter erzeugt einen homonymen Effekt auf der Ebene des Ohres: Das 

96 Ibid.: 21. [Hervorh. ausnahmsweise nicht von mir.] 
97 Ibid.: 18. 
98  Siehe „Nietzsche, die Genealogie, die Historie“, Foucault (1971), Schriften II, Nr. 

84: 166-191. Siehe auch Kapitel 13 dieser Arbeit, Anmerkung 3. 
99  SE: 22. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 12: SAMMELT SICH DIE SPRACHE WIEDER? | 319 

gleich klingende Wort springt von Bedeutung zu Bedeutung. Man könnte sagen, 
dass die Ausgangstatsache der Homophonie einen Effekt der „Pseudohomony-
mie“ zeitigt. 

Wörter, die auf der Ebene der Schrift und der Bedeutung verschieden sind, 
präsentieren sich dem Ohr als ein und dasselbe Wort. Aber auf den Ebenen der 
Schrift und der Bedeutung bleiben sie verschieden. Bei der Homonymie im enge-
ren Sinne dagegen sind die Wörter auf den Ebenen sowohl der Schrift, als auch 
des Lauts ununterscheidbar, auf der Ebene der Bedeutung jedoch verschieden. 
Die Identität eines Wortes wird somit durch die Differenz auf zwei Ebenen 
(Pseudohomonymie) oder auf einer einzigen Ebene (Homonymie) aufgebrochen. 
Der Sinn gleitet entweder nur bei festgehaltenem Laut oder wenn sowohl Laut 
als auch Schrift konstant sind.  

43.3  Raum und Erzählung bei Roussel und Brisset 

Wie für Roussel ergibt sich auch bei Brisset die Erzählung im Zusammenhang 
mit einem der Sprache eingebauten Raum. Die homophonen Differenzen öffnen 
das Wort, wie wir gesehen haben, für eine „grenzenlose Vielfalt“ und eine „wu-
chernde […] Fülle der Sätze.“100 Brissets Erfindung besteht in der „Definition 
des Wortes durch szenische Homophonie“101. Durch die Wörter hindurch ent-
deckt er „Bruchstücke von Diskursen“102 und eine ganze „phonetische Szenogra-
phie“103: „Das Wort existiert nur als Bestandteil einer Szene, in der es als Schrei, 
als Gemurmel, als Befehl oder als Beschreibung auftaucht; seine Einheit ver-
dankt es einerseits der Tatsache, dass sich von Szene zu Szene trotz unterschied-
licher Kulissen, wechselnder Schauspieler und veränderter Umstände dasselbe 
Geräusch, dieselbe lautliche Geste […] einen Augenblick lang über der Episode 
schwebt […] andererseits dem Umstand, dass diese Szenen eine Geschichte bil-
den […] Ein Wort, das ist […] der wunderbare Zufall ein und desselben Ge-
räuschs, das ganz unterschiedliche Personen aus verschiedenen Gründen und mit 
unterschiedlicher Zielrichtung im Laufe einer Geschichte ertönen lassen.“104

Auch Brisset versucht also, den Raum der Sprache anhand der Erzählung zu 
markieren, nicht, indem er die Erzählung, wie Roussel, in den Raum platziert, 
sondern indem er sie aus dem aufgedeckten Raum herauswachsen lässt. Denn er 
montiert die aus den homophonen Differenzräumen herauswachsenden Szenen-
fragmente zu Geschichten: „Auf dem Weg von einem Wort zum anderen wu-
chern vielmehr die Episoden: von Schlachten und Siegen, Käfigen und Verfol-
gungen, von Schlachtereien und Menschenfleisch, das verkauft und gegessen 
wird, von skeptischen Weisen, die schmollend am Boden hocken. Das beiden 

100  SE: 22. 
101 Ibid.: 25. 
102 Ibid.: 21. 
103 Ibid.: 28. 
104 Ibid.: 23-24. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


320 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Wörtern gemeinsame Element […] gewährleistet keineswegs den Übergang vom 
einen zum anderen, denn es wird seinerseits aufgelöst, mehrfach neu eingeführt, 
mit neuen Aufgaben versehen und mit anderen Lauten belastet […] Brisset nä-
hert die beiden Wörter […] einander nicht an, sondern entfernt sie voneinander, 
oder vielmehr spickt er den Raum zwischen ihnen mit diversen Ereignissen und 
unwahrscheinlichen, heterogenen Figuren; er bevölkert ihn mit möglichst vielen 
Unterschieden. Aber er will auch nicht zeigen, wie die Wörter […] entstanden 
sind. […] Keine langsame Genese, keine fortschreitende Herausbildung einer 
Form und eines stabilen Inhalts, sondern Auftauchen und Verschwinden; das 
Wort blinkt gleichsam, es verdunkelt sich und kehrt in periodischen Abständen 
wieder, taucht diskontinuierlich auf, zerfällt und wird wieder neu zusammenge-
setzt.“105

Die Verfahren von Roussel und Brisset sind grundverschieden. Roussel ent-
deckt den homonymen Abgrund der Sprache, den er mit Hilfe einer Erzählung zu 
überbrücken hat: „Der Riss eines phonologischen Unterschieds (etwa zwischen p
und b) führt bei ihm […] zu einem nahezu unüberbrückbaren Abgrund, zu dessen 
Verringerung es eines ganzen Diskurses bedarf; und wenn man sich vom Ufer 
dieses Unterschieds aufmacht, um das andere zu erreichen, ist es keineswegs si-
cher, dass die Geschichte dieses doch so nahe und identische andere Ufer er-
reicht.“106

Brisset dagegen entwirft eine (diskontinuierliche) Montage aus den szeni-
schen Fragmenten, die er im Ausgang von den homophonen Zwischenräumen 
der Wörter freisetzt. Deshalb hat seine Erzählung nicht den Charakter einer Mee-
resüberfahrt über den Raum der Sprache. Sie konstituiert sich vielmehr anhand 
einer Vielzahl von Froschsprüngen von Bedeutungsufer zu Bedeutungsufer, wo-
bei er exakt zwei unterschiedliche Geschichten auf zwei unterschiedlichen Ebe-
nen entstehen lässt: (1) die Geschichte, die sich aus den Wörtern und Szenen-
fragmenten zusammensetzt; (2) die Geschichte der Herkunft dieser Wörter selbst 
aus dem Urlärm. Im Gegensatz zu Roussel springt also Brisset „schneller als je-
der Gedanke von einem Wort zum anderen: salaud, sale eau, salle aux prix, salle
aux pris(onniers), saloperie; und jeder dieser winzigen Sprünge, bei denen die 
Laute sich kaum verändern, lässt eine neue Szene erscheinen: eine Schlacht, 
einen Sumpf, Gefangene, denen man die Kehle durchschneidet, einen Markt für 
Menschenfresser. Um den Laut, der so nahe wie möglich bei seiner Identitätsach-
se bleibt, drehen sich die Szenen wie auf dem Umfang eines großen Rades; und 
jeweils durch nahezu identische Schreie herbeigerufen, […] bilden sie eine abso-
lut mehrdeutige Geschichte aus Worten (die jeweils in den Episoden durch den 
leichten, unhörbaren Übergang von einem Wort zum anderen eingeführt werden) 

105 Ibid.: 23. 
106 Ibid.: 26. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 12: SAMMELT SICH DIE SPRACHE WIEDER? | 321 

und zugleich eine Geschichte dieser Worte (die Szenenfolge, in der dieser Lärm 
entsteht, sich erhebt und zu Worten erstarrt).“107

Die zweite dieser Geschichten lässt also die Wörter als Erstarrungszustände
des Urlärms erscheinen. Brissets Diskurs verbindet die Suche nach dem Ur-
sprung der Sprache (des heutigen, verständlichen, eindeutigen, kommunikativen 
Sprechens) mit der Freilegung der homophonen Zwischenräume im Gleichlaut 
der Wörter und der Entdeckung des diskursiven Urlärms im Ausgang von diesen 
Zwischenräumen. Es handelt sich nicht zuletzt um eine Art skurriler Genealogie 
der Sprache aus dem Lärm, der sich aus den homophonen Räumen erhebt: 
„Wenn die Träumer sich auf die Suche nach dem Ursprung der Sprache machen, 
fragen sie sich immer, wann das erste Phonem aus dem Lärm hervortrat und mit 
einem Schlage ein für alle Mal, jenseits der Dinge und der Gesten die reine Ord-
nung des Symbolischen einführte.“108 Brissets Versuch einer Herleitung von 
Sprache aus einem ihr eingebauten Raum erinnert in besonderem Maße an das 
Projekt eines seiner prominentesten Zeitgenossen: an Nietzsche und seinen Ver-
such einer (genealogischen) Herleitung der Wahrheit aus der Lüge.109 Ebenso 
wie Brisset jedes Wort einer aktuellen Sprache als Erstarrung des Urlärms ver-
steht, betrachtet Nietzsche die Wahrheit als Erstarrungszustand der Metaphern, 
der bewirkt, dass man vergisst, dass sie welche sind. So sind in Brisset ‚Ohren-
philologie‘ auch tatsächlich Anklänge an Nietzsche zu finden: „Bei Brisset über-
nimmt […] das Ohr die Führung, sobald der Panzer des Codes aufgebrochen ist 
[…] Als elementare Kerne erscheinen dann Geräusche, die sich wiederholen; und 
um sie herum entsteht und verschwindet ein Wirbel von Szenen, die sich noch 
weniger als einen Augenblick lang dem Blick darbieten […] Lärm in den Ohren, 
unstete Wiederholungen, Gewalt und entfesselte Begierden – das ist Brissets 
Gipfel, der des Tanzes und der Trunkenheit, des orgiastischen Gestikulierens: der 
Punkt, an dem die Poesie abbricht und die Zeit in der Widerholung aufgehoben 
wird.“110

Im nächsten Kapitel besprechen wir Nietzsches Entdeckung des ontologi-
schen Raumes der Sprache einerseits als einen Akt der diskursiven Selbstüber-
schreitung und andererseits als eine Überschreitung der philologischen und 
sprachkritischen Traditionen des neunzehnten Jahrhunderts. Erst im Ausgang von 
diesem Raum, der auch der Raum der Sammlung und Wiederkehr von Sprache 
ist, lässt sich der formationelle Raum des archäologischen Diskurses sprachonto-
logisch kennzeichnen.  

107 Ibid. [Hervorhebung ausnahmsweise nicht von mir.] 
108 Ibid.: 25. 
109  „Ueber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne“, Nietzsche (1873). 
110  SE: 30. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013 - am 14.02.2026, 18:52:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

