
Einleitung

„Wir können von einer utopischen Disposition, einem utopischen Impuls oder einer uto-
pischen Mentalität sprechen, von denen die klassische Utopie nur eine Manifestation ist.  
Dieser Impuls ist in der menschlichen Fähigkeit und dem Bedürfnis nach Fantasie be-
gründet, der ständigen bewussten und unbewussten Neuordnung der Realität und des 
eigenen Platzes darin. Es ist der Versuch, eine Umgebung zu schaf fen, in der man sich 
wirklich wohlfühlt [...] die Phantasie scheint eine Konstante in jeder denkbaren Gesell-
schaf t zu sein.“1 – Vincent Geoghegan (Geoghegan 2008, 17) 

In einem kurzen Videoclip stellt sich ein Mann vor und erzählt von seinem Le-
ben. Die Kamera, um 90° gedreht, nimmt ihn im klassischen Portraitformat auf, 
Frontalansicht und Schulterstück, wie das Portraitformat in Malerei und Foto-
grafie. „Hallo. Ich bin Schwarz.2 Ich bin ein ‚N*‘ 

3...“, fängt die Erzählung an. 
Der portraitierte Mann erzählt von seiner Arbeit in einer Cocktailbar, von den 
Touristinnen, die aufgrund seiner körperlichen Eigenschaf ten auf ihn stehen, 
von seinen Freizeitbeschäf tigungen und von seinen Träumen, eine Touristin zu 
heiraten, um mit ihr nach Europa gehen zu können und dort nur noch ein paar 
Rastazöpfe am Tag zu f lechten. 

Der Mann verkörpert in seiner Vorstellung viele negative Eigenschaften, die 
ihm aufgrund seines Aussehens als Vor-Urteil zugeschrieben werden und bedient 

1 � Der Originaltext auf Englisch lautet: „We can speak of a utopian disposition, a utopian impulse or 
mentality, of which the classic utopia is but one manifestation. This impulse is grounded in the 
human capacity, and need, for fantasy; the perpetual conscious and unconscious rearranging of 
reality and one’s place in it. It is he attempt to create an environment in which one is truly at ease... 
fantasy would seem to be a constant in any conceivable society.“

2 � Die Schreibweise Schwarz (großgeschrieben) deutet darauf hin, dass mit dem Wort ‚Schwarz‘ 
keine spezifische Hautfarbe, sondern die Selbstbezeichnung von Menschen afrikanischer und af-
ro-diasporischer Herkunf t gemeint ist. Das großgeschriebene Wort betont eine sozio-politische 
und emanzipatorische Positionierung. Der Begrif f weiß (kursiv geschrieben) entspricht eben-
falls keiner biologischen Begrif flichkeit, sondern einem sozialen und politischen Konstrukt. Die 
Schreibweise markiert eine kritische Reflexion.

3 � Der Darsteller benutzt das ‚N*‘-Wort als Selbstbezeichnung. Eine Infragestellung durch die 
Schreibweise ist erforderlich. Weitere Begrif fe, die ebenfalls von mir hinterfragt werden, werden 
auch mit einfachen Anführungszeichen gekennzeichnet.

https://doi.org/10.14361/9783839475676-002 - am 14.02.2026, 11:22:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 12

damit sämtliche Klischees über Schwarze Afrikaner. Es reihen sich weitere Clips, 
weitere Vorstellungen an. Eine junge Kolumbianerin erzählt von ihrer Arbeit als 
Drogenkurierin, ein Bauarbeiter aus Polen berichtet davon, wie er geklaute Au-
tos aus Deutschland über die Grenze brachte, als sein Führerschein noch nicht 
wegen Alkoholkonsum am Steuer entzogen worden war. Vladimir, ein aus Russ-
land stammender Seemann, trinkt die ganze Zeit Wodka. Die amerikahassende 
Iranerin, die sich vor dem Tod in Flammen fürchtende Inderin, die immer nach 
der Mode gekleidete Italienerin... Es handelt sich bei dem aus kurzen Clips beste-
henden Kunstprojekt VIDEO PORTRAITS um eine Inszenierung, die verbreitete 
Vorurteile zuspitzt und hinterfragt. Im Vorfeld wurden Vorurteile und Klischees 
gegenüber verschiedenen Nationalitäten in einer Straßenbefragung gesammelt 
und auf dieser Basis Scripts für die Rollen der VIDEO PORTRAITS entwickelt.

Fragestellung

In meiner künstlerischen Forschung untersuche ich anhand von diesem und 
ähnlichen Kunstprojekten sowie parallel dazu unternommenen wissenschaft-
lichen Erhebungen diskriminierende und hierarchisierende Kategorisierun-
gen von Menschen nach Klischees und Stereotypen, die sich aus vermeintlichen 

‚Rassenunterschieden‘ als Fortsetzung kolonialer Strukturen ergeben. Aus der 
Wechselwirkung zwischen künstlerischer Praxis und theoretischem Verständnis 
entstehen Videoinstallationen, Kunstaktionen im öffentlichen Raum und me-
dienübergreifende Kunstprojekte sowie in diesem Zusammenhang schriftlich 
festgehaltene Untersuchungen. Forschungsgegenstand ist der diskriminierende 
Umgang von Menschen untereinander in unserer heutigen Gesellschaft, in der 
koloniale Kontinuitäten den Alltag begleiten und deren hierarchisierende Ten-
denzen sich seit 1492 über Jahrhunderte fest etablierten und jetzt (zum großen 
Teil unref lektiert) handelnde Akteur*innen4 einer globalen Welt ausmachen. 

Nach 1492, dem Jahr, in dem Christoph Kolumbus den Seeweg über den 
Westen nach Indien erschließen wollte und auf karibische Inseln stieß, besetz-
ten europäische Mächte weitläufige Territorien zuerst in Übersee auf dem ame-
rikanischen Kontinent, später aber auch in Afrika, Asien und Australien, und 

4 � Ich verwende den Stern (Asterisk aus der Computeranwendung für Platzhalter) als gender-
sensible Schreibung in Anerkennung der Geschlechtervielfalt. Der Genderstern schließt alle 
Geschlechtsidentitäten ein. Nur in Ausnahmefällen schreibe ich bewusst im generischen Mas-
kulinum, um die Verbindung männlicher Akteure mit dem formulierten Rassismus zu betonen. 
Diese Stellen werden im Text markiert, beispielsweise im vierten Kapitel bei der Aussage, dass 
nach 1492 zahlreiche Anthropologen, Naturforscher und Philosophen die Erdbevölkerung in Mil-
lionen von ‚Rassen‘ zu klassifizieren versuchten, um ihre Privilegien und Machtverhältnisse zu 
rechtfertigen.

https://doi.org/10.14361/9783839475676-002 - am 14.02.2026, 11:22:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung 13

unterwarfen die dort lebenden Menschen, um Kolonialreiche zu bilden und ihrer 
territorialen Expansionsgier freien Lauf zu lassen. Der Anfang der europäischen 
Expansion, die als Kolonialismus bekannt ist, wird somit global betrachtet auf das 
Jahr 1492 festgelegt. Der europäische Kolonialismus kann aber auch aus den un-
terschiedlichen Perspektiven mit verschiedenen Zeitepochen assoziiert werden. 
In Deutschland verbindet man beispielsweise Kolonialismus in erster Linie mit 
dem 19. Jahrhundert – die Zeit, in der Deutschland an der kolonialen Aufteilung 
Afrikas teilnahm.5 Aber schon lange davor hatten Spanien, Portugal und weitere 
europäische Mächte weltweit Kolonialreiche gebildet. Ich komme aus Kolumbien, 
einer ehemaligen spanischen Kolonie, die bereits Anfang des 19. Jahrhunderts die 
Unabhängigkeit nach etwa 300 Jahren Kolonialherrschaft erlangte, so dass ich 
Kolonialismus nicht in erster Linie mit dem 19. Jahrhundert in Verbindung setze. 
Entsprechend interessiert mich auch die Frage nach dem Ende des Kolonialismus. 

Unterschiedliche Studien befassen sich mit der Ära nach dem Kolonialis-
mus und beziehen sich schon seit den ersten Unabhängigkeitserklärungen (im 
Jahr 1776 z.B. die Unabhängigkeitserklärung der Vereinigten Staaten oder 1804 
die Unabhängigkeitserklärung Haitis) auf eine Zeit nach der eigentlichen Kolo-
nialzeit. Kolumbien erlangte 1819 endgültig die Unabhängigkeit, so dass ich im 
Prinzip, zumindest mein Herkunftsland betreffend, von einer Ära nach der Kolo-
nialzeit bereits ab diesem Jahr (wohlgemerkt Anfang des 19. Jahrhunderts) spre-
chen könnte. Für viele gilt das Ende des Zweiten Weltkriegs im Jahr 1945 mit der 
Gründung der Vereinten Nationen als internationaler Regierungsorganisation 
und mit einem Konzept gleichwertiger Nationen weltweit als Scheidepunkt. Doch 
die Kolonialzeit setzt sich, auch darum geht es in dieser Arbeit, nicht nur im Po-
litischen und Wirtschaftlichen fort, beispielsweise durch die europäische Grenz- 
und Asylpolitik oder durch die Ausbeutung von Rohstoffen in den ehemaligen 
Kolonien, sondern insbesondere durch die Fortsetzung einer Weltanschauung, in 
der Menschen nach ‚Rassen‘ kategorisiert und hierarchisiert werden. Auch in den 
ehemaligen Kolonien setzt sich Kolonialismus als internes Phänomen fort, wor-
auf ich insbesondere im vierten Kapitel eingehe. Der Eintritt in eine Ära, die eine 
neue Bezeichnung bekommen könnte (z.B. als Postkolonialismus), entspräche der 
tatsächlichen Überwindung dieser kategorisierenden Weltanschauung, nicht nur 
in einem theoretischen Diskurs, sondern – und gerade – im kollektiven, allgemei-
nen Weltbild und in der Alltagspraxis.   

Meine zentrale Forschungsfrage lautet dementsprechend: Wie können wir 
mit Hilfe der Kunst die noch latenten Auswirkungen der in der Kolonialzeit er-
fundenen Rassentheorie ermitteln und prüfen bzw. zur Ref lexion über ihre Er-

5 � In Berlin hat 1884/85 die Westafrika-Konferenz stattgefunden, in der die europäischen Kolonial-
mächte große Teile des afrikanischen Kontinents unter sich auf teilten und die Deutschen Koloni-
en definiert wurden (Sow 2008, 85).

https://doi.org/10.14361/9783839475676-002 - am 14.02.2026, 11:22:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 14

scheinungsformen und Auswirkungen im Alltag einladen? Darüber hinaus und 
noch bedeutsamer stellt sich für mich die Frage: Wie kann Kunst/künstlerische 
Praxis als Instrument gesellschaf tlicher Transformation und Wertevermittlung 
zur Gestaltung einer Gesellschaf t beitragen, die rassistische Kategorisierungen 
im kollektiven Bewusstsein überwindet und sich nicht mehr durch Ausgren-
zung definiert? 

Der Versuch, die Fragestellung in ihrer Gesamtheit zu beantworten, ist si-
cherlich gewagt. Sie ist einerseits sehr umfassend, andererseits beherbergt 
sie einen sowohl emotionalen als auch moralischen Anspruch, der die wis-
senschaf tlichen Grundlagen zu verrücken scheint. Ich tanze auf der Basis von 
kleinen, konkreten Kunstprojekten um die Fragestellung herum und habe sie 
dabei an der Hand, so dass im Grunde genommen die Forschungsfrage of fen 
und stetig bearbeitungsbedürf tig bleibt. Ich sehe sie als einen Leitfaden, der 
während des Prozesses spezifisch und für jedes Kunstprojekt neu formuliert 
werden kann und soll. 

Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien 
Gesellschaft: Ein Begehren

Den Titel meiner Dissertation Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien 
Gesellschaf t habe ich aus dem Anti-Bias-Ansatz hergeleitet. Der Anti-Bias-Ansatz 
strebt keine vorurteilsfreie Gesellschaft an, weil sie als eine Utopie gesehen wird, 
sondern zielt vielmehr darauf, eine vorurteilsbewusste Gesellschaft zu fördern, 
in der alle Menschen für ihre eigenen Vorurteile und für die damit verbundene 
Diskriminierung sensibilisiert werden. Die Existenz einer vorurteilsfreien Gesell-
schaft entspricht dem Ansatz nach einer Utopie, d.h. dem unerfüllbaren Wunsch 
bzw. der nicht-vollziehbaren Vision einer vollkommenen Gesellschaft ohne Vor-
urteile. Sie entspricht keinem tatsächlichen Ort, entsteht in unseren Köpfen und 
findet lediglich Platz in unseren Worten, Erzählungen, Träumen oder Herzen. 
Anstrebenswert (als erfüllbarer Wunsch und tatsächlich vollziehbare Vision) ist 
dem Anti-Bias-Ansatz nach nur eine vorurteilsbewusste Sensibilisierung (Ansari 
2003, 8). Aber ist eine vorurteilsfreie Gesellschaft wirklich eine Utopie und was 
bedeutet ihre Einschätzung als utopisch für uns?

Das Wort „Utopie“ wurde zum ersten Mal von Thomas Morus in dem Titel 
seines Werkes Vom besten Zustand des Staates oder von der neuen Insel Utopia benutzt, 
das 1516 erschien. Der aus der altgriechischen Sprache stammende Begriff ist ab-
sichtlich mehrdeutig, schreibt in ihrer Studie The Concept of Utopia die 1949 in Lon-
don geborene, englische Soziologin Ruth Levitas. Einerseits kommt das Wort aus 
Eutopie, aus εὖ- (eu- „gut“) und τόπος (tópos „Ort“). Andererseits aus Outopie, 
οὖ- (ou- „nicht-“) und τόπος (tópos „Ort“). Eine Utopie ist also ein guter Ort und 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-002 - am 14.02.2026, 11:22:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung 15

gleichwohl ein Nicht-Ort (Levitas 1990, 2). Levitas nach sei das Wort durch seine 
Mehrdeutigkeit ein Witz – wie zahlreiche Namen in Morus’ Werk. Er beschreibt 
in Vom besten Zustand des Staates oder von der neuen Insel Utopia den Zustand einer 
idealen Gesellschaft und richtet damit einen kritischen Blick auf den vorgegebe-
nen, nicht idealen Zustand seiner Gegenwart. Eine Utopie versteht sich aus die-
sem Grund seit Morus’ Werk als eine Vision, in der Menschen ein ideales („gutes“, 
aber auch „nicht existierendes“) Gesellschaftssystem praktizieren. Somit hat jede 
utopische Vorstellung einen gesellschaftskritischen Charakter, denn entweder 
wird die Möglichkeit einer besseren Gesellschaft erfasst oder bestehende Ansätze 
werden „zum Besseren“ gedanklich weitergeführt.

Der Anti-Bias-Ansatz geht dementsprechend davon aus, dass – formuliert 
nach dem Foucaultschen Verständnis von Raum – die zwischenmenschlichen 
Relationen, die einen Raum definieren, niemals frei von Vorurteilen sein können. 
Das heißt aber auch, dass ein absolut vorurteilsfreier Raum bzw. Ort sich als uto-
pisch erweist, als Nicht-Ort. 

Meine künstlerische Forschung stellt keine Utopie an sich dar, weder in der 
künstlerischen Praxis noch in den theoretischen Untersuchungen. Es geht nicht 
um diesen „guten“ Nicht-Ort, dessen Unmöglichkeit in der allgegenwärtigen 
Präsenz von Vorurteilen in unseren interpersonellen Beziehungen ruht. Sie bein-
haltet jedoch Kommentare und Gedankenspiele zur Utopie einer vorurteilsfreien 
Gesellschaft. Ausgehend von der Auffassung, dass Utopien einen gesellschafts-
kritischen Charakter enthalten, weil die perfekten Zustände einer Utopie die 
Imperfektion existierender Orte aufdecken, interessiert mich der Rückwärtsweg 
im Gedankengang: Wenn Utopien einen gesellschaftskritischen Charakter auf-
weisen, muss der Umkehrschluss auch möglich sein. Das heißt, dass ein gesell-
schaftskritisches Statement (Text, Musikstück, Kunstwerk…) gleichzeitig der 
Ausdruck einer utopischen Vorstellung ist, in der die denunzierten Umstände 
nicht (oder nicht mehr) vorhanden sind. Mit anderen Worten: Jedes gesellschafts-
kritische Statement wird durch eine utopische Vorstellung, so undefiniert sie auch 
immer sein mag, überhaupt  erst denkbar und gerade im Namen einer utopischen 
Vorstellung kritisch. 

Könnte man hier von einer Funktion von Utopien als Möglichkeit sprechen, 
existierende Orte/Räume auf denkbare Räume (utopische Vorstellungen) hin zu 
öffnen und evtl. sogar zielorientierend zu richten?

Der Begriff vorurteilsfrei wird hier spezifisch in Bezug auf das herrschende 
rassistische und diskriminierende Menschenverständnis aktueller kolonialen 
Kontinuitäten thematisiert. Es handelt sich um die Frage nach Differenzierung 
der Strukturen von Rassismus mit dem Bewusstsein, dass wir alle rassistisch sind, 
weil die Sozialisierungsprozesse, denen wir unterworfen werden, in rassistischen 
Gefügen erfolgen, wenn auch nicht alle bewusst und entschieden. Gerade dieser 
feine Unterschied spiegelt sich in Begriffen wie vorurteilsfrei oder vorurteilsbe-

https://doi.org/10.14361/9783839475676-002 - am 14.02.2026, 11:22:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 16

wusst wider, zwei Termini, die eben auf das Erkennen und Verlernen von Rassis-
mus anspielen und somit auf die Ansprüche der vorliegenden Untersuchung. 

Somit stellt sich die Frage, ob utopische Orte durch die ihnen inhärent zuge-
wiesene Vollkommenheit eine soziale Funktion erfüllen. Ruth Levitas geht in ih-
rer Studie den unterschiedlichen Variationen in der Form des Ausdrucks „Utopie“ 
nach, die sich aus der Perspektive einer Reihe von verschiedenen Disziplinen be-
trachten lassen, und analysiert die mögliche Funktion von Utopien als Motivation, 
die Welt zu einer besseren zu verändern. Bei ihrer Erforschung bestehender Defi-
nitionen von Utopie berücksichtigt Levitas drei Aspekte: Inhalt, Form und Funkti-
on. Den Inhalt betreffend gebe es die weit verbreitete Annahme, so Ruth Levitas, 
dass „Utopie“ ein Abbild der guten Gesellschaft sein sollte. Inhaltliche Definitio-
nen seien in der Regel bewertend und normativ und spezifizieren einerseits, was 
die gute Gesellschaft wäre, und andererseits, ob diese Vorstellung tatsächlich 
eine gute Gesellschaft wäre. Einige wollen die umgangssprachliche Bedeutung, 
nach der die Verwendung des Adjektivs utopisch als wohlmeinende Träumerei gel-
te, umkehren und behaupten, dass Utopien – oder zumindest wichtige Utopien 

– gar nicht unmöglich seien, sondern ihre Bedeutung aus der Tatsache ableiten, 
dass sie realistisch seien. Zu dieser Behauptung gehöre es anzuerkennen, dass 
unsere Vorstellungen von dem, was realistisch ist, sozial strukturiert seien. Aber 
unrealistische Bilder der guten Gesellschaft erregen weniger unsere Aufmerk-
samkeit und bekommen weniger Wert beigemessen als realistische, ergänzt Le-
vitas. In Bezug auf die Form könne man versuchen, eine Utopie formal deskriptiv 
zu definieren, z.B. indem man sie als gute Gesellschaft beschreibe, abgesehen 
von der Frage nach der Realisierbarkeit. Auch die Gleichsetzung von „Utopie“ mit 
einem idealen Commonwealth sei ein weiteres Beispiel. Ferner werde auch argu-
mentiert, dass „Utopie“ ein literarisches Genre sei, aber Darstellungen der guten 
Gesellschaft hätten nicht unbedingt die Form von literarischen Fiktionen. Und 

„Utopie“ könne ebenfalls in Bezug auf ihre Funktion definiert werden. Den Fokus 
auf die Funktion von Utopien für ihre Definition zu setzen bedeute, setzt Levitas 
fort, sich vom umgangssprachlichen Gebrauch als wohlmeinende Träumerei zu 
lösen, denn dieser sage nichts darüber aus, wofür eine Utopie da sei, sondern im-
pliziere, dass sie nutzlos sei. Aber auch wenn Utopien nicht als realisierbar ange-
sehen werden, stelle sich die Frage nach ihrem Ziel. „Wozu ist die Utopie da?“ und 

„Was würden wir ohne sie tun?“ (Levitas 1990, 3-5).
Levitas zeigt in einer umfangreichen Analyse, dass alle Definitionen von 

„Utopie“ in Bezug auf Form, Funktion oder Inhalt problematisch sind, indem sie 
dem, was eigentlich als utopisch angesehen werden kann, Grenzen setzen. Außer-
dem gebe es innerhalb der Utopieforschung keinen Konsens über die Bedeutung 
des Begriffs „Utopie“ und damit auch keine Einigkeit über den Gegenstand der 
Analyse (Levitas 1990, 178). Sie nimmt sich dann vor, ein Konzept von „Utopie“ zu 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-002 - am 14.02.2026, 11:22:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung 17

etablieren, das diese verschiedenen Ansätze enthält und bei unterschiedlichen In-
halten, Formen und Funktionen konstant bleibt. 

Einer der Gründe, warum Menschen mit unterschiedlichen Definitionen von 
Utopie arbeiten, sei, dass sie unterschiedliche Fragen stellen, so dass eine um-
fangreiche Definition eine Vielzahl von Ansätzen und Fragen umfassen müsste, 
die diesem multidimensionalen Ansatz, der an sich schon fruchtbar sei, Rech-
nung trage. Dadurch bleiben die Grenzen notwendigerweise unscharf, was zwar 
problematisch sein könne, aber bei Weitem weniger als die Probleme, die sich aus 
restriktiveren Definitionen ergeben, so Levitas. Für sie ist das Wesen der Uto-
pie das Begehren – das Begehren nach einer besseren Seins- und Lebensweise.6 
Levitas stellt fest, dass wir sagen können, alle Utopien hätten etwas gemeinsam 

– ohne Ansprüche auf Universalität7 oder die Existenz einer grundlegenden uto-
pischen Neigung zu erheben. Wenn ein solches Begehren geäußert werde, werde 
es nicht nur inhaltlich stark variieren, es könne auch in verschiedenen Formen 
ausgedrückt werden und eine Vielzahl von Funktionen erfüllen, wie zum Beispiel 
Kompensation, Kritik und Katalyse für Veränderungen (Levitas 1990, 8).

Die allgemeine Definition von Utopie als Begehren ref lektiere auch den Ort 
der Utopie, so Levitas. Einige Autor*innen sehen die Utopie notwendigerwei-
se in der Zukunf t angesiedelt, vor allem, wenn die Funktion der Utopie darin 
bestehe, Veränderungen zu katalysieren. Frühe Utopien seien jedoch eher an 
anderen Orten angesiedelt und dazu gehöre auch die von Thomas Morus. Wenn 

„Utopie“ mit Hof fnung gleichgesetzt werde, dann müsse sie in der Tat in der Zu-
kunf t angesiedelt sein. Wenn sie sich aber als Ausdruck eines Begehrens oder 
einer Kritik an den bestehenden Verhältnissen erweise, dann liege sie nicht 
notwendigerweise in der Zukunf t. Das wesentliche Element der Utopie sei also 
nicht die Hof fnung, sondern das Begehren nach einer besseren Seins- und Le-
bensweise (Levitas 1990, 191). 

Nach Ruth Levitas könne die Definition von „Utopie“ als Begehren nach einer 
besseren Lebensform nur in Verbindung mit einem allgemein höheren Maß an 
konzeptioneller Strenge bei der Identifizierung verschiedener Arten von Utopien 
funktionieren, die für die verschiedenen Fragen relevant seien. Unterscheidun-
gen zwischen verschiedenen Arten von Utopien auf der Grundlage von Inhalt, 
Form, Funktion oder auch Ort können und sollten weiterhin getroffen werden – 

6 � Die Formulierung lautet im Original: „The desire for a dif ferent, better way of being and living.“
7 � Levitas erklärt, dass die meisten Utopien als universelle Utopien dargestellt werden. Der utopi-

sche Anspruch auf Universalität kann jedoch ihrer Meinung nach nicht akzeptiert werden, weil er 
jede inhaltliche Definition von Utopien problematisch macht und weil nicht geleugnet werden 
soll, dass Utopien zu manipulativen Zwecken verwendet werden können. Ein deutliches Beispiel 
sei das Unterjochen der Frauen, die die meisten von Männern erdachten Utopien, auch die von 
Morus, implizieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-002 - am 14.02.2026, 11:22:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


María Linares: Künstlerische Forschung zur Utopie einer vorurteilsfreien Gesellschaft 18

dabei sei die potenzielle Rolle der Utopie bei der gesellschaftlichen Transformati-
on zentral. Wenn die Utopie dem Begehren entspringe, hänge die Transformation 
der Realität und die Verwirklichung der Utopie nicht nur vom Begehren, sondern 
vor allem vom willensstarken Handeln ab (Levitas 1990, 199).

Für mich ist das Begehren nach einer vorurteilsfreien Gesellschaft Leitfaden 
und Bezugsrahmen und beinhaltet zwei zentrale Aspekte: Das Begehren nach 
Überwindung von rassistischen Kategorisierungen im kollektiven Bewusstsein 
und das Begehren nach einer Gesellschaft, die sich nicht mehr durch Ausgren-
zung definiert und die noch latenten Auswirkungen der in der Kolonialzeit erfun-
denen Rassentheorie ermittelt und prüft bzw. ihre Erscheinungsformen und Aus-
wirkungen im Alltag ref lektiert. Die unterschiedlichen Kunstprojekte sowie die 
dazugehörigen theoretischen Untersuchungen meiner künstlerischen Forschung 
sind in diesen Zusammenhang einzuordnen. 

*
Im ersten Kapitel setze ich mich insbesondere mit dem Kunstprojekt VIDEO POR-
TRAITS, in dem zugespitzt zahlreiche Vorurteile zum Ausdruck kommen, aus der 
Perspektive der Methoden auseinander und stelle die Anfangsbuchstaben-Me-
thoden als Zugang zum Verständnis der verschiedenen Ansätze, Strategien und 
Wirkungsmodelle meiner Vorgehensweise dar. Im zweiten Kapitel richtet sich 
der Fokus auf das Kunstprojekt RE-ENACTING OFFENCES. Anhand von in Video 
aufgenommenen Diskriminierungserfahrungen aus diesem Projekt argumentie-
re ich, dass jegliche soziale Relationen seit 1492 von einer Form von Gewalt geprägt 
sind, die der Landschaft unserer interpersonellen Beziehungen eine Topografie 
von Über- und Unterlegenheit, Macht- und Herrschaftsverhältnissen zuweisen. 
Ich nenne diesen Topos Biatopie. 

Wir leben in Biatopien – sie sind ein globales Phänomen. Und es ist unsere 
Aufgabe, diese zu dekonstruieren! 

Das Kunstprojekt RE-ENACTING OFFENCES wurde an verschiedenen Orten 
realisiert. Es funktioniert kontextunabhängig und in jedem Kontext evtl. an-
ders. Das dritte Kapitel widmet sich dem Kunstprojekt SCHWARZFAHRER*IN 
und den Untersuchungen zu Vorurteilen und Diskriminierung in der Sprache, 
die auch einige Gespräche mit Black, Indigenous and People of Colour (BIPoC) 
und die Ref lexion über die eigene Position als weiß gelesene Person einschließen. 
Dieses Kunstprojekt wurde in meiner Wahlheimat Berlin realisiert und es macht 
nur in einem deutschsprachigen Kontext Sinn. Das vierte und letzte Kapitel dage-
gen fokussiert RENOMBREMOS EL 12 DE OCTUBRE, das in Kolumbien, meinem 
Herkunftsland, als langfristiges Kunstprojekt angelegt ist und ebenfalls nur dort, 
in diesem Kontext, einen Sinn ergibt. Der Verzicht auf einen Sprachgebrauch, der 
per se Biatopien verkörpert und reproduziert, wie beispielsweise die Bezeichnung 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-002 - am 14.02.2026, 11:22:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung 19

eines Feiertages als „Tag der ‚Rasse‘“, stellt einen notwendigen Schritt im Begeh-
ren nach einer vorurteilsfreien Gesellschaft und den Kern meiner künstlerischen 
Forschung dar.

https://doi.org/10.14361/9783839475676-002 - am 14.02.2026, 11:22:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839475676-002 - am 14.02.2026, 11:22:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839475676-002 - am 14.02.2026, 11:22:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VIDEO PORTRAITS 

Videoloop, 13 min, 2008

Ausstellungsansicht  

MORE PLANETS LESS PAIN. Konstellationen Künstlerischer Forschung 

ACC Galerie Weimar, 2022

VIDEO PORTRAITS 

Kurze Version (4 min 36 sec) 

https://vimeo.com/602451797

https://doi.org/10.14361/9783839475676-002 - am 14.02.2026, 11:22:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475676-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

