1. Einleitung &Einfiihrung in die Philosophie

~Was Philosophie sei und was sie wert sei, ist umstritten. Man erwartet von ihr
aufSerordentliche Aufschliisse oder 1ifit sie als gegenstandsloses Denken gleichgiiltig
beiseite. Man sieht sie mit Scheu als das bedeutende Bemiihen ungewohnlicher
Menschen oder verachtet sie als tiberfliissiges Griibeln von Trdumern. Man hlt sie
fiir eine Sache, die jedermann angeht und daher im Grunde einfach und verstehbar
sein miisse, oder man hilt sie fiir so schwierig, dafs es hoffnungslos sei, sich mit ihr zu
beschiftigen

Karl Jaspers!

1.1. Zum Aufbau des Buches

Die Ambivalenz, die sich aus dem Zitat von Karl Jaspers (1883-1969) ergibt,
hat mich ebenfalls geleitet, als ich den Entschluss fasste, dieses Buch zu schrei-
ben. Mit dem deutschen Existenzphilosophen teile ich die Auffassung, dass
Philosophie alle angeht. Wenn das so ist, dann haben Philosophen auch die
Pflicht, ihre Gedanken so klar und verstandlich auszudriicken, dass moglichst
jeder sie nachvollziehen kann. Wo das in der Vergangenheit nicht gelungen
ist - man denke nur an die kryptischen, mitunter seitenlangen Schachtelsétze
eines Immanuel Kant (1724-1804) oder eines Georg Wilhelm Friedrich Hegel
(1770-1831) -, braucht es Vermittler, die sich bemiihen, klar und verstandlich
auszudriicken, was die jeweiligen Denker gemeint haben konnten. Als ein
solcher Vermittler verstehe auch ich mich.

Als Sozialpadagoge und Philosoph ist es mir ein Anliegen, aus dem fiir Fach-
fremde kaum zu tiberblickenden Terrain der Philosophie jene Themen heraus-
zugreifen, die an der Schnittstelle zwischen Philosophie und Sozialer Arbeit
liegen. Es sind Themen, die uns tagtiglich in unserer Arbeit betreffen und
tiber die wir alle in der Praxis frither oder spater ins Nachdenken - und viel-
leicht auch ins Philosophieren — kommen. Es sind philosophische Themen, an
denen man einfach nicht vorbeikommt: Gerechtigkeit, Autonomie, Freiheit,
Verantwortung, Gemeinschaft, Helfen, Sinn.

Das Buch ist so aufgebaut, dass jedes Kapitel einem Philosophen gewidmet ist,
dessen Denken in besonderer Weise das Interesse von Fachkréften und Studie-
renden der Sozialen Arbeit wecken sollte. Zu Beginn jedes Kapitels benutze
ich entweder ein Gedankenspiel oder ein konkretes Gedankenexperiment

1 Jaspers, Karl (2008), Einfiihrung in die Philosophie, 27. Aufl,, Miinchen, S. 9

13

17.01.2026, 19:28:32. - [r—


https://doi.org/10.5771/9783748963394-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung &Einfiihrung in die Philosophie

(in der Philosophie sehr beliebt), um die Leserinnen herauszufordern, sich
gedanklich auf das jeweilige Thema einzulassen und ihre eigenen Perspektiven
zu reflektieren. Anschlieflend wird der jeweilige philosophische Begriff als
Thema der Philosophiegeschichte vorgestellt und exemplarisch (und zugege-
benermaflen selektiv) gezeigt, wie sich die begriffliche Diskussion in verschie-
denen Epochen verdndert hat. Dabei habe ich versucht, zu allen zentralen
Begriffen Positionen aus verschiedenen Epochen (Antike, Mittelalter, Neuzeit,
Gegenwart) zu beriicksichtigen.

Diese Darstellung muss zwar notgedrungen etwas oberflachlich bleiben, ist
aber notwendig, um den Lesern einen Eindruck von der Breite und Heteroge-
nitdt des Diskurses zu vermitteln. In der Philosophie geht es schliefllich nie
darum, ein fiir alle Mal eindeutige Wahrheiten zu postulieren (auch wenn dies
immer wieder versucht wurde). Hinzu kommt, dass es in der Philosophie -
anders als etwa in den Naturwissenschaften — keinen linearen Erkenntnisfort-
schritt gibt. Was Aristoteles oder Platon vor rund 2400 Jahren zur Frage des
guten Lebens oder der gerechten Gesellschaft zu sagen hatten, ist heute inspi-
rierend und aktuell wie eh und je - im Gegensatz zum medizinischen oder
physikalischen Wissen von damals, das in vielen Bereichen lidngst iiberholt
ist. Philosophische Fragen hingegen behalten ihre Relevanz, da sie sich in der
Regel nicht einfach durch neue empirische Erkenntnisse erledigen, sondern
immer wieder neu gestellt und diskutiert werden miissen.

Am Ende des jeweiligen ersten Kapitelabschnitts werde ich noch einmal auf
das Gedankenspiel bzw. Gedankenexperiment vom Kapitelanfang zuriickkom-
men.

Es folgen knapp gehaltene biografische Hinweise zu den jeweiligen Philoso-
phen und ein Blick auf den historischen Kontext. Anschlieflend werden die
zentralen Begriffe und Ideen erldutert und die Relevanz dieser Positionen,
Ideen und Konzepte fiir die Soziale Arbeit diskutiert. Jedes Kapitel schliefSt mit
drei Anregungen zum Weiterdenken.

Die Auswahl der philosophischen Grundbegriffe basiert auf der Uberzeugung,
dass die Soziale Arbeit eine Disziplin ist, die tief in den Grundfragen des
Menschseins verwurzelt ist. Jeder dieser Begriffe reprasentiert eine Schliissel-
perspektive, die sowohl fiir das Verstindnis individueller Lebenslagen als auch
fir die Analyse gesellschaftlicher Strukturen unverzichtbar ist. Zugleich sind
die Begriffe durch einen inneren Zusammenhang miteinander verbunden, da
sie unterschiedliche Aspekte menschlicher Existenz und sozialer Interaktion
beleuchten, die sich gegenseitig bedingen und ergénzen.

14

17.01.2026, 19:28:32. - [r—


https://doi.org/10.5771/9783748963394-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.1. Zum Aufbau des Buches

Die Begriffe Freiheit (Sartre) und Autonomie (Kant) stehen fiir die individuel-
len Grundlagen des Menschseins: die Fahigkeit, selbstbestimmt zu handeln,
Entscheidungen zu treffen und Verantwortung fiir das eigene Leben zu tiber-
nehmen. Sie werfen die Frage auf, inwieweit der Mensch in einer Welt, die
zugleich von dufleren Zwingen und inneren Begrenzungen gepragt ist, hand-
lungsfrei ist. Erginzt wird diese Dimension durch die Begriffe Macht und
Wissen (Foucault) sowie Gemeinschaft (Aristoteles). Sie verdeutlichen, dass
individuelles Handeln immer in soziale und kulturelle Strukturen eingebettet
ist.

Die Themen Geschlechtergerechtigkeit (de Beauvoir) und soziale Gerechtig-
keit (Nussbaum) erweitern diese Perspektive, indem sie auf spezifische Un-
gleichheiten und strukturelle Barrieren hinweisen, die individuelle Freiheit
und soziale Teilhabe einschranken konnen. Hier wird der Bezug zur Praxis
der Sozialen Arbeit besonders deutlich, da diese Begriffe sowohl die Reflexion
tiber die individuellen Bedingungen eines guten Lebens als auch die Verén-
derung gesellschaftlicher Verhiltnisse fordern, um Chancengerechtigkeit und
Wiirde fiir alle Menschen zu ermdglichen.

Die ethischen Grundbegriffe des Helfens (Schweitzer), der Nachstenliebe
(Thomas von Aquin) und der Verantwortungsethik (Levinas) zeigen, dass
Soziale Arbeit nicht nur eine Frage der individuellen Kompetenz oder Metho-
dik ist, sondern tief durch ethische Fragen und Anspriiche geprégt ist. Sie
fordern uns auf, uns mit der moralischen Verpflichtung gegentiber dem Ande-
ren auseinanderzusetzen und das Spannungsfeld zwischen Hilfe, Kontrolle
und Verantwortung zu reflektieren. Schliefllich verweisen Kommunikation
und Diskurs (Habermas) auf die Notwendigkeit, gesellschaftliche Prozesse
durch Verstdndigung und Partizipation zu gestalten, wihrend der Sinnbegrift
(Frankl) die wohl tiefste Frage nach der menschlichen Existenz aufwirft. Wie
konnen Menschen - insbesondere in schwierigen Lebenssituationen - eine
Perspektive finden, die ihnen Sinn, Orientierung und Halt gibt?

Zusammen bilden diese Begriffe eine Art philosophisches Begriffsnetz, das die
Grundlagen der Sozialen Arbeit aus verschiedenen Perspektiven beleuchtet:
vom individuellen Handeln iiber die Reflexion gesellschaftlicher Strukturen
bis hin zur ethischen Verantwortung. Sie sind keine isolierten Begriffe, son-
dern greifen ineinander, indem sie die Verbindung zwischen Individuum,
Gesellschaft und Ethik herstellen. Aus diesem Grund liefSen sich thematische
und begriffliche Uberschneidungen nicht ganz vermeiden. Die Auswahl der
Themen in diesem Buch spiegelt somit auch mein Selbstverstindnis der

15

17.01.2026, 19:28:32. - [r—


https://doi.org/10.5771/9783748963394-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung &Einfiihrung in die Philosophie

Sozialen Arbeit wider: eine Profession, die sich im Spannungsfeld zwischen
individueller Hilfe und gesellschaftlichem Wandel bewegt und dabei auf ein
reflektiertes Verstdndnis der menschlichen Existenz angewiesen ist. Das Buch
widmet sich diesen Grundbegriffen mit dem Ziel, den Leser nicht nur theo-
retisches Wissen zu vermitteln, sondern sie auch anzuregen, ihre praktische
Arbeit philosophisch fundiert und reflektiert zu gestalten.

Unser philosophischer Grundkurs beginnt mit dem Thema Freiheit - ein
Begriff, der im Zentrum des existenzialistischen Denkens von Jean-Paul Sartre
(1905-1980) steht. Freiheit ist fiir Sartre nicht nur die Abwesenheit von Zwan-
gen, sondern die Grundlage der menschlichen Existenz iiberhaupt. Gerade
hier finden sich wertvolle Ankniipfungspunkte fiir die Soziale Arbeit, wie wir
sehen werden, insbesondere wenn es darum geht, Menschen zu ermutigen,
eigene Entscheidungen zu treffen und Verantwortung fiir ihr Leben zu tiber-
nehmen, aber auch, um die Ambivalenzen und Widerspriiche zu erkennen
und zu benennen, die ein undifferenziertes Verstindnis von Freiheit mit sich
brachte.

Von der Freiheit fithrt der Weg zur Bedeutung von Gemeinschaft - ein Thema,
mit dem sich bereits Aristoteles (384-322 v. Chr.) in der Antike intensiv aus-
einandergesetzt hat und dessen Ideen bis heute fortwirken. Seine Vorstellung
vom Menschen als ,zoon politikon”, also als soziales und politisches Wesen,
macht deutlich, wie eng unser individuelles Wohl mit dem der Gemeinschaft
verbunden ist. Gerade in einer Profession wie der Sozialen Arbeit, die da-
rauf abzielt, Gemeinschaften zu stirken und Menschen und gesellschaftliche
Ressourcen miteinander zu vernetzen, zeigt sich die mogliche Relevanz des
aristotelischen Denkens.

Das nichste Kapitel ist der Autonomie gewidmet, wie sie Immanuel Kant
in seinen ebenso imposanten wie schwer verstandlichen Hauptwerken im 18.
Jahrhundert entwickelt hat. Kants Verstindnis von Autonomie als Grundlage
moralischen Handelns bietet einen sehr plausiblen Ankniipfungspunkt fiir die
Soziale Arbeit, die sich tagtiglich darum bemiiht, die Autonomie und Wiirde
ihrer Klientinnen zu achten und zu férdern. Am Beispiel des Kategorischen
Imperativs wird sich den aufmerksamen Lesern zeigen, wie philosophische
Ideen unmittelbar handlungsleitend werden koénnen.

Keine philosophische Einfithrung, die sich speziell an (angehende) Fachkrifte
der Sozialen Arbeit richtet, kommt ohne Michel Foucault (1926-1984) aus.
Seine Analysen zeigen, wie eng Macht und Wissen miteinander verwoben sind
- ein Aspekt, der nicht nur dann relevant wird, wenn wir gesellschaftliche

16

17.01.2026, 19:28:32. - [r—


https://doi.org/10.5771/9783748963394-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.1. Zum Aufbau des Buches

(Macht-)Verhaltnisse aus der Sozialen Arbeit heraus kritisieren, sondern auch,
wenn es darum geht, die von der Sozialen Arbeit selbst ausgeiibte Macht
kritisch zu reflektieren.

Martha Nussbaum (* 1947) und ihr Fahigkeitenansatz (Capabilities Approach)
fithren uns weiter zu der Frage, wie soziale Gerechtigkeit hergestellt werden
kann und wie diese unmittelbar mit der Frage nach dem guten Leben zusam-
menhidngt. Mit ihrer Auflistung zentraler menschlicher Fahigkeiten lieferte
sie einen viel diskutierten Maf3stab, um diesem zentralen Ziel der Sozialen
Arbeit (wie es auch in der internationalen Definition der Sozialen Arbeit
niedergeschrieben ist) nicht nur theoretisch, sondern auch praktisch gerecht
zu werden. Besonders spannend ist hier auch, wie es ihr als Ethikerin gelingt,
ihren Ansatz philosophisch von anderen Ansitzen wie dem klassischen Utili-
tarismus oder der Verfahrensgerechtigkeit liberaler Pragung abzugrenzen.

Nicht wegzudenken in einem philosophischen Grundkurs ist heute natiirlich
auch die Auseinandersetzung mit Fragen der Geschlechtergerechtigkeit und
hier insbesondere die feministische Perspektive auf konstruierte Geschlech-
terstereotype. Klassisch geworden ist das Werk der franzosischen Existentia-
listin Simone de Beauvoir (1908-1986). Die Auseinandersetzung mit ihren
Gedanken fordert die Profession Sozialer Arbeit zu emanzipatorischem Han-
deln und zur kritischen Thematisierung gesellschaftlich vorstrukturierter und
konstruierter Erwartungshaltungen auf.

Emmanuel Levinas (1906-1995) konfrontiert uns anschlieflfend mit seiner
Ethik der Verantwortung und zeigt auf, was es heif8t, den Anderen in seiner
Einzigartigkeit ernst zu nehmen. Fiir Levinas ist die Begegnung mit diesem
Anderen immer auch eine ethische Herausforderung, die zum Uberdenken
der eigenen Haltung auffordert. Fiir die Soziale Arbeit bedeutet dies unter
anderem, jeden Menschen in seiner Einzigartigkeit sehen und wahrnehmen zu
lernen.

Jirgen Habermas (*1929) steht wie kein anderer Philosoph der Gegenwart fiir
die Bedeutung des Dialoges. Seine Theorie des kommunikativen Handelns, die
auf Verstindigung und rationalen Diskurs zielt, bietet der Sozialen Arbeit ein
tragfahiges Modell, um sozialen Zusammenhalt und Teilhabe dialogisch zu
fordern. Beispielhaft zeigt sich im lebensweltorientierten Paradigma Sozialer
Arbeit die Bedeutung Habermas’ fiir Disziplin und Profession.

Als Nachstes machen wir Halt bei Viktor Frankl (1905-1997). Er fiithrt uns
die existenzielle Bedeutung der Sinnsuche vor Augen, die er als die zentrale

17

17.01.2026, 19:28:32. - [r—


https://doi.org/10.5771/9783748963394-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung &Einfiihrung in die Philosophie

Handlungsmotivation des Menschen ansieht. Seine Gedanken sind besonders
wertvoll, wenn es darum geht, Menschen in existenziellen Sinnkrisen zu be-
gleiten, die tiberall auf dem Lebensweg auftreten konnen. Er zeigt, wie auch
in Zeiten grofiter Not — selbst in Situationen unabdnderlichen Leides - ein
tieferer Sinn gefunden werden kann.

Abschlieflend widmen wir uns dem mittelalterlichen Benediktinerménch
Thomas von Aquin (1225-1274), der das Thema des Helfens im Rahmen der
Tugend der Nichstenliebe beleuchtet hatte. Helfen ist fiir ihn eine Einheit
aus Haltung und Handlung, die einem ethischen Selbstverstdndnis entspringt.
Dieses ist freilich tief in seinem christlichen Gottes- und Weltbild verwurzelt.
Gleichwohl bietet sein Denken auch aus einer Perspektive, die die Religion
transzendiert, eine fruchtbare Grundlage zur philosophischen Reflexion.

Zum Schluss folgt noch ein kurzer Epilog.

Wie jedes philosophische Buch will auch dieses keine endgiiltigen Antworten
liefern, sondern dazu einladen, philosophische Begriffe und Ideen als Werk-
zeuge zu nutzen, um die eigene Praxis zu reflektieren und den Blick vielleicht
auch einmal iiber den Tellerrand hinauszurichten - jenseits eingeschliffener
Denkmuster und Routinen. Das Buch soll Raum 6ftnen fiir neue Perspektiven,
frische Impulse und - hoffentlich - eine anhaltende Neugier auf die grofSen
Fragen des Lebens innerhalb und aufierhalb der Sozialen Arbeit.

1.2. Was ist Philosophie? Eine personliche Perspektive zum
Einstieg

Im Jahr 2009, zu diesem Zeitpunkt war ich bereits seit vier Jahren als Sozi-
alarbeiter berufstitig, beschloss ich, ein Studium der Philosophie aufzuneh-
men. Diese Entscheidung war kein spontaner Impuls, sondern das Ergebnis
einer jahrelangen inneren Auseinandersetzung, die mich seit meiner Jugend
beschiftigt hatte. Vor allem die Frage nach dem Sinn des Lebens lieff mich
einfach nicht los. Spitestens mit dem Ubergang von der Jugend ins Erwachse-
nenalter um die Jahrtausendwende hatte ich existenziell damit zu kdmpfen:
Was ist der Sinn des Lebens, ja des Universums — und gibt es ihn tiberhaupt?
Wofiir lohnt es sich, morgens aufzustehen, wenn man einmal angefangen hat,
alles infrage zu stellen? Diese Fragen waren existenziell, da sie in mir einen
stetig wachsenden Leidensdruck auslosten, hinter dem andere Lebensinhalte
zeitweise vollig verblassten.

18

17.01.2026, 19:28:32. - [r—


https://doi.org/10.5771/9783748963394-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2. Was ist Philosophie? Eine personliche Perspektive zum Einstieg

Da sich offensichtlich schon viele Menschen vor mir mit diesen Fragen ausein-
andergesetzt und ihr geistiges Ringen unter anderem in Form von Biichern
dokumentiert haben, habe ich mich auf eine ausgedehnte literarische Reise
begeben. Ich las und las und las — zeitweise bis zu einem Dutzend Biicher pa-
rallel. Diese intensive Beschiftigung fithrte mich Ende 2007 zu Viktor Frankl.
Der Arzt und Psychologe sollte sowohl meinen philosophischen Weg als auch
mein berufspraktisches Handeln als Sozialpadagoge wie kein anderer préigen.
Frankls Uberzeugung, dass der Mensch auch unter widrigsten Umstinden
einen Sinn im Leben finden kann, fasziniert mich bis heute. Seine Feststellung,
dass wir als Menschen immer schon auf der Suche nach Sinn sind, ja von
einem Willen zum Sinn gepragt sind, hat mich sehr erleichtert. Zu lesen, dass
Zweifel am Sinn des Lebens kein Zeichen einer Depression sein miissen, son-
dern etwas zutiefst Menschliches sind, war fiir mich wie eine Befreiung. Nicht
zuletzt deshalb habe ich Viktor Frankl in diesem Buch ein eigenes Kapitel
gewidmet, denn sein Denken bietet viele Ankniipfungspunkte fiir die Professi-
on der Sozialen Arbeit, von denen Professionelle und Klienten gleichermaflen
profitieren kénnen.

Frankl und seine Logotherapie waren der Anfang. Durch ihn bekam ich auch
einen tieferen Zugang zu anderen philosophischen Themen jenseits der Sinn-
frage. Meine existentielle Verzweiflung an der Sinnfrage wich mehr und mehr
einer ungeahnten Neugier auf die ganze Bandbreite philosophischer Themen.
Was ist die Welt? Wie entsteht Wissen? Kann man Gott beweisen? Was ist das
Wesen des Menschen? Gibt es einen freien Willen? Warum gibt es etwas und
nicht nichts?

Je tiefer ich in die Welt dieser Fragen eintauchte, desto mehr spiirte ich,
wie sich meine Sicht auf die Welt verdnderte. Das geistige Dickicht begann
sich langsam zu lichten. Nicht, dass ich konkrete, endgiiltig iberzeugende
Antworten auf meine Fragen gefunden hitte! Allein die Erkenntnis, dass man
sich diesen Fragen iiberhaupt sinnvoll und systematisch stellen kann - und
dass man dabei auf eine Fiille von grofSartigen und spannenden Vorarbeiten
zuriickgreifen kann, die die Philosophie in ihrer Geschichte hervorgebracht
hat - lief mich innerlich authorchen und gab mir - ohne jede Ubertreibung -
neuen Lebensmut.

Im Grunde war es ein Staunen, das in mir wuchs. Ein Staunen, das, wie uns
schon Aristoteles gelehrt hat, am Anfang jeder Philosophie steht. Es ist der
Moment, in dem man erkennt, dass vieles, was man fiir selbstverstindlich
gehalten hat, es bei genauerem Hinsehen gar nicht ist. Philosophie beginnt

19

17.01.2026, 19:28:32. - [r—


https://doi.org/10.5771/9783748963394-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung &Einfiihrung in die Philosophie

genau hier: mit dem Mut, vermeintlich Gegebenes infrage zu stellen und sich
fiir andere Perspektiven zu 6ffnen. Dann erkennen wir mdglicherweise, dass
das, was wir lange fiir selbstverstdndlich gehalten haben, in Wirklichkeit voller
Ritsel, Ambivalenzen und Widerspriiche ist. Dieses Staunen ist die eigentliche
Triebfeder des philosophischen Nachdenkens.

Philosophieren als praktische Tatigkeit: Zwischen Denken lernen und Leben
lernen

Die philosophische Ausbildung, die ich an der Hochschule fiir Philosophie der
Jesuiten in Miinchen erhalten habe, hat mir sehr dabei geholfen, mein Staunen
einerseits zu vertiefen und andererseits zu ordnen sowie mein Nachdenken
in systematischere Bahnen zu lenken. ,Denken lernen - so lautete das Motto
und Ziel des Jesuitenordens mit seiner Hochschule. Doch die Hochschule war
fir mich nicht nur ein Ort des Denkens, sondern auch des Zweifelns. Ein
fruchtbarer Zweifel, der erhellend wirkte. Denn die Philosophie fordert uns
auf, vermeintliche Wahrheiten zu hinterfragen und uns stets zu fragen: Stimmt
das wirklich? Muss es so sein? Gibt es andere, vielleicht stringentere Wege, die
Wirklichkeit zu erfassen und zu beschreiben?

Dieser Zweifel richtet sich nicht nur auf die Antworten auf die grofien meta-
physischen Fragen der Philosophie, sondern auch auf die Selbstverstandlich-
keiten des Alltags, auf die kleinen, oft unbemerkten Annahmen, die unser
durch Routinen und Regeln gepriagtes Denken und Handeln leiten. Warum
folgen wir bestimmten gesellschaftlichen Normen, ohne sie je zu hinterfragen?
Warum gehen wir oft unbewusst davon aus, dass unsere Vorstellung von Gliick
die einzig richtige ist? Warum glauben wir oft, unser Weltbild oder unsere
Identitit sei in Stein gemeifSelt? Und was passiert, wenn wir die Sicherheit des
Vertrauten aufgeben und uns die Freiheit nehmen, anders tiber die Welt oder
uns selbst zu denken und zu handeln?

Luc Ferry, ein zeitgendssischer franzosischer Philosoph, hat diesen Weg des
Denkens in seinem gleichnamigen Werk als ,,Leben lernen” beschrieben (Fer-
ry 2009) - und ich kann ihm nur zustimmen. Philosophie ist nicht nur eine
intellektuelle Ubung, sondern eine Art, das Leben durch Vorleistung von Den-
ken und Reflektieren bewusst zu gestalten. Dieser Prozess des Lebenslernens
ist nie abgeschlossen. Aber gerade das macht die Philosophie so faszinierend
und zugleich so unendlich wertvoll. Sie ist ein stindiges Ringen um Klarheit
in einer alles andere als klaren Welt und zugleich ein Weg, das eigene Leben
bewusster und vielleicht auch weiser zu fithren. Im stressigen Alltag mag es

20

17.01.2026, 19:28:32. - [r—


https://doi.org/10.5771/9783748963394-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.3. Die Philosophie und einige ihrer Disziplinen

manchen als reiner Luxus erscheinen, sich die Zeit und Mufle zu nehmen,
um zu philosophieren, aber wer es wagt, wird womdglich mit wertvollen
Einsichten belohnt.

1.3. Die Philosophie und einige ihrer Disziplinen

Philosophie ist jedoch nicht nur eine Form des Nachdenkens oder eine Art,
sein Leben zu fiihren, sondern auch eine Wissenschaft, die systematisch ge-
lehrt, gelernt und erforscht werden kann. Sie arbeitet mit klar benennbaren
Methoden - beispielsweise der logischen Analyse, der Phinomenologie oder
der Hermeneutik - um die grundlegendsten Fragen des Seins zu erdrtern. Um
diesem Anspruch in seiner Breite und Tiefe gerecht zu werden, hat sie sich
im Laufe der Zeit in verschiedene Teilgebiete aufgespalten, die heute einen
Wissenskanon bilden. Jede dieser Teilgebiete untersucht unterschiedliche Di-
mensionen und Objekte unseres Denkens, Handelns und Seins. In dieser
Arbeit werden wir immer wieder auf diese verschiedenen Bereiche stofien,
weshalb die wichtigsten hier kurz skizziert werden sollen.

1.3.1 Metaphysik: Die Frage nach dem Sein

Der Begrift Metaphysik hat seinen Ursprung bei Aristoteles, erhielt jedoch
erst nachtraglich seine heute gebrduchliche Bezeichnung. Aristoteles selbst
verwendete den Ausdruck ,erste Philosophie” (proté philosophia), die sich mit
den grundlegenden Prinzipien und Ursachen des Seins auseinandersetzt. Die
Bezeichnung Metaphysik etablierte sich, da die entsprechenden Abhandlungen
in der antiken Edition hinter den physikalischen Schriften (ta metaphysika -
das, was nach der Physik kommt) angeordnet waren. Inhaltlich richtet sich der
Blick in der aristotelischen Metaphysik auf das Sein in seiner umfassendsten
Form (to on héi on), also auf die elementarsten Strukturen der Wirklichkeit,
die sich den spezialisierten Zugidngen einzelner Disziplinen wie Physik oder
Ethik entziehen.

Die Metaphysik zdhlt insofern zu den altesten und grundlegendsten Diszipli-
nen der Philosophie (einfithrend siche Rapp 2016). Seit der Antike beschaftigt
sie sich mit den fundamentalsten Fragen unserer Wirklichkeit und unseres
Seins. Sie stellt die Frage: Was bedeutet es, dass etwas existiert? Und welche
Strukturen und Prinzipien liegen der Welt zugrunde, die wir tagtiglich erle-
ben? Anders als die Naturwissenschaften, die sich auf das Messbare und Beob-
achtbare konzentrieren, wagt die Metaphysik den Blick hinter alles Sinnliche.

21

17.01.2026, 19:28:32. - [r—


https://doi.org/10.5771/9783748963394-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung &Einfiihrung in die Philosophie

Was meinen wir, wenn wir sagen: ,,Ich bin ich“? Bedeutet dieses Ich lediglich
die Summe unserer kérperlichen Bestandteile — Organe und Zellen, die sich
unaufhoérlich erneuern? Oder umfasst es vielmehr das Bewusstsein von uns
selbst und all die damit einhergehenden Erinnerungen? Oder gibt es womdg-
lich etwas, das weder rein kérperlich noch rein geistig ist — ein unverdnderli-
ches Selbst oder gar eine unsterbliche Seele? Wihrend sich die Biologie mit
dem Leben in all seinen Formen und Einheiten - von der Zelle bis zum
Okosystem — beschiftigt, fragt die Metaphysik u. a., was die Identitit des Men-
schen trotz standiger Verdnderung konstant halt. Sie sucht nach den tieferen
Zusammenhingen, nach dem, was unser Dasein jenseits naturwissenschaftlich
fassbarer Phdnomene ausmacht.

Ein anschauliches Beispiel ist die Frage nach Ursache und Wirkung. Im Alltag
nehmen wir es als selbstverstidndlich hin, dass jedem Ereignis eine Ursache
zugrunde liegt. Wenn ein Stein fallt, erklaren wir dies mit der Schwerkraft.
Doch die Metaphysik grabt tiefer: Warum verhdlt es sich so? Gibt es eine
Realitdt jenseits der bekannten Naturgesetze? Was beschreiben Naturgesetze
tiberhaupt — und was nicht? Gibt es ein universelles Prinzip, das alle Kausalzu-
sammenhdnge umfasst — oder ist die Vorstellung von Ursache und Wirkung
eine grundlegende Gegebenheit, die sich unserem vollstindigen Verstdndnis
entzieht?

Diese Uberlegungen miinden zwangsliufig in die Frage nach dem Anfang
allen Seins: Was liegt allem zugrunde? Oder, um es mit den Worten von
Aristoteles zu sagen: Wer oder was war der erste Beweger?

Die Metaphysik unterteilt sich in mehrere Bereiche. Die Ontologie fragt nach
dem Wesen des Seins: Was bedeutet es, dass etwas ist? Ist Sein eine Eigen-
schaft wie Farbe oder Grofle — oder etwas Grundsitzlicheres? Die Kosmologie
richtet den Blick auf das Ganze: Hat das Universum einen Anfang? Ist es
endlich oder unendlich? Besteht es aus Zufall oder folgt es einer Ordnung, die
wir vielleicht nie ganz begreifen werden?

Wichtig dabei ist: Metaphysik ist keine Naturwissenschaft. Sie misst nicht und
experimentiert nicht. Aber sie denkt iiber das nach, worauf die Naturwissen-
schaft aufbaut. Sie ist gewissermaflen das Nachdenken tiber das Denken, iiber
das, was wir zu wissen glauben. Ein philosophischer Blick hinter die Kulissen
der Wirklichkeit.

22

17.01.2026, 19:28:32. - [r—


https://doi.org/10.5771/9783748963394-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.3. Die Philosophie und einige ihrer Disziplinen

1.3.2. Erkenntnistheorie: Die Frage nach dem Wissen

Die Erkenntnistheorie (einfithrend z. B. Schnidelbach 2013), auch Epistemo-
logie genannt, beschiftigt sich mit der Frage, was Wissen ausmacht und wie
wir es erlangen. Was heifit es tiberhaupt, etwas zu wissen? Welche Wege
fuhren zu verlasslichen Einsichten — unsere Sinne, unser Verstand oder unser
Gedachtnis? Zentral ist die Suche nach dem Mafistab fiir Gewissheit: Wann
diirfen wir sagen, dass wir etwas wirklich wissen? Und wo verlaufen die
Grenzen unseres Verstehens?

Ein einfaches Beispiel veranschaulicht dies: Stell dir vor, du siehst einen Loftel,
der in einem Glas Wasser steckt. Fiir dein Auge wirkt der Loffel plotzlich ver-
bogen, als hitte er einen Knick bekommen. Doch sobald du ihn herausziehst,
ist er wieder gerade. Was ist hier los? Tduscht dich dein Auge — oder zeigt es
dir eine andere Wahrheit? Die Erkenntnistheorie befasst sich genau mit dieser
Frage: Konnen wir unseren Sinnen trauen? Und wenn nicht, worauf sollen wir
uns stiitzen, um zu erfahren, wie die Welt wirklich ist?

Die Erkenntnistheorie soll uns dabei helfen, zwischen dem, was wir erleben,
und der Wirklichkeit zu unterscheiden. Sie bringt uns dazu, zu priifen, ob
unsere Wahrnehmung die Welt so zeigt, wie sie an sich ist (Kant), oder ob
wir es mit einer durch unsere Sinne geprégten und durch die Struktur unseres
Denkens geformten Deutung zu tun haben.

Uberlegungen wie diese haben immer wieder zu spannenden Grundsatzde-
batten gefiihrt, etwa zwischen den Rationalisten und den Empiristen. Die
Rationalisten — wie René Descartes (1596-1650) - behaupten, dass wahres
Wissen vor allem durch den Gebrauch der Vernunft entsteht, unabhingig
von den Sinnen. Descartes’ beriihmter Satz Cogito ergo sum (Ich denke, also
bin ich) ist ein Paradebeispiel: Er zeigt, dass es Dinge gibt, die wir allein
durch das Denken erkennen kénnen, ohne auf unsere Sinneswahrnehmungen
angewiesen zu sein. Dazu zahlen mathematische Wahrheiten wie die, dass eine
gerade Linie die kiirzeste Verbindung zwischen zwei Punkten ist, oder logische
Schliisse wie der, dass, wenn alle Menschen sterblich sind und Sokrates ein
Mensch ist, auch Sokrates sterblich sein muss.

Im Gegensatz dazu stehen die Empiristen wie John Locke (1632-1704). Sie
argumentieren, dass alles Wissen letztlich aus sinnlicher Erfahrung stammt.
Erst durch das, was wir sehen, horen und fiihlen, entwickeln wir ein Verstiand-
nis der Welt. Der Konflikt zwischen Rationalisten und Empiristen hilt in der
philosophischen Debatte bis heute an.

23

17.01.2026, 19:28:32. - [r—


https://doi.org/10.5771/9783748963394-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung &Einfiihrung in die Philosophie

Im Laufe der Zeit sind weitere erkenntnistheoretische Denkrichtungen ent-
standen, wie etwa der Konstruktivismus in seinen unterschiedlichen Auspra-
gungen. Kurz gefasst besagt dieser, dass Wissen nicht einfach entdeckt, son-
dern vom erkennenden Subjekt aktiv konstruiert wird. Demnach entsteht
Wissen nicht nur durch passives Beobachten, sondern ist eine kreative geistige
Leistung, die das denkende Ich von der restlichen Natur unterscheidet.

Warum ist das nun relevant? Weil die Erkenntnistheorie uns dazu anleitet,
unsere Wissensquellen kritisch zu hinterfragen. Sie scharft unser Bewusstsein
dafiir, dass das, was wir fiir Wissen halten, nicht immer so sicher und klar
ist, wie es uns bisweilen erscheint. Und genau dieses kritische Denken hilft
uns, fundiertere Entscheidungen zu treffen — gerade in einer komplexen und
oft uniibersichtlichen Welt. Dies gilt nicht nur fiir die Philosophie, sondern
auch fiir praktische Bereiche wie die Soziale Arbeit. Denn wer besser versteht,
wie Wissen entsteht, kann besser auf die Herausforderungen reagieren, die
sich aus den vielfaltigen Perspektiven und Lebensrealitdten anderer Menschen
ergeben.

1.3.3. Wissenschaftstheorie

Unmittelbar an die Erkenntnistheorie schliefit sich mit der Wissenschaftstheo-
rie eine weitere philosophische Disziplin an, die, ebenso wie die philosophi-
sche Anthropologie, zu den jlingeren Disziplinen gezéhlt werden kann (vgl.
Chalmers 2006). Wihrend in den Natur- und Geisteswissenschaften jeweils
konkrete Phdnomene untersucht werden, versucht die Wissenschaftstheorie,
die Methoden, Strukturen und Begriffe dieser Disziplinen kritisch zu hinter-
fragen. Sie bietet einen Reflexionsraum, in dem Wissenschaft iiber sich selbst
nachdenkt - dariiber, was sie tut, wie sie es tut und welche Geltungsanspriiche
sie mit dem von ihr geschaffenen Wissen erheben kann.

In ihrer Geschichte hat die Wissenschaftstheorie verschiedene Stromungen
hervorgebracht, die jeweils eigene Vorstellungen vom Verlauf des wissenschaft-
lichen Fortschritts haben. Eine friihe, einflussreiche Richtung war der Positi-
vismus, der vor allem in der sogenannten Wiener Schule - beispielsweise
durch Rudolf Carnap (1891-1970) und Moritz Schlick (1882-1936) - Gestalt
annahm. Hier galt lange Zeit die Vorstellung, dass Wissenschaft ausschliellich
streng empirisch zu arbeiten habe und sich an tiberpriifbaren Tatsachen orien-
tieren miisse. Eine Theorie gilt dann als wissenschaftlich, wenn ihre Aussagen
durch Experimente oder Beobachtungen bestitigt bzw. verifiziert werden kon-

24

17.01.2026, 19:28:32. - [r—


https://doi.org/10.5771/9783748963394-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.3. Die Philosophie und einige ihrer Disziplinen

nen. Ein Beispiel hierfiir ist die klassische Newtonsche Mechanik, die durch
empirische Messungen bestatigt wurde und lange Zeit als unumstofSlich galt.

Karl Popper (1902-1994), der nicht unmittelbar zum Wiener Kreis gehorte,
entwickelte mit seinem Falsifikationismus einen Gegenentwurf: Er hielt Verifi-
kation fiir problematisch, da eine Theorie durch noch so viele bestitigende
Beobachtungen nicht endgiiltig bewiesen werden kann. Stattdessen sollte Wis-
senschaft darauf abzielen, Theorien aktiv zu widerlegen - also zu falsifizieren.
Eine Theorie gilt demnach nur so lange als giiltig, bis sie durch ein Gegenbei-
spiel oder widersprechende Daten widerlegt wird. Ein Beispiel hierfiir ist die
klassische Physik, die durch die Quantenmechanik und die Relativitatstheorie
herausgefordert wurde. Beide Theorien haben gezeigt, dass die Newtonschen
Gesetze nicht in allen Bereichen der Physik gelten. Dies verdeutlicht, dass
wissenschaftliche Erkenntnisse stets der Méglichkeit einer Widerlegung ausge-
setzt sein miissen, da sie sonst ihre Wissenschaftlichkeit verlieren. In diesem
Sinne kritisierte Popper auch Denksysteme wie den Marxismus und die Psy-
choanalyse, da sie sich gegen Falsifikation immunisierten. Der sogenannte
wissenschaftliche Marxismus erklarte gesellschaftliche Entwicklungen so, dass
sie stets mit seiner Theorie iibereinstimmten, anstatt mogliche Widerlegungen
oder Infragestellungen zuzulassen. Widerspriiche wurden durch zusitzliche
Annahmen ausgeglichen, anstatt sie als Anomalien zu erkennen. Ahnlich ver-
fuhr die Psychoanalyse Freuds, die jedes Verhalten ihrer Patientinnen als
Bestatigung ihrer Theorie interpretierte — sei es als direkte Manifestation eines
unbewussten Konflikts oder als Widerstand dagegen. Da solche Systeme keine
eindeutige Falsifikationsmoglichkeit bieten, erfiillen sie nach Popper nicht die
Kriterien wissenschaftlicher Theorien.

Eine zentrale Wende in der Wissenschaftstheorie wurde von Thomas S. Kuhn
(1922-1996) mit seinem 1962 erschienenen Buch The Structure of Scientific
Revolutions eingeleitet. Kuhn prigte den Begriff des Paradigmas, das heif3t
eines grundlegenden Denkmusters, das von einer wissenschaftlichen Gemein-
schaft geteilt wird. Innerhalb eines solchen Paradigmas bewegen sich die For-
schenden in der Regel so lange, bis es zu sogenannten Anomalien kommt
- Beobachtungen, die nicht mehr sinnvoll innerhalb des Paradigmas erklért
werden konnen. Haufen sich diese Anomalien, gerit das Paradigma als Ganzes
in eine Krise und es kann zu einer wissenschaftlichen Revolution kommen, bei
der ein neues Paradigma das alte ablost. Aus Kuhns Sicht verlduft Forschung
also nicht gleichmaf3ig kumulativ, sondern durchlduft stabile Phasen und zeit-
weise revolutiondre Umbriiche, in denen sich die Grundlagen der Disziplin
verschieben.

25

17.01.2026, 19:28:32. - [r—


https://doi.org/10.5771/9783748963394-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung &Einfiihrung in die Philosophie

Ein modernes Beispiel fiir Kuhns Paradigmenwechsel ist der Ubergang von
der klassischen zur Quantenmechanik in der Physik. Anfang des 20. Jahrhun-
derts stieflen Wissenschaftler auf Phinomene wie den Fotoeffekt oder das
Doppelspaltexperiment, die sich mit der klassischen Mechanik nicht erklaren
lieen. Diese Anomalien fithrten zur Entwicklung eines vollig neuen theoreti-
schen Rahmens: der Quantenmechanik. Wiahrend die klassische Physik von
deterministischen Gesetzméfligkeiten ausging, stellte die Quantenmechanik
Wahrscheinlichkeiten und Unschérfen ins Zentrum. Dieser Wechsel markierte
eine wissenschaftliche Revolution. Anfangs waren jedoch nicht alle in der
Scientific Community bereit, diesen Paradigmenwechsel mitzugehen. Doch
mit der Zeit starben die Verfechter des alten Paradigmas aus und irgendwann
war der Punkt erreicht, an dem alle in der Community den Kern der Quan-
tenmechanik anerkannten. Zumindest solange, bis wir wieder auf Anomalien
stofien und sich das wissenschaftliche Paradigma erneut wandelt.

Auf Kuhn aufbauend ist Imre Lakatos (1922-1974) ein weiterer bedeutender
Wissenschaftstheoretiker. Mit seinem Modell von Forschungsprogrammen
(Lakatos 1978) geht er davon aus, dass Theorien nicht an einem einzigen
Gegenbeispiel scheitern, sondern dass es einen harten Kern von Annahmen
gibt, der geschiitzt wird, solange die Forschenden fruchtbare Erweiterungen
und Hilfsthesen formulieren konnen. Fiir Lakatos ist eine Theorie dann ein
progressives Forschungsprogramm, wenn sie neue Vorhersagen und kreative
Problemldsungen erméglicht. Wenn ein Forschungsprogramm an seine Gren-
zen stofit, kann es durch ein anderes ersetzt werden — doch dieser Ubergang
ist oft kompliziert und wird von personlichen Eitelkeiten sowie anderen sozia-
len und politischen Faktoren begleitet.

Ganz anders Paul Feyerabend (1924-1994): In Against Method (Feyerabend
1975) entwickelte er eine radikale Kritik an allen Versuchen, die Wissenschaft
als einheitlich und rational geordnet darzustellen. Sein bekanntestes Schlag-
wort lautet: ,Anything goes!” — eine Zuspitzung, die besagt, dass es in der rea-
len Geschichte der Wissenschaft nie die eine Methode gegeben hat, sondern
dass auch verschiedene Strategien, Uberzeugungen und Irrtiimer zum Erfolg
fithren konnen. Feyerabend plddiert fiir eine methodologische Anarchie, da
seiner Meinung nach zu strenge Regeln Innovationen eher behindern als zu
neuen Erkenntnissen fithren.

Die Wissenschaftstheorie ist also ein ziemlich vielféltiges Unterfangen und die
Bezeichnung ,Theorie” irrefithrend. Ob man eher in der Tradition des Positi-
vismus steht, Poppers kritischem Rationalismus folgt, Kuhns revolutiondrem

26

17.01.2026, 19:28:32. - [r—


https://doi.org/10.5771/9783748963394-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.3. Die Philosophie und einige ihrer Disziplinen

Wissenschaftsverstindnis den Vorzug gibt, Lakatos‘ Forschungsprogramme im
Blick hat oder sich von Feyerabends radikaler methodologischer Offenheit
inspirieren ldsst — immer geht es darum, die Prozesse, in denen neues Wissen
entsteht, besser zu verstehen und kritisch zu hinterfragen.

Diese Reflexion ist heute wichtiger denn je. Angesichts hochspezialisierter For-
schung, globaler Herausforderungen und gesellschaftlicher Kontroversen iiber
die Interpretation wissenschaftlicher Ergebnisse stehen nicht nur die Glaub-
wiirdigkeit, sondern auch die Leistungsfahigkeit des Wissenschaftsbetriebs auf
dem Priifstand. Es greift eine spiirbare Wissenschaftsskepsis um sich, weil
vielfach nicht klar ist, was Wissenschaft kann und was nicht, was ihr Anspruch
ist und wo ihre Grenzen liegen.

Damit wird auch deutlich, warum die héufig von Politikern erhobene For-
derung, der Wissenschaft zu folgen (besonders wihrend der Corona-Pande-
mie eine allzu beliebte Floskel), problematisch sein kann. Wissenschaft ist
kein monolithisches Gebilde mit einer einzigen Wahrheit, sondern ein dyna-
mischer Prozess, in dem sich unterschiedliche Theorien, Paradigmen und
methodische Ansitze gegeniiberstehen. Die Vorstellung, Wissenschaft konne
eindeutige und unumstoflliche Handlungsanleitungen fiir politische Entschei-
dungen liefern, ignoriert ihre inhdrente Unsicherheit und den standigen Wan-
del wissenschaftlicher Erkenntnisse. Gerade bei komplexen gesellschaftlichen
Fragen - wie etwa der Abwidgung der medizinischen und sozialen Folgen einer
Pandemie - existieren héufig konkurrierende wissenschaftliche Modelle, die
unterschiedliche Losungsansitze nahelegen. Wissenschaftliche Erkenntnisse
sind daher eine wichtige Grundlage fiir politische Entscheidungen, ersetzen
aber nicht den gesellschaftlichen und ethischen Diskurs, der tiber ihre Anwen-
dung gefiihrt werden muss.

1.3.4. Logik: Die Kunst des richtigen Denkens

Die Logik ist eine formale Disziplin der Philosophie, die sich damit befasst,
wie wir klar und nachvollziehbar denken und argumentieren. (zur Einfiih-
rung z. B. Ender 2023) Ihr Fokus liegt auf den Strukturen und Regeln, die
sicherstellen, dass Schlussfolgerungen tatsachlich aus den zugrunde liegenden
Annahmen hervorgehen und nicht das Ergebnis fehlerhafter Uberlegungen
sind.

Im Gefiige der philosophischen Disziplinen nimmt die Logik eine besondere
Stellung ein. Wihrend sich andere Bereiche inhaltlichen Fragestellungen wid-
men, befasst sich die Logik mit dem Denken selbst, genauer gesagt mit den

27

17.01.2026, 19:28:32. - [r—


https://doi.org/10.5771/9783748963394-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung &Einfiihrung in die Philosophie

Regeln des folgerichtigen Schlieffens. Ohne diese Grundlagen verfehlt jede
philosophische Uberlegung ihr Ziel. Denn wer die Prinzipien logischen Den-
kens missachtet, bleibt — unabhéngig davon, woriiber er nachdenkt - bereits
im Ansatz stecken.

Wihrend uns die anderen philosophischen Teildisziplinen im weiteren Verlauf
des Buches noch ofter begegnen werden, ist das bei der Logik nicht der Fall.
Gleichwohl bleibt sie durch ihre Regeln des richtigen Schliefens immer pra-
sent. Aus diesem Grund widme ich mich im Folgenden den Grundprinzipien
der Logik etwas ausfiihrlicher, da sie das Handwerkszeug darstellen, auf das
wir anschlieffend stets zuriickgreifen konnen, wenn wir mit dem Philosophie-
ren beginnen.

Deduktive, induktive und abduktive Logik

Die deduktive Logik beschreibt eine Art des SchliefSens, bei der eine Konklusi-
on zwangsldufig aus den vorgegebenen Pramissen hervorgeht — vorausgesetzt,
die logische Struktur ist fehlerfrei. Aristoteles verdeutlicht dieses Prinzip in
seinem Werk ,Analytica Priora” mit einem bekannten Beispiel (Aristoteles
2007, 71al ff.). Aus den Aussagen ,Alle Menschen sind sterblich” und ,Sokrates
ist ein Mensch” folgt notwendig: Sokrates ist sterblich.

Diese Form des Denkens nennt man deduktiv: Sie nimmt allgemeine Annah-
men als Ausgangspunkt und leitet daraus eine zwingende Schlussfolgerung fiir
den Einzelfall ab. Dabei sind zwei Dinge entscheidend: Zum einen miissen die
Pramissen zutreffen und zum anderen muss die Struktur des Arguments stim-
mig sein. Die logische Form eines Schlusses beschreibt das abstrakte Muster,
das die Beziehung zwischen Pramissen und Ergebnis ordnet — losgel6st von
konkreten Inhalten.

Denn auch wenn die Pramissen zutreffen, kann eine Schlussfolgerung fehler-
haft sein, wenn die Struktur des Arguments mangelhaft ist. Ein Beispiel fiir
einen fehlerhaften Schluss: Alle Sdugetiere haben ein Herz, ein Hund hat ein
Herz, also ist ein Hund ein Sdugetier. Daraus félschlich abzuleiten: ,Ein Hund
ist ein Sdugetier, weil er ein Herz hat”, ist jedoch ein Trugschluss.

Das Problem liegt in der Struktur des Arguments: Die Pramissen liefern keine
ausreichende Grundlage, um die Zugehérigkeit zur Klasse der Sdugetiere zu
beweisen. SchliefSlich besitzen auch Vogel oder Fische ein Herz. Hier zeigt
sich der Fehlschluss darin, dass aus zutreffenden Annahmen eine Folgerung
gezogen wird, die aus der Struktur des Arguments nicht zwingend hervorgeht.

28

17.01.2026, 19:28:32. - [r—


https://doi.org/10.5771/9783748963394-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.3. Die Philosophie und einige ihrer Disziplinen

Eine korrekte logische Form muss garantieren: Wenn die Pramissen stimmen,
folgt daraus die Konklusion unausweichlich.

Die induktive Logik verfolgt einen anderen Weg des Schliefiens. Hierbei geht
es darum, aus einzelnen Beobachtungen allgemeine Gesetzmafligkeiten abzu-
leiten. Wer etwa wiederholt erlebt, dass die Sonne jeden Morgen aufgeht,
konnte daraus den Schluss ziehen: ,Die Sonne wird auch morgen aufgehen”
Im Unterschied zur Deduktion bietet eine solche Folgerung jedoch keine
absolute Sicherheit. Sie bleibt unsicher, da sie auf Erfahrungen und Wahr-
scheinlichkeiten beruht. Selbst eine lange Reihe gleichartiger Beobachtungen
garantiert nicht, dass sich das Muster immer fortsetzt. Theoretisch konnte ein
unvorhergesehenes Ereignis — etwa ein Kometeneinschlag - verhindern, dass
wir den ndchsten Sonnenaufgang erleben. Die Induktion erdffnet zwar neue
Erkenntnisse, bleibt jedoch stets dem Risiko des Irrtums ausgesetzt.

Die abduktive Logik stellt einen dritten grofien Weg des Schlussfolgerns dar,
insbesondere bei der Entwicklung von Hypothesen. Sie zielt darauf ab, die
plausibelste Erkldarung fiir beobachtbare Phanomene zu finden. Ein bekann-
tes Beispiel ist die medizinische Diagnostik: Eine Arztin bemerkt bei einem
Patienten Symptome wie Fieber, Husten und Atembeschwerden. Daraus lei-
tet sie die Hypothese ab: ,Der Patient konnte an einer Lungenentziindung
leiden, da diese typischerweise solche Anzeichen hervorruft” Hier zeigt sich
das abduktive Denken: Aus den Befunden (Symptome a, b und ¢) wird die
wahrscheinlichste Erklarung (Lungenentziindung) abgeleitet. Im Unterschied
zur Deduktion folgt die Schlussfolgerung hier jedoch nicht zwangslaufig aus
den Pridmissen. Es handelt sich vielmehr um eine Vermutung, die zwar na-
heliegend ist, aber offenlésst, dass auch andere Ursachen denkbar sind. Die
Stirke der Abduktion liegt darin, eine Hypothese zu formulieren, die sich
anschlieflend tiberpriifen lasst.

Gerade in der Sozialen Arbeit spielt die abduktive Logik eine entscheidende
Rolle, etwa beim Verstehen komplexer Fallkonstellationen. So wie eine Arztin
Symptome deutet, analysiert die Fachkraft in der Sozialen Arbeit Anzeichen
in Biografien, Verhaltensweisen oder sozialen Kontexten, um eine tragfihige
Hypothese zur gegenwirtigen Lebenslage eines Menschen zu entwickeln.

Das zentrale Anliegen der Logik ist das Aufdecken von Fehlschliissen, also
Denkfehlern, die Schlussfolgerungen ungiiltig machen, obwohl sie zunichst
plausibel erscheinen. Man unterscheidet zwischen formalen Fehlschliissen, die
auf logischen Strukturfehlern beruhen, und informellen Fehlschliissen, die
aus inhaltlichen Fehlern oder rhetorischen Tricks resultieren. Ein Beispiel fiir

29

17.01.2026, 19:28:32. - [r—


https://doi.org/10.5771/9783748963394-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung &Einfiihrung in die Philosophie

einen formalen Fehlschluss ist der Fehlschluss der Bejahung des Konsequens.
Beispiel: ,Wenn es regnet, wird die Strafle nass” Die Strafle ist nass, also hat
es geregnet. Dies klingt logisch, dabei werden aber andere Erklarungen (z. B.
ein Wasserrohrbruch) aufler Acht gelassen. Ein Beispiel fiir einen informellen
Fehlschluss ist der Strohmann-Fehlschluss, bei dem die Position eines anderen
absichtlich verzerrt wird, um sie leichter angreifen zu kénnen. Wer dafiir
Beispiele sucht, wird in jeder politischen Talkshow fiindig.

Logik hilft uns also aufzudecken, wann wir méglicherweise von falschen An-
nahmen ausgehen oder wann unsere Argumente nicht so stichhaltig sind,
wie wir denken. Das kann der Fall sein, wenn sie weder den Regeln der
deduktiven noch der induktiven Logik folgen oder nicht einmal als taugliche
Hypothesen im Sinne der abduktiven Logik gelten kénnen. Logik hilft uns
also, uns nicht von Gefiihlen, Vorurteilen oder scheinbaren Zusammenhéngen
leiten zu lassen, sondern nachvollziehbare und iiberzeugende Argumente zu
formulieren. Deren Stringenz kann dann mit anderen diskutiert und hinter-
fragt werden. So entsteht Wissen, das nicht auf tonernen Fiiflen steht.

1.3.5. Ethik

Die Ethik zdhlt seit ihren Urspriingen in der Antike zu den Kernbereichen
philosophischer Reflexion. Sie stellt grundlegende Fragen danach, was unser
Leben gelingen ldsst und wie wir verantwortungsvoll handeln kénnen (vgl.
Pieper 2017; Hibner 2024). In ihrer sozialethischen Ausprigung nimmt sie
dariiber hinaus besonders das Anliegen sozialer Gerechtigkeit in den Blick.

Im Mittelpunkt stehen dabei Vorstellungen davon, was Menschen als gut und
erstrebenswert empfinden, sowie die Werte und Normen, an denen sie sich in
ihrem alltiglichen Handeln orientieren. Dabei erschéopft sich die Ethik nicht
in der bloflen Beschreibung menschlichen Verhaltens. Vielmehr richtet sie
ihren Blick tiefer und hinterfragt Beweggriinde: Was veranlasst uns zu einer
Handlung, was treibt uns innerlich an? Und wodurch gewinnt ein Leben an
Tiefe, Sinn und Erfillung?

Wer ethisch reflektiert, setzt sich bewusst mit den eigenen Prinzipien und
Wertvorstellungen auseinander, die das personliche Handeln prigen. Gerade
in der Sozialen Arbeit, in der Entscheidungen oftmals umfangreiche Folgen
fir das Leben anderer Menschen haben konnen, bildet ethische Reflexion eine
unverzichtbare Grundlage und Orientierung.

30

17.01.2026, 19:28:32. - [r—


https://doi.org/10.5771/9783748963394-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.3. Die Philosophie und einige ihrer Disziplinen

Dabei lasst sich die Ethik in drei zentrale Bereiche gliedern:

1. Die Metaethik fragt nach der Bedeutung moralischer Begriffe wie ,,gut” oder
»richtig” und untersucht, ob moralische Urteile einen objektiven Wahrheits-
anspruch besitzen oder vielmehr personliche Einstellungen und kulturelle
Pragungen widerspiegeln.

2. Die normative Ethik beschiftigt sich konkret damit, wie Menschen handeln
sollten. Sie entwickelt Prinzipien und Kriterien, anhand derer wir beurteilen
kénnen, ob eine Handlung moralisch richtig oder falsch ist.

3. Die angewandte Ethik schlieSlich tbertrigt diese moralischen Prinzipien in
konkrete Lebens- und Berufsfelder. Sie widmet sich ethischen Herausforde-
rungen in Praxisbereichen wie Medizin, Wirtschaft und insbesondere der
Sozialen Arbeit, um in komplexen Entscheidungssituationen eine hilfreiche
Orientierung zu bieten.

Drei normative Ethiken: Deontologie, Utilitarismus und Tugendethik

Die wichtigsten ethischen Ansdtze lassen sich in drei grofie Richtungen glie-
dern: die deontologische Ethik, den Utilitarismus und die Tugendethik. Je-
der dieser Ansdtze beleuchtet die Frage, was gutes und richtiges Handeln
ausmacht, auf seine Weise und bietet wertvolle Impulse, um ethische Heraus-
forderungen in der Sozialen Arbeit besser zu verstehen und in der Praxis
umzusetzen.

Die deontologische Ethik setzt klar definierte Prinzipien und moralische Re-
geln in den Mittelpunkt. Thr bekanntester Vertreter, Inmanuel Kant, vertrat
die Auffassung, dass bestimmte Handlungen unabhéngig von ihren Konse-
quenzen entweder richtig oder falsch sind. Zentral ist hier die Idee der inneren
Pflicht: Moralisches Handeln griindet auf Vernunft und Achtung ethischer
Grundsitze - selbst wenn dies personliche Nachteile mit sich bringen kénnte.

Der Utilitarismus, gepragt von Denkern wie Jeremy Bentham und John Stuart
Mill, bewertet Handlungen danach, welche Folgen sie haben. Eine Handlung
gilt dabei als moralisch richtig, wenn sie méglichst viel Gliick und moglichst
wenig Leid fiir moglichst viele Menschen hervorbringt. Entscheidend ist der
Gedanke, dass moralisches Handeln das Wohl der Gemeinschaft férdert und
aktiv Leid reduziert.

Die Tugendethik, die maf3geblich auf Aristoteles zuriickgeht, legt den Schwer-
punkt weniger auf einzelne Handlungen als vielmehr auf die Entwicklung
eines guten Charakters. Sie fragt danach, was es bedeutet, ein guter Mensch

31

17.01.2026, 19:28:32. - [r—


https://doi.org/10.5771/9783748963394-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung &Einfiihrung in die Philosophie

zu sein. Dabei stehen Eigenschaften wie Gerechtigkeit, Mut und Mitgefiihl
im Vordergrund. Ziel der Tugendethik ist es, Menschen dazu zu befdhigen,
in verschiedensten Lebenssituationen besonnen und im Einklang mit diesen
Charaktereigenschaften zu handeln.

1.3.6. Anthropologie: Die Lehre vom Wesen des Menschen

Immanuel Kant fasste den Kern menschlicher Erkenntnis und Reflexion in
drei grundlegenden Fragen zusammen. Was kann ich wissen? Was soll ich
tun? Was darf ich hoffen?” Hinter diesen Fragen verbirgt sich bei Kant eine
vierte, umfassendere Frage: ,Was ist der Mensch?” An diesem Punkt setzt die
philosophische Anthropologie an, eine Disziplin, die das Wesen des Menschen
ergriindet.

Sie geht iiber einfache Definitionen des Menschen hinaus. Es geniigt ihr nicht,
ihn lediglich von Tieren oder Pflanzen abzugrenzen. Stattdessen betrachtet
sie den Menschen im Spannungsverhéltnis von Natur und Kultur, Freiheit
und Bestimmung sowie Individualitit und Gemeinschaft. Sie versucht, ihn
als komplexes, widerspriichliches und vielschichtiges Wesen zu verstehen, das
gleichermafien von biologischen, kulturellen und sozialen Faktoren geprigt
wird.

Als eigenstandige philosophische Disziplin entstand die philosophische An-
thropologie erst im 20. Jahrhundert. In der deutschen Tradition haben vor al-
lem Max Scheler (1874-1928) und Helmuth Plessner (1892-1985) entscheidend
zu ihrer Entwicklung beigetragen.

Max Scheler hebt in seiner Anthropologie (Scheler 1916) besonders die geistige
Dimension des Menschen hervor. Im Mittelpunkt steht dabei dessen einzigar-
tige Fahigkeit, Werte zu erkennen und zu lieben, wodurch er in eine besondere
Beziehung zur Welt tritt. Wahrend Tiere laut Scheler vor allem von Instinkten
und Trieben geleitet werden, besitzt der Mensch die Fahigkeit zur inneren
Distanzierung von unmittelbaren Bediirfnissen. Er unterscheidet nicht nur
zwischen Angenehmem und Unangenehmem, sondern auch zwischen objekti-
ven Werten wie Schonheit, Gilite oder Heiligkeit. Gerade diese Fahigkeit sieht
Scheler als Ausdruck des menschlichen Geistes, der den Menschen wesentlich
von anderen Lebewesen unterscheidet. Scheler versteht den Menschen deshalb
als geistiges Wesen, dessen Existenz iiber rein biologische Aspekte hinausgeht.
Besonders hervorzuheben ist die Rolle der Liebe: Sie ermdglicht dem Men-
schen, iiber sich hinauszugehen und dem anderen offen zu begegnen. Scheler
positioniert den Menschen in einer Zwischenstellung: Er ist weder rein in-

32

17.01.2026, 19:28:32. - [r—


https://doi.org/10.5771/9783748963394-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.3. Die Philosophie und einige ihrer Disziplinen

stinktbestimmt noch ausschliellich geistig, sondern verbindet beide Aspekte
in sich. Diese Doppelnatur prigt sein Leben und stellt ihn immer wieder vor
ethische Herausforderungen.

Einen anderen Ansatz verfolgt Helmut Plessner in seiner Anthropologie
(Plessner 1928). Er entwickelt den Begrift der exzentrischen Positionalitit, um
die Sonderstellung des Menschen zu erklaren. Wihrend Tiere eine zentrische
Positionalitdt haben - sie stehen in direkter Beziehung zu ihrer Umwelt und
ihrem Korper, ohne sich selbst reflexiv zu betrachten -, besitzt der Mensch die
Fahigkeit, sich selbst von auflen zu betrachten. Er kann sich als handelndes
Subjekt begreifen und gleichzeitig aus der Perspektive eines Aufienstehenden
iiber sich nachdenken. Diese exzentrische Positionalitét fiithrt zu einer grund-
legenden Ambivalenz: Der Mensch ist einerseits in seinem Korper verankert
und andererseits in der Lage, sich von ihm zu distanzieren. Dies driickt sich
unter anderem in der Sprache, in kulturellen Ausdrucksformen und in der
Fahigkeit zur Selbstkritik aus. Plessner betont, dass diese besondere Form der
Selbstwahrnehmung dem Menschen zwar eine grofe Freiheit gibt, aber auch
eine existentielle Unsicherheit mit sich bringt. Der Mensch muss sich selbst
definieren, ist aber zugleich nie ganz mit sich identisch.

Ein zentrales Element in Plessners Anthropologie ist die kiinstliche Gestaltung
der Umwelt. Wahrend Tiere instinktiv reagieren, schaftt der Mensch Kultur
und Technik, wodurch sich seine Exzentrizitit zeigt. Das gibt ihm grofle
Freiheit, bringt aber auch jede Menge Unsicherheiten mit sich.

Sowohl Scheler als auch Plessner beschiftigten sich daher intensiv mit den
Grenzen der menschlichen Freiheit. Scheler untersucht, inwieweit die Er-
kenntnis von Werten den Menschen von biologischen Zwiéngen befreit. Pless-
ner betrachtet die exzentrische Positionalitdt dagegen als Quelle von Unsicher-
heit und Gestaltungskraft. Beide zeigen, dass der Mensch zwischen Natur und
Kultur, Trieb und Geist sowie Determination und Freiheit existiert.

1.3.7. Asthetik: Die Frage nach dem Schénen

Abschlielend werfen wir einen kurzen Blick auf die Asthetik als philosophi-
sche Disziplin (einfithrend Reicher 2005). Sie nimmt zwar innerhalb des phi-
losophischen Kanons eher eine randstidndige Position ein, aus der Perspektive
der Sozialen Arbeit ist sie jedoch nicht unbedeutend. Die Asthetik beschiftigt
sich mit Fragen des Schonen und Kunstvollen sowie deren Erleben. Sie un-
tersucht, was uns beispielsweise an Kunstwerken, Naturerscheinungen oder
Alltagsgegenstianden fasziniert und nach welchen Kriterien wir etwas als schon

33

17.01.2026, 19:28:32. - [r—


https://doi.org/10.5771/9783748963394-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung &Einfiihrung in die Philosophie

oder dsthetisch ansprechend beurteilen - und damit unsere Umwelt einer
normativen Bewertung unterziehen.

Asthetik ist nicht nur eine Frage des subjektiven Geschmacks oder individuel-
ler Vorlieben, die in den Bereich des Privaten gehoren, sondern auch eine
Frage nach den tieferen Strukturen, die unser dsthetisches Empfinden prigen.
Zentral ist dabei die Unterscheidung zwischen subjektiven und objektiven
Zugingen zur Asthetik. Wihrend einige Theorien - etwa die von Platon
oder Immanuel Kant — Schonheit als inhdrente Eigenschaft von Gegenstin-
den begreifen, sehen andere, wie Friedrich Nietzsche oder Theodor Adorno,
Schonheit als Ergebnis individueller Wahrnehmung und Interpretation im
kulturellen und gesellschaftlichen Kontext. Fiir die dsthetische Erfahrung ist
die Rolle der sinnlichen Wahrnehmung und der Emotionen entscheidend. Ein
asthetisches Urteil erfordert, dass wir uns auf etwas einlassen, es aufmerksam
betrachten und seine Form, Struktur und Bedeutung in einer ganzheitlichen
Erfahrung erfassen.

Mit der Entwicklung der modernen Gesellschaft hat sich die dsthetische Phi-
losophie auf neue Bereiche ausgedehnt. Nicht nur klassische Kunstwerke, son-
dern auch Alltagsgegenstinde, digitale Medien und Phidnomene der Popkultur
riicken in den Fokus. Moderne Theorien, wie die Asthetik der Postmoderne
— etwa bei Jean-Frangois Lyotard oder Jacques Derrida - beschiftigen sich
mit der Auflésung traditioneller Schonheitsvorstellungen und der Pluralitit
von Stilen und Ausdrucksformen. Interkulturelle Ansatze untersuchen, wie un-
terschiedliche Kulturen das Schone definieren und erfahren. Pierre Bourdieus
Theorie des Habitus (vgl. Bourdieu 1979) zeigt, dass ésthetische Vorlieben und
Bewertungen sozial gepragt sind und mit gesellschaftlichen Machtverhéltnis-
sen zusammenhéngen.

In der heutigen digitalen Welt spielt die dsthetische Wahrnehmung eine noch
groflere Rolle. Soziale Medien wie Instagram oder TikTok leben von visuellen
Inszenierungen und beeinflussen unser Verstandnis von Schonheit und Kunst.
In virtuellen Realititen und Videospielen nutzen Designerinnen und Entwick-
lerinnen &sthetische Prinzipien, um immersive Erlebnisse zu schaffen.

Diese Erweiterung des asthetischen Horizonts zeigt, dass asthetische Erfah-
rungen ein wichtiger Teil unseres Lebens sind und uns in den unterschied-
lichsten Bereichen - von Architektur und Mode bis hin zu Musikvideos und
Street Art — begegnen, auch wenn wir sie nicht immer bewusst wahrnehmen.

34

17.01.2026, 19:28:32. - [r—


https://doi.org/10.5771/9783748963394-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.4. Vorlaufiges Fazit

1.4. Vorlaufiges Fazit: Die Bedeutung der Philosophie und ihrer
Disziplinen fiir die Soziale Arbeit

Nach diesem Schnelldurchlauf durch unterschiedliche Teildisziplinen der Phi-
losophie sollte nun schon ein gewisses Gefiihl dafiir entstanden sein, wie
vielfaltige Bezugspunkte zur Sozialen Arbeit (un)mittelbar sicht- und spiirbar
werden.

Denkanstof3
Stell dir vor, du bist Sozialarbeiterin und stehst vor der Herausforde-
rung, einem Jugendlichen zu helfen, der aufgrund seiner sozialen
Herkunft keine Chancen auf dem Arbeitsmarkt sieht und u.a. deshalb
am Sinn seines Daseins zweifelt. Gleichzeitig arbeitest du mit einer
Biirgerinitiative in einem Stadtteilprojekt, um die lokalen Anwohner
in ihrer Autonomie zu starken und mehr soziale Gerechtigkeit her-
zustellen. Was verbindet diese scheinbar so unterschiedlichen Aufga-
ben? Es sind die grundlegenden — und doch so unterschiedlichen —
philosophischen Fragen nach sozialer Gerechtigkeit, Autonomie und
dem Sinn des Lebens, die sich durch die tagliche Arbeit ziehen. Zu-
gleich sind es drei philosophische Grundfragen, iiber die die Mensch-
heit seit Jahrtausenden nachdenkt: Was bedeutet soziale Gerechtig-
keit? Was ist ein selbstbestimmtes und authentisches Leben? Was ist
der Sinn des Lebens?

Diese alltdglichen Herausforderungen und Verstrickungen von Sozialarbeiten-
den in origindr philosophische Fragestellungen zeigen exemplarisch, wie latent
und unabweisbar die Soziale Arbeit mit der Philosophie konfrontiert ist. Um
diesen Punkt noch konkreter herauszuarbeiten, ist es hilfreich, einen Blick da-
rauf zu werfen, wie sich Soziale Arbeit selbst versteht. Welcher Ausgangspunkt
konnte dafiir besser geeignet sein, als die internationale Definition Sozialer
Arbeit? Dort heif$t es (DBSH 2025):

Soziale Arbeit fordert als praxisorientierte Profession und wissenschaftliche Diszi-
plin gesellschaftliche Veranderungen, soziale Entwicklungen und den sozialen Zu-
sammenbhalt sowie die Starkung der Autonomie und Selbstbestimmung von Men-
schen. Die Prinzipien sozialer Gerechtigkeit, die Menschenrechte, die gemeinsame
Verantwortung und die Achtung der Vielfalt bilden die Grundlage der Sozialen
Arbeit. Dabei stiitzt sie sich auf Theorien der Sozialen Arbeit, der Human- und
Sozialwissenschaften und auf indigenes Wissen. Soziale Arbeit befahigt und ermu-
tigt Menschen so, dass sie die Herausforderungen des Lebens bewiltigen und das
Wohlergehen verbessern, dabei bindet sie Strukturen ein.

35

17.01.2026, 19:28:32. - [r—


https://doi.org/10.5771/9783748963394-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung &Einfiihrung in die Philosophie

In der Definition wird betont, dass die Soziale Arbeit sozialen Wandel, soziale
Entwicklung und sozialen Zusammenhalt férdert sowie die Autonomie und
Selbstbestimmung von Menschen starkt. Diese Begriffe bilden die zentralen
Eckpfeiler der fachlichen Grundlage und Legitimation der Sozialen Arbeit.
Soziale Gerechtigkeit, Menschenrechte und die Achtung der Vielfalt stellen
dabei die ethische Orientierung dar.

Obwohl wir alle Vorstellungen von grundlegenden philosophischen Begriften
wie Gerechtigkeit, Sinn, Autonomie, Gemeinschaft, Vernunft, Macht oder dem
guten Leben haben, bleiben diese oft intuitiv und wenig reflektiert. Das Philo-
sophieren erdffnet die Mdoglichkeit, vom bloflen Bauchgefiihl zu bewussten,
begriindeten Positionen zu gelangen, die sowohl theoretisch fundiert als auch
praktisch handlungsleitend sein kénnen. Philosophisches Nachdenken hilft,
die komplexen und oft widerspriichlichen Realititen der Sozialen Arbeit klarer
zu erkennen und reflektierter damit umzugehen.

Die Metaphysik beschaftigt sich mit grundlegenden Fragen nach dem Wesen
und der Identitdt des Menschen: Handelt er eigenstindig oder wird er durch
auflere Einflusse bestimmt? Fir die Soziale Arbeit ist das besonders relevant,
wenn es darum geht, ob Menschen ihr Leben selbstbestimmt gestalten kénnen
oder durch gesellschaftliche Bedingungen eingeschriankt werden. Hier wird
deutlich, dass Handlungsfahigkeit nicht allein eine individuelle Angelegenheit
ist, sondern stark von den sozialen Umstdnden abhédngt.

Die Erkenntnistheorie befasst sich damit, wie Wissen iiber soziale Probleme
entsteht und wer dariiber entscheidet, was {iberhaupt als problematisch gilt.
Vorstellungen davon, was als abweichend oder hilfebediirftig gilt, entstehen
selten aus neutralen Beobachtungen. Sie spiegeln vielmehr gesellschaftliche
Machtstrukturen wider. Deshalb ist ein kritisches Bewusstsein fiir die Soziale
Arbeit wichtig, um nicht ungewollt autoritdre oder bevormundende Denk-
muster zu verstirken.

Die Wissenschaftstheorie analysiert, welche Erkenntnismodelle in der Sozia-
len Arbeit dominieren und wie wissenschaftliche Aussagen entstehen. Zwar ist
evidenzbasierte Praxis ein wichtiges Konzept, doch sollte es nicht unkritisch
tibernommen werden. Entscheidender als die reine Wirksamkeit ist die Frage,
wer dariiber bestimmt, welche Ziele verfolgt werden und was als erfolgreich
gilt. Wissenschaftliche Standards spiegeln also immer auch Werturteile und
gesellschaftliche Interessen wider.

36

17.01.2026, 19:28:32. - [r—


https://doi.org/10.5771/9783748963394-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.4. Vorlaufiges Fazit

Die Logik hilft dabei, iiberzeugend zu argumentieren und Denkfehler zu ver-
meiden. Dies ist besonders wichtig, wenn Fachkrifte der Sozialen Arbeit ihre
Positionen in politischen Diskussionen oder 6ffentlichen Debatten vertreten
wollen. Klare und nachvollziehbare Argumente verleihen Glaubwiirdigkeit
und schiitzen davor, in populistische Vereinfachungen oder logische Trug-
schliisse zu geraten.

Die Ethik bietet Orientierung bei moralisch anspruchsvollen Entscheidungen
und hilft, das Spannungsverhaltnis zwischen Hilfe und Kontrolle auszubalan-
cieren. Gerade in der Sozialen Arbeit sehen sich Fachkrifte tdglich mit Situa-
tionen ohne einfache Antworten konfrontiert: Wie weit darf Hilfe gegen den
erklarten Willen einer Person gehen? Und wie rechtfertigt man kurzfristiges
Leiden, wenn langfristig Verbesserungen zu erwarten sind? Eine reflektierte
ethische Haltung verlangt, sowohl die Rechte der Betroffenen als auch die
Folgen des eigenen Handelns sorgfiltig abzuwégen.

Die philosophische Anthropologie fragt, was den Menschen ausmacht und
unter welchen Bedingungen ein erfiilltes Leben méglich ist. Diese Uberlegun-
gen treffen den Kern der Sozialen Arbeit, deren Ziel es ist, Menschen in
ihrer Entwicklung zu begleiten und zu fordern. Zentrale Fragen sind hierbei,
wie individuelle Stirken unterstiitzt werden konnen und welche Rahmenbe-
dingungen nétig sind, damit Menschen ihre Fahigkeiten entfalten kénnen.
Fachliches Handeln in der Sozialen Arbeit basiert somit immer auch auf einem
bestimmten Menschenbild.

SchlieSlich pragt auch die Asthetik die soziale Wirklichkeit — oft starker, als
zundchst sichtbar ist. Die Gestaltung sozialer Raume beeinflusst mafigeblich,
wie Menschen sich fiihlen, ob sie Vertrauen entwickeln und sich willkommen
fithlen. Ein Raum, der Offenheit, Wiarme und Gemeinschaft vermittelt, tragt
wesentlich zum Gelingen sozialer Angebote bei. Im Gegensatz dazu vermittelt
ein unfreundlich gestaltetes Jugendzentrum etwa eine andere, moglicherweise
entmutigende Botschaft. Asthetik ist also nicht nur ein schmiickendes Ele-
ment, sondern beeinflusst das soziale Erleben unmittelbar.

Literatur

Aristoteles (2007): Analytica priora. Buch I. Ubers. und komm. von T. Ebert
und U. Nortmann. Berlin: Akademie Verlag (Aristoteles Werke, Bd. 1).

Bourdieu, P. (1979): La distinction: Critique sociale du jugement. Paris: Les
Editions de Minuit.

37

17.01.2026, 19:28:32. - [r—


https://doi.org/10.5771/9783748963394-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung &Einfiihrung in die Philosophie

38

Chalmers, A. F. (2006): Wege der Wissenschaft: Einfiihrung in die Wis-
senschaftstheorie. Hrsg. von N. Bergemann. 6., verb. Aufl. Heidelberg:
Springer.

DBSH (2025): Deutschsprachige Definition Sozialer Arbeit. Online: https:/
/www.dbsh.de/profession/definition-der-sozialen-arbeit/deutsche-fa
ssung.html (abgerufen am 12.02.2025)

Ender, S. (2023): Logik: Eine Einfiihrung fiir das Philosophiestudium.
Stuttgart: UTB GmbH.

Ferry, L. (2007): Leben lernen: Eine philosophische Gebrauchsanweisung.
Ubers. von L. Kiinzli. 5. Aufl. Miinchen: Kunstmann, A.

Feyerabend, P. (1975): Against Method: Outline of an Anarchistic Theory
of Knowledge. London: New Left Books.

Hiibner, D. (2024): Einfiihrung in die philosophische Ethik. 4., durchges. u.
korr. Aufl. Stuttgart: UTB.

Kuhn, T. S. (1962): The Structure of Scientific Revolutions. Chicago: Univer-
sity of Chicago Press.

Lakatos, 1. (1978): The Methodology of Scientific Research Programmes:
Philosophical Papers. Volume 1. Cambridge: Cambridge University
Press.

Pieper, A. (2017): Einfiihrung in die Ethik. 7, aktual. Aufl. Stuttgart: UTB
GmbH.

Plessner, H. (1928): Die Stufen des Organischen und der Mensch: Einlei-
tung in die philosophische Anthropologie. Berlin: Walter de Gruyter.

Rapp, C. (2016): Metaphysik: Eine Einfiihrung. Miinchen: C. H. Beck.

Reicher, M. E. (2005): Einfiihrung in die philosophische Asthetik. Darm-
stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft (wbg).

Scheler, M. (1916): Der Formalismus in der Ethik und die materiale Werte-
thik: Neuer Versuch der Grundlegung eines ethischen Personalismus.
Halle an der Saale: Max Niemeyer.

Schnéadelbach, H. (2013): Erkenntnistheorie zur Einfiihrung. 4., unverand.
Aufl. Hamburg: Junius Verlag.

17.01.2026, 19:28:32. - [r—


https://www.dbsh.de/profession/definition-der-sozialen-arbeit/deutsche-fassung.html
https://doi.org/10.5771/9783748963394-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.dbsh.de/profession/definition-der-sozialen-arbeit/deutsche-fassung.html

	1. Einleitung &Einführung in die Philosophie
	1.1. Zum Aufbau des Buches
	1.2. Was ist Philosophie? Eine persönliche Perspektive zum Einstieg
	Philosophieren als praktische Tätigkeit: Zwischen Denken lernen und Leben lernen

	1.3. Die Philosophie und einige ihrer Disziplinen
	1.3.1 Metaphysik: Die Frage nach dem Sein
	1.3.2. Erkenntnistheorie: Die Frage nach dem Wissen
	1.3.3. Wissenschaftstheorie
	1.3.4. Logik: Die Kunst des richtigen Denkens
	Deduktive, induktive und abduktive Logik
	1.3.5. Ethik
	Drei normative Ethiken: Deontologie, Utilitarismus und Tugendethik
	1.3.6. Anthropologie: Die Lehre vom Wesen des Menschen
	1.3.7. Ästhetik: Die Frage nach dem Schönen

	1.4. Vorläufiges Fazit: Die Bedeutung der Philosophie und ihrer Disziplinen für die Soziale Arbeit


