Anmerkungen zur Soziologie des Islams

I

Die fachsoziologische Analyse des Islams setzt mit dem Werk Max
Webers ein, mit der Religions- und Rechtssoziologie (Weber 1980:
446ff., 4741f.). Weber identifizierte zwei grundsitzliche Unterschiede
gegeniiber dem Christentum: erstens den Mangel an einer Ethik der
innerweltlichen Askese und zweitens die religiose Stiitzung patrimo-
nialer Pfriinden-Verhiltnisse, die die Entstehung des Privateigentums
und eines biirgerlichen Rechtsstaats verhindern. In beiden Bedingun-
gen sieht Weber auch den Grund der Abwesenheit kapitalistischer
Wachstumsbedingungen.

Was man herkdmmlicherweise »Soziologie des Islams« genannt hat,
sind Studien und theoretische Beitrage, die sich auf die Bestitigung
oder die Zuriickweisung dieser beiden Thesen Max Webers beschrin-
ken und damit im Dualismus und Komparativismus des Modernisie-
rungsdenkens verhaftet bleiben (Rodinson 1971; Zubaida 1972; Turner
1974; Schluchter 1987).!

In Frankreich und in der angelsichsischen Welt sind jedoch — oft
parallel hierzu — schon frith auch Studien entstanden, die davon ausge-
hen, daf§ der Islam selbst eine besondere Gesellschaftslehre beinhalte
(Roberts 1990; Charnay 1977).> Auch konnte gezeigt werden, daf die
sozialen Gebote des Koran und der kanonischen Texte in den zeitli-
chen und riumlichen Dimensionen der Ausbreitung des Islams zu ei-
ner Vielfalt sozialer und politischer Praxis gefithrt haben (Geertz
1971).

Ein weiteres Gebiet stellt die soziologische Beschaftigung mit isla-
mischen Sektenbewegungen dar’ und spiter — und im Zusammenhang
damit — die Analyse der islamischen politischen Bewegungen der
1970er und 1980er Jahre. Es lassen sich hier zwei Hauptrichtungen be-
stimmen: erstens die Bedeutung des islamischen Idioms als emanzipa-
tive, kulturelle Selbstbestimmung gegen Fremdherrschaft, westlichen
Kolonialismus und den Einfluff der Moderne (z.B. Enayat 1982).
Zweitens die retrospektive Wiederentdeckung der islamischen Sym-
bolwelten (z.B. Gilsenan 1982) durch einzelne soziale Gruppen
(‘Ulama, Handler, Ziinfte etc.), die sich zu jenen Prozessen der Siku-
larisierung und Modernisierung, die den post-kolonialen Prozef§ der

239

- am 14.02.2026, 09:20:05. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839400470-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL IV

Nationwerdung begleiten, in einen Gegensatz gesetzt sehen (z.B. Eik-
kelman 1976).

Diese unterschiedlichen Ansitze soziologischer Betrachtung des
Islams tibersetzten nur die Varianten des Bildes der traditionalen isla-
mischen Kultur in den wissenschaftlichen Diskurs der Moderne.* Ich
lege an diesen Stelle Wert darauf, dieser Feststellung die Beobachtung
hinzuzufiigen, dafl der wissenschaftliche Objektivismus, der sich an
der Vielfalt dessen reibt, was er als Wesen und Struktur des Islams zu
bestimmen versucht, mit den Bewegungen der Politisierung des Islams
und dem Entstehen eines modernistischen islamischen Selbstbegriffs
zeitlich zusammenfillt (vgl. Stauth 1996: 17-42). Doch ist der intrinsi-
sche Zusammenhang zwischen wissenschaftlicher Bestimmung von
Wesen und Struktur des Islams und dem modernen Kampf um kultu-
relle Anerkennung des Islams noch kaum Gegenstand wissenschaftli-
cher Forschung.’

Robert Bellah, der Doyen der amerikanischen Religionssoziologie,
beschreibt das Wiedererstarken der »traditionalen Religionen« als Pro-
blem des modernen Wandels sozialer Ordnung. Er stellt noch 1978
fest: » Aus der Sicht der traditionalen Religionen kultiviert die moder-
ne Ideologie mit ihrer Suche nach materieller Erlosung nur Motive wie
Geiz, Neid und Herrschsucht, die am stirksten die Moglichkeit geisti-
ger Erfiillung verhindern« (Bellah 1978: 148).

Die herkommliche Religionssoziologie bleibt im dichotomischen
Evolutionismus der Modernisierungstheorien befangen. Macht man
sich, wie es Colonna (1995) tut, die Religionssoziologie selbst zum
Gegenstand, so zeigt sich aber ein ginzlich neues Bild, das nicht mehr
durch den Gegensatz von Vormoderne und Moderne, sondern durch
variierende Stufen der Inklusion des Islams als nicht-westliche Kultur
in den Diskurs der Moderne gekennzeichnet ist. Die Konflikte und
Widerspriche sind damit jedoch weder auf lebenspraktischer Ebene,
noch in Hinsicht auf die soziologische Theorie einfacher geworden.
Die Frage, die sich fur die heutige Soziologie des Islams am dringend-
sten stellt, lautet: Was passiert mit der »traditionalen Religion« gerade
auch in nicht-westlichen Gesellschaften, wenn sie zur modernen Reli-
gion geworden ist. Was wird aus traditionaler Religion, wenn sie mo-
derne Ideologie ersetzt, ja wenn sie in der gesellschaftlichen Funktion
moderner Ideologie wirkt? Lassen Sie mich an diese Frage in der gebo-
tenen Kiirze ein paar vorliufige Uberlegungen anschlieen.

240

- am 14.02.2026, 09:20:05. e


https://doi.org/10.14361/9783839400470-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN ZUR SOZIOLOGIE DES ISLAMS

II

»Soziologie« heifit die Lehre von der Gesellschaft oder vom Gesell-
schaftlichen. Sie erwuchs aus der Erkenntnis, dafl unterschiedliche
Ideen, Gottes- oder Naturvorstellungen sich auf die Formen des Zu-
sammenlebens der Menschen untereinander auswirken.

Sie entstand als eine Modewissenschaft in Frankreich, wo sie das gei-
stige Leben seit der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts beherrschte
und im Grunde bis heute noch stark beherrscht. In Frankreich gab es
dementsprechend auch seit 1885 an der Ecole des Hautes Etudes einen
Lehrstuhl fur Islamwissenschaften und seit 1902 am College de France
ein Ordinariat fir islamische Soziologie (vgl. Flick 1955: 269). In
Deutschland bemiihte sich Martin Hartmann mit durchaus skurrilen
Vorstellungen iiber das Soziologische und im Grunde nur mit termi-
nologischen Entlehnungen, die Sache der Soziologie in die Islamwis-
senschaft einzufithren. Vergeblich, wie wir wissen. Und doch wire es
verfriiht zu sagen, die »Islamwissenschaft« des 19. und beginnenden
20. Jahrhunderts habe mit Soziologie nichts zu tun, habe nichts zu tun
mit dem Einbau vormoderner Religion in den kulturiibergreifenden
Diskurs der Moderne. Es sind vielmehr durchaus Bereiche zu identifi-
zieren, die ein enges Beriihrungsfeld zwischen Islamwissenschaft und
Soziologie umschreiben. Sie stehen heute wie damals im Zeichen der
modernen »Riickkehr zur Religion« und der Wiederentdeckung des
Orients als des Kulturraums der Geburt der Weltreligionen.

Die »groflen« Islamwissenschaftler machten sich noch insgeheim
tiber die »Soziologie« eines Martin Hartmann lustig. N6ldeke, Snouck
Hurgronje, C.H. Becker belichelten seinen »proletarischen« Geist und
den gewifl von Simmel iibernommenen Begriff der »Gesellung«, in den
sich Hartmann verliebt hatte. Stellvertretend fiir die vielen Auslassun-
gen tiber Hartmann hier nur ein Zitat aus einem Brief von Noldeke an
Goldziher vom 7.2.1915:

»Die Thesen Caetanis und Lammens werden durch ziigellose Adepten ins un-
geheuerliche iibertrieben. Es kommt so weit, dafl fiir die Entstehung des Islams
Muhammed als ganz zufillige Nebenfigur und als hauptsichlichster Entste-
hungsgrund die Getreidepreise in Mekka betrachtet werden. Martin Hartmann

241

- am 14.02.2026, 09:20:05. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839400470-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL IV

ist im Stande, auch diese Behauptung stilistisch auszuformen. Nahe ist er
dran.«
(zit. in Simon 1986: 375)

Die deutschsprachigen, in Deutschland geschulten und dem Rationa-
lismus und Humanismus der deutschen Aufklirung verpflichteten Be-
griinder der Islamwissenschaft hatten sich lingst dariiber verstindigt,
daf} und wie Islamwissenschaft soziologisch zu sein hitte. Sie beneide-
ten zwar Lammens und Caetani, denen es gelungen war, mit einer ma-
terialistischen Soziologie auch fiir Historiker neues Licht in die islami-
sche Frithgeschichte zu bringen. Noldeke, Goldziher, Wellhausen und
Becker entwickelten dagegen ein inneres, begreifendes, kulturiibergrei-
fend ausfihlendes, auf die Psychologie des Propheten gerichtetes Ver-
stindnis der sozialen Konstruktionen des Islams.” Sie blieben dabei
juflerlich »im Fach«, dem kritischen Rationalismus und der vorherr-
schenden »politischen Philologie«® verpflichtet. Erst nach der Nie-
derlage von 1918 legte Becker ein offenes Bekenntnis zur Soziologie
ab. Im Grunde muff man ithm, dem Islamwissenschaftler, der dann als
Bildungsreformer einer sozialdemokratischen Regierung einen sprich-
wortlich Humboldtschen Humanismus pflegte, fiir die Institutionali-
sierung des Faches Soziologie an den deutschen Universititen dankbar
sein.”

Lange bevor Becker seinen beriihmten Aufsatz »Der Islam als Pro-
blem« (1910)"° veroffentlichte, erschien in der Vosschen Zeitung ein
Beitrag von Lou Andreas-Salomé (die damals in religionswissenschaft-
lichen Dingen journalistisch dilettierte, die Wunderfrau oder das weib-
liche enfant terrible des deutschen Geisteslebens der Jahrhundertwen-
de) unter dem Titel: »Das Problem des Islams« (1894a, 1894b). Man
muf sicherlich den Bogen der Vernetzungen nicht zu weit spannen.
Tatsache ist aber, dafl im Jahre 1894 Lou Andreas-Salomés Nietz-
sche-Buch erscheint (1894c)"!, dal Max Weber in diesem Jahr mit der
Nietzsche-Lektiire beginnt'? und daff dies zum Kontext dieses Is-
lam-Artikels gehort. Lou Andreas-Salomé entwickelt hier — in vollig
un-, ja gegenrassistischer Absicht — aus den Schriften Dozys, Goldzi-
hers, Robertson Smiths, Snouck Hurgronjes und Wellhausens heraus
Nietzsches Gegensatz zwischen der Herrenmoral der urspriinglichen
Menschen des »freien Wiistenlebens« und des alten Arabertums und
der neuen Sklavenmoral der »religiésen Kultur« des Islams."” Sie fin-

242

- am 14.02.2026, 09:20:05. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839400470-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN ZUR SOZIOLOGIE DES ISLAMS

det diesen Gegensatz in Goldziher’s Ausarbeitungen des »Wider-
spruch(s) zwischen Muruwwa und Din, zwischen Altarabertum und
islamistischer Kultur« bestitigt und sieht im sozialen Moment der
Entwicklung der arabischen Religion zum Monotheismus keineswegs
eine »so hohe Errungenschaft ihrer Kultur« und nicht »den Gipfel-
punkt ihres religiosen Lebens« (Andreas-Salomé 1894a, 1894b).

Das Entscheidende an diesem Versuch ist, daff er — lange vor Weber
und Freud — auf die psychische Wirkung des Monotheismus abgestellt
ist, hier im Gegensatz zu Freud und Weber auf eindeutig negative
Weise: Es wird — wie zuvor schon in der deutschen Romantik beim
frithen Schlegel etwa — der auflerweltliche Individualismus der »natiir-
lichen Religion« — wenn man so will — freiheits- und kulturschopfe-
risch besetzt. Dagegen werden die moralischen »Gesetze« und Subli-
mierungsleistungen, die der Monotheismus auch im Islam hervor-
bringt, als Einschniirungen der schopferischen Entfaltungsmoglichkei-
ten der menschlichen Kultur bewertet.

Andreas-Salomé argumentiert weder antisemitisch noch proara-
bisch. Sie bleibt auch nicht dem Pro-Ariertum der philologisch be-
herrschten deutschen Geisteswissenschaften des 19. Jahrhunderts ver-
haftet."* Vielmehr handelt es sich um eine kultur- und modernititskri-
tische Position gegen den Zivilisierungseffekt des Monotheismus in
den Weltreligionen. Weber und Jaspers machen dann umgekehrt die
Grade des Ubergangs von auflerweltlichem Individualismus zu inner-
weltlichen Orientierungen fiir die ersten modernistischen Revolutio-
nen der Achsenzeit verantwortlich (Weber 1947: 237f,; Jaspers 1949).
Freud (1939) verbindet den Monotheismus des spiten Judentums mit
mentalen Sublimierungsleistungen, die dem modernen Zivilisations-
prozef} vorgelagert sind.

Der Andreas-Salomésche (1894a, 1894b) ist meines Wissens der er-
ste kulturtheoretische Versuch, die Wirkungen des Monotheismus und
der Ausgestaltung der Religionsvorstellungen auf den verwandten
Volkscharakter von Arabern und Juden - die urspriingliche Gottes-
verehrung bei den Juden, die hochste Entwicklung zum reinen Mono-
theismus — vor dem Hintergrund der Ergebnisse der »neuen« Islam-
wissenschaft zu reflektieren. Es mag erlaubt sein zu fragen, inwieweit
diese Konzeptualisierungen von Altarabertum und Islam - eine Kon-
zeptualisierung, die ja die Herrenmoral auf eine weltoffene, urspriing-
liche, naturverbundene Sikularitit, den Monotheismus aber als eine

243

- am 14.02.2026, 09:20:05. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839400470-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL IV

Art der moralischen Versklavung des freien Menschen begreift — iiber
das in der Islamwissenschaft damals iibliche Maf§ hinaus nun spiter in
den 1930er und 1940er Jahren trotz des dort vorherrschenden reinen,
d.h. politischen Philologieverstindnisses, zu jenen Kulten des alten
Arabertums und der orientalischen »Fiithrergestalten« fithrte (Schaeder
1934: 118£f., 1944; Hanisch 1995: 348ff.), der in der deutschen Main-
stream-Orientalistik noch lange iiber den Nationalsozialismus hinaus
vorherrschte. Es ist auch anzumerken, dafl Freud (1939 [1934-38]) -
sicher auch als Reaktion auf die Thesen seiner Schiilerin — die Kultur-
leistungen des Monotheismus affirmiert. Entscheidend aber ist hier,
dafl es 1894 einer fachfremden Intellektuellen erstmals gelang, der Is-
lamwissenschaft, die Hemmnisse philologischer Bindungen transzen-
dierend, einen soziologischen Kern abzuringen."

Soziologie des Islams beginnt hier mit einer — zugegebenermaflen
sehr weit gefaflten — Offenlegung und Neubestimmung der soziologi-
schen Episteme der Islamwissenschaft. Islamwissenschaft wird damit
selbst Kern und Gegenstand der Soziologie des Islams.

III

Meines Wissens stammt der erste deutsche islamwissenschaftliche
Fachtext, der sich zur soziologischen Betrachtungsweise expressis ver-
bis bekennt, aus dem Jahre 1935. Es handelt sich um einen Aufsatz von
Joseph Schacht, der damals in der Zeitschrift »Der Islam« unter dem
Titel »Zur soziologischen Betrachtung des Islamischen Rechts« er-
schien.'® Ehrlicherweise mufl man zugeben, daf} es hier mit der Sozio-
logie eher schlecht bestellt ist, denn Schacht unterzieht Max Webers
(im wesentlichen von Goldziher, Snouck Hurgronje und Becker be-
cinflufite) Thesen zur islamischen Rechtssoziologie'” nur der textlich
kritischen Prifung. Er kommt zu zwei wesentlichen Schlufifolgerun-
gen: Erstens soll Webers soziologische Betrachtungsweise dazu die-
nen, »eine bisher fehlende Charakterisierung« der »inneren Struktur«
des islamischen Rechts nachzuholen. Zweitens soll die » Anwendbar-
keit der soziologischen Fragestellung auf die islamische Rechtsge-
schichte« (Schacht 1935: 207) nachgewiesen werden.

Allerdings nicht ohne eine entscheidende soziologische Neubestim-
mung zu treffen: Gegen Webers Annahme eines auch fiir das islami-
sche Recht geltenden materiellen Rationalismus insistiert Schacht

244

- am 14.02.2026, 09:20:05. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839400470-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN ZUR SOZIOLOGIE DES ISLAMS

prinzipiell auf »der religiosen Fundierung des islamischen Gesetzes«,
die mit dem patrimonialen Charakter der Herrschaft nicht — wie Web-
er behauptet — in Zusammenhang stehe (Schacht 1935: 208). Dies hat
Auswirkungen sowohl auf die innere Differenzierung der Rechtsge-
biete als auch auf den Formcharakter des objektiven Rechts und
schliefflich grundlegend auf die Art der Rationalisierung des Rechts:
Es »ist die entscheidende Tatsache in der Geschichte der Shari’a nicht
die, dafl die >Losung der heiligen Gebote vom weltlichen Recht« aus-
blieb (das ist allerdings auch der Fall gewesen)« — wie Weber meint —

»sondern umgekehrt dafl die religiose Pflichtenlehre das vorhandene und einer
selbstindigen Weiterentwicklung fihige >weltliche Recht« durchdrang. Das Er-
gebnis war das gleiche: es entstand ein spezifisch unformales Recht.«

(Schacht 1935: 225)

Es darf in diesem Zusammenhang nicht vergessen werden, daf} zuvor
bereits Martin Plessner (0.]., ca. 1931) in seinem 1929 in Frankfurt ge-
haltenen Habilitationsvortrag den islamischen Wissenschafts- mit dem
islamischen Rechtsbegriff gleichgesetzt hat und so ankniipfend an dhn-
liche Ideen Goldzihers und Snouck Hurgronjes (vgl. Goldziher 1889:
352-370, 354) eine auch in der spiteren Islamwissenschaft vor allem
von Gotthelf Bergstrafler (1924: 76-81), dem Lehrer Schachts, und bis
auf heute gingige Vorstellung theoretisch zu fundieren versuchre,
nimlich, um es einmal mit den Worten von Otto Spies auszudriicken,
dafl der Islam »ohne Berticksichtigung des Rechts nicht gebiihrend
verstanden und in seinem Wesen nicht richtig erfafit werden kann«
(Spies 1965-1965: 80). Interessant ist hierbei durchaus, daf} Spies es in
bezug auf einen Teil des Schachtschen Werkes zur Einfiihrung in das
islamische Recht von 1964 im Jahre 1965 durchaus fiir angemessen
hilt, von »eine(r) soziologische(n) Betrachtung und Analyse des isla-
mischen Rechts zu sprechen, die in der Erfassung des Wesens und der
Struktur einmalig und einzigartig sind« (Spies 1965-1967: 80). Die
Frage, die sich mir stellt, ist die folgende: Sind die heutigen Bemithun-
gen islamischer Theoretiker, sind die aktuellen orthodoxistischen
Wiedererweckungen und modernen Rechtsverbindlich-Machungen
des islamischen Rechts ohne die »soziologischen« Anstrengungen ei-
nes Gotthelf Bergstrifler, eines Martin Plessner und eines Josef
Schacht iberhaupt denkbar? Ich tiberlasse es anderen, den mithsamen

245

- am 14.02.2026, 09:20:05. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839400470-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL IV

Weg der Geburt der Schachtschen Thesen in der deutschen Orientali-
stik der Vor- und Nachkriegszeit des Ersten Weltkriegs und den miith-
samen Weg ihrer Internationalisierung als Folge der Vorbereitung und
Durchfithrung des Zweiten Weltkriegs zu untersuchen. Aber die Frage
mufl — gemessen an den Uberwaltigenden, nicht immer negativen Re-
aktionen, wie das Beispiel Fazlur Rachmans zeigt — erlaubt sein: Wie
hat der islamwissenschaftliche Begriff von der — aber durchaus nicht
fiir die Form des praktischen Rechts unwirksamen — Praxisferne des
heiligen Rechts im Islam sich auf die heutige muslimische Rechtstheo-
rie ausgewirkt? Die Aktualitdt dieser Frage, die sich heute an den Affi-
ren »Rushdy«, »Nasr Hamid« und »Mykonos« kaum dringender stel-
len konnte, birgt auch die Erkenntnis in sich, dafl eine Soziologie, die
den Islam im Weberschen Sinne nur als innerlich kohirente Form reli-
gioser Weltanschauung untersucht, nicht mehr haltbar ist.

IV

Wie nun lafit sich die kritische Position gegeniiber der im Weberschen
Essentialisierungsgedringe verhafteten Soziologie konkretisieren? Wie
la8¢ sich, wenn der »originire«, der »urspriingliche« Islam oder gar das
»Wesen« islamischer Strukturen nicht mehr Gegenstand der Soziolo-
gie sein konnen, ein richtungweisendes Programm soziologischer Ana-
lyse noch bezeichnen?

Bei der Konstruktion moderner Kulturidentitit geht es um die Wir-
kungsgeschichte gerade jener als »originir« und »authochton« be-
zeichneten Ideen und Wesensmerkmale. Man muff dem hinzuftgen:
Die Bestimmung der »Geburt« und des »Ursprungs« Europas ist spa-
testens seit dem pro-arisch und anti-semitisch ausgeformten Diskurs
iber Mythologie und Wissenschaft in den Kulturphilosophien des 19.
Jahrhunderts in ein gegenseitiges Wechselspiel kulturiibergreifender
Interaktionen zwischen Europa und dem Islam — das Judentum ist hier
nicht unser Gegenstand, man muf es aber mitdenken — eingebunden.'®
Ich halte deshalb das weit gespannte Feld dessen, was man heute
Orientalismus und Re-Orientalisierung nennt — also den aus der Sicht
der »authochtonen« Orientalen revidierten, selbstentwickelten Orien-
talismus als Instrument der modernen Selbstfindung — fiir ein ganz
zentrales Feld soziologischer Kulturforschung.

Neben der Kulturschopfungsfunktion religioser Ideen und ihrer

246

- am 14.02.2026, 09:20:05. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839400470-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN ZUR SOZIOLOGIE DES ISLAMS

wechselhaften Rekonstruktionen ist thre Ordnungsfunktion von so-
ziologischer Brisanz. Die an Indien und Europa gewonnenen Unter-
scheidungsmodelle zwischen Holismus und Individualismus des fran-
zosischen Anthropologen Louis Dumont (1986) — auf das Verhiltnis
Europa und Islam bezogen — konnen durchaus zur Klirung herange-
zogen werden: Dumont unterscheidet zwischen einem holistischen
Prinzip des Sozialen und der Hierarchisierung einerseits und einem
individualistischen, 6konomistischen, egalitiren Prinzip sozialer Or-
ganisation andererseits. Nimmt man den (islamischen) Holismus und
den (westlichen) Individualismus einfach nur als »partiale Reprisenta-
tionen der Welt« (Todorov 1993: 398), wie jiingst Tzevetan Todorov
vorgeschlagen hat, dann konnte man beide als komplementire, den ge-
genseitigen Horizont der Ordnungsvorstellungen erginzende Prinzi-
pien verstehen.

\'

Die moderne Islamwissenschaft beginnt mit der Kritik der seit der
Frihromantik pro-arisch und anti-semitisch ausgelegten Mythos-Wis-
senschaft durch Ignaz Goldziher. Wihrend der junge Goldziher den
Orthodoxen seiner judischen Gemeinde in seiner Heimatstadt die
Notwendigkeit einer Verwissenschaftlichung ihrer Relgionspraxis als
Form der wirklichen, biirgerlichen Emanzipation und Integration pre-
digt, tritt er gegen die von Schlegel und Renan beherrschten Lehrmei-
nungen an, Juden und Arabern sei — weil ohne jede urspriingliche My-
thologie — der Zugang zu den hoheren Weihen der Wissenschaft und
Literatur verwehrt."” In Goldzihers semitischer Inklusion des Araber-
tums zeigt sich eine neue Form des komplementiren Kulturaus-
tauschs.

Ich frage mich, ob hier nicht die Analysen einer soziologischen
Kulturwissenschaft anzusetzen hitten, nimlich an der Kritik und Pa-
rodie der Kultur des forschenden Subjekts selbst, womit diese erst
einmal zur Disposition zu stellen wire.

Aber noch bevor man von Komplementaritit spricht, mufy man er-
kennen, daf globales universalistisches Ordnungsdenken erst zur Aus-
arbeitung partikularistischer Systeme fithrt und etwa die Entdeckung
des Islams als »mode of governance« in einem modernen Sinne erst
Bestandteil dieses globalisierten Universalismus ist. Es handelt sich bei

247

- am 14.02.2026, 09:20:05. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839400470-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL IV

der Konstruktion solcher Prinzipien und den Versuchen, ihre Partiku-
laritit zu Giberwinden, nicht einfach um einen philosophischen Volun-
tarismus, mit dem man die gegenseitigen Exklusionen, hier der Aufkla-
rung, dort des individuellen Humanismus, iiberwinden konnte — wie
Todorov und viele andere in der Debatte unterstellen. Es handelt sich
also vielmehr um partikularisierende Effekte der Globalisierung, die so
lange nicht gewissermaflen lenkbar und philosophisch bestimmbar
sind, solange die politischen Realititen — der faktische Partikularismus
politischer Systeme — weit hinter dem Grad der kulturellen, 6konomi-
schen und kommunikativen Globalisierung zuriickbleiben. Religion
hat somit eine Stiitzungsfunktion fiir partikularistische Ordnungen.
Die Politisierung des Islams ist in ihren unterschiedlichsten Schattie-
rungen eine Form der strategischen Inklusion lokaler in globalisierte
Systeme. Die Funktionen des Islams sind unter diesem Aspekt und un-
ter dem Gesichtspunkt der Vielfalt und hierarchischen Lagerung loka-
ler partikularistischer Ordnungen erst noch zu untersuchen.

Wenn es nun die »Groflen Narrative« der Vernunft, des Fort-
schritts, der Sikularisierung und Modernisierung nicht mehr gibt und
man im post-modernen und post-kolonialen Diskurs zunehmend dar-
um bemiiht ist, Aufklirung nicht an die Stelle der Religion zu setzen,
sondern zu betonen, dafl es auch unter der Agide der Menschenrechte
eine Kontinuitit der Hierarchie der Werte geben mufl, dafl Freiheits-
und Autonomieforderungen nicht das Prinzip menschlicher Solidari-
tit bedrohen missen und daff die Notwendigkeit der Forderung nach
mehr offentlicher Moral nicht notwendig in die Zeit der religiosen In-
toleranz und Inquisition fiihren darf (Todorov 1993: 399), dann bedarf
es in der Tat einer Kulturwissenschaft, die hybride Duplizitit der Kul-
tur des forschenden Subjekts — nicht nur diejenige des erforschten an-
deren — im Forschungsprozef§ zur Disposition stellt.

Anmerkungen

1 Unfihig, Webers soziologische Betrachtung als Zusammenfas-
sung des islamwissenschaftlichen Forschungsstandes seiner Zeit
und als diskursive »Stellungnahme« zu begreifen, ergeht sich die
angelsichsische Kritik des Weberschen »Orientalismus« immer
noch in unschuldigen Feststellungen ihrer »non-correctness<; s.
etwa Nader Naderi 1990.

248

- am 14.02.2026, 09:20:05. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839400470-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN ZUR SOZIOLOGIE DES ISLAMS

Dagegen stehen natiirlich auch die vielen Untersuchungen und
»Stellungnahmenc, die den Islam aus der Analyse der arabischen
Gesellschaften ausgeklammert haben. Jaques Berque hielt es gar
fir unmoglich, den Islam tiberhaupt in einer solchen Analyse zu
verankern; vgl. hierzu Fanny Colonna 1995: 234.

Eine Zusammenfassung hierzu liefert Shmuel N. Eisenstadt 1998.
Dies ist kiirzlich in einem sehr interessanten Aufsatz tber die
franzosische Religionssoziologie gezeigt worden; s. Fanny Colon-
na 1995: 225-44.

Von einem sehr konkreten philosophischen Bewufitsein dieses
Problems sind die Arbeiten von Muhammed Arkoun gekenn-
zeichnet; vgl. neuerdings Arkoun 1996: 28-66.

Dafl der Volksislam nun, nachdem die europiische Geschichts-
schreibung das »andere« Christentum als Volksreligion des Ancien
Régime entdeckt hat, als eine Alternative »which could have hap-
pened, but did not happen« erkennbar wird, birgt in der Tat eini-
gen forschungsstrategischen Sprengstoff in sich; vgl. Colonna
1995: 239.

Neue Einblicke tiber die unterliegenden Ideen und Wertungen
vermittelt der nun vorliegende Schriftverkehr Noldeke-Goldziher,
Snouck Hurgronje-Noldeke, Snouck Hurgronje-Goldziher etc.;
vgl. Robert Simon 1986; van Konigsveld 1985, 1987.

Einen interessanten Einblick in die geistige Lage im Zentrum der
philologischen Altertumswissenschaften liefert Luciano Canfora
1995.

Das ambivalente Verhiltnis Beckers zur Soziologie wire noch in
einer eigens anzusetzenden Studie zu untersuchen. Die von Fiick
und van Ess behauptete Soziologie-Feindlichkeit bleibt zu ober-
flichlich philologisch. Sicher ist, dafy das Jahr 1906/07 (aus der
Sicht der Veroffentlichungen) fiir Becker wie fiir Weber (damals
beide in Heidelberg, der eine Schiiler, der andere Freund von Jelli-
nek, dem Staatsrechtler) den Ubergang von materialen rechtlichen
zu religiosen Fragestellungen bezeichnet. Stellvertretend fiir die
vielen Hinweise auf Beckers Engagement in Sachen »Fachsoziolo-
gie« in Reden und Reformschriften nach 1919 mége man Marian-
ne Webers Ausfithrungen iiber den Versuch Beckers heranziehen,
Weber 1919 mit einem hochst lukrativen Angebot nach Bonn zu

249

- am 14.02.2026, 09:20:05. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839400470-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL IV

10

11

12

13

14

15

16

17

18

locken. Weber geht statt dessen aus hochst privaten Griinden nach
Miinchen. Vgl. Marianne Weber 1988: 645.

Vgl. hierzu spezifisch Mark Batunsky 1981: 287-310; s. auch Ba-
ber Johannson, der anerkennt, dafy Becker immerhin eine Dimensi-
on eroffnet, den Islam als kulturelles und soziales System zu analy-
sieren (Johannson 1990: 89).

Man kann den Einfluf} dieses Buches auf die Nietzsche-Rezeption
bis hin zu Foucault nicht hoch genug einschitzen. Und doch wird
dieses Buch nur selten zitiert!

Vgl. etwa Wilhelm Hennis 1987: 171. Dort wird der Zeitpunkt
weiter gefafit auf die Jahre zwischen 1892 und 1895.

Weber entwickelt dagegen einen sehr materiellen Begriff des Is-
lams als »Herrenreligion« fern jeder romantischen Idealisierung
des Altarabertums. Vgl. Max Weber, 1980: 375; vgl. auch auf S.
519 die Zusammenfassung der Studie Wellhausens.

Vgl. hierzu Dietmar Rotermund 1986, hier insbes. Kap. 2, »Fried-
rich Schlegel and the Wisdom of India«, S. 22ff.

Inwieweit dieser soziologische Zugriff nun selbst wieder die
Ideenwelt eines August Fischer und einiger seiner fiir die Konti-
nuitit der Islamwissenschaft tiber die Zeiten des Nationalsozialis-
mus hinaus einstehender Kollegen befliigelte, die ja — mit Zustim-
mung ihrer auf nationale Emanzipation hoffenden arabischen Kol-
legen — im Islam weitgehend nur ein sprachliches Phinomen des
Altarabertums sehen wollten, bleibt weiterer Forschung tberlas-
sen.

Joseph Schacht 1935, aber auch schon 1933. Vgl. hierzu R. Brun-
schvig 1970.

Vor allem die Paragraphen 3 bis 5 der Rechtssoziologie, vgl. Max
Weber 1980: 441-482, insbes. S. 4741f.

Man wird hier in der Tat reichlich bedient, wenn man ausgehend
von Goldzihers »Mythos bei den Hebraern« sich die Schriften Re-
nans einerseits und Steinthals andererseits einmal vornimmt: Ignaz
Goldziher 1876, insbes. S. 41f., S. 44-60, S. 61-80. Es sind die » Auf-
geklirten«, die Universalisten Steinthal und Waitz, bei denen
Goldziher in die Schule gegangen ist. Durch sie erst wird fiir den
jungen Goldziher Renans verhingnisvoller Relativismus kritisier-
bar. Uber die Brisanz der Mythosforschung fiir die »politische

250

- am 14.02.2026, 09:20:05. e


https://doi.org/10.14361/9783839400470-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN ZUR SOZIOLOGIE DES ISLAMS

19

Philologie« des 20. Jahrhunderts vgl. Carlo Ginzburg 1985: 695-
715.

Goldzihers Wintervorlesungen 1887-88 vor der Pester judischen
Gemeinde »Zu Entwicklung und Wesen des Judenthums« erschie-
nen auf Ungarisch (Magyar-Zsidé Szemle, Vol. 5, 1888). Vergl.
hierzu Robert Simon 1987: 144{. Zur komplementiren Reversion
des Pro-Ariertums Renans in Goldzihers Kritik, gewissermaflen
als semitische Emanzipationschance der Araber, vgl. die brillanten
Ausfihrungen Massignons in Revue de lhistoire des religions, 86
(1922): 71.

251

- am 14.02.2026, 09:20:05. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839400470-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 09:20:05.


https://doi.org/10.14361/9783839400470-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

