
Rezensionen 633

of English versions also applies to the Spanish historical
sources, as the example of Ixtlilxochitl above demon-
strates.

Rice’s second approach is to uncover autochthonous
knowledge of the emergence of the calendar. As the
information on written documents and inscriptions is
scanty, she feels that the Popol Vuh contains, in a
mythical costume, a clue to the early calendar, notwith-
standing the huge temporal distance between the time of
the supposed origin of the calendar and the composition
of the text. She even brings the two approaches together
when she refers to interpretations of early monuments
achieved by other authors on the basis of aleged relations
with the Popol Vuh. She goes even one step further
by seeing in certain monuments a proto-Popol Vuh,
explaining one unknown by another unknown.

The result of these combined approaches remains
very vague. Rice joins those authors who seek to find
a natural model for the 260-days cycle, be it the ges-
tation length, the interval between zenith passages in
favourable locations or a hypothetical “agrarian year”
(58), neglecting the question, how these non-contiguous
time spans might have become cyclical. She hypothe-
sizes that a selection of 13 of the 20 day names formed
the “original mnemonic basis for the . . . 365-day solar
calendar” (61), an idea which is difficult to follow. The
first steps towards the Mesoamerican calendar, she sup-
poses, were already taken “during the fourth and third
millennia B.C.” (188) based on accumulated knowledge
going back to Paleolithic times. The 260-days cycle and
the 365-days year “were created in conjunction with
seasonal settlement aggregations (macrobands) in the
Late Archaic period” (189). And, finally, she concludes
that the Mesoamerican calendar developed as a lunar
calendar. No substantiating evidence can be found for
all these hypothesis so far. Thus we have to wait for
more data and a much more critical evaluation.

It is Rice’s contention that from its beginnings the
calendar shaped the political situation in the Maya
region. She feels (following Munro Edmonson) that the
locus of power changed in the form of the seat of a
ka’tun every 256 years. This idea, which is the central
concept of her earlier “Maya Political Science” (Austin
2004), cannot be discussed here because of limitation of
space.

As a special feature there is a headline at the end
of each section announcing “discussion,” where the
question of the calendar is supposed to be addressed. But
a specific discussion is mostly lacking (for example, at
p. 102 the calendar is mentioned superficially and only
in half a sentence).

To sum up: Rice has written a very exhaustive,
though not quite well balanced overview of possible
views about the ancient calendar of the Mayas, but offers
no dependable answers to the question raised in the title.

Hanns Prem

Rodemeier, Susanne: Tutu kadire in Pandai – Mu-
naseli. Erzählen und Erinnern auf der vergessenen Insel

Pantar (Ostindonesien). Berlin: Lit Verlag, 2006. 408 pp.
ISBN 978-3-8258-9604-1. (Passauer Beiträge zur Süd-
ostasienkunde, 12) Preis: € 34.90

Wie erforscht man das soziale und kulturelle Erbe
einer anscheinend durch den Protestantismus stark trans-
formierten ostindonesischen Lokalgesellschaft, die sich
fernab der öffentlichen – auch der wissenschaftlichen –
Aufmerksamkeit befindet? Und mit welchem Erkennt-
nisgewinn? Susanne Rodemeier führt in ihrer Disserta-
tionsstudie eindrücklich vor, wie ein Forschungsfokus
auf mythische Erzählungen mit Hilfe der Methode der
Transkriptanalyse verschüttete Institutionen und soziale
Beziehungen sowie einen erstaunlichen Reichtum an
oralen Praktiken und Artefakten zu Tage fördern kann.
Sie entdeckt dies in der Region Tanjung Muna auf der
Insel Pantar und zeigt, dass diese Institutionen, Prak-
tiken und Artefakte vor allem auf der Verehrung von
Ahnen beruhen. Das dortige mythisch-rituelle System,
das interessanterweise weit über die lokalen Grenzen
ausgreift, trägt bis heute wesentlich dazu bei, eine regio-
nale Einheit zu schaffen und mögliche Spannungen und
Konflikte zwischen den bestehenden muslimischen, ka-
tholischen und protestantischen Religionsgemeinschaf-
ten und den staatlichen Instanzen zu neutralisieren: so
lässt sich die zentrale These der Studie zusammenfas-
sen. Andernorts in Indonesien, beispielsweise auf den
Molukken und auf Sulawesi, haben sich die religiös
und ethnisch aufgeladenen Konflikte bekanntlich in den
letzten Jahren mit brutaler Gewalt entladen.

Die akribisch verfasste Monographie, die von einer
beachtlichen Ortskundigkeit der Autorin zeugt, basiert
auf einer einjährigen ethnologischen Feldforschung im
Alor-Archipel von Mitte 1999 bis Mitte 2000 sowie
auf verschiedenen kürzeren Aufenthalten zuvor und da-
nach. Besonders erforscht werden die Mythenüberlie-
ferungen und damit zusammenhängende Aspekte der
Lebensführung der Dorfbewohner von Helangdohi und
Hirangbako, zwei rituelle Zentren im Nordosten der
noch kaum erforschten Insel Pantar. Seit Anfang des
20. Jhs. waren calvinistisch-protestantische Missionare
in diesem Gebiet tätig. Anders als die katholische Kirche
auf der weiter westlich gelegenen Insel Flores, verbot
die niederländische reformierte Kirche die Ahnenver-
ehrung. Daraufhin vernichtete die Bevölkerung viele
ihrer Erbstücke und schränkte ihr Ritualleben stark ein.
Es erstaunt deshalb, wie reich das kulturelle Erbe der
Redekunst ist, das Rodemeier sichtbar macht.

Heute findet man im untersuchten Gebiet eine kom-
plexe Zusammensetzung religiöser Gemeinschaften vor.
So gibt es sowohl im Küstengebiet als auch im Bergland
von Tanjung Muna muslimische, protestantische und ka-
tholische Gruppierungen, was für Indonesien ungewöhn-
lich ist. Ungewöhnlich ist auch, dass das Bergdorf He-
langdohi trotz des vorherrschenden Protestantismus in
der Region heute mehrheitlich katholisch ist. Die Be-
wohner dieses Dorfes beanspruchen einen hohen Status,
denn es gilt als Ursprungsort der politischen Einheit des
gesamten Alor-Archipels, was mythisch legitimiert wird.
Hier lässt sich ergänzen, dass es gemäß der Monogra-
phie “Longing for the House of God, Dwelling in the

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-633 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:32:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-633


634 Rezensionen

House of the Ancestors” (Fribourg 2004) von Philipus
Tule auf Flores Orte mit Muslims und Katholiken gibt,
die sich ebenfalls auf gemeinsame Ahnen sowie auf
diesbezügliche Mythen und Rituale beziehen und da-
durch einvernehmlich, wenn auch nicht nur harmonisch,
zusammenleben.

In der vorliegenden Studie geht es zum einen darum,
die “tradierten Orientierungsmuster” – in Indonesien
adat genannt – anhand mythischer Erzählungen über
die Vergangenheit zu erforschen, die neben kirchlichen
und staatlichen Vorgaben der Lebensführung für die
Lokalbevölkerung wichtig sind. Zum anderen möchte
die Autorin untersuchen, inwiefern sich die Transkript-
analyse als Methode eignet, um nicht nur “Vordergründi-
ges”, sondern auch “Hintergründe” verstehen zu können.
Sie fragt sich insbesondere, was die Erzählungen zum
Verständnis der untersuchten Gemeinschaften beitragen
und wie am Ende des 20. Jhs. mit der erinnerten Ver-
gangenheit umgegangen wird.

Einblick ins heutige Leben wurde durch Beobach-
tung und Interviews gewonnen. Mythisches Wissen über
die Vergangenheit vermittelten ranghohe Clanälteste. Sie
gelten als Autoritäten des tutu kadire, des “inhalts-
reichen Sprechens” über die Ahnen und über adat.
Weitere Informanten waren einige rund fünfzigjährige
Männer, die besonders an der Geschichte der Vorfahren
interessiert und von Älteren zum Erzählen autorisiert
sind. Die mythischen Texte wurden in der Lokalsprache
auf Tonband aufgenommen. Die wörtlichen Transkrip-
te samt Übersetzungen sind zentrale Bestandteile der
Monographie. Das Erzählgut steht so auch der Lokal-
bevölkerung zur Verfügung und ermöglicht außerdem,
dass später neue Fragen an das Material herangetragen
werden können.

Neben der Mythenanalyse vermittelt das Buch einen
informativen Überblick über den Alor-Archipel. Am
Anfang steht eine historische Betrachtung überregio-
naler Entwicklungen in Südostasien und am Schluss
finden sich linguistisch bzw. kommunikationstheoretisch
orientierte Überlegungen. Hauptteil der Arbeit bilden
achtzehn Mythen, die zu Themenbereichen zusammen-
gefasst sind, die vor allem territoriale Ansiedlungen,
Abgrenzungen und Allianzbildungen betreffen.

Die Mythen sind exakt präsentiert und zusammen-
gefasst. Mit Blick auf wichtige Protagonisten werden
zentrale Themen und Motive analysiert. Viele Mythen
sind im Wortlaut wiedergegeben, andere werden be-
schrieben – zum Teil ausgehend von älteren Forschun-
gen. In der Analyse flicht die Autorin an geeigne-
ten Stellen ethnographisches Wissen und theoretische
Überlegungen ein. Im Gegensatz zur Mythenforschung
gemäß Lévi-Strauss oder dem Leidener Strukturalismus
“reinigt” die Autorin die Mythen nicht vom “Schmutz
regionaler und zeitbedingter Besonderheiten”, vielmehr
lässt sie sich davon inspirieren, um die Lokalkultur
besser zu verstehen. Dieser Ansatz wird in der deutsch-
sprachigen Indonesienforschung auch von Karl-Heinz
Kohl und von Judith Schlehe vertreten. Dabei geht es
nicht darum, eine orts- und zeitunabhängige abstrakte
Struktur herauszuarbeiten, sondern das Zusammenspiel

mythischer Erzählungen mit dem aktuellen Leben zu
verstehen. Rodemeiers Analyse des Mythos über die
Beziehung zwischen Berg- und Küstenregion und deren
Islamisierung soll dies als Beispiel verdeutlichen.

Grundsätzlich interessant ist, dass die islamische
Konvertierung des späteren 16. Jhs. in die Mythen ein-
gearbeitet worden ist. Allerdings wird sie nicht vor-
dergründig behandelt, im Gegensatz zu Abstammung
und Verwandtschaftsbeziehungen. Rodemeier konzen-
triert sich vielmehr auf die “hintergründige” Bedeutung
der Islamisierung im Mythos: Von den Molukken her
kam ein Schiff und landete beim Dorf Pandai auf Pantar.
Auf Anregung muslimischer Gesandter schlossen die
Herrscher des Küstendorfes Pandai und die Herrscher
des Bergdorfes Helangdohi einen Friedensvertrag ab und
besiegelten diesen mit Gaben, u. a. mit einer prestige-
trächtigen Kesseltrommel (moko). Sie betrachteten sich
fortan als Geschwister und konvertierten zum Islam.
Das ranghöhere Bergdorf Helangdohi, wo sich die moko
befindet, wurde zum gemeinsamen Zentrum. Die Be-
wohner dieses Dorfes konvertierten später zuerst zum
Protestantismus, nachher zum Katholizismus, aber das
Beschneidungsritual blieb bestehen. Den Gaben misst
Rodemeier in Anlehnung an die Theorie von Marcel
Mauss in überzeugender Weise eine hohe Bedeutung
bei. Die Autorin zieht den Schluss, dass die friedli-
chen Beziehungen zwischen den beiden Dörfern nicht
durch die Religion, sondern in erster Linie durch ein
lokales adat-Bündnis bedingt sind, und dass es den
Ahnen obliegt, die Einhaltung des Bündnisses zu über-
wachen.

Heute leben die beiden Dörfer in einem angespannten
Verhältnis. Einmal mehr ist nicht die Religion, sondern
die Politik der Grund. Dies kann Rodemeier mit Hilfe
der “kleinschrittigen” Transkriptanalyse schön belegen,
und zwar am Beispiel der Verwendung des rechtlichen
Begriffs besluit (Beschluss, Abkommen), der aus der
Kolonialzeit stammt und nicht aus der mythischen Ver-
gangenheit. Die Niederländer gaben dem rangniedri-
geren Pandai per besluit u. a. das Recht, Steuern zu
erheben. Der Herrscher von Pandai sprach das nicht
mit dem Herrscher des ranghöheren Helangdohi ab und
verletzte somit den Vertrag der Ahnen, was sich bis
heute auswirkt.

Der Autorin ist es wichtig, dass diese Spannung
problematisiert und nicht verschwiegen wird, wie das
auf Pantar der Fall ist. Da stellt sich die Frage: Spie-
len Spannungen und Konflikte auf Pantar wirklich bloß
unterschwellig eine Rolle? Und wie können und sollen
AnthropologInnen mit diesen Verhältnissen umgehen?
In Flores kommt es an Orten, die als kulturelles Zentrum
gelten, vor, dass Rivalitäten um Ansehen, Autorität und
Macht, legitimiert durch adat und Ahnen, innerhalb und
zwischen Verwandtschaftsgruppen ein Dauerthema sind.
Rivalitäten und die damit einhergehenden Spannungen
und Konflikte werden ausgiebig verhandelt, wenn nicht
vordergründig an wichtigen gemeinschaftlichen Ereig-
nissen, wie Rituale, dann häufig in darauf folgenden
sozialen Interaktionen. Hätten hintergründige Untersu-
chungen zu lokalen Mustern im Umgang mit Span-

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-633 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:32:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-633


Rezensionen 635

nungen und Konflikten, die auch solche Interaktionen
berücksichtigen, in diesem Punkt eventuell zu anderen
Schlüssen geführt?

Das Erzählen über adat und Ahnen um zu erin-
nern sei notwendig – im Sinne von Selbsthilfe – , so
lautet eine weitere wichtige These, da Staat und Kir-
che der Bevölkerung Pantars oft keine adäquate Hilfe
böten. Eine Gefahr sieht Rodemeier allerdings darin,
dass einzelne Beamte die Erzählungen schriftlich fest-
halten, ohne die mythischen und mystischen Details
zu berücksichtigen. Dies impliziert die Annahme, dass
es nur einige wenige, genuin authentische und stabile
Formen des Erzählens gäbe: die der Clanältesten. Dies
ist zu bezweifeln, denn einer der “jüngeren” Erzähler
ist ebenfalls Beamter. Die Autorin erwähnt, dass sein
Interesse an Mythen nicht zuletzt dadurch bestimmt war,
dass er als Abgeordneter des Lokalparlaments hoffte,
sein “traditionelles Wissen” erweitern zu können, um
es zur Realisierung von politischen Projekten wie Was-
serversorgung, Landvermessung, und Straßenbau ein-
zusetzen. Doch auch wenn er sein Wissen im Beisein
von Clanältesten weiter gibt, besteht keine Garantie,
dass die Mythen unbeabsichtigt neu formuliert, d. h.
transformiert werden. Diesem Aspekt von Erzählungen
sowie dem sich in den letzten Jahren stark wandeln-
den Verhältnis von adat, Staat und Kirche ist im Buch
etwas wenig Aufmerksamkeit geschenkt worden. Ange-
sichts möglicher Veränderungen, inklusive Manipulatio-
nen, von Erzählungen, fragt sich auch, ob nicht stärker
über eine Politik des Erinnerns und des Vergessens nach-
gedacht werden müsste, wozu in den letzten Jahren viel
geforscht wurde.

Insgesamt ist das Buch äußerst lesenswert. Es ver-
mittelt nicht nur faszinierende Einblicke in die lokale
und translokale Mythenwelt aus der Perspektive der
Bevölkerung von Pantar, sondern es geht auf viele histo-
rische und aktuelle Themen ein, die im ostindonesischen
Kontext von Interesse sind: von Verwandtschaft, Heirat
und Brautpreis über Gabentausch, soziale Hierarchien
und Hexerei bis zu Problemen regionaler Entwicklung.
Ganz eindrücklich ist, wie es Rodemeier durch kluges
Kombinieren von Mythen- und Lebensweltforschung
gelingt, soziale Beziehungen und Institutionen sowie
kulturelle Besonderheiten herauszuarbeiten, die für das
heutige Leben weiterhin wichtig sind, auch wenn das
vordergründig nicht so scheint. Die Studie ist ein wich-
tiger Beitrag zur indonesischen Mythenforschung und
zur Ostindonesienforschung. Nicht zuletzt überzeugt die
Sorgfalt im Umgang mit Textmaterial, so dass dieses
Buch auch als eine interessante Ethnographie zum im
deutschen Sprachraum nur wenig verbreiteten Gebiet der
linguistischen Anthropologie gelesen werden kann.

Willemijn de Jong

Rösing, Ina: Der Verwundete Heiler. Kritische Ana-
lyse einer Metapher. Kröning: Asanger Verlag, 2007.
279 pp. ISBN 978-3-89334-441-3. Preis: € 25.00

In ihrem Buch untersucht die Kulturanthropologin
Ina Rösing die Metapher des Verwundeten Heilers. Sie

nimmt damit Bezug auf einen Begriff, der im populären
und im wissenschaftlich medizinischen Sprachgebrauch
allgemeinhin angewendet wird, um Ärzte und andere
Therapeuten während bzw. nach durchlebter Erkrankung
zu bezeichnen. Bei einer eingehenden Betrachtung des
Begriffes kommen, wie die Autorin feststellt, jedoch
unterschiedliche Bedeutungsinhalte zum Tragen.

Als informelles Etikett dient der Verwundete Hei-
ler vor allem als Kennzeichen des physischen, seeli-
schen und geistigen Gesundheitszustandes von Ärzten;
als normatives Konzept steht er für ein alternatives,
nicht hierarchisches Arzt /Patienten-Verhältnis; schließ-
lich erscheint er als empirischer Gegenstand in Erfah-
rungsberichten erkrankter und geheilter Therapeuten.
Innerhalb von kontrovers geführten Debatten geht man
dabei entweder von der besonderen Heilwirksamkeit von
Verwundung (“Nur der Verwundete Heiler heilt”) oder
der Schädlichkeit der Verwundung (z. B. “Burn-out”)
für die Heiltätigkeit am Patienten aus. Diese gegensätz-
lichen Annahmen sind Ansatzpunkt der Autorin, die
Metapher des Verwundeten Heiler zu hinterfragen und
Wege zu einer differenzierteren, aber vereinenden Sicht-
weise zu beschreiten. Das Ergebnis ist eine komplexe,
kulturübergreifende Studie, die über bisherige Modelle
des Verwundeten Heilers hinausgeht und interessante
Fragestellungen aufwirft.

Das Buch ist in acht Kapitel gegliedert: Nach der
Einführung in die Thematik stellt Ina Rösing empirische
Beispiele vom Verwundeten Heiler vor. Dabei handelt
es sich zunächst um Fallberichte aus unserer eigenen
Kultur: die Lebenswege des Psychiaters C. G. Jung, des
Priesters Henri Nouwen, des Arztes Viktor Frankl und
einer Traumatherapeutin. Die genannten Persönlichkei-
ten durchlebten Verwundung durch psychische Krank-
heit, existenzielle Zweifel, ein Leben im Konzentrati-
onslager bzw. durch Traumatisierung während oder vor
ihrer Tätigkeit als Therapeut oder Seelsorger.

Rösings Weg führt dann zu einem vergleichenden
Blick auf Heiler in Fremdkulturen (Kapitel III–V), in
denen Verwundung oder Erkrankung für die Berufung
zum Heiler konstituierend ist. Hier greift die Autorin auf
umfangreiches Datenmaterial ihrer langjährigen Feldfor-
schungen zurück, die sie seit den 1980er Jahren in Boli-
vien und seit 1993 im tibetischen Kulturraum des Hima-
laya durchgeführt und in zahlreichen Veröffentlichungen
dokumentiert hat. Anhand der Lebensgeschichten der
Kallawaya-Heiler und Heilerinnen der Anden Boliviens
und von Schamanen aus Zentral-Ladakh/Changthang
zeigt sie auf, dass die Verwundung dort nicht nur zur
Definition eines Heilers gehört, sondern auch Teil der
kulturspezifischen Konzepte von Krankheit, Gesundheit
und Heilung ist. Die Wirkung der Verwundung er-
weist sich in ihrer Richtung und Art als ebenso kultur-
abhängig. Denn nicht jede Art von Verwundung ist dem
Heiler beim Heilen dienlich. Trägt er die Verwundung,
die er zu heilen hat, in sich, erweist sie sich vielmehr
als kontraproduktiv.

Daraus leitet Ina Rösing die zentrale Frage nach
den Bedingungen der Heilwirksamkeit des Verwundeten
Heilers ab, der sie im Folgenden, nunmehr analytischen

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-633 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:32:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-633

