Il. Contemporary philosophy of music —
ein musikphilosophisches Skandalon

Zur theoretischen Orientierung miissen wir uns fragen, wo wir gegen-
wdrtig im philosophischen Reden iiber Musik stehen und welche die
musikalischen Bezugspunkte der aktuellen Musikphilosophie sind. Es
bieten sich hierfiir zwei Zugénge an, die man als (a) den externen mu-
sikphilosophischen Zugriff und (b) den internen musikphilosophischen
Zugriff nenn kann. Der erste Zugang wére von der Philosophie zur Mu-
sik hin beschreibbar, etwa wenn Philosophen versuchen, musikalische
Phianomene begrifflich einzuholen. Der andere Zugang besteht darin,
dass Komponisten versuchen, ihre Praxis mittels philosophischer Be-
griffe und Theorieansétze reflexiv zu vermitteln. Diesen zweiten Zu-
gang verfolgt beispielsweise der Komponist und Musikphilosoph Claus-
Steffen Mahnkopf. Er erhebt in Bezug auf die philosophische Durch-
dringung des Phanomens Neuer Musik den Vorwurf, dass ,,die Gegen-
wartsproduktion — und iibrigens auch die aktuellen Interpretationspara-

«l

digmen — kein Interesse von Philosophen findet” . Damit ist die Situa-
tion im Grunde auch schon beschrieben. Akademische Musikphiloso-

phie rekurriert in der Regel auf die traditionelle Musik. Bach, Mozart

1 Claus-Steffen Mahnkopf (2006) Kritische Theorie der Musik, Weilerswist,
S. 84.

~am 07:24:34,


https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

16 | DER KLANG DER VERNUNFT

und Beethoven sind die meistgenannten Komponisten.” Geradezu naiv
mutet angesichts dieser Tatsache Adornos Ausspruch an, dem zu folge
,»Philosophie der Musik heute [...] nur noch als Philosophie der neuen
Musik [méglich; RT]* sei. Dem zu trotze werden in der Regel an tradi-
tionellen Werken (nicht an denen der Neuen Musik, wie Adorno noch
forderte) die musikphilosophischen Probleme erértert. Wenn gelegent-
lich doch ein philosophischer Rekurs auf Neue Musik stattfindet, dann
zumeist zu polemischen Zwecken.

Ist Musikphilosophie im deutschsprachigen Raum selten anzutref-
fen, so ist die philosophische Auseinandersetzung mit Neuer Musik
noch seltener. In der Wissenschaftsphilosophie hingegen wird auf die
neuesten Ergebnisse der Wissenschaften Bezug genommen, indem etwa
die neusten Forschungsergebnisse der Hirnforschung von der Neurophi-
losophie reflektiert werden. Dass aber nach Adorno sich kaum noch je-
mand mit dem Phdnomen der Neuen Musik in systematisch philosophi-
scher Hinsicht befasst, kann geradezu als ein Skandalon bezeichnet wer-
den.

Anders als im deutschsprachigen Raum besteht im angelséchsi-
schen Sprachraum ein reges institutionelles Interesse an Musikphiloso-
phie; Musik wird als philosophisches Themenfeld ernst genommen, und
epistemische (die Erkenntnis betreffende) wie ontologische (das Sein
der Dinge betreffende) Probleme, die mit dem Phénomenbereich Musik
einhergehen, werden mit duBerster Akribie behandelt.* Auffillig wih-

2 Eine Ausnahme stellt Albrecht Wellmer dar. Hierzu: Albrecht Wellmer
(2009) Versuch iiber Musik und Sprache, Miinchen.

3 Adorno (2002), Philosophie der neuen Musik, Frankfurt a.M. (1958),

S. 19.

4 So etwa Roger Scruton (2007) The Aesthetics of Music, Oxford, der nach
der Poetik der Neuen Musik fragt und dabei die zu Grunde liegenden Pra-
missen kritisch hinterfragt. Oder Subotnik, die von einer Negativen Musik
spricht, obwohl diese Charakterisierung nur auf einen kleinen Ausschnitt
Neuer Musik zutrifft.

~am 07:24:34,


https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

SKANDALON | 17

rend der Lektiire von Texten diverser Autoren ist, dass sich deren In-
haltsverzeichnisse untereinander stark dhneln, was auf eine gut institu-
tionalisierte Diskussion schieBen lédsst. In der Regel behandeln diese Au-
toren Fragen, die den musikalischen Ausdruck, die Emotionen, das
Problem der Représentation, der Ontologie des Werkes sowie der Meta-
pher in der Musik betreffen. Hingegen ist Musikphilosophie im deutsch-
sprachigen Raum eher eine akademische Nebentitigkeit, die nahezu
ausschlieBlich in Sammelbinden dokumentiert ist.” Wer nach systema-
tischen Schriften zur Musikphilosophie bezogen auf Gegenwartsmusik
sucht, wir selten bei Philosophen, dafiir hdufiger bei zeitgendssischen
Komponisten fiindig.® Uberwiegend findet in diversen Essays und Auf-
sétzen eine philosophische Reflexion musikalischen Komponierens statt
in dem Sinne, dass sich iiber eine Praxis und der Legitimitét des eigenen
Tuns Rechenschaft abgelegt wird.

Problematisch und auch exemplarisch ist dabei die Abstinenz gegen-
iiber Neuer Musik (die im angelsdchsischen Sprachraum gelegentlich
auch als posttonale Musik bezeichnet wird)’ seitens der contemporary
philosophy of music,® da sie sich anscheinend nicht auf die Gegenwart
der gegenwirtigen Musik einzulassen vermag und sich somit um einen
der gegenwirtigen Musikpraxis gerecht werdenden Musikbegriff bringt.

5 Dazu etwa Riidiger Bittner et al. (Hrsg.) (1999) Was du nicht héren kannst —
Musik, Hildesheim; Stefan L. Sorgner/Oliver Fiirbeth (Hrsg.) (2003) Musik
in der deutschen Philosophie, Stuttgart; Ulrich Tadday (Hrsg) (2007), Mu-
sikphilosophie, MusikKonzepte Sonderband, November 2007.

6  Claus-Steffen Mahnkopf (2006) Kritische Theorie der Musik, Weilerswist;
Johannes Wallmann (2006), Integraqle Moderne, Saarbriicken; Wolfgang A.
Schultz (1987) Damit die Musik nicht aufhort, Eisenach; John Cage (1987)
Silence, Frankfurt a.M.

7 Robert D. Morris (1987) Composition with pitch classes, Yale; Anna Rita
Adessi (2005) Analysis and perception in post-tonal music: an example from
Kurtags String Quartett op. 1, Psychology of Music 2005; 33; 94 — 116.

8 Vgl. Peter Kivy (2001) Introduction into a philosophy of music, Oxford, S.
33.

~am 07:24:34,


https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

18 | DER KLANG DER VERNUNFT

Unter der Etikette einer contemporary philosophy of music verbirgt sich
eine zeitgendssische Debatte iiber alte Musik. Uber die Griinde kann
hier nur spekuliert werden. Jedenfalls scheint es, als wire mit dem Wan-
del in der bildenden Kunst um 1900 nicht nur der Begriff der Repréisen-
tation in eine Krise geraten, was in einem Sammelband von Sandkiihler
und Freudenberger dokumentiert ist,” sondern auch keine Musik mehr
komponiert worden. Hartnéckig wird der Wandel der musikalischen Idi-
ome seit 1904 ignoriert. Das Problem scheint dabei tiefer zu wurzeln,
denn was als Kategorie musikphilosophisch auf die geschétzte traditio-
nelle Musik problemlos applizierbar ist, verfehlt in der Reflexion iiber
Neue Musik nicht selten seine explanatorische Kraft. Die traditionelle
E-Musik galt als allgemein verstidndlich. Indem Neue Musik eben die
Kategorie des Universellen unterlduft, sabotiert sie einen einheitlichen
Theorieansatz. Denn sie demontiert nicht nur musikalische Konvention,
sondern sie verabschiedet sie, ohne eine neue anstelle der demontierten
zu setzen.'’ Damit aber steht musikalisches Verstehen zur Diskussion:
Man findet sich in der Neuen Musik musikhermeneutisch nicht mehr
zurecht.

Der britische Musikphilosoph Roger Scruton lehnt Neue Musik mit
der Begriindung ab, dass die Regeln, nach denen sie funktioniere, nicht
Hhatiirlich® seien. Ob diese Regeln, die fiir die traditionelle Musik gel-
ten, natiirlich sind, darf jedoch bezweifelt werden, es sei denn man be-
trachtet kultiirlich eingeschliffene Gewohnheiten als zweite Natur. Hier
stellt sich der Verdacht ein, dass Musikphilosophie — fiir Scruton — die
Aufgabe habe, normative Direktiven dsthetischer Art zu verordnen, um
nidmlich den eigenen Geschmack ideologisch in Szene zu setzten. Dies
ist dem Problem einer objekttheoretischen Herangehensweise an das
Phianomen Neuer Musik geschuldet. Ein objekttheoretischer Definiti-
onsversuch geht von einem Abbildungsverhéltnis zwischen Definiens

9 Silja Freudenberger, Hans Jorg Sandkiihler (Hg.) (2003), Représentation,
Krise der Reprisentation, Paradigmenwechsel, Frankfurt a.M.

10 Vgl. Mathias Spahlinger (2007) Dies ist die Zeit der konstitutiven Ideologien
nicht mehr, MusikTexte 112.

~am 07:24:34,


https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

SKANDALON | 19

und Definiendum aus; Musik wird, im Rahmen einer Snapshottheorie,
also nur als ein klingendes Objekt, isoliert von jeglichem Handeln und
Geschichtlichkeit verstanden. Ob damit jedoch ein guter Weg gewéhlt
ist, muss noch eigens diskutiert werden. Entgegen (dsthetischen) Uni-
formierungsversuchen muss Neue Musik einer einheitlichen Theorie der
Musik widersprechen, wenn Musikphilosophie, wie Scruton sie be-
greift, ,,offers neither psychological explanations nor critical recomman-
dations. It attemps to say what music is, prior to any explanation or am-

11 . . .
", Die Definition Scrutons wére

plification of our musical experience
im Grunde genommen dennoch eine realistische, insofern sie suggeriert,
der Begriff ,,Musik® sei, weil erfahrungsunabhéngig, eindeutig und mit
nur einem Vokabular beschreibbar. Da die Beschreibungskategorien fiir
eine Definition an der traditionellen Musik gewonnen wurden, eignen
sie sich nicht zur Beschreibung der Neuen Musik. Statt nun die Katego-
rien neu zu iiberdenken, begniigt man sich damit, die Neue Musik als
defizitir oder unnatiirlich abzustempeln.

Schonberg jedenfalls hegte seinen Zweifel an der Natiirlichkeit oder
Universalitdt irgendwelcher Regeln, nach denen Musik funktioniere
bzw. zu funktionieren habe. Er bezweifelt also die (natiirliche) Notwen-
digkeit dsthetischer Normativitit, auf deren Grundlage ein klar umrisse-
nes und allgemeingiiltiges Musiksystem zu errichten wire. In seiner
Harmonielehre erteilt er dem Naturalismus, der ja eben von der Natiir-
lichkeit musikalischer Regeln ausgeht, die sich mithilfe der Naturwis-
senschaften nachweisen lassen, eine klare Absage.'> Schénberg insis-
tiert auf den konventionellen Status der in der Musik fungierenden Re-
geln.

11 Vgl. Roger Scruton (2007) The aesthetics of music, Oxford, S. 35.

12 Arnold Schonberg (1922) Harmonielehre, Wien. Als ein typischer Vertreter
des Naturalismus in Sachen Musik wiren hier Hermann von Helmholtz
(1870) Die Lehre von den Tonempfindungen als Grundlage fiir die Theorie

der Musik, Braunschweig, in der es vorwiegen um Gehorpsychologie und

~am 07:24:34,


https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

20 | DER KLANG DER VERNUNFT

Trotzdem stellt sich die Frage, ob Musik in gewisser Weise eine Uni-
versalie in anthropologischer Hinsicht ist. Auf die sprachpositivistische
Scharlatanerie, dass nicht alle Kulturen einen einheitlichen Musikbegriff’
haben, muss dabei nicht ndher eingegangen werden, denn die Erorterung
der Unterschiede in der Auffassung dariiber, was und wozu Musik da
sei, ist schon innerhalb eines Kulturkreisen eine prekédre Angelegenheit,
die nicht auf eine eindeutige Antwort hoffen lassen sollte.”” Die Frage
ist nur, was an mehrdeutigen Antworten so schlimm sein sollte; gerade
die Mehrdeutigkeit konnte ein Hinweis auf die variable Verfasstheit der
Sache sein. Oft verwenden wir alltdglich Begriffe im Rahmen einer in-
tuitiven Rede, die zwar nicht eindeutig sind, aber zumindest eine Vor-
verstandigung ermdglichen — das ist nicht nichts. Es konnte also sein,
dass Neue Musik kein strenger Terminus, sondern ein Reflexionsbegriff
ist, der nicht fiir eine Wissenschaft mit exakten Anspruch taugt, sondern
innerhalb der &sthetischen Kommunikation, in der auch die Metapher
keine Seltenheit ist, eine konstitutive Rolle spielt.

Es stiinde der Musikphilosophie an, sich bei der Praxis der Neuen
Musik kundig zu machen, denn wie so jede Praxis, gibt auch sie hin-
sichtlich ihrer Verkdrperungen zu denken. Bei ihr liegt der Fall jedoch
schwieriger, da sie weniger scharf bestimmt ist; und weil Musik in un-
serem alltdglichen Leben allgemein fiir unsere Welt- und Selbstverhalt-
nisse eine so groBe Rolle spielt, gibt sie um so mehr zu denken. Zu den-
ken gibt sie beispielsweise auch hinsichtlich des Verstehensbegriffs, der
bereits verschiedenen Musikphilosophen einiges an Gedankenarbeit ab-
verlangte. Der Verstehensbegriff ist eine zentrale Kategorie fiir die Her-
meneutik, und aus diesem Grunde sollte Neue Musik auch fiir sie ein
Gegenstand dieser Form von Reflexion sein. Das Problem besteht darin,

Akustik geht sowie Carl Stumpf (1898) Konsonanz und Dissonanz, in: Bei-
trage zur Akustik und Musikwissenschaft, (1898) No. 1, S. 1 — 108, die sich
mit Musik aus eher gehorpsychologischer Richtung befassen, zu nennen.

13 Als Beispiel sei etwa die - zumindest fiir kurze Zeit - 6ffentlich ausgetragene

Kontroverse iiber die Unterscheidung zwischen E und U Musik in der Zeit.

~am 07:24:34,


https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

SKANDALON | 21

einen Ubergang von der an sprachlichen Gebilden orientierten Herme-
neutik, die es ja traditionellerweise eben nur mit Sprachgebilden zu tun
hat, zum Verstehen nichtsprachlicher Gebilde zu finden. Denn die Her-
meneutik — als Disziplin des Verstehens — hatte es in ihren Anfingen
mit dem sprechenden Orakel oder aber mit der Auslegung der Heiligen
Schrift zu tun. Hermeneutik bezog sich traditionellerweise auf die
miindliche oder schriftliche Rede. Sie bezog sich nie — als Lehre des
Verstehens — auf nichtsprachliche Gebilde. Der Ruf nach einer Herme-
neutik nichtsprachlicher Gebilde stellte daher fiir die Hermeneutik auf
den ersten Blick eine Zumutung dar. Erst spit wurde die Musik als ein
Objekt hermeneutischer Reflexionen entdeckt.'

Wird bei tonaler Musik von ,,Verstehen* geredet, indem etwa der
harmonische Verlauf antizipiert werden kann (,,aha, eine intelligente

I

Durchfiihrung!®), dass eine Reprise unsere Erwartung an Folgendes be-
stimmt, dass wir den Generalbass im Geiste mitsummen kénnen sowie
die harmonische Rhythmik rekonstruieren kénnen, so kann bei Neuer
Musik dieser Begriff von Verstehen wohl kaum angewandt werden. Es
finden sich fiir das Verstehen vieler Werke der Neuen Musik jedoch an-
dere Anhaltspunkte — auch dazu wird weiter unten genauer die Rede
sein. Es sollte daher einen Musikphilosophen interessieren, was die ak-
tuelle Musik philosophisch gesehen bedeutet. Denn sie scheint unsere
Horgewohnheiten zu sabotieren und verabschiedet das investierte tradi-
tionelle begriffliche Vokabular, mit dem Musik gewdhnlich reflektiert
wird. Aber diese Negativitit geht aus einer Produktivitit sowie Kreati-
vitdt hervor, der man sich gegeniiber 6ffnen sollte.

14 So etwa bei: Wilhelm Dilthey (1927) Vom musikalischen Verstehen, in:
Ges. Schriften Band VII, Leipzig; Arnold Schering (1914) Zur Grundlegung
der musikalischen Hermeneutik, in: Zeitschrift fiir Asthetik und allgemeine
Kunstwissenschaft, Bd. 9. Berlin 1914; Chr. v. Blumenréder und W. Stein-
beck (Hg.) (2007), Musik und Verstehen, Laaber; Thomas Schieche (1998),
Zu einer Grenzerfahrung des abendlandischen Denkens: Musikalische Her-
meneutik. Anthropologische Grundfragen nach den Bedingungen ihrer Er-

moglichung, Hamburg.

~am 07:24:34,


https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

22 | DER KLANG DER VERNUNFT

In gewisser Hinsicht ist dem Asthetiker Riidiger Bubner beizupflich-
ten: Was er hinsichtlich des Verhéltnisses zwischen moderner Kunst und
Philosophie gleichsam cassandrinisch attestierte, ist fiir das Verhéltnis
zwischen Neuer Musik und zeitgendssischer Musikphilosophie erst
recht zutreffend.

Das Verstummen der Philosophie vor der Kunst héngt offenbar zusammen mit
dem lidngst geschwundenen Vertrauen in die Kraft des systematischen Gedan-
kens, der sich neben andern Sachgebieten auch auf die Kunst richtet, um sie in
die Disziplin des Begriffs zu nehmen [...] Die radikale Selbstbefreiung der kiinst-
lerischen Produktion aus dem herkdmmlichen ontologischen Gehege und die
planmiBige Uberwindung eines jeden Kanons hat die Moglichkeit der Theorie

hoffnungslos hinter sich gelassen."

Ob die Rede vom Verstummen der Philosophie generell zutrifft, mag
man aber anzweifeln konnen, zumal moderne Kunst selbst stark am Be-
griff orientiert ist. Angesichts aktueller Phdnomene etwa im Bereich der
Skulptur kdnnte man eher dazu neigen, von der Notwendigkeit eines Di-
aloges zu sprechen, die schon in der Reflexion der Kiinstler selbst gele-
gen ist.

Zum Beispiel kann darauf hingewiesen werden, dass in der Archi-
tektur und auch in der Musik der Begriff der Dekonstruktion einen zent-
ralen Topos produktionsisthetischer Reflexionen darstellt.'® Es gibt
auch bildende Kiinstler, die sich mit dem Raum befassen und fiir diesen
Zweck auf Heidegger rekurrieren. Zu nennen wéren beispiclsweise
Kiinstler wie Chillida und Hemmert. Gerade in der Installation ,,Lokale
Vokabulare* von Hans Hemmert wird die Situation in und aus der her-
aus etwas verstanden wird, mit dsthetischen Mitteln reflektiert. Letzteres
hat zwar nicht direkt mit der Dekonstruktion zu tun, auf die wir noch zu
sprechen kommen werden, dafiir aber mit einem zentralen Thema der

15 Riidiger Bubner (1989) Asthetische Erfahrung, Frankfurt a.M., S. 9.
16 Verweisen sei an dieser Stelle etwa auf die Schriften von Peter Eisenman,

Daniel Libeskind oder Bernard Tschumie.

~am 07:24:34,


https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

SKANDALON | 23

philosophischen Hermeneutik. In der Installation LOKALE VOKABULARE
von Hans Hemmert wird ein und derselbe Dialog, dem ein Text von
Heidegger zu Grunde liegt, in vollig verschiedenen Filmszenen gespro-
chen. Die Bewandtnis des Raumes, stellt sich in der jeweiligen Situation
als eine andere dar. Beispielsweise — und hier wird nicht der Anspruch
erhoben, eine unfehlbare Interpretation vorzulegen, denn es geht um
exemplarische Interpretation — rezitierte in einer Szene ein Paar am
Strand den Text von Heidegger. Eine gewisse Ruhe im Tonfall und die
Kulisse am Strand vermitteln Weite; und entsprechend ist der Raum se-
mantisch aufgeladen. Hingegen gewinnt der Raum in einem Dialog, der
in einem (Flucht?-)Auto gesprochen wird, ein génzlich andere Bedeut-
samkeit: er wirkt beengt. Mit édsthetischen Mitteln wird also ein philo-
sophischer Text reflektiert und in Szene gesetzt.

Hinsichtlich der Dekonstruktion kann zwischen einer kategorialen
und einer strukturalen Dekonstruktion unterschieden werden. Zum ei-
nen findet eine kategoriale Dekonstruktion der traditionell giiltigen mu-
sikalischen Kategorien statt, wie etwa Rhythmus, Melodie, Metrik und
Harmonik etc., indem sie etwa unterlaufen oder suspendiert werden.
Schonberg hat in seiner Harmonielehre sogar den Gegensatz von Kon-
sonanz und Dissonanz dekonstruiert. Dieser Gegensatz beruhe nach
Schonberg auf Konvention und nicht auf apriorischen Gesetzten. Die
minimal music konnte dahingehend interpretiert werden, dass in ihr die
Kategorie der Tonalitét iiberstrapaziert wird, bzw. Atonalitit als musi-
kalische Kategorie bzw. Konvention suspendiert wird. Zudem kann eine
,,Uberforderung® und damit auch , Karikatur der Wiederholung in der
minimal music gesehen werden. Hierbei ist vor allem hervorzuheben,
dass zu Beginn der minimal music der ganze Musik-Begriff zur Debatte
stand, indem man etwa mit der Iteration der Raumakustik oder mit
Gleichlaufschwankungen zweier Tonbandmaschinen operierte. 1969
komponierte“ Alvin Lucier I’M SITTING IN A ROOM, welches als eine
strukturelle Dekonstruktion bezeichnet werden kann. Er sprach einen
Text, mit dem er einfach beschrieb, was er gerade tat — damit tritt das
Moment der Selbstreferenzialitét in Erscheinung, ndmlich als Formprin-
zip. Zudem wurde die daraus resultierende Aufnahme im selben Raum

~am 07:24:34,


https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

24 | DER KLANG DER VERNUNFT

wiederaufgenommen, wieder abgespielt und gleichzeitig wieder aufge-
nommen. Das Material wurde auf sich selbst iteriert. Selbstversténdlich
kann man hier, aus der Perspektive traditioneller Musik, fragen, was da-
ran eigentlich Komposition sei — was Komponieren letztlich bedeutet.
Diese Frage wurde ja schon von Cage aufgeworfen. Aber es gibt in I’'M
SITTING IN A ROOM immerhin eine innere Bewegung im Material von der
Sprache hin zur Musik. Und genau dies scheint ein ausgezeichnetes
Merkmal von I’M SITTING IN A ROOM zu sein. Musikalitdt wird in einem
Prozess entdeckt. War zundchst nur der Text zu horen und somit Spra-
che présent, so wurde der Text im Verlaufe immer undeutlicher, die
Sprache (Semantik) trat zurlick zugunsten der Musikalitét.

Mag die philosophische Selbstreflexion in der Neuen Musik dem
akademischen Philosophen als zu dilettantisch vorkommen, so kann der
Anspruch des akademischen Philosophierens als allzu pedantisch be-
zeichnet werden, wenn er die musikphilosophischen Reflexionen zeit-
gendssischer Komponisten nicht ernst nimmt. Denn Philosophieren
kann und sollte — gerade fiir eine aufkldrerische Philosophie — als eine
typisch menschliche Angelegenheit aufgefasst werden. Vielleicht ist die
Zuriickhaltung gegeniiber Neuer Musik in einer gewissen Interpretati-
onsscheu der Philosophen zu suchen, welche sich nicht dazu durchrin-
gen konnen, eine essayistische Interpretation musikalischer Praxis ab-
zuliefern. Wer sich hingegen mit Plausibilitdt einer Interpretation be-
gniigt, der kann dafiir seinen Themenhorizont erweitern.

Zumindest wiren dies mogliche Griinde, welche die Bubnersche
These vom Verstummen der Philosophie erkldren konnten. Jedoch ist
damit nicht die Wahrheit der These Bubners behauptet. Denn es sollte
nicht vergessen werden, dass sich Philosophen sehr wohl mit aktueller
Kunst befassen, was Arthur C. Danto in mehreren seiner kunstphiloso-
phischen Schriften demonstriert.'” Zwar ist die Lage in der philosophi-
schen Asthetik bzw. der Kunstphilosophie alles andere als einheitlich
und tbersichtlich, aber von einem Verstummen der Musikphilosophie

17 Arthur C. Danto (1984) Die Verklarung des Gewohnlichen, Frankfurt a.M.

~am 07:24:34,


https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

SKANDALON | 25

gegeniiber der neuen Musik kann — jedenfalls der Tendenz nach — guten
Gewissens gesprochen werden.

Merkwiirdig ist dieses Verstummen, zumal zeitgendssische Kompo-
nisten nicht nur ihr Tun oder ihre Methoden philosophisch reflektieren,
sondern weil sie selbst zu einem Dialog mit der Philosophie aufrufen
(die Initiative zur Umsetzung ldsst aber auch hier auf sich warten). Statt
dass Komponisten Neuer Musik ihr Gespréich mit verstorbenen Philoso-
phen fiihren, wire es angebracht, einen lebendigen Dialog zu suchen.
Wenn Philosophie die Aufrufe jedoch iiberhort oder sich als gespréchs-
resistent erweist, so braucht sie sich dann nicht wundern, wenn sie als
Gesprachspartner immer seltener Gesucht wird. Auf der von Peter
Janich ausgerichteten ,,kleinen® Tagung der DGPhil im Herbst 2006 in
Marburg klagte Herbert Schniddelbach noch vor dem Auditorium, dass
kaum jemand auf die Philosophie hore. Dies hat teilweise wohl auch
damit zu tun, dass die Philosophie — &hnlich wie die Neue Musik — in
der Offentlichkeit kaum noch verstanden wird. Und nicht nur scheint es
ein Vermittlungsproblem mit der allgemeinen Offentlichkeit zu geben.
So ist sie auch dabei, ihren Kredit bei der Neuen Musik zu verspielen.
Nur selten finden Komponisten Neuer Musik und Gegenwartsphiloso-
phen in ein Gesprich. So etwa auf dem Internationalen Kongress der
DGPhil 2005 zwischen Wolfgang Rihm und Giinther Abel; doch stellt
dies einen seltenen Fall dar, den man sich hdufiger wiinscht, denn
schlieBlich steht die Moglichkeit einer Musikkultur auf dem Spiel.

EINIGE AUSNAHMEN

Immerhin bietet sich ab und zu die Gelegenheit, bei Philosophen explizit
iiber Neue Musik zu lesen. In der Regel bleibt es aber auch bei pauscha-
len oder aber hochst speziellen Fragestellungen hinsichtlich der Neuen
Musik. Anstrengungen, wie sie noch Adorno auf sich nahm, sucht man
heutzutage vergebens. Denn er versuchte, Neue Musik als einen ganzen
kulturellen Bereich bzw. als einen kulturellen Entwurf zu interpretieren.

~am 07:24:34,


https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

26 | DER KLANG DER VERNUNFT

Sie ist bei ihm mehr als eine kulturphilosophische Wundertiite, aus der
man so allerhand Kurioses herausfischen kann.

In seinem Aufsatz ,,Kunst als Spiel, Symbol und Fest“ stellt Hans
Georg Gadamer einige Reflexionen kunstphilosophischer Art an. Dabei
geht es ihm u.a. um die Frage, wie es zu denken sei, dass Werke alter
Meister und ebenso Gebilde zeitgendssischer Produktion als Kunst be-
zeichnet werden, obwohl sie einander auszuschlieBen scheinen.'® In
Werken traditioneller Malerei etwa ist sehr gut erkennbar, was ein Bild
darstellt. Landschaften, Baume sowie Gesichter kénnen, auch wenn das
Bild keine wirklich existierende, sondern — sagen wir — eine der Phanta-
sie des Malers entsprungene Landschaft darstellt, als eine solche vom
Betrachter identifiziert werden. Vergleichen wir nun dieses Bild mit ei-
nem Bild des Informel, so ist auf dem Bild des Informel (Thieler, Son-
derburg) zunidchst nichts Reidentifizierbares zu sehen. Legt man nun
Identifizierbarkeit als Mal3stab an, so diirfte das Bild des Informel im
Grunde kein Bild sein, und somit — bezogen auf die Malerei — auch keine
Kunst. Andererseits werden Bilder des Informel als Kunst anerkannt.

Dies fiihrt ihn zu der Frage, ob ein deskriptiver wie auch gegen-
standsbezogener Begriff von ,,Kunst® iiberhaupt sinnvoll ist, oder ob der
Begriff der Kunst nicht besser mit einer Reflexion unserer Pragmatik zu
erfassen sei. Damit verabschiedet er sich von einem substanzialistischen
Kunstbegriff zugunsten eines funktionalen. Wenngleich eine Analyse o-
der tiefergehende Interpretation der Neuen Musik bei Gadamer aus-
bleibt, weist er zumindest auf ein Problem hin, dem sich Neue Musik
schon immer ausgesetzt sah und welches durch die Neue Musik erst ins
philosophische Bewusstsein drang. Im 6ffentlichen Konzertleben ndm-
lich — so stellt es sich fiir Gadamer dar — ist Neue Musik ein von Inten-
danten zugemutetes und vom Publikum in Kauf zu nehmendes Ubel. Mit
Gadamers Haltung gegeniiber neuer Musik hat dies nichts zu tun, son-

18 Vgl. Hans-Georg Gadamer (1999) Die Aktualitit des Schonen, Gesammelte
Werke 8, Tiibingen, S. 100.

~am 07:24:34,


https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

SKANDALON | 27

dern er berichtet nur von seinen Beobachtungen. Er stellt heraus, inwie-
fern Neue Musik eine Herausforderung fiir das philosophische Denken
sei und was sie der (Kunst-)Philosophie zu denken gibt. Er erinnert

an die moderne Musik, an das v6llig neue Vokabular von Harmonie und Disso-
nanz, das da benutzt wird, an die eigentiimliche Verdichtung, die durch den
Bruch mit den alten Kompositionsregeln und der Satzarchitektur der groen mu-
sikalischen Klassik erreicht wird. Man kann sich den so wenig entziehen, wie
man sich der Tatsache entziehen kann, dass man, wenn man durch ein Museum
geht und die Sile der neuesten kiinstlerischen Entwicklung eintritt, etwas wahr-
haft hinter sich ldsst. Wenn man sich aufs Neue einldsst, dann bemerkt man bei
der Riickkehr zu dem Alteren ein eigentiimliches Verblassen unserer Aufnahme-
bereitschaft. Das ist gewiss nur eine Kontrastreaktion und durchaus nicht die
bleibende Erfahrung eines bleibenden Verlustes, aber gerade die Schérfe, des
Kontrastes zwischen diesen neuen Formen von Kunst und den alten wird daran
deutlich [...] Dieser kurze Uberblick sollte nur bewusst machen, was eigentlich
geschehen ist und warum Kunst heute eine neue Frage stellt — ich meine: warum

verstehen, was Kunst heute ist, eine Aufgabe fiir das Denken stellt".

Gadamer beschreibt damit eine Aufgabe fiir die hermeneutische Philo-
sophie, welche dsthetisch bzw. kunstphilosophisch wird; und in diesem
Sinne kann wohl auch die dunkel formulierte Forderung nach einem
Aufgehen der Asthetik in die Hermeneutik, die Gadamer in Wahrheit
und Methode aufstellte,”’ verstanden werden. Er zielt auf eine Interpre-
tation dsthetischer Praxis als eine Form der Auseinandersetzung mit der
Geschichtlichkeit des Menschen ab — er versucht also, Kunst als eine
eigenstidndige Praxis des Verstehens hermeneutisch zu fundieren. Thm
kommt es vor allem auf die Vermitteltheit von Altem mit Neuem an, die
um ein gemeinsames Zentrum zu kreisen scheinen. Begreift man vor
diesem Hintergrund Neue Musik nicht als bloen Bestand fixierter Ge-

19 Gadamer, (1999) S. 99 — 100.
20 Gadamer, Wahrheit und Methode (1975) Tiibingen, S. 157.

~am 07:24:34,


https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

28 | DER KLANG DER VERNUNFT

bilde bzw. Konzeptionen, sondern als eine Praxis verniinftiger Artiku-
lation sowie einen emanzipierten Umgang mit dem musikalischen Ma-
terial, so erweist sich Gadamers Behauptung von der Fortsetzung des
Alten im Neuen als nicht zu weit hergeholt, sondern wird von der Ge-
schichtsschreibung der Neuen Musik regelrecht bestitigt. Ligeti rekur-
riert beispielsweise auf den spiten Beethoven oder auch auf Debussy,”’
Georg Friedrich Haas verarbeitet in seinem Sextett UNO EX TRIAS Jo-
squin Desprez, Lachenmann hat Schubert wiederentdeckt.** Allen Kom-
ponisten ist ein Rekurs auf édltere Musik gemeinsam.

Vor diesem Hintergrund versucht hermeneutische Philosophie,
moglichen Sinn einer Praxis aufzuweisen, indem sie in Relation zur Le-
benswelt gesetzt wird; und damit ist die Aufgabe gestellt, die Geschicht-
lichkeit der Kunst als eine soziale Praxis aufzufassen und zu beschrei-
ben.

So mancher konnte hier einwerfen, dass dieser Entwurf Neuer Mu-
sik etwas zu harmonisch sei, dass Dissonanzen fehlen. Ist die Rede von
den Verweisen und Querbeziigen durch die Zeit vielleicht zu voreilig?
SchlieBlich zeichne sich die Moderne doch gerade eher durch Briiche
denn durch Kontinuitét aus. Aber genau hier setzt Gadamers Kernfrage
ja an, ndmlich wie es zu denken ist, dass Werke vergangener Epochen
wie auch zeitgendssische Gebilde uns als Kunst ansprechen. Damit um-
geht Gadamer die ontologische Falle, die sich auftut, wenn Kunst nur
iiber bestimmte duBerliche dingliche Merkmale definiert wird. Vielmehr
kommt es bei Gadamer darauf an herauszufinden, was es heif3it, dass uns
diese Gebilde als Kunst ansprechen. Welcher Prozess muss in uns frei-
gesetzt werden, damit wir einer Sache das Priadikat ,,Kunst* zuschrei-
ben? Eine dingliche Ontologie wire nicht nur fiir die moderne Kunst,
die Neue Musik, sondern fiir die Kunst in foto verhidngnisvoll, da ihre
Kategorien erstarren und nur flir einen bestimmten Zeitraum zutreffen
wiirden.

21 Vgl. Eckart Roelcke (2003) Traumen Sie in Farbe?, Wien, S. 194ff.
22 Es konnte an dieser Stelle auch noch auf Bartoks Sonate fiir Solovioline hin-

gewiesen werden, die eine Chaconne (!) und eine Fuge beinhaltet.

~am 07:24:34,


https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

SKANDALON | 29

Reine Innerlichkeit, wie Hegel noch meinte, ist die Musik schon
lange nicht mehr (falls sie es je gewesen ist); und auch auf alte Musik
trifft dieses Urteil nicht vorbehaltlos zu. Hierin erweist sich Hegel als
Romantiker. Musik war nicht zu allen Zeiten schweigendes Genielen
»tonend bewegter Formen®. Erinnert sei hier an den mittelalterlichen
Begriff der musica, der mehr umfasste als sich der zeitgenossische
Durchschnitthérer triumen liee. Musik war auch Medium der mathe-
matisch-religiésen Spekulation und der Musikbegriff (Musica) umfasste
sdmtliche Relationen, so dass Boethius von einer musica mundana
sprach. Sogar die KUNST DER FUGE (BWV 1080) ist ein Werk spekula-
tiven Charakters, das Bach bei der Correspondierenden Gesellschafi fiir
musikalische Wissenschaften in Leipzig einreichte.

Nicht selten ist wihrend der Pause oder nach einem Konzert, nach
der Darbietung Neuer Musik die Frage zu horen, ob denn das, was da
gerade gehdrt wurde, wirklich Musik sei. Solche Fragen stellen auch
jingere Konzertbesucher, die, wie sich herausstellt, gerade ihr Studium
der Musikwissenschaft begonnen haben. Aber auch wenn man Freunden
oder Bekannten ein Stiick neuer Musik vorspielt, blickt man nicht selten
in ein ratloses Gesicht. Es kann dann sogar so weit kommen, dass etwa
Ligetis Stiick ATMOSPHERES als Staubsaugermusik bezeichnet wird.
Dass die Schuld hierfiir bei der Neuen Musik zu suchen sei, weil sie sich
nicht den allgemeinen gesellschaftlichen Horerwartungen beugt, wie
etwa Rose Rosengard Subotnik behauptet,” kann aus guten Griinden
angezweifelt werden, denn ebenso gut kann ja gerade ein &sthetische
Phlegma angeprangert werden; und ein Blick in die Musiksoziologie
zeigt, dass an ,,Musik® vollig heterogene MaBstébe angelegt werden.

23 Rose Rosengard Subotnik (1994) The Challange of contemporary Music, in:
Philip Alperson (Hrsg.) What is Music? An Introduction to the Philosophy
of music, The Pennsilvania State University, S. 359 — 396.

~am 07:24:34,


https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

30 | DER KLANG DER VERNUNFT

CAGES BRUITISMUS

In der Diskussion musikisthetischer wie musikphilosophischer Prob-
leme spielt die experimentelle und auch die minimal music eine signifi-
kante Rolle. Einige Stiicke der Neuen Musik stellen den Werkbegriff
performativ zur Disposition, als Zeichen dafiir, dass Neue Musik, nicht
selten, bestimmte Kategorien suspendiert bzw. den Umgang mit ge-
wohnten Kategorien bestindig hinterfragt. Der amerikanische Kompo-
nist John Cage gilt als bekanntester und einflussreichster Vertreter der
experimentellen Musik. Dem Neuseeldndischen Philosophen Stephen
Davies, der am Beispiel von Cages 4°33”’ die Funktionsweise sowie die
perzeptionellen Implikationen des musikalischen Werkbegriffs verdeut-
lichen will, geht es darum, dass Cage die Grundlagen des traditionellen
Werkbegriffs voraussetzt und beansprucht.

Seine Art, den musikalischen Werkbegriff zu bestimmen, beginnt
nicht mit einer Definition, sondern iiber eine Explikation der musikali-
schen Erfahrung mit 4’33’ legt er dar, inwiefern der musikalische
Werkbegriff mit unserer Haltung gegeniiber musikalischen Phédnomen
einhergeht.24 Davies bezieht sich somit auf ein recht haufig diskutiertes
und weithin bekanntes ,,Stiick* experimenteller Musik. Seit seiner Ur-
auffiihrung 1952 sorgt es fiir rege Debatten unter den Musikésthetikern-
und Kritikern. Problematisch ist fiir Davies allerdings die Etikette des
Werks, die man 4°33°” anhaften will, um dariiber reden bzw. schreiben
zu konnen. Er nimmt 4°33”’ zum Anlass, auf ernsthafte Weise iiber ex-
perimentelle Musik nachzudenken, ohne sie polemisch diffamieren zu
wollen. Problematisch an 4°33”’ ist fiir ihn, dass es keine Struktur hat,
die zu horen wire. Gewohnlich ist ja immer von einer Struktur die Rede,
die es horend zu erfassen gilt, auch wenn die Reduktion auf strukturelles
Horen musikalischer Praxis nicht genligen mag, da mit Musik in einem
weitesten Sinne sinnhafte bzw. sinnstiftende Prozesse freigesetzt wer-
den konnen, wie etwa in den 60er Jahren von der Rockmusik und der

24 Unter eher kritischen Vorzeichen tut dies auch Lydia Goehr (1992) The ima-

ginary museum of musical works, Oxford.

~am 07:24:34,


https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

SKANDALON | 31

Beatmusik. Diese Musiken stiften auf eine bestimmte Art und Weise
Identitdten sozialer Art. Mit dieser Identitdtsstiftenden Kraft unter-
schiedlicher Musiken sowie deren unterschiedlichen Handlungszusam-
menhinge, hat sich der Musiksoziologe Kurt Blaukopf ausfiihrlich be-
fasst.” In gewisser Weise hat jede Musik ihr Publikum, und folglich hat
auch 4°33”’ bzw. die experimentelle Musik ihr Publikum. Cage erteilte
mit 4°33”* dem traditionellen Werkbegriff eine radikale Absage. Prekér
ist schon die so genannte ,,Identitdt des Werkes®, da diese nicht feszstell-
bar ist. Es diirfte duBerst Schwierig sein und auflerhalb der Konzeption
liegen, dass jemand nach der Performance von 4°33”’ sagen konnte ,,ich
mochte dasselbe Stiick oder dieselbe Stelle noch mal horen“. Denn
strukturell unterscheiden sich alle Auffiihrungen von 4°33*" maligeb-
lich.

Ublicherweise werden der Werkbegriff und die mit ihm einherge-
henden Fragen paradigmatisch an den Klassiker der abendlandischen
Musik erdrtert, hierin unterscheidet sich Davies deutlich von vielen an-
deren Musikphilosophen. Dies ist von Vorteil, denn iiber die Differen-
zen zu den als klassisch oder traditionell zu bezeichnenden musikali-
schen Gebilden, kann die Besonderheit von Cages 4’33 préziser her-
ausgestellt werden. Unter ontologischen Fragestellungen hat noch Ro-
man Ingarden nach der Identitit eines musikalischen Werkes anhand
Beethovens Musik gefragt und damit in exemplarischer Hinsicht, was
ein musikalisches Werk tiberhaupt sei.”® Eine Ontologie in herkdmmli-
chem Sinne kann bei Cage kaum in Frage kommen, da 4°33”’ keine wohl
definierte Entitdt darstellt. Jede Auffithrung kann aus vo6llig unterschied-
lichen Gerduschen bestehen, und auflerdem wird es schwierig sein fest-
stellen zu kénnen, auf welche Gerdusche die einzelnen Zuhorer intenti-
onal gerichtet sind. Es konnte sein, dass nicht unbedingt auf die lautesten
Gerdusche geachtet wird. Vielleicht achtet jemand nur darauf, welche

25 Kurt Blaukopf (1982) Musik im Wandel der Gesellschaft, Miinchen.

26 Roman Ingarden, Untersuchungen zur Ontologie der Kunst. Musikwerk —
Bild — Architektur — Film, Tiibingen 1962 Darin insbes. §.6-8 des ersten
Teils.

~am 07:24:34,


https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

32 | DER KLANG DER VERNUNFT

Gerdusche der Sitzplatznachbar mit ihrer/seiner Kleidung verursacht,
oder er achtet auf die Atemgerdusche anderer Personen. Diese Gerdusche
entziehen sich jedoch dem Rest des Auditoriums. Wenn nun etwa ein
voriiber fliegender Diisenjet im Auffithrungssaal fiir alle Zuhorer horbar
ist, muss dies nicht zugleich bedeuten, dass auch ein jeder Zuhérer die-
ses Gerdusch wahrnimmt. Zudem konnte wéhrend einer anderen Auf-
fithrung von 4°33”’ sagen wir zum Zeitpunkt 2°34’’ — statt eines Diisen-
jets eine Feuerwehr zu héren sein.

Fiir die Konzeption von 4°33”’ ist dieser Punkt von &uflerster Wich-
tigkeit, da die Gerdusche, die wahrnehmbar sind, vom Komponisten
nicht intendiert wurden. Es gibt keine Korrelation zwischen der Inten-
tion des Zuhorers und der vom Komponisten intendierten Struktur des
Werkes. Aber Intentionen sind fiir den traditionellen Werkbegriff eine
notwendige Bedingung, denn nur was mit Intention(en) geschaffen
wurde, kann des Status eines Werkes haben. Mit der Konzeption von
4’33’ unterlduft Cage jedoch diese traditionelle Auffassung. Wenn sich
im Gebilde keine intentionsgeleiteten, also absichtsvoll hervorgebrach-
ten, Strukturen finden lassen, so wird auch die Frage nach der Autor-
schaft ein Problem. Wer ist bei 4’33’ eigentlich der Autor? Gilt jemand,
der wéhrend der Auffiihrung hustet, als Koautor?

Genau diese Fragen, die sich mit dem traditionellen Werkbegriff
verbinden, insbesondere dessen normative Implikationen, stellt Cage
mit 4°33”” zur Debatte. Davies sieht darin aber keinen Versuch der De-
struktion, sondern der kritischen Dekonstruktion.

We might hear in the sounds occuring during a performance of 4’33’ a new kind
of music, one transcending and decontructing the categorial distinctions drawn
traditionally between the musical and nonmusical. In that case, there is concep-
tual room, so to speak for regarding the noise of the everyday as music only
because the standard notion of music is undermined an rejectect. There is an

. . . .. 27
invitation to conceptual revision.

27 Stephen Davies, Themes in the philosophy of music, Oxford 2003, S. 15.

~am 07:24:34,


https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

SKANDALON | 33

Zunichst sticht Cages antiessenzialistische Haltung gegeniiber einem
traditionellen Musikbegriff hervor. Musik scheint keine fest umrissene
Wesenheit zu sein, die erschopfend definiert werden konne. Er zeigt sich
nicht damit einverstanden, die traditionell gewordenen Kategorien, an-
hand derer wir etwas als Musik identifizieren, als unumstoBlich fixierte
Kriterien gelten zu lassen. Was Musik sei, unterliegt der Konvention,
die weniger als Verabredung, sondern eher als Ubereinkunft habituellen
Charakters verstanden werden kann. Auch was sich als allgemein giilti-
ger Gebrauch eingeschliffen hat, kann als Konvention bezeichnet wer-
den. Die Idee, den Musikbegriff zu dekonstruieren, also auch in seinen
Bedingungen kritisch zu rekonstruieren, ist zugleich ein Aufbegehren
und eine Vergegenwirtigung unserer (musikalischen) Gewohnheiten.
Davies sieht darin jedoch eine konzeptionelle Schwéche, denn auch der
Musikbegriff, den Cage vorschlédgt oder voraussetzt, ist nicht ganz un-
problematisch. Es bleibt ndmlich anfechtbar, dass Gerdusche, nur auf-
grund ihrer perzeptiven Eigenschaften per se schon als Musik gehort
werden konnen. Die Frage zielt, praziser gestellt, darauf ab, ob das
Akustische als Grundlage fiir einen Musikbegriff geniigt. Cage scheint
diese Auffassung zu vertreten. Zwar mag diese Position sympathisch
sein, insofern sie eine neue Perspektive auf das musikalische Material
erdffnet, doch dieser Cagesche Bruitismus birgt in sich Aporien, die ein
Stiick weit erdrtert werden miissen. Denn bei aller legitimen Kritik am
traditionellen Werkbegriff droht der Cagesche Bruitismus, der auf die
nackten Gerdusche rekurriert (wie Husserl die Maxime ,,zu den Dingen
selbst formulierte, konnte die Cagesche Maxime ,,zu den Gerduschen
selbst“ lauten), in einen kruden Naturalismus abzudriften. Cage Kon-
zeption ldsst zumindest die Auffassung zu, dass der Musikbegriff kau-
saler Natur sei, bzw. es ist nicht auszuschlie3en, dass seine Argumenta-
tion fiir einen realistischen Standpunkt operationalisiert werden konnte.
Davies weist auf folgende Schieflage hin:

On this account, with I concour, Cage failed with 4°33” if his prime intention
was to draw our attention to the naked aesthetic potentential of ordinary sounds.

He failed because he intended to create an artwork and succeeded in doing so,

~am 07:24:34,


https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

34 | DER KLANG DER VERNUNFT

thereby transforming the qualities of the sounds which that work directs our at-

tendtions.”

Er sieht das grundlegende Problem also nicht darin, dass Cage fiir 433"’
Kunststatus beansprucht, es geht ihm also nicht darum zu fragen, ob
4’33’ Kunst sei, sondern er dulert Bedenken hinsichtlich der Konzep-
tion von 4°33”’ sowie den Intentionen, die Cage hinsichtlich von 4°33”’
duBert. Es geht Davies also weniger um die intendierte Demontage des
traditionellen Werkbegriffs als um die stillschweigenden Voraussetzun-
gen, die gemacht werden miissen, damit — gemaB den Intentionen Cages
— 4’33’ addquat gehort und verstanden werden kann. Zwar ist der von
Cage geleistete musikpéddagogische Beitrag nicht hoch genug zu veran-
schlagen, doch andererseits wird eine kulturell gewordene Praxis des
Musikhorens vorausgesetzt, damit akzidentielle Umweltgerdusche als
Musik gehort werden konnen. Cages Konzeption suggeriert hingegen
eine ,,Naturwiichsigkeit“ von Musik, die, da sie musikalisches Horen
apriorisch begriinden mdchte, im Grunde genommen auch einen fest de-
finierten Begriff von Musik liefern konnen miisste. Diese Vorausset-
zung widersprache aber der Grundhaltung gegen einen festen Musik-
Begriff.

Wir sollten, laut Cage, an den wéhrend der Auffithrung von 4°33”’
auftretenden Umweltgerduschen ein dsthetisches Interesse aufbringen.
Helga de la Motte sieht darin einen Versuch ,,die Einheit des Menschen

mit der Natur herzustellen‘®’

. Es scheint jedoch problematisch fiir etwas
ein dsthetisches Interesse aufzubringen, wenn man diese Gerdusche als
nackte Eigenschaften auffasst. Denn wie lieBe sich ein dsthetisches In-
teresse realistisch bzw. naturalistisch begriinden? Geniigt der Rekurs auf
die perzeptiven Eigenschaften, um ein Gebilde oder Ereignis als dsthe-

tisch zu bezeichnen? Das Pradikat ,,dsthetisch® scheint genau das in die

28 Ebd. S. 17.

29 Helga de la Motte (1971) Die Teilung der musikalischen Kultur, in: Ulrike
Liedtke (Hrsg.), Jeder nach seiner Fasson — Musikalische Neuansétze heute,
Saarbriicken, S. 18 — 27, S.22.

~am 07:24:34,


https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

SKANDALON | 35

Hoérerfahrung zu importieren, was Cages ausschalten wollte, ndmlich
den kulturellen Hintergrund.”® Auf diesen Punkt geht Davies nicht wei-
ter ein, sondern er macht auf eine andere Ungereimtheit aufmerksam.
Denn mit seiner Forderung nach intentionslosem Horen, fordere Cage
ja zu einer Verkldrung gewohnlicher und nicht intendierter Gerdusche
zu musikalischem Material auf. Dieses Phdnomen der Verkldrung stellt
innerhalb &sthetischer bzw. kiinstlerischer Praxis nicht Ungewdhnliches
dar, doch die Genese eben dieses Verklarungsprozesses sollte nicht au-
Ber Acht gelassen werden.”'

Indem gewohnliche Umweltgerdusche zu Musik verklart werden,
verweist Cage wiederum auf eine bereits etablierte Praxis und muss, da-
mit diese Gerdusche so gehort werden konnen, insgeheim doch auf den
Werkbegriff rekurrieren, oder ihn zumindest voraussetzen. Auch die
Frage nach der Ontologie von Musik reif3t Davies bei dieser Gelegenheit
an. Er rekurriert nochmals auf die Frage, ob 4’33’ Musik sei und kommt
zu einem negativen Ergebnis. Fiir ihn ist es keine Musik, sondern eine
zum Nachdenken iiber Musik anregende Performance. Da dies mit Mit-
teln der Sinnlichkeit geschieht, also auf den Vollzug der Wahrnehmung
notwendig angewiesen ist, sei es unabdingbar Kunst. Im Grunde wird
damit nicht gegen die Idee polemisiert, zufillig entstandene Gerdusche
musikalisch aufzufassen, sondern der theoretische Uberbau zur Interpre-
tation von 4’33’ wird kritisiert in seinem Anspruch der Begriindbarkeit
sowie des intendierten Zweckes, den Cage damit verfolgte. Davies ver-
sucht also — gemél einer hermeneutischen Maxime — den Autor besser
zu verstehen als er sich selbst verstand. Aber auch in polemischer Hin-
sicht findet gelegentlich eine Auseinandersetzung mit neuer Musik statt.

30 Zu der Problematik von Naturalismus bzw. Realismus im Asthetischen siehe
auch: René Thun (2007) Das Realismusproblem in der gegenwirtigen Mu-
sikphilosophie, Ulrich Tadday (Hrsg.), MusikKonzepte, Sonderband ,,Mu-
sikphilosophie®, November.

31 Arthur Danto (1984) Die Verklarung des Gewohnlichen, Frankfurt a.M. (O-
rig. 1981).

~am 07:24:34,


https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

36 | DER KLANG DER VERNUNFT

UND WAS, WENN DOCH?

Am Beispiel Davies’ Reflexionen iiber Cages 4’33 konnte in exemp-
larischer Hinsicht auf eine philosophische Auseinandersetzung mit
Neuer Musik nachgezeichnet werden, in der es darum ging, ontologi-
sche Fragen, die mit dem Begriff des musikalischen Werkes einherge-
hen, zu klaren. Einer der seltenen Versuche, Musik im Rahmen einer
systematischen Abhandlung philosophisch zu diskutieren, stellt Kurt
Hiibners Die zweite Schopfung dar. Der Philosoph Kurt Hiibner steht der
Neuen Musik argwohnisch gegeniiber, denn wer so ungezogen ist, und
— wie die Neutdner — keine Musik komponiert, die den Massen zu Her-
zen geht, der hat es nicht besser verdient als mit der Etikette des Impe-
rialismus versehen zu werden.”> Seinem Imperialismusvorwurf sind na-
mentlich Ligeti, Boulez und Stockhausen ausgesetzt. Seine Argumenta-
tion zu dem Verhéltnis zwischen Neuer Musik und Gesellschaft zielt in
die gleiche Richtung wie Subotniks: Die Bringschuld zur Akzeptanz
neuer Musik ldge nicht bei der Gesellschaft, sondern ausschlielich bei
der Neuen Musik selbst.*® Ahnlich, doch mit anderen normativen Kon-
klusionen, schétzt Mahnkopf die Situation der Neuen Musik ein, die sich
dem sozialen Diskurs verschliefe.

Die Neue Musik schlielich, unfahig der Partizipation am kulturellen Diskurs,
hat sich zu einer Monade eines autoreferenziell sich selbst abwickelnden Sub-
systems abgeschlossen und ist dort ihrer Neurosen ohne therapeutischen Auflen-

kontakt ausgesetzt.*

Diese Sicht der Dinge scheint jedoch etwas zu kurz zu greifen. Bereits
in den sechziger Jahren war vielen Komponisten daran gelegen, nicht
nur ihre Musik zu verbreiten, sondern Menschen fiir Musik iiberhaupt

32 Kurt Hiibner (1994) Die zweite Schopfung, Miinchen.
33 Vgl. Subotnik weiter oben.
34 Mahnkopf (2006) S. 81.

~am 07:24:34,


https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

SKANDALON | 37

zu sensibilisieren.”> Merkwiirdig, dass all die musikpadagogischen An-
strengungen seitens der Neuen Musik, die den Zuhorer als aktiven Part-
ner partizipieren lassen mochten, ignoriert werden. Kunstreligion, gegen
die Avantgarde rebelliert, findet weniger in der Neuen Musik statt, son-
dern in den Stadien und Konzerthallen, in die sich ,,Fans* einfinden, um
ihren Idolen zu huldigen. Dieses Phanomen findet sich iibrigens nicht
nur bei Jugendlichen, sondern ebenso bei Erwachsenen. Der Diskurs der
Neuen Musik findet hingegen seine génzlich eigene Ebene der Sachlich-
keit.

35 Federfiihrend tat dies etwa Hans Werner Henze, der gleich ein dreibandiges

Werk zur Musikpédagogik herausgegeben hat.

~am 07:24:34,


https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

07:24:34,



https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

