
 

 

II. Contemporary philosophy of music –     
ein musikphilosophisches Skandalon 

 
 
 

Zur theoretischen Orientierung müssen wir uns fragen, wo wir gegen-
wärtig im philosophischen Reden über Musik stehen und welche die 
musikalischen Bezugspunkte der aktuellen Musikphilosophie sind. Es 
bieten sich hierfür zwei Zugänge an, die man als (a) den externen mu-
sikphilosophischen Zugriff und (b) den internen musikphilosophischen 
Zugriff nenn kann. Der erste Zugang wäre von der Philosophie zur Mu-
sik hin beschreibbar, etwa wenn Philosophen versuchen, musikalische 
Phänomene begrifflich einzuholen. Der andere Zugang besteht darin, 
dass Komponisten versuchen, ihre Praxis mittels philosophischer Be-
griffe und Theorieansätze reflexiv zu vermitteln. Diesen zweiten Zu-
gang verfolgt beispielsweise der Komponist und Musikphilosoph Claus-
Steffen Mahnkopf. Er erhebt in Bezug auf die philosophische Durch-
dringung des Phänomens Neuer Musik den Vorwurf, dass „die Gegen-
wartsproduktion – und übrigens auch die aktuellen Interpretationspara-
digmen – kein Interesse von Philosophen findet“1. Damit ist die Situa-
tion im Grunde auch schon beschrieben. Akademische Musikphiloso-
phie rekurriert in der Regel auf die traditionelle Musik. Bach, Mozart 

                                                             
1  Claus-Steffen Mahnkopf (2006) Kritische Theorie der Musik, Weilerswist, 

S. 84. 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002 - am 13.02.2026, 07:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


 

 

16 | DER KLANG DER VERNUNFT 

 

und Beethoven sind die meistgenannten Komponisten.2 Geradezu naiv 
mutet angesichts dieser Tatsache Adornos Ausspruch an, dem zu folge 
„Philosophie der Musik heute [...] nur noch als Philosophie der neuen 
Musik [möglich; RT]“3 sei. Dem zu trotze werden in der Regel an tradi-
tionellen Werken (nicht an denen der Neuen Musik, wie Adorno noch 
forderte) die musikphilosophischen Probleme erörtert. Wenn gelegent-
lich doch ein philosophischer Rekurs auf Neue Musik stattfindet, dann 
zumeist zu polemischen Zwecken.  

Ist Musikphilosophie im deutschsprachigen Raum selten anzutref-
fen, so ist die philosophische Auseinandersetzung mit Neuer Musik 
noch seltener. In der Wissenschaftsphilosophie hingegen wird auf die 
neuesten Ergebnisse der Wissenschaften Bezug genommen, indem etwa 
die neusten Forschungsergebnisse der Hirnforschung von der Neurophi-
losophie reflektiert werden. Dass aber nach Adorno sich kaum noch je-
mand mit dem Phänomen der Neuen Musik in systematisch philosophi-
scher Hinsicht befasst, kann geradezu als ein Skandalon bezeichnet wer-
den. 

 Anders als im deutschsprachigen Raum besteht im angelsächsi-
schen Sprachraum ein reges institutionelles Interesse an Musikphiloso-
phie; Musik wird als philosophisches Themenfeld ernst genommen, und 
epistemische (die Erkenntnis betreffende) wie ontologische (das Sein 
der Dinge betreffende) Probleme, die mit dem Phänomenbereich Musik 
einhergehen, werden mit äußerster Akribie behandelt.4 Auffällig wäh-

                                                             
2  Eine Ausnahme stellt Albrecht Wellmer dar. Hierzu: Albrecht Wellmer 

(2009) Versuch über Musik und Sprache, München. 
3  Adorno (2002), Philosophie der neuen Musik, Frankfurt a.M. (1958),  
 S. 19. 
4  So etwa Roger Scruton (2007) The Aesthetics of Music, Oxford, der nach 

der Poetik der Neuen Musik fragt und dabei die zu Grunde liegenden Prä-
missen kritisch hinterfragt. Oder Subotnik, die von einer Negativen Musik 
spricht, obwohl diese Charakterisierung nur auf einen kleinen Ausschnitt 
Neuer Musik zutrifft. 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002 - am 13.02.2026, 07:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


                    SKANDALON | 

 

17 

rend der Lektüre von Texten diverser Autoren ist, dass sich deren In-
haltsverzeichnisse untereinander stark ähneln, was auf eine gut institu-
tionalisierte Diskussion schießen lässt. In der Regel behandeln diese Au-
toren Fragen, die den musikalischen Ausdruck, die Emotionen, das 
Problem der Repräsentation, der Ontologie des Werkes sowie der Meta-
pher in der Musik betreffen. Hingegen ist Musikphilosophie im deutsch-
sprachigen Raum eher eine akademische Nebentätigkeit, die nahezu 
ausschließlich in Sammelbänden dokumentiert ist.5 Wer nach systema-
tischen Schriften zur Musikphilosophie bezogen auf Gegenwartsmusik 
sucht, wir selten bei Philosophen, dafür häufiger bei zeitgenössischen 
Komponisten fündig.6 Überwiegend findet in diversen Essays und Auf-
sätzen eine philosophische Reflexion musikalischen Komponierens statt 
in dem Sinne, dass sich über eine Praxis und der Legitimität des eigenen 
Tuns Rechenschaft abgelegt wird.  

Problematisch und auch exemplarisch ist dabei die Abstinenz gegen-
über Neuer Musik (die im angelsächsischen Sprachraum gelegentlich 
auch als posttonale Musik bezeichnet wird)7 seitens der contemporary 
philosophy of music,8 da sie sich anscheinend nicht auf die Gegenwart 
der gegenwärtigen Musik einzulassen vermag und sich somit um einen 
der gegenwärtigen Musikpraxis gerecht werdenden Musikbegriff bringt. 

                                                             
5  Dazu etwa Rüdiger Bittner et al. (Hrsg.) (1999) Was du nicht hören kannst  

Musik, Hildesheim; Stefan L. Sorgner/Oliver Fürbeth (Hrsg.) (2003) Musik 
in der deutschen Philosophie, Stuttgart; Ulrich Tadday (Hrsg) (2007), Mu-
sikphilosophie, MusikKonzepte Sonderband, November 2007.  

6  Claus-Steffen Mahnkopf (2006) Kritische Theorie der Musik, Weilerswist; 
Johannes Wallmann (2006), Integraqle Moderne, Saarbrücken; Wolfgang A. 
Schultz (1987) Damit die Musik nicht aufhört, Eisenach; John Cage (1987) 
Silence, Frankfurt a.M. 

7  Robert D. Morris (1987) Composition with pitch classes, Yale; Anna Rita 
Adessi (2005) Analysis and perception in post-tonal music: an example from 
Kurtàgs String Quartett op. 1, Psychology of Music 2005; 33; 94 – 116. 

8  Vgl. Peter Kivy (2001) Introduction into a philosophy of music, Oxford, S. 
33. 

–

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002 - am 13.02.2026, 07:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


 

 

18 | DER KLANG DER VERNUNFT 

 

Unter der Etikette einer contemporary philosophy of music verbirgt sich 
eine zeitgenössische Debatte über alte Musik. Über die Gründe kann 
hier nur spekuliert werden. Jedenfalls scheint es, als wäre mit dem Wan-
del in der bildenden Kunst um 1900 nicht nur der Begriff der Repräsen-
tation in eine Krise geraten, was in einem Sammelband von Sandkühler 
und Freudenberger dokumentiert ist,9 sondern auch keine Musik mehr 
komponiert worden. Hartnäckig wird der Wandel der musikalischen Idi-
ome seit 1904 ignoriert. Das Problem scheint dabei tiefer zu wurzeln, 
denn was als Kategorie musikphilosophisch auf die geschätzte traditio-
nelle Musik problemlos applizierbar ist, verfehlt in der Reflexion über 
Neue Musik nicht selten seine explanatorische Kraft. Die traditionelle 
E-Musik galt als allgemein verständlich. Indem Neue Musik eben die 
Kategorie des Universellen unterläuft, sabotiert sie einen einheitlichen 
Theorieansatz. Denn sie demontiert nicht nur musikalische Konvention, 
sondern sie verabschiedet sie, ohne eine neue anstelle der demontierten 
zu setzen.10 Damit aber steht musikalisches Verstehen zur Diskussion: 
Man findet sich in der Neuen Musik musikhermeneutisch nicht mehr 
zurecht.  

Der britische Musikphilosoph Roger Scruton lehnt Neue Musik mit 
der Begründung ab, dass die Regeln, nach denen sie funktioniere, nicht 
„natürlich“ seien. Ob diese Regeln, die für die traditionelle Musik gel-
ten, natürlich sind, darf jedoch bezweifelt werden, es sei denn man be-
trachtet kultürlich eingeschliffene Gewohnheiten als zweite Natur. Hier 
stellt sich der Verdacht ein, dass Musikphilosophie – für Scruton – die 
Aufgabe habe, normative Direktiven ästhetischer Art zu verordnen, um 
nämlich den eigenen Geschmack ideologisch in Szene zu setzten. Dies 
ist dem Problem einer objekttheoretischen Herangehensweise an das 
Phänomen Neuer Musik geschuldet. Ein objekttheoretischer Definiti-
onsversuch geht von einem Abbildungsverhältnis zwischen Definiens 

                                                             
9  Silja Freudenberger, Hans Jörg Sandkühler (Hg.) (2003), Repräsentation, 

Krise der Repräsentation, Paradigmenwechsel, Frankfurt a.M.  
10  Vgl. Mathias Spahlinger (2007) Dies ist die Zeit der konstitutiven Ideologien 

nicht mehr, MusikTexte 112.  

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002 - am 13.02.2026, 07:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


                    SKANDALON | 

 

19 

und Definiendum aus; Musik wird, im Rahmen einer Snapshottheorie, 
also nur als ein klingendes Objekt, isoliert von jeglichem Handeln und 
Geschichtlichkeit verstanden. Ob damit jedoch ein guter Weg gewählt 
ist, muss noch eigens diskutiert werden. Entgegen (ästhetischen) Uni-
formierungsversuchen muss Neue Musik einer einheitlichen Theorie der 
Musik widersprechen, wenn Musikphilosophie, wie Scruton sie be-
greift, „offers neither psychological explanations nor critical recomman-
dations. It attemps to say what music is, prior to any explanation or am-
plification of our musical experience“11. Die Definition Scrutons wäre 
im Grunde genommen dennoch eine realistische, insofern sie suggeriert, 
der Begriff „Musik“ sei, weil erfahrungsunabhängig, eindeutig und mit 
nur einem Vokabular beschreibbar. Da die Beschreibungskategorien für 
eine Definition an der traditionellen Musik gewonnen wurden, eignen 
sie sich nicht zur Beschreibung der Neuen Musik. Statt nun die Katego-
rien neu zu überdenken, begnügt man sich damit, die Neue Musik als 
defizitär oder unnatürlich abzustempeln. 

Schönberg jedenfalls hegte seinen Zweifel an der Natürlichkeit oder 
Universalität irgendwelcher Regeln, nach denen Musik funktioniere 
bzw. zu funktionieren habe. Er bezweifelt also die (natürliche) Notwen-
digkeit ästhetischer Normativität, auf deren Grundlage ein klar umrisse-
nes und allgemeingültiges Musiksystem zu errichten wäre. In seiner 
Harmonielehre erteilt er dem Naturalismus, der ja eben von der Natür-
lichkeit musikalischer Regeln ausgeht, die sich mithilfe der Naturwis-
senschaften nachweisen lassen, eine klare Absage.12 Schönberg insis-
tiert auf den konventionellen Status der in der Musik fungierenden Re-
geln.  

                                                             
11  Vgl. Roger Scruton (2007) The aesthetics of music, Oxford, S. 35. 
12  Arnold Schönberg (1922) Harmonielehre, Wien. Als ein typischer Vertreter 

des Naturalismus in Sachen Musik wären hier Hermann von Helmholtz 
(1870) Die Lehre von den Tonempfindungen als Grundlage für die Theorie 
der Musik, Braunschweig, in der es vorwiegen um Gehörpsychologie und 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002 - am 13.02.2026, 07:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


 

 

20 | DER KLANG DER VERNUNFT 

 

Trotzdem stellt sich die Frage, ob Musik in gewisser Weise eine Uni-
versalie in anthropologischer Hinsicht ist. Auf die sprachpositivistische 
Scharlatanerie, dass nicht alle Kulturen einen einheitlichen Musikbegriff 
haben, muss dabei nicht näher eingegangen werden, denn die Erörterung 
der Unterschiede in der Auffassung darüber, was und wozu Musik da 
sei, ist schon innerhalb eines Kulturkreisen eine prekäre Angelegenheit, 
die nicht auf eine eindeutige Antwort hoffen lassen sollte.13 Die Frage 
ist nur, was an mehrdeutigen Antworten so schlimm sein sollte; gerade 
die Mehrdeutigkeit könnte ein Hinweis auf die variable Verfasstheit der 
Sache sein. Oft verwenden wir alltäglich Begriffe im Rahmen einer in-
tuitiven Rede, die zwar nicht eindeutig sind, aber zumindest eine Vor-
verständigung ermöglichen – das ist nicht nichts. Es könnte also sein, 
dass Neue Musik kein strenger Terminus, sondern ein Reflexionsbegriff 
ist, der nicht für eine Wissenschaft mit exakten Anspruch taugt, sondern 
innerhalb der ästhetischen Kommunikation, in der auch die Metapher 
keine Seltenheit ist, eine konstitutive Rolle spielt. 

Es stünde der Musikphilosophie an, sich bei der Praxis der Neuen 
Musik kundig zu machen, denn wie so jede Praxis, gibt auch sie hin-
sichtlich ihrer Verkörperungen zu denken. Bei ihr liegt der Fall jedoch 
schwieriger, da sie weniger scharf bestimmt ist; und weil Musik in un-
serem alltäglichen Leben allgemein für unsere Welt- und Selbstverhält-
nisse eine so große Rolle spielt, gibt sie um so mehr zu denken. Zu den-
ken gibt sie beispielsweise auch hinsichtlich des Verstehensbegriffs, der 
bereits verschiedenen Musikphilosophen einiges an Gedankenarbeit ab-
verlangte. Der Verstehensbegriff ist eine zentrale Kategorie für die Her-
meneutik, und aus diesem Grunde sollte Neue Musik auch für sie ein 
Gegenstand dieser Form von Reflexion sein. Das Problem besteht darin, 

                                                             
Akustik geht sowie Carl Stumpf (1898) Konsonanz und Dissonanz, in:  Bei-
träge zur Akustik und Musikwissenschaft, (1898) No. 1, S. 1 – 108, die sich 
mit Musik aus eher gehörpsychologischer Richtung befassen, zu nennen. 

13  Als Beispiel sei etwa die - zumindest für kurze Zeit - öffentlich ausgetragene 
Kontroverse über die Unterscheidung zwischen E und U Musik in der Zeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002 - am 13.02.2026, 07:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


                    SKANDALON | 

 

21 

einen Übergang von der an sprachlichen Gebilden orientierten Herme-
neutik, die es ja traditionellerweise eben nur mit Sprachgebilden zu tun 
hat, zum Verstehen nichtsprachlicher Gebilde zu finden. Denn die Her-
meneutik – als Disziplin des Verstehens – hatte es in ihren Anfängen 
mit dem sprechenden Orakel oder aber mit der Auslegung der Heiligen 
Schrift zu tun. Hermeneutik bezog sich traditionellerweise auf die 
mündliche oder schriftliche Rede. Sie bezog sich nie – als Lehre des 
Verstehens – auf nichtsprachliche Gebilde. Der Ruf nach einer Herme-
neutik nichtsprachlicher Gebilde stellte daher für die Hermeneutik auf 
den ersten Blick eine Zumutung dar. Erst spät wurde die Musik als ein 
Objekt hermeneutischer Reflexionen entdeckt.14 

Wird bei tonaler Musik von „Verstehen“ geredet, indem etwa der 
harmonische Verlauf antizipiert werden kann („aha, eine intelligente 
Durchführung!“), dass eine Reprise unsere Erwartung an Folgendes be-
stimmt, dass wir den Generalbass im Geiste mitsummen können sowie 
die harmonische Rhythmik rekonstruieren können, so kann bei Neuer 
Musik dieser Begriff von Verstehen wohl kaum angewandt werden. Es 
finden sich für das Verstehen vieler Werke der Neuen Musik jedoch an-
dere Anhaltspunkte – auch dazu wird weiter unten genauer die Rede 
sein. Es sollte daher einen Musikphilosophen interessieren, was die ak-
tuelle Musik philosophisch gesehen bedeutet. Denn sie scheint unsere 
Hörgewohnheiten zu sabotieren und verabschiedet das investierte tradi-
tionelle begriffliche Vokabular, mit dem Musik gewöhnlich reflektiert 
wird. Aber diese Negativität geht aus einer Produktivität sowie Kreati-
vität hervor, der man sich gegenüber öffnen sollte.  

                                                             
14  So etwa bei: Wilhelm Dilthey (1927) Vom musikalischen Verstehen, in: 

Ges. Schriften Band VII, Leipzig; Arnold Schering (1914) Zur Grundlegung 
der musikalischen Hermeneutik, in: Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine 
Kunstwissenschaft, Bd. 9. Berlin 1914; Chr. v. Blumenröder und W. Stein-
beck (Hg.) (2007), Musik und Verstehen, Laaber; Thomas Schieche (1998), 
Zu einer Grenzerfahrung des abendländischen Denkens: Musikalische Her-
meneutik. Anthropologische Grundfragen nach den Bedingungen ihrer Er-
möglichung, Hamburg.  

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002 - am 13.02.2026, 07:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


 

 

22 | DER KLANG DER VERNUNFT 

 

In gewisser Hinsicht ist dem Ästhetiker Rüdiger Bubner beizupflich-
ten: Was er hinsichtlich des Verhältnisses zwischen moderner Kunst und 
Philosophie gleichsam cassandrinisch attestierte, ist für das Verhältnis 
zwischen Neuer Musik und zeitgenössischer Musikphilosophie erst 
recht zutreffend.  

 
Das Verstummen der Philosophie vor der Kunst hängt offenbar zusammen mit 
dem längst geschwundenen Vertrauen in die Kraft des systematischen Gedan-
kens, der sich neben andern Sachgebieten auch auf die Kunst richtet, um sie in 
die Disziplin des Begriffs zu nehmen [...] Die radikale Selbstbefreiung der künst-
lerischen Produktion aus dem herkömmlichen ontologischen Gehege und die 
planmäßige Überwindung eines jeden Kanons hat die Möglichkeit der Theorie 
hoffnungslos hinter sich gelassen.15  

 
Ob die Rede vom Verstummen der Philosophie generell zutrifft, mag 
man aber anzweifeln können, zumal moderne Kunst selbst stark am Be-
griff orientiert ist. Angesichts aktueller Phänomene etwa im Bereich der 
Skulptur könnte man eher dazu neigen, von der Notwendigkeit eines Di-
aloges zu sprechen, die schon in der Reflexion der Künstler selbst gele-
gen ist.  

Zum Beispiel kann darauf hingewiesen werden, dass in der Archi-
tektur und auch in der Musik der Begriff der Dekonstruktion einen zent-
ralen Topos produktionsästhetischer Reflexionen darstellt.16 Es gibt 
auch bildende Künstler, die sich mit dem Raum befassen und für diesen 
Zweck auf Heidegger rekurrieren. Zu nennen wären beispielsweise 
Künstler wie Chillida und Hemmert. Gerade in der Installation „Lokale 
Vokabulare“ von Hans Hemmert wird die Situation in und aus der her-
aus etwas verstanden wird, mit ästhetischen Mitteln reflektiert. Letzteres 
hat zwar nicht direkt mit der Dekonstruktion zu tun, auf die wir noch zu 
sprechen kommen werden, dafür aber mit einem zentralen Thema der 

                                                             
15  Rüdiger Bubner (1989) Ästhetische Erfahrung, Frankfurt a.M., S. 9. 
16  Verweisen sei an dieser Stelle etwa auf die Schriften von Peter Eisenman, 

Daniel Libeskind oder Bernard Tschumie. 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002 - am 13.02.2026, 07:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


                    SKANDALON | 

 

23 

philosophischen Hermeneutik. In der Installation LOKALE VOKABULARE 

von Hans Hemmert wird ein und derselbe Dialog, dem ein Text von 
Heidegger zu Grunde liegt, in völlig verschiedenen Filmszenen gespro-
chen. Die Bewandtnis des Raumes, stellt sich in der jeweiligen Situation 
als eine andere dar. Beispielsweise – und hier wird nicht der Anspruch 
erhoben, eine unfehlbare Interpretation vorzulegen, denn es geht um 
exemplarische Interpretation – rezitierte in einer Szene ein Paar am 
Strand den Text von Heidegger. Eine gewisse Ruhe im Tonfall und die 
Kulisse am Strand vermitteln Weite; und entsprechend ist der Raum se-
mantisch aufgeladen. Hingegen gewinnt der Raum in einem Dialog, der 
in einem (Flucht?-)Auto gesprochen wird, ein gänzlich andere Bedeut-
samkeit: er wirkt beengt. Mit ästhetischen Mitteln wird also ein philo-
sophischer Text reflektiert und in Szene gesetzt. 

Hinsichtlich der Dekonstruktion kann zwischen einer kategorialen 
und einer strukturalen Dekonstruktion unterschieden werden. Zum ei-
nen findet eine kategoriale Dekonstruktion der traditionell gültigen mu-
sikalischen Kategorien statt, wie etwa Rhythmus, Melodie, Metrik und 
Harmonik etc., indem sie etwa unterlaufen oder suspendiert werden. 
Schönberg hat in seiner Harmonielehre sogar den Gegensatz von Kon-
sonanz und Dissonanz dekonstruiert. Dieser Gegensatz beruhe nach 
Schönberg auf Konvention und nicht auf apriorischen Gesetzten. Die 
minimal music könnte dahingehend interpretiert werden, dass in ihr die 
Kategorie der Tonalität überstrapaziert wird, bzw. Atonalität als musi-
kalische Kategorie bzw. Konvention suspendiert wird. Zudem kann eine 
„Überforderung“ und damit auch „Karikatur“ der Wiederholung in der 
minimal music gesehen werden. Hierbei ist vor allem hervorzuheben, 
dass zu Beginn der minimal music der ganze Musik-Begriff zur Debatte 
stand, indem man etwa mit der Iteration der Raumakustik oder mit 
Gleichlaufschwankungen zweier Tonbandmaschinen operierte. 1969 
„komponierte“ Alvin Lucier I’M SITTING IN A ROOM, welches als eine 
strukturelle Dekonstruktion bezeichnet werden kann. Er sprach einen 
Text, mit dem er einfach beschrieb, was er gerade tat – damit tritt das 
Moment der Selbstreferenzialität in Erscheinung, nämlich als Formprin-
zip. Zudem wurde die daraus resultierende Aufnahme im selben Raum 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002 - am 13.02.2026, 07:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


 

 

24 | DER KLANG DER VERNUNFT 

 

wiederaufgenommen, wieder abgespielt und gleichzeitig wieder aufge-
nommen. Das Material wurde auf sich selbst iteriert. Selbstverständlich 
kann man hier, aus der Perspektive traditioneller Musik, fragen, was da-
ran eigentlich Komposition sei – was Komponieren letztlich bedeutet. 
Diese Frage wurde ja schon von Cage aufgeworfen. Aber es gibt in I’M 

SITTING IN A ROOM immerhin eine innere Bewegung im Material von der 
Sprache hin zur Musik. Und genau dies scheint ein ausgezeichnetes 
Merkmal von I’M SITTING IN A ROOM zu sein. Musikalität wird in einem 
Prozess entdeckt. War zunächst nur der Text zu hören und somit Spra-
che präsent, so wurde der Text im Verlaufe immer undeutlicher, die 
Sprache (Semantik) trat zurück zugunsten der Musikalität.  

Mag die philosophische Selbstreflexion in der Neuen Musik dem 
akademischen Philosophen als zu dilettantisch vorkommen, so kann der 
Anspruch des akademischen Philosophierens als allzu pedantisch be-
zeichnet werden, wenn er die musikphilosophischen Reflexionen zeit-
genössischer Komponisten nicht ernst nimmt. Denn Philosophieren 
kann und sollte – gerade für eine aufklärerische Philosophie – als eine 
typisch menschliche Angelegenheit aufgefasst werden. Vielleicht ist die 
Zurückhaltung gegenüber Neuer Musik in einer gewissen Interpretati-
onsscheu der Philosophen zu suchen, welche sich nicht dazu durchrin-
gen können, eine essayistische Interpretation musikalischer Praxis ab-
zuliefern. Wer sich hingegen mit Plausibilität einer Interpretation be-
gnügt, der kann dafür seinen Themenhorizont erweitern.  

Zumindest wären dies mögliche Gründe, welche die Bubnersche 
These vom Verstummen der Philosophie erklären könnten. Jedoch ist 
damit nicht die Wahrheit der These Bubners behauptet. Denn es sollte 
nicht vergessen werden, dass sich Philosophen sehr wohl mit aktueller 
Kunst befassen, was Arthur C. Danto in mehreren seiner kunstphiloso-
phischen Schriften demonstriert.17 Zwar ist die Lage in der philosophi-
schen Ästhetik bzw. der Kunstphilosophie alles andere als einheitlich 
und übersichtlich, aber von einem Verstummen der Musikphilosophie 

                                                             
17  Arthur C. Danto (1984) Die Verklärung des Gewöhnlichen, Frankfurt a.M.  

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002 - am 13.02.2026, 07:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


                    SKANDALON | 

 

25 

gegenüber der neuen Musik kann – jedenfalls der Tendenz nach – guten 
Gewissens gesprochen werden. 

Merkwürdig ist dieses Verstummen, zumal zeitgenössische Kompo-
nisten nicht nur ihr Tun oder ihre Methoden philosophisch reflektieren, 
sondern weil sie selbst zu einem Dialog mit der Philosophie aufrufen 
(die Initiative zur Umsetzung lässt aber auch hier auf sich warten). Statt 
dass Komponisten Neuer Musik ihr Gespräch mit verstorbenen Philoso-
phen führen, wäre es angebracht, einen lebendigen Dialog zu suchen. 
Wenn Philosophie die Aufrufe jedoch überhört oder sich als gesprächs-
resistent erweist, so braucht sie sich dann nicht wundern, wenn sie als 
Gesprächspartner immer seltener Gesucht wird. Auf der von Peter 
Janich ausgerichteten „kleinen“ Tagung der DGPhil im Herbst 2006 in 
Marburg klagte Herbert Schnädelbach noch vor dem Auditorium, dass 
kaum jemand auf die Philosophie höre. Dies hat teilweise wohl auch 
damit zu tun, dass die Philosophie – ähnlich wie die Neue Musik – in 
der Öffentlichkeit kaum noch verstanden wird. Und nicht nur scheint es 
ein Vermittlungsproblem mit der allgemeinen Öffentlichkeit zu geben. 
So ist sie auch dabei, ihren Kredit bei der Neuen Musik zu verspielen. 
Nur selten finden Komponisten Neuer Musik und Gegenwartsphiloso-
phen in ein Gespräch. So etwa auf dem Internationalen Kongress der 
DGPhil 2005 zwischen Wolfgang Rihm und Günther Abel; doch stellt 
dies einen seltenen Fall dar, den man sich häufiger wünscht, denn 
schließlich steht die Möglichkeit einer Musikkultur auf dem Spiel. 

 
 

EINIGE AUSNAHMEN   
 
Immerhin bietet sich ab und zu die Gelegenheit, bei Philosophen explizit 
über Neue Musik zu lesen. In der Regel bleibt es aber auch bei pauscha-
len oder aber höchst speziellen Fragestellungen hinsichtlich der Neuen 
Musik. Anstrengungen, wie sie noch Adorno auf sich nahm, sucht man 
heutzutage vergebens. Denn er versuchte, Neue Musik als einen ganzen 
kulturellen Bereich bzw. als einen kulturellen Entwurf zu interpretieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002 - am 13.02.2026, 07:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


 

 

26 | DER KLANG DER VERNUNFT 

 

Sie ist bei ihm mehr als eine kulturphilosophische Wundertüte, aus der 
man so allerhand Kurioses herausfischen kann.  

In seinem Aufsatz „Kunst als Spiel, Symbol und Fest“ stellt Hans 
Georg Gadamer einige Reflexionen kunstphilosophischer Art an. Dabei 
geht es ihm u.a. um die Frage, wie es zu denken sei, dass Werke alter 
Meister und ebenso Gebilde zeitgenössischer Produktion als Kunst be-
zeichnet werden, obwohl sie einander auszuschließen scheinen.18 In 
Werken traditioneller Malerei etwa ist sehr gut erkennbar, was ein Bild 
darstellt. Landschaften, Bäume sowie Gesichter können, auch wenn das 
Bild keine wirklich existierende, sondern – sagen wir – eine der Phanta-
sie des Malers entsprungene Landschaft darstellt, als eine solche vom 
Betrachter identifiziert werden. Vergleichen wir nun dieses Bild mit ei-
nem Bild des Informel, so ist auf dem Bild des Informel (Thieler, Son-
derburg) zunächst nichts Reidentifizierbares zu sehen. Legt man nun 
Identifizierbarkeit als Maßstab an, so dürfte das Bild des Informel im 
Grunde kein Bild sein, und somit – bezogen auf die Malerei – auch keine 
Kunst. Andererseits werden Bilder des Informel als Kunst anerkannt. 

Dies führt ihn zu der Frage, ob ein deskriptiver wie auch gegen-
standsbezogener Begriff von „Kunst“ überhaupt sinnvoll ist, oder ob der 
Begriff der Kunst nicht besser mit einer Reflexion unserer Pragmatik zu 
erfassen sei. Damit verabschiedet er sich von einem substanzialistischen 
Kunstbegriff zugunsten eines funktionalen. Wenngleich eine Analyse o-
der tiefergehende Interpretation der Neuen Musik bei Gadamer aus-
bleibt, weist er zumindest auf ein Problem hin, dem sich Neue Musik 
schon immer ausgesetzt sah und welches durch die Neue Musik erst ins 
philosophische Bewusstsein drang. Im öffentlichen Konzertleben näm-
lich – so stellt es sich für Gadamer dar – ist Neue Musik ein von Inten-
danten zugemutetes und vom Publikum in Kauf zu nehmendes Übel. Mit 
Gadamers Haltung gegenüber neuer Musik hat dies nichts zu tun, son-

                                                             
18  Vgl. Hans-Georg Gadamer (1999) Die Aktualität des Schönen, Gesammelte 

Werke 8, Tübingen, S. 100. 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002 - am 13.02.2026, 07:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


                    SKANDALON | 

 

27 

dern er berichtet nur von seinen Beobachtungen. Er stellt heraus, inwie-
fern Neue Musik eine Herausforderung für das philosophische Denken 
sei und was sie der (Kunst-)Philosophie zu denken gibt. Er erinnert  

 
an die moderne Musik, an das völlig neue Vokabular von Harmonie und Disso-
nanz, das da benutzt wird, an die eigentümliche Verdichtung, die durch den 
Bruch mit den alten Kompositionsregeln und der Satzarchitektur der großen mu-
sikalischen Klassik erreicht wird. Man kann sich den so wenig entziehen, wie 
man sich der Tatsache entziehen kann, dass man, wenn man durch ein Museum 
geht und die Säle der neuesten künstlerischen Entwicklung eintritt, etwas wahr-
haft hinter sich lässt. Wenn man sich aufs Neue einlässt, dann bemerkt man bei 
der Rückkehr zu dem Älteren ein eigentümliches Verblassen unserer Aufnahme-
bereitschaft. Das ist gewiss nur eine Kontrastreaktion und durchaus nicht die 
bleibende Erfahrung eines bleibenden Verlustes, aber gerade die Schärfe, des 
Kontrastes zwischen diesen neuen Formen von Kunst und den alten wird daran 
deutlich [...] Dieser kurze Überblick sollte nur bewusst machen, was eigentlich 
geschehen ist und warum Kunst heute eine neue Frage stellt – ich meine: warum 
verstehen, was Kunst heute ist, eine Aufgabe für das Denken stellt19. 

 
Gadamer beschreibt damit eine Aufgabe für die hermeneutische Philo-
sophie, welche ästhetisch bzw. kunstphilosophisch wird; und in diesem 
Sinne kann wohl auch die dunkel formulierte Forderung nach einem 
Aufgehen der Ästhetik in die Hermeneutik, die Gadamer in Wahrheit 
und Methode aufstellte,20 verstanden werden. Er zielt auf eine Interpre-
tation ästhetischer Praxis als eine Form der Auseinandersetzung mit der 
Geschichtlichkeit des Menschen ab – er versucht also, Kunst als eine 
eigenständige Praxis des Verstehens hermeneutisch zu fundieren. Ihm 
kommt es vor allem auf die Vermitteltheit von Altem mit Neuem an, die 
um ein gemeinsames Zentrum zu kreisen scheinen. Begreift man vor 
diesem Hintergrund Neue Musik nicht als bloßen Bestand fixierter Ge-

                                                             
19  Gadamer, (1999) S. 99 – 100. 
20  Gadamer, Wahrheit und Methode (1975) Tübingen, S. 157. 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002 - am 13.02.2026, 07:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


 

 

28 | DER KLANG DER VERNUNFT 

 

bilde bzw. Konzeptionen, sondern als eine Praxis vernünftiger Artiku-
lation sowie einen emanzipierten Umgang mit dem musikalischen Ma-
terial, so erweist sich Gadamers Behauptung von der Fortsetzung des 
Alten im Neuen als nicht zu weit hergeholt, sondern wird von der Ge-
schichtsschreibung der Neuen Musik regelrecht bestätigt. Ligeti rekur-
riert beispielsweise auf den späten Beethoven oder auch auf Debussy,21 
Georg Friedrich Haas verarbeitet in seinem Sextett UNO EX TRIAS Jo-
squin Desprez, Lachenmann hat Schubert wiederentdeckt.22 Allen Kom-
ponisten ist ein Rekurs auf ältere Musik gemeinsam.  

Vor diesem Hintergrund versucht hermeneutische Philosophie, 
möglichen Sinn einer Praxis aufzuweisen, indem sie in Relation zur Le-
benswelt gesetzt wird; und damit ist die Aufgabe gestellt, die Geschicht-
lichkeit der Kunst als eine soziale Praxis aufzufassen und zu beschrei-
ben. 

So mancher könnte hier einwerfen, dass dieser Entwurf Neuer Mu-
sik etwas zu harmonisch sei, dass Dissonanzen fehlen. Ist die Rede von 
den Verweisen und Querbezügen durch die Zeit vielleicht zu voreilig? 
Schließlich zeichne sich die Moderne doch gerade eher durch Brüche 
denn durch Kontinuität aus. Aber genau hier setzt Gadamers Kernfrage 
ja an, nämlich wie es zu denken ist, dass Werke vergangener Epochen 
wie auch zeitgenössische Gebilde uns als Kunst ansprechen. Damit um-
geht Gadamer die ontologische Falle, die sich auftut, wenn Kunst nur 
über bestimmte äußerliche dingliche Merkmale definiert wird. Vielmehr 
kommt es bei Gadamer darauf an herauszufinden, was es heißt, dass uns 
diese Gebilde als Kunst ansprechen. Welcher Prozess muss in uns frei-
gesetzt werden, damit wir einer Sache das Prädikat „Kunst“ zuschrei-
ben? Eine dingliche Ontologie wäre nicht nur für die moderne Kunst, 
die Neue Musik, sondern für die Kunst in toto verhängnisvoll, da ihre 
Kategorien erstarren und nur für einen bestimmten Zeitraum zutreffen 
würden. 

                                                             
21  Vgl. Eckart Roelcke (2003) Träumen Sie in Farbe?, Wien, S. 194ff.  
22  Es könnte an dieser Stelle auch noch auf Bartoks Sonate für Solovioline hin-

gewiesen werden, die eine Chaconne (!) und eine Fuge beinhaltet. 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002 - am 13.02.2026, 07:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


                    SKANDALON | 

 

29 

Reine Innerlichkeit, wie Hegel noch meinte, ist die Musik schon 
lange nicht mehr (falls sie es je gewesen ist); und auch auf alte Musik 
trifft dieses Urteil nicht vorbehaltlos zu. Hierin erweist sich Hegel als 
Romantiker. Musik war nicht zu allen Zeiten schweigendes Genießen 
„tönend bewegter Formen“. Erinnert sei hier an den mittelalterlichen 
Begriff der musica, der mehr umfasste als sich der zeitgenössische 
Durchschnitthörer träumen ließe. Musik war auch Medium der mathe-
matisch-religiösen Spekulation und der Musikbegriff (Musica) umfasste 
sämtliche Relationen, so dass Boethius von einer musica mundana 
sprach. Sogar die KUNST DER FUGE (BWV 1080) ist ein Werk spekula-
tiven Charakters, das Bach bei der Correspondierenden Gesellschaft für 
musikalische Wissenschaften in Leipzig einreichte. 

Nicht selten ist während der Pause oder nach einem Konzert, nach 
der Darbietung Neuer Musik die Frage zu hören, ob denn das, was da 
gerade gehört wurde, wirklich Musik sei. Solche Fragen stellen auch 
jüngere Konzertbesucher, die, wie sich herausstellt, gerade ihr Studium 
der Musikwissenschaft begonnen haben. Aber auch wenn man Freunden 
oder Bekannten ein Stück neuer Musik vorspielt, blickt man nicht selten 
in ein ratloses Gesicht. Es kann dann sogar so weit kommen, dass etwa 
Ligetis Stück ATMOSPHÈRES als Staubsaugermusik bezeichnet wird. 
Dass die Schuld hierfür bei der Neuen Musik zu suchen sei, weil sie sich 
nicht den allgemeinen gesellschaftlichen Hörerwartungen beugt, wie 
etwa Rose Rosengard Subotnik behauptet,23 kann aus guten Gründen 
angezweifelt werden, denn ebenso gut kann ja gerade ein ästhetische 
Phlegma angeprangert werden; und ein Blick in die Musiksoziologie 
zeigt, dass an „Musik“ völlig heterogene Maßstäbe angelegt werden.  

 
 
  
 

                                                             
23  Rose Rosengard Subotnik (1994) The Challange of contemporary Music, in: 

Philip Alperson (Hrsg.) What is Music? An Introduction to the Philosophy 
of music, The Pennsilvania State University, S. 359 – 396. 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002 - am 13.02.2026, 07:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


 

 

30 | DER KLANG DER VERNUNFT 

 

CAGES BRUITISMUS 

In der Diskussion musikästhetischer wie musikphilosophischer Prob-
leme spielt die experimentelle und auch die minimal music eine signifi-
kante Rolle. Einige Stücke der Neuen Musik stellen den Werkbegriff 
performativ zur Disposition, als Zeichen dafür, dass Neue Musik, nicht 
selten, bestimmte Kategorien suspendiert bzw. den Umgang mit ge-
wohnten Kategorien beständig hinterfragt. Der amerikanische Kompo-
nist John Cage gilt als bekanntester und einflussreichster Vertreter der 
experimentellen Musik. Dem Neuseeländischen Philosophen Stephen 
Davies, der am Beispiel von Cages 4’33’’ die Funktionsweise sowie die 
perzeptionellen Implikationen des musikalischen Werkbegriffs verdeut-
lichen will, geht es darum, dass Cage die Grundlagen des traditionellen 
Werkbegriffs voraussetzt und beansprucht.  

Seine Art, den musikalischen Werkbegriff zu bestimmen, beginnt 
nicht mit einer Definition, sondern über eine Explikation der musikali-
schen Erfahrung mit 4’33’’ legt er dar, inwiefern der musikalische 
Werkbegriff mit unserer Haltung gegenüber musikalischen Phänomen 
einhergeht.24 Davies bezieht sich somit auf ein recht häufig diskutiertes 
und weithin bekanntes „Stück“ experimenteller Musik. Seit seiner Ur-
aufführung 1952 sorgt es für rege Debatten unter den Musikästhetikern- 
und Kritikern. Problematisch ist für Davies allerdings die Etikette des 
Werks, die man 4’33’’ anhaften will, um darüber reden bzw. schreiben 
zu können. Er nimmt 4’33’’ zum Anlass, auf ernsthafte Weise über ex-
perimentelle Musik nachzudenken, ohne sie polemisch diffamieren zu 
wollen. Problematisch an 4’33’’ ist für ihn, dass es keine Struktur hat, 
die zu hören wäre. Gewöhnlich ist ja immer von einer Struktur die Rede, 
die es hörend zu erfassen gilt, auch wenn die Reduktion auf strukturelles 
Hören musikalischer Praxis nicht genügen mag, da mit Musik in einem 
weitesten Sinne sinnhafte bzw. sinnstiftende Prozesse freigesetzt wer-
den können, wie etwa in den 60er Jahren von der Rockmusik und der 

                                                             
24  Unter eher kritischen Vorzeichen tut dies auch Lydia Goehr (1992) The ima-

ginary museum of musical works, Oxford. 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002 - am 13.02.2026, 07:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


                    SKANDALON | 

 

31 

Identitäten sozialer Art. Mit dieser Identitätsstiftenden Kraft unter-
schiedlicher Musiken sowie deren unterschiedlichen Handlungszusam-
menhänge, hat sich der Musiksoziologe Kurt Blaukopf ausführlich be-
fasst.25 In gewisser Weise hat jede Musik ihr Publikum, und folglich hat 
auch 4’33’’ bzw. die experimentelle Musik ihr Publikum. Cage erteilte 
mit 4’33’’ dem traditionellen Werkbegriff eine radikale Absage. Prekär 
ist schon die so genannte „Identität des Werkes“, da diese nicht feststell-
bar ist. Es dürfte äußerst Schwierig sein und außerhalb der Konzeption 
liegen, dass jemand nach der Performance von 4’33’’ sagen könnte „ich 
möchte dasselbe Stück oder dieselbe Stelle noch mal hören“. Denn 
strukturell unterscheiden sich alle Aufführungen von 4’33’’ maßgeb-
lich.  

Üblicherweise werden der Werkbegriff und die mit ihm einherge-
henden Fragen paradigmatisch an den Klassiker der abendländischen 
Musik erörtert, hierin unterscheidet sich Davies deutlich von vielen an-
deren Musikphilosophen. Dies ist von Vorteil, denn über die Differen-
zen zu den als klassisch oder traditionell zu bezeichnenden musikali-
schen Gebilden, kann die Besonderheit von Cages 4’33’’ präziser her-
ausgestellt werden. Unter ontologischen Fragestellungen hat noch Ro-
man Ingarden nach der Identität eines musikalischen Werkes anhand 
Beethovens Musik gefragt und damit in exemplarischer Hinsicht, was 
ein musikalisches Werk überhaupt sei.26 Eine Ontologie in herkömmli-
chem Sinne kann bei Cage kaum in Frage kommen, da 4’33’’ keine wohl 
definierte Entität darstellt. Jede Aufführung kann aus völlig unterschied-
lichen Geräuschen bestehen, und außerdem wird es schwierig sein fest-
stellen zu können, auf welche Geräusche die einzelnen Zuhörer intenti-
onal gerichtet sind. Es könnte sein, dass nicht unbedingt auf die lautesten 
Geräusche geachtet wird. Vielleicht achtet jemand nur darauf, welche 

                                                             
25  Kurt Blaukopf (1982) Musik im Wandel der Gesellschaft, München. 
26  Roman Ingarden, Untersuchungen zur Ontologie der Kunst. Musikwerk – 

Bild – Architektur – Film, Tübingen 1962 Darin insbes. §.6-8 des ersten 
Teils. 

Beatmusik. Diese Musiken stiften auf eine bestimmte Art und Weise

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002 - am 13.02.2026, 07:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


 

 

32 | DER KLANG DER VERNUNFT 

 

Geräusche der Sitzplatznachbar mit ihrer/seiner Kleidung verursacht, 
oder er achtet auf die Atemgeräusche anderer Personen. Diese Geräusche 
entziehen sich jedoch dem Rest des Auditoriums. Wenn nun etwa ein 
vorüber fliegender Düsenjet im Aufführungssaal für alle Zuhörer hörbar 
ist, muss dies nicht zugleich bedeuten, dass auch ein jeder Zuhörer die-
ses Geräusch wahrnimmt. Zudem könnte während einer anderen Auf-
führung von 4’33’’ sagen wir zum Zeitpunkt 2’34’’ – statt eines Düsen-
jets eine Feuerwehr zu hören sein. 

Für die Konzeption von 4’33’’ ist dieser Punkt von äußerster Wich-
tigkeit, da die Geräusche, die wahrnehmbar sind, vom Komponisten 
nicht intendiert wurden. Es gibt keine Korrelation zwischen der Inten-
tion des Zuhörers und der vom Komponisten intendierten Struktur des 
Werkes. Aber Intentionen sind für den traditionellen Werkbegriff eine 
notwendige Bedingung, denn nur was mit Intention(en) geschaffen 
wurde, kann des Status eines Werkes haben. Mit der Konzeption von 
4’33’’ unterläuft Cage jedoch diese traditionelle Auffassung. Wenn sich 
im Gebilde keine intentionsgeleiteten, also absichtsvoll hervorgebrach-
ten, Strukturen finden lassen, so wird auch die Frage nach der Autor-
schaft ein Problem. Wer ist bei 4’33’’ eigentlich der Autor? Gilt jemand, 
der während der Aufführung hustet, als Koautor? 

Genau diese Fragen, die sich mit dem traditionellen Werkbegriff 
verbinden, insbesondere dessen normative Implikationen, stellt Cage 
mit 4’33’’ zur Debatte. Davies sieht darin aber keinen Versuch der De-
struktion, sondern der kritischen Dekonstruktion. 

 
We might hear in the sounds occuring during a performance of 4’33’’ a new kind 
of music, one transcending and decontructing the categorial distinctions drawn 
traditionally between the musical and nonmusical. In that case, there is concep-
tual room, so to speak for regarding the noise of the everyday as music only 
because the standard notion of music is undermined an rejectect. There is an 
invitation to conceptual revision.27 
 

                                                             
27  Stephen Davies, Themes in the philosophy of music, Oxford 2003, S. 15. 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002 - am 13.02.2026, 07:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


                    SKANDALON | 

 

33 

Zunächst sticht Cages antiessenzialistische Haltung gegenüber einem 
traditionellen Musikbegriff hervor. Musik scheint keine fest umrissene 
Wesenheit zu sein, die erschöpfend definiert werden könne. Er zeigt sich 
nicht damit einverstanden, die traditionell gewordenen Kategorien, an-
hand derer wir etwas als Musik identifizieren, als unumstößlich fixierte 
Kriterien gelten zu lassen. Was Musik sei, unterliegt der Konvention, 
die weniger als Verabredung, sondern eher als Übereinkunft habituellen 
Charakters verstanden werden kann. Auch was sich als allgemein gülti-
ger Gebrauch eingeschliffen hat, kann als Konvention bezeichnet wer-
den. Die Idee, den Musikbegriff zu dekonstruieren, also auch in seinen 
Bedingungen kritisch zu rekonstruieren, ist zugleich ein Aufbegehren 
und eine Vergegenwärtigung unserer (musikalischen) Gewohnheiten. 
Davies sieht darin jedoch eine konzeptionelle Schwäche, denn auch der 
Musikbegriff, den Cage vorschlägt oder voraussetzt, ist nicht ganz un-
problematisch. Es bleibt nämlich anfechtbar, dass Geräusche, nur auf-
grund ihrer perzeptiven Eigenschaften per se schon als Musik gehört 
werden können. Die Frage zielt, präziser gestellt, darauf ab, ob das 
Akustische als Grundlage für einen Musikbegriff genügt. Cage scheint 
diese Auffassung zu vertreten. Zwar mag diese Position sympathisch 
sein, insofern sie eine neue Perspektive auf das musikalische Material 
eröffnet, doch dieser Cagesche Bruitismus birgt in sich Aporien, die ein 
Stück weit erörtert werden müssen. Denn bei aller legitimen Kritik am 
traditionellen Werkbegriff droht der Cagesche Bruitismus, der auf die 
nackten Geräusche rekurriert (wie Husserl die Maxime „zu den Dingen 
selbst formulierte, könnte die Cagesche Maxime „zu den Geräuschen 
selbst“ lauten), in einen kruden Naturalismus abzudriften. Cage Kon-
zeption lässt zumindest die Auffassung zu, dass der Musikbegriff kau-
saler Natur sei, bzw. es ist nicht auszuschließen, dass seine Argumenta-
tion für einen realistischen Standpunkt operationalisiert werden könnte. 
Davies weist auf folgende Schieflage hin: 

 
On this account, with I concour, Cage failed with 4’33’’ if his prime intention 
was to draw our attention to the naked aesthetic potentential of ordinary sounds. 
He failed because he intended to create an artwork and succeeded in doing so, 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002 - am 13.02.2026, 07:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


 

 

34 | DER KLANG DER VERNUNFT 

 

thereby transforming the qualities of the sounds which that work directs our at-
tendtions.28  
 
Er sieht das grundlegende Problem also nicht darin, dass Cage für 4’33’’ 
Kunststatus beansprucht, es geht ihm also nicht darum zu fragen, ob 
4’33’’ Kunst sei, sondern er äußert Bedenken hinsichtlich der Konzep-
tion von 4’33’’ sowie den Intentionen, die Cage hinsichtlich von 4’33’’ 
äußert. Es geht Davies also weniger um die intendierte Demontage des 
traditionellen Werkbegriffs als um die stillschweigenden Voraussetzun-
gen, die gemacht werden müssen, damit – gemäß den Intentionen Cages 
– 4’33’’ adäquat gehört und verstanden werden kann. Zwar ist der von 
Cage geleistete musikpädagogische Beitrag nicht hoch genug zu veran-
schlagen, doch andererseits wird eine kulturell gewordene Praxis des 
Musikhörens vorausgesetzt, damit akzidentielle Umweltgeräusche als 
Musik gehört werden können. Cages Konzeption suggeriert hingegen 
eine „Naturwüchsigkeit“ von Musik, die, da sie musikalisches Hören 
apriorisch begründen möchte, im Grunde genommen auch einen fest de-
finierten Begriff von Musik liefern können müsste. Diese Vorausset-
zung widerspräche aber der Grundhaltung gegen einen festen Musik-
Begriff. 

Wir sollten, laut Cage, an den während der Aufführung von 4’33’’ 
auftretenden Umweltgeräuschen ein ästhetisches Interesse aufbringen. 
Helga de la Motte sieht darin einen Versuch „die Einheit des Menschen 
mit der Natur herzustellen“29. Es scheint jedoch problematisch für etwas 
ein ästhetisches Interesse aufzubringen, wenn man diese Geräusche als 
nackte Eigenschaften auffasst. Denn wie ließe sich ein ästhetisches In-
teresse realistisch bzw. naturalistisch begründen? Genügt der Rekurs auf 
die perzeptiven Eigenschaften, um ein Gebilde oder Ereignis als ästhe-
tisch zu bezeichnen? Das Prädikat „ästhetisch“ scheint genau das in die 

                                                             
28  Ebd. S. 17. 
29  Helga de la Motte (1971) Die Teilung der musikalischen Kultur, in: Ulrike 

Liedtke (Hrsg.), Jeder nach seiner Fasson – Musikalische Neuansätze heute, 
Saarbrücken, S. 18 – 27, S.22.  

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002 - am 13.02.2026, 07:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


                    SKANDALON | 

 

35 

Hörerfahrung zu importieren, was Cages ausschalten wollte, nämlich 
den kulturellen Hintergrund.30 Auf diesen Punkt geht Davies nicht wei-
ter ein, sondern er macht auf eine andere Ungereimtheit aufmerksam. 
Denn mit seiner Forderung nach intentionslosem Hören, fordere Cage 
ja zu einer Verklärung gewöhnlicher und nicht intendierter Geräusche 
zu musikalischem Material auf. Dieses Phänomen der Verklärung stellt 
innerhalb ästhetischer bzw. künstlerischer Praxis nicht Ungewöhnliches 
dar, doch die Genese eben dieses Verklärungsprozesses sollte nicht au-
ßer Acht gelassen werden.31 

Indem gewöhnliche Umweltgeräusche zu Musik verklärt werden, 
verweist Cage wiederum auf eine bereits etablierte Praxis und muss, da-
mit diese Geräusche so gehört werden können, insgeheim doch auf den 
Werkbegriff rekurrieren, oder ihn zumindest voraussetzen. Auch die 
Frage nach der Ontologie von Musik reißt Davies bei dieser Gelegenheit 
an. Er rekurriert nochmals auf die Frage, ob 4’33’’ Musik sei und kommt 
zu einem negativen Ergebnis. Für ihn ist es keine Musik, sondern eine 
zum Nachdenken über Musik anregende Performance. Da dies mit Mit-
teln der Sinnlichkeit geschieht, also auf den Vollzug der Wahrnehmung 
notwendig angewiesen ist, sei es unabdingbar Kunst. Im Grunde wird 
damit nicht gegen die Idee polemisiert, zufällig entstandene Geräusche 
musikalisch aufzufassen, sondern der theoretische Überbau zur Interpre-
tation von 4’33’’ wird kritisiert in seinem Anspruch der Begründbarkeit 
sowie des intendierten Zweckes, den Cage damit verfolgte. Davies ver-
sucht also – gemäß einer hermeneutischen Maxime – den Autor besser 
zu verstehen als er sich selbst verstand. Aber auch in polemischer Hin-
sicht findet gelegentlich eine Auseinandersetzung mit neuer Musik statt. 
 

                                                             
30  Zu der Problematik von Naturalismus bzw. Realismus im Ästhetischen siehe 

auch: René Thun (2007) Das Realismusproblem in der gegenwärtigen Mu-
sikphilosophie, Ulrich Tadday (Hrsg.), MusikKonzepte, Sonderband „Mu-
sikphilosophie“, November. 

31  Arthur Danto (1984) Die Verklärung des Gewöhnlichen, Frankfurt a.M. (O-
rig. 1981). 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002 - am 13.02.2026, 07:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


 

 

36 | DER KLANG DER VERNUNFT 

 

UND WAS, WENN DOCH?   
 
Am Beispiel Davies’ Reflexionen über Cages 4’33’’ konnte in exemp-
larischer Hinsicht auf eine philosophische Auseinandersetzung mit 
Neuer Musik nachgezeichnet werden, in der es darum ging, ontologi-
sche Fragen, die mit dem Begriff des musikalischen Werkes einherge-
hen, zu klären. Einer der seltenen Versuche, Musik im Rahmen einer 
systematischen Abhandlung philosophisch zu diskutieren, stellt Kurt 
Hübners Die zweite Schöpfung dar. Der Philosoph Kurt Hübner steht der 
Neuen Musik argwöhnisch gegenüber, denn wer so ungezogen ist, und 
– wie die Neutöner –  keine Musik komponiert, die den Massen zu Her-
zen geht, der hat es nicht besser verdient als mit der Etikette des Impe-
rialismus versehen zu werden.32 Seinem Imperialismusvorwurf sind na-
mentlich Ligeti, Boulez und Stockhausen ausgesetzt. Seine Argumenta-
tion zu dem Verhältnis zwischen Neuer Musik und Gesellschaft zielt in 
die gleiche Richtung wie Subotniks: Die Bringschuld zur Akzeptanz 
neuer Musik läge nicht bei der Gesellschaft, sondern ausschließlich bei 
der Neuen Musik selbst.33 Ähnlich, doch mit anderen normativen Kon-
klusionen, schätzt Mahnkopf die Situation der Neuen Musik ein, die sich 
dem sozialen Diskurs verschließe.  

 
Die Neue Musik schließlich, unfähig der Partizipation am kulturellen Diskurs, 
hat sich zu einer Monade eines autoreferenziell sich selbst abwickelnden Sub-
systems abgeschlossen und ist dort ihrer Neurosen ohne therapeutischen Außen-
kontakt ausgesetzt.34  

 
Diese Sicht der Dinge scheint jedoch etwas zu kurz zu greifen. Bereits 
in den sechziger Jahren war vielen Komponisten daran gelegen, nicht 
nur ihre Musik zu verbreiten, sondern Menschen für Musik überhaupt 

                                                             
32  Kurt Hübner (1994) Die zweite Schöpfung, München. 
33  Vgl. Subotnik weiter oben. 
34  Mahnkopf (2006) S. 81. 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002 - am 13.02.2026, 07:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


                    SKANDALON | 

 

37 

zu sensibilisieren.35 Merkwürdig, dass all die musikpädagogischen An-
strengungen seitens der Neuen Musik, die den Zuhörer als aktiven Part-
ner partizipieren lassen möchten, ignoriert werden. Kunstreligion, gegen 
die Avantgarde rebelliert, findet weniger in der Neuen Musik statt, son-
dern in den Stadien und Konzerthallen, in die sich „Fans“ einfinden, um 
ihren Idolen zu huldigen. Dieses Phänomen findet sich übrigens nicht 
nur bei Jugendlichen, sondern ebenso bei Erwachsenen. Der Diskurs der 
Neuen Musik findet hingegen seine gänzlich eigene Ebene der Sachlich-
keit. 
 
 
 

                                                             
35  Federführend tat dies etwa Hans Werner Henze, der gleich ein dreibändiges 

Werk zur Musikpädagogik herausgegeben hat. 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002 - am 13.02.2026, 07:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839437926-002 - am 13.02.2026, 07:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

