
Dialog und Dissens 

Vom Disput zum Schweigen 

Ernest W.B. Hess-Lüttich 

Abstract The reason and motive for the following considerations is the question of how mutual 
understanding is possible in times of increasingly conflictual discourse. Taking Wilhelm von 
Humboldt’s ›dialogue principle‹ as a starting point and drawing on the tradition of conversa
tional reflection from Plato to Habermas, I confront the conditions of ideal models of discourse 
with the empirical findings of conflict communication in contemporary society. If, considering 
social fragmentation and geopolitical challenges, the conditions for the possibility of commu
nication become problematic and the resulting ›speechlessness‹ between opponents even with 
minor ›trigger points‹ threatens to turn into hatred and violence, this must also be taken into 
account in dialogue theory. After a clarification of the key terms (with recourse to classical ap
proaches as well as etymologically), the article outlines the contours of a ›sceptical communi
cation pragmatics‹, which is based on the ›fallibility of crucial communication‹ (Ungeheuer) 
and takes into account the conditions of misunderstanding, dispute, conflict and affect in terms 
of dialogue theory and conversational reflection as well as those of understanding, consensus 
and argumentative justification. Under the impression of increasingly confrontational dia
logue due to different perceptions and evaluations of reality, the article concludes by discussing 
the proposal of Donald Davidson to abandon the idea of a common language (as shared knowl
edge of rules) altogether and to hope for the safeguarding of mutual understanding through the 
triangulation of idiolects. 

Keywords: Dialogue; conversation; talk; consensus; dispute; conflict; misunderstanding; falli
bility of crucial communication; argumentation; trigger points 

1. Einleitung 

Vor 45 Jahren lud Karl Ermert zu einer seiner legendären Loccumer Tagungen ein, 
die der Frage gewidmet war: Was ist ein gutes Gespräch?. Gerold Ungeheuer beant

wortete die Frage mit seiner später berühmt gewordenen Problemskizze ohne Litera
tur zum Thema Gut geführte Gespräche und ihr Wert (Ungeheuer 1978). Fünfzehn Jahre 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-015 - am 13.02.2026, 01:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190 Teil II 

später griff Harald Weydt die Frage wieder auf: Was ist ein gutes Gespräch? (Weydt 
1993). Und in einem von Burkhard Liebsch 2020 herausgebrachten Band über Em

manuel Levinas veröffentlichte Jürgen Trabant einen Beitrag über Das Gespräch. Die

se drei Aufsätze und die damit aufgerufene Tradition bilden einen Ausgangspunkt 
für meine eigenen Überlegungen, in denen ich, ausgehend von Wilhelm v. Hum

boldts Herleitung des dialogischen Prinzips von ›Anrede‹ und ›Erwiederung‹ aus der Duali
tät von Ich und Du im Gespräch (Burkhardt 2018: 717; vgl. auch das ›dialogische Prinzip‹ 
bei Feuerbach) und im Anschluss an Simon Meiers Rekonstruktion des Wandels von 
Gesprächsauffassungen im 20. Jahrhundert (Gesprächsideale), versuchen will, Prä

missen modellhaft gelingender dialogförmiger Verständigung den einst von Hel

mut Richter (1979) formal systematisierten Typen konfliktärer Kommunikation ge

genüberzustellen. 
Nach Kants kontrafaktischen Vorstellungen eines vollkommenen Gesprächs (die 

für die Bewertung konkreter Gespräche das Richtmaß vorgeben und als regulative 
Prinzipien praktische Kraft entfalten können) und der sich durch eine Vielzahl von 
Texten in mehreren Disziplinen (Philosophie, Theologie, Pädagogik usw.) ziehenden 
Denkfigur der ›gelingenden Wechselrede‹, also der normativ-idealisierenden Aus

einandersetzung mit dem Gespräch etabliert Habermas den »gesprächsreflexiven 
Diskurs« als kommunikationsethisches Programm. Normative gesprächsreflexive 
Äußerungen stellen somit »nicht nur Indikatoren, sondern auch Faktoren des his

torischen Wandels von Gesprächswirklichkeit« dar (Meier 2013a: 103). 
Die religiös geprägten dialogphilosophischen Entwürfe von Buber und Ebner 

und ihre profanisierte Fassung in Kracauers gesprächsreflexiven Essays haben die 
sprachtheoretisch fundierte Unterscheidung gemeinsam zwischen wechselseitigen 
Ich-Du-Verhältnissen bzw. einseitigen Ich-Es-Verhältnissen und die Idealisierung 
des persönlich-ernsten Zwiegesprächs, das von empraktischer Kommunikation, 
sachlicher Argumentation und geselliger Konversation kritisch abgegrenzt wird. 
Dies gilt im Grundsatz auch für die phänomenologischen Weiterentwicklungen 
der Dialogphilosophie (vgl. Löwith; Gadamer; Binswanger), die einerseits an die 
Gesprächstheorien des 19. Jahrhunderts anknüpfen, andererseits in Fortführung 
von Heideggers Theorie des ›Man‹ durch eine rigorose öffentlichkeitskritische 
Grundhaltung gekennzeichnet sind. Demgegenüber zielt die von Jaspers entwor

fene normative Gesprächstypologie, an deren Spitze das Ideal der existentiellen 
Kommunikation steht, auf das »Wirklichwerden des Ich als Selbst« ab, eine Art 
Tugendlehre der Kommunikation ›in nuce‹, die auf den Forderungen nach wechsel

seitiger Anerkennung, Niveaugleichheit und Offenheit aufbaut. 
Die teilweise schon in der ›Begegnungsphilosophie‹ (Bollnow u.a.) vorwegge

nommene Diskursethik (vgl. Grice 1975; Apel 1976; Habermas 1981) bleibt jedoch 
ebenso normativen Modellvorstellungen vom ›idealen Gespräch‹ verhaftet wie die 
im Umkreis der Erlanger Schule (vgl. Lorenzen & Lorenz 1978; vgl. Astroh, Ger

hardus & Heinzmann 1997) ausgearbeitete dialogische Wahrheitstheorie. Sowohl 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-015 - am 13.02.2026, 01:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ernest W.B. Hess-Lüttich: Dialog und Dissens 191 

die (in Anknüpfung an die Sprechakttheorie entwickelte) Universalpragmatik mit 
der charakteristischen Figur des Vorgriffs auf die ›ideale Sprechsituation‹ als auch 
die später entwickelte Diskursethik in der Grice-Nachfolge stellen das Ideal der 
herrschaftsfreien Diskussion ins Zentrum, womit die personalen Aspekte des 
Gesprächs hinter den sachlich-argumentativen zurücktreten. 

Demgegenüber will mein Beitrag – diesseits der Etablierung einer synekdocha

len Verwendungsweise des Ausdrucks Dialog (der Religionen, der Kulturen), der 
heute verschiedenste Kommunikationsprozesse von der spontanen Begegnung bis 
hin zu institutionalisierten Arbeitsgruppen bezeichnen kann – unter Rückgriff auf 
kommunikationstheoretische und linguistisch-empirische Ansätze im Umkreis von 
Gerold Ungeheuer die in normativen und diskursethischen Modellen ausgeblende

te, aber angesichts sich dramatisch zuspitzender gesellschaftlicher Fragmentierun

gen und geopolitischer Herausforderungen hochaktuelle Krisen- und Konfliktkom

munikation in den Blick nehmen, in der die Bedingungen der Möglichkeit von Ver

ständigung selbst zunehmend problematisch werden und die daraus erwachsende 
›Sprachlosigkeit‹ (i.S.v. Davidson) zwischen Kontrahenten in a-soziale Affektivität 
oder gar gewaltsame Aktion umzuschlagen droht. 

2. Dialog oder Gespräch 

Der Philosoph Burkhard Liebsch hat 2020 einen kooperativen Kommentar herausge

bracht zum Begriff des ›Dialogs‹ bei dem litauisch-französisch-jüdischen Husserl- 
Schüler Emmanuel Levinas, der in seinem Aufsatz über Le dialogue. Conscience de soi 
et proximité du prochain (1982) das ›Gespräch‹ konsequent »im Zeichen des Anderen« 
denkt und als soziale Situation par excellence versteht, aber nicht im Sinne der Dia

logphilosophie oder ›Philosophie der Begegnung‹ in der Nachfolge Martin Morde

chai Bubers als dialogische Ich-Du-Beziehung, sondern als prinzipielle Asymmetrie 
zwischen dem Ich und dem Anderen. Der Band enthält luzide Beiträge namhafter 
Sprachphilosophen, darunter auch den eingangs genannten Aufsatz von Jürgen Tra

bant (2020), in dem er unter dem lakonischen Titel Das Gespräch Wilhelm v. Hum

boldts Dualismus des Denkens und Sprechens »mit Blick auf Emmanuel Levinas« 
herleitet. An diesen Aufsatz möchte ich anknüpfen, aber dann gegen konsenstheo

retische oder konversationsethische Modellierungen des Dialogischen nach den Be

dingungen seiner Konfliktpotentiale fragen. 
Für Humboldt, so Trabant, ruhe »alles Sprechen […] auf der Wechselrede« (VI, 

25), »die Möglichkeit des Sprechens selbst wird durch Anrede und Erwiederung be

dingt« (VI, 26). Dieser ›unabänderliche Dualismus‹ des Denkens und Sprechens ist 
für ihn die anthropologische Grundlage alles Sozialen. Im Rückgriff auf Schillers 
Auffassung des Gesprächs als einer »Wechselhaftigkeit« (VI, 497) zwischen Ich und 
Du im Bewusstsein ihrer prinzipiellen Alterität mit dem Ziel, gemeinsam einen Ge

https://doi.org/10.14361/9783839477021-015 - am 13.02.2026, 01:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192 Teil II 

danken zu entwickeln, antizipiert Humboldt den späteren Begriff der Gemeinschafts
handlung. 

Die Ur-Einsicht in das Prinzip des Sozialen als dem ›primum humanum‹ stand 
schon in der Antike am Beginn des Nachdenkens über den Dialog als der Grund

form menschlichen Miteinanders. Das Substantiv διαλογος (diálogos) (›Gespräch‹), 
abgeleitet aus den Verben διαλεγειν (dialégein) (›auslesen, auseinander lesen‹) und 
διαλεγεσθαι (dialégesthai) (›abwechselnd sprechen, auseinandersetzen, im Wechsel

gespräch etwas ins Klare bringen‹), bezeichnet zunächst das (philosophische) Ge

spräch als Gattung oder das (fingierte) Selbstgespräch in der Rede. Als literarische 
Gattungsbezeichnung für wurde der Begriff im 14. Jahrhundert als Fremdwort (dia
logus) ins Deutsche übernommen. In der zweiten Hälfte des 18. Jahrhundert wird die 
deutsche Form Dialog gebräuchlich und unter dem Einfluss des frz. dialogue schon 
von Johann Georg Sulzer in seiner Theorie der schönen Künste nicht nur in der allge

meinen Bedeutung von ›Wechselrede‹ verwendet, sondern auch als ›terminus tech

nicus‹ der »redende[n] Künste« für die ›Gesprächsszene‹ eines Bühnenstücks (Sul

zer 1792: 407). So auch bei Humboldt, der sich deshalb vorzüglich dem ›Gespräch‹ 
im ursprünglichen Sinne widmet. 

Es dient als διαλεγεσθαι (dialégesthai) eben gerade nicht der ›Übergabe‹ von 
Wissen eines Lehrers (Senders) an einen Schüler (Empfänger), sondern dazu, im 
gemeinsamen Handeln, im Fragen und Antworten, im Prüfen und Abwägen, im 
Zustimmen und Ablehnen, neue Einsicht zu gewinnen. Genau dies ist das Wesen 
der maieutischen Technik (μαιευτική τέχνη, maieutikḗ téchnē) im pädagogischen 
Gespräch. In aufeinander bezogener »Rede und Gegenrede wird Rechenschaft 
gefordert und abgelegt (λογον διδοναι, lógon didónai) beim Prüfen eines logos; die 
Begründungsverpflichtung ist ›zentraler Bestandteil der Platonischen Philoso

phie‹« des Gesprächs (Hanke 1991: 52; vgl. Mittelstraß 1984: 11–27). Durch Prüfung 
und Widerlegung in der Elenktik (ελεγχειν, elengchein, ελεγχος, elengchos) führt der 
Dialektiker seinen Partner zunächst in die Aporie, aber dann, protreptisch (προ
τρεπτειη, protreptein), vom Meinen zum Wissen, vielleicht auch zur Erfahrung der 
Grenzen des Wissens. 

Angesichts der etwas verwirrenden Vielfalt im transdisziplinär verzweigten 
terminologischen Bezirk von Bezeichnungen dialogförmiger Kommunikation 
in Begriffen wie Konversation, Gespräch, Diskurs (Unterhaltung, Unterredung, 
Disputation usw., die alle ihre je eigenen Forschungstraditionen begründeten), 
wird es Zeit für eine Arbeitsdefinition, die zunächst den Dialog allgemein be

stimmt als wechselseitige ›Verständigungshandlung‹ vermittels eines (potentiell 
plurimedial codierten) Verständigungsmediums zwischen (realen oder fiktiven) 
Partizipienten unter Einschluss der Summe ihrer äußeren (semiotisch manifes

tierten) und inneren (psychisch-kognitiv regulierten) Handlungen, und die ihn 
auf diese Weise abgrenzt von einem engeren Terminus Gespräch, verstanden als 
sprachliche, vorzugsweise mündliche Gemeinschaftshandlung zweier oder mehrerer 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-015 - am 13.02.2026, 01:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ernest W.B. Hess-Lüttich: Dialog und Dissens 193 

Kommunikatoren in direktem oder technisch vermitteltem Kontakt und geteil

ter Situationsgebundenheit, sowie von einem weiter eingeschränkten Terminus 
Konversation, (im Deutschen) verstanden als ›Alltagsgespräch‹ mit überwiegend 
›phatischer Funktion‹ (Malinowski, Halliday) in ›natürlicher‹, als ›zwanglos‹ emp

fundener Redekonstellation, und einem Terminus Diskurs, (im Deutschen, d.h. 
im Unterschied zu frz. discours einerseits und zu engl. discourse andererseits) 
verstanden als Äußerungsmodus im Sinne einer generellen Reflexionslogik kom

munikativen Handelns bzw. Zeichengebrauchs (vgl. Morris 1977), insbesondere 
(d.h. in philosophisch spezifischerem Sinne: vgl. Habermas 1981) in methodisch 
kontrollierten Erörterungen mit dem Ziel der Begründung von Geltungsansprü

chen zum Zwecke der Konsensherstellung über die Wahrheit von Behauptungen 
oder die Richtigkeit von Normen. 

3. Verständigung und Skepsis 

Miteinander sprechen mit dem Ziel der Verständigung birgt nun freilich immer das 
Risiko des Missverstehens. Dieser nicht ganz neuen Einsicht wird man sich neu

erdings auch in einigen Richtungen der Kommunikationstheorie (wieder) als eines 
semiotischen Problems bewusst. Deshalb will ich über die erkenntnistheoretische 
Auffassung Humboldts vom Gespräch als ›cogitamus‹ (›wir denken‹) hinaus und ge

gen dessen Beschreibung bei Levinas (1982: 216f.) als »entrer dans la pensée de l’aut

re« (also als Eindringen der Gesprächspartner in das Denken des anderen), bei dem 
dann die wechselseitige Anderheit unterdrückt wird (»où se supprime leur altéri

té réciproque«), mit Alfred Schütz danach fragen, wie ›Fremdverstehen‹ möglich sei 
unter der Bedingung, dass der je gemeinte Sinn »für jedes Du wesentlich unzugäng

lich« sei (Schütz 1974: 140). Weil wir uns der Fragilität und potentiellen bzw. parti

ellen Erfolglosigkeit kommunikativer Verständigung schon vortheoretisch bewusst 
sind, ist eine gewisse Skepsis gegenüber der Annahme unproblematischen Funktio

nierens mutuellen Verstehens des gemeinten Sinns in der Äußerung des fremden 
Anderen auch kommunikationstheoretisch geboten. Diese Skepsis hat eine eigene 
philosophische Tradition, deren jüngeren Teil (seit etwa John Locke) Talbot J. Tay

lor (1992) unter dem Titel Mutual Misunderstanding nachgezeichnet hat. Er hätte da

bei sogar historisch noch um einiges tiefer schürfen und in den Lehren jener Schü

ler des Pyrrhon von Elis (365–270 v. Chr.) fündig werden können, die sich Skeptiker 
nannten und sich von den (stoischen) Dogmatikern abzusetzen strebten. Sie woll

ten nichts als »untersuchen« (gr. σκέπτεσθαι, sképtesthai), was ihren Zweifel nährte, 
etwa die Frage, ob nicht der Schluss vom Gesagten (›signum‹) auf das Gemeinte (den 
angezeigten Sinn) grundsätzlich fallibel sei. 

Diesen Faden hat Michael Hanke (2000) wieder aufgenommen und in knapper 
Skizze eine Traditionslinie von Arkesilaos und Karneades über Michel de Montaigne 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-015 - am 13.02.2026, 01:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194 Teil II 

bis zu Alfred Schütz und Gerold Ungeheuer nachgezeichnet. Eine andere Linie lie

ße sich bis zu den modernen Dekonstruktivisten ausziehen, die sich auch gern auf 
Montaigne berufen, aber ich will stattdessen versuchen, den sozio-phänomenologi

schen Ansatz einer alltagsweltlichen Kommunikationstheorie von Schütz, der sich 
dabei (auf der Grundlage von Edmund Husserl und Max Weber) auf den pragma

tischen Probabilismus des griechischen Skeptikers Karneades beruft, zu verbinden 
mit den Fragmenten einer ›skeptischen Kommunikationstheorie‹, wie ich sie sei

nerzeit in meiner Dialoglinguistik in ersten Umrissen angedeutet habe. 
Die skeptische Kommunikationspragmatik leugnet nicht etwa die Möglichkeit 

der Aneignung von Wissen über fremdes Bewusstsein eines Anderen, sondern die 
der unbefragten Sicherheit dieses Wissens, den Anderen ›wirklich‹ verstanden zu ha

ben. Im phänomenologischen Respekt vor der Alltagserfahrung der Möglichkeit und 
ubiquitären Gefahr des Missverstehens gilt es, so etwas wie ›partielle Verstehensbe

griffe‹ zu formulieren. Fritz Hermanns forderte einmal (im Kontext der Diskussi

on von Problemen interkultureller Kommunikation) eine linguistische Hermeneu

tik zur Entwicklung einer »Systematik der Mißverständnisse« (Hermanns 1987: 611), 
denn es stünde linguistischer Bescheidenheit wohl an, »kleinere, sektorielle, kom

ponentielle Verstehensbegriffe zu entwickeln, die als Suchbegriffe dienen können 
auch für Arten und Orte möglicher Mißverständnisse überhaupt …« (ebd.: 613). 

Bei der Einsicht in die ›Fallibilität kruzialer Kommunikation‹ – also solche, 
in der das Sprechen, Mitteilen und Verstehen »weitgehend unabhängig von den 
sie umgebenden Tätigkeiten und Erfahrungen zu leisten ist« (Ungeheuer 1987: 
321 bzw. Ders. 2017: 229) – handelt es sich demnach um eine »Skepsis zweiter 
Ordnung« (Grundmann & Stüber 1996) weniger gegenüber erfolgreichen kom

munikativen Sozialhandlungen (›Gemeinschaftshandlungen‹) mit dem Ziel (und 
dem Ergebnis) der Verständigung als gegenüber der vermeintlichen Sicherheit 
des darüber zu erlangenden Wissens, weil es »im Prinzip kein gesichertes Wissen 
über täuschungsfreies Verstehen des Gesagten« gibt (Ungeheuer 1987: 320 bzw. 
Ders. 2017: 228). Störungen der Kommunikation sind also nicht etwa einfach nur 
unschöne Begleiterscheinungen in Gesprächen, sondern sie sind ihnen gleich

sam systeminhärent. Das ist der Ausgangspunkt für den von den Ungeheuer- 
Schülern Helmut Richter, Johann Juchem, Michael Hanke und mir formulierten 
Begriff des ›Kommunikationskonflikts‹. Das von Richter entwickelte (und formal 
operationalisierte) System der »Konflikte in Dialogen« (Richter 1979: 39–65.) und 
die kommunikationssemantische Analyse des in spezifischem Sinne »notwendig 
konfliktären Charakters der Kommunikation« (Juchem 1985: 2) tragen somit einem 
Konstruktionsmoment der Kommunikation Rechnung, das sich auch in deren äs

thetischer Modellierung niederschlagen muss. Denn als »Formel der Skepsis gegen 
die Möglichkeit von ichgemäßer Sozialität« (Richter 1998: 305) enthält der Begriff 
des Kommunikationskonflikts bzw. der ›Fallibilität sprachlicher Verständigung‹ 
immer die »Behauptung eines Rests grundsätzlicher Ungewißheit im Wissen des 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-015 - am 13.02.2026, 01:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ernest W.B. Hess-Lüttich: Dialog und Dissens 195 

kommunikativ Gemeinten«, schreibt Hanke (2000: 81) und erinnert an den Schluss- 
Satz des letzten (posthum publizierten) Aufsatzes Ungeheuers (1987: 338), der jetzt 
in der von Karin Kolb-Albers und H. Walter Schmitz besorgten Neuedition der 
Schriften wieder zugänglich ist (Ungeheuer 2017: 241; vgl. Ders. 2020): 

[…] Die ungewollten systematisch bedingten Kommunikationstäuschungen, der 
Chimerismus der Texte und Reden, die menschliche Sucht zur Reifizierung von 
Verbalitäten, der gesellschaftliche Zwang zu denkfreiem Sprechen und andere 
Merkwürdigkeiten können mir die Fallibilität kruzialer Kommunikation nicht 
in ihr Gegenteil verkehren. Mir die Skepsis aber als Pessimismus zurückgeben 
zu wollen, würde mir die Verdammtheit der Menschen zu ihren individuellen 
Welttheorien nur bekräftigen. 

Kommunikationskonflikte dieses Typs sind präzis zu unterscheiden von sozialen 
Konflikten einerseits und von Meinungskonflikten andererseits. Das letztlich von 
Humboldt hergeleitete Modell der Gemeinschaftshandlung ›Gespräch‹ erlaubt es, 
jene Prozeduren zu erfassen, mittels derer die Gesprächspartner gemeinsam ›Sinn‹ 
produzieren, d.h. ›sich verständigen durch Sprechen‹. Ihr Handeln folgt einer In

teraktionslogik, deren Regeln teils die in einer Gemeinschaft geltenden (historisch- 
ethnisch relativen) Normen, teils die (pragmatisch-logisch universalen) Konstituti

onsbedingungen von Gesprächen betreffen. Zu den an anderem Ort (Hess-Lüttich 
1981: 187–294) ausführlich erörterten wichtigsten Prinzipien dieser Interaktions

logik dialogförmiger Kommunikation gehören die wechselseitige Unterstellung 
der ›Reziprozität der Perspektiven‹ von ›ego‹ und ›alter‹ und der ›Kongruenz ih

rer Relevanzsysteme‹ bzw. ihrer ›Wirklichkeitswahrnehmung‹ (Alfred Schütz), 
die ›essentielle Vagheit der ausgetauschten Symbolgesten‹ (Harald Garfinkel), die 
›prinzipielle Indexikalität‹ (Kontextbezogenheit) sprachlicher Handlungen (Harvey 
Sacks), die Annahme der ›Iterierbarkeit von Erfahrungen‹ und der ›Stabilität von Ty

pisierungen‹ (Jean Piaget), die Voraussetzung von ›Normalformerwartungen‹ und 
›Reinterpretationsroutinen‹ (Aaron Cicourel), besonders in ›kritischen Momenten‹ 
sog. ›problematischer‹ Kommunikation (Werner Kallmeyer). 

Gegen jede der aus solchen Prinzipien abgeleiteten Regeln kann verstoßen 
werden, jede Verletzung von ›Normalformerwartungen‹ kann je spezifische Kom

munikationskonflikte begründen. Auf der Grundlage empirischer Beschreibung 
von Alltagsgesprächen ließe sich in systematischer Absicht eine Konflikt-Typologie 
des Miss-, Fehl- oder Nichtverstehens ableiten, die ich an anderer Stelle entwickelt 
und illustriert habe (Hess-Lüttich 1981: 194–226). Im Verlass auf die Geltung solcher 
Regeln etwa durch die Bestätigung (statt fortgesetzter Durchbrechung) tentativer 
Ordnungsidealisierungen (wie der Iterierbarkeitsidealisierung) sieht der Sozio

loge Fritz Schütze (Schütze 1980: 74) geradezu eine Bedingung der Möglichkeit 
von Verständigung. Wird auf der Regelverletzung beharrt, ohne Raum zu bieten 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-015 - am 13.02.2026, 01:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196 Teil II 

für eine höhersymbolische Reinterpretation, führt sie zum Bruch grundlegender 
Kooperationsprinzipien bis hin zu ihrer diagnostischen Verwertbarkeit. 

Auf dem Boden dieser Grundannahmen ist das faktische Gesprächshandeln 
daher zu analysieren als Bündel von interpretativen Prozeduren der Bedeutungs

produktion und -rezeption im Hinblick auf die kommunikativen Aufgaben der 
praktischen Kooperation, der Sicherung wechselseitigen Verstehens, der Organi

sation kohärent verschränkter Äußerungen in Raum und Zeit, des Vollzugs und 
der Ratifikation von Handlungsschemata, des Aushandelns von Interaktions

modalitäten, der Konstitution sozialer Identitäten und Erwartungsmuster, der 
›Reparatur‹ und der höhersymbolischen Reinterpretation bei Regelverstößen oder 
in ›uneigentlicher‹ Redeweise usw. Bei solchen Regelverstößen bricht die Verstän

digung in Alltagsgesprächen keineswegs sofort ab, weil normalerweise erst diverse 
Korrekturphasen durchlaufen werden, z.B. der ›Reparatur‹ durch Paraphrasen, 
konversationelle Implikaturen, metakommunikative Thematisierungen etc. Erst 
beim Scheitern solcher kontrakonfliktären Kommunikationsmittel, eben ohne den 
Ausweg ›höhersymbolischer Reinterpretation‹, kommt es zu Krise und Konflikt. 
Dabei bleibt methodisch bewusst, dass diese Prozeduren im Grundsatz denen ent

sprechen, die der Gesprächsrhetoriker vollzieht, wenn er den Sinn von Gesprächen 
analytisch zu entschlüsseln bzw. produktiv zu optimieren und zu vermitteln sucht. 
Dies wird besonders relevant in nicht-konsensuellen Gesprächen, in Streitgesprä

chen oder in den asymmetrischen Gesprächen institutioneller Kommunikation. 
Strittiges öffentlich zu verhandeln gilt ja oft auch als Ursprung der klassischen 

Gesprächsrhetorik. Schon in der Antike wurde neben der Gerichtsrede und der Par

teirede (genos dikanikon, genus iudicale) als den ›controversiae‹ auch den Beratungsre

den (sua soriae) und der rhetorischen Schulung in der Ausbildungspraxis besondere 
Aufmerksamkeit geschenkt. Es ist sicher kein Zufall, dass die moderne Gesprächs

forschung gerade in diesen Anwendungsfeldern der ›rhetorica utens‹ in den letz

ten Dekaden ihre größte Fruchtbarkeit entfaltet hat. In der Gesprächstheorie wur

de demgegenüber aus emanzipatorischen Motiven lange Zeit die Fiktion einer Dis

kursrepublik aufrechterhalten, »in der man Hilfe von idealisierenden Annahmen in 
ausschließlich vernünftigen Prozessen zu ausschließlich vernünftigem Konsens ge

langt, weil die in jeder Hinsicht kompetenten Mitglieder dieser eher transzendenta

len Kommunikationsgemeinschaft kaum noch irdische Ziele zu verfolgen scheinen« 
(Geißner 1981: 75). Das Dilemma der von Geißner so ironisierten diskursethischen 
Maximen besteht in der Diskrepanz zwischen ihrem postulatorischen Gestus und 
der ubiquitären gesellschaftlichen Praxis problematischer Interaktion, die als weder 
herrschaftsfrei noch symmetrisch erlebt wird. 

Das diskursethische Modell ist also als ›regulative Idee‹ im Sinne Kants be

stechend, aber empirisch inadäquat. Die faktisch dagegen zu beobachtende 
Strategie der Diskursverschiebung lässt sich gegenwärtig etwa am Beispiel der 
›Migrationsdebatte‹ illustrieren. Wenn Flüchtlingsströme von interessierter Seite 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-015 - am 13.02.2026, 01:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ernest W.B. Hess-Lüttich: Dialog und Dissens 197 

rhetorisch und medial als dystopische Narrative inszeniert werden (›Wir können 
keine 100 Millionen aufnehmen‹, ›Überfremdung‹, ›Scharia!‹, ›Ausländerkrimi

nalität‹, ›Einwanderung in unser Sozialsystem‹, ›Islamistische Gefahr‹, ›Terror‹, 
›Messermänner‹, ›Umvolkung‹, ›Förderung der Schlepperbanden durch deutsche 
Steuerzahler‹, ›Kalifat‹ etc.) und dies nicht nur verbal, sondern auch durch Bild

montagen und Videoclips, seriell wiederholt wird, dann verändert das traditionell 
geltende Normengefüge und Normalitätserwartungen in einer Gesellschaft. Die 
Schlagworte definieren Problemlösungsdesiderate, werden aber als Ausgrenzungs

praktiken und Mobilisierungsinstrumente missbraucht. Den ›Provokationsgewinn‹ 
in den Medien begleitet der ›Raumgewinn‹ auf öffentlichen Plätzen (vgl. Heitmey

er 2018). Beides mündet nicht selten in den ›Räumungsgewinn‹ (Rückführung, 
Abschiebung, ›Remigration‹, Angriffe auf Flüchtlingsheime). Konservative (und 
manche linkspopulistischen) Programmatiken markieren immer häufiger An

schlusspunkte zu rechtspopulistischen Profilen, womit diese für sich so lange eine 
neue ›Normalität‹ beanspruchen, bis sie ihre autoritäre Agenda als ›common sense‹ 
zu camouflieren vermögen und schließlich Unsägliches sagbar werden lassen. 

Damit wächst innerhalb einer Gesellschaft die Gefahr der Entstehung antago

nistischer Diskurswelten, zwischen denen die Brücken der Verständigung einzu

stürzen drohen. Die Strategie der ›schamlosen Normalisierung‹ von Verletzungen 
kommunikativer Regeln in der Verständigung über Strittiges, der kalkulierten Ver

stöße gegen demokratische Routinen der Kompromissfindung, der gezielten Un

terminierung rechtlicher Vorgaben und gesellschaftlich vereinbarter Konsensord

nungen erfüllt nach Auffassung von Ruth Wodak (2023: 35) mehrere Funktionen, 
nämlich a) unsere liberale Freiheitsordnung zu untergraben, b) die eigene Medien

präsenz (in den social media ebenso wie dann auch in den ›Systemmedien‹) durch 
Dauerprovokation und Tabubruch zu erhöhen, c) »parallele Diskurswelten durch 
Desinformation« zu schaffen, d) bestimmten Teilen der Bevölkerung (den ›Deplo

rables‹, wie sie Hillary Clinton fatalerweise einst nannte), die sich als Opfer von Dis

kriminierung, Ausgrenzung oder Nichtbeachtung fühlen, Identifikationsangebote 
zu machen und (vermeintliche) Anerkennung zu zollen. 

Dies ist umso bedeutsamer, desto erfolgreicher politische Diskursverschie

bungen mit demagogischen Mitteln und strategisch eingesetzter Mediatisierung 
(TikTok, Instagram, YouTube, Talkshows etc.) erreicht und stabilisiert werden (vgl. 
Wodak 2023). Das manichäische Schema des ›Wir‹ gegen ›Die‹ hat sich in ur

alten Feindbild-Konstellationen bewährt (vgl. Hess-Lüttich 2009), die sich für jedes 
kontroverse Thema aufrufen lassen und in antisemitischen, antimuslimischen, 
antiziganistischen, rassistischen, homophoben, sexistischen Stereotypen manifes

tieren, die sich jeder argumentativen Rechtfertigungspflicht enthoben wähnen. In 
einer Gesellschaft der Dauerempörten bedarf es nur eines »Triggerpunktes«, um 
zuverlässig emotional aufgeladene Konflikte zu entzünden. Solche Triggerpunkte 
(Mau, Lux & Westheuser 2023) lassen sich sogar taxonomisch sortieren je nach 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-015 - am 13.02.2026, 01:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198 Teil II 

Typus der Erwartungsverletzungen (Egalität, Normalität, Kontrolle, Autonomie), 
die sich aus gefühlten oder unterstellten Ungleichbehandlungen, Normalitätsver

stößen, Entgrenzungsbefürchtungen und Verhaltenszumutungen speisen und in 
Anspruchshierarchien, Identitätsbedrohungen, Ordnungsverstößen, Kontrollver

lusten, Veränderungsresistenzen, Stigmatisierungen etc. äußern können (vgl. ebd. 
Abb. 7.1: 276). 

4. Vom Konflikt zum Verstummen? 

In Zeiten zunehmend konfrontativer Gesprächsführung aufgrund differenter Wirk

lichkeitswahrnehmung und Realitätsbewertung in der politischen Auseinanderset

zung (man denke an Stichworte wie fake news, hate speech, shitstorms, Verschwörungs
narrative etc.) erwächst daraus einerseits die Pflicht, sich umso genauer der empi

risch belegten Fakten zu versichern, anderseits das Bedürfnis, diskursethische Ma

ximen der Gesprächsführung vielleicht neu zu lernen und zu vermitteln. Die Ge

sprächsrhetorik bietet dazu seit der Antike bewährte und immer wieder neu zu ak

tualisierende Instrumentarien (vgl. Hess-Lüttich Hg. 2021). 
Solche Regelwerke sprachlicher Verständigung stellt der amerikanische Sprach

philosoph Donald Davidson dagegen radikal in Frage und exponiert damit in neuer 
Weise das Problem der Bedingungen der Möglichkeit wechselseitigen Verstehens 
im Gespräch. Dabei interessiert mich in diesem Zusammenhang weniger die in 
der Auseinandersetzung mit Alfred Tarskis Concept of Truth in Formalized Languages 
(1936/1956) entwickelte wahrheitskonditionale Bedeutungstheorie seiner früheren 
Arbeiten als vielmehr seine Skepsis gegenüber dem üblichen Begriff von Sprache als 
konventionalisiertem Zeichensystem. Sein kontrovers diskutierter Ausgangspunkt 
erinnert an die kontrafaktischen Unterstellungstriaden bei Alfred Schütz, wenn 
er als eine Bedingung der Möglichkeit jeglichen Verstehens darin sieht, als Hörer 
einem Sprecher zuzuschreiben, dass dessen Aussagen wahr sind, d.h. was er als Hö

rer für wahr hält, auch wahr ist. Da dies aller empirischen Erfahrung widerspricht, 
zieht er die radikale Konsequenz, den Begriff der gemeinsamen Sprache als Bedin

gung für Verstehen aufzugeben, sie sei auch kein Kriterium für unterschiedliche 
Weltwahrnehmung. Sprachliche Verständigung funktioniere auch ohne Konven

tionen, sie sei bereits durch die Triangulation der Idiolekte zweier Kommunikatoren 
und objektiver Welt in sozialen Settings gewährleistet. Davidson behauptet, dass 
vielleicht nie zwei Sprecher eine Sprache hätten, dennoch verstünden sie einander, 
sogar im Falle von Regelverletzungen wie im Falle von Malapropismen, und zwar 
nicht, weil sie Regeln folgten, sondern weil sie einander verstehen wollten (oder, 
füge ich hinzu, sich der Illusion hingeben, einander zu verstehen). 

Das Postulat wirft Fragen auf: Ist sprachliche Kommunikation ohne Konvention 
möglich? Wenn der Idiolekt an die Stelle der gemeinsamen ›Sprache‹ (als Bestandteil 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-015 - am 13.02.2026, 01:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ernest W.B. Hess-Lüttich: Dialog und Dissens 199 

geteilten Regelwissens) rückt, wie ist dann interpersonelle Verständigung möglich? 
Davidsons Idiolekt-Begriff erinnert mich an Ungeheuers Begriff der ›individuellen 
Welttheorie‹. Für beide spielt Erfahrung eine zentrale Rolle für das Sprachverstehen, 
ihr Interesse gilt der Möglichkeit des Verstehens als einem nicht rein sprachlichen 
Vorgang, sondern als fundamental an das Individuum in seiner umfassenden Sub

jektivität gebundenes Handeln, fundamental, insofern 

Menschen sich im Kommunikationsakt mit ihren individuell ausgebildeten Er
fahrungssystemen wechselseitig fremd gegenüberstehen und dabei das Problem 
entsteht, wie und warum Kommunikation und Verstehen dennoch prinzipiell möglich 
sind bzw. von den Kommunikationspartnern als prinzipiell möglich erfahren 
werden (Krallmann & Zimmermann 2001: 259, Hervorh. E.H.L.). 

Nach David Lewis (1983: 164ff.) sind Konventionen Regeln, denen die Sprachteilneh

mer a) selbst folgen, b) glauben, dass die anderen ihnen folgen, c) daraus schlie

ßen, dass es für diesen Glauben gute Gründe gebe und d) dass Übereinstimmung 
bezüglich der Regeln bestehe. Erst im Falle von deren Verletzung freilich erweist 
sich m.E. die Kraft ihrer Geltung. Nicht Regelwissen ermögliche Verstehen, behaup

tet dagegen Davidson, sondern generelles Wissen über Umstände, Hintergründe, 
die Welt und den Sprecher. Wie aber, wenn es an diesem generellen Wissen, als ei

nes gemeinsamen und geteilten, gebricht? Wenn Einvernehmen sich als vermeint

liches erweist? Wenn im Namen individueller Identität und Erfahrung Affekte als 
Fakten gelten und Empathie als Anmaßung, Rollenspiel als ›Aneignung‹? Wenn das 
Argument erstickt unter der Wucht des Authentischen? Wenn fundamentale Prin

zipien der Interaktionslogik dialogförmiger Kommunikation wie die wechselseiti

ge Unterstellung der Reziprozität der Perspektiven, der Kongruenz der Relevanzsysteme 
bzw. Wirklichkeitswahrnehmung, aufgekündigt werden? Wenn objektive Fakten als 
individuelle Meinungen in Frage gestellt werden? Was wird dann aus Schillers Ge

spräch als ›Wechselthätigkeit‹? Aus dem ›Gemeinschaftshandeln‹ Humboldts? Aus 
dem aristotelischen διαλεγεσθαι (dialégesthai), dem Motiv, einem diffus Gedachten 
gemeinsam ins Klare zu verhelfen? Dem »entrer dans la pensée de l’autre«, wie Em

manuel Levinas hoffte? Ist der Rest dann Schweigen? Oder Krieg? 

Literatur 

Apel, Karl-Otto (1976): Transformation der Philosophie, vol. 2: Das Apriori der Kom

munikationsgemeinschaft. Frankfurt a.M. 
Astroh, Michael/Gerhardus, Dietfried/Heinzmann, Gerhard (Hg.) (1997): Dialogi

sches Handeln. Festschrift für Kuno Lorenz. Heidelberg/Berlin/Oxford. 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-015 - am 13.02.2026, 01:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200 Teil II 

Burkhardt, Armin (2018): »Der Dialogbegriff bei Wilhelm von Humboldt und seine 
Folgen«. in: Zeitschrift für Literaturwissenschaft und Linguistik 48, S. 717–740. 

Davidson, Donald (2001): Subjective, Intersubjective, Objective. Oxford. 
Davidson, Donald (2004): Problems of Rationality. Oxford. 
Flader, Dieter (Hg.) (1991): Verbale Interaktion. Studien zur Empirie und Methodo

logie der Pragmatik. Stuttgart. 
Garfinkel, Harold (1967): What is ethnomethodology?. In: Harold Garfinkel (Hg.): 

Studies in Ethnomethodology. Englewood Cliffs/NJ, S. 1–34. 
Geißner, Hellmut (1981): Sprechwissenschaft. Theorie der mündlichen Kommunika

tion. Königstein. 
Geißner, Hellmut (1990): Das Dialogische in der Klemme. In: Literaturwissenschaft 

und Linguistik 20, H. 79, S. 88–109. 
Geißner, Hellmut (1996): Gesprächsrhetorik. In: Gert Ueding (Hg.): Historisches 

Wörterbuch der Rhetorik, Bd. 3. Tübingen, S. 953–964. 
Goffman, Erving (1974): Das Individuum im öffentlichen Austausch. Mikrostudien 

zur öffentlichen Ordnung. Frankfurt a.M. 
Grice, Herbert Paul (1975): Logic and Conversation. In: Peter Cole/Jerry L. Morgan 

(Hg.): Speech Acts (Syntax and Semantics 3). New York/San Francisco/London, 
S. 41–58 [dt. in: Georg Meggle (Hg.) (1979): Handlung, Kommunikation, Bedeu

tung. Frankfurt a.M.1979, S. 243–265] 
Grundmann, Thomas/Stüber, Karsten (1996): Einleitung. In: Dies. (Hg.): Philosophie 

der Skepsis. Paderborn/Zürich, S. 9–13. 
Habermas, Jürgen (1981): Theorie des kommunikativen Handelns, 2 Bde. Frankfurt 

a.M. 
Habermas, Jürgen (2019): Diskursethik. Frankfurt a.M. 
Hanke, Michael (1986): Der maieutische Dialog. Aachen. 
Hanke, Michael (1991): maieutikḗ téchnē. Zum Modell der sokratischen Gesprächs

technik. In: Dieter Flader (Hg.): Verbale Interaktion. Studien zur Empirie und 
Methodologie der Pragmatik. Stuttgart, S. 50–91. 

Hanke, Michael (2000): Skeptizistische Traditionen in Theorien der Kommunikati

on. In: Kodikas/Code. An International Journal of Semiotics 23, H. 1–2, S. 69–83. 
Hanke, Michael (2002): Alfred Schütz. Wien. 
Heindrichs, Wilfried/Rump, Gerhard Charles (Hg.) (1979): Dialoge. Hildesheim. 
Heitmeyer, Wilhelm (2018): Autoritäre Versuchungen. Signaturen der Bedrohung. 

Berlin. 
Hermanns, Fritz (1987): Begriffe partiellen Verstehens. In: Alois Wierlacher (Hg.): 

Perspektiven und Verfahren interkultureller Germanistik. München, S. 611–627. 
Hess-Lüttich, Ernest W.B. (Hg.) (1980): Literatur und Konversation. Sprachsoziolo

gie und Pragmatik in der Literaturwissenschaft. Wiesbaden. 
Hess-Lüttich, Ernest W.B. (1981): Grundlagen der Dialoglinguistik. Berlin. 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-015 - am 13.02.2026, 01:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ernest W.B. Hess-Lüttich: Dialog und Dissens 201 

Hess-Lüttich, Ernest W.B. (2009): Fremdbilder – Feindbilder? Ein Islam-Bild in der 
deutschen Presse. Zur Kopftuchdebatte im Spiegel 1989–2008. In: Hiltraud Cas

per-Hehne/Irmy Schweiger (Hg.): Vom Verstehen zur Verständigung. Doku

mentation der öffentlichen Vorlesungsreihe zum Europäischen Jahr des Inter

kulturellen Dialogs 2008. Göttingen, S. 77–96. 
Hess-Lüttich, Ernest W.B. (Hg.) (2021): Handbuch Gesprächsrhetorik. Berlin/ 

Boston. 
Humboldt von, Wilhelm (1903–1936): Gesammelte Schriften. Albert Leitzmann u.a. 

(Hg.) im Auftrage der Königlichen Preußischen Akademie der Wissenschaften. 
17 Bände. Berlin. 

Humboldt [1827] (51979): Ueber den Dualis. In: Andreas Flitner/Klaus Giel (Hg.): 
Schriften zur Sprachphilosophie. Werke in fünf Bänden. Bd. 3. Darmstadt, 
S. 113–143. 

Juchem, Johann G. (1985): Der notwendig konfliktäre Charakter der Kommunikati

on. Ein Beitrag zur Kommunikationssemantik. Aachen. 
Kallmeyer, Werner (1979): Kritische Momente. Zur Konversationsanalyse von Inter

aktionsstörungen. In: Wolfgang Frier/Gerd Labroisse (Hg.): Grundfragen der 
Textwissenschaft. Linguistische und literaturwissenschaftliche Aspekte. Ams

terdam, S. 59–109. 
Kallmeyer, Werner (Hg.) (1996): Gesprächsrhetorik. Rhetorische Verfahren im Ge

sprächsprozeß (= Studien zur deutschen Sprache 4). Tübingen. 
Krallmann, Dieter/Andreas Zimmermann (2001): Grundkurs Kommunikationswis

senschaft. München. 
Levinas, Emmanuel (1982): Le dialogue. Conscience de soi et proximité du prochain. 

In: Emmanuel Levinas (Hg.): De Dieu qui vient à l’idée. Paris, S. 211–230. 
Lewis, David (1983): Languages and Language. In: Ders. 1983: Philosophical Papers, 

Bd. 1, New York/Oxford, S. 163–188. 
Liebsch, Burkhard (Hg.) (2020): Dialog. Ein kooperativer Kommentar, Freiburg i.Br. 
Lorenzen, Paul/Lorenz, Kuno (1978): Dialogische Logik. Darmstadt. 
Mau, Steffen/Lux, Thomas/Westheuser, Linus (2023): Triggerpunkte. Konsens und 

Konflikt in der Gegenwartsgesellschaft. Berlin. 
Meier, Simon (2013a): Gesprächskritik? Normative Gesprächsreflexion als Gegen

stand der Kommunikationsgeschichte – am Beispiel der Gesprächsform Dis

kussion. In: Jörg Bücker/Elke Diedrichsen/Constanze Spieß (Hg.): Perspektiven 
linguistischer Sprachkritik. Stuttgart, 101–125. 

Meier, Simon (2013b): Gesprächsideale. Normative Gesprächsreflexion im 20. Jahr

hundert. Berlin/Boston. 
Morris, Charles W. (1977): Pragmatische Semiotik und Handlungstheorie (Hg. 

Achim Eschbach). Frankfurt a.M. 
Richter, Helmut (1979): Konflikte in Dialogen. In: Heindrichs & Rump (Hg.): Dialoge. 

Hildesheim, S. 39–65. 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-015 - am 13.02.2026, 01:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202 Teil II 

Richter, Helmut (1991): Regelmißbrauch und Regelexplikation in einem Platonschen 
Dialog. In: Dieter Flader (Hg.): Verbale Interaktion. Studien zur Empirie und 
Methodologie der Pragmatik. Stuttgart, S. 92–123. 

Richter, Helmut (1998): Der Deduktionshintergrund der ›Botschaft‹: Situationstheo

rie und Welttheorie. In: Schmitz, H. Walter/Dieter Krallmann (Hg.): Perspekti

ven einer Kommunikationswissenschaft. Münster, S. 285–313. 
Schütz, Alfred [1932] (31974): Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt. Eine Einleitung 

in die verstehende Soziologie. Frankfurt a.M. 
Schütze, Fritz (1980): Interaktionspostulate – am Beispiel literarischer Texte. In: 

Hess-Lüttich, Ernest W.B. (Hg.): Literatur und Konversation. Sprachsoziologie 
und Pragmatik in der Literaturwissenschaft. Wiesbaden, S. 72–94. 

Sulzer, Johann Georg (1771): Allgemeine Theorie der Schönen Künste, Bd. 1. Leipzig. 
Tarski, Alfred (1936/1956): The Concept of Truth in Formalized Languages. In: Ders.: 

Logic, semantics, metamathematics. London, S. 152–278. 
Taylor, Talbot J. (1992): Mutual Misunderstanding. Scepticism and the Theorizing of 

Language and Interpretation. London. 
Trabant, Jürgen (2020): Das Gespräch. In: Liebsch, Burkhard (Hg.): Dialog. Ein ko

operativer Kommentar. Freiburg i.Br., S. 74–88. 
Ungeheuer, Gerold (1978): Gut geführte Gespräche und ihr Wert. Eine Problemskizze 

ohne Literatur. In: Karl Ermert (Hg.): Was ist ein gutes Gespräch? Zur Bewertung 
kommunikativen Handelns (= Loccumer Protokolle 11). Loccum, S. 5–14 [wieder 
in: Ungeheuer 2017: 125–130]. 

Ungeheuer, Gerold (2017) [11987]: Kommunikationstheoretische Schriften I: Spre

chen, Mitteilen, Verstehen. Münster. 
Ungeheuer, Gerold 2020 [21990]: Kommunikationstheoretische Schriften II: Symbo

lische Erkenntnis und Kommunikation. Münster. 
Wodak, Ruth (2023): Rechtspopulistische Diskursverschiebungen. In: Aus Politik 

und Zeitgeschichte. Zeitschrift der Bundeszentrale für politische Bildung 73, H. 
43–45 v. 21.10.2023 (Themenheft Diskurskultur, Beilage zur Wochenzeitung Das 
Parlament), S. 31–35. 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-015 - am 13.02.2026, 01:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

