4 Jiidische Stimmen zur (Un-)Mdglichkeit
eines theologischen Dialogs

Wenn wir, wie im ersten Kapitel geschehen, von christlicher Seite fiir die Moglichkeit ei-
nes theologischen Dialogs einstehen und dem Dialog theologische Dignitit zusprechen,
ist das wiederum nur innerhalb des Dialoggeschehens, der Performance des Dialogs be-
stimmbar und damit nur im Modus des Sich Einlassens aufjiidische Sichtweisen auf die
Frage nach der Theologizitit des Dialogs. Die Pluralitit des Judentums sowie ein judi-
sches Verstindnis von Theologie, das nicht ohne Weiteres kompatibel mit einem christli-
chen Theologieverstindnis ist, verwehren eine einfache Antwort. Eine lehramtliche Per-
spektive, wie wir sie aus der katholischen Kirche kennen, ist nicht definiert. Das zeigt
ein strittiges Moment des Dialogs und seine performative Form, die immer auch von
Machtfragen durchdrungen ist. Autoritit ist fir das Judentum anders besetzt als in der
katholischen Kirche: Sie definiert sich weniger iiber einen Instanzenbezug als vielmehr
iiber einen Autorititsbezug, iiber Traditionslinien bedeutsam gewordener Lehrer. Das
orthodoxe Judentum ist dariiber hinaus an die Halacha als Religionsgesetz gebunden.

Mit Verweis auf die Halacha wird beispielsweise im jiingsten Dialogdokument
BJR (2017) von jidisch-orthodoxer Seite ein theologischer Dialog mit dem Christentum
ausgeschlossen.? Im reformierten Judentum wird die Verbindlichkeit der Halacha je
eigens bestimmt.

Im folgenden Kapitel wird deshalb eine Anniherung an ein jidisches Verstindnis ei-
nes theologischen Dialogs mit dem Christentum iiber die Darstellung zweier jiidischer
Autorititen des 20. Jahrhunderts versucht: Rabbiner Joseph Ber Soloveitchik und Rab-
biner Abraham Joshua Heschel verfassten Mitte der 1960er Jahre Schliisseltexte zum jii-
disch-christlichen Dialog, die bis heute regulativ und produktiv zugleich auf den Dialog-
prozess wirken. Die Frage nach der Theologizitit haben beide Texte implizit im Blick.

1 »Christliche Beobachter, die eine autoritative jiidische Sicht auf das Christentum suchen, sind viel-
leicht von der Vielfalt judischer Stimmen verwirrt. Im Judentum gibt es keine zentrale Autoritat,
die mit der romisch-katholischen Kirche vergleichbar ware. Es gibt weder eine Hierarchie noch ei-
ne religiose Einheit.« Nachama, Andreas/Homolka, Walter: Von der Verachtung zur Kooperation?
In: HK 4 (2021), 4650, 50.

2 Vgl. BJR 11. Vgl. Kapitel 6.2.3.

- 8m 14.02.2028, 06:38:57.


https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

Thre theologischen Argumentationen bilden modellhaft das Spektrum jiidischer Posi-
tionen ab. Die Vielfalt jiidischer Stimmen kann dadurch selbstverstindlich nur unzu-
reichend wiedergegeben werden.? Angestrebt ist aber wenigstens eine alterititssensi-
ble Darstellung in dialogischem Modus. Die hier vorgelegte katholische Lesart dersel-
ben muss selbst wiederum in den Dialog eingespielt werden und ist deshalb stets mit
der Einladung an Jiid“innen verbunden, diese konstruktiv und kritisch gegenzulesen.

Das Ringen Soloveitchiks und Heschels um einen theologischen Dialog ist nicht auf
demselben Problemniveau wie Notger Slenczka und seine Bestreitung des theologischen
Rangs des Alten Testaments zu verhandeln. Darauf hinzuweisen, verleiht einer Sensibi-
litdt Ausdruck, die in Dialogprozessen und insbesondere im jiidisch-christlichen Dialog
gefordert ist. Slenczka ist eine Einzelstimme im christlich-theologischen Diskurs tiber
Judentum und Altes Testament. Seine Thesen wurden im deutschsprachigen Raum zwar
ausfithrlich diskutiert und einer grundsitzlichen Kritik unterzogen. Noch immer wird
Notger Slenczka, wenn auch zu Unrecht, als Beispiel fiir einen nicht itberwundenen An-
tijudaismus innerhalb der Theologie zitiert. Doch seine Position bildet in keiner Weise
eine offizielle Lehrmeinung der (in diesem Falle evangelischen) Kirche ab. Ganz anders
ist das im Fall Soloveitchiks und Heschels. Wie die Rezeptionsgeschichte zeigt, nimmt
Joseph Soloveitchik mit Confrontation v.a. fur das US-amerikanische orthodoxe Juden-
tum eine quasi-lehramtliche Stellung ein (Kapitel 4.1.2.1) und Abraham Heschel ist eine
religiose Autoritit, auf die sich iiber Denominationen des Reformjudentums tibergrei-
fend bezogen wird. Mit Grézinger:

»Heschel als Theologe des Conservative Judaism steht mit seiner Beschreibung des Ju-
dentums zwischen den extremen Positionen von Reform und Orthodoxie. Weder lehnt
er die Halacha im Sinne der Reformer ab, die sich in ihrer Definition des Judentums
ganz auf den Glauben konzentrieren, noch beschrankt er sich auf die Halacha wie die
streng Orthodoxen. Vielmehr versucht er, ganz im Duktus der altrabbinischen Weise
vor der Spaltung in Reform und Orthodoxie, Glauben und Halacha zu verbinden und sie
beide als unverzichtbare Teile des Judentums zu betrachten.«*

3 Exemplarisch fiir die Vielstimmigkeit des Judentums zum Frage nach einem theologischen Dia-
logist eine Debatte aus dem Frithjahr 2021 in der katholischen Monatsschrift Herder Korrespondenz
zwischen den orthodoxen RabbinernJehoschua Ahrens, Avichai Apel und Arie Folger und den libe-
ralen Rabbinern Walter Homolka und Andreas Nachama. Abgesehen von den inhaltlichen Streit-
themen gibt sie implizit einen zwar nur ersten, aber doch differenzierten Uberblick iiber Rabbi-
ner, die sich mit dem jidisch-christlichen Verhaltnis seit dem Mittelalter bis zur Gegenwart aus-
einandersetzten und ladt zu einer ausfiihrlichen Beschaftigung mit dieser reichen Tradition ein.
»Es wére schade, wenn dem Pluralismus und der Vielstimmigkeit des Judentums im Dialog kein
Raum gegeben wiirde.«, so Folger und Avichai. Die Darstellung der Positionen Soloveitchiks und
Heschels kann nur mit der Hintergrundfolie der Vielstimmigkeit jidischer Positionen fruchtbar
werden. Vgl. dazu Ahrens, Jehoschua: Romantische Mysterienreligion. Orthodoxe und liberale jii-
dische Perspektiven auf Jesus und das Christentum. In: HK 3 (2021), 20f. Nachama/Homolka: Von
der Verachtung zur Kooperation?, 46—50. Apel, Avichai/Folger, Arie: Deutlich vielstimmigerer Dia-
log. Zum Verhaltnis von Judentum und Christentum. In: HK 5 (2021), 46—48.

4 Crozinger, Karl-Erich: Jiidisches Denken. Theologie — Philosophie — Mystik. Bd. 5: Meinungen
und Richtungen im 20. und 21. Jahrhundert. Frankfurt a.M.: Campus Verlag 2019, 397. Grézinger
schreibt weiter: »Allerdings bedeutet dies nicht einfach eine Riickkehr zu einem Status quo ante.
Vielmehr hat die Betonung des Glaubens durch die Reformtheologie bewirkt, dass der Glaube fiir

- 8m 14.02.2028, 06:38:57.


https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Jiidische Stimmen zur (Un-)Maglichkeit eines theologischen Dialogs

Rabbiner Joseph Ber Soloveitchik und Rabbiner Abraham Joshua Heschel werden Anfang
des 20. Jahrhunderts in Osteuropa geboren und wachsen in observanten jidischen Fa-
milien auf. Nach einer Ausbildung innerhalb der jeweiligen jiidischen Gemeinschaften
gehen die jungen Minner zum Studium der Philosophie nach Berlin, wo beide 1932 pro-
moviert werden.® Das NS-Regime und die Schoah zwingen sie zur Flucht aus Deutsch-
land. Soloveitchik geht bereits 1932 nach Boston, Heschel emigriert 1940 nach New York.
Ab Mitte der 40er Jahre lehren schliefilich beide in New York: Soloveitchik an der New York
Yeshiva University, dem intellektuellen Zentrum der Modern Orthodoxy, Heschel am Jewish
Theological Seminary, dem intellektuellen Zentrum des Conservative Judaism.® Mit diesem
biografischen Hintergrund gehéren Soloveitchik und Heschel fiir Grézinger zu

»einer fast typischen Gruppe jldischer Intellektueller, die aus dem ostjiidischem Mi-
lieu, teilweise mit einer Zwischenstation im westlichen Europa, vornehmlich in Berlin,
schlieRlich in die Vereinigten Staaten von Amerika emigrierten, um dort in fithrende
Positionen des &ffentlichen jiidischen Lebens und der akademischen Institutionen zu
gelangen— wie [...] Mordecai Kaplan (1881-1883), [...] Solomon Schechter (1847-1915),
oder Marcus Jastrow (1828—1903), Joachim Prinz (1902—1988), Abraham Joshua Heschel
(1907-1972) und andere.«’

Trotz dieser biografischen Ahnlichkeiten ist ihr theologisches Schaffen, welches schon
in den jeweiligen Herkunftsfamilien vorgezeichnet ist, héchst unterschiedlich.® So-
loveitchiks Familie gehort zu den Mitnaggidim, einer litauisch-jiidischen Gemeinschaft,
die eine Verbindung ihres Glaubens mit Intellektualitit und Vernunft anstrebt und in
deren Mittelpunkt das Studium des Talmud steht. Heschels Familie gehort der jiidisch-
mystischen Stréomung der Chassidim an, die nach emotionaler Nihe zu Gott streben.
Mit Confrontation verfasst Soloveitchik im Jahr 1964 einen bis heute im orthodoxen

Heschel eine Prominenz bekam, die er zuvor in der rabbinischen Frommigkeit so nicht hatte und
auch die Halacha in einer Weise restituiert wurde, die sie in der Orthodoxie und auch davor so
nicht hatte, insofern es in der Halacha von Heschel nicht um die minutiésen Details der Halacha-
Treue ging, sie vielmehr um einen Jewish Way of Life, zu dessen Grundlage das halachische Handeln
als kultureller Faktor, aber eben nicht in allen juristischen Details gehort.« Ebd.

5 Vgl. Rothkoff, Aaron/Schwartz, Dov: Soloveitchik, Joseph Baer (1903—-1993). In: Michael Beren-
baum/Fred Skolnik (Hg.): Encyclopaedia Judaica 18. Detroit, MI: Macmillan Reference USA 22007,
777-780, 777.

6 Crozinger bringt beide »jlidisch-theologische Fakultiten« in Zusammenhang mit der deutsch-jii-
dischen Reformbewegung und Abraham Geigers Aufsatz »Die Criindung einer jidisch-theologi-
schen Facultit, ein dringendes Bedirfnif unserer Zeit« (s. Grozinger, Karl-Erich: Judisches Denken.
Theologie — Philosophie — Mystik. Bd. 3: Von der Religionskritik der Renaissance zu Orthodoxie
und Reform im 19. Jahrhundert. Frankfurt a.M. u.a.: Campus Verlag 2019, 579-582) und verweist
auf den grofien Einfluss Schleiermachers auf das dezidiert als »theologisch« deklarierte judische
Denken. Vgl. Grézinger: Jidisches Denken, Bd. 5, 35f.

7 Eb. 291. Markus Krah widmet dieser Erscheinung eine eigene Monografie: ders.: American Jewry
and the Re-Invention of the East European Jewish Past (New Perspectives on Modern Jewish Histo-
ry 9). Berlin/Miinchen/Boston: De Cruyter 2017.

8 Zu den biografischen Uberschneidungspunkten zwischen Soloveitchik und Heschel vgl. Kimel-
man: Rabbis Joseph B. Soloveitchik and Abraham Joshua Heschel on Jewish-Christian Relations,
251-253.

- 8m 14.02.2028, 06:38:57.


https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

Judentum als autoritativ rezipierten Aufsatz zur Moglichkeit des jiidisch-christlichen
Dialogs.’ Er schlie8t darin einen jiidisch-christlichen Dialog iiber theologische Fragen
aus, bleibt aber inhaltlich und textpragmatisch offen. Heschel, der vor allem im Re-
formjudentum rezipiert wird, spricht sich mit No Religion Is an Island (1965) fiir einen
theologischen Dialog aus, sofern von Seiten der Kirche auf jeglichen Missionsversuch
verzichtet wiirde.

4.1 Jiidischer Einspruch
Joseph B. Soloveitchiks Confrontation (1964)

Der 1903 in Prozana in eine angesehene Familie jiidischer Intellektueller geborene Jo-
seph Dov (Ber) Soloveitchik ist die zentrale Figur fiir das moderne orthodoxe Judentum
vor allem in den USA.™ Mit seinen Hauptwerken The Halakhic Man und The Halakhic Mind
pragt er bis heute das religiose Selbstverstindnis der (US-amerikanischen) Orthodoxie.
Sein in der Praxis des jidisch-christlichen Dialogs wirkmichtiger Aufsatz, der bis heu-
te als normativ rezipiert wird, ist Confrontation. Soloveitchiks darin vertretene Haltung
und theologisch feinsinnige Argumentation wird hiufig verkiirzt wiedergegeben mit der
Formel ja zum Dialog iiber gesellschaftliche, politische und soziale Themen, nein zu ei-
nem theologischen Dialog."

9 Soloveitchik, Joseph B.: Confrontation. In: ders.: Confrontation and Other Essays. New Milford/
Jerusalem: Maggid 2015, 85-114. Vgl. dazu Folger, Arie: Wie hat sich das jidisch-katholische Ver-
hiltnis seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil verandert? In: DBK/ORD (Hg.): Zwischen Jerusalem
und Rom. Dokumentation der gemeinsamen Fachtagung der Deutschen Bischofskonferenz und
derOrthodoxen Rabbinerkonferenz Deutschland (ORD) am 3./4. November 2019 in Berlin (Arbeits-
hilfen 314). Bonn: 0. V. 2020, 7-21,10: »Im Cegensatz zu einigen anderen orthodoxen rabbinischen
Gruppen hat sich der RCA der interreligiésen Arbeit mit der katholischen Kirche geoffnet, er hilt
jedoch bis zum heutigen Tag an den Prinzipien ihres bedeutenden Gelehrten [Soloveitchik— AS]
fest. Viele orthodoxe Rabbiner aufierhalb der USA haben diese Richtlinien ebenfalls iibernom-
men.« Allgemein zum Term »Orthodoxie« und der Frage, ob aufgrund der Pluralisierung des Pha-
nomens Orthodoxie »die Bezeichnung>Orthodoxie« noch auf die Realitat des 21. Jahrhunderts an-
gewendet werden darf« s. ausfihrlicher Bollag, Michel: Auf dem Weg zum Paradigmenwechsel
im Verhaltnis des Judentums zum Christentum. In: Jehoschua Ahrens/Karl-Hermann Blickle/David
Bollag/Johannes Heil: Hin zu einer Partnerschaft zwischen Juden und Christen. Die Erklarung or-
thodoxer Rabbiner zum Christentum. Berlin: Metropol 2020, 124—134, 125.

10 Vgl. dazu Korn, Eugene: The Man of Faith and Religious Dialogue. Resisting »Confrontation« after
Forty Years. 23. November 2003, 0.S.: https://www.bc.edu/content/dam/files/research_sites/cjl/t
exts/center/conferences/soloveitchik/Korn_23Novo3.htm (10.02.2025). Ein ausfiihrliches Portrait
Soloveitchiks und seiner Hauptwerke findet sich in Grézinger: Jidisches Denken, Bd. 5, 291-388
(Teil 11, Kapitel I: Erkenntnistheorie, Philosophie und Halacha—orthodoxe Annéherung an die Mo-
derne —Josef Dov (Ber) Ha-Levi Soloveitchik).

1 In der Dialogpraxis kommt es im Rekurs auf diesen Text deshalb haufig zu Ungenauigkeiten und
Verschiebungen. Nicht selten werden Soloveitchik Argumentationen und Positionen zugeschrie-
ben, die bei genauer Analyse von Confrontation nicht haltbar sind. Ein Beispiel dafiir ist ein Inter-
view in der dsterreichischen Wochenzeitschrift Die Furche zum Tag des Judentums im Januar 2020.
Der Gemeinderabbiner der Israelitischen Kultusgemeinde Wien, Schlomo Hofmeister, wird darin
gefragt: »Die Furche: Juden und Christen sollen zumindest so leben, dass sie miteinander auskom-
men. Ist aber auch so etwas wie ein religioser Dialog moglich? Hofmeister: Das ist der von lhnen

- 8m 14.02.2028, 06:38:57.


https://www.bc.edu/content/dam/files/research_sites/cjl/texts/center/conferences/soloveitchik/Korn_23Nov03.htm
https://www.bc.edu/content/dam/files/research_sites/cjl/texts/center/conferences/soloveitchik/Korn_23Nov03.htm
https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bc.edu/content/dam/files/research_sites/cjl/texts/center/conferences/soloveitchik/Korn_23Nov03.htm
https://www.bc.edu/content/dam/files/research_sites/cjl/texts/center/conferences/soloveitchik/Korn_23Nov03.htm

4 Jiidische Stimmen zur (Un-)Maglichkeit eines theologischen Dialogs

4.1.1 Grundlinien seines Lebens und Denkens:
Judentum - Wissenschaft - Moderne

Soloveitchik gilt neben Samson Raphael Hirsch als Vordenker der modernen Orthodoxie.
Mit seinem Werk reagiert er auf die Herausforderungen des Judentums im Zeitalter der
Moderne. Er bietet ein leistungsstarkes Modell, das noch heute Grundlage fiir die Identi-
tit der modernen Orthodoxie ist. Gemif der »Neunzehn Briefe« (1836) Samson Raphael
Hirschs™ geht es in der Modern Orthodoxy um eine jiidische Existenz, die sich ausdriick-
lich gesellschaftlich, kulturell und politisch engagiert und den Erwerb sikularen Wissens
fordert und férdert.” Soloveitchik verschreibt sein ganzes Leben dieser Idee. Andreas
Verhilsdonk verweist jedoch auf eine problemgeschichtliche Verschiebung: Wo Samson

beschriebene pragmatische Dialog zwischen den Religionsgesellschaften. Es ist dieser praktisch-
zivilgesellschaftliche Dialog. Es geht um das Zusammenleben. Es geht darum, Vorurteile abzubau-
en, aber auch gemeinsame Herausforderungen gemeinsam anzugehen. Wir haben grofRe Solida-
rititsbekundungen unter den Religionsgesellschaften. Einstimmige Beschliisse wurden gefasst,
welche Einschrinkung von Religionsfreiheit einzelner Religionen betrifft — Stichwort Kopftuch-
verbot, wo sich gerade auch die katholische Kirche sehr vehement dagegen ausgesprochen hat.
Dies ist in anderen Liandern nicht der Fall. In Osterreich ist das anders. Es gibt hier einen solidari-
schen Ansatz. Der theologische Austausch ist nicht das, worum es im interreligiésen Dialog geht.
Es gibt wohl Vortrage von Rabbinern in christlichen Gemeinden, um dort das Judentum verstind-
lich zu machen. Aber das ist nicht das Zentrum des interreligiésen Dialogs, um den es eigentlich
geht. Die Fragen des Klima- und des Umweltschutzes sind hier als zentrales Thema des interreli-
giosen Dialogs bedeutender. Fiir einen Religionsvertreter ist alles, was in der Welt geschieht, nicht
profan. Alles hat einen religiosen, sakralen Aspekt. Die gemeinsamen Werte sind hier ausschlag-
gebend. Es geht hier nicht darum, im rituellen, sondern im wirklichen Leben etwas gemeinsam zu
tun.«Nagele, Benjamin/Hofmeister, Schlomo: »Weiter als andere Lander«. Interview iiber Juden in
Osterreich, Antisemitismus, Muslime im Land, die neue Regierung sowie den christlich-jiidischen
Dialog. In: Die Furche 3 (2020), 3f., 4. Hofmeisters Aussage zeigt deutliche Reminiszenzen an So-
loveitchik, ohne ihn explizit zu nennen. Zugleich ist das Statement nicht frei von Unklarheiten:
Einerseits spricht Hofmeister davon, dass es im interreligiésen Dialog nicht um einen theologi-
schen Austausch gehe (dahinter steht bereits ein sehr konkretes Dialogverstandnis, namlich Dia-
log als praktische Zusammenarbeit im zivilgesellschaftlichen Bereich, Kapitel 1.1.3). Andererseits
hilt er fest, dass »alles, was in der Welt geschieht, nicht profan [ist]. Alles hat einen religiésen,
sakralen Aspekt. Die gemeinsamen Werte sind hier ausschlaggebend.« Ebd. Dann bliebe jedoch
zu klaren, warum das theologale Moment jener Werte, von denen Hofmeister spricht, und die er
gewiss aus seinem jiidischen Glauben gespeist verstanden haben will, im Dialog kein Thema sein
soll. Selbstverstiandlich ist zu beachten, dass es sich hierim Rahmen eines Interviews um spontane
miindliche AuRerungen handelt und nicht um eine differenzierte wissenschaftliche Abhandlung.
Abervielleicht gerade deshalb ist dieses Beispiel geeignet zu zeigen, in welcher Weise Soloveitchik
im judisch-christlichen Gespréach begegnen kann und warum es so wichtig ist, sich von christlicher
Seite genau mit ihm auseinanderzusetzen.

12 Hirsch, Samson Raphael: Neunzehn Briefe iiber Judentum. Als Voranfrage wegen Herausgabe von
»Versuchen«desselben Verfassers iiber»lsrael und seine Pflichten«. Hg. v. Ben Uziel. Ziirich: Verlag
Morascha 1987.

13 Zur Modern Orthodoxy, die in der deutschen jidischen Reformbewegung ihre Wurzeln hat und das
amerikanische Judentum bis heute pragt: Grozinger: Die Moderne Orthodoxie — Centralist Ortho-
doxy — Inklusion trotz Abgrenzung — Im Sinne des alten Israel-Begriffes. In: ders.: Jiidisches Den-
ken, Bd. 5,193-198.

- 8m 14.02.2028, 06:38:57.

143


https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

T

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

Raphael Hirsch Mitte des 19. Jahrhunderts noch um ein gesellschaftlich engagiertes Ju-

dentum wirbt, sieht Soloveitchik mehr als ein Jahrhundert spiter die Gefahr eines sich in

politischem und humanitirem Engagement auflosenden Judentums." Demgegeniiber

gewinnt bei ihm deshalb, so sieht es auch Christian M. Rutishauser, das jiidische Religi-
onsgesetz (Halacha) an Bedeutung als Einheits- und Identititsmarker fiir die Orthodo-

xie.

»Die Originalitat von Soloveitchiks Denken besteht [..] darin, das jidische Selbstver-
stiandnis aus halachischer Perspektive zu erfassen und die Halacha dadurch zu einer
weltanschaulichen Matrix zu erheben. Mit diesem ungewohnten Riickgriff auf das jii-
dische Religionsgesetz stellt er das Spezifikum des rabbinischen Judentums schlecht-
hin ins Zentrum, macht doch die Halacha von der Antike bis in die Moderne seine cha-
rakteristische Grundlage aus. In diesem Sinne sieht Soloveitchik in der Halacha den
genuinsten Ausdruck jiidischer Identitit und erfasst sie als deren Kern, der nicht nur
das Verhalten bestimmen soll, sondern auch jedwelchen intellektuellen und emotio-
nalen Zugang zur Wirklichkeit. So entwickelt er eine philosophische Konzeption der
Halacha als ideales System und legt damit den Grundstein fir eine jiidische Weltan-
schauung.«”

Soloveitchik hinterlie mit nur zwei gréfieren Abhandlungen ein schlankes (Euvre.*®

Dennoch gibt es bis heute keine kritische Gesamtdarstellung seiner religionsphiloso-

phischen Grundlagen, welche oft mit den Schlagwértern Neukantianismus, Existentia-

lismus und Phinomenologie bezeichnet werden."”

14
15

16

17

Vgl. Verhiilsdonk: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 116.

Rutishauser, Christian M.: Josef Dov Soloveitchik. Einfithrung in sein Denken (Judentum und Chris-
tentum 14). Stuttgart: Kohlhammer 2003, 13f. (mit Verweis auf Berkovits, Eliezer: Authentic Juda-
ism and Halakha. Judaism 19/1. Verlag 1970, 6676, 66f.).

Soloveitchik hinterlasst lediglich zwei groRere Abhandlungen (The Halakhic Mind und sisch
ha-Halacha/The Halakhic Man) die er bereits in der Mitte der 40er Jahre verfasst, die allerdings erst
spater veroffentlicht werden, sowie eine Reihe kleinerer Aufsitze. Vgl. dazu auch das Literaturver-
zeichnis bei Rutishauser: Soloveitchik, 275f. Den Grofiteil bilden nach seinem Tod veréffentlichte
Mitschriften seiner Vortrage durch seine Schiiler. Detaillierten Einblick dazu bietet ebd. 13f.
Daraufverweist auch Kolbrener: »Itis worth mentioning at the outset that though a critical evalua-
tion of Halakhic Mind is surely a desideratum, the Rav’s philosophical oeuvre has to a great extent
been lost on a potential readership.« Kolbrener, William: Towards a Genuine Jewish Philosophy:
Halakhic Mind’s New Philosophy of Religion. In: Tradition 30 (1996) 3, 21—43, 21. Christian Bermes
weist darauf hin, dass es generell Kennzeichen der Philosophie des 20. Jahrhunderts ist, dass die
Vernunft neu entdeckt wird und in unterschiedlichen Settings auf ihre Leistbarkeit hin durchge-
spielt wird. Das hat eine Pluralisierung und Heterogenisierung philosophischer Ansatze zur Folge.
Tatsichlich kann man nicht mehr von »der« Philosophie des 20.Jahrhunderts sprechen: »Schu-
len und Strémungen wie etwa Neukantianismus, Phanomenologie, Existenzphilosophie, Herme-
neutik, Lebensphilosophie, Kritische Theorie, Analytische Philosophie, Logischer Empirismus oder
auch Strukturalismus und Poststrukturalismus stehen teilweise unvermittelt nebeneinander. Be-
reits diese Pluralitdt unterscheidet das 20. Jahrhundert von den vorhergehenden Jahrhunderten.
Nichts aber durfte falscher sein, als diese Vielfiltigkeit im Sinne von Unentschlossenheit oder
Beliebigkeit zu deuten. Denn die Eigenstiandigkeit der Philosophie gegentiber den Einzelwissen-
schaften oder gegentber literarischen Deutungen und religiosen Weltbildern ist nicht einfach
durch die Spezifik der Gegenstande ihres Fragens bestimmt (etwa nach Sein, Wahrheit, Sinn, Tod

- 8m 14.02.2028, 06:38:57.


https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Jiidische Stimmen zur (Un-)Maglichkeit eines theologischen Dialogs

»Ein Problem fiir die Darstellung von Soloveitchik [..] ist es, dass die [..] Haupttexte
nicht unerhebliche Differenzen der Auffassungen bieten, die man recht eigentlich als
eine Entwicklung des Denkens und damit in biographischer Abfolge darbieten sollte
[..]. [..] Denn die moderne Philosophie, die im Denken von Soloveitchik wirksam wird,
ist nicht eine einzige. Man kann bei ihm eher von einer philosophischen Entwicklung
sprechen, diessich sukzessive in seinen nacheinander folgenden Werken ausdriickt. Um
mit Dov Schwartz zu sprechen: Das Buch sIsch ha-Halacha [1944 — AS] ist als eine er-
kenntnistheoretisch-idealistische Schrift— im Sinne der Marburger Schule Hermann
Cohens und Paul Natorps — zu betrachten, die Schriften U-vikaschtem mi-scham [1979 —
AS] und The Halakhic Mind [verfasst 1944, publiziert 1956] gehen im Duktus der philo-
sophischen Phianomenologie von Edmund Husserl, Max Scheler und anderen einher,
wahrend schliefdlich The Lonely Man of Faith [1965— AS] als Ausdruck des Existentialis-
mus vor allem vom Geiste Sgren Kierkegaards gesehen werden kann.«'®

Die wissenschaftstheoretische Schrift The Halakhic Mind ist bis heute nur wenig rezipiert.
Doch sowohl Christian M. Rutishauser als auch Carl Feit, Daniel Rynhold und William
Kolbrener kommen darin iiberein, dass Soloveitchiks gesamtes Werk und insbesondere
seine Haltung zum jiidisch-christlichen Dialog mafigeblich davon geprigt ist.”

41.1.1 Epistemischer Pluralismus: ein neues Paradigma
(The Halakhic Mind - Teil | und 1)

In der 1944 bereits verfassten, aber erst 1986 in den USA publizierten Schrift The Halak-
hic Mind strebt Soloveitchik nach einer Vermittlung der jiidischen Tradition an die mo-
dernen Wissenschaften und die methodischen Standards, die sie vorgeben. Nicht nur
The Halakhic Mind sondern Soloveitchiks gesamtes Schaffen zeugt von einer umfassen-
den Kenntnis westlicher Philosophie. Aber er war nicht nur mit den philosophischen
Stromungen seiner Zeit vertraut, sondern er verfolgte auch die systemsprengenden Ent-
wicklungen in den Naturwissenschaften in Folge der Quantenphysik und der Allgemei-
nen Relativititstheorie mit groRem Interesse.>® Fiir Soloveitchik konnten die revolutio-

etc.), sondern ebenso, wenn nicht sogar in erster Linie, durch die Form, in der die Philosophie da-
nach fragt. In diesem Sinne steht die Heterogenitat der Zugange nicht einfach fiir ein buntes Pot-
pourri unterschiedlicher Themen, sondern fiir das Ringen um die Form philosophischen Fragens.«
Bermes, Christian: Die Philosophie des 20. Jahrhunderts. In: ders.: Kindler Kompakt Philosophie
20. Jahrhundert. Stuttgart: Springer 2017, 9—27, 10. Das ist die denkerische Gemengelage, mit der
Soloveitchik sich auseinandersetzt und die er produktiv macht fiir seine Philosophie des Juden-
tums.

18  Grozinger: Jidisches Denken, Bd. 5, 295f (mit Verweis auf Schwarz, Dov: Haguto ha-filosofit schel
ha-Rav Soloveitchik, Ramat Gan 2008 — 2015, Bd. 1, 8. Englische Ausgabe: Religion or Halakha. The
Philosophy of Rabbi B. Soloveitchik. Leiden — Boston, 2007).

19 Vgl. dazu ausfiihrlich Rutishauser: Soloveitchik, v.a. 47-106 (»Kapitel I1: Religionsphilosophische
Grundgedanken«); sowie die beiden Aufsitze Kolbrener: Towards a Genuine Jewish Philosophy,
11-21 und Rynold, Daniel: The Philosophical Foundations of Soloveitchik’s Critique of Interfaith
Dialogue. In: HTR 96 (2003) 1, 101-120.

20 »Inderzentralen erkenntnistheoretischen Schrift The Halakhic Mind setzt sich Soloveitchik mit der
gesamten créme der europdischen und amerikanischen Philosophie sowie mit den Theoremen
der modernen, philosophisch argumentierenden, Physiker auseinander. [...] In ihr werden zahllo-
se nichtjiidische wie auch jiidische Philosophen und Naturwissenschaftler genannt, besprochen,

- 8m 14.02.2028, 06:38:57.

145


https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

niren Erkenntnisse der Quantenphysik und Relativititstheorie, welche die Newtorn'sche
Erkenntnistheorie ab dem 19. Jahrhundert ins Wanken bringen, die Geisteswissenschaf-
ten nicht unberiihrt lassen. Doch die Antworten der Philosophie darauf waren fiir So-
loveitchik unzureichend (vgl. Teil I und II von The Halakhic Mind).

Was fir die Naturwissenschaften Standard wurde, solle prinzipientheoretisch und
insbesondere epistemologisch auch in der Philosophie ankommen: Es gibt keinen objek-
tiven Referenzrahmen und keine objektiven Daten. Die Relativititstheorie zeige, dass er-
hobene Daten nur in Abhingigkeit von einem subjektiven Referenzrahmen existierten.*
Wissenschaftstheoretisch gewendet bedeutet das fiir Soloveitchik notwendigerweise ei-
ne Pluralisierung wissenschaftlicher Methoden. Es brauche unterschiedliche Methoden,
um Erkenntnisse iiber die komplexe Wirklichkeit gewinnen zu kénnen. Diese Metho-
denvielfalt fithre auch zu einer Ergebnisvielfalt und damit zu einer Vielzahl an mogli-
chen Sichtweisen und Perspektiven auf die Wirklichkeit.?* Soloveitchik sieht darin die
Chance fir Religionen, ihre religiése Sichtweise auf den Menschen und die Welt als le-
gitim und sogar gleichberechtigt neben naturwissenschaftlichen und philosophischen
Zugingen zu erweisen.” Die klassische Religionsphilosophie habe daraufjedoch keine
Antwort:

»The homo religiosus moves in a concrete world full of color and sound. He lives in his
immediate, qualitative environment, not in a scientifically constructed cosmos. Hence,
as long as cognition was the exclusive privilege of the scientist (and of the philosopher
who followed in his traces), the home religiosus sought a haven in other spheres. The-
ories of sentimental (Rousseau, Schleiermacher) and ethico-volitional (Kant, Fichte,
Cohen) origin gave substance to the religious experience. However, by accepting plu-
ralistic interpretations of reality, philosophy released the homo religiosus from his fet-
tersand encouraged him to interpret the polychromicand polyphonicappearancesim-
pinging upon him, the one of his psychosomatic being. In contrast with the scientist,
the homo religiosus is unable to bifurcate reality; the world he knows is unable to bifur-
cate reality; the world he knows is identical with the world he experiences. The homo
religiosus must regain his position in the cognitive realm. He is no longer the emotional

eingeordnet und kritisiert. Sie kann meines Erachtens deshalb als der eigentliche archimedische
Punkt in Soloveitchiks Denken betrachtet werden, von dem aus sich die tibrigen Abzweigungen
verstehen und begriinden lassen und vor allem auch das Verstandnis der unverriickbaren Bastion
dieses orthodoxen Denkers, namlich der Halacha.« Grozinger: Jidisches Denken. Bd. 5, 296.

21 Soloveitchik, Joseph B.: The Halakhic Mind. An Essay on Jewish Tradition and Modern
Thought. New York/London: Seth Press1986, 25 (mit Blick auf die Heisenberg'sche Unschar-
ferelation): »The reciprocal relation of phenomenon and experiment and the interference of the
latter (the light beam) with the objective occurrence of the former (the state of the particle) as
implied in the principle of Indeterminacy, must remit the entire classic relation of subject-object
for reconsideration; the claim of the natural sciences to absolute objectivity must undergo a
thorough revision.«

22 Vgl. Soloveitchik: The Halakhic Mind, 16.

23 »Damiterhebt Soloveitchik den Anspruch, dass die religiose Weltsicht, Welterkenntnis und Welt-
deutung, gleichberechtigt neben den beiden anderen Wissenschaftsdisziplinen des Naturfor-
schens und der Philosophie stehen miisse. Und dies, weil die Religion dezidiert ein Erkenntnisin-
teresse verfolge und nicht nur ein ich bezogener Erlebnisraum sei.« Grézinger: Jidisches Denken.
Bd. 5, 298.

- 8m 14.02.2028, 06:38:57.


https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Jiidische Stimmen zur (Un-)Maglichkeit eines theologischen Dialogs

creature, swayed by abstruse sentiments and ephemeral feelings; nor is he the ethical
idealistin eternal quest for sanction and authority. He is a cognitive type, desiring both
to understand and interpret. Reality, as the object upon which the cognitive act is di-
rected, can no longer be the concern of the scientist and philosopher only, but also that
of the homo religiosus.<**

So gibe es zwei Lager: Einige Religionsphilosophen stellten sich unter das Diktat der Na-
turwissenschaften und versuchten Religion rationalistisch, mit naturwissenschaftlichen
Methoden empirisch zu rekonstruieren.” Daraus resultiere jedoch ein idealistisch kon-
struierter Religionsbegriff, der, so Rutishauser, »das Partikulare, Subjektive und Qualita-
tive, das fiir die Religion so entscheidend ist«*® nicht erfassen kann. Die zweite Gruppe
seien jene Philosophen, welche vor allem mit dem Paradigma der Erfahrung arbeiten.
Deren Methodologie ist fiir Soloveitchik jedoch zu wenig empirisch, »non-scientific«.*”
Der Erfahrungsbegrift sei zu unterkomplex fiir die philosophische Darstellung von Re-
ligion. Zwar stellt Soloveitchik die subjektive Innerlichkeit als den eigentlichen Ort der
Gottesbegegnung nicht in Frage. Doch als Ansatz fiir eine Methodik der Religionsphilo-
sophie halt Soloveitchik sie fiir ungeeignet, denn, so Rutishauser, »Riten, heilige Schrif-
ten, religiose Lehren und Institutionen, die wesentliche Bestandteile der Religion dar-
stellen, werden dabei nicht in ihrem eigenen Wert erfasst. Sie werden zu Folge und Pro-
dukt der religiésen Erfahrung degradiert.«*® Andreas Verhiilsdonk erinnert daran, dass
Soloveitchik schon in Ish ha-Halakhah 1944 religionsphilosophische Entwiirfe, die Religi-
on aus Gefithl und subjektiver Erfahrung ableiten, ablehnt: »[Soloveitchik — AS] pladiert
fiir ein dezidiert intellektuelles Verstindnis von Religion, das sich in begrifflicher Klar-
heit und logischer Kohirenz an den Wissenschaften orientieren soll. Hier zeigt sich der
Talmudgelehrte, der die litauische Tradition rationaler Talmudauslegung (-Brisker Me-
thodeq) fortsetzt.«*®

24 Vgl. dazu auch Soloveitchik: The Halakhic Mind, 10: »As a matter of fact, philosophy is not, as yet,
fully cognizant of the new perspectives that have been disclosed in the various fields of math-
ematics and physics, perspectives which transcend the confines of the empirical and reach into
the speculative and metaphysical. At the same time, it is nonetheless true that the basic concepts
of theoretical philosophy, as posited by Descartes, Kant and other schools, in obeisance to mod-
ern science, are totally incommensurable with the new scientific constructs. The classical concept
of time, space, causality, quantity, substance etc., are inadequate for interpreting the new vistas
opened by the mathematical sciences.«

25  Vgl. Soloveitchik: The Halakhic Mind, 12: »The first group, consisting of the so-called logical posi-
tivists, empiricists and physical realists (upon whom men like Poincaré, Mach, Avenarius, Russell,
and Whitehead exercised great influence) limited the cognitive task of philosophy to the analysis
of scientific concepts and methods.«

26  Rutishauser: Soloveitchik, 48.

27  Soloveitchik: The Halakhic Mind, 12f. Hier hat Soloveitchik, ohne explizit Namen zu nennen, wohl
vor allem subjektzentrierte Ansatze liberaler Religionsphilosophie in der Tradition Schleierma-
chers im Blick. Vgl. erneut Soloveitchik: The Halakhic Mind, 40; dhnlich in 77.

28  Rutishauser: Soloveitchik, 52f.

29  Verhiilsdonk: RabbinerJoseph B. Soloveitchik, 111 mit Verweis auf Soloveitchik: The Halakhic Man,
141 (FN 4): »[..] religion should ally itself with the forces of clear, logical cognition, as uniquely
exemplified in the scientific method, even though at timest he two might clash with one another,
[..]J«. Zu Rabbi Hayyim Soloveitchik und die »Brisker Methode« vgl. Kapitel 4 FN 54.

- 8m 14.02.2028, 06:38:57.

147


https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

Nicht nur Soloveitchiks Familientradition findet in dieser Konzeption eine Fortset-
zung, sondern auch der Neukantianismus Hermann Cohens, den Soloveitchik in seiner
Dissertation aufarbeitete, hallt hier nach (s. den folgenden »Exkurs: Neukantianismus
und jiidische Philosophie bei Hermann Cohenc).

Diese scheinbare Krise der Philosophie nutzt Soloveitchik nun gerade als kreativen
Raum, um einen eigenen religionsphilosophischen Theorieansatz zu entwickeln (im
dritten Teil von Halakhic Mind). Mit der Eréffnung eines epistemologischen Pluralismus
vor allem im Gefolge der Relativititstheorie konne die Naturwissenschaft das Paradig-
ma der Wissenschaftlichkeit nicht mehr exklusiv fiir sich beanspruchen: »Hence, the
alleged homogeneity of the logical category was but a naive illusion on the part of the
classical philosopher. Sober epistemological facts demonstrate the heterogeneity and
pluralistic character of the most basic cognitive methods. The physical aspect is but one
of many.«*°

Die Geisteswissenschaften sind dabei auf andere Erkenntnisformen angewiesen als
die Naturwissenschaften, da sie sich nicht mit unveranderlichen GesetzmifRigkeiten be-
schiftigen, sondern mit stetig sich indernden Lebenserscheinungen.* Darin liege die
Chance fiir die Etablierung einer religionsphilosophischen Neukonzeption: »[Epistemo-
logical] pluralism asserts only that the object reveals itself in manifold ways to the sub-
ject, and that a certain telos corresponds to each of these ontical manifestations. Sub-
sequently, the philosopher or scientist may choose one of the many aspects of reality in
compliance with his goal.«**

Soloveitchik entwickelt Religion als eigenstindige Form der Welterkenntnis und auf
dieser Basis eine eigenstindige religiose Hermeneutik. Zuvor muss Soloveitchik aller-
dings begriinden, dass Religionen tatsichlich einen kognitiven Zugrift auf die Welt an-
streben.® Diesen Beweis findet Soloveitchik in Husserls Intentionalititskonzept: Jeder
Bewusstseinsakt ist ein Bewusstsein von etwas und damit auf Erkenntnis dieses etwas aus-
gerichtet. »The theory of intentionality states that every physical act is intentional in its
character. By intentionality we understand an act coordinated with an object.«<** Auch
das religiose Bewusstsein sei stets auf ein Objekt gerichtet:

»The religious act is psychical and hence intentional. It is coordinated with an object
which the homo religious must interpret and appraise before suiting it to his specific
religious needs. Knowledge is the prerequisite of any psychical act, however simple.

30  Soloveitchik: The Halakhic Mind, 14.

31 Vgl.dazuebd. 14f.: »As a matter of fact, the foregoing argument is warranted by the later advance-
ment of an independent humanistic methodology. Contrary to all naturalistic and positivistic at-
tempts (including classical associationism and modern behaviorism) to subserve the spirit to the
quantifying methods of the scientist, the humanistic sciences have developed specific indepen-
dent standards.« Soloveitchik: The Halakhic Mind, 14f.

32 Ebd.16.

33 Vgl. dazu ebd. 41: »[W]herein is the proof that there is an implicit cognitive function in the reli-
gious act? After all, there is no direct logical connection between epistemological pluralism and
the cognitive character of religion.« Damit folgt er einem Grundanliegen Cohens, der nach den
kognitiven Gehalten religiéser Wahrnehmung fragte.

34  Ebd.

- 8m 14.02.2028, 06:38:57.


https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Jiidische Stimmen zur (Un-)Maglichkeit eines theologischen Dialogs

It is manifest, therefore, that the religious act, with its intricate structure and all-en-
veloping character, contains intrinsic cognitive components.«*

Wegen ihres spezifischen Zugriffs auf die Wirklichkeit sei es nach Soloveitchik Aufgabe
der Religionsphilosophie, eine eigenstindige Epistemologie zu entwickeln (Karl Erich
Grozinger spricht von einer religiésen Epistemologie)*:

»The philosophy of religion, ifitis earnestin its leanings towards religious noesis, must
develop a specific epistemology. Such a discipline would examine basic concepts and
forms of reality and put them into the religious frame. Should this task be undertaken,
it would be discovered that many concepts employed by science and philosophy are
incompatible with religious theoretical schemes. Elementary concepts such as time,
substance, causality and reality, in order to become eligible for religious knowledge,
must be reviewed and reinterpreted. In formulating this outlook, the religious person
could then avail himself of conceptual ap-parata reshape of his cognitive needs.«*’

Wie diese aussehen kann, ist im Anschluss an den Exkurs zu kliren.

Exkurs: Neukantianismus und jiidische Philosophie bei Hermann Cohen (1843-1918)
Der Neukantianismus entsteht im 19. Jahrhundert als Antwort auf die Krise des traditio-
nellen Judentums. Angesichts der Entstehung einer bitrgerlichen Gesellschaft, von Auf-
klarung und historischer Kritik werden das traditionelle Offenbarungsverstindnis und
tiberlieferte religiose Lebensformen erschiittert. Aufierdem war mit der Aufklirung das
Verstindnis des Judentums als Religion schlechthin zerbrochen, »die bis dahin giiltige
Identitit von Judentum, jiidischem Volk und jiidischer Religion« aufgelést.*® Sowohl fiir
Moses Mendelssohn (1729-1786) als auch fiir Saul Ascher (1767-1822) war das Judentum
eine konkrete Erscheinungsform des anthropologisch universalen Phinomens Religion
neben anderen. Die jidischen Denker des 19. Jahrhunderts hatten sich angesichts die-
ses Erbes von Mendelssohn und Ascher aus dem 18. Jahrhundert vor allem mit der Fra-
ge nach einer Verhaltnisbestimmung von Judentum und Religion auseinanderzusetzen.
Und eine zweite diskursbestimmende Frage tat sich auf: Fiir Mendelssohn bildete das
Fundament des Judentums das geoffenbarte Gesetz. Fiir Ascher hingegen war jede Reli-
gion und damit auch das Judentum im Glauben grundgelegt.*® War die jiidische Religion
nun Gesetzesreligion oder Glaubensreligion? Damit sind die Pole des Diskursfeldes abge-
steckt, dem die jiidische Philosophie des 19. Jahrhunderts nicht ausweichen kann. In der

35  Ebd. 44.

36  Vgl. Grozinger: Jidisches Denken. Bd. 5, 304—310 (»Die religiése Epistemologie«).

37  Soloveitchik: The Halakhic Mind, 46f.

38  Vgl. Grozinger:)udisches Denken. Bd. 3, 477. Vgl. dazu ausfiihrlich ebd. 477—488. Grozinger spricht
von einem »Dilemmajidischer Identitit«, dasim19.Jahrhundert—im Zeitalter einer Neuorientie-
rung und Konfessionalisierung des Judentums — philosophisch und theologisch bearbeitet werden
muss.

39 Vgl. ebd. Ascher ist es auch, der Religion mit Kultur zusammenschliefst: In Leviathan entwirft er
Religion in erster Linie als Erzeugnis der menschlichen Kulturtatigkeit.

- 8m 14.02.2028, 06:38:57.


https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts bot der Idealismus Samson Raphael Hirschs und sei-
ne zeitgemife Rekonstruktion des Judentums als rational begriindete Religion, sogar
als absolute Religion die entscheidende Referenz. In der Folge entwarfen Abraham Gei-
ger, Salomon Formstecher und Hermann Cohen eigene Konzepte: »Die Publikationen
dieser Autoren zeigen [...], dass das Verhiltnis des Juden zu seinem Judentum fraglich
geworden war: Ist das Judentum ein Volk oder eine Religion? Und wenn man sich da-
fiir entschieden hatte, das Judentum sei eine Religion, musste geklirt werden, was dies
denn sei, die Religion, und worauf sie griindet.«*°

Hermann Cohen sieht in einer Riickbesinnung auf Kants transzendentalen Idealis-
mus eine Moglichkeit, auf diese Herausforderungen zu reagieren und das Judentum als
die wahrhaft geistige, aufgeklirte und universale Religion zu verteidigen. Zugleich wer-
den mit einer Vermittlung an Kant jidische Traditionen und Konzepte anschlussfihig
fiir das Selbstverstindnis des autonomen biirgerlichen Subjekts und den Fortschritts-
pathos des 19. Jahrhunderts.* Cohen wurde 1843 in Coswig geboren. Zusammen mit
Paul Natorp (1854, +1924) gilt er als Begriinder der Marburger Schule. Seine gesammel-
ten Jiidischen Schriften** sind sein Vermichtnis als Erneuerer des Judentums im 19. Jahr-
hundert in Deutschland. In seinem frithen Werk sinnt er nach einer Neuinterpretation
Kants (»kritischer Idealismus«), indem er ihn im Sinne eines Logizititsansatzes weiter-
entwickelt.® Erst spiter beschiftigte er sich vor diesem Hintergrund religionsphiloso-
phisch mit dem Judentum. In seinem Spitwerk strebt er eine Verschnung des Juden-
tums mit der Kant'schen Philosophie an, weil er von der grofen Anschlussfihigkeit vor
allem seiner Uberlegungen zur Ethik iiberzeugt ist: »Fiir den Neu-Kantianer Cohen war
das oberste Ziel seiner Befassung mit Religion zunichst nachzuweisen, dass die Religion
Anteil an der systematischen Erkenntnisarbeit der Philosophie und damit an der Logik
habe — weshalb er vom Judentum als einer Religion der Vernunft sprach.«*

So falle beispielsweise die Kant'sche Ethik mit der Religion des Judentums zusam-
men, ohne einfach in ihr aufzugehen, weil das Judentum nie vernunftwidrig sei. Eine

40 Ebd. 478. Hirsch, Geiger, Formstecher und Cohen »werden sich [...] mit der Religionsfrage, mit der
Grundlage der Religion, Gesetz oder Glaube, beziehungsweise Vernunft oder Gefiihl, mit dem We-
sen der Prophetie und schlieRlich mit der Geschichte des Judentums auseinanderzusetzen zu ha-
ben.« Ebd. 479 Vor allem die je eigene Definition des Religionsbegriffs und ihre Verschaltung mit
der zuletzt genannten Ceschichtsdarstellung, lassen fiir Grozinger Gemeinsamkeiten zwischen
den vier Denkern erkennen. Vgl. dazu ebd. 479—-487.

41 Vgl. Fiorato, Pierfrancesco/Wiedebach, Hartwig: Hermann Cohen. In: Jan Urbich (Hg.): Kindler
kompakt Philosophie 19. Jahrhundert. Stuttgart: ]. B. Metzler 2016, 201—203.

42 Cohen, Hermann: Jidische Schriften. Mit einer Einleitung von Franz Rosenzweig. Hg.v. Bruno
Strauss. 3 Bde. Berlin: C. A. Schwetschke 1924.

43 Laut Fiorato/Wiedebach spielen fiir Cohen insbesondere mathematische und naturwissenschaft-
liche Erkenntnisse in diesem Zusammenhang die entscheidende Rolle (ebenfalls spater fiir So-
loveitchik). Diese sind fiir ihn »reine« Erkenntnisse und deshalb in ihrer Geltung legitimiert, weil
sie ihren Ursprung nicht in der sinnlich wahrnehmbaren Welt, sondern rein im Denken haben. Sie
sind die Grundlagenjeglicher Erkenntnis. Vgl. dazu Fiorato/Wiedebach: Hermann Cohen, 201-203.

44  Grozinger:Jiidisches Denken. Bd. 5, 298. Grozinger schreibt weiter, Soloveitchik habe diese Uber-
zeugung weitergefiithrt in dem Sinne, dass Religion nicht nur Anteil an der philosophischen Er-
kenntnisweise habe, sondern ihr gegeniiber eine unabhingige, eigenstindige Form der Welt-
erkenntnis sei. Vgl. Kapitel 4.1.1.1.

- 8m 14.02.2028, 06:38:57.


https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Jiidische Stimmen zur (Un-)Maglichkeit eines theologischen Dialogs

zentrale Rolle spielen dabei nach Cohen die biblischen Prophetenfiguren, die durch ihr
Wirken entscheidend die Uberwindung von Mythos und Polytheismus und die Entwick-
lung eines ethischen Monotheismus vorantrieben, der wesensbestimmendes Merkmal
des Judentums wird.*

41.1.2 Rekonstruktion religidser Innerlichkeit: eine neue Methodologie

(The Halakhic Mind - Teil Il und IV)
Inspiriert vom mit der Quantenphysik implementierten empirischen Pluralismus greift
Soloveitchik in The Halakhic Mind auf eine Methode zuriick, die Paul Natorp entwickelte,
und wendet sie auf den Religionsbegriff an.*

»The philosopher of religion in adopting the scientific method of reconstruction, should
equate the parallelism of the subjective and objective orders [..] which is non-causal-
istic. The method of modern physics should be emulated only partially, namely, the
principle of reconstruction should be adopted while the causal survey should reject. In
this respect the metaphysical thesis that the problem of philosophy is not the show«<
but the >whatcis correct.«*

Dass diese Rekonstruktionsmethode ihren urspriinglichen Sitz im 19. Jahrhundert in der
Hermeneutik hatte, korrespondiert mit Soloveitchiks primarem Anliegen. Wihrend die
Religionsphilosophie bisher das Phinomen Religion kausal zu begriinden versucht hat-
te, sieht Soloveitchik die Aufgabe der Religionsphilosophie in einer deskriptiven Anni-
herung, um dem genuinen Charakter von Religion gerecht werden zu kénnen: »The focal
problem is of a descriptive nature; What is the religious act? What is its structure, context
and meaning?«*® Die Grundidee der Methode der Rekonstruktion ist eine epistemolo-
gische, nimlich dass das subjektive Bewusstsein im Erkenntnisprozess Objekte und Ab-

45  Vgl. dazu Hayoun, Maurice-Ruben: Geschichte der jidischen Philosophie. Darmstadt: Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft 2004, 255-269, hier 262f. Vgl. auch Buchholz, René: Wort Cottes, Tra-
dition und Krise. Gershom Scholems dialektischer Begriff der Offenbarung. Vortrag gehalten im
Januar 2000, Katholisch-Theologische Fakultat der Universitdt Bonn. Aktualisiert und erweitertim
August 2017: https://www.academia.edu/3798814/Wort_Cottes_Tradition_und_Krise._Gershom_
Scholems_dialektischer_Begriff_der_Offenbarung (10.02.2025), 5. Fiir Buchholz sei der Preis, der
in Folge jener philosophischen Konzeption zu bezahlen ist, eine Reduktion des Religionsbegriffs
»auf eine rein geistige, ideale Erscheinung, die der Komplexitit vor allem des konkret gelebten
Judentums nicht mehr gerecht werde. Vgl. ebd.

46  Vgl. Soloveitchik: The Halakhic Mind, 62—67; Kolbrener spricht vom empirischen Pluralismus der
Quantenmechanik auf der einen und dem Neukantianismus auf der anderen Seite als zwei »In-
spirationsquellen« fiir Soloveitchik. Vgl. Kolbrener: Towards a Genuine Jewish Philosophy, 22; vgl.
auch Rutishauser: Soloveitchik, 55-58.

47  Soloveitchik: The Halakhic Mind, 86. Hervorhebung AS.

48  Ebd. Laut Daniel Rynhold ist der theoretische Hintergrund dieser Annahme in der hermeneuti-
schen Theorie Gadamers und im spaten Werk Diltheys zu sehen: Fiir Gadamer geht es um Bedeu-
tung, die einem Text nicht bereits inhdrent ist, sondern die in einem Aushandlungsprozess zwi-
schen dem Text und dem Interpreten hergestellt wird. Vgl. ders.: The Philosophical Foundations
of Soloveitchik’s Critique of Interfaith Dialogue, 116.

- 8m 14.02.2028, 06:38:57.


https://www.academia.edu/3798814/Wort_Gottes_Tradition_und_Krise._Gershom_Scholems_dialektischer_Begriff_der_Offenbarung
https://www.academia.edu/3798814/Wort_Gottes_Tradition_und_Krise._Gershom_Scholems_dialektischer_Begriff_der_Offenbarung
https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.academia.edu/3798814/Wort_Gottes_Tradition_und_Krise._Gershom_Scholems_dialektischer_Begriff_der_Offenbarung
https://www.academia.edu/3798814/Wort_Gottes_Tradition_und_Krise._Gershom_Scholems_dialektischer_Begriff_der_Offenbarung

152

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

straktionen schafft.* »Religion, which is perhaps more deeply rooted in subjectivity than
any other manifestation of the spirit, is also reflected in externalized phenomena which
are evolved in the objectification process of the religious consciousness. The aggregate
of religious objective constructs is comprised of ethico-religious norms, ritual, dogmas,
theoretical postulates etc.«*°

Die Gott-Mensch-Begegnung, wie sie sich im Innersten des Menschen ausdriicke,
dringt nach auflen, externalisiert sich und findet Ausdruck in Schriften, Riten und In-
stitutionen, welche »den religiosen Selbstvollzug in der Geschichte und im Kollektiv erst
méglich machen«”. Um nun das religiose Bewusstsein beschreiben zu kénnen, wird der
Prozess religigser Erkenntnis umgewandt: das Subjektive wird aus seinen Objektivatio-
nen re-konstruiert: »Reconstruction, a dominant methodological principle in philosophy,
must be applied in the religious domain. There is no direct approach to pure religious
subjectivity. Objective forms must be postulated as a point of departure, and by moving
in the minus direction, one may gradually reconstruct underlying subjective aspects. Ob-
jectivity explored in retrospect yields subjectivity.«*>

Natorps Ansatz bot fiir Soloveitchik eine Moglichkeit, das Judentum als Religionsge-
meinschaft und seine gelebten Traditionen philosophisch neu denken und fiir den mo-
dernen wissenschaftlichen Diskurs anschlussfihig zu machen.*® Uber diesen methodi-
schen Ansatz kann er seine personliche hohe Wertschitzung der Halacha, wie er sie in
der Tradition seines GroRvaters (»Brisker Methode«**) kennenlernte, philosophisch jus-
tieren. Sieist fiir ihn die Objektivierung der subjektiven Religiositit schlechthin. Im vier-
ten und letzten Kapitel von The Halakhic Mind wird sie konstitutiv fiir Soloveitchiks Reli-
gionsbegriff.

49  Vgl. Natorp, Paul: Allgemeine Psychologie nach kritischer Methode. Objekt und Methode der Psy-
chologie. Amsterdam: Kloof & Bonset 1965 (Nachdruck zu: Tibingen 1912), 8.

50  Soloveitchik: The Halakhic Mind, 67.

51 Rutishauser: Soloveitchik, 54. An dieser Stelle kénnte eine Konfrontation der»Rekonstruktionsme-
thode«und ihre Rezeption durch Soloveitchik mit den Theorien des material turn zu interessanten
Neubewertungen fiihren.

52 Soloveitchik: The Halakhic Mind, 81. Vgl. dazu auch Kolbrener: Towards a Genuine Jewish Philos-
ophy, 29-32.

53  Vgl. dazu Soloveitchik: The Halakhic Mind, 81: »The objective religious order is identical with the
psycho-physical religious act in which the living historical religious consciousness comes to expres-
sion.Just as the most concrete expression of art is to be found in books, paintings etc., so is the most
reliable sources of religious objective constructs to be discovered in religious literature containing
norms, dogmas, postulates etc. The canonized Scriptures serve as the most reliable standard of
reference for objectivity.«

54  Soloveitchiks Grofdvater, Rabbi Hayyim Soloveitchik (1853—1918) revolutionierte mit der von ihm
entwickelten »Brisker Methode« die Talmudauslegung weltweit. Indem er neue analytische Ka-
tegorien und Terminologien einfiihrte, konnte er die unterschiedlichen Konzepte innerhalb des
Talmud selbst erkldaren und die Differenzen in der Auslegungstradition darauf zuriickfithren. Vgl.
dazu Hacohen, Mordechai: Soloveitchik, Hayyim (known as R. Hayyim Brisker; 1853—1918). In: Mi-
chael Berenbaum/Fred Skolnik (Hg.): Encyclopaedia Judaica 18. Detroit, MI: Macmillan Reference
USA 22007, 775. Weiterfithrend: Rutishauser: Soloveitchik, 24f. (mit Verweisen auf weitere Lite-
ratur, publiziert jeweils vor 2000) sowie Blankovsky, Yuval: R. Hayyim Soloveitchik and academic
Talmudic hermeneutics. Proper intention in the preparation of Jewish ritual objects. In: The Re-
view of RabbinicJudaism 18 (2015) 2, 260—280.

- 8m 14.02.2028, 06:38:57.


https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Jiidische Stimmen zur (Un-)Maglichkeit eines theologischen Dialogs

»Objectification reaches its highest expression in the Halakhah. The Halakhah is the
act of seizing the subjective flow and converting it into enduring and tangible magni-
tudes. Itis the crystallization of the fleeting individual experience into fixed principles
and universal norms. In short, Halakha is the objectifying instrument of our religious
consciousness, the form-principle of the transcendental act, the matrix in which the
amorphous religious hylo is cast.«*

In seinem Begriff von Halacha kann Soloveitchik die fiir jede Religion konstitutiven Ebe-
nen von Objektivitit und Subjektivitit verschalten. Fiir Grozinger steht fest, dass die
Halacha fiir Soloveitchik damit »zum zentralen Ort der Erkenntnis der jitdischen Religi-
on erhoben« ist, »von dem aus auch die subjektiven Weltwahrnehmungen des religiosen
Juden zu rekonstruieren sind.«*® Und Rutishauser resiimiert:

»In der Halacha beriihren sich gleichsam religiose Innerlichkeit des Menschen und das
objektiv von Gott gesprochene Wort. Bei aller Gegensatzlichkeit und Spannung zwi-
schen Subjektivitat und Halacha, wie sie im taglichen Existenzvollzug hervortreten
mogen, ist die Grundkorrelation nicht in Frage gestellt. [...] Vor diesem Horizont fiih-
ren die Fragen, ob die Halacha nun das objektiv gesprochene Wort Gottes sei oder ob
sie aus dem religiosen Bewusstsein des Menschen stamme, nicht mehr zu widerspre-
chenden Alternativen.<”’

Soloveitchik gelingt damit ein leistungsstarkes Konzept, das seine bis heute andauernde
Bedeutung mitbegriindet. Doch das hat seinen Preis. In Soloveitchiks Neukonzeption
unter den Vorzeichen des Neukantianismus kommt die Halacha zwar als ideale Denk-
struktur in den Blick, wird aber als konkreter Textkorpus kaum mehr wahrgenommen.
Und es zeigen sich nach Rutishauser weitere Schwachpunkte:

»Einerseits baut sie [Soloveitchiks halachische Konzeption— AS] auf einem idealisti-
schen Wissenschaftsverstindnis auf, das schon am Zusammenbrechen war, als er [So-
loveitchik — AS] es auf die Halacha anwandte. Durch seine Ausblendung jeder Histori-
zitat droht die Halacha zudem supernaturalistisch (iber dem Menschen zu schweben
und nimmt ihn als Hermeneuten nur in einem eingeschriankten Sinne ernst. Das Wie-
dereintreten des judischen Volkes und Ceistes in die Geschichte, wie es fiir die Mo-
derne charakteristisch ist, ist von Soloveitchik nicht konstruktiv aufgenommen wor-
den. Andererseits kann die Funktion der Halacha als lebens- und gemeinschaftsstruk-
turierendes System durch Kulturtheorien des 20. Jahrhunderts adaquater erfasst wer-
den.«®

Der anthropologisch-praxisorientierte Ansatz federe das, nach Rutishauser, nicht ab,
denn auch Soloveitchiks Verstindnis des Menschen laufe vor allem iiber idealisierte Ty-

55  Soloveitchik: The Halakhic Mind, 85.

56  Grozinger: Judisches Denken. Bd. 5, 311.

57  Rutishauser: Soloveitchik, 61.

58  Ebd.269. Vgl. ausfihrlicher zur Kritik an Soloveitchiks Halachakonzeption: ebd. 269—273.

- 8m 14.02.2028, 06:38:57.

153


https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

pologien.’® Obwohl sein Entwurf unter Engfithrungen und Idealisierung leidet, ist er

dennoch in dem Sinne wertvoll, als er individualistische und subjektivistische Religi-

onsverstindnisse iiberwindet und Religionen wieder einen eigenstindigen, philosophi-

schen Wert zuspricht.

411.3 Existentielle Einsamkeit und Inkommensurabilitat

von Glaubenserfahrungen: ein Ubergang (The Lonely Man of Faith)

Zuriickblickend auf Soloveitchiks skizzierte philosophische Theorieanlage und zugleich

vorausschauend auf den jiidisch-christlichen Dialog und Confrontation, wenden wir uns
nun der Schrift The Lonely Man of Faith (1965) zu.® An ihr lisst sich ein Ubergang markie-
ren, den wir angeregt durch Carl Feit iiber drei Paradigmen bestimmen wollen:*

Zunichst erinnern wir uns mit Grozinger daran, dass auf Soloveitchik iiber seine
klassisch jiidische Bildung hinaus nicht nur der Neukantianismus Cohens, sondern
auch die Phéinomenologie Husserls und Schelers gewirkt hat, mit denen er neue Ak-
zente in der jitdischen Philosophie setzte. The Lonely Man of Faith ist nun durchdrun-
gen von einer weiteren philosophischen Stréomung, nimlich dem Existentialismus
Kierkegaards.®* Davon inspiriert verarbeitet Soloveitchik durch »therapeutisch-
existentialistisch-biographisch[es]« Schreiben, wie Grézinger es ausdriickt, eine
dilemmatische Glaubenserfahrung.®

Diese so unterschiedlichen philosophischen Ansitze Neukantianismus, Phinome-
nologie und Existentialismus werden zweitens in The Lonely Man of Faith, aber auch
in Confrontation zusammengefithrt und neu arrangiert und zwar in Form typologischer

59

60

61

62

63

Vgl. ebd. 62. Zu Soloveitchik und der Typologie, die er als methodologische Grundlage seiner reli-
gionsphilosophischen Uberlegungen ausweist, um den Typus eines »halachischen Menschen«ent-
werfen zu konnen, s. ausfiihrlich ebd. 79-98.

Soloveitchik, Joseph B.: The Lonley Man of Faith. New York: Image 2006.

Vgl. dazu Feit, Carl: Science as a Paradigm for Halakhic Thought, 15f. Als Leitlinien verstanden eig-
nen sich Existentialismus, Typologie und Dialektik fiir eine erste Erschliefiung und ein Grundver-
standnis von The Lonely Man of Faith, weil sie ein gezieltes Erfassen der argumentativen Struktur
ermoglichen.

Gleich an mehreren Stellen ldsst Soloveitchik in The Lonely Man of Faith Kierkegaard einfliefien:
Soloveitchik: The Lonely Man of Faith, 7 sowie in den Fudnoten auf den Seiten 32 und 61f. Ausfiihr-
lich zu Kierkegaards Resonanzen im Denken Soloveitchiks vgl. Oppenheim, Michael: Joseph B. So-
loveitchik and Sgren Kierkegaard. Reflections on »The Lonely Man of Faith«. In: ders.: Encounters
of Consequence in the 20. Century and Beyond. Boston MA: Academic Studies Press 2009, 221—242;
Blattel, Richard: Das Geheimnis der Wiederholung. Sgren Kierkegaard passiertjiudisches Denken.
Bielefeld: transcript Verlag 2016, 45—-92 [Zweiter Teil: Erster Gang: Der Mensch versteckt sich vor
Gott].

»Therefore, whatever | am going to say here has been derived not from philosophical dialectics,
abstract speculation, or detached impersonal reflections, but from actual situations and expe-
riences with which | have been confronted. [..] It is rather a tale of a personal dilemma. [..] |
should like, hesitantly and haltingly, to confide in you, and to share with you some concerns which
weigh heavily on my mind and which frequently assume the proportions of an awareness of crisis.«
Soloveitchik: The Lonely Man of Faith, 5f. Und weiter: »The nature of the dilemma can be stated in
a three-word sentence. | am lonely.« Soloveitchik: The Lonely Man of Faith, 6. Vgl. dazu Grozinger:
Judisches Denken. Bd. 5, 361.

- 8m 14.02.2028, 06:38:57.


https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Jiidische Stimmen zur (Un-)Maglichkeit eines theologischen Dialogs

Darstellungen. Soloveitchik beschreibt idealisierte menschliche Typen, um daraus
philosophische Argumente abzuleiten.

. Drittens, so Feit, entfaltet sich die Beschreibung dieser menschlichen Typen und So-
loveitchiks Denken insgesamt als dialektische Bewegung, wie sie auch fiir Hegel, Kier-
kegaard, Otto und Barth charakteristisch ist. Vor allem die Barthsche Dialektik und
seine Differenzierung zwischen Glaube und Religion gehen in Confrontation gut zu-
sammen mit der Annahme einer teilweisen Inkommensurabilitit (Kapitel 1.1.3.3 und
4.1.3.2.1).

Als Leitlinien verstanden eignen sich also Existentialismus, Typologie und Dialektik
fiir ein gezieltes Erfassen der argumentativen Struktur von The Lonely Man of Faith. So-
loveitchik konzipierte diesen Text als Vortrag fiir ein interreligioses Publikum an einem
katholischen Seminar in Brighton Massachusetts. In der existentialistisch gefirbten
anthropologischen Abhandlung, welche zeitgleich mit Confrontation in der Zeitschrift
Tradition des Rabbinical Council of America (RCA) erschien,® verarbeitet Soloveitchik seine
eigenen Erfahrungen als gliubiger Jude und seine Immigrationsgeschichte: »The role of
the man of faith, whose religious experience is fraught with inner conflicts and incon-
gruities, who oscillates between ecstasy in God’s companionship and despair when he
feels abandoned by God, and who is torn asunder by the heightened contrast between
self-appreciation and abnegation, has been a difficult one since the times of Abraham
and Moses.«*

Fiir den gliubigen Menschen, der sich in einer sikularen Gesellschaft fremd fithle, sei
Zerrissenheit und Einsamkeit eine Grunderfahrung.® Fiir Gliubige der Gegenwart er-
halten diese prekiren Glaubenserfahrungen eine zusitzliche Dimension: Der Glaubens-
Mensch fiihle nicht nur eine Gottverlassenheit, sondern er fithle sich auch der sikularen
Gesellschaft gegeniiber, in der er lebt, entfremdet: »As a matter of fact, the investigation
at the second level is my prime concern since I am mainly interested in contemporary
man of faith who is, due to his peculiar position in our secular society, lonely in a spe-
cial way. [...] He [contemporary man of faith — AS] looks upon himself as a stranger in
modern society [...].«*

Doch der Auftrag, den der Glaubens-Mensch aus seinem Glauben ableite, stelle ihn
vor ein Dilemma: Er kann der sikularen Gesellschaft nicht einfach ausweichen, sondern
soll gerade in die sikulare Kultur seinen Glauben (»kerygmac) einspielen.®® Dabei stofRe
er allerdings auf ein Problem: Seine Glaubenserfahrungen seien nicht ohne Weiteres in
kulturelle Kategorien iibersetzbar.

64  Vgl. Rothkoff/Schwartz: Soloveitchik, 778.

65  Soloveitchik: The Lonely Man of Faith, 6.

66 Vgl.ebd.7.

67 Ebd.s.

68  Vgl. ebd. 63. Andreas Verhiilsdonk gibt den interessanten Verweis auf den Kulturprotestantismus:
»Der Argumentationsduktus [in der Verhdltnisbestimmung von jidischer Religion und moderner
Kultur] l4sst bis in den Sprachgebrauch (z.B. die Verwendung des Begriffs Kerygma) den Einfluss
der Debatte um den Kulturprotestantismus erkennen, die Soloveitchik als Student im Berlin der
1920er Jahre kennengelernt hat.« Ders.: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 113.

- 8m 14.02.2028, 06:38:57.

155


https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

Soloveitchik bearbeitet diese spirituelle und existentielle Erfahrung des modernen
Glaubigen, der Glaube und Kultur als getrennte gesellschaftliche Systeme erlebt, bi-
blisch-hermeneutisch unter Zuhilfenahme der beiden Schépfungsberichte aus dem
Buch Genesis. Karl-Erich Grézinger sieht in der »ontologische[n] Verankerung der
[Einsamkeit als — AS] conditio humana in einer typologischen Schriftauslegung«® ein fiir
Soloveitchik kennzeichnendes Merkmal:

»Wie schon bei der Auslegung des Hohen Liedes in U-Vikaschtem mi scham liest er die
biblischen Texte nicht historisch-kritisch, sondern als Spiegel und Matrix einer unver-
dnderlichen menschlichen Situation. Er sieht den biblischen Text— mit den Phdnome-
nologen —als eidetisch-noetisches Bild, womit sein eher fundamentalistischer Zugang
zur Bibel eine moderne epistemische Rechtfertigung erhalt. Mit Hinweis auf diese mo-
dernen epistemologischen Vorgaben, wie er sie in The Halakhic Mind erértert hatte, er-
offnet er seine typologische Deutung der beiden unterschiedlichen biblischen Schép-
fungsgeschichten im ersten und zweiten Kapitel der Genesis.«’°

Diese Methode der typologischen Schriftauslegung unter rekonstruktivistischen Vorga-
ben erschliefst ihm zwei Dimensionen menschlichen Daseins, die in einem dialektischen
Verhiltnis zueinanderstehen. Nach Soloveitchik beschreiben die beiden Schépfungsbe-
richte zunichst nicht die Erschaffung der Welt und des Menschen, sondern zuallererst
wollen sie zwei unterschiedliche menschliche Typen, zwei »Adams« darstellen (»two
men, two fathers of mankind, two types, two representatives of humanity«™). Beide
schliisselt Soloveitchik in typologischen Kategorien auf: Im ersten Schopfungsbericht
werde der Mensch im Gegeniiber zur Welt dargestellt, die er sich durch kulturelle Be-
wirtschaftung und den Aufbau einer Gesellschaft aneignet (technisch-instrumentell).”
Dieser Mensch, als erster Adam (»Adam the first«) bezeichnet, steht fiir den modernen
Menschen, der sich fragt, wie der Kosmos funktioniert und wie er die Umwelt, die er
vorfindet, fiir sich nutzbar machen kann: »Hence, Adam the first is aggressive, bold,
and victory-minded. His motto is success, triumph over the cosmic forces. He engages
in creative work, trying to imitate his Maker (imitation Dei).«” Der Adam des zweiten
Schopfungsberichtes (»Adam the second«) versteht sich als Geschdpf im Gegeniiber zu
Gott, seinem Schépfer: »Adam the second lives in close union with God.«™ Er betrachtet
staunend die Welt und den gesamten Kosmos als Schopfung Gottes in aller Pracht und
Schénheit.”

69  Crozinger: Judisches Denken. Bd. 5, 364.

70  Ebd. Moshe Sokol weist darauf hin, dass als Vorbild fiir Soloveitchiks Methodologie einer »phi-
losophischen Exegese« neben Maimonides Fiihrer der Unschliissigen wohl auch die biblisch basier-
ten philosophischen Analysen Karl Barths dienten. Vgl. Sokol: The Lonely Man of Faith, 396f. Au-
Rerdem greife Soloveitchik nach Sokol auf existentialistische Konzepte und Terminologie Kierke-
gaards und Bubers zuriick. Vgl. ebd. 407.

71 Soloveitchik: The Lonely Man of Faith, 10.

72 Vgl. ebd. 13—19.

73 Ebd.1s.

74  Ebd.22.

75  Vgl.ebd.17.

- 8m 14.02.2028, 06:38:57.



https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Jiidische Stimmen zur (Un-)Maglichkeit eines theologischen Dialogs

Der anthropologische Dualismus der beiden skizzierten Typen, abgeleitet aus den
biblischen Schopfungsberichten, beschreibt nicht zwei Personen, sondern driickt zwei
innerliche Zustinde eines jeden Menschen aus:® Der lonely man of faith empfindet sich
alsin einem dialektischen Zustand befindlich, einem stindigen Oszillieren zwischen der
natiirlichen Gemeinschaft und der religiésen Bundesgemeinschaft.”” Die dadurch ver-
ursachte Verunsicherung und Einsamkeit des gliubigen Menschen wird in der Moderne
weiter verschirft, denn der moderne, westlich zivilisierte Mensch, der sehr erfolgreich
darin ist, sich die Welt zu eigen zu machen, verleugnet diese innere Dualitit. Er verleug-
net den zweiten Adam in sich und betrachtet die Glaubensgemeinschatft als iiberfliissig
und obsolet.”® Auch wenn Soloveitchik fiir den technischen und wissenschaftlichen Fort-
schritt der Moderne voller Anerkennung ist, so gibt er doch zu bedenken, dass, werde
der zweite Adam dauerhaft negiert, die menschliche Kultur verkiitmmere, weil die mo-
ralische und isthetische Dimension vernachlissigt werde.”

Umso bedeutender sei es, dass der Glaubende seine Glaubenserfahrung in der Zi-
vilgesellschaft zur Sprache bringe. Dabei aber ist er nach Soloveitchik vor eine zweifa-
che Problematik gestellt. Zum einen kénne der moderne Mensch das Genuine des Glau-
bens, die Einzigartigkeit der individuellen Glaubenserfahrung nicht verstehen, weil er
den zweiten Adam in sich ablehnt.

»However, this harmony can never be attained since the man of faith is not the com-
promising type and his covenantal commitment eludes cognitive analysis by the logos
and hence does not lend itself completely to the act of cultural translation. There are
simply no cognitive categories in which the total commitment of the man of faith could
be spelled out. [..] Hence, the magnitude of the commitment is beyond the compre-
hension of the logos and the ethos.«&°

Wenn der Glaubens-Mensch aber versuche, seine religiése Erfahrung in fiir den moder-
nen Menschen verstehbare kulturelle Kategorien zu iibersetzen, sei das Vorhaben zum
Scheitern verurteilt, denn: »If an all-embracing translation of the great mystery of reve-
lation and its kerygma were possible, then the uniqueness of the faith experience and its
commitments would be lost.«* Doch obwohl die Logiken der beiden Dimensionen nicht

76  Vgl.ebd. 54. Nach Grozinger werden in Soloveitchiks Beschreibung der beiden Typen all jene Dua-
lismen aufgenommen, die sich durch Soloveitchiks Werk ziehen: in den frithen Schriften ein epis-
temischer Dualismus, die naturwissenschaftliche-quantifizierte Erkenntnis einer phanomenolo-
gisch, erlebnishaften, qualitativen Wahrnehmung gegeniiberstellt. In der Neuaufnahme des Dua-
lismus geht es nun um die konkrete Weltbewdltigung, die eine Neuverortung und -bewertung bei-
spielsweise der Rolle des Glaubens nach sich zieht. Vgl. Grézinger: Jidisches Denken. Bd. 5, 365.

77 Vgl. Soloveitchik: The Lonely Man of Faith, 49. Hierzu auch Verhiilsdonk: Rabbiner Joseph B. So-
loveitchik, 114:»Der Mensch hat beide Aufgaben in seinem Leben zu erfillen. Erist Bewohner zwei-
er Welten; sein Leben oszilliert zwischen der biirgerlichen Gesellschaft und der religiosen Gemein-
schaft.«

78  Vgl. Soloveitchik: The Lonely Man of Faith, 55f.

79 Vgl ebd. 87f.

80 Ebd. é60.

81  Ebd. 62. Vgl. dazu Verhiilsdonk: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 116: »Eben weil die in Gott zen-
trierte Perspektive des Glaubens nicht in die im Menschen zentrierte Perspektive der modernen

- 8m 14.02.2028, 06:38:57.

157


https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

ineinander iibersetzbar seien (»not commensurate«®?), sei es dennoch méglich, Begrif-
fe, Normen und Werte aus dem Bereich der Religion in den Bereich der Kultur und eine
Sprache zu ibertragen, die auch nicht-religiosen Gesellschaftsmitgliedern verstindlich
ist.® Gleichzeitig steht fiir Soloveitchik fest, dass der Glaube durch eine Ubersetzung in
kulturelle Terminologie nicht adiquat ausgedriickt werden kann: »Yet [...] no matter how
impressive the similarities are, the act of faith is unique and cannot be fully translated
into cultural categories.«®

Andreas Verhiilsdonk konnte zeigen, dass die dialektische Konzeption des religiosen
Menschen und seine Verhiltnisbestimmung zur modernen Gesellschaft direkt hinein-
spielen in den zusammen mit The Lonely Man of Faith in Tradition erschienenen Aufsatz
Confrontation und Soloveitchiks Verstindnis des jiidisch-christlichen Dialogs.® Fiir Ver-
hiilsdonk ist die in The Lonely Man of Faith deskriptiv-hermeneutisch gewendete Inkom-
mensurabilititsthese der Kern der Argumentation in Confrontation: »Inkommensurabili-
tit bedeutet vollige oder teilweise Uniibersetzbarkeit von Theorien. Der Theoriebegriff
ist dabei so weit gefasst, dass auch Religionen, Mythologien oder Weltanschauungen
darunter subsummiert werden kénnen.«*

Der Forschungsdiskurs innerhalb der Philosophie um die Méglichkeit einer Uber-
setzbarkeit von Begriffen und Logiken wurde seit dem Beginn der 1960er Jahre gefiihrt
und hallte bis in die 8cer und 9oer Jahren in den Kulturwissenschaften nach. Thomas
Kuhn und Paul Feyerabend fithrten den Begriff der Inkommensurabilitit in die Wissen-
schaftstheorie ein. Bereits in The Halakhic Mind erarbeitete Soloveitchik Religionen phi-
losophisch als eigenstindige Erkenntnisform und nur aus sich selbst heraus ableitbar
(Kapitel 4.1.1.1). Obwohl Soloveitchik geschichtlich um die Verbundenheit zwischen Ju-
dentum und Christentum weif3, nimmt er die beiden Religionsgemeinschaften in der
Gegenwart als institutionell voneinander getrennt und unabhingig wahr.®” »Fiir einen

Kultur @iberfiihrbar ist, gibt es eine Grenze der Ubersetzbarkeit religioser Gebote und Lehren in
kulturelle Kategorien. [...] Ein vollstandig kulturell ilbersetzter Glaube wire kein Glaube mehr. In
Soloveitchiks Zitat klingt die Tradition der negativen Theologie an, die Soloveitchik iiber Maimo-
nides und Kant wohlbekannt war. In seinem wissenschaftstheoretischen Werk zur Religionsphilo-
sophie findet sich ein direkter Verweis auf die negative Theologie.« Verweis auf Soloveitchik: The
Halakhic Mind, 45. S. dazu auch Botwinick, Aryeh: Moses Maimonides und Immanuel Kant. Nega-
tive Theologie, Skeptizismus und die Rolle des Unendlichen. In: DZPhil 66 (2018) 1, 25—42.

82  Soloveitchik: The Lonley Man of Faith, 81.

83  Ebd.91:»Inshort, the message of faith, if translated into cultural categories, fits into the axiological
and philosophical frame of reference of the creative cultural consciousness and is pertinent even to
secular man.« Ahnlich bei Soloveitchik: Confrontation, 106: »Religious values, doctrines and con-
cepts may be and have been translated into cultural categories enjoyed and cherished even by
secular man.«

84  Soloveitchik: The Lonely Man of Faith, 62.

85  Vgl. Verhiilsdonk: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 110-119.

86  Ebd.111. Kuhn, Thomas: Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen. Frankfurt: Suhrkamp 21937;
Feyerabend, Paul: Explanation, Reduction and Empiricism. In: Herbert Feigl/Maxwell Groover
(Hg.): Scientific Explanation, Space, and Time (Minnesota studies in the philosophy of science 3).
Minneapolis: Univ. of Minnesota Press 1962, 28—97.

87  Vgl. Soloveitchik: Confrontation, 105f.

- 8m 14.02.2028, 06:38:57.


https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Jiidische Stimmen zur (Un-)Maglichkeit eines theologischen Dialogs

religiésen oder theologischen Dialog fehlt ihnen daher die gemeinsame Sprache«®, so
Verhilsdonk mit Blick auf Confrontation.

Mit Verhiisdonk kénnen wir resultierend feststellen, dass die philosophischen
Grundlegungen sowohl von The Halakhic Mind als auch von The Lonely Man of Faith
direkt in die Konzeption des jiidisch-christlichen Dialogs hineinspielen:* Entwirft
Soloveitchik in The Halakhic Mind angesichts eines empirischen Pluralismus einen ei-
genstindigen jidischen Zugang zur Wirklichkeit und betont damit die Unabhingigkeit
des Judentums, so kann er dies in The Lonely Man of Faith in Anwendung der Inkommen-
surabilititsthese weiter stiitzen. Auch fir Jonathan Sacks und Daniel Rynhold gibt es
von dort aus einen direkten Weg zu Confrontation.°

4.1.2  Confrontation (1964): Soloveitchik und der jiidisch-christliche Dialog

41.2.1 Eine eigentiimliche Textgenese und -rezeption

Die idealistische Verfasstheit des Menschen, von Religion und Halacha im Werk So-
loveitchiks darf nicht dariiber hinwegtiuschen, dass er die halachische Existenz des
Glaubens-Menschen immer auch konkret-praktisch verortet wusste. Wie The Lonely
Man of Faith bezeugt, beschiftigte Soloveitchik das Verhiltnis gliubiger Jid*innen zur
nicht-jidischen Umwelt und schlieRlich auch zu den christlichen Kirchen. In Confron-
tation (1964) entwickelte Soloveitchik eine jiidische Positionsbestimmung zum jiidisch-
christlichen Gesprich.” Confrontation ist zu den Programmschriften der modernen Or-
thodoxie zu zihlen und entfaltete eine beachtliche Wirkungsgeschichte in der modernen
Orthodoxie in den USA und dariiber hinaus. Der terminologischen Differenzierung zwi-
schen einem Dialog iiber sozialethische und politische Themen auf der einen und einem
Dialog tiber theologische Fragen auf der anderen Seite wird seither im orthodoxen
Judentum normative Geltung zugesprochen. Obwohl der Text entsprechend seines
Entstehungskontextes nicht als halachische Stellungnahme (teshuvah) konzipiert war,

88  Verhiilsdonk: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 112. Verhilsdonk schreibt weiter: »Weder kann die
Pluralitat der Religionen auf eine vermeintlich universale religiose Erfahrung zurtckgefiihrt wer-
den, noch kann die Philosophie eine Richterrolle im Streit der Religionen iibernehmen. Die Reli-
gionen bilden vielmehr unterschiedliche Zugiange zur Wirklichkeit mit eigenen Begrifflichkeiten,
die untereinander inkommensurabel, also uniibersetzbar, sind. Das schlieft nicht aus, dass im Ju-
dentum und im Christentum gleichlautende Begriffe verwendet werden oder beide Religionen
sich historisch wechselseitig beeinflusst haben. Es ist aber davon auszugehen, dass auch gleich-
lautende Begriffe oder begriffliche Ubernahmen aufgrund ihrer Einfiigung in unterschiedliche Re-
ferenzsysteme eine unterschiedliche Bedeutung haben, die eine Gleichsetzung verhindert.«

89  Ebd.

90  Vgl. Sacks, Jonathan: Rabbi Joseph B. Soloveitchik’s Early Epistemology. In: ders.: Tradition in an
Untraditional Age. Essays on Modern Jewish Thought. London: Vallentine Mitchell & Co Ltd 1990,
297; Rynhold: The Philosophical Foundations of Soloveitchik’s Critique of Interfaith Dialogue, 118.
Moshe Sokol erortert zudem den engen konzeptionellen Zusammenhang von The Lonely Man of
Faith und dem 20 Jahre vorher erschienenen The Halakhic Man: »The Lonely Man of Faith takes as its
point of departure the theological position set forth in the introductory section of Halakhic Man.«
Sokol: Lonely Man of Faith, 396.

91 Soloveitchik, Joseph B.: Confrontation. In: ders.: Confrontation and Other Essays. New Milford/
Jerusalem: Maggid 2015, 85-114.

- 8m 14.02.2028, 06:38:57.

159


https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

wird er dennoch als halachisch und damit rechtlich bindend rezipiert.”” »R. Soloveitchik
often spoke as the community’s chief halakhic authority - a kind of »rabbi’s rabbi« —
and many have understood the essay to constitute a legal opinion (pesaq halakhah) that
formally obligated his followers and that could only be overridden by an authority greater
than R. Soloveitchik.«*

Soloveitchik trug Confrontation 1964 auf der Mid-Winter-Conference des RCA vor.
Einige Monate spiter wurde die Rede als Aufsatz in der April-Ausgabe der offiziellen
Zeitschrift des RCA Tradition publiziert. Zudem verabschiedete der RCA als Ergebnis
der Konferenz ein offizielles Statement, welches als Begriindung diente, warum von
orthodoxer Seite ein interreligiéser Dialog, der nicht auf vollstindiger Unabhingigkeit,
Religionsfreiheit und Gewissensfreiheit basiert, abgelehnt wird.** Man reagierte damit
auf eine Einladung des Vatikans im Rahmen des Zweiten Vatikanischen Konzils zur
Mitarbeit an der geplanten »Judenerklirung«. Dieser historische Entstehungskontext,
wie Eugene Korn ihn beschreibt, ist stets mitzudenken, wenn im jidisch-christlichen
Gesprach mit Confronation argumentiert wird:

»The Vatican turned to religious representatives of Jewry inviting them to dialogue and
join the process of reconciliation. Many non-Orthodox rabbinic figures in America wel-
comed the gesture, but this development posed both a cultural and theological prob-
lem for Orthodox Jews — that sector of the Jewish people whose character has been
largely forged in the fire of historical experience and traditional attitudes. Taken aback
by the bold innovation of cordial relations with its perennial enemy, yet not wishing to
be impolite by rejecting the offer out of hand, Modern Orthodox leaders looked to R.
Soloveitchik, the one theologically sophisticated traditionalist with sufficient author-
ity to craft an appropriate and politically acceptable response. His position rejecting
any participation in interfaith theological dialogue was immediately accepted as both
the de jure and de facto policy of the Modern Orthodox community, and has remained
as such until today.«*®

Exkurs: Rabbi Feinsteins Verbot des jiidisch-christlichen Dialogs (1967)
Dass es eine formelle teshuvah den interreligiosen Dialog betreffend gibt, die in den Dia-
logprozessen allerdings weitaus weniger rezipiert ist als Soloveitchiks Confrontation, wird

92 Nach Eugene Korn sind teshuvot traditionell auf Hebrdisch, nicht auf Englisch verfasst. Aufierdem
fehlen klassische Formeln eines halachischen Kommentars und es werden keine rabbinischen Au-
toritdten zitiert. Vgl. dazu Korn, Eugene: The Man of Faith and Religious Dialogue, 0.S. Wie Verhils-
donk bemerkt, fehlen in Confrontation zudem die fiir eine halachische Stellungnahme typischen
Termini wie »erlaubt« (mutar) oder »verboten« (assur) (vgl. Verhillsdonk: Rabbiner Joseph B. So-
loveitchik, 109 und 113). Desweiteren vgl. Hartmann, David: Love and Terror in the God Encounter.
The Theological Legacy of RabbiJoseph B. Soloveitchik. Woodstock: Jewish Lights Publishing 2001,
132f.

93  Korn, Eugene: The Man of Faith and Religious Dialogue, 0.S.

94  Vgl.ebd. Vgl. dazu aufRerdem das Statement des RCA: Statement adopted by the Rabbinical Coun-
cil of America at the Mid-Winter Conference, February 3—5, 1964. In: Soloveitchik: Confrontation
and Other Essays. New Milford/Jerusalem: Maggid 2015, 114f.

95  Ebd. Ahnlich West, Angela: Soloveitchik’s »No« to Interfaith Dialogue. In: European Judaism 47
(2014) 2, 95-106, 97f.

- 8m 14.02.2028, 06:38:57.


https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Jiidische Stimmen zur (Un-)Maglichkeit eines theologischen Dialogs

in diesem Zusammenhang oft iibersehen, vielleicht auch bewusst itbergangen. David El-
lenson analysiert und kontextualisiert diese von Rabbi Moshe Feinstein (1895-1986) ge-
troffene Rechtsmeinung. Drei Jahre nach Soloveitchiks Confrontation und zwei Jahre nach
NA sprach Feinstein 1967 in zwei Responsa (im Sinne des jiidischen Rechts eine norma-
tive Entscheidung einer halachischen Autoritit zu einer rechtlichen Frage) ein absolutes
Verbot fiir jegliches Engagement im Dialog aus, weil es gegen die Weisung der Tora ver-
stofle.”® Nach Ellenson komme Feinstein vor allem aufgrund zweier Prisumtionen zu
dieser Lehrmeinung: Erstens unterstelle Feinstein der Kirche auch nach dem Zweiten
Vatikanum als einziges Motiv in den Dialog mit dem Judentum einzutreten noch immer
jenes der Mission und Konversion.

»Fora plague has now broken outin many locales on account of the initiative of the new
pope, whose only intent is to cause all the Jews to abandon their pure and holy faith so that
they will accept Christianity. [...] Consequently all contact and discussion with them,
even on worldly matters, is forbidden, for the act of >drawing near<is in and of itself
forbidden, as it falls under the category of the grave prohibition against >rapproche-
ment with idolatry — hitkarvut sim avodah zarah<.<*’

Zweitens nehme er das Christentum als eine Form von Idolatrie wahr.*® Diese religions-
philosophische Vorannahme hat im Judentum lange Tradition. Entsprechend des Tal-
muds (Sanhedrin 56a) sei das Christentum wegen des trinitarischen Gottesbegriffs keine
monotheistische Religion, sondern eine Form von Gétzendienst.

Damit unterscheiden sich die Positionen Feinsteins und Soloveitchiks bereits an
einem grundsitzlichen Punkt. Soloveitchik, der das Christentum als monotheistische
Religion anerkennt, kann sich wie Feinstein ebenso auf eine jiidische Tradition berufen,
deren Autoritdtslinie bis ins Mittelalter zuriickreicht. Der katalanische Rabbiner Men-
achem Ha-Me'iri (1249-1306) namlich versteht den christlichen Trinititsglauben mit
Sanhedrin 63b als Sonderform eines monotheistischen Gotteskonzepts.”

Die Dialogpraxis zeigt, dass sich die von Feinstein beanspruchte rechtliche Autoritit
gegen Soloveitchiks philosophisch argumentierte differenzierte Positionsbestimmung
nicht durchsetzen konnte, vielleicht auch deshalb, weil Feinsteins Stellungnahme kei-
ne adiquate Antwort zu geben vermag auf den mit NA 4 vollzogenen Paradigmenwech-
sel in der Haltung der Kirche gegeniiber dem Judentum und die gemeinsamen Heraus-
forderungen, vor die beide Glaubensgemeinschaften sich gestellt sehen. Korn ist zuzus-
timmen, wenn er schreibt: »The crucial difference [between Feinstein and Soloveitchik —
AS] is not one of style or argumentation, but function. R. Feinstein penned a classic re-
sponsum in halakhic terms, while R. Soloveitchik argued discursively on philosophical,

96  Vgl. Iggerot, Moshe: Yoreh Deah Nr. 43, Mirz 1967. Hervorhebung AS. S. dazu eine vergleichende
Analyse von David Ellenson: Ellenson, David: A Jewish Legal Authority Addresses Jewish-Christian
Dialogue: Two Responsa of Rabbi Moshe Feinstein. In: American Jewish Archives Journal LI (2000),
113-128. Nachzulesen sind beide Responsa (die zweite an Soloveitchik direkt adressiert mit der
Aufforderung, seine Position zu widerrufen) in englischer Ubersetzung von Ellenson. Ebd. 122-12s5.

97  Zitiert nach englischer Ubersetzung in Ellenson: A Jewish Legal Authority, 122.

98 Vgl.ebd.118.

99  Vgl. dazu ebd. 120.

- 8m 14.02.2028, 06:38:57.


https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

historical and prudential grounds regarding the correct parameters of Jewish-Catholic
dialogue.«*°

Soloveitchiks in erster Linie religionsphilosophisch angelegte Argumentationslogik
wird deshalb im Folgenden ausfiihrlicher betrachtet.

4.1.2.2 Der Mensch als confronted man (Confrontation - Teil 1)

Confrontation ist in zwei Teile gegliedert, die zunichst recht zusammenhangslos neben-
einander zu stehen scheinen. Bei eingehender Betrachtung und vor dem Hintergrund
von The Halakhic Mind und The Lonely Man of Faith stehen beide in einem logisch-argu-
mentativen Zusammenhang. Im ersten Teil geht es um die existentielle Situation des
Menschen allgemein. Der zweite Teil widmet sich der Situation des Judentums und sei-
nes Verhiltnisses zur Mehrheitsgesellschaft."

Wie in The Halakhic Mind wissenschaftstheoretisch und methodologisch grundlegt
und in The Lonely Man of Faith existenzphilosophisch entfaltet, wihlt Soloveitchik einen
exegetisch-typologischen Zugang und verortet seine Fragestellung in einem anthropo-
logisch-existentiellen Zusammenhang. »The Biblical account of the creation of man por-
trays him at three progressive levels.«***

Auf einer ersten Ebene sei sich der Mensch (Adam) als »non confronted being« oder
»natural manc seiner selbst nicht bewusst. Dieser Mensch befinde sich im Garten Eden,
kenne weder Verantwortung noch Pflichten, weder die Gebote Gottes noch innere Zerris-
senheit.’® Nach der Vertreibung aus dem Paradies mache der Mensch auf einer zweiten
Ebene eine erste Fremdheitserfahrung in der Begegnung mit einem objektiven Gegen-
itber: den Geboten Gottes. Er erfahre sich in seinem Getrenntsein und seinem Anders-
sein von seiner Umwelt. Dieser »confronted man« mache die dialektische Erfahrung ei-
ner unfreien, eingeschrinkten Existenz einerseits und seiner potenziellen Michtigkeit
andererseits. In dieser Situation werde er sich seiner Einsamkeit und seiner Isolation
von der gesamten Schépfung bewusst.’** Und: An diesem Punkt tritt fiir Soloveitchik
mit dem zweiten Schépfungsbericht etwas Neues dazu. Gen 2,18: »Und Gott der HERR
sprach: Es ist nicht gut, dass der Mensch allein sei; ich will ihm eine Gehilfin machen,
die um ihn sei.« So sei der Mensch auf einer dritten Ebene mit einer neuen Situation kon-
frontiert (»confronted again«’®): Er erkennt neben sich einen anderen Menschen als Ge-

100 Korn, Eugene: The Man of Faith and religious Dialogue, 0.S.

101 Vgl. Rudnick, Ursula: Zur jidischen Wahrnehmung des Christentums. Joseph B. Soloveitchik
und Abraham Joshua Heschel. In: Begegnungen. Zeitschrift fir Kirche und Judentum 4 (2007),
0.S.: https://www.jcrelations.net/de/artikel/artikel/zur-juedischen-wahrnehmung-des-christentu
ms-joseph-b-soloveitchik-und-abraham-joshua-heschel.html (10.02.2025). In diesem Zusam-
menhang ist mit Rudnick darauf zu verweisen, dass eine deutsche Ubersetzung von »Confronta-
tion« als »Konfrontation« irrefithrend ist, weil sie zu sehr den Aspekt einer Gegnerschaft betont:
»Im Englischen bedeutet dieser Ausdruck auch sGegenuberstellung< oder>Klarstellung<. Und dar-
um geht es Soloveitchik: um eine grundlegende Klarung des jiidischen Auftrags im Gegeniiber zu
Nicht-Juden und dann in ganz grundsatzlicher Weise um die Frage des Dialogs mit anderen Reli-
gionen.« Ebd.

102 Soloveitchik: Confrontation, 8s.

103 Vgl. ebd. 85-90.

104 Vgl. ebd. 90—-95.

105 Ebd. 96.

- 8m 14.02.2028, 06:38:57.


https://www.jcrelations.net/de/artikel/artikel/zur-juedischen-wahrnehmung-des-christentums-joseph-b-soloveitchik-und-abraham-joshua-heschel.html
https://www.jcrelations.net/de/artikel/artikel/zur-juedischen-wahrnehmung-des-christentums-joseph-b-soloveitchik-und-abraham-joshua-heschel.html
https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jcrelations.net/de/artikel/artikel/zur-juedischen-wahrnehmung-des-christentums-joseph-b-soloveitchik-und-abraham-joshua-heschel.html
https://www.jcrelations.net/de/artikel/artikel/zur-juedischen-wahrnehmung-des-christentums-joseph-b-soloveitchik-und-abraham-joshua-heschel.html

4 Jiidische Stimmen zur (Un-)Maglichkeit eines theologischen Dialogs

geniiber (Eva), der ebenfalls sich selbst und seiner Einsamkeit bewusst ist: »Only this
time it is [...] the confrontation of two equal subjects, both lonely in their otherness and
uniqueness, both opposed and rejected by an objective order, both craving for compan-
ionship.«*° Doch damit sei die Erfahrung auf der zweiten Ebene nicht etwa aufgehoben,
sondern bleibe in einer dialektischen Spannung erhalten: In der Kommunikation erfahre
der Mensch einerseits Gemeinschaft, zugleich aber bleibe eine unaufhebbare Differenz
zwischen dem Menschen und seinem Gegeniiber.’”’ Dieses Anders-Sein stehe einer voll-
stindigen wechselseitigen Verstindigung im Weg. In der Tora werden die Menschen fiir-
einander deshalb einerseits als »Hilfe« (eser) beschrieben, die sich andererseits aber auch
rentgegenstehen« (knegdo). Diese dialektische Beziehung sei dem modernen Menschen
jedoch abhandengekommen:

»He [modern man—AS] has forgotten how to master the difficult dialectical art of ezer
kenegdo— of being on with and, at the same time, different from, his human confron-
ter, of living in community and simultaneously is solitude. He has developed the habit
of confronting his fellow man in a fashion similar to that which prevails at the level of
subject-object relationship, seeking to dominate and subordinate him instead of com-

municating and communing with him.«'°®

4.1.2.3 Woriiber kdnnen Jiid*innen und Christ*innen sprechen?
(Confrontation - Teil I1)

Diese im ersten Teil von Confrontation zuriickhaltende Einschitzung dessen, was zwi-
schenmenschliche Kommunikation zu leisten im Stande ist, fithrt direkt hinein in den
zweiten Teil, in dem Soloveitchik dariiber reflektiert, woriiber Jiid *innen und Christ*in-
nen miteinander sprechen kénnen. Die Beschreibung der existentiellen Situation des
Menschen im ersten Teil will Soloveitchik als Paradigma fiir das nun im zweiten Teil ver-
handelte Verhiltnis von Jiid *innen und Christ*innen verstanden wissen. Er sieht Jiild *in-
nenmit Blick auf den interreligiésen Dialog vor einer doppelten Herausforderung (»dou-
ble confrontation«): »We think of ourselves as human beings, sharing the destiny of Adam
in his general encounter with nature, and as members of a covenantal community which
has preserved its identity under most unfavorable conditions, confronted by another
faith community.«'*® Daraus resultiert fiir ihn auch ein doppelter Auftrag, nimlich der
Heiligkeit der Bundesgemeinschaft einerseits und der Wiirde des Menschen anderer-
seits gerecht zu werden."® Im letzteren Auftrag verortet Soloveitchik auch den interre-
ligiésen Dialog.

Um dem ersten Auftrag (»universal human confrontation«™

) gerecht werden zu
konnen, ist nach Soloveitchik die Identitit des Judentums, die aus einer Einzigartig-

106 Ebd.

107 Vgl. ebd. 96—100.

108 Ebd. 99.

109 Ebd.100.

110 Dieser doppelte Auftrag in dem Sinne, dass ein Dialog zwischen Jiild*innen und Christ*innen gott-
licher Auftragist, konnte ein Ansatzpunkt fiir die Reformulierung der Theologizitit des Dialogs im
Anschluss an Soloveitchik sein.

111 Soloveitchik: Confrontation, 100.

- 8m 14.02.2028, 06:38:57.

163


https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

keit resultiert, zu wahren, denn: »There is no identity without uniqueness.«. Die
Einzigartigkeit des Judentums sieht er in einer halachischen Existenz manifestiert (Ka-
pitel 4.1.1). Die Individualitit einer Glaubensgemeinschaft driicke sich in drei Aspekten
aus: (1.) gottliche Weisungen und Gebote, (2.) die Uberzeugung, selbst die »wahre«
Religionsgemeinschaft zu sein (weil jede Religion davon iiberzeugt ist, ja iiberzeugt
sein muss, spricht Soloveitchik von einem »axialen Verhiltnis«**® zwischen den Reli-
gionen), (3.) die Uberzeugung, dass eschatologisch erwiesen werden wird, dass die
eigene Glaubensgemeinschaft die »wahre« Religion ist. Wiirde man nun versuchen, die
Einzigartigkeiten der Religionen aufzulésen und in allgemein giiltige Kategorien zu
iiberfithren, wiirde das das Ende fiir eine lebendige Religionsgemeinschaft bedeuten.™
Fiir Soloveitchik folgt daraus, dass die drei von ihm benannten Aspekte von Religionen
nicht verhandelbar sind.

Um dem zweiten Auftrag (»exclusive covenantal confrontation«**) gerecht werden zu
konnen, der darin besteht, sich im Kampf der Menschen fiir allgemeine Wohlfahrt und
Fortschritt einzusetzen, seien Jiid“innen aufgerufen, der nicht-jiidischen Glaubensge-
meinschaft (gemeint ist mit Beriicksichtigung des Entstehungskontextes vor allem die
(katholische) Kirche) zu begegnen — und das obwohl die nicht-jiidische Welt dem jiidi-
schen Volk nicht selten ablehnend gegeniibersteht.¢

Fiir eine solche Begegnung — einen interreligiosen Dialog — miissten jedoch eine Rei-
he von Voraussetzungen in Form ethischer und kommunikationstheoretischer Normen
erfiillt sein:*”

« So sei erstens Religionsfreiheit zuzugestehen,

. zweitens sei eine Rede von einer »metaphysischen Schuld des Judentums«*®

(ge-
meint ist das christliche Narrativ des Gottesmordvorwurfs) inakzeptabel,
« und schlief3lich sei das Judentum nicht bereit, sich zum Objekt von Betrachtung, Be-

wertung und Beurteilung machen zu lassen.™

Wenn es unter diesen Voraussetzungen zu einer Begegnung komme, fordert Soloveitchik
zunichst, dass das Judentum aus sich selbst heraus als vollstindig eigenstindige Glau-
bensgemeinschaft betrachtet werden miisse. Eine Bezeichnung als »Briider« (auch in der
Rede von »getrennten Briidern«) lehnt er deshalb ab.”*® Allerdings unterscheidet er hier
zwischen einer ontologischen Ebene und einer historischen Ebene. Aufhistorischer Ebe-
ne nimmt er durchaus die genealogischen Verflochtenheiten jiidischer und christlicher

112 Ebd.102.

13 Ebd.
114 Vgl. ebd.
115 Ebd.100.

116 Vgl ebd. 102f.

117 Vgl. dazu ausfiihrlich ebd. 104—110.

118 Ebd.104f.

119 Vgl. ebd. Man darf in diesem Zusammenhang nicht iibersehen, dass die Kirche erst mit dem Kon-
zilsdokument Dignitatis humanae die Religionsfreiheit anerkannte. Vgl. dazu Verhilsdonk: Rabbi-
nerJoseph B. Soloveitchik, 109.

120 Vgl. ebd.105.

- 8m 14.02.2028, 06:38:57.


https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Jiidische Stimmen zur (Un-)Maglichkeit eines theologischen Dialogs

Traditionen wahr. In diesem Sinne akzeptiert er auch die Rede von einer jiidisch-christ-

lichen Tradition.”

Zweitens miisse gewahrt werden, dass eine Begegnung nicht im religiés-theologi-

schen Bereich, sondern lediglich im weltlichen Bereich méoglich sei. Das begriindet So-

loveitchik damit, dass religiése Erfahrungen unvergleichbar und nicht iibersetzbar (in-

kommensurabel) sind:

»[T]helogos, the word, in which the multifarious religious experience is expressed does
notlend itself to standardization or universalization. [..] Hence, itis important that the
religious or theological logos should not be employed as the medium of communica-
tion between two faith communities whose modes of expression are as unique as their
apocalyptic experiences. The confrontation should occur not at a theological but at a
mundane level. There, all of us speak the universal language of modern man.«'*

Drittens diirfe sich eine Religionsgemeinschaft nicht in die Belange einer anderen Religi-

onsgemeinschaft einmischen. Viertens sei die jiidische Gemeinschaft in Glaubensfragen
nicht bereit, Zugestindnisse zu machen."?

121
122

123

Vgl. ebd. 106.

Vgl. ebd. 108. Konkrete Beispiele dafiir, welche Themen fiir Soloveitchik zur»private world of faith«
gehdren und die in einem jidisch-christlichen Dialog nicht verhandelt werden konnen, nennt
Soloveitchik in On Interfaith Relationships: »Judaic monotheism and the Christian idea of Trinity;
The Messianic idea in Judaism and Christianity; The Jewish attitude on Jesus; The concept of the
Covenant in Judaism and Christianity; The Eucharist mass and Jewish prayer service; The Holy
Chost and prophetic inspiration; Isaiah and Christianity; The Priest and the Rabbi; Sacrifice and
the Eucharist; The Church and the Synagogue — their sanctity and metaphysical nature etc. There
cannot be mutual understanding concerning these topics, for Jew and Christian will employ differ-
ent categories and move within incommensurate frames of reference and evaluation.« Ders.: On
Interfaith Relationships. Rabbinical Council Record. Vol. 12/3, February 1966. Zitiert nach: ders.:
Confrontation and Other Essays. New Milford/lerusalem: Maggid 2015, 118f. Das belegt, dass So-
loveitchik nicht von einer vollstindigen Inkommensurabilitit, sondern einer teilweisen Uniiber-
setzbarkeit von Terminologien ausgeht. Ebenso nennt er konkrete Beispiele aus der»public world
of humanitarian and cultural endeavors«, in denen»communication among the various faith com-
munities is desirable and even essential. We are ready to enter into dialogue on such topics as War
and Peace, Poverty, Freedom, Man’s Moral Values, The Threat of Secularism, Technology and Hu-
man Values, Civil Rights etc., which revolve about religious spiritual aspects of our civilization.
Discussions within these areas will, of course, be within the framework of our religious outlooks
and terminology.« Ebd. 119.

Vgl. Soloveitchik: Confrontation, 109f. In einem letzten Teil schlie3t Soloveitchik seine Erérterung
mit einem rabbinischen Jakob-Esau-Paradigma. Jakob, der das jiidische Volk reprasentiert, hat
Angst nach dem folgenreichen Streit seinem Bruder Esau, der in rabbinischer Tradition die Nicht-
Jud*innen reprasentiert, zu begegnen, denn er fiirchtet, Esau kénnte ihn und seine Familie téten.
Um Esau milde zu stimmen, iiberbringt er ihm einen Teil seines Besitzes in Form seiner Tiere. So-
loveitchik sieht darin die Gaben des Judentums, das seinen Beitrag im birgerlichen, wissenschaft-
lichen und politischen Bereich leistet: »Yes, we are determined to participate in every civic, scien-
tific, and political enterprise. We feel obligated to enrich society with our creative talents and to
be constructive and useful citizens. Yet, pertaining to the first two questions —whose art thou and
whither goest thou —Jacob commanded his representatives to reply in the negative, clearly and
precisely, boldly and courageously.« Ebd. 114.

- 8m 14.02.2028, 06:38:57.

165


https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

4.1.3 »Nein« zum theologischen Dialog? Oder: Diskussion mit offenem Ausgang.
Zur Un-/Mdglichkeit eines theologischen Dialogs im orthodoxen Judentum

4.1.3.1 Historischer Kontext und philosophische Implikationen

Um Soloveitchiks Confrontation und seine Bedeutung fir den jiidisch-christlichen Dialog
umfinglich erfassen zu kénnen, ist es notwendig, sich den historischen Kontext sowie ei-
nige philosophische Implikationen bewusst zu machen. Zur Erinnerung und weil gerade
in dieser Hinsicht immer wieder unhistorische Parallelsetzungen und daraus abgeleitete
Fehlinterpretationen beobachtbar sind: Confrontation entstand vor der Promulgation von
NA und ist deshalb keine Antwort auf das Konzilsdokument und den darin getroffenen
Paradigmenwechsel (anders als die gleich zu analysierende Schrift No Religion Is an Island
von Abraham Joshua Heschel). Auch ist Confrontation nicht an Christ*innen adressiert,
sondern in erster Linie als innerjiidische Schrift konzipiert.

In den 1960er Jahren stand das Judentum nicht nur nach aufSen, sondern auch nach
innen angesichts von Liberalisierung und Pluralisierung vor nicht unerheblichen Her-
ausforderungen. »Das herausragende Merkmal der jiidischen Gegenwart ist — auler den
traumatischen und grundstiirzenden Verinderungen durch die Schoah und die Griin-
dung eines jidischen Staates im alten Heimatland [...] die Zersplitterung und das all-
seitige Ringen um Einheit.«'** Bereits vor der Schoah zeichneten sich im deutschspra-
chigen und osteuropiischen Judentum des 19. Jahrhunderts innerjiidische Aufspaltungen
ab, die mit der zunehmenden Einwanderung von Jiid*innen in die Vereinigten Staaten
weiter verschirft wurden.

»Darum ist die Frage derjiidischen Identitit, die Frage dessen, was die zum Teil so un-
terschiedlichen Judentiimer noch zusammenhalt, so prominent und pragt [das Juden-
tum des 20. und 21. Jahrhunderts — AS] in einer bis dato nicht vorhandenen Intensitat.
[..] Das gegenwirtige Judentum befindet sich demnach wiederin einer Phase der star-
ken Fliehkrifte, in welcher intensiv nach den méglichen Binde- und Einheitskraften
gesucht wird [..].«<'*

Soloveitchik kann als Teil dieses Ringens um jiidische Identitit gelesen werden. Die
Identitit der Orthodoxie sollte durch den Halacha-Bezug von innen heraus gestirkt
werden. Im Falle von Confrontation stellt sich die Frage auf einer neuen Ebene: Eine
Diaspora-Existenz ist Teil der Jahrtausende alten Geschichte des Judentums. Die Scho-
ah, die bei Abfassung von Confrontation nur knapp zwanzig Jahre zuriicklag, hatte das
europiische Judentum schmerzlich dezimiert. Zwar blithte nach 1945 vor allem in den
USA, wo auch Soloveitchik wirkte, jiidisches Leben auf. Dennoch erlebten sich Diaspora-
Jud*¥innen, aber auch die Jiid*innen im neu gegriindeten Staat Israel in ihrem Umfeld
als Minderheit. Diese Existenzweise inkorporiert sich in das kulturelle, kollektive Ge-
dichtnis von Jiid “innen. Confronatation versteht sich als Stimme dieser Minderheit. Das
Bewusstsein fiir ein soziales Machtgefille zeigt sich in Soloveitchiks kontrastierender
Benennung der christlichen Kirchen als »community of the many« und des jiidischen

124 Grozinger: Jiidisches Denken. Bd. 5, 27.
125 Ebd. 30.

- 8m 14.02.2028, 06:38:57.


https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Jiidische Stimmen zur (Un-)Maglichkeit eines theologischen Dialogs

Volkes als »community of the few«."* Eine unkritische Offnung hin zu einem (theolo-
gischen) Dialog mit dem Christentum, so die Befiirchtung Soloveitchiks, kénnte einer
theologischen Selbsteliminierung gleichgekommen.

Umso mehr ist Soloveitchik deshalb auch auf theologischer Ebene darauf bedacht,
die Eigenstindigkeit des Judentums zu betonen: Er will es aus sich selbst heraus verstan-
den wissen und verwehrt sich gegen jede Sicht auf das Judentum, in der es in christli-
chen Narrativen lediglich als eine Art Vorgidngerform des Christentums oder im Zeichen
einer Erfiillungslogik (Substitutionstheologie) in den Blick kommt.””” Diese religions-
philosophische Primisse, die in The Halakhic Mind epistemologisch grundgelegt ist und
in The Lonely Man of Faith anthropologisch-existentiell konkret wird, hat in Confrontation
Folgen fiir eine Theorie und Theologie des Dialogs. Die Wahrnehmung von Glaubens-
gemeinschaften als vollkommen eigenstindige Systeme mit je eigenen theologischen
Grammatiken fithrt in Confrontation zu der These, Judentum und Christentum hitten
fiir den Bereich des Glaubens eine je eigene theologische Grammatik und Semantik, al-
so unterschiedliche Sprachformen, Erkenntnislogiken und Glaubensinhalte entwickelt.
Beide seien so unterschiedlich, dass es sprach- und kommunikationstheoretisch keine
gemeinsame Grundlage gebe, die einen theologischen Dialog ermdglichen konnte (Ka-
pitel 4.1.1.3). Zur Erinnerung: Fiir Andreas Verhiilsdonk ist das Argument der theologi-
schen Inkommensurabilitit von Judentum und Christentum der Kern von Soloveitchiks
Ausfithrungen:

»Die Religionen bilden [..] unterschiedliche Zugdnge zur Wirklichkeit mit eigenen
Begrifflichkeiten, die untereinander inkommensurabel, also uniibersetzbar, sind. Das
schlief’t nicht aus, dass im Judentum und im Christentum gleichlautende Begriffe
verwendet werden oder beide Religionen sich historisch wechselseitig beeinflusst
haben. Es ist aber davon auszugehen, dass auch gleichlautende Begriffe oder begriff-
liche Ubernahmen aufgrund ihrer Einfiigung in unterschiedliche Referenzsysteme

eine unterschiedliche Bedeutung haben, die eine Gleichsetzung verhindern.«'?®

Eine Gefahr dieser Logik kénnte darin bestehen, Religionen nur noch als selbstreferen-
tielle Systeme zu denken, die sich in ihrer Selbstbeziiglichkeit von ihrer lebensweltlichen
Umgebung isolieren und sich jeglichem Dialog mit der Auflenwelt verschliefien. Dieser

126 Bspw. Soloveitchik: Confrontation, 90. Christian M. Rutishauser sieht darin auch den Grund fiir
Soloveitchiks Insistieren auf einer Kommunikation auf Augenhéhe im Dialog: hat das auch kom-
munikationstheoretische Griinde: »Die Bedingungen fiir einen Dialog miissen so beschaffen sein,
dass sich die beiden Religionsgemeinschaften wie zwei freie Individuen begegnen kdnnen, die
durch demokratische Rechte und durch gleiche humanistisch begriindete Wiirde ausgezeichnet
sind.« Ders.: Soloveitchik, 264 mit Verweis auf Soloveitchik: Confrontation, 109f.

127 Vgl. Soloveitchik: Confrontation, 107f.

128 Verhiilsdonk: RabbinerJoseph B. Soloveitchik, 112. Ahnlich auch Rynhold: The Philosophical Foun-
dations of Soloveitchik’s Critique of Interfaith Dialogue, 119: »Our central argument, however, is
that for Soloveitchik, [...] there is a direct philosophical path to the idea that one’s faith experience
might be incommunicable, rendering theological interfaith dialogue futile. In Soloveitchik’s case,
[..] it follows from a commitment to two specific approaches for which viable philosophical cases
can be made, those of descriptive reconstruction and antinaturalism. At the same time, though,
there are genuine concerns about the efficacy of these methods.«

- 8m 14.02.2028, 06:38:57.


https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

statischen, homogenisierenden Lesart von Soloveitchik soll im Folgenden eine alterna-
tive, fluide und dynamische entgegengesetzt werden.

4.1.3.2 Soloveitchik und die Performance des Dialogs: Soloveitchik weiterdenken

Soloveitchiks in Confrontation entwickelte Positionierung zum jiidisch-christlichen Dia-
log wurde haufig, so auch vom RCA, mit folgender Formel zusammengefasst: Ein Nein
zum theologischen Dialog, jedoch ein Ja zu politischer, ethischer und humanitirer Zu-
sammenarbeit zwischen Judentum und Christentum." Im Gegensatz zu Rabbiner Fein-
stein spricht sich Soloveitchik gerade nicht fiir ein Verbot des jiidisch-christlichen Dialog
aus, sondern er stellt Bedingungen und fordert kommunikationstheoretische und theo-
logische Standards. So auch die Einschitzung David Hartmanns: »R. Soloveitchik is not
proscribing Jewish-Christian dialogue but setting limits and outlining a way for the di-

alogue to occur on both social matters and matters of faith.«*°

Der Weg hin zu einem
Dialog tiber Glaubensfragen, von dem Hartmann spricht, kann fiir Soloveitchik dann
beschritten werden, wenn beide Dialogpartner*innen die Gleichwertigkeit ihres Gegen-
tibers vollumfinglich anerkennen. Jede Form der Vereinnahmung, Herablassung oder
Dominanz des Christentums gegeniiber dem Judentum lehnt er ab.”" Das bedeutet: So-

loveitchik bleibt sowohl textinhaltlich®* als auch textpragmatisch'® offen, wenn er auch

129 Vgl. das Statement des RCA im Anschluss an Soloveitchiks Confrontation: Statement
adopted by the Rabbinical Council of America at the Mid-Winter Conference, Febru-
ary 3-5, 1964. In: Soloveitchik, Joseph B.: Confrontation and Other Essays. New Milford/
Jerusalem: Maggid 2015, 114f.

130 Hartmann, David: Love and Terror in the God Encounter. The Theological Legacy of Rabbi Joseph
B. Soloveitchik. Bd. 1. Woodstock: Jewish Lights Publishing 2001, 138. Hervorhebung AS.

131 Vgl. Soloveitchik: Confrontation, 107f. Vgl. dazu Rudnick: Zur jiidischen Wahrnehmung des Chris-
tentums, 10; dhnlich auch Verhiilsdonk: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 109. Rynhold erinnert
daran, dass Soloveitchik damit nicht einfach nur pragmatische Zugestindnisse an das Christen-
tum macht, sondern dass seine Position konsistent aus seinem philosophischen Wirken ableit-
bar ist: »Soloveitchik’s conclusions in >Confrontation< need not simply be construed as a function
of pragmatism or religious conservatism. On the contrary, they exhibit an intellectual integrity
that follows from his deepest philosophical convictions.« Ders.: The Philosophical Foundations of
Soloveitchik’s Critique on Interfaith Dialogue, 117. Und Rynold weiter: »[w]hile Soloveitchik’s con-
clusions in >Confrontation< are often therefore portrayed as an example of his staunch tradition-
alism, we have argued that in fact they can be seen as flowing from a rather modern set of philo-
sophical considerations. Moreover, those philosophical considerations can themselves be seen as
having implications that are either inherently conservative or radically relativistic. Thus, when un-
ravelling the thought of Soloveitchik, the argument regarding his modernity or Orthodoxy often
leads more to obfuscation than illumination. It is the complex interplay between these two poles
that in fact defines his thought, both in the particular example of >Confrontation<and more gen-
erally« Ebd. 120.

132 Vgl. Soloveitchik: Confrontation, 101-110.

133 Hinweise zu mindlichen Revidierungen von Confrontation werden angedeutet in Rothkoff/
Schwartz: Soloveitchik, Joseph Baer, 778: »Soloveitchik himself delivered his most famous religious
paper, The Lonely Man of Faith, to an interfaith audience at a Catholic seminar in Brighton, Mas-
sachusetts, and he later stated that all discussions of ethics and social values are necessarily >re-
ligious«.« Hervorhebung AS. Rothkoff/Schwartz fiihren leider keinerlei Belege fiir einen entspre-
chenden Vortrago. 4. an. Eigene Recherchen konnten die Aussage Rothkoffs/Schwartzs zwar nicht
bestatigen. Von dhnlichen im Privaten getroffenen Aussagen berichten aber auch Irving Green-

- 8m 14.02.2028, 06:38:57.


https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Jiidische Stimmen zur (Un-)Maglichkeit eines theologischen Dialogs

nie offiziell von Confrontation abriickte. So gesteht Soloveitchik beispielsweise in On In-
terfaith Relationships ein, dass in einem jiidisch-christlichen Dialog auch tiber sozio-poli-
tische Themen die religiése Dimension immer die grundlegende ist und dass diese The-
men mit religiosen Kategorien bearbeitet werden.”**

Soloveitchiks personliche und wissenschaftliche Aufnahmebereitschaft ist ein An-
satzpunkt, von dem aus Soloveitchik weitergedacht werden kann. Denn zeigen nicht der
mit NA 4 vollzogene Paradigmenwechsel, das (institutionell) etablierte und stabilisier-
te Verhiltnis zwischen Judentum und Christentum und die Dialogpraxis der vergange-
nen sechzig Jahre (die Performance des Dialogs, Kapitel 2), dass die Konditionen, die
Soloveitchik einfordert, mittlerweile dialogtheologisch und -praktisch zumindest weit-
gehend verwirklicht sind? An dieser Stelle seien drei weitere Beobachtungen erlaubt, die
zeigen konnen, dass Soloveitchik als zentrale jidisch-orthodoxe Bezugsgrofie gerade fiir
einen theologischen Dialog (neu) gelesen werden kann.”*

(1.) Performatives Moment interkultureller Hermeneutik: Neubewertung der Inkommensurabilitatsthese
Die These von der theologischen Inkommensurabilitit ist das grundlegende epistemo-
logische Argument in Confrontation und besagt, dass ein theologischer Dialog zwischen

berg. Vgl. ders.: For The Sake of Heaven and Earth. The New Encounter between Judaism and Chris-
tianity. Philadelphia: Jewish Publication Society of America 2004, 13f.). Oder auch bei David Rosen:
»The late Rabbi Prof. Pinchas Peli claimed that Rabbi Soloveitchik told him explicitly that his con-
cern was only to ensure that only those rabbis well educated enough to engage in theological dia-
logue with Christians be encouraged to do so.« Ders.: Orthodox Judaism and Jewish-Christian Di-
alogue, 0.S. mit Verweis auf Peli, Pinchas: Testimony from both the abovementioned rabbis and
Rabbi Yitzhak Rubin of Jerusalem.

134 Die Unterscheidung zwischen Glaube und Religion bleibt fiir Soloveitchik ungeachtet dessen
bestehen: »Jewish rabbis and Christian clergymen cannot discuss sociocultural and moral prob-
lems as sociologists, historians or cultural ethicists in agnostic or secularist categories. As men of
Cod, our thoughts, feelings, perceptions and terminology bear the imprint of a religious world out-
look. We define ideas in religious categories, and we express our feelings in a peculiar language
which quite often is incomprehensible to the secularist. In discussions we apply the religious yard-
stick and the religious idiom. We evaluate man as the bearer of God’s Likeness. We define morality
as an act of Imitatio Dei etc. In a word, even our dialogue at a socio-humanitarian level must in-
evitably be grounded in universal religious categories and values. However, these categories and
values, even though religious in nature and biblical in origin, represent the universal and public—
nottheindividual and private—in religion.«Soloveitchik: On Interfaith Relationships,119. Auch aus
kultur- und religionswissenschaftlicher Perspektive ist die Forderung einer Zusammenarbeit von
Juden und Christen auf rein kultureller Ebene losgel6st von Glaubensiiberzeugungen zumindest
fragwiirdig. Eine Trennung in einen rein innerlichen Glauben und ein dufierliches gesellschaft-
lichen Handeln Gbersieht die ganzheitliche Dimension gelebten Glaubens, der das ganze Leben
eines Menschen durchdringt und damit auch sein gesellschaftliches und politisches Handeln we-
sentlich bestimmt. David Rosen gib berdies zu bedenken, dass ein solches Verstindnis dem Ju-
dentum eher fremd ist. Vgl. Rosen: Orthodox Judaism and Jewish-Christian Dialogue, o.S.

135 Dass diese hermeneutische Frage nicht nur eine hier vertretene Perspektive ist, sondern ein inner-
judischer Diskurs, der gegenwartig intensivim Gange ist, zeigen die Dokumente TDW und BJR, die
Forschungen von Greenberg und Goodman (vgl. Goodman, Daniel Ross: From Confrontation to Co-
operation: The Philosophical Foundations of the Joseph B. Soloveitchik-Irving Greenberg Schism
on Jewish-Christian Dialogue. In: HTR 114 (2021) 4, 536—560, 541) sowie die bereits erwidhnte De-
batte zwischen Rabbiner Ahrens und Rabbiner Homolka (Kapitel 4 in FN 3).

- 8m 14.02.2028, 06:38:57.

169


https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

Judentum und Christentum nicht moglich sei, weil Jid*innen und Christ*innen dazu
die gemeinsame Sprache fehle, die eine Verstindigung iiberhaupt erst moglich machen
wiirde:

»However, when we shift the focus from the dimension of culture to that of faith—
where total unconditional commitment and involvement are necessary — the whole
idea of a tradition of faiths and the continuum of revealed doctrines which are by their
very nature incommensurate and related to different frames of references is utterly absurd,
unless one is ready to acquiesce in the Christian theological claim that Christianity has

superseded Judaism.«'*

Deshalb lautet Soloveitchiks Urteil: »The confrontation should occur not at a theological,
but at a mundane human level. There, all of us speak the universal language of modern
man.«"*” Und weiter: »However, if the debate should revolve around matters of faith, then
one of the confronters will be impelled to avail himself of the language of his opponent.
This in itself would mean surrender of individuality and distinctiveness.«**®

Mit Andreas Verhiilsdonk ist die Primisse einer theologischen Inkommensurabilitit
aberwissenschaftstheoretisch und forschungsgeschichtlich zu kontextualisieren und im
Lichte des gegenwirtigen Forschungsstandes interkulturellen Hermeneutik gegenzule-
sen.” Wie in Kapitel 4.1.1.3 bereits ausgefiihrt, iibertragt Soloveitchik den Begriff »in-
kommensurabel« aus einer wissenschaftstheoretischen Debatte der 6oer Jahre. Ange-
stofRen wurde sie durch die forschungsgeschichtliche Beobachtung, dass wissenschaft-
licher Fortschritt nicht linear oder evolutionar verliuft, sondern als Abfolge von Theorien
mit konzeptuellen und terminologischen Neubildungen und Transformation, die keine
Ubersetzung oder nur Teilitbersetzungen von einer in eine andere Theorie zulassen. Mit
Verhiilsdonk: »Inkommensurabilitit bedeutet [zunichst] vollige oder teilweise Uniiber-
setzbarkeit von Theorien.«**° Der Theoriebegriff ist dabei so weit gefasst, dass er, wie
bei Soloveitchik, auch auf den Bereich Religion tibertragen werden kann, »im Sinne von
Uniibersetzbarkeit von religiosen Begriffen und Logiken.«*

Soloveitchik betrachtet das Judentum und Religionen generell als theologisch ei-
genstindige Systeme, als unabhingige Formen von Welterkenntnis (epistemologischer
Pluralismus, Kapitel 4.1.1.1). In diesem Zusammenhang bilde jede Religion eigene Ter-
minologien aus, die untereinander nicht iibersetzbar seien.'** Er geht also, mit Reinhold
Bernhardt, davon aus, dass Bedeutungen kultur- und religionsabhingige Konstrukte
sind, die nicht problemlos in den Kontext einer anderen Religionstradition iibertrag-
bar sind." Diese Uniibersetzbarkeit ist fiir Soloveitchik zwar nicht absolut, denn das
wiirde in aller Konsequenz bedeuten, dass Dialog zwischen Judentum und Christentum

136  Soloveitchik: Confrontation, 107.

137 Ebd.108.

138 Ebd.109.

139 Vgl. Verhiilsdonk: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 110-111 und 115-119. Vigl. Kapitel 1.1.3.

140 Verhilsdonk: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 111.

141 Ebd.

142 Vgl. Soloveitchik: Confrontation, 107f. Vgl. dazu Verhiilsdonk: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 112.
143 Vgl. Bernhardt: Inter-Religio, 42.

- 8m 14.02.2028, 06:38:57.


https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Jiidische Stimmen zur (Un-)Maglichkeit eines theologischen Dialogs

generell unmoglich ist. Giiltig aber sei die These der Uniibersetzbarkeit zumindest fiir
den Bereich des Glaubens, »where total unconditional commitment and involvement
are necessary — the whole idea of a tradition of faiths and the continuum of revealed
doctrines which are by their very nature incommensurate and related to different frames of
references«'**. Fiir den Bereich des Ethos beispielsweise sei eine teilweise Ubersetzung in
kulturelle Kategorien méglich.** Auf dieser Basis kommt Soloveitchik zu seiner These,
nimlich dass ein theologischer Dialog zwar nicht méglich sei, ein Dialog iiber sozialethi-
sche und politische Fragen hingegen sei sogar »desirable and even essential«*.

Nachdem die These der Inkommensurabilitit in den 60er Jahren von Kuhn und Fe-
yerabend aus dem Bereich der Wissenschaftstheorie heraus entwickelt wurde, wurde sie
in den folgenden Jahrzehnten auch in den Kulturwissenschaften, vor allem im Bereich
der interkulturellen Hermeneutik rezipiert. Diese beschiftigt sich, so Reinhold Bern-
hardt, mit der Frage nach einem Verstehen iiber Kulturgrenzen hinweg."” Wihrend die
klassische Hermeneutik sich mit dem Verstehen in erster Linie von Texten innerhalb einer
kulturellen Tradition auseinandersetzte, ist in der interkulturellen Hermeneutik erstens
der Gegenstandsbereich erweitert um historische Zeugnisse, Handlungszusammen-
hinge und Personen und zweitens geht es um »ein traditionsiibergreifendes Verstehen,
also um das Verstehen des kulturell Anderen. Was fiir das Verstehen des Anderen gilt —
dass die Begegnung mit ihm kognitive Dissonanzen hervorrufen, Irritationen auslésen
und bisherige Verstehensmuster herausfordern kann — gilt in potenzierter Weise fir
die Begegnung mit dem kulturell und religiés Anderen.«**

Die Schwierigkeit im Bereich der interkulturellen Hermeneutik, an der sich die In-
kommensurablititsthese entziindet, ist das Fehlen eines gemeinsamen Sinnhorizontes.
Ist Verstindigung auch dann moglich, wenn Menschen mit kulturell unterschiedlich ge-
priagten Referenzrahmen aufeinandertreffen? Je mehr die jeweilige Eigenheit und An-
dersheitvon Kultur und Religion »und damit die letztlich uniitberwindbare Differenz der
Kulturen«**® betont wird, wie geschehen bei Soloveitchik, umso eher wird auch davon
ausgegangen, dass kulturell und religiés geprigte Begriffe nur kulturimmanent verstan-
den werden kénnen:

144  Soloveitchik: Confrontation, 107.

145  Ausfithrlich zu Soloveitchiks These einer partiellen Ubersetzbarkeit und der Frage, was an religio-
sen Traditionen Ubersetzbar und was uniibersetzbar ist s. Soloveitchik: The Lonely Man of Faith,
48-55 (Teil 1X). Vgl. Kapitel 4 FN 81.

146 Soloveitchik: On Interfaith Relationships, 119. Oder in den Worten Andreas Verhiilsdonks: »Der Ort
des jiidisch-christlichen Dialogs ist der gemeinsam geteilte 6ffentliche Raum, in dem sich Men-
schen mit unterschiedlichen religiésen und weltanschaulichen Uberzeugungen iiber politische,
gesellschaftliche und kulturelle Fragen verstindigen. Uber theologische Fragen, die das Verhiltnis
des Menschen zu Gott thematisieren, aber konnen Juden und Christen nicht sinnvoll reden noch
sich verstandigen, weil die von ihnen benutzten Begriffe und Standards nichtineinander iibersetz-
bar sind.« Ders.: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 116f.

147 Ausfiihrlich vgl. Bernhardt: Inter-Religio, 40—48 (»Interkulturelle Hermeneutik«).

148 Ebd. 41.

149 Ebd. 43.Bernhardtweistdaraufhin, dassim Bereich Naturwissenschaft und Technik die Gefahr des
Missverstehens tiber Kulturgrenzen hinweg deutlich kleiner ist, weil empirische Theorien einen
engeren Realititsbezug haben. Vgl. ebd.

- 8m 14.02.2028, 06:38:57.


https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

»Kulturiibergreifendes Verstehen ist [fiir Vertreter*innen der Inkommensurabilitats-
these — AS] mit notorischem Missverstehen behaftet, denn dabei werden immer die
Vorverstindnisse der eigenen Kultur auf Verstehensgegenstiande einer anderen Kul-
tur angewandt. Diese [wiirden] dabei einem ihnen unangemessenen >framing<unter-
zogen und auf diese Weise anders verstanden als sie von den Angehérigen ihrer jewei-
ligen Kultur verstanden werden.«'*°

Die Gegenargumentation verliuft itber den Rekurs aufkulturelle Universalien. Demnach
sei es nicht die Kultur, die eine Realitit erzeugt, sondern gerade umgekehrt: die Reali-
tit liege der Kultur zugrunde. Kultur konstituiere nicht die Realitit, sondern bringe sie
zur Sprache: »Sie [Kulturen — AS] bringen nichts anderes, sondern das Gleiche anders
zur Sprache«’*. Beide Positionen, die Annahme von Inkommensurabilitit und die An-
nahme kultureller Universalien, kénnen die Frage nach der Méglichkeit interkulturel-
len Verstehens nur unzureichend beantworten und werfen sogar neue Fragen auf, wie
die Problemiiberhinge zeigen. Raimondo Panikkar sieht die Grundproblematik inter-
kulturellen Verstehens im Ringen um einen Weg »zwischen der kolonialistischen Geis-
teshaltung, die glaubt, dass sie mit den Begriffen einer einzigen Kultur die Totalitit der
menschlichen Erfahrung ausdriicken kann, und dem entgegengesetzten Extrem, wo-
nach man glaubt, dass es keine mégliche Kommunikation gibt zwischen den verschie-
denen Kulturen.«**

Im gegenwirtigen interreligiésen Diskurs wird, beispielsweise auch von Reinhold
Bernhardt, davon ausgegangen, dass »differenzsensibles interkulturelles Verstehen«™?
moglich ist. Auflerdem wird auf die Erschlieffungskraft interkultureller Aushandlungs-
prozesse verwiesen. In Anlehnung an Hans-Georg Gadamer bestimmt Bernhardt Ver-
stehen als dialogischen Prozess und unabschliefibares dynamisches Geschehen: »Durch
Konfrontation mit Auflenperspektiven kann das eigene Selbstverstehen erweitert und
vertieft werden. Nicht das Einigeln in der eigenen Innenperspektive, sondern das wech-
selnde Einnehmen von Innen- und Auflenperspektiven erméglicht Selbst- und Fremd-
verstehen. Es gilt, sich exzentrisch zur eigenen Innenperspektive zu verhalten.«’>*

Die Inkommensurabilititsthese wurde inzwischen also auch theologisch rezipiert
und auf die Moglichkeiten und die Grenzen interreligiéser Kommunikation hin ange-
wandt. Vor allem in Form der Komparativen Theologie (Kapitel 1.2) wird versucht, die
Einsichten der interkulturellen Hermeneutik prinzipientheoretisch umzusetzen und im

150 Ebd. 42f.

151 Ebd. 44. Begriindungsmuster dafiir sind anthropologische Konstanten von Daseinsstrukturen, bio-
grafischen Phasenwechseln oder ein philosophischer Idealismus. Vgl. ebd.

152 Panikkar, Raimondo: Religion, Philosophie und Kultur. In: polylog. Zeitschrift fiir interkulturelles
Philosophieren 1 (1998), 17.

153 Bernhardt: Inter-Religio, 46.

154 Ebd. 45. Vgl. dazu Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophi-
schen Hermeneutik (Klassiker Auslegen 30). Hg. v. Giinter Figal. Berlin: Akademie Verlag 2010. Po-
sitionsveranderungen (Wechsel zwischen Innen- und Auflenperspektiven) als Voraussetzung fiir
interkulturelles Verstehen gehen gut zusammen sowohl mit translationalen wie mit topologischen
Theorieansatzen, vgl. ausfithrlich Kapitel 1.3.

- 8m 14.02.2028, 06:38:57.


https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Jiidische Stimmen zur (Un-)Maglichkeit eines theologischen Dialogs

konkreten Dialoggeschehen zur Anwendung zu bringen.” »[Die Komparative Theolo-
gie — AS] zeichnet sich durch die Bereitschaft aus, die eigenen religiésen und epistemi-
schen Voraussetzungen im Dialog mit Vertretern anderer Religionen zu reflektieren und
auf Religionstheologien oder einen vorschnellen Rekurs auf vermeintliche religiése Uni-
versalien zu verzichten,«*® so Verhiilsdonk.

Auflerdem entwickelte sich die Theorie um den Fragenkomplex von Inkommensura-
bilitit in den 8oer und 9oer Jahren selbst weiter. Thomas Kuhn differenzierte spiter aus
seinen Forschungen zu Zweitspracherwerb und Bilingualismus zwischen »Ubersetzenc
und »Verstehen. Fiir das Verstehen sei deshalb nicht die Ubersetzbarkeit in die eige-
ne Herkunftssprache die entscheidende Voraussetzung, sondern das grammatikalische,
semantische und pragmatische Beherrschen der fremden Sprache.”” Ein ganz dhnliches
Konzept, das jedoch Sprache weniger als Regelsystem, sondern stirker als Lebensform
in den Blick nimmt, wurde zeitgleich vom Kulturphilosophen Alasdair Maclntyre ent-
wickelt. Er betont, dass erst eine bilinguale Kompetenz — das Beherrschen einer Spra-
che wie eine zweite Herkunftssprache und damit auch das Eintauchen in die damit ver-
bundene Lebensform — ein Urteil iiber die Ubersetzbarkeit von Traditionen zulisst."®
Diese Erkenntnisse aus der Spracherwerbsforschung iibertrigt beispielsweise Norbert
Hintersteiner auf den Bereich der Religion und macht sie fiir den interreligiésen Dia-
log fruchtbar.™ In der Rezeption Soloveitchiks wird es in Zukunft auch darum gehen,
die Erkenntnisse interkultureller und interreligiéser Hermeneutik ernst zu nehmen und
Soloveitchik vor diesem Hintergrund weiterzudenken.'®®

(2.) Performatives Moment der Dialogpraxis: 60 Jahre nach NA 4 Aus christlicher Perspektive
wird Soloveitchiks Position, die aufjiidisch-orthodoxer Seite nach wie vor Autoritit be-
ansprucht, fiir Dialogbemithungen hiufig als hinderlich wahrgenommen, mit der Be-
griindung, seine Thesen gingen nicht weit genug. Fiir die Entstehungszeit bewegt sich
Soloveitchik in der Tradition des Orthodoxen Judentums mit Confrontation aber durch-
aus einen Schritt auf das Christentum zu. Die vorkonziliare katholische Kirche, die So-
loveitchik bei Abfassung von Confrontation insbesondere vor Augen hatte, vertrat nicht
nur noch immer die Substitutionstheologie als offizielle Lehrmeinung, mit der im Drit-
ten Reich Antisemitismus und Vernichtungspolitiken religis legitimiert werden konn-

155 Beispielsweise Hintersteiner: Traditionen (iberschreiten; Cornille: The Im-possibility of Interreli-
gious Dialogue oder Stosch: Zur Méglichkeit und Unmoglichkeit des interreligiésen Dialogs, 1-25.

156 Verhiilsdonk: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 117.

157 Vgl. Chen, Xiang: Thomas Kuhn's Latest Notion of Incommensurability. In: Journal for General Phi-
losophy of Science 12 (1997) 2, 257-273, 262—264. Ahnliche Uberlegungen stellt auch Paul Feyer-
abend an, vgl. Hintersteiner: Traditionen tberschreiten, 170.

158  Maclntyre, Alasdair: Whose Justice? Which Rationality? Notre Dame: Univ. of Notre Dame Pr. 1988,
370—388 (Kapitel »Tradition and Translation«), 373f.

159 Vgl. Hintersteiner: Traditionen tberschreiten, 316—320.

160 Essind fithrende Autoritdten der Orthodoxie wie die Rabbiner Shlomo Riskin (Israel), Eugene Korn
(Israel) und Irving Greenberg (USA), allesamt Unterzeichner des 2015 erschienenen Statements To
Do the Will of Our Father in Heaven (vgl. Kapitel 6.2.2), die Soloveitchiks Nein zum theologischen
Dialog und seine Argumentation als nicht linger addquat betrachten und neue Wege im Dialog
mit dem Christentum beschreiten.

- 8m 14.02.2028, 06:38:57.

173


https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

ten (Kapitel 2). Bereits seit der Antike war es die Kirche, die im Laufe vieler Jahrhunderte
mit teils impliziter, teils aber auch aggressiv nach aufien getragener antijiidischer Pole-
mik in Wort und Bild eine defizitire und negative Wahrnehmung des Judentums prag-
te. Das Judentum kam kirchlicherseits iiberwiegend als Konstruktion negativer Projekti-
onsvorginge oder als ungeschichtliche Schablone, von der es sich abzugrenzen galt, zur
Darstellung.' Kirchen und Theologien strukturierten damit auch die gesellschaftliche
Wahrnehmung von Jiid*innen und waren (und sind es teilweise noch immer) mitverant-
wortlich dafiir, dass Jiild*innen im 20. Jahrhundert und auch gegenwirtig in Form von
Verschworungstheorien zu einem generellen gesellschaftlichen Feindbild stilisiert wer-
den konnten und kénnen.™* Bis in die Zeit vor dem Zweiten Vatikanischen Konzil war
es offizielle Lehre der Kirche, dass Jiid“innen eine kollektive Schuld am Tod Jesu trugen
(Gottesmordvorwurf), dass der »Alte« Bund Gottes mit Israel durch den »Neuen« Bund in
Jesus Christus ersetzt worden war, dass auflerhalb der Kirche kein Heil ist (»extra eccle-
siam nulla salus«) und dass Geringschitzung und Konversionsbestrebungen die religi-
&s geforderten Haltungen gegeniiber dem Judentum und anderen Religionen waren.'®
Auch wenn es in den Nachkriegsjahren vor dem Konzil viele kleine Initiativen zur Anna-
herung der beiden Traditionen gab, so brachten doch erst NA und die mittlerweile 6o-
jahrigen Dialogbemithungen Jiid*innen und Christ*innen einander wieder naher (Kapi-
tel 1.4.2).

Confrontation spiegelt auf allen Ebenen wider, dass Soloveitchik 1964 die Kirche, die
vor einer konziliaren Neuausrichtung steht, aber auch das von den Folgen der Scho-
ah geschwichte und traumatisierte Judentum, noch nicht bereit dafiir hielt, in einen
Dialog auf Augenhéhe einzutreten.’** Wenn aber die Eigenstindigkeit der Dialogpart-
ner*innen beriicksichtigt wiirde und keine missionarischen Bestrebungen im Hinter-
grund stiinden (vgl. G&C, Kapitel 6.1.3 sowie Kapitel 7), steht Soloveitchik einem Dialog

161 Vgl. Schubert, Kurt: Gottesvolk — Teufelsvolk — Gottesvolk. In: Jiidisches Museum der Stadt Wien
(Hg.): Die Macht der Bilder. Wien: Picus Verlag 1995, 30-52, 33.

162 Vgl. Klamper, Elisabeth: Zur Ausstellung »Die Macht der Bilder —antisemitische Vorurteile und
Mythen«. In: Jidisches Museum der Stadt Wien (Hg.): Die Macht der Bilder. Wien: Picus Verlag
1995, 15—20, 18. Zum Zusammenhang von Antijudaismus und Antisemitismus vgl. Heil: Die Biirde
der Geschichte, 38—42.

163 Vgl. Korn: The Man of Faith and Religious Dialogue, 0.S.

164 »[W]e certainly have not been authorized by our history, sanctified by the martyrdom of millions,
to even hint to another faith community that we are mentally ready to revise historical attitudes,
to trade favors pertaining to fundamental matters of faith, and to reconcile >some« differences.
Such a suggestion would be nothing but a betrayal of our great tradition and heritage and would,
furthermore, produce no practical benefits. Let us not forget that the community of the many will
not be satisfied with half measures and compromises which are only indicative of a feeling of in-
security and inner emptiness. [...J« Soloveitchik: Confrontation, 110. Mit Rutishauser mussen wir
uns fragen: »Hat die Kirche schon eine geniigend grosse [sic.] Sensibilitdt entwickelt, um ihr klei-
neres Gegenliber nicht zu tberrollen und letztlich durch Wohlwollen doch zu bedrohen oder gar
aufzusaugen? Ist sie sich schon bewusst, dass sie bei allem guten Willen zur Begegnung durch ihre
faktische Macht die Dialogbedingungen nicht allein stellen kann? Respektiert sie die Notwendig-
keitder Abgrenzung, die dasJudentum konstitutiv braucht und die nichts mit Dialogverweigerung
zu tun hat?« Ders.: Soloveitchik, 265.

- 8m 14.02.2028, 06:38:57.


https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Jiidische Stimmen zur (Un-)Maglichkeit eines theologischen Dialogs

tiber theologische Fragen nicht weiter ablehnend gegeniiber. Fiir eine kiinftige Rezepti-
on von Confrontation ist und bleibt es unerlisslich, Soloveitchik unter den verdnderten
Vorzeichen auf katholischer Seite durch NA 4 und der im Zeichen des Pontifikats von
Franziskus vollzogenen Aufbriiche weiterzudenken.'® Einen Versuch in diese Richtung
unternimmt Eugene Korn, wenn er Confrontation vierzig Jahre spiter, Anfang der 2000er
Jahre neu zu lesen: »When R. Soloveitchik penned »Confrontation« in 1964, he could not
have foreseen the transformation of Catholic doctrine and radical shift in Christianity’s
»frame of reference« that was to follow. Almost two years later, the Vatican’s proclama-
tion of »Nostra aetate« began a theological journey that continues until this day and from
which Christianity will likely never return.«*¢

Fiir Korn ist Soloveitchiks Argumentation nicht iiberzeitlich giiltig und muss fir
die Gegenwart je neu betrachtet werden. Zwar gelte das philosophische Argument
(philosophic argument) der Einzigartigkeit von Religionsgemeinschaften und der Inkom-
mensurabilitit von Glaubensiiberzeugungen kontextunabhingig (dementgegen wurde
im vorherigen Kapitel 4.1.3.2.1 eine Kontextualisierung auch der Inkommensurabili-
titsthese und anderer philosophischer Paradigmen gefordert). Doch die katholische
Lehre habe sich in den Jahren nach NA mafigeblich transformiert und die Substituti-
onstheologie offiziell tberwunden (doctrinal argument). Auerdem haben sich, so Korn,
historisch gewachsene Haltungen gerade angesichts eines fundamentalen Wandels
historischer, sozialer und intellektueller Bedingungen verindert, was fiir eine Inter-
pretation von Soloveitchiks Argumentation nicht unberiicksichtigt bleiben kénne: »In
other words, the validity of these latter arguments during the Middle Ages or first half of
the 20" century is no assurance that they are valid for the 21%° century or for a different
understanding of the dialogical encounter.«'¥” Fiir Korn haben sich Dialogpraxis und
-verstindnis in Judentum und Christentum entscheidend verindert. Die Vorbedin-
gungen, die Soloveitchik in Confrontation setzte, sind fiir ihn inzwischen weitgehend

168 ,When two faith communities meet each other as redemptive communi-

eingelost.
ties, dialogue is logically possible and even spiritually desirable.«**® Dann sei ein jiidisch-
katholischer theologischer Dialog nicht nur méglich, sondern sogar religiése Aufgabe
des Judentums. Denn es seien gliubige Katholik*innen, die als einige wenige in einer
postmodernen Gesellschaft im Stande wiren, das Judentum zu verstehen: »Although
they function in distinct and sometimes radically different categories, members of both
faiths face the same loneliness and similar problems that arise from striving to live a

hallowed tradition and struggling to find God in post-modern world.«7°

165 Zur Frage einer Traditionshermeneutik im Zeichen der komplexen Rezeption von NA 4 vgl. Hoft-
berger: Tradition in Bewegung.

166 Korn, Eugene: The Man of Faith and religious Dialogue, 0.S.

167 Ebd.

168 Vgl. dazu ebd: »[N]Jamely, (1) acknowledgement of the Jewish people as a vital faith community,
(2) non-negotiability of the Jewish commitment to God, (3) mutual respect and non-interference
in the faith of the other, and (4) agreement that each community has the right to live, create and
worship God in its own way, in freedom and dignity.«

169 Ebd. Hervorhebung AS.

170 Ebd.

- 8m 14.02.2028, 06:38:57.

175


https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

(3.) Performatives Moment einer Biografie: Soloveitchiks Denkbewegungen als »Dialog« Zuletzt ru-
fen wir uns als Denkanstof3 das Konglomerat jiidischer und christlicher Philosophen in
Erinnerung, das Soloveitchiks Denken prigt: darunter Duns Scotus, Kant, Hegel, Schlei-

ermacher, Scheler, Kierkegaard und Barth (Kapitel 4.1.1)."”

Mit Grozinger: »Josef Dov
Soloveitchik wird in der jiiddischen Welt der Gegenwart eine hohe Bedeutung zugemes-
sen, weil er die sich anscheinend feindlich gegentiberstehenden Bereiche der Philoso-
phie hier und der Halacha dort miteinander zu verbinden wusste. Er ist es, [...] der das
philosophische Denken nicht nur mit der Halacha zusammenfiihrte, sondern in sie hin-
ein.«7*

Auch Yitzhak Twersky betont diese Charakteristik: »These references reflect not only
great erudition and precision in the history of philosophy but also a philosophic tem-
per, a philosophic mode of thinking, a subtle analytical mind.«'” Doch damit erfasst
Twersky noch nicht das fiir den jiidisch-christlichen Dialog eigentlich Bedeutsame: So-
loveitchiks Wirken und sein theologisches Werk sind selbst als Prozess eines innerlichen
theologischen Gesprichs zwischen Judentum und Christentum angelegt und nur als ein
solcher Dialog verstindlich."7* Das, was Soloveitchik in Confrontation unter der Primis-
se einer Inkommensurabilitit argumentativ zuriickweist — den theologischen Dialog —
kann er als Position nur deshalb entwickeln, weil er genau das bereits tut: er bringt bei-
de Traditionen, die jiidische und christliche Philosophie und Theologie, miteinander ins
Gesprich, vermittelt sie aneinander und generiert Neues. Die Durchdringung von So-
loveitchiks Denken mit westlicher und damit auch christlich gepragter Philosophie, auf
die schon Grozinger hinwies, macht David Rosen an einem Beispiel aus Confrontation
deutlich: So sei die Idee, dass Theologie und sozio-politisches Engagement zu trennende
religiose Bereiche wiren, jidischem Denken eher fremd: »The very idea of >theology« as
something set apart, is debatable from a Jewish perspective. Precisely because Judaism
sees everything in relation to the Divine, even the discussion of the weather between be-
lievers, is a theological discussion.«'”

171 Vgl. neben den Teilen I und Il von The Halakhic Mind auch Soloveitchik: The Halakhic Man, 110-117.
Einenimpliziten Bezug auf die dialektische Theologie Barths bestatigt auch Rutishauser: Joesf Dov
Soloveitchik, 109—110. Kritik an der Darstellung v