
4 Jüdische Stimmen zur (Un-)Möglichkeit 

eines theologischen Dialogs 

Wenn wir, wie im ersten Kapitel geschehen, von christlicher Seite für die Möglichkeit ei
nes theologischen Dialogs einstehen und dem Dialog theologische Dignität zusprechen, 
ist das wiederum nur innerhalb des Dialoggeschehens, der Performance des Dialogs be
stimmbar und damit nur im Modus des Sich Einlassens auf jüdische Sichtweisen auf die 
Frage nach der Theologizität des Dialogs. Die Pluralität des Judentums sowie ein jüdi
sches Verständnis von Theologie, das nicht ohne Weiteres kompatibel mit einem christli
chen Theologieverständnis ist, verwehren eine einfache Antwort. Eine lehramtliche Per
spektive, wie wir sie aus der katholischen Kirche kennen, ist nicht definiert.1 Das zeigt 
ein strittiges Moment des Dialogs und seine performative Form, die immer auch von 
Machtfragen durchdrungen ist. Autorität ist für das Judentum anders besetzt als in der 
katholischen Kirche: Sie definiert sich weniger über einen Instanzenbezug als vielmehr 
über einen Autoritätsbezug, über Traditionslinien bedeutsam gewordener Lehrer. Das 
orthodoxe Judentum ist darüber hinaus an die Halacha als Religionsgesetz gebunden. 

Mit Verweis auf die Halacha wird beispielsweise im jüngsten Dialogdokument 
BJR (2017) von jüdisch-orthodoxer Seite ein theologischer Dialog mit dem Christentum 
ausgeschlossen.2 Im reformierten Judentum wird die Verbindlichkeit der Halacha je 
eigens bestimmt. 

Im folgenden Kapitel wird deshalb eine Annäherung an ein jüdisches Verständnis ei
nes theologischen Dialogs mit dem Christentum über die Darstellung zweier jüdischer 
Autoritäten des 20. Jahrhunderts versucht: Rabbiner Joseph Ber Soloveitchik und Rab
biner Abraham Joshua Heschel verfassten Mitte der 1960er Jahre Schlüsseltexte zum jü
disch-christlichen Dialog, die bis heute regulativ und produktiv zugleich auf den Dialog
prozess wirken. Die Frage nach der Theologizität haben beide Texte implizit im Blick. 

1 »Christliche Beobachter, die eine autoritative jüdische Sicht auf das Christentum suchen, sind viel
leicht von der Vielfalt jüdischer Stimmen verwirrt. Im Judentum gibt es keine zentrale Autorität, 
die mit der römisch-katholischen Kirche vergleichbar wäre. Es gibt weder eine Hierarchie noch ei
ne religiöse Einheit.« Nachama, Andreas/Homolka, Walter: Von der Verachtung zur Kooperation? 
In: HK 4 (2021), 46–50, 50. 

2 Vgl. BJR 11. Vgl. Kapitel 6.2.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Ihre theologischen Argumentationen bilden modellhaft das Spektrum jüdischer Posi
tionen ab. Die Vielfalt jüdischer Stimmen kann dadurch selbstverständlich nur unzu
reichend wiedergegeben werden.3 Angestrebt ist aber wenigstens eine alteritätssensi
ble Darstellung in dialogischem Modus. Die hier vorgelegte katholische Lesart dersel
ben muss selbst wiederum in den Dialog eingespielt werden und ist deshalb stets mit 
der Einladung an Jüd*innen verbunden, diese konstruktiv und kritisch gegenzulesen. 

Das Ringen Soloveitchiks und Heschels um einen theologischen Dialog ist nicht auf 
demselben Problemniveau wie Notger Slenczka und seine Bestreitung des theologischen 
Rangs des Alten Testaments zu verhandeln. Darauf hinzuweisen, verleiht einer Sensibi
lität Ausdruck, die in Dialogprozessen und insbesondere im jüdisch-christlichen Dialog 
gefordert ist. Slenczka ist eine Einzelstimme im christlich-theologischen Diskurs über 
Judentum und Altes Testament. Seine Thesen wurden im deutschsprachigen Raum zwar 
ausführlich diskutiert und einer grundsätzlichen Kritik unterzogen. Noch immer wird 
Notger Slenczka, wenn auch zu Unrecht, als Beispiel für einen nicht überwundenen An
tijudaismus innerhalb der Theologie zitiert. Doch seine Position bildet in keiner Weise 
eine offizielle Lehrmeinung der (in diesem Falle evangelischen) Kirche ab. Ganz anders 
ist das im Fall Soloveitchiks und Heschels. Wie die Rezeptionsgeschichte zeigt, nimmt 
Joseph Soloveitchik mit Confrontation v.a. für das US-amerikanische orthodoxe Juden
tum eine quasi-lehramtliche Stellung ein (Kapitel 4.1.2.1) und Abraham Heschel ist eine 
religiöse Autorität, auf die sich über Denominationen des Reformjudentums übergrei
fend bezogen wird. Mit Grözinger: 

»Heschel als Theologe des Conservative Judaism steht mit seiner Beschreibung des Ju
dentums zwischen den extremen Positionen von Reform und Orthodoxie. Weder lehnt 
er die Halacha im Sinne der Reformer ab, die sich in ihrer Definition des Judentums 
ganz auf den Glauben konzentrieren, noch beschränkt er sich auf die Halacha wie die 
streng Orthodoxen. Vielmehr versucht er, ganz im Duktus der altrabbinischen Weise 
vor der Spaltung in Reform und Orthodoxie, Glauben und Halacha zu verbinden und sie 
beide als unverzichtbare Teile des Judentums zu betrachten.«4 

3 Exemplarisch für die Vielstimmigkeit des Judentums zum Frage nach einem theologischen Dia
log ist eine Debatte aus dem Frühjahr 2021 in der katholischen Monatsschrift Herder Korrespondenz 
zwischen den orthodoxen Rabbinern Jehoschua Ahrens, Avichai Apel und Arie Folger und den libe
ralen Rabbinern Walter Homolka und Andreas Nachama. Abgesehen von den inhaltlichen Streit
themen gibt sie implizit einen zwar nur ersten, aber doch differenzierten Überblick über Rabbi
ner, die sich mit dem jüdisch-christlichen Verhältnis seit dem Mittelalter bis zur Gegenwart aus
einandersetzten und lädt zu einer ausführlichen Beschäftigung mit dieser reichen Tradition ein. 
»Es wäre schade, wenn dem Pluralismus und der Vielstimmigkeit des Judentums im Dialog kein 
Raum gegeben würde.«, so Folger und Avichai. Die Darstellung der Positionen Soloveitchiks und 
Heschels kann nur mit der Hintergrundfolie der Vielstimmigkeit jüdischer Positionen fruchtbar 
werden. Vgl. dazu Ahrens, Jehoschua: Romantische Mysterienreligion. Orthodoxe und liberale jü
dische Perspektiven auf Jesus und das Christentum. In: HK 3 (2021), 20f. Nachama/Homolka: Von 
der Verachtung zur Kooperation?, 46–50. Apel, Avichai/Folger, Arie: Deutlich vielstimmigerer Dia
log. Zum Verhältnis von Judentum und Christentum. In: HK 5 (2021), 46–48. 

4 Grözinger, Karl-Erich: Jüdisches Denken. Theologie – Philosophie – Mystik. Bd. 5: Meinungen 
und Richtungen im 20. und 21. Jahrhundert. Frankfurt a.M.: Campus Verlag 2019, 397. Grözinger 
schreibt weiter: »Allerdings bedeutet dies nicht einfach eine Rückkehr zu einem Status quo ante. 
Vielmehr hat die Betonung des Glaubens durch die Reformtheologie bewirkt, dass der Glaube für 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Jüdische Stimmen zur (Un-)Möglichkeit eines theologischen Dialogs 141 

Rabbiner Joseph Ber Soloveitchik und Rabbiner Abraham Joshua Heschel werden Anfang 
des 20. Jahrhunderts in Osteuropa geboren und wachsen in observanten jüdischen Fa
milien auf. Nach einer Ausbildung innerhalb der jeweiligen jüdischen Gemeinschaften 
gehen die jungen Männer zum Studium der Philosophie nach Berlin, wo beide 1932 pro
moviert werden.5 Das NS-Regime und die Schoah zwingen sie zur Flucht aus Deutsch
land. Soloveitchik geht bereits 1932 nach Boston, Heschel emigriert 1940 nach New York. 
Ab Mitte der 40er Jahre lehren schließlich beide in New York: Soloveitchik an der New York 
Yeshiva University, dem intellektuellen Zentrum der Modern Orthodoxy, Heschel am Jewish 
Theological Seminary, dem intellektuellen Zentrum des Conservative Judaism.6 Mit diesem 
biografischen Hintergrund gehören Soloveitchik und Heschel für Grözinger zu 

»einer fast typischen Gruppe jüdischer Intellektueller, die aus dem ostjüdischem Mi

lieu, teilweise mit einer Zwischenstation im westlichen Europa, vornehmlich in Berlin, 
schließlich in die Vereinigten Staaten von Amerika emigrierten, um dort in führende 
Positionen des öffentlichen jüdischen Lebens und der akademischen Institutionen zu 
gelangen – wie […] Mordecai Kaplan (1881–1883), […] Solomon Schechter (1847–1915), 
oder Marcus Jastrow (1828–1903), Joachim Prinz (1902–1988), Abraham Joshua Heschel 
(1907–1972) und andere.«7 

Trotz dieser biografischen Ähnlichkeiten ist ihr theologisches Schaffen, welches schon 
in den jeweiligen Herkunftsfamilien vorgezeichnet ist, höchst unterschiedlich.8 So
loveitchiks Familie gehört zu den Mitnaggidim, einer litauisch-jüdischen Gemeinschaft, 
die eine Verbindung ihres Glaubens mit Intellektualität und Vernunft anstrebt und in 
deren Mittelpunkt das Studium des Talmud steht. Heschels Familie gehört der jüdisch- 
mystischen Strömung der Chassidim an, die nach emotionaler Nähe zu Gott streben. 
Mit Confrontation verfasst Soloveitchik im Jahr 1964 einen bis heute im orthodoxen 

Heschel eine Prominenz bekam, die er zuvor in der rabbinischen Frömmigkeit so nicht hatte und 
auch die Halacha in einer Weise restituiert wurde, die sie in der Orthodoxie und auch davor so 
nicht hatte, insofern es in der Halacha von Heschel nicht um die minutiösen Details der Halacha- 
Treue ging, sie vielmehr um einen Jewish Way of Life, zu dessen Grundlage das halachische Handeln 
als kultureller Faktor, aber eben nicht in allen juristischen Details gehört.« Ebd. 

5 Vgl. Rothkoff, Aaron/Schwartz, Dov: Soloveitchik, Joseph Baer (1903–1993). In: Michael Beren
baum/Fred Skolnik (Hg.): Encyclopaedia Judaica 18. Detroit, MI: Macmillan Reference USA 22007, 
777–780, 777. 

6 Grözinger bringt beide »jüdisch-theologische Fakultäten« in Zusammenhang mit der deutsch-jü
dischen Reformbewegung und Abraham Geigers Aufsatz »Die Gründung einer jüdisch-theologi
schen Facultät, ein dringendes Bedürfniß unserer Zeit« (s. Grözinger, Karl-Erich: Jüdisches Denken. 
Theologie – Philosophie – Mystik. Bd. 3: Von der Religionskritik der Renaissance zu Orthodoxie 
und Reform im 19. Jahrhundert. Frankfurt a.M. u.a.: Campus Verlag 2019, 579–582) und verweist 
auf den großen Einfluss Schleiermachers auf das dezidiert als »theologisch« deklarierte jüdische 
Denken. Vgl. Grözinger: Jüdisches Denken, Bd. 5, 35f. 

7 Eb. 291. Markus Krah widmet dieser Erscheinung eine eigene Monografie: ders.: American Jewry 
and the Re-Invention of the East European Jewish Past (New Perspectives on Modern Jewish Histo
ry 9). Berlin/München/Boston: De Gruyter 2017. 

8 Zu den biografischen Überschneidungspunkten zwischen Soloveitchik und Heschel vgl. Kimel

man: Rabbis Joseph B. Soloveitchik and Abraham Joshua Heschel on Jewish-Christian Relations, 
251–253. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Judentum als autoritativ rezipierten Aufsatz zur Möglichkeit des jüdisch-christlichen 
Dialogs.9 Er schließt darin einen jüdisch-christlichen Dialog über theologische Fragen 
aus, bleibt aber inhaltlich und textpragmatisch offen. Heschel, der vor allem im Re
formjudentum rezipiert wird, spricht sich mit No Religion Is an Island (1965) für einen 
theologischen Dialog aus, sofern von Seiten der Kirche auf jeglichen Missionsversuch 
verzichtet würde. 

4.1 Jüdischer Einspruch 
Joseph B. Soloveitchiks Confrontation (1964) 

Der 1903 in Prożana in eine angesehene Familie jüdischer Intellektueller geborene Jo
seph Dov (Ber) Soloveitchik ist die zentrale Figur für das moderne orthodoxe Judentum 
vor allem in den USA.10 Mit seinen Hauptwerken The Halakhic Man und The Halakhic Mind 
prägt er bis heute das religiöse Selbstverständnis der (US-amerikanischen) Orthodoxie. 
Sein in der Praxis des jüdisch-christlichen Dialogs wirkmächtiger Aufsatz, der bis heu
te als normativ rezipiert wird, ist Confrontation. Soloveitchiks darin vertretene Haltung 
und theologisch feinsinnige Argumentation wird häufig verkürzt wiedergegeben mit der 
Formel ja zum Dialog über gesellschaftliche, politische und soziale Themen, nein zu ei
nem theologischen Dialog.11 

9 Soloveitchik, Joseph B.: Confrontation. In: ders.: Confrontation and Other Essays. New Milford/ 
Jerusalem: Maggid 2015, 85–114. Vgl. dazu Folger, Arie: Wie hat sich das jüdisch-katholische Ver
hältnis seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil verändert? In: DBK/ORD (Hg.): Zwischen Jerusalem 
und Rom. Dokumentation der gemeinsamen Fachtagung der Deutschen Bischofskonferenz und 
der Orthodoxen Rabbinerkonferenz Deutschland (ORD) am 3./4. November 2019 in Berlin (Arbeits
hilfen 314). Bonn: o. V. 2020, 7–21, 10: »Im Gegensatz zu einigen anderen orthodoxen rabbinischen 
Gruppen hat sich der RCA der interreligiösen Arbeit mit der katholischen Kirche geöffnet, er hält 
jedoch bis zum heutigen Tag an den Prinzipien ihres bedeutenden Gelehrten [Soloveitchik– AS] 
fest. Viele orthodoxe Rabbiner außerhalb der USA haben diese Richtlinien ebenfalls übernom

men.« Allgemein zum Term »Orthodoxie« und der Frage, ob aufgrund der Pluralisierung des Phä
nomens Orthodoxie »die Bezeichnung ›Orthodoxie‹ noch auf die Realität des 21. Jahrhunderts an
gewendet werden darf« s. ausführlicher Bollag, Michel: Auf dem Weg zum Paradigmenwechsel 
im Verhältnis des Judentums zum Christentum. In: Jehoschua Ahrens/Karl-Hermann Blickle/David 
Bollag/Johannes Heil: Hin zu einer Partnerschaft zwischen Juden und Christen. Die Erklärung or
thodoxer Rabbiner zum Christentum. Berlin: Metropol 2020, 124–134, 125. 

10 Vgl. dazu Korn, Eugene: The Man of Faith and Religious Dialogue. Resisting »Confrontation« after 
Forty Years. 23. November 2003, o.S.: https://www.bc.edu/content/dam/files/research_sites/cjl/t 
exts/center/conferences/soloveitchik/Korn_23Nov03.htm (10.02.2025). Ein ausführliches Portrait 
Soloveitchiks und seiner Hauptwerke findet sich in Grözinger: Jüdisches Denken, Bd. 5, 291–388 
(Teil III, Kapitel I: Erkenntnistheorie, Philosophie und Halacha – orthodoxe Annäherung an die Mo

derne – Josef Dov (Ber) Ha-Levi Soloveitchik). 
11 In der Dialogpraxis kommt es im Rekurs auf diesen Text deshalb häufig zu Ungenauigkeiten und 

Verschiebungen. Nicht selten werden Soloveitchik Argumentationen und Positionen zugeschrie
ben, die bei genauer Analyse von Confrontation nicht haltbar sind. Ein Beispiel dafür ist ein Inter
view in der österreichischen Wochenzeitschrift Die Furche zum Tag des Judentums im Januar 2020. 
Der Gemeinderabbiner der Israelitischen Kultusgemeinde Wien, Schlomo Hofmeister, wird darin 
gefragt: »Die Furche: Juden und Christen sollen zumindest so leben, dass sie miteinander auskom

men. Ist aber auch so etwas wie ein religiöser Dialog möglich? Hofmeister: Das ist der von Ihnen 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bc.edu/content/dam/files/research_sites/cjl/texts/center/conferences/soloveitchik/Korn_23Nov03.htm
https://www.bc.edu/content/dam/files/research_sites/cjl/texts/center/conferences/soloveitchik/Korn_23Nov03.htm
https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bc.edu/content/dam/files/research_sites/cjl/texts/center/conferences/soloveitchik/Korn_23Nov03.htm
https://www.bc.edu/content/dam/files/research_sites/cjl/texts/center/conferences/soloveitchik/Korn_23Nov03.htm


4 Jüdische Stimmen zur (Un-)Möglichkeit eines theologischen Dialogs 143 

4.1.1 Grundlinien seines Lebens und Denkens: 
Judentum – Wissenschaft – Moderne 

Soloveitchik gilt neben Samson Raphael Hirsch als Vordenker der modernen Orthodoxie. 
Mit seinem Werk reagiert er auf die Herausforderungen des Judentums im Zeitalter der 
Moderne. Er bietet ein leistungsstarkes Modell, das noch heute Grundlage für die Identi
tät der modernen Orthodoxie ist. Gemäß der »Neunzehn Briefe« (1836) Samson Raphael 
Hirschs12 geht es in der Modern Orthodoxy um eine jüdische Existenz, die sich ausdrück
lich gesellschaftlich, kulturell und politisch engagiert und den Erwerb säkularen Wissens 
fordert und fördert.13 Soloveitchik verschreibt sein ganzes Leben dieser Idee. Andreas 
Verhülsdonk verweist jedoch auf eine problemgeschichtliche Verschiebung: Wo Samson 

beschriebene pragmatische Dialog zwischen den Religionsgesellschaften. Es ist dieser praktisch- 
zivilgesellschaftliche Dialog. Es geht um das Zusammenleben. Es geht darum, Vorurteile abzubau
en, aber auch gemeinsame Herausforderungen gemeinsam anzugehen. Wir haben große Solida
ritätsbekundungen unter den Religionsgesellschaften. Einstimmige Beschlüsse wurden gefasst, 
welche Einschränkung von Religionsfreiheit einzelner Religionen betrifft – Stichwort Kopftuch
verbot, wo sich gerade auch die katholische Kirche sehr vehement dagegen ausgesprochen hat. 
Dies ist in anderen Ländern nicht der Fall. In Österreich ist das anders. Es gibt hier einen solidari
schen Ansatz. Der theologische Austausch ist nicht das, worum es im interreligiösen Dialog geht. 
Es gibt wohl Vorträge von Rabbinern in christlichen Gemeinden, um dort das Judentum verständ
lich zu machen. Aber das ist nicht das Zentrum des interreligiösen Dialogs, um den es eigentlich 
geht. Die Fragen des Klima- und des Umweltschutzes sind hier als zentrales Thema des interreli
giösen Dialogs bedeutender. Für einen Religionsvertreter ist alles, was in der Welt geschieht, nicht 
profan. Alles hat einen religiösen, sakralen Aspekt. Die gemeinsamen Werte sind hier ausschlag
gebend. Es geht hier nicht darum, im rituellen, sondern im wirklichen Leben etwas gemeinsam zu 
tun.« Nägele, Benjamin/Hofmeister, Schlomo: »Weiter als andere Länder«. Interview über Juden in 
Österreich, Antisemitismus, Muslime im Land, die neue Regierung sowie den christlich-jüdischen 
Dialog. In: Die Furche 3 (2020), 3f., 4. Hofmeisters Aussage zeigt deutliche Reminiszenzen an So
loveitchik, ohne ihn explizit zu nennen. Zugleich ist das Statement nicht frei von Unklarheiten: 
Einerseits spricht Hofmeister davon, dass es im interreligiösen Dialog nicht um einen theologi
schen Austausch gehe (dahinter steht bereits ein sehr konkretes Dialogverständnis, nämlich Dia
log als praktische Zusammenarbeit im zivilgesellschaftlichen Bereich, Kapitel 1.1.3). Andererseits 
hält er fest, dass »alles, was in der Welt geschieht, nicht profan [ist]. Alles hat einen religiösen, 
sakralen Aspekt. Die gemeinsamen Werte sind hier ausschlaggebend.« Ebd. Dann bliebe jedoch 
zu klären, warum das theologale Moment jener Werte, von denen Hofmeister spricht, und die er 
gewiss aus seinem jüdischen Glauben gespeist verstanden haben will, im Dialog kein Thema sein 
soll. Selbstverständlich ist zu beachten, dass es sich hier im Rahmen eines Interviews um spontane 
mündliche Äußerungen handelt und nicht um eine differenzierte wissenschaftliche Abhandlung. 
Aber vielleicht gerade deshalb ist dieses Beispiel geeignet zu zeigen, in welcher Weise Soloveitchik 
im jüdisch-christlichen Gespräch begegnen kann und warum es so wichtig ist, sich von christlicher 
Seite genau mit ihm auseinanderzusetzen. 

12 Hirsch, Samson Raphael: Neunzehn Briefe über Judentum. Als Voranfrage wegen Herausgabe von 
»Versuchen« desselben Verfassers über »Israel und seine Pflichten«. Hg. v. Ben Uziel. Zürich: Verlag 
Morascha 1987. 

13 Zur Modern Orthodoxy, die in der deutschen jüdischen Reformbewegung ihre Wurzeln hat und das 
amerikanische Judentum bis heute prägt: Grözinger: Die Moderne Orthodoxie – Centralist Ortho
doxy – Inklusion trotz Abgrenzung – Im Sinne des alten Israel-Begriffes. In: ders.: Jüdisches Den
ken, Bd. 5, 193–198. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Raphael Hirsch Mitte des 19. Jahrhunderts noch um ein gesellschaftlich engagiertes Ju
dentum wirbt, sieht Soloveitchik mehr als ein Jahrhundert später die Gefahr eines sich in 
politischem und humanitärem Engagement auflösenden Judentums.14 Demgegenüber 
gewinnt bei ihm deshalb, so sieht es auch Christian M. Rutishauser, das jüdische Religi
onsgesetz (Halacha) an Bedeutung als Einheits- und Identitätsmarker für die Orthodo
xie. 

»Die Originalität von Soloveitchiks Denken besteht […] darin, das jüdische Selbstver
ständnis aus halachischer Perspektive zu erfassen und die Halacha dadurch zu einer 
weltanschaulichen Matrix zu erheben. Mit diesem ungewohnten Rückgriff auf das jü
dische Religionsgesetz stellt er das Spezifikum des rabbinischen Judentums schlecht
hin ins Zentrum, macht doch die Halacha von der Antike bis in die Moderne seine cha
rakteristische Grundlage aus. In diesem Sinne sieht Soloveitchik in der Halacha den 
genuinsten Ausdruck jüdischer Identität und erfasst sie als deren Kern, der nicht nur 
das Verhalten bestimmen soll, sondern auch jedwelchen intellektuellen und emotio

nalen Zugang zur Wirklichkeit. So entwickelt er eine philosophische Konzeption der 
Halacha als ideales System und legt damit den Grundstein für eine jüdische Weltan

schauung.«15 

Soloveitchik hinterließ mit nur zwei größeren Abhandlungen ein schlankes Œuvre.16 
Dennoch gibt es bis heute keine kritische Gesamtdarstellung seiner religionsphiloso
phischen Grundlagen, welche oft mit den Schlagwörtern Neukantianismus, Existentia
lismus und Phänomenologie bezeichnet werden.17 

14 Vgl. Verhülsdonk: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 116. 
15 Rutishauser, Christian M.: Josef Dov Soloveitchik. Einführung in sein Denken (Judentum und Chris

tentum 14). Stuttgart: Kohlhammer 2003, 13f. (mit Verweis auf Berkovits, Eliezer: Authentic Juda
ism and Halakha. Judaism 19/1. Verlag 1970, 66–76, 66f.). 

16 Soloveitchik hinterlässt lediglich zwei größere Abhandlungen (The Halakhic Mind und ›Isch 
ha-Halacha/The Halakhic Man) die er bereits in der Mitte der 40er Jahre verfasst, die allerdings erst 
später veröffentlicht werden, sowie eine Reihe kleinerer Aufsätze. Vgl. dazu auch das Literaturver
zeichnis bei Rutishauser: Soloveitchik, 275f. Den Großteil bilden nach seinem Tod veröffentlichte 
Mitschriften seiner Vorträge durch seine Schüler. Detaillierten Einblick dazu bietet ebd. 13f. 

17 Darauf verweist auch Kolbrener: »It is worth mentioning at the outset that though a critical evalua
tion of Halakhic Mind is surely a desideratum, the Rav’s philosophical oeuvre has to a great extent 
been lost on a potential readership.« Kolbrener, William: Towards a Genuine Jewish Philosophy: 
Halakhic Mind’s New Philosophy of Religion. In: Tradition 30 (1996) 3, 21–43, 21. Christian Bermes 
weist darauf hin, dass es generell Kennzeichen der Philosophie des 20. Jahrhunderts ist, dass die 
Vernunft neu entdeckt wird und in unterschiedlichen Settings auf ihre Leistbarkeit hin durchge
spielt wird. Das hat eine Pluralisierung und Heterogenisierung philosophischer Ansätze zur Folge. 
Tatsächlich kann man nicht mehr von »der« Philosophie des 20. Jahrhunderts sprechen: »Schu
len und Strömungen wie etwa Neukantianismus, Phänomenologie, Existenzphilosophie, Herme

neutik, Lebensphilosophie, Kritische Theorie, Analytische Philosophie, Logischer Empirismus oder 
auch Strukturalismus und Poststrukturalismus stehen teilweise unvermittelt nebeneinander. Be
reits diese Pluralität unterscheidet das 20. Jahrhundert von den vorhergehenden Jahrhunderten. 
Nichts aber dürfte falscher sein, als diese Vielfältigkeit im Sinne von Unentschlossenheit oder 
Beliebigkeit zu deuten. Denn die Eigenständigkeit der Philosophie gegenüber den Einzelwissen
schaften oder gegenüber literarischen Deutungen und religiösen Weltbildern ist nicht einfach 
durch die Spezifik der Gegenstände ihres Fragens bestimmt (etwa nach Sein, Wahrheit, Sinn, Tod 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Jüdische Stimmen zur (Un-)Möglichkeit eines theologischen Dialogs 145 

»Ein Problem für die Darstellung von Soloveitchik […] ist es, dass die […] Haupttexte 
nicht unerhebliche Differenzen der Auffassungen bieten, die man recht eigentlich als 
eine Entwicklung des Denkens und damit in biographischer Abfolge darbieten sollte 
[…]. […] Denn die moderne Philosophie, die im Denken von Soloveitchik wirksam wird, 
ist nicht eine einzige. Man kann bei ihm eher von einer philosophischen Entwicklung 
sprechen, die sich sukzessive in seinen nacheinander folgenden Werken ausdrückt. Um 
mit Dov Schwartz zu sprechen: Das Buch ›Isch ha-Halacha [1944 – AS] ist als eine er
kenntnistheoretisch-idealistische Schrift – im Sinne der Marburger Schule Hermann 
Cohens und Paul Natorps – zu betrachten, die Schriften U-vikaschtem mi-scham [1979 – 
AS] und The Halakhic Mind [verfasst 1944, publiziert 1956] gehen im Duktus der philo
sophischen Phänomenologie von Edmund Husserl, Max Scheler und anderen einher, 
während schließlich The Lonely Man of Faith [1965 – AS] als Ausdruck des Existentialis
mus vor allem vom Geiste Søren Kierkegaards gesehen werden kann.«18 

Die wissenschaftstheoretische Schrift The Halakhic Mind ist bis heute nur wenig rezipiert. 
Doch sowohl Christian M. Rutishauser als auch Carl Feit, Daniel Rynhold und William 
Kolbrener kommen darin überein, dass Soloveitchiks gesamtes Werk und insbesondere 
seine Haltung zum jüdisch-christlichen Dialog maßgeblich davon geprägt ist.19 

4.1.1.1 Epistemischer Pluralismus: ein neues Paradigma 
(The Halakhic Mind – Teil I und II) 

In der 1944 bereits verfassten, aber erst 1986 in den USA publizierten Schrift The Halak
hic Mind strebt Soloveitchik nach einer Vermittlung der jüdischen Tradition an die mo
dernen Wissenschaften und die methodischen Standards, die sie vorgeben. Nicht nur 
The Halakhic Mind sondern Soloveitchiks gesamtes Schaffen zeugt von einer umfassen
den Kenntnis westlicher Philosophie. Aber er war nicht nur mit den philosophischen 
Strömungen seiner Zeit vertraut, sondern er verfolgte auch die systemsprengenden Ent
wicklungen in den Naturwissenschaften in Folge der Quantenphysik und der Allgemei
nen Relativitätstheorie mit großem Interesse.20 Für Soloveitchik konnten die revolutio

etc.), sondern ebenso, wenn nicht sogar in erster Linie, durch die Form, in der die Philosophie da
nach fragt. In diesem Sinne steht die Heterogenität der Zugänge nicht einfach für ein buntes Pot
pourri unterschiedlicher Themen, sondern für das Ringen um die Form philosophischen Fragens.« 
Bermes, Christian: Die Philosophie des 20. Jahrhunderts. In: ders.: Kindler Kompakt Philosophie 
20. Jahrhundert. Stuttgart: Springer 2017, 9–27, 10. Das ist die denkerische Gemengelage, mit der 
Soloveitchik sich auseinandersetzt und die er produktiv macht für seine Philosophie des Juden
tums. 

18 Grözinger: Jüdisches Denken, Bd. 5, 295f (mit Verweis auf Schwarz, Dov: Haguto ha-filosofit schel 
ha-Rav Soloveitchik, Ramat Gan 2008 – 2015, Bd. 1, 8. Englische Ausgabe: Religion or Halakha. The 
Philosophy of Rabbi B. Soloveitchik. Leiden – Boston, 2007). 

19 Vgl. dazu ausführlich Rutishauser: Soloveitchik, v.a. 47–106 (»Kapitel II: Religionsphilosophische 
Grundgedanken«); sowie die beiden Aufsätze Kolbrener: Towards a Genuine Jewish Philosophy, 
11–21 und Rynold, Daniel: The Philosophical Foundations of Soloveitchik’s Critique of Interfaith 
Dialogue. In: HTR 96 (2003) 1, 101–120. 

20 »In der zentralen erkenntnistheoretischen Schrift The Halakhic Mind setzt sich Soloveitchik mit der 
gesamten crème der europäischen und amerikanischen Philosophie sowie mit den Theoremen 
der modernen, philosophisch argumentierenden, Physiker auseinander. […] In ihr werden zahllo
se nichtjüdische wie auch jüdische Philosophen und Naturwissenschaftler genannt, besprochen, 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

nären Erkenntnisse der Quantenphysik und Relativitätstheorie, welche die Newton’sche 
Erkenntnistheorie ab dem 19. Jahrhundert ins Wanken bringen, die Geisteswissenschaf
ten nicht unberührt lassen. Doch die Antworten der Philosophie darauf waren für So
loveitchik unzureichend (vgl. Teil I und II von The Halakhic Mind). 

Was für die Naturwissenschaften Standard wurde, solle prinzipientheoretisch und 
insbesondere epistemologisch auch in der Philosophie ankommen: Es gibt keinen objek
tiven Referenzrahmen und keine objektiven Daten. Die Relativitätstheorie zeige, dass er
hobene Daten nur in Abhängigkeit von einem subjektiven Referenzrahmen existierten.21 
Wissenschaftstheoretisch gewendet bedeutet das für Soloveitchik notwendigerweise ei
ne Pluralisierung wissenschaftlicher Methoden. Es brauche unterschiedliche Methoden, 
um Erkenntnisse über die komplexe Wirklichkeit gewinnen zu können. Diese Metho
denvielfalt führe auch zu einer Ergebnisvielfalt und damit zu einer Vielzahl an mögli
chen Sichtweisen und Perspektiven auf die Wirklichkeit.22 Soloveitchik sieht darin die 
Chance für Religionen, ihre religiöse Sichtweise auf den Menschen und die Welt als le
gitim und sogar gleichberechtigt neben naturwissenschaftlichen und philosophischen 
Zugängen zu erweisen.23 Die klassische Religionsphilosophie habe darauf jedoch keine 
Antwort: 

»The homo religiosus moves in a concrete world full of color and sound. He lives in his 
immediate, qualitative environment, not in a scientifically constructed cosmos. Hence, 
as long as cognition was the exclusive privilege of the scientist (and of the philosopher 
who followed in his traces), the home religiosus sought a haven in other spheres. The
ories of sentimental (Rousseau, Schleiermacher) and ethico-volitional (Kant, Fichte, 
Cohen) origin gave substance to the religious experience. However, by accepting plu
ralistic interpretations of reality, philosophy released the homo religiosus from his fet
ters and encouraged him to interpret the polychromic and polyphonic appearances im

pinging upon him, the one of his psychosomatic being. In contrast with the scientist, 
the homo religiosus is unable to bifurcate reality; the world he knows is unable to bifur
cate reality; the world he knows is identical with the world he experiences. The homo 
religiosus must regain his position in the cognitive realm. He is no longer the emotional 

eingeordnet und kritisiert. Sie kann meines Erachtens deshalb als der eigentliche archimedische 
Punkt in Soloveitchiks Denken betrachtet werden, von dem aus sich die übrigen Abzweigungen 
verstehen und begründen lassen und vor allem auch das Verständnis der unverrückbaren Bastion 
dieses orthodoxen Denkers, nämlich der Halacha.« Grözinger: Jüdisches Denken. Bd. 5, 296. 

21 Soloveitchik, Joseph B.: The Halakhic Mind. An Essay on Jewish Tradition and Modern 
Thought. New York/London: Seth Press 1986, 25 (mit Blick auf die Heisenberg’sche Unschär
ferelation): »The reciprocal relation of phenomenon and experiment and the interference of the 
latter (the light beam) with the objective occurrence of the former (the state of the particle) as 
implied in the principle of Indeterminacy, must remit the entire classic relation of subject-object 
for reconsideration; the claim of the natural sciences to absolute objectivity must undergo a 
thorough revision.« 

22 Vgl. Soloveitchik: The Halakhic Mind, 16. 
23 »Damit erhebt Soloveitchik den Anspruch, dass die religiöse Weltsicht, Welterkenntnis und Welt

deutung, gleichberechtigt neben den beiden anderen Wissenschaftsdisziplinen des Naturfor
schens und der Philosophie stehen müsse. Und dies, weil die Religion dezidiert ein Erkenntnisin
teresse verfolge und nicht nur ein ich bezogener Erlebnisraum sei.« Grözinger: Jüdisches Denken. 
Bd. 5, 298. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Jüdische Stimmen zur (Un-)Möglichkeit eines theologischen Dialogs 147 

creature, swayed by abstruse sentiments and ephemeral feelings; nor is he the ethical 
idealist in eternal quest for sanction and authority. He is a cognitive type, desiring both 
to understand and interpret. Reality, as the object upon which the cognitive act is di
rected, can no longer be the concern of the scientist and philosopher only, but also that 
of the homo religiosus.«24 

So gäbe es zwei Lager: Einige Religionsphilosophen stellten sich unter das Diktat der Na
turwissenschaften und versuchten Religion rationalistisch, mit naturwissenschaftlichen 
Methoden empirisch zu rekonstruieren.25 Daraus resultiere jedoch ein idealistisch kon
struierter Religionsbegriff, der, so Rutishauser, »das Partikulare, Subjektive und Qualita
tive, das für die Religion so entscheidend ist«26 nicht erfassen kann. Die zweite Gruppe 
seien jene Philosophen, welche vor allem mit dem Paradigma der Erfahrung arbeiten. 
Deren Methodologie ist für Soloveitchik jedoch zu wenig empirisch, »non-scientific«.27 
Der Erfahrungsbegriff sei zu unterkomplex für die philosophische Darstellung von Re
ligion. Zwar stellt Soloveitchik die subjektive Innerlichkeit als den eigentlichen Ort der 
Gottesbegegnung nicht in Frage. Doch als Ansatz für eine Methodik der Religionsphilo
sophie hält Soloveitchik sie für ungeeignet, denn, so Rutishauser, »Riten, heilige Schrif
ten, religiöse Lehren und Institutionen, die wesentliche Bestandteile der Religion dar
stellen, werden dabei nicht in ihrem eigenen Wert erfasst. Sie werden zu Folge und Pro
dukt der religiösen Erfahrung degradiert.«28 Andreas Verhülsdonk erinnert daran, dass 
Soloveitchik schon in Ish ha-Halakhah 1944 religionsphilosophische Entwürfe, die Religi
on aus Gefühl und subjektiver Erfahrung ableiten, ablehnt: »[Soloveitchik – AS] plädiert 
für ein dezidiert intellektuelles Verständnis von Religion, das sich in begrifflicher Klar
heit und logischer Kohärenz an den Wissenschaften orientieren soll. Hier zeigt sich der 
Talmudgelehrte, der die litauische Tradition rationaler Talmudauslegung (›Brisker Me
thode‹) fortsetzt.«29 

24 Vgl. dazu auch Soloveitchik: The Halakhic Mind, 10: »As a matter of fact, philosophy is not, as yet, 
fully cognizant of the new perspectives that have been disclosed in the various fields of math

ematics and physics, perspectives which transcend the confines of the empirical and reach into 
the speculative and metaphysical. At the same time, it is nonetheless true that the basic concepts 
of theoretical philosophy, as posited by Descartes, Kant and other schools, in obeisance to mod

ern science, are totally incommensurable with the new scientific constructs. The classical concept 
of time, space, causality, quantity, substance etc., are inadequate for interpreting the new vistas 
opened by the mathematical sciences.« 

25 Vgl. Soloveitchik: The Halakhic Mind, 12: »The first group, consisting of the so-called logical posi
tivists, empiricists and physical realists (upon whom men like Poincaré, Mach, Avenarius, Russell, 
and Whitehead exercised great influence) limited the cognitive task of philosophy to the analysis 
of scientific concepts and methods.« 

26 Rutishauser: Soloveitchik, 48. 
27 Soloveitchik: The Halakhic Mind, 12f. Hier hat Soloveitchik, ohne explizit Namen zu nennen, wohl 

vor allem subjektzentrierte Ansätze liberaler Religionsphilosophie in der Tradition Schleierma

chers im Blick. Vgl. erneut Soloveitchik: The Halakhic Mind, 40; ähnlich in 77. 
28 Rutishauser: Soloveitchik, 52f. 
29 Verhülsdonk: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 111 mit Verweis auf Soloveitchik: The Halakhic Man, 

141 (FN 4): »[…] religion should ally itself with the forces of clear, logical cognition, as uniquely 
exemplified in the scientific method, even though at timest he two might clash with one another, 
[…]«. Zu Rabbi Hayyim Soloveitchik und die »Brisker Methode« vgl. Kapitel 4 FN 54. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Nicht nur Soloveitchiks Familientradition findet in dieser Konzeption eine Fortset
zung, sondern auch der Neukantianismus Hermann Cohens, den Soloveitchik in seiner 
Dissertation aufarbeitete, hallt hier nach (s. den folgenden »Exkurs: Neukantianismus 
und jüdische Philosophie bei Hermann Cohen«). 

Diese scheinbare Krise der Philosophie nutzt Soloveitchik nun gerade als kreativen 
Raum, um einen eigenen religionsphilosophischen Theorieansatz zu entwickeln (im 
dritten Teil von Halakhic Mind). Mit der Eröffnung eines epistemologischen Pluralismus 
vor allem im Gefolge der Relativitätstheorie könne die Naturwissenschaft das Paradig
ma der Wissenschaftlichkeit nicht mehr exklusiv für sich beanspruchen: »Hence, the 
alleged homogeneity of the logical category was but a naive illusion on the part of the 
classical philosopher. Sober epistemological facts demonstrate the heterogeneity and 
pluralistic character of the most basic cognitive methods. The physical aspect is but one 
of many.«30 

Die Geisteswissenschaften sind dabei auf andere Erkenntnisformen angewiesen als 
die Naturwissenschaften, da sie sich nicht mit unveränderlichen Gesetzmäßigkeiten be
schäftigen, sondern mit stetig sich ändernden Lebenserscheinungen.31 Darin liege die 
Chance für die Etablierung einer religionsphilosophischen Neukonzeption: »[Epistemo
logical] pluralism asserts only that the object reveals itself in manifold ways to the sub
ject, and that a certain telos corresponds to each of these ontical manifestations. Sub
sequently, the philosopher or scientist may choose one of the many aspects of reality in 
compliance with his goal.«32 

Soloveitchik entwickelt Religion als eigenständige Form der Welterkenntnis und auf 
dieser Basis eine eigenständige religiöse Hermeneutik. Zuvor muss Soloveitchik aller
dings begründen, dass Religionen tatsächlich einen kognitiven Zugriff auf die Welt an
streben.33 Diesen Beweis findet Soloveitchik in Husserls Intentionalitätskonzept: Jeder 
Bewusstseinsakt ist ein Bewusstsein von etwas und damit auf Erkenntnis dieses etwas aus
gerichtet. »The theory of intentionality states that every physical act is intentional in its 
character. By intentionality we understand an act coordinated with an object.«34 Auch 
das religiöse Bewusstsein sei stets auf ein Objekt gerichtet: 

»The religious act is psychical and hence intentional. It is coordinated with an object 
which the homo religious must interpret and appraise before suiting it to his specific 
religious needs. Knowledge is the prerequisite of any psychical act, however simple. 

30 Soloveitchik: The Halakhic Mind, 14. 
31 Vgl. dazu ebd. 14f.: »As a matter of fact, the foregoing argument is warranted by the later advance

ment of an independent humanistic methodology. Contrary to all naturalistic and positivistic at
tempts (including classical associationism and modern behaviorism) to subserve the spirit to the 
quantifying methods of the scientist, the humanistic sciences have developed specific indepen
dent standards.« Soloveitchik: The Halakhic Mind, 14f. 

32 Ebd. 16. 
33 Vgl. dazu ebd. 41: »[W]herein is the proof that there is an implicit cognitive function in the reli

gious act? After all, there is no direct logical connection between epistemological pluralism and 
the cognitive character of religion.« Damit folgt er einem Grundanliegen Cohens, der nach den 
kognitiven Gehalten religiöser Wahrnehmung fragte. 

34 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Jüdische Stimmen zur (Un-)Möglichkeit eines theologischen Dialogs 149 

It is manifest, therefore, that the religious act, with its intricate structure and all-en
veloping character, contains intrinsic cognitive components.«35 

Wegen ihres spezifischen Zugriffs auf die Wirklichkeit sei es nach Soloveitchik Aufgabe 
der Religionsphilosophie, eine eigenständige Epistemologie zu entwickeln (Karl Erich 
Grözinger spricht von einer religiösen Epistemologie)36: 

»The philosophy of religion, if it is earnest in its leanings towards religious noesis, must 
develop a specific epistemology. Such a discipline would examine basic concepts and 
forms of reality and put them into the religious frame. Should this task be undertaken, 
it would be discovered that many concepts employed by science and philosophy are 
incompatible with religious theoretical schemes. Elementary concepts such as time, 
substance, causality and reality, in order to become eligible for religious knowledge, 
must be reviewed and reinterpreted. In formulating this outlook, the religious person 
could then avail himself of conceptual ap-parata reshape of his cognitive needs.«37 

Wie diese aussehen kann, ist im Anschluss an den Exkurs zu klären.  

Exkurs: Neukantianismus und jüdische Philosophie bei Hermann Cohen (1843–1918) 
Der Neukantianismus entsteht im 19. Jahrhundert als Antwort auf die Krise des traditio
nellen Judentums. Angesichts der Entstehung einer bürgerlichen Gesellschaft, von Auf
klärung und historischer Kritik werden das traditionelle Offenbarungsverständnis und 
überlieferte religiöse Lebensformen erschüttert. Außerdem war mit der Aufklärung das 
Verständnis des Judentums als Religion schlechthin zerbrochen, »die bis dahin gültige 
Identität von Judentum, jüdischem Volk und jüdischer Religion« aufgelöst.38 Sowohl für 
Moses Mendelssohn (1729–1786) als auch für Saul Ascher (1767–1822) war das Judentum 
eine konkrete Erscheinungsform des anthropologisch universalen Phänomens Religion 
neben anderen. Die jüdischen Denker des 19. Jahrhunderts hatten sich angesichts die
ses Erbes von Mendelssohn und Ascher aus dem 18. Jahrhundert vor allem mit der Fra
ge nach einer Verhältnisbestimmung von Judentum und Religion auseinanderzusetzen. 
Und eine zweite diskursbestimmende Frage tat sich auf: Für Mendelssohn bildete das 
Fundament des Judentums das geoffenbarte Gesetz. Für Ascher hingegen war jede Reli
gion und damit auch das Judentum im Glauben grundgelegt.39 War die jüdische Religion 
nun Gesetzesreligion oder Glaubensreligion? Damit sind die Pole des Diskursfeldes abge
steckt, dem die jüdische Philosophie des 19. Jahrhunderts nicht ausweichen kann. In der 

35 Ebd. 44. 
36 Vgl. Grözinger: Jüdisches Denken. Bd. 5, 304–310 (»Die religiöse Epistemologie«). 
37 Soloveitchik: The Halakhic Mind, 46f. 
38 Vgl. Grözinger: Jüdisches Denken. Bd. 3, 477. Vgl. dazu ausführlich ebd. 477–488. Grözinger spricht 

von einem »Dilemma jüdischer Identität«, das im 19. Jahrhundert – im Zeitalter einer Neuorientie
rung und Konfessionalisierung des Judentums – philosophisch und theologisch bearbeitet werden 
muss. 

39 Vgl. ebd. Ascher ist es auch, der Religion mit Kultur zusammenschließt: In Leviathan entwirft er 
Religion in erster Linie als Erzeugnis der menschlichen Kulturtätigkeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts bot der Idealismus Samson Raphael Hirschs und sei
ne zeitgemäße Rekonstruktion des Judentums als rational begründete Religion, sogar 
als absolute Religion die entscheidende Referenz. In der Folge entwarfen Abraham Gei
ger, Salomon Formstecher und Hermann Cohen eigene Konzepte: »Die Publikationen 
dieser Autoren zeigen […], dass das Verhältnis des Juden zu seinem Judentum fraglich 
geworden war: Ist das Judentum ein Volk oder eine Religion? Und wenn man sich da
für entschieden hatte, das Judentum sei eine Religion, musste geklärt werden, was dies 
denn sei, die Religion, und worauf sie gründet.«40 

Hermann Cohen sieht in einer Rückbesinnung auf Kants transzendentalen Idealis
mus eine Möglichkeit, auf diese Herausforderungen zu reagieren und das Judentum als 
die wahrhaft geistige, aufgeklärte und universale Religion zu verteidigen. Zugleich wer
den mit einer Vermittlung an Kant jüdische Traditionen und Konzepte anschlussfähig 
für das Selbstverständnis des autonomen bürgerlichen Subjekts und den Fortschritts
pathos des 19. Jahrhunderts.41 Cohen wurde 1843 in Coswig geboren. Zusammen mit 
Paul Natorp (*1854, +1924) gilt er als Begründer der Marburger Schule. Seine gesammel
ten Jüdischen Schriften42 sind sein Vermächtnis als Erneuerer des Judentums im 19. Jahr
hundert in Deutschland. In seinem frühen Werk sinnt er nach einer Neuinterpretation 
Kants (»kritischer Idealismus«), indem er ihn im Sinne eines Logizitätsansatzes weiter
entwickelt.43 Erst später beschäftigte er sich vor diesem Hintergrund religionsphiloso
phisch mit dem Judentum. In seinem Spätwerk strebt er eine Versöhnung des Juden
tums mit der Kant’schen Philosophie an, weil er von der großen Anschlussfähigkeit vor 
allem seiner Überlegungen zur Ethik überzeugt ist: »Für den Neu-Kantianer Cohen war 
das oberste Ziel seiner Befassung mit Religion zunächst nachzuweisen, dass die Religion 
Anteil an der systematischen Erkenntnisarbeit der Philosophie und damit an der Logik 
habe – weshalb er vom Judentum als einer Religion der Vernunft sprach.«44 

So falle beispielsweise die Kant’sche Ethik mit der Religion des Judentums zusam
men, ohne einfach in ihr aufzugehen, weil das Judentum nie vernunftwidrig sei. Eine 

40 Ebd. 478. Hirsch, Geiger, Formstecher und Cohen »werden sich […] mit der Religionsfrage, mit der 
Grundlage der Religion, Gesetz oder Glaube, beziehungsweise Vernunft oder Gefühl, mit dem We

sen der Prophetie und schließlich mit der Geschichte des Judentums auseinanderzusetzen zu ha
ben.« Ebd. 479 Vor allem die je eigene Definition des Religionsbegriffs und ihre Verschaltung mit 
der zuletzt genannten Geschichtsdarstellung, lassen für Grözinger Gemeinsamkeiten zwischen 
den vier Denkern erkennen. Vgl. dazu ebd. 479–487. 

41 Vgl. Fiorato, Pierfrancesco/Wiedebach, Hartwig: Hermann Cohen. In: Jan Urbich (Hg.): Kindler 
kompakt Philosophie 19. Jahrhundert. Stuttgart: J. B. Metzler 2016, 201–203. 

42 Cohen, Hermann: Jüdische Schriften. Mit einer Einleitung von Franz Rosenzweig. Hg. v. Bruno 
Strauss. 3 Bde. Berlin: C. A. Schwetschke 1924. 

43 Laut Fiorato/Wiedebach spielen für Cohen insbesondere mathematische und naturwissenschaft
liche Erkenntnisse in diesem Zusammenhang die entscheidende Rolle (ebenfalls später für So
loveitchik). Diese sind für ihn »reine« Erkenntnisse und deshalb in ihrer Geltung legitimiert, weil 
sie ihren Ursprung nicht in der sinnlich wahrnehmbaren Welt, sondern rein im Denken haben. Sie 
sind die Grundlagen jeglicher Erkenntnis. Vgl. dazu Fiorato/Wiedebach: Hermann Cohen, 201–203. 

44 Grözinger: Jüdisches Denken. Bd. 5, 298. Grözinger schreibt weiter, Soloveitchik habe diese Über
zeugung weitergeführt in dem Sinne, dass Religion nicht nur Anteil an der philosophischen Er
kenntnisweise habe, sondern ihr gegenüber eine unabhängige, eigenständige Form der Welt

erkenntnis sei. Vgl. Kapitel 4.1.1.1. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Jüdische Stimmen zur (Un-)Möglichkeit eines theologischen Dialogs 151 

zentrale Rolle spielen dabei nach Cohen die biblischen Prophetenfiguren, die durch ihr 
Wirken entscheidend die Überwindung von Mythos und Polytheismus und die Entwick
lung eines ethischen Monotheismus vorantrieben, der wesensbestimmendes Merkmal 
des Judentums wird.45 

4.1.1.2 Rekonstruktion religiöser Innerlichkeit: eine neue Methodologie 
(The Halakhic Mind – Teil III und IV) 

Inspiriert vom mit der Quantenphysik implementierten empirischen Pluralismus greift 
Soloveitchik in The Halakhic Mind auf eine Methode zurück, die Paul Natorp entwickelte, 
und wendet sie auf den Religionsbegriff an.46 

»The philosopher of religion in adopting the scientific method of reconstruction, should 
equate the parallelism of the subjective and objective orders […] which is non-causal
istic. The method of modern physics should be emulated only partially, namely, the 
principle of reconstruction should be adopted while the causal survey should reject. In 
this respect the metaphysical thesis that the problem of philosophy is not the ›how‹ 
but the ›what‹ is correct.«47 

Dass diese Rekonstruktionsmethode ihren ursprünglichen Sitz im 19. Jahrhundert in der 
Hermeneutik hatte, korrespondiert mit Soloveitchiks primärem Anliegen. Während die 
Religionsphilosophie bisher das Phänomen Religion kausal zu begründen versucht hat
te, sieht Soloveitchik die Aufgabe der Religionsphilosophie in einer deskriptiven Annä
herung, um dem genuinen Charakter von Religion gerecht werden zu können: »The focal 
problem is of a descriptive nature; What is the religious act? What is its structure, context 
and meaning?«48 Die Grundidee der Methode der Rekonstruktion ist eine epistemolo
gische, nämlich dass das subjektive Bewusstsein im Erkenntnisprozess Objekte und Ab

45 Vgl. dazu Hayoun, Maurice-Ruben: Geschichte der jüdischen Philosophie. Darmstadt: Wissen

schaftliche Buchgesellschaft 2004, 255–269, hier 262f. Vgl. auch Buchholz, René: Wort Gottes, Tra
dition und Krise. Gershom Scholems dialektischer Begriff der Offenbarung. Vortrag gehalten im 
Januar 2000, Katholisch-Theologische Fakultät der Universität Bonn. Aktualisiert und erweitert im 
August 2017: https://www.academia.edu/3798814/Wort_Gottes_Tradition_und_Krise._Gershom_ 
Scholems_dialektischer_Begriff_der_Offenbarung (10.02.2025), 5. Für Buchholz sei der Preis, der 
in Folge jener philosophischen Konzeption zu bezahlen ist, eine Reduktion des Religionsbegriffs 
»auf eine rein geistige, ideale Erscheinung«, die der Komplexität vor allem des konkret gelebten 
Judentums nicht mehr gerecht werde. Vgl. ebd. 

46 Vgl. Soloveitchik: The Halakhic Mind, 62–67; Kolbrener spricht vom empirischen Pluralismus der 
Quantenmechanik auf der einen und dem Neukantianismus auf der anderen Seite als zwei »In
spirationsquellen« für Soloveitchik. Vgl. Kolbrener: Towards a Genuine Jewish Philosophy, 22; vgl. 
auch Rutishauser: Soloveitchik, 55–58. 

47 Soloveitchik: The Halakhic Mind, 86. Hervorhebung AS. 
48 Ebd. Laut Daniel Rynhold ist der theoretische Hintergrund dieser Annahme in der hermeneuti

schen Theorie Gadamers und im späten Werk Diltheys zu sehen: Für Gadamer geht es um Bedeu
tung, die einem Text nicht bereits inhärent ist, sondern die in einem Aushandlungsprozess zwi
schen dem Text und dem Interpreten hergestellt wird. Vgl. ders.: The Philosophical Foundations 
of Soloveitchik’s Critique of Interfaith Dialogue, 116. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.academia.edu/3798814/Wort_Gottes_Tradition_und_Krise._Gershom_Scholems_dialektischer_Begriff_der_Offenbarung
https://www.academia.edu/3798814/Wort_Gottes_Tradition_und_Krise._Gershom_Scholems_dialektischer_Begriff_der_Offenbarung
https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.academia.edu/3798814/Wort_Gottes_Tradition_und_Krise._Gershom_Scholems_dialektischer_Begriff_der_Offenbarung
https://www.academia.edu/3798814/Wort_Gottes_Tradition_und_Krise._Gershom_Scholems_dialektischer_Begriff_der_Offenbarung


152 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

straktionen schafft.49 »Religion, which is perhaps more deeply rooted in subjectivity than 
any other manifestation of the spirit, is also reflected in externalized phenomena which 
are evolved in the objectification process of the religious consciousness. The aggregate 
of religious objective constructs is comprised of ethico-religious norms, ritual, dogmas, 
theoretical postulates etc.«50 

Die Gott-Mensch-Begegnung, wie sie sich im Innersten des Menschen ausdrückt, 
drängt nach außen, externalisiert sich und findet Ausdruck in Schriften, Riten und In
stitutionen, welche »den religiösen Selbstvollzug in der Geschichte und im Kollektiv erst 
möglich machen«51. Um nun das religiöse Bewusstsein beschreiben zu können, wird der 
Prozess religiöser Erkenntnis umgewandt: das Subjektive wird aus seinen Objektivatio
nen re-konstruiert: »Reconstruction, a dominant methodological principle in philosophy, 
must be applied in the religious domain. There is no direct approach to pure religious 
subjectivity. Objective forms must be postulated as a point of departure, and by moving 
in the minus direction, one may gradually reconstruct underlying subjective aspects. Ob
jectivity explored in retrospect yields subjectivity.«52 

Natorps Ansatz bot für Soloveitchik eine Möglichkeit, das Judentum als Religionsge
meinschaft und seine gelebten Traditionen philosophisch neu denken und für den mo
dernen wissenschaftlichen Diskurs anschlussfähig zu machen.53 Über diesen methodi
schen Ansatz kann er seine persönliche hohe Wertschätzung der Halacha, wie er sie in 
der Tradition seines Großvaters (»Brisker Methode«54) kennenlernte, philosophisch jus
tieren. Sie ist für ihn die Objektivierung der subjektiven Religiosität schlechthin. Im vier
ten und letzten Kapitel von The Halakhic Mind wird sie konstitutiv für Soloveitchiks Reli
gionsbegriff. 

49 Vgl. Natorp, Paul: Allgemeine Psychologie nach kritischer Methode. Objekt und Methode der Psy
chologie. Amsterdam: Kloof & Bonset 1965 (Nachdruck zu: Tübingen 1912), 8. 

50 Soloveitchik: The Halakhic Mind, 67. 
51 Rutishauser: Soloveitchik, 54. An dieser Stelle könnte eine Konfrontation der »Rekonstruktionsme

thode« und ihre Rezeption durch Soloveitchik mit den Theorien des material turn zu interessanten 
Neubewertungen führen. 

52 Soloveitchik: The Halakhic Mind, 81. Vgl. dazu auch Kolbrener: Towards a Genuine Jewish Philos
ophy, 29–32. 

53 Vgl. dazu Soloveitchik: The Halakhic Mind, 81: »The objective religious order is identical with the 
psycho-physical religious act in which the living historical religious consciousness comes to expres
sion. Just as the most concrete expression of art is to be found in books, paintings etc., so is the most 
reliable sources of religious objective constructs to be discovered in religious literature containing 
norms, dogmas, postulates etc. The canonized Scriptures serve as the most reliable standard of 
reference for objectivity.« 

54 Soloveitchiks Großvater, Rabbi Hayyim Soloveitchik (1853–1918) revolutionierte mit der von ihm 
entwickelten »Brisker Methode« die Talmudauslegung weltweit. Indem er neue analytische Ka
tegorien und Terminologien einführte, konnte er die unterschiedlichen Konzepte innerhalb des 
Talmud selbst erklären und die Differenzen in der Auslegungstradition darauf zurückführen. Vgl. 
dazu Hacohen, Mordechai: Soloveitchik, Hayyim (known as R. Hayyim Brisker; 1853–1918). In: Mi

chael Berenbaum/Fred Skolnik (Hg.): Encyclopaedia Judaica 18. Detroit, MI: Macmillan Reference 
USA 22007, 775. Weiterführend: Rutishauser: Soloveitchik, 24f. (mit Verweisen auf weitere Lite
ratur, publiziert jeweils vor 2000) sowie Blankovsky, Yuval: R. Hayyim Soloveitchik and academic 
Talmudic hermeneutics. Proper intention in the preparation of Jewish ritual objects. In: The Re
view of Rabbinic Judaism 18 (2015) 2, 260–280. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Jüdische Stimmen zur (Un-)Möglichkeit eines theologischen Dialogs 153 

»Objectification reaches its highest expression in the Halakhah. The Halakhah is the 
act of seizing the subjective flow and converting it into enduring and tangible magni

tudes. It is the crystallization of the fleeting individual experience into fixed principles 
and universal norms. In short, Halakha is the objectifying instrument of our religious 
consciousness, the form-principle of the transcendental act, the matrix in which the 
amorphous religious hylo is cast.«55 

In seinem Begriff von Halacha kann Soloveitchik die für jede Religion konstitutiven Ebe
nen von Objektivität und Subjektivität verschalten. Für Grözinger steht fest, dass die 
Halacha für Soloveitchik damit »zum zentralen Ort der Erkenntnis der jüdischen Religi
on erhoben« ist, »von dem aus auch die subjektiven Weltwahrnehmungen des religiösen 
Juden zu rekonstruieren sind.«56 Und Rutishauser resümiert: 

»In der Halacha berühren sich gleichsam religiöse Innerlichkeit des Menschen und das 
objektiv von Gott gesprochene Wort. Bei aller Gegensätzlichkeit und Spannung zwi
schen Subjektivität und Halacha, wie sie im täglichen Existenzvollzug hervortreten 
mögen, ist die Grundkorrelation nicht in Frage gestellt. […] Vor diesem Horizont füh
ren die Fragen, ob die Halacha nun das objektiv gesprochene Wort Gottes sei oder ob 
sie aus dem religiösen Bewusstsein des Menschen stamme, nicht mehr zu widerspre
chenden Alternativen.«57 

Soloveitchik gelingt damit ein leistungsstarkes Konzept, das seine bis heute andauernde 
Bedeutung mitbegründet. Doch das hat seinen Preis. In Soloveitchiks Neukonzeption 
unter den Vorzeichen des Neukantianismus kommt die Halacha zwar als ideale Denk
struktur in den Blick, wird aber als konkreter Textkorpus kaum mehr wahrgenommen. 
Und es zeigen sich nach Rutishauser weitere Schwachpunkte: 

»Einerseits baut sie [Soloveitchiks halachische Konzeption – AS] auf einem idealisti
schen Wissenschaftsverständnis auf, das schon am Zusammenbrechen war, als er [So
loveitchik – AS] es auf die Halacha anwandte. Durch seine Ausblendung jeder Histori
zität droht die Halacha zudem supernaturalistisch über dem Menschen zu schweben 
und nimmt ihn als Hermeneuten nur in einem eingeschränkten Sinne ernst. Das Wie

dereintreten des jüdischen Volkes und Geistes in die Geschichte, wie es für die Mo

derne charakteristisch ist, ist von Soloveitchik nicht konstruktiv aufgenommen wor
den. Andererseits kann die Funktion der Halacha als lebens- und gemeinschaftsstruk

turierendes System durch Kulturtheorien des 20. Jahrhunderts adäquater erfasst wer
den.«58 

Der anthropologisch-praxisorientierte Ansatz federe das, nach Rutishauser, nicht ab, 
denn auch Soloveitchiks Verständnis des Menschen laufe vor allem über idealisierte Ty

55 Soloveitchik: The Halakhic Mind, 85. 
56 Grözinger: Jüdisches Denken. Bd. 5, 311. 
57 Rutishauser: Soloveitchik, 61. 
58 Ebd. 269. Vgl. ausführlicher zur Kritik an Soloveitchiks Halachakonzeption: ebd. 269–273. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

pologien.59 Obwohl sein Entwurf unter Engführungen und Idealisierung leidet, ist er 
dennoch in dem Sinne wertvoll, als er individualistische und subjektivistische Religi
onsverständnisse überwindet und Religionen wieder einen eigenständigen, philosophi
schen Wert zuspricht. 

4.1.1.3 Existentielle Einsamkeit und Inkommensurabilität 
von Glaubenserfahrungen: ein Übergang (The Lonely Man of Faith) 

Zurückblickend auf Soloveitchiks skizzierte philosophische Theorieanlage und zugleich 
vorausschauend auf den jüdisch-christlichen Dialog und Confrontation, wenden wir uns 
nun der Schrift The Lonely Man of Faith (1965) zu.60 An ihr lässt sich ein Übergang markie
ren, den wir angeregt durch Carl Feit über drei Paradigmen bestimmen wollen:61 

• Zunächst erinnern wir uns mit Grözinger daran, dass auf Soloveitchik über seine 
klassisch jüdische Bildung hinaus nicht nur der Neukantianismus Cohens, sondern 
auch die Phänomenologie Husserls und Schelers gewirkt hat, mit denen er neue Ak
zente in der jüdischen Philosophie setzte. The Lonely Man of Faith ist nun durchdrun
gen von einer weiteren philosophischen Strömung, nämlich dem Existentialismus 
Kierkegaards.62 Davon inspiriert verarbeitet Soloveitchik durch »therapeutisch- 
existentialistisch-biographisch[es]« Schreiben, wie Grözinger es ausdrückt, eine 
dilemmatische Glaubenserfahrung.63 

• Diese so unterschiedlichen philosophischen Ansätze Neukantianismus, Phänome
nologie und Existentialismus werden zweitens in The Lonely Man of Faith, aber auch 
in Confrontation zusammengeführt und neu arrangiert und zwar in Form typologischer 

59 Vgl. ebd. 62. Zu Soloveitchik und der Typologie, die er als methodologische Grundlage seiner reli
gionsphilosophischen Überlegungen ausweist, um den Typus eines »halachischen Menschen« ent
werfen zu können, s. ausführlich ebd. 79–98. 

60 Soloveitchik, Joseph B.: The Lonley Man of Faith. New York: Image 2006. 
61 Vgl. dazu Feit, Carl: Science as a Paradigm for Halakhic Thought, 15f. Als Leitlinien verstanden eig

nen sich Existentialismus, Typologie und Dialektik für eine erste Erschließung und ein Grundver
ständnis von The Lonely Man of Faith, weil sie ein gezieltes Erfassen der argumentativen Struktur 
ermöglichen. 

62 Gleich an mehreren Stellen lässt Soloveitchik in The Lonely Man of Faith Kierkegaard einfließen: 
Soloveitchik: The Lonely Man of Faith, 7 sowie in den Fußnoten auf den Seiten 32 und 61f. Ausführ
lich zu Kierkegaards Resonanzen im Denken Soloveitchiks vgl. Oppenheim, Michael: Joseph B. So
loveitchik and Søren Kierkegaard. Reflections on »The Lonely Man of Faith«. In: ders.: Encounters 
of Consequence in the 20. Century and Beyond. Boston MA: Academic Studies Press 2009, 221–242; 
Blättel, Richard: Das Geheimnis der Wiederholung. Søren Kierkegaard passiert jüdisches Denken. 
Bielefeld: transcript Verlag 2016, 45–92 [Zweiter Teil: Erster Gang: Der Mensch versteckt sich vor 
Gott]. 

63 »Therefore, whatever I am going to say here has been derived not from philosophical dialectics, 
abstract speculation, or detached impersonal reflections, but from actual situations and expe
riences with which I have been confronted. […] It is rather a tale of a personal dilemma. […] I 
should like, hesitantly and haltingly, to confide in you, and to share with you some concerns which 
weigh heavily on my mind and which frequently assume the proportions of an awareness of crisis.« 
Soloveitchik: The Lonely Man of Faith, 5f. Und weiter: »The nature of the dilemma can be stated in 
a three-word sentence. I am lonely.« Soloveitchik: The Lonely Man of Faith, 6. Vgl. dazu Grözinger: 
Jüdisches Denken. Bd. 5, 361. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Jüdische Stimmen zur (Un-)Möglichkeit eines theologischen Dialogs 155 

Darstellungen. Soloveitchik beschreibt idealisierte menschliche Typen, um daraus 
philosophische Argumente abzuleiten. 

• Drittens, so Feit, entfaltet sich die Beschreibung dieser menschlichen Typen und So
loveitchiks Denken insgesamt als dialektische Bewegung, wie sie auch für Hegel, Kier
kegaard, Otto und Barth charakteristisch ist. Vor allem die Barthsche Dialektik und 
seine Differenzierung zwischen Glaube und Religion gehen in Confrontation gut zu
sammen mit der Annahme einer teilweisen Inkommensurabilität (Kapitel 1.1.3.3 und 
4.1.3.2.1). 

Als Leitlinien verstanden eignen sich also Existentialismus, Typologie und Dialektik 
für ein gezieltes Erfassen der argumentativen Struktur von The Lonely Man of Faith. So
loveitchik konzipierte diesen Text als Vortrag für ein interreligiöses Publikum an einem 
katholischen Seminar in Brighton Massachusetts. In der existentialistisch gefärbten 
anthropologischen Abhandlung, welche zeitgleich mit Confrontation in der Zeitschrift 
Tradition des Rabbinical Council of America (RCA) erschien,64 verarbeitet Soloveitchik seine 
eigenen Erfahrungen als gläubiger Jude und seine Immigrationsgeschichte: »The role of 
the man of faith, whose religious experience is fraught with inner conflicts and incon
gruities, who oscillates between ecstasy in God’s companionship and despair when he 
feels abandoned by God, and who is torn asunder by the heightened contrast between 
self-appreciation and abnegation, has been a difficult one since the times of Abraham 
and Moses.«65 

Für den gläubigen Menschen, der sich in einer säkularen Gesellschaft fremd fühle, sei 
Zerrissenheit und Einsamkeit eine Grunderfahrung.66 Für Gläubige der Gegenwart er
halten diese prekären Glaubenserfahrungen eine zusätzliche Dimension: Der Glaubens- 
Mensch fühle nicht nur eine Gottverlassenheit, sondern er fühle sich auch der säkularen 
Gesellschaft gegenüber, in der er lebt, entfremdet: »As a matter of fact, the investigation 
at the second level is my prime concern since I am mainly interested in contemporary 
man of faith who is, due to his peculiar position in our secular society, lonely in a spe
cial way. […] He [contemporary man of faith – AS] looks upon himself as a stranger in 
modern society […].«67 

Doch der Auftrag, den der Glaubens-Mensch aus seinem Glauben ableite, stelle ihn 
vor ein Dilemma: Er kann der säkularen Gesellschaft nicht einfach ausweichen, sondern 
soll gerade in die säkulare Kultur seinen Glauben (»kerygma«) einspielen.68 Dabei stoße 
er allerdings auf ein Problem: Seine Glaubenserfahrungen seien nicht ohne Weiteres in 
kulturelle Kategorien übersetzbar. 

64 Vgl. Rothkoff/Schwartz: Soloveitchik, 778. 
65 Soloveitchik: The Lonely Man of Faith, 6. 
66 Vgl. ebd. 7. 
67 Ebd. 8. 
68 Vgl. ebd. 63. Andreas Verhülsdonk gibt den interessanten Verweis auf den Kulturprotestantismus: 

»Der Argumentationsduktus [in der Verhältnisbestimmung von jüdischer Religion und moderner 
Kultur] lässt bis in den Sprachgebrauch (z.B. die Verwendung des Begriffs Kerygma) den Einfluss 
der Debatte um den Kulturprotestantismus erkennen, die Soloveitchik als Student im Berlin der 
1920er Jahre kennengelernt hat.« Ders.: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 113. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Soloveitchik bearbeitet diese spirituelle und existentielle Erfahrung des modernen 
Gläubigen, der Glaube und Kultur als getrennte gesellschaftliche Systeme erlebt, bi
blisch-hermeneutisch unter Zuhilfenahme der beiden Schöpfungsberichte aus dem 
Buch Genesis. Karl-Erich Grözinger sieht in der »ontologische[n] Verankerung der 
[Einsamkeit als – AS] conditio humana in einer typologischen Schriftauslegung«69 ein für 
Soloveitchik kennzeichnendes Merkmal: 

»Wie schon bei der Auslegung des Hohen Liedes in U-Vikaschtem mi scham liest er die 
biblischen Texte nicht historisch-kritisch, sondern als Spiegel und Matrix einer unver
änderlichen menschlichen Situation. Er sieht den biblischen Text – mit den Phänome

nologen – als eidetisch-noetisches Bild, womit sein eher fundamentalistischer Zugang 
zur Bibel eine moderne epistemische Rechtfertigung erhält. Mit Hinweis auf diese mo

dernen epistemologischen Vorgaben, wie er sie in The Halakhic Mind erörtert hatte, er
öffnet er seine typologische Deutung der beiden unterschiedlichen biblischen Schöp
fungsgeschichten im ersten und zweiten Kapitel der Genesis.«70 

Diese Methode der typologischen Schriftauslegung unter rekonstruktivistischen Vorga
ben erschließt ihm zwei Dimensionen menschlichen Daseins, die in einem dialektischen 
Verhältnis zueinanderstehen. Nach Soloveitchik beschreiben die beiden Schöpfungsbe
richte zunächst nicht die Erschaffung der Welt und des Menschen, sondern zuallererst 
wollen sie zwei unterschiedliche menschliche Typen, zwei »Adams« darstellen (»two 
men, two fathers of mankind, two types, two representatives of humanity«71). Beide 
schlüsselt Soloveitchik in typologischen Kategorien auf: Im ersten Schöpfungsbericht 
werde der Mensch im Gegenüber zur Welt dargestellt, die er sich durch kulturelle Be
wirtschaftung und den Aufbau einer Gesellschaft aneignet (technisch-instrumentell).72 
Dieser Mensch, als erster Adam (»Adam the first«) bezeichnet, steht für den modernen 
Menschen, der sich fragt, wie der Kosmos funktioniert und wie er die Umwelt, die er 
vorfindet, für sich nutzbar machen kann: »Hence, Adam the first is aggressive, bold, 
and victory-minded. His motto is success, triumph over the cosmic forces. He engages 
in creative work, trying to imitate his Maker (imitation Dei).«73 Der Adam des zweiten 
Schöpfungsberichtes (»Adam the second«) versteht sich als Geschöpf im Gegenüber zu 
Gott, seinem Schöpfer: »Adam the second lives in close union with God.«74 Er betrachtet 
staunend die Welt und den gesamten Kosmos als Schöpfung Gottes in aller Pracht und 
Schönheit.75 

69 Grözinger: Jüdisches Denken. Bd. 5, 364. 
70 Ebd. Moshe Sokol weist darauf hin, dass als Vorbild für Soloveitchiks Methodologie einer »phi

losophischen Exegese« neben Maimonides Führer der Unschlüssigen wohl auch die biblisch basier
ten philosophischen Analysen Karl Barths dienten. Vgl. Sokol: The Lonely Man of Faith, 396f. Au
ßerdem greife Soloveitchik nach Sokol auf existentialistische Konzepte und Terminologie Kierke
gaards und Bubers zurück. Vgl. ebd. 407. 

71 Soloveitchik: The Lonely Man of Faith, 10. 
72 Vgl. ebd. 13–19. 
73 Ebd. 15. 
74 Ebd. 22. 
75 Vgl. ebd. 17. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Jüdische Stimmen zur (Un-)Möglichkeit eines theologischen Dialogs 157 

Der anthropologische Dualismus der beiden skizzierten Typen, abgeleitet aus den 
biblischen Schöpfungsberichten, beschreibt nicht zwei Personen, sondern drückt zwei 
innerliche Zustände eines jeden Menschen aus:76 Der lonely man of faith empfindet sich 
als in einem dialektischen Zustand befindlich, einem ständigen Oszillieren zwischen der 
natürlichen Gemeinschaft und der religiösen Bundesgemeinschaft.77 Die dadurch ver
ursachte Verunsicherung und Einsamkeit des gläubigen Menschen wird in der Moderne 
weiter verschärft, denn der moderne, westlich zivilisierte Mensch, der sehr erfolgreich 
darin ist, sich die Welt zu eigen zu machen, verleugnet diese innere Dualität. Er verleug
net den zweiten Adam in sich und betrachtet die Glaubensgemeinschaft als überflüssig 
und obsolet.78 Auch wenn Soloveitchik für den technischen und wissenschaftlichen Fort
schritt der Moderne voller Anerkennung ist, so gibt er doch zu bedenken, dass, werde 
der zweite Adam dauerhaft negiert, die menschliche Kultur verkümmere, weil die mo
ralische und ästhetische Dimension vernachlässigt werde.79 

Umso bedeutender sei es, dass der Glaubende seine Glaubenserfahrung in der Zi
vilgesellschaft zur Sprache bringe. Dabei aber ist er nach Soloveitchik vor eine zweifa
che Problematik gestellt. Zum einen könne der moderne Mensch das Genuine des Glau
bens, die Einzigartigkeit der individuellen Glaubenserfahrung nicht verstehen, weil er 
den zweiten Adam in sich ablehnt. 

»However, this harmony can never be attained since the man of faith is not the com

promising type and his covenantal commitment eludes cognitive analysis by the logos 
and hence does not lend itself completely to the act of cultural translation. There are 
simply no cognitive categories in which the total commitment of the man of faith could 
be spelled out. […] Hence, the magnitude of the commitment is beyond the compre

hension of the logos and the ethos.«80 

Wenn der Glaubens-Mensch aber versuche, seine religiöse Erfahrung in für den moder
nen Menschen verstehbare kulturelle Kategorien zu übersetzen, sei das Vorhaben zum 
Scheitern verurteilt, denn: »If an all-embracing translation of the great mystery of reve
lation and its kerygma were possible, then the uniqueness of the faith experience and its 
commitments would be lost.«81 Doch obwohl die Logiken der beiden Dimensionen nicht 

76 Vgl. ebd. 54. Nach Grözinger werden in Soloveitchiks Beschreibung der beiden Typen all jene Dua
lismen aufgenommen, die sich durch Soloveitchiks Werk ziehen: in den frühen Schriften ein epis
temischer Dualismus, die naturwissenschaftliche-quantifizierte Erkenntnis einer phänomenolo

gisch, erlebnishaften, qualitativen Wahrnehmung gegenüberstellt. In der Neuaufnahme des Dua
lismus geht es nun um die konkrete Weltbewältigung, die eine Neuverortung und -bewertung bei
spielsweise der Rolle des Glaubens nach sich zieht. Vgl. Grözinger: Jüdisches Denken. Bd. 5, 365. 

77 Vgl. Soloveitchik: The Lonely Man of Faith, 49. Hierzu auch Verhülsdonk: Rabbiner Joseph B. So
loveitchik, 114: »Der Mensch hat beide Aufgaben in seinem Leben zu erfüllen. Er ist Bewohner zwei
er Welten; sein Leben oszilliert zwischen der bürgerlichen Gesellschaft und der religiösen Gemein

schaft.« 
78 Vgl. Soloveitchik: The Lonely Man of Faith, 55f. 
79 Vgl. ebd. 87f. 
80 Ebd. 60. 
81 Ebd. 62. Vgl. dazu Verhülsdonk: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 116: »Eben weil die in Gott zen

trierte Perspektive des Glaubens nicht in die im Menschen zentrierte Perspektive der modernen 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

ineinander übersetzbar seien (»not commensurate«82), sei es dennoch möglich, Begrif
fe, Normen und Werte aus dem Bereich der Religion in den Bereich der Kultur und eine 
Sprache zu übertragen, die auch nicht-religiösen Gesellschaftsmitgliedern verständlich 
ist.83 Gleichzeitig steht für Soloveitchik fest, dass der Glaube durch eine Übersetzung in 
kulturelle Terminologie nicht adäquat ausgedrückt werden kann: »Yet […] no matter how 
impressive the similarities are, the act of faith is unique and cannot be fully translated 
into cultural categories.«84 

Andreas Verhülsdonk konnte zeigen, dass die dialektische Konzeption des religiösen 
Menschen und seine Verhältnisbestimmung zur modernen Gesellschaft direkt hinein
spielen in den zusammen mit The Lonely Man of Faith in Tradition erschienenen Aufsatz 
Confrontation und Soloveitchiks Verständnis des jüdisch-christlichen Dialogs.85 Für Ver
hülsdonk ist die in The Lonely Man of Faith deskriptiv-hermeneutisch gewendete Inkom
mensurabilitätsthese der Kern der Argumentation in Confrontation: »Inkommensurabili
tät bedeutet völlige oder teilweise Unübersetzbarkeit von Theorien. Der Theoriebegriff 
ist dabei so weit gefasst, dass auch Religionen, Mythologien oder Weltanschauungen 
darunter subsummiert werden können.«86 

Der Forschungsdiskurs innerhalb der Philosophie um die Möglichkeit einer Über
setzbarkeit von Begriffen und Logiken wurde seit dem Beginn der 1960er Jahre geführt 
und hallte bis in die 80er und 90er Jahren in den Kulturwissenschaften nach. Thomas 
Kuhn und Paul Feyerabend führten den Begriff der Inkommensurabilität in die Wissen
schaftstheorie ein. Bereits in The Halakhic Mind erarbeitete Soloveitchik Religionen phi
losophisch als eigenständige Erkenntnisform und nur aus sich selbst heraus ableitbar 
(Kapitel 4.1.1.1). Obwohl Soloveitchik geschichtlich um die Verbundenheit zwischen Ju
dentum und Christentum weiß, nimmt er die beiden Religionsgemeinschaften in der 
Gegenwart als institutionell voneinander getrennt und unabhängig wahr.87 »Für einen 

Kultur überführbar ist, gibt es eine Grenze der Übersetzbarkeit religiöser Gebote und Lehren in 
kulturelle Kategorien. […] Ein vollständig kulturell übersetzter Glaube wäre kein Glaube mehr. In 
Soloveitchiks Zitat klingt die Tradition der negativen Theologie an, die Soloveitchik über Maimo

nides und Kant wohlbekannt war. In seinem wissenschaftstheoretischen Werk zur Religionsphilo
sophie findet sich ein direkter Verweis auf die negative Theologie.« Verweis auf Soloveitchik: The 
Halakhic Mind, 45. S. dazu auch Botwinick, Aryeh: Moses Maimonides und Immanuel Kant. Nega
tive Theologie, Skeptizismus und die Rolle des Unendlichen. In: DZPhil 66 (2018) 1, 25–42. 

82 Soloveitchik: The Lonley Man of Faith, 81. 
83 Ebd. 91: »In short, the message of faith, if translated into cultural categories, fits into the axiological 

and philosophical frame of reference of the creative cultural consciousness and is pertinent even to 
secular man.« Ähnlich bei Soloveitchik: Confrontation, 106: »Religious values, doctrines and con
cepts may be and have been translated into cultural categories enjoyed and cherished even by 
secular man.« 

84 Soloveitchik: The Lonely Man of Faith, 62. 
85 Vgl. Verhülsdonk: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 110–119. 
86 Ebd. 111. Kuhn, Thomas: Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen. Frankfurt: Suhrkamp 21937; 

Feyerabend, Paul: Explanation, Reduction and Empiricism. In: Herbert Feigl/Maxwell Groover 
(Hg.): Scientific Explanation, Space, and Time (Minnesota studies in the philosophy of science 3). 
Minneapolis: Univ. of Minnesota Press 1962, 28–97. 

87 Vgl. Soloveitchik: Confrontation, 105f. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Jüdische Stimmen zur (Un-)Möglichkeit eines theologischen Dialogs 159 

religiösen oder theologischen Dialog fehlt ihnen daher die gemeinsame Sprache«88, so 
Verhülsdonk mit Blick auf Confrontation. 

Mit Verhülsdonk können wir resultierend feststellen, dass die philosophischen 
Grundlegungen sowohl von The Halakhic Mind als auch von The Lonely Man of Faith 
direkt in die Konzeption des jüdisch-christlichen Dialogs hineinspielen:89 Entwirft 
Soloveitchik in The Halakhic Mind angesichts eines empirischen Pluralismus einen ei
genständigen jüdischen Zugang zur Wirklichkeit und betont damit die Unabhängigkeit 
des Judentums, so kann er dies in The Lonely Man of Faith in Anwendung der Inkommen
surabilitätsthese weiter stützen. Auch für Jonathan Sacks und Daniel Rynhold gibt es 
von dort aus einen direkten Weg zu Confrontation.90 

4.1.2 Confrontation (1964): Soloveitchik und der jüdisch-christliche Dialog 

4.1.2.1 Eine eigentümliche Textgenese und -rezeption 
Die idealistische Verfasstheit des Menschen, von Religion und Halacha im Werk So
loveitchiks darf nicht darüber hinwegtäuschen, dass er die halachische Existenz des 
Glaubens-Menschen immer auch konkret-praktisch verortet wusste. Wie The Lonely 
Man of Faith bezeugt, beschäftigte Soloveitchik das Verhältnis gläubiger Jüd*innen zur 
nicht-jüdischen Umwelt und schließlich auch zu den christlichen Kirchen. In Confron
tation (1964) entwickelte Soloveitchik eine jüdische Positionsbestimmung zum jüdisch- 
christlichen Gespräch.91 Confrontation ist zu den Programmschriften der modernen Or
thodoxie zu zählen und entfaltete eine beachtliche Wirkungsgeschichte in der modernen 
Orthodoxie in den USA und darüber hinaus. Der terminologischen Differenzierung zwi
schen einem Dialog über sozialethische und politische Themen auf der einen und einem 
Dialog über theologische Fragen auf der anderen Seite wird seither im orthodoxen 
Judentum normative Geltung zugesprochen. Obwohl der Text entsprechend seines 
Entstehungskontextes nicht als halachische Stellungnahme (teshuvah) konzipiert war, 

88 Verhülsdonk: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 112. Verhülsdonk schreibt weiter: »Weder kann die 
Pluralität der Religionen auf eine vermeintlich universale religiöse Erfahrung zurückgeführt wer
den, noch kann die Philosophie eine Richterrolle im Streit der Religionen übernehmen. Die Reli
gionen bilden vielmehr unterschiedliche Zugänge zur Wirklichkeit mit eigenen Begrifflichkeiten, 
die untereinander inkommensurabel, also unübersetzbar, sind. Das schließt nicht aus, dass im Ju
dentum und im Christentum gleichlautende Begriffe verwendet werden oder beide Religionen 
sich historisch wechselseitig beeinflusst haben. Es ist aber davon auszugehen, dass auch gleich
lautende Begriffe oder begriffliche Übernahmen aufgrund ihrer Einfügung in unterschiedliche Re
ferenzsysteme eine unterschiedliche Bedeutung haben, die eine Gleichsetzung verhindert.« 

89 Ebd. 
90 Vgl. Sacks, Jonathan: Rabbi Joseph B. Soloveitchik’s Early Epistemology. In: ders.: Tradition in an 

Untraditional Age. Essays on Modern Jewish Thought. London: Vallentine Mitchell & Co Ltd 1990, 
297; Rynhold: The Philosophical Foundations of Soloveitchik’s Critique of Interfaith Dialogue, 118. 
Moshe Sokol erörtert zudem den engen konzeptionellen Zusammenhang von The Lonely Man of 
Faith und dem 20 Jahre vorher erschienenen The Halakhic Man: »The Lonely Man of Faith takes as its 
point of departure the theological position set forth in the introductory section of Halakhic Man.« 
Sokol: Lonely Man of Faith, 396. 

91 Soloveitchik, Joseph B.: Confrontation. In: ders.: Confrontation and Other Essays. New Milford/ 
Jerusalem: Maggid 2015, 85–114. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

wird er dennoch als halachisch und damit rechtlich bindend rezipiert.92 »R. Soloveitchik 
often spoke as the community’s chief halakhic authority – a kind of »rabbi’s rabbi« – 
and many have understood the essay to constitute a legal opinion (pesaq halakhah) that 
formally obligated his followers and that could only be overridden by an authority greater 
than R. Soloveitchik.«93 

Soloveitchik trug Confrontation 1964 auf der Mid-Winter-Conference des RCA vor. 
Einige Monate später wurde die Rede als Aufsatz in der April-Ausgabe der offiziellen 
Zeitschrift des RCA Tradition publiziert. Zudem verabschiedete der RCA als Ergebnis 
der Konferenz ein offizielles Statement, welches als Begründung diente, warum von 
orthodoxer Seite ein interreligiöser Dialog, der nicht auf vollständiger Unabhängigkeit, 
Religionsfreiheit und Gewissensfreiheit basiert, abgelehnt wird.94 Man reagierte damit 
auf eine Einladung des Vatikans im Rahmen des Zweiten Vatikanischen Konzils zur 
Mitarbeit an der geplanten »Judenerklärung«. Dieser historische Entstehungskontext, 
wie Eugene Korn ihn beschreibt, ist stets mitzudenken, wenn im jüdisch-christlichen 
Gespräch mit Confronation argumentiert wird: 

»The Vatican turned to religious representatives of Jewry inviting them to dialogue and 
join the process of reconciliation. Many non-Orthodox rabbinic figures in America wel
comed the gesture, but this development posed both a cultural and theological prob
lem for Orthodox Jews – that sector of the Jewish people whose character has been 
largely forged in the fire of historical experience and traditional attitudes. Taken aback 
by the bold innovation of cordial relations with its perennial enemy, yet not wishing to 
be impolite by rejecting the offer out of hand, Modern Orthodox leaders looked to R. 
Soloveitchik, the one theologically sophisticated traditionalist with sufficient author
ity to craft an appropriate and politically acceptable response. His position rejecting 
any participation in interfaith theological dialogue was immediately accepted as both 
the de jure and de facto policy of the Modern Orthodox community, and has remained 
as such until today.«95 

Exkurs: Rabbi Feinsteins Verbot des jüdisch-christlichen Dialogs (1967) 
Dass es eine formelle teshuvah den interreligiösen Dialog betreffend gibt, die in den Dia
logprozessen allerdings weitaus weniger rezipiert ist als Soloveitchiks Confrontation, wird 

92 Nach Eugene Korn sind teshuvot traditionell auf Hebräisch, nicht auf Englisch verfasst. Außerdem 
fehlen klassische Formeln eines halachischen Kommentars und es werden keine rabbinischen Au
toritäten zitiert. Vgl. dazu Korn, Eugene: The Man of Faith and Religious Dialogue, o.S. Wie Verhüls
donk bemerkt, fehlen in Confrontation zudem die für eine halachische Stellungnahme typischen 
Termini wie »erlaubt« (mutar) oder »verboten« (assur) (vgl. Verhülsdonk: Rabbiner Joseph B. So
loveitchik, 109 und 113). Desweiteren vgl. Hartmann, David: Love and Terror in the God Encounter. 
The Theological Legacy of Rabbi Joseph B. Soloveitchik. Woodstock: Jewish Lights Publishing 2001, 
132f. 

93 Korn, Eugene: The Man of Faith and Religious Dialogue, o.S. 
94 Vgl. ebd. Vgl. dazu außerdem das Statement des RCA: Statement adopted by the Rabbinical Coun

cil of America at the Mid-Winter Conference, February 3–5, 1964. In: Soloveitchik: Confrontation 
and Other Essays. New Milford/Jerusalem: Maggid 2015, 114f. 

95 Ebd. Ähnlich West, Angela: Soloveitchik’s »No« to Interfaith Dialogue. In: European Judaism 47 
(2014) 2, 95–106, 97f. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Jüdische Stimmen zur (Un-)Möglichkeit eines theologischen Dialogs 161 

in diesem Zusammenhang oft übersehen, vielleicht auch bewusst übergangen. David El
lenson analysiert und kontextualisiert diese von Rabbi Moshe Feinstein (1895–1986) ge
troffene Rechtsmeinung. Drei Jahre nach Soloveitchiks Confrontation und zwei Jahre nach 
NA sprach Feinstein 1967 in zwei Responsa (im Sinne des jüdischen Rechts eine norma
tive Entscheidung einer halachischen Autorität zu einer rechtlichen Frage) ein absolutes 
Verbot für jegliches Engagement im Dialog aus, weil es gegen die Weisung der Tora ver
stoße.96 Nach Ellenson komme Feinstein vor allem aufgrund zweier Präsumtionen zu 
dieser Lehrmeinung: Erstens unterstelle Feinstein der Kirche auch nach dem Zweiten 
Vatikanum als einziges Motiv in den Dialog mit dem Judentum einzutreten noch immer 
jenes der Mission und Konversion. 

»For a plague has now broken out in many locales on account of the initiative of the new 
pope, whose only intent is to cause all the Jews to abandon their pure and holy faith so that 
they will accept Christianity. […] Consequently all contact and discussion with them, 
even on worldly matters, is forbidden, for the act of ›drawing near‹ is in and of itself 
forbidden, as it falls under the category of the grave prohibition against ›rapproche
ment with idolatry – hitkarvut ›im avodah zarah‹.«97 

Zweitens nehme er das Christentum als eine Form von Idolatrie wahr.98 Diese religions
philosophische Vorannahme hat im Judentum lange Tradition. Entsprechend des Tal
muds (Sanhedrin 56a) sei das Christentum wegen des trinitarischen Gottesbegriffs keine 
monotheistische Religion, sondern eine Form von Götzendienst. 

Damit unterscheiden sich die Positionen Feinsteins und Soloveitchiks bereits an 
einem grundsätzlichen Punkt. Soloveitchik, der das Christentum als monotheistische 
Religion anerkennt, kann sich wie Feinstein ebenso auf eine jüdische Tradition berufen, 
deren Autoritätslinie bis ins Mittelalter zurückreicht. Der katalanische Rabbiner Men
achem Ha-Me’iri (1249–1306) nämlich versteht den christlichen Trinitätsglauben mit 
Sanhedrin 63b als Sonderform eines monotheistischen Gotteskonzepts.99 

Die Dialogpraxis zeigt, dass sich die von Feinstein beanspruchte rechtliche Autorität 
gegen Soloveitchiks philosophisch argumentierte differenzierte Positionsbestimmung 
nicht durchsetzen konnte, vielleicht auch deshalb, weil Feinsteins Stellungnahme kei
ne adäquate Antwort zu geben vermag auf den mit NA 4 vollzogenen Paradigmenwech
sel in der Haltung der Kirche gegenüber dem Judentum und die gemeinsamen Heraus
forderungen, vor die beide Glaubensgemeinschaften sich gestellt sehen. Korn ist zuzus
timmen, wenn er schreibt: »The crucial difference [between Feinstein and Soloveitchik – 
AS] is not one of style or argumentation, but function. R. Feinstein penned a classic re
sponsum in halakhic terms, while R. Soloveitchik argued discursively on philosophical, 

96 Vgl. Iggerot, Moshe: Yoreh Deah Nr. 43, März 1967. Hervorhebung AS. S. dazu eine vergleichende 
Analyse von David Ellenson: Ellenson, David: A Jewish Legal Authority Addresses Jewish-Christian 
Dialogue: Two Responsa of Rabbi Moshe Feinstein. In: American Jewish Archives Journal LII (2000), 
113–128. Nachzulesen sind beide Responsa (die zweite an Soloveitchik direkt adressiert mit der 
Aufforderung, seine Position zu widerrufen) in englischer Übersetzung von Ellenson. Ebd. 122–125. 

97 Zitiert nach englischer Übersetzung in Ellenson: A Jewish Legal Authority, 122. 
98 Vgl. ebd. 118. 
99 Vgl. dazu ebd. 120. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

historical and prudential grounds regarding the correct parameters of Jewish-Catholic 
dialogue.«100 

Soloveitchiks in erster Linie religionsphilosophisch angelegte Argumentationslogik 
wird deshalb im Folgenden ausführlicher betrachtet. 

4.1.2.2 Der Mensch als confronted man (Confrontation – Teil I) 
Confrontation ist in zwei Teile gegliedert, die zunächst recht zusammenhangslos neben
einander zu stehen scheinen. Bei eingehender Betrachtung und vor dem Hintergrund 
von The Halakhic Mind und The Lonely Man of Faith stehen beide in einem logisch-argu
mentativen Zusammenhang. Im ersten Teil geht es um die existentielle Situation des 
Menschen allgemein. Der zweite Teil widmet sich der Situation des Judentums und sei
nes Verhältnisses zur Mehrheitsgesellschaft.101 

Wie in The Halakhic Mind wissenschaftstheoretisch und methodologisch grundlegt 
und in The Lonely Man of Faith existenzphilosophisch entfaltet, wählt Soloveitchik einen 
exegetisch-typologischen Zugang und verortet seine Fragestellung in einem anthropo
logisch-existentiellen Zusammenhang. »The Biblical account of the creation of man por
trays him at three progressive levels.«102 

Auf einer ersten Ebene sei sich der Mensch (Adam) als »non confronted being« oder 
»natural man« seiner selbst nicht bewusst. Dieser Mensch befinde sich im Garten Eden, 
kenne weder Verantwortung noch Pflichten, weder die Gebote Gottes noch innere Zerris
senheit.103 Nach der Vertreibung aus dem Paradies mache der Mensch auf einer zweiten 
Ebene eine erste Fremdheitserfahrung in der Begegnung mit einem objektiven Gegen
über: den Geboten Gottes. Er erfahre sich in seinem Getrenntsein und seinem Anders
sein von seiner Umwelt. Dieser »confronted man« mache die dialektische Erfahrung ei
ner unfreien, eingeschränkten Existenz einerseits und seiner potenziellen Mächtigkeit 
andererseits. In dieser Situation werde er sich seiner Einsamkeit und seiner Isolation 
von der gesamten Schöpfung bewusst.104 Und: An diesem Punkt tritt für Soloveitchik 
mit dem zweiten Schöpfungsbericht etwas Neues dazu. Gen 2,18: »Und Gott der HERR 
sprach: Es ist nicht gut, dass der Mensch allein sei; ich will ihm eine Gehilfin machen, 
die um ihn sei.« So sei der Mensch auf einer dritten Ebene mit einer neuen Situation kon
frontiert (»confronted again«105): Er erkennt neben sich einen anderen Menschen als Ge

100 Korn, Eugene: The Man of Faith and religious Dialogue, o.S. 
101 Vgl. Rudnick, Ursula: Zur jüdischen Wahrnehmung des Christentums. Joseph B. Soloveitchik 

und Abraham Joshua Heschel. In: Begegnungen. Zeitschrift für Kirche und Judentum 4 (2007), 
o.S.: https://www.jcrelations.net/de/artikel/artikel/zur-juedischen-wahrnehmung-des-christentu 
ms-joseph-b-soloveitchik-und-abraham-joshua-heschel.html (10.02.2025). In diesem Zusam

menhang ist mit Rudnick darauf zu verweisen, dass eine deutsche Übersetzung von »Confronta
tion« als »Konfrontation« irreführend ist, weil sie zu sehr den Aspekt einer Gegnerschaft betont: 
»Im Englischen bedeutet dieser Ausdruck auch ›Gegenüberstellung‹ oder ›Klarstellung‹. Und dar
um geht es Soloveitchik: um eine grundlegende Klärung des jüdischen Auftrags im Gegenüber zu 
Nicht-Juden und dann in ganz grundsätzlicher Weise um die Frage des Dialogs mit anderen Reli
gionen.« Ebd. 

102 Soloveitchik: Confrontation, 85. 
103 Vgl. ebd. 85–90. 
104 Vgl. ebd. 90–95. 
105 Ebd. 96. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.jcrelations.net/de/artikel/artikel/zur-juedischen-wahrnehmung-des-christentums-joseph-b-soloveitchik-und-abraham-joshua-heschel.html
https://www.jcrelations.net/de/artikel/artikel/zur-juedischen-wahrnehmung-des-christentums-joseph-b-soloveitchik-und-abraham-joshua-heschel.html
https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jcrelations.net/de/artikel/artikel/zur-juedischen-wahrnehmung-des-christentums-joseph-b-soloveitchik-und-abraham-joshua-heschel.html
https://www.jcrelations.net/de/artikel/artikel/zur-juedischen-wahrnehmung-des-christentums-joseph-b-soloveitchik-und-abraham-joshua-heschel.html


4 Jüdische Stimmen zur (Un-)Möglichkeit eines theologischen Dialogs 163 

genüber (Eva), der ebenfalls sich selbst und seiner Einsamkeit bewusst ist: »Only this 
time it is […] the confrontation of two equal subjects, both lonely in their otherness and 
uniqueness, both opposed and rejected by an objective order, both craving for compan
ionship.«106 Doch damit sei die Erfahrung auf der zweiten Ebene nicht etwa aufgehoben, 
sondern bleibe in einer dialektischen Spannung erhalten: In der Kommunikation erfahre 
der Mensch einerseits Gemeinschaft, zugleich aber bleibe eine unaufhebbare Differenz 
zwischen dem Menschen und seinem Gegenüber.107 Dieses Anders-Sein stehe einer voll
ständigen wechselseitigen Verständigung im Weg. In der Tora werden die Menschen für
einander deshalb einerseits als »Hilfe« (eser) beschrieben, die sich andererseits aber auch 
»entgegenstehen« (knegdo). Diese dialektische Beziehung sei dem modernen Menschen 
jedoch abhandengekommen: 

»He [modern man – AS] has forgotten how to master the difficult dialectical art of ezer 
kenegdo – of being on with and, at the same time, different from, his human confron
ter, of living in community and simultaneously is solitude. He has developed the habit 
of confronting his fellow man in a fashion similar to that which prevails at the level of 
subject-object relationship, seeking to dominate and subordinate him instead of com

municating and communing with him.«108 

4.1.2.3 Worüber können Jüd*innen und Christ*innen sprechen? 
(Confrontation – Teil II) 

Diese im ersten Teil von Confrontation zurückhaltende Einschätzung dessen, was zwi
schenmenschliche Kommunikation zu leisten im Stande ist, führt direkt hinein in den 
zweiten Teil, in dem Soloveitchik darüber reflektiert, worüber Jüd*innen und Christ*in
nen miteinander sprechen können. Die Beschreibung der existentiellen Situation des 
Menschen im ersten Teil will Soloveitchik als Paradigma für das nun im zweiten Teil ver
handelte Verhältnis von Jüd*innen und Christ*innen verstanden wissen. Er sieht Jüd*in
nen mit Blick auf den interreligiösen Dialog vor einer doppelten Herausforderung (»dou
ble confrontation«): »We think of ourselves as human beings, sharing the destiny of Adam 
in his general encounter with nature, and as members of a covenantal community which 
has preserved its identity under most unfavorable conditions, confronted by another 
faith community.«109 Daraus resultiert für ihn auch ein doppelter Auftrag, nämlich der 
Heiligkeit der Bundesgemeinschaft einerseits und der Würde des Menschen anderer
seits gerecht zu werden.110 Im letzteren Auftrag verortet Soloveitchik auch den interre
ligiösen Dialog. 

Um dem ersten Auftrag (»universal human confrontation«111) gerecht werden zu 
können, ist nach Soloveitchik die Identität des Judentums, die aus einer Einzigartig

106 Ebd. 
107 Vgl. ebd. 96–100. 
108 Ebd. 99. 
109 Ebd. 100. 
110 Dieser doppelte Auftrag in dem Sinne, dass ein Dialog zwischen Jüd*innen und Christ*innen gött

licher Auftrag ist, könnte ein Ansatzpunkt für die Reformulierung der Theologizität des Dialogs im 
Anschluss an Soloveitchik sein. 

111 Soloveitchik: Confrontation, 100. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

keit resultiert, zu wahren, denn: »There is no identity without uniqueness.«112. Die 
Einzigartigkeit des Judentums sieht er in einer halachischen Existenz manifestiert (Ka
pitel 4.1.1). Die Individualität einer Glaubensgemeinschaft drücke sich in drei Aspekten 
aus: (1.) göttliche Weisungen und Gebote, (2.) die Überzeugung, selbst die »wahre« 
Religionsgemeinschaft zu sein (weil jede Religion davon überzeugt ist, ja überzeugt 
sein muss, spricht Soloveitchik von einem »axialen Verhältnis«113 zwischen den Reli
gionen), (3.) die Überzeugung, dass eschatologisch erwiesen werden wird, dass die 
eigene Glaubensgemeinschaft die »wahre« Religion ist. Würde man nun versuchen, die 
Einzigartigkeiten der Religionen aufzulösen und in allgemein gültige Kategorien zu 
überführen, würde das das Ende für eine lebendige Religionsgemeinschaft bedeuten.114 
Für Soloveitchik folgt daraus, dass die drei von ihm benannten Aspekte von Religionen 
nicht verhandelbar sind. 

Um dem zweiten Auftrag (»exclusive covenantal confrontation«115) gerecht werden zu 
können, der darin besteht, sich im Kampf der Menschen für allgemeine Wohlfahrt und 
Fortschritt einzusetzen, seien Jüd*innen aufgerufen, der nicht-jüdischen Glaubensge
meinschaft (gemeint ist mit Berücksichtigung des Entstehungskontextes vor allem die 
(katholische) Kirche) zu begegnen – und das obwohl die nicht-jüdische Welt dem jüdi
schen Volk nicht selten ablehnend gegenübersteht.116 

Für eine solche Begegnung – einen interreligiösen Dialog – müssten jedoch eine Rei
he von Voraussetzungen in Form ethischer und kommunikationstheoretischer Normen 
erfüllt sein:117 

• So sei erstens Religionsfreiheit zuzugestehen, 
• zweitens sei eine Rede von einer »metaphysischen Schuld des Judentums«118 (ge

meint ist das christliche Narrativ des Gottesmordvorwurfs) inakzeptabel, 
• und schließlich sei das Judentum nicht bereit, sich zum Objekt von Betrachtung, Be

wertung und Beurteilung machen zu lassen.119 

Wenn es unter diesen Voraussetzungen zu einer Begegnung komme, fordert Soloveitchik 
zunächst, dass das Judentum aus sich selbst heraus als vollständig eigenständige Glau
bensgemeinschaft betrachtet werden müsse. Eine Bezeichnung als »Brüder« (auch in der 
Rede von »getrennten Brüdern«) lehnt er deshalb ab.120 Allerdings unterscheidet er hier 
zwischen einer ontologischen Ebene und einer historischen Ebene. Auf historischer Ebe
ne nimmt er durchaus die genealogischen Verflochtenheiten jüdischer und christlicher 

112 Ebd. 102. 
113 Ebd. 
114 Vgl. ebd. 
115 Ebd. 100. 
116 Vgl. ebd. 102f. 
117 Vgl. dazu ausführlich ebd. 104–110. 
118 Ebd. 104f. 
119 Vgl. ebd. Man darf in diesem Zusammenhang nicht übersehen, dass die Kirche erst mit dem Kon

zilsdokument Dignitatis humanae die Religionsfreiheit anerkannte. Vgl. dazu Verhülsdonk: Rabbi
ner Joseph B. Soloveitchik, 109. 

120 Vgl. ebd. 105. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Jüdische Stimmen zur (Un-)Möglichkeit eines theologischen Dialogs 165 

Traditionen wahr. In diesem Sinne akzeptiert er auch die Rede von einer jüdisch-christ
lichen Tradition.121 

Zweitens müsse gewahrt werden, dass eine Begegnung nicht im religiös-theologi
schen Bereich, sondern lediglich im weltlichen Bereich möglich sei. Das begründet So
loveitchik damit, dass religiöse Erfahrungen unvergleichbar und nicht übersetzbar (in
kommensurabel) sind: 

»[T]he logos, the word, in which the multifarious religious experience is expressed does 
not lend itself to standardization or universalization. […] Hence, it is important that the 
religious or theological logos should not be employed as the medium of communica

tion between two faith communities whose modes of expression are as unique as their 
apocalyptic experiences. The confrontation should occur not at a theological but at a 
mundane level. There, all of us speak the universal language of modern man.«122 

Drittens dürfe sich eine Religionsgemeinschaft nicht in die Belange einer anderen Religi
onsgemeinschaft einmischen. Viertens sei die jüdische Gemeinschaft in Glaubensfragen 
nicht bereit, Zugeständnisse zu machen.123 

121 Vgl. ebd. 106. 
122 Vgl. ebd. 108. Konkrete Beispiele dafür, welche Themen für Soloveitchik zur »private world of faith« 

gehören und die in einem jüdisch-christlichen Dialog nicht verhandelt werden können, nennt 
Soloveitchik in On Interfaith Relationships: »Judaic monotheism and the Christian idea of Trinity; 
The Messianic idea in Judaism and Christianity; The Jewish attitude on Jesus; The concept of the 
Covenant in Judaism and Christianity; The Eucharist mass and Jewish prayer service; The Holy 
Ghost and prophetic inspiration; Isaiah and Christianity; The Priest and the Rabbi; Sacrifice and 
the Eucharist; The Church and the Synagogue – their sanctity and metaphysical nature etc. There 
cannot be mutual understanding concerning these topics, for Jew and Christian will employ differ
ent categories and move within incommensurate frames of reference and evaluation.« Ders.: On 
Interfaith Relationships. Rabbinical Council Record. Vol. 12/3, February 1966. Zitiert nach: ders.: 
Confrontation and Other Essays. New Milford/Jerusalem: Maggid 2015, 118f. Das belegt, dass So
loveitchik nicht von einer vollständigen Inkommensurabilität, sondern einer teilweisen Unüber
setzbarkeit von Terminologien ausgeht. Ebenso nennt er konkrete Beispiele aus der »public world 
of humanitarian and cultural endeavors«, in denen »communication among the various faith com

munities is desirable and even essential. We are ready to enter into dialogue on such topics as War 
and Peace, Poverty, Freedom, Man’s Moral Values, The Threat of Secularism, Technology and Hu
man Values, Civil Rights etc., which revolve about religious spiritual aspects of our civilization. 
Discussions within these areas will, of course, be within the framework of our religious outlooks 
and terminology.« Ebd. 119. 

123 Vgl. Soloveitchik: Confrontation, 109f. In einem letzten Teil schließt Soloveitchik seine Erörterung 
mit einem rabbinischen Jakob-Esau-Paradigma. Jakob, der das jüdische Volk repräsentiert, hat 
Angst nach dem folgenreichen Streit seinem Bruder Esau, der in rabbinischer Tradition die Nicht- 
Jüd*innen repräsentiert, zu begegnen, denn er fürchtet, Esau könnte ihn und seine Familie töten. 
Um Esau milde zu stimmen, überbringt er ihm einen Teil seines Besitzes in Form seiner Tiere. So
loveitchik sieht darin die Gaben des Judentums, das seinen Beitrag im bürgerlichen, wissenschaft
lichen und politischen Bereich leistet: »Yes, we are determined to participate in every civic, scien
tific, and political enterprise. We feel obligated to enrich society with our creative talents and to 
be constructive and useful citizens. Yet, pertaining to the first two questions – whose art thou and 
whither goest thou – Jacob commanded his representatives to reply in the negative, clearly and 
precisely, boldly and courageously.« Ebd. 114. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

4.1.3 »Nein« zum theologischen Dialog? Oder: Diskussion mit offenem Ausgang. 
Zur Un-/Möglichkeit eines theologischen Dialogs im orthodoxen Judentum 

4.1.3.1 Historischer Kontext und philosophische Implikationen 
Um Soloveitchiks Confrontation und seine Bedeutung für den jüdisch-christlichen Dialog 
umfänglich erfassen zu können, ist es notwendig, sich den historischen Kontext sowie ei
nige philosophische Implikationen bewusst zu machen. Zur Erinnerung und weil gerade 
in dieser Hinsicht immer wieder unhistorische Parallelsetzungen und daraus abgeleitete 
Fehlinterpretationen beobachtbar sind: Confrontation entstand vor der Promulgation von 
NA und ist deshalb keine Antwort auf das Konzilsdokument und den darin getroffenen 
Paradigmenwechsel (anders als die gleich zu analysierende Schrift No Religion Is an Island 
von Abraham Joshua Heschel). Auch ist Confrontation nicht an Christ*innen adressiert, 
sondern in erster Linie als innerjüdische Schrift konzipiert. 

In den 1960er Jahren stand das Judentum nicht nur nach außen, sondern auch nach 
innen angesichts von Liberalisierung und Pluralisierung vor nicht unerheblichen Her
ausforderungen. »Das herausragende Merkmal der jüdischen Gegenwart ist – außer den 
traumatischen und grundstürzenden Veränderungen durch die Schoah und die Grün
dung eines jüdischen Staates im alten Heimatland […] die Zersplitterung und das all
seitige Ringen um Einheit.«124 Bereits vor der Schoah zeichneten sich im deutschspra
chigen und osteuropäischen Judentum des 19. Jahrhunderts innerjüdische Aufspaltungen 
ab, die mit der zunehmenden Einwanderung von Jüd*innen in die Vereinigten Staaten 
weiter verschärft wurden. 

»Darum ist die Frage der jüdischen Identität, die Frage dessen, was die zum Teil so un
terschiedlichen Judentümer noch zusammenhält, so prominent und prägt [das Juden
tum des 20. und 21. Jahrhunderts – AS] in einer bis dato nicht vorhandenen Intensität. 
[…] Das gegenwärtige Judentum befindet sich demnach wieder in einer Phase der star
ken Fliehkräfte, in welcher intensiv nach den möglichen Binde- und Einheitskräften 
gesucht wird […].«125 

Soloveitchik kann als Teil dieses Ringens um jüdische Identität gelesen werden. Die 
Identität der Orthodoxie sollte durch den Halacha-Bezug von innen heraus gestärkt 
werden. Im Falle von Confrontation stellt sich die Frage auf einer neuen Ebene: Eine 
Diaspora-Existenz ist Teil der Jahrtausende alten Geschichte des Judentums. Die Scho
ah, die bei Abfassung von Confrontation nur knapp zwanzig Jahre zurücklag, hatte das 
europäische Judentum schmerzlich dezimiert. Zwar blühte nach 1945 vor allem in den 
USA, wo auch Soloveitchik wirkte, jüdisches Leben auf. Dennoch erlebten sich Diaspora- 
Jüd*innen, aber auch die Jüd*innen im neu gegründeten Staat Israel in ihrem Umfeld 
als Minderheit. Diese Existenzweise inkorporiert sich in das kulturelle, kollektive Ge
dächtnis von Jüd*innen. Confronatation versteht sich als Stimme dieser Minderheit. Das 
Bewusstsein für ein soziales Machtgefälle zeigt sich in Soloveitchiks kontrastierender 
Benennung der christlichen Kirchen als »community of the many« und des jüdischen 

124 Grözinger: Jüdisches Denken. Bd. 5, 27. 
125 Ebd. 30. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Jüdische Stimmen zur (Un-)Möglichkeit eines theologischen Dialogs 167 

Volkes als »community of the few«.126 Eine unkritische Öffnung hin zu einem (theolo
gischen) Dialog mit dem Christentum, so die Befürchtung Soloveitchiks, könnte einer 
theologischen Selbsteliminierung gleichgekommen. 

Umso mehr ist Soloveitchik deshalb auch auf theologischer Ebene darauf bedacht, 
die Eigenständigkeit des Judentums zu betonen: Er will es aus sich selbst heraus verstan
den wissen und verwehrt sich gegen jede Sicht auf das Judentum, in der es in christli
chen Narrativen lediglich als eine Art Vorgängerform des Christentums oder im Zeichen 
einer Erfüllungslogik (Substitutionstheologie) in den Blick kommt.127 Diese religions
philosophische Prämisse, die in The Halakhic Mind epistemologisch grundgelegt ist und 
in The Lonely Man of Faith anthropologisch-existentiell konkret wird, hat in Confrontation 
Folgen für eine Theorie und Theologie des Dialogs. Die Wahrnehmung von Glaubens
gemeinschaften als vollkommen eigenständige Systeme mit je eigenen theologischen 
Grammatiken führt in Confrontation zu der These, Judentum und Christentum hätten 
für den Bereich des Glaubens eine je eigene theologische Grammatik und Semantik, al
so unterschiedliche Sprachformen, Erkenntnislogiken und Glaubensinhalte entwickelt. 
Beide seien so unterschiedlich, dass es sprach- und kommunikationstheoretisch keine 
gemeinsame Grundlage gebe, die einen theologischen Dialog ermöglichen könnte (Ka
pitel 4.1.1.3). Zur Erinnerung: Für Andreas Verhülsdonk ist das Argument der theologi
schen Inkommensurabilität von Judentum und Christentum der Kern von Soloveitchiks 
Ausführungen: 

»Die Religionen bilden […] unterschiedliche Zugänge zur Wirklichkeit mit eigenen 
Begrifflichkeiten, die untereinander inkommensurabel, also unübersetzbar, sind. Das 
schließt nicht aus, dass im Judentum und im Christentum gleichlautende Begriffe 
verwendet werden oder beide Religionen sich historisch wechselseitig beeinflusst 
haben. Es ist aber davon auszugehen, dass auch gleichlautende Begriffe oder begriff
liche Übernahmen aufgrund ihrer Einfügung in unterschiedliche Referenzsysteme 
eine unterschiedliche Bedeutung haben, die eine Gleichsetzung verhindern.«128 

Eine Gefahr dieser Logik könnte darin bestehen, Religionen nur noch als selbstreferen
tielle Systeme zu denken, die sich in ihrer Selbstbezüglichkeit von ihrer lebensweltlichen 
Umgebung isolieren und sich jeglichem Dialog mit der Außenwelt verschließen. Dieser 

126 Bspw. Soloveitchik: Confrontation, 90. Christian M. Rutishauser sieht darin auch den Grund für 
Soloveitchiks Insistieren auf einer Kommunikation auf Augenhöhe im Dialog: hat das auch kom

munikationstheoretische Gründe: »Die Bedingungen für einen Dialog müssen so beschaffen sein, 
dass sich die beiden Religionsgemeinschaften wie zwei freie Individuen begegnen können, die 
durch demokratische Rechte und durch gleiche humanistisch begründete Würde ausgezeichnet 
sind.« Ders.: Soloveitchik, 264 mit Verweis auf Soloveitchik: Confrontation, 109f. 

127 Vgl. Soloveitchik: Confrontation, 107f. 
128 Verhülsdonk: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 112. Ähnlich auch Rynhold: The Philosophical Foun

dations of Soloveitchik’s Critique of Interfaith Dialogue, 119: »Our central argument, however, is 
that for Soloveitchik, […] there is a direct philosophical path to the idea that one’s faith experience 
might be incommunicable, rendering theological interfaith dialogue futile. In Soloveitchik’s case, 
[…] it follows from a commitment to two specific approaches for which viable philosophical cases 
can be made, those of descriptive reconstruction and antinaturalism. At the same time, though, 
there are genuine concerns about the efficacy of these methods.« 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

statischen, homogenisierenden Lesart von Soloveitchik soll im Folgenden eine alterna
tive, fluide und dynamische entgegengesetzt werden. 

4.1.3.2 Soloveitchik und die Performance des Dialogs: Soloveitchik weiterdenken 
Soloveitchiks in Confrontation entwickelte Positionierung zum jüdisch-christlichen Dia
log wurde häufig, so auch vom RCA, mit folgender Formel zusammengefasst: Ein Nein 
zum theologischen Dialog, jedoch ein Ja zu politischer, ethischer und humanitärer Zu
sammenarbeit zwischen Judentum und Christentum.129 Im Gegensatz zu Rabbiner Fein
stein spricht sich Soloveitchik gerade nicht für ein Verbot des jüdisch-christlichen Dialog 
aus, sondern er stellt Bedingungen und fordert kommunikationstheoretische und theo
logische Standards. So auch die Einschätzung David Hartmanns: »R. Soloveitchik is not 
proscribing Jewish-Christian dialogue but setting limits and outlining a way for the di
alogue to occur on both social matters and matters of faith.«130 Der Weg hin zu einem 
Dialog über Glaubensfragen, von dem Hartmann spricht, kann für Soloveitchik dann 
beschritten werden, wenn beide Dialogpartner*innen die Gleichwertigkeit ihres Gegen
übers vollumfänglich anerkennen. Jede Form der Vereinnahmung, Herablassung oder 
Dominanz des Christentums gegenüber dem Judentum lehnt er ab.131 Das bedeutet: So
loveitchik bleibt sowohl textinhaltlich132 als auch textpragmatisch133 offen, wenn er auch 

129 Vgl. das Statement des RCA im Anschluss an Soloveitchiks Confrontation: Statement 
adopted by the Rabbinical Council of America at the Mid-Winter Conference, Febru
ary 3–5, 1964. In: Soloveitchik, Joseph B.: Confrontation and Other Essays. New Milford/ 
Jerusalem: Maggid 2015, 114f. 

130 Hartmann, David: Love and Terror in the God Encounter. The Theological Legacy of Rabbi Joseph 
B. Soloveitchik. Bd. 1. Woodstock: Jewish Lights Publishing 2001, 138. Hervorhebung AS. 

131 Vgl. Soloveitchik: Confrontation, 107f. Vgl. dazu Rudnick: Zur jüdischen Wahrnehmung des Chris
tentums, 10; ähnlich auch Verhülsdonk: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 109. Rynhold erinnert 
daran, dass Soloveitchik damit nicht einfach nur pragmatische Zugeständnisse an das Christen
tum macht, sondern dass seine Position konsistent aus seinem philosophischen Wirken ableit
bar ist: »Soloveitchik’s conclusions in ›Confrontation‹ need not simply be construed as a function 
of pragmatism or religious conservatism. On the contrary, they exhibit an intellectual integrity 
that follows from his deepest philosophical convictions.« Ders.: The Philosophical Foundations of 
Soloveitchik’s Critique on Interfaith Dialogue, 117. Und Rynold weiter: »[w]hile Soloveitchik’s con
clusions in ›Confrontation‹ are often therefore portrayed as an example of his staunch tradition
alism, we have argued that in fact they can be seen as flowing from a rather modern set of philo
sophical considerations. Moreover, those philosophical considerations can themselves be seen as 
having implications that are either inherently conservative or radically relativistic. Thus, when un
ravelling the thought of Soloveitchik, the argument regarding his modernity or Orthodoxy often 
leads more to obfuscation than illumination. It is the complex interplay between these two poles 
that in fact defines his thought, both in the particular example of ›Confrontation‹ and more gen
erally« Ebd. 120. 

132 Vgl. Soloveitchik: Confrontation, 101–110. 
133 Hinweise zu mündlichen Revidierungen von Confrontation werden angedeutet in Rothkoff/ 

Schwartz: Soloveitchik, Joseph Baer, 778: »Soloveitchik himself delivered his most famous religious 
paper, The Lonely Man of Faith, to an interfaith audience at a Catholic seminar in Brighton, Mas

sachusetts, and he later stated that all discussions of ethics and social values are necessarily ›re
ligious‹.« Hervorhebung AS. Rothkoff/Schwartz führen leider keinerlei Belege für einen entspre
chenden Vortrag o. ä. an. Eigene Recherchen konnten die Aussage Rothkoffs/Schwartzs zwar nicht 
bestätigen. Von ähnlichen im Privaten getroffenen Aussagen berichten aber auch Irving Green

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Jüdische Stimmen zur (Un-)Möglichkeit eines theologischen Dialogs 169 

nie offiziell von Confrontation abrückte. So gesteht Soloveitchik beispielsweise in On In
terfaith Relationships ein, dass in einem jüdisch-christlichen Dialog auch über sozio-poli
tische Themen die religiöse Dimension immer die grundlegende ist und dass diese The

men mit religiösen Kategorien bearbeitet werden.134 
Soloveitchiks persönliche und wissenschaftliche Aufnahmebereitschaft ist ein An

satzpunkt, von dem aus Soloveitchik weitergedacht werden kann. Denn zeigen nicht der 
mit NA 4 vollzogene Paradigmenwechsel, das (institutionell) etablierte und stabilisier
te Verhältnis zwischen Judentum und Christentum und die Dialogpraxis der vergange
nen sechzig Jahre (die Performance des Dialogs, Kapitel 2), dass die Konditionen, die 
Soloveitchik einfordert, mittlerweile dialogtheologisch und -praktisch zumindest weit
gehend verwirklicht sind? An dieser Stelle seien drei weitere Beobachtungen erlaubt, die 
zeigen können, dass Soloveitchik als zentrale jüdisch-orthodoxe Bezugsgröße gerade für 
einen theologischen Dialog (neu) gelesen werden kann.135 

(1.) Performatives Moment interkultureller Hermeneutik: Neubewertung der Inkommensurabilitätsthese 
Die These von der theologischen Inkommensurabilität ist das grundlegende epistemo
logische Argument in Confrontation und besagt, dass ein theologischer Dialog zwischen 

berg. Vgl. ders.: For The Sake of Heaven and Earth. The New Encounter between Judaism and Chris
tianity. Philadelphia: Jewish Publication Society of America 2004, 13f.). Oder auch bei David Rosen: 
»The late Rabbi Prof. Pinchas Peli claimed that Rabbi Soloveitchik told him explicitly that his con
cern was only to ensure that only those rabbis well educated enough to engage in theological dia
logue with Christians be encouraged to do so.« Ders.: Orthodox Judaism and Jewish-Christian Di
alogue, o.S. mit Verweis auf Peli, Pinchas: Testimony from both the abovementioned rabbis and 
Rabbi Yitzhak Rubin of Jerusalem. 

134 Die Unterscheidung zwischen Glaube und Religion bleibt für Soloveitchik ungeachtet dessen 
bestehen: »Jewish rabbis and Christian clergymen cannot discuss sociocultural and moral prob
lems as sociologists, historians or cultural ethicists in agnostic or secularist categories. As men of 
God, our thoughts, feelings, perceptions and terminology bear the imprint of a religious world out
look. We define ideas in religious categories, and we express our feelings in a peculiar language 
which quite often is incomprehensible to the secularist. In discussions we apply the religious yard
stick and the religious idiom. We evaluate man as the bearer of God’s Likeness. We define morality 
as an act of Imitatio Dei etc. In a word, even our dialogue at a socio-humanitarian level must in
evitably be grounded in universal religious categories and values. However, these categories and 
values, even though religious in nature and biblical in origin, represent the universal and public – 
not the individual and private – in religion.« Soloveitchik: On Interfaith Relationships, 119. Auch aus 
kultur- und religionswissenschaftlicher Perspektive ist die Forderung einer Zusammenarbeit von 
Juden und Christen auf rein kultureller Ebene losgelöst von Glaubensüberzeugungen zumindest 
fragwürdig. Eine Trennung in einen rein innerlichen Glauben und ein äußerliches gesellschaft
lichen Handeln übersieht die ganzheitliche Dimension gelebten Glaubens, der das ganze Leben 
eines Menschen durchdringt und damit auch sein gesellschaftliches und politisches Handeln we
sentlich bestimmt. David Rosen gib überdies zu bedenken, dass ein solches Verständnis dem Ju
dentum eher fremd ist. Vgl. Rosen: Orthodox Judaism and Jewish-Christian Dialogue, o.S. 

135 Dass diese hermeneutische Frage nicht nur eine hier vertretene Perspektive ist, sondern ein inner
jüdischer Diskurs, der gegenwärtig intensiv im Gange ist, zeigen die Dokumente TDW und BJR, die 
Forschungen von Greenberg und Goodman (vgl. Goodman, Daniel Ross: From Confrontation to Co
operation: The Philosophical Foundations of the Joseph B. Soloveitchik-Irving Greenberg Schism 
on Jewish-Christian Dialogue. In: HTR 114 (2021) 4, 536–560, 541) sowie die bereits erwähnte De
batte zwischen Rabbiner Ahrens und Rabbiner Homolka (Kapitel 4 in FN 3). 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Judentum und Christentum nicht möglich sei, weil Jüd*innen und Christ*innen dazu 
die gemeinsame Sprache fehle, die eine Verständigung überhaupt erst möglich machen 
würde: 

»However, when we shift the focus from the dimension of culture to that of faith – 
where total unconditional commitment and involvement are necessary – the whole 
idea of a tradition of faiths and the continuum of revealed doctrines which are by their 
very nature incommensurate and related to different frames of references is utterly absurd, 
unless one is ready to acquiesce in the Christian theological claim that Christianity has 
superseded Judaism.«136 

Deshalb lautet Soloveitchiks Urteil: »The confrontation should occur not at a theological, 
but at a mundane human level. There, all of us speak the universal language of modern 
man.«137 Und weiter: »However, if the debate should revolve around matters of faith, then 
one of the confronters will be impelled to avail himself of the language of his opponent. 
This in itself would mean surrender of individuality and distinctiveness.«138 

Mit Andreas Verhülsdonk ist die Prämisse einer theologischen Inkommensurabilität 
aber wissenschaftstheoretisch und forschungsgeschichtlich zu kontextualisieren und im 
Lichte des gegenwärtigen Forschungsstandes interkulturellen Hermeneutik gegenzule
sen.139 Wie in Kapitel 4.1.1.3 bereits ausgeführt, überträgt Soloveitchik den Begriff »in
kommensurabel« aus einer wissenschaftstheoretischen Debatte der 60er Jahre. Ange
stoßen wurde sie durch die forschungsgeschichtliche Beobachtung, dass wissenschaft
licher Fortschritt nicht linear oder evolutionär verläuft, sondern als Abfolge von Theorien 
mit konzeptuellen und terminologischen Neubildungen und Transformation, die keine 
Übersetzung oder nur Teilübersetzungen von einer in eine andere Theorie zulassen. Mit 
Verhülsdonk: »Inkommensurabilität bedeutet [zunächst] völlige oder teilweise Unüber
setzbarkeit von Theorien.«140 Der Theoriebegriff ist dabei so weit gefasst, dass er, wie 
bei Soloveitchik, auch auf den Bereich Religion übertragen werden kann, »im Sinne von 
Unübersetzbarkeit von religiösen Begriffen und Logiken.«141 

Soloveitchik betrachtet das Judentum und Religionen generell als theologisch ei
genständige Systeme, als unabhängige Formen von Welterkenntnis (epistemologischer 
Pluralismus, Kapitel 4.1.1.1). In diesem Zusammenhang bilde jede Religion eigene Ter
minologien aus, die untereinander nicht übersetzbar seien.142 Er geht also, mit Reinhold 
Bernhardt, davon aus, dass Bedeutungen kultur- und religionsabhängige Konstrukte 
sind, die nicht problemlos in den Kontext einer anderen Religionstradition übertrag
bar sind.143 Diese Unübersetzbarkeit ist für Soloveitchik zwar nicht absolut, denn das 
würde in aller Konsequenz bedeuten, dass Dialog zwischen Judentum und Christentum 

136 Soloveitchik: Confrontation, 107. 
137 Ebd. 108. 
138 Ebd. 109. 
139 Vgl. Verhülsdonk: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 110–111 und 115–119. Vgl. Kapitel 1.1.3. 
140 Verhülsdonk: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 111. 
141 Ebd. 
142 Vgl. Soloveitchik: Confrontation, 107f. Vgl. dazu Verhülsdonk: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 112. 
143 Vgl. Bernhardt: Inter-Religio, 42. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Jüdische Stimmen zur (Un-)Möglichkeit eines theologischen Dialogs 171 

generell unmöglich ist. Gültig aber sei die These der Unübersetzbarkeit zumindest für 
den Bereich des Glaubens, »where total unconditional commitment and involvement 
are necessary – the whole idea of a tradition of faiths and the continuum of revealed 
doctrines which are by their very nature incommensurate and related to different frames of 
references«144. Für den Bereich des Ethos beispielsweise sei eine teilweise Übersetzung in 
kulturelle Kategorien möglich.145 Auf dieser Basis kommt Soloveitchik zu seiner These, 
nämlich dass ein theologischer Dialog zwar nicht möglich sei, ein Dialog über sozialethi
sche und politische Fragen hingegen sei sogar »desirable and even essential«146. 

Nachdem die These der Inkommensurabilität in den 60er Jahren von Kuhn und Fe
yerabend aus dem Bereich der Wissenschaftstheorie heraus entwickelt wurde, wurde sie 
in den folgenden Jahrzehnten auch in den Kulturwissenschaften, vor allem im Bereich 
der interkulturellen Hermeneutik rezipiert. Diese beschäftigt sich, so Reinhold Bern
hardt, mit der Frage nach einem Verstehen über Kulturgrenzen hinweg.147 Während die 
klassische Hermeneutik sich mit dem Verstehen in erster Linie von Texten innerhalb einer 
kulturellen Tradition auseinandersetzte, ist in der interkulturellen Hermeneutik erstens 
der Gegenstandsbereich erweitert um historische Zeugnisse, Handlungszusammen
hänge und Personen und zweitens geht es um »ein traditionsübergreifendes Verstehen, 
also um das Verstehen des kulturell Anderen. Was für das Verstehen des Anderen gilt – 
dass die Begegnung mit ihm kognitive Dissonanzen hervorrufen, Irritationen auslösen 
und bisherige Verstehensmuster herausfordern kann – gilt in potenzierter Weise für 
die Begegnung mit dem kulturell und religiös Anderen.«148 

Die Schwierigkeit im Bereich der interkulturellen Hermeneutik, an der sich die In
kommensurablitätsthese entzündet, ist das Fehlen eines gemeinsamen Sinnhorizontes. 
Ist Verständigung auch dann möglich, wenn Menschen mit kulturell unterschiedlich ge
prägten Referenzrahmen aufeinandertreffen? Je mehr die jeweilige Eigenheit und An
dersheit von Kultur und Religion »und damit die letztlich unüberwindbare Differenz der 
Kulturen«149 betont wird, wie geschehen bei Soloveitchik, umso eher wird auch davon 
ausgegangen, dass kulturell und religiös geprägte Begriffe nur kulturimmanent verstan
den werden können: 

144 Soloveitchik: Confrontation, 107. 
145 Ausführlich zu Soloveitchiks These einer partiellen Übersetzbarkeit und der Frage, was an religiö

sen Traditionen übersetzbar und was unübersetzbar ist s. Soloveitchik: The Lonely Man of Faith, 
48–55 (Teil IX). Vgl. Kapitel 4 FN 81. 

146 Soloveitchik: On Interfaith Relationships, 119. Oder in den Worten Andreas Verhülsdonks: »Der Ort 
des jüdisch-christlichen Dialogs ist der gemeinsam geteilte öffentliche Raum, in dem sich Men

schen mit unterschiedlichen religiösen und weltanschaulichen Überzeugungen über politische, 
gesellschaftliche und kulturelle Fragen verständigen. Über theologische Fragen, die das Verhältnis 
des Menschen zu Gott thematisieren, aber können Juden und Christen nicht sinnvoll reden noch 
sich verständigen, weil die von ihnen benutzten Begriffe und Standards nicht ineinander übersetz
bar sind.« Ders.: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 116f. 

147 Ausführlich vgl. Bernhardt: Inter-Religio, 40–48 (»Interkulturelle Hermeneutik«). 
148 Ebd. 41. 
149 Ebd. 43. Bernhardt weist darauf hin, dass im Bereich Naturwissenschaft und Technik die Gefahr des 

Missverstehens über Kulturgrenzen hinweg deutlich kleiner ist, weil empirische Theorien einen 
engeren Realitätsbezug haben. Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

»Kulturübergreifendes Verstehen ist [für Vertreter*innen der Inkommensurabilitäts

these – AS] mit notorischem Missverstehen behaftet, denn dabei werden immer die 
Vorverständnisse der eigenen Kultur auf Verstehensgegenstände einer anderen Kul
tur angewandt. Diese [würden] dabei einem ihnen unangemessenen ›framing‹ unter
zogen und auf diese Weise anders verstanden als sie von den Angehörigen ihrer jewei
ligen Kultur verstanden werden.«150 

Die Gegenargumentation verläuft über den Rekurs auf kulturelle Universalien. Demnach 
sei es nicht die Kultur, die eine Realität erzeugt, sondern gerade umgekehrt: die Reali
tät liege der Kultur zugrunde. Kultur konstituiere nicht die Realität, sondern bringe sie 
zur Sprache: »Sie [Kulturen – AS] bringen nichts anderes, sondern das Gleiche anders 
zur Sprache«151. Beide Positionen, die Annahme von Inkommensurabilität und die An
nahme kultureller Universalien, können die Frage nach der Möglichkeit interkulturel
len Verstehens nur unzureichend beantworten und werfen sogar neue Fragen auf, wie 
die Problemüberhänge zeigen. Raimondo Panikkar sieht die Grundproblematik inter
kulturellen Verstehens im Ringen um einen Weg »zwischen der kolonialistischen Geis
teshaltung, die glaubt, dass sie mit den Begriffen einer einzigen Kultur die Totalität der 
menschlichen Erfahrung ausdrücken kann, und dem entgegengesetzten Extrem, wo
nach man glaubt, dass es keine mögliche Kommunikation gibt zwischen den verschie
denen Kulturen.«152 

Im gegenwärtigen interreligiösen Diskurs wird, beispielsweise auch von Reinhold 
Bernhardt, davon ausgegangen, dass »differenzsensibles interkulturelles Verstehen«153 
möglich ist. Außerdem wird auf die Erschließungskraft interkultureller Aushandlungs
prozesse verwiesen. In Anlehnung an Hans-Georg Gadamer bestimmt Bernhardt Ver
stehen als dialogischen Prozess und unabschließbares dynamisches Geschehen: »Durch 
Konfrontation mit Außenperspektiven kann das eigene Selbstverstehen erweitert und 
vertieft werden. Nicht das Einigeln in der eigenen Innenperspektive, sondern das wech
selnde Einnehmen von Innen- und Außenperspektiven ermöglicht Selbst- und Fremd
verstehen. Es gilt, sich exzentrisch zur eigenen Innenperspektive zu verhalten.«154 

Die Inkommensurabilitätsthese wurde inzwischen also auch theologisch rezipiert 
und auf die Möglichkeiten und die Grenzen interreligiöser Kommunikation hin ange
wandt. Vor allem in Form der Komparativen Theologie (Kapitel 1.2) wird versucht, die 
Einsichten der interkulturellen Hermeneutik prinzipientheoretisch umzusetzen und im 

150 Ebd. 42f. 
151 Ebd. 44. Begründungsmuster dafür sind anthropologische Konstanten von Daseinsstrukturen, bio

grafischen Phasenwechseln oder ein philosophischer Idealismus. Vgl. ebd. 
152 Panikkar, Raimondo: Religion, Philosophie und Kultur. In: polylog. Zeitschrift für interkulturelles 

Philosophieren 1 (1998), 17. 
153 Bernhardt: Inter-Religio, 46. 
154 Ebd. 45. Vgl. dazu Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophi

schen Hermeneutik (Klassiker Auslegen 30). Hg. v. Günter Figal. Berlin: Akademie Verlag 2010. Po
sitionsveränderungen (Wechsel zwischen Innen- und Außenperspektiven) als Voraussetzung für 
interkulturelles Verstehen gehen gut zusammen sowohl mit translationalen wie mit topologischen 
Theorieansätzen, vgl. ausführlich Kapitel 1.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Jüdische Stimmen zur (Un-)Möglichkeit eines theologischen Dialogs 173 

konkreten Dialoggeschehen zur Anwendung zu bringen.155 »[Die Komparative Theolo

gie – AS] zeichnet sich durch die Bereitschaft aus, die eigenen religiösen und epistemi
schen Voraussetzungen im Dialog mit Vertretern anderer Religionen zu reflektieren und 
auf Religionstheologien oder einen vorschnellen Rekurs auf vermeintliche religiöse Uni
versalien zu verzichten,«156 so Verhülsdonk. 

Außerdem entwickelte sich die Theorie um den Fragenkomplex von Inkommensura
bilität in den 80er und 90er Jahren selbst weiter. Thomas Kuhn differenzierte später aus 
seinen Forschungen zu Zweitspracherwerb und Bilingualismus zwischen »Übersetzen« 
und »Verstehen«. Für das Verstehen sei deshalb nicht die Übersetzbarkeit in die eige
ne Herkunftssprache die entscheidende Voraussetzung, sondern das grammatikalische, 
semantische und pragmatische Beherrschen der fremden Sprache.157 Ein ganz ähnliches 
Konzept, das jedoch Sprache weniger als Regelsystem, sondern stärker als Lebensform 
in den Blick nimmt, wurde zeitgleich vom Kulturphilosophen Alasdair MacIntyre ent
wickelt. Er betont, dass erst eine bilinguale Kompetenz – das Beherrschen einer Spra
che wie eine zweite Herkunftssprache und damit auch das Eintauchen in die damit ver
bundene Lebensform – ein Urteil über die Übersetzbarkeit von Traditionen zulässt.158 
Diese Erkenntnisse aus der Spracherwerbsforschung überträgt beispielsweise Norbert 
Hintersteiner auf den Bereich der Religion und macht sie für den interreligiösen Dia
log fruchtbar.159 In der Rezeption Soloveitchiks wird es in Zukunft auch darum gehen, 
die Erkenntnisse interkultureller und interreligiöser Hermeneutik ernst zu nehmen und 
Soloveitchik vor diesem Hintergrund weiterzudenken.160 

(2.) Performatives Moment der Dialogpraxis: 60 Jahre nach NA 4 Aus christlicher Perspektive 
wird Soloveitchiks Position, die auf jüdisch-orthodoxer Seite nach wie vor Autorität be
ansprucht, für Dialogbemühungen häufig als hinderlich wahrgenommen, mit der Be
gründung, seine Thesen gingen nicht weit genug. Für die Entstehungszeit bewegt sich 
Soloveitchik in der Tradition des Orthodoxen Judentums mit Confrontation aber durch
aus einen Schritt auf das Christentum zu. Die vorkonziliare katholische Kirche, die So
loveitchik bei Abfassung von Confrontation insbesondere vor Augen hatte, vertrat nicht 
nur noch immer die Substitutionstheologie als offizielle Lehrmeinung, mit der im Drit
ten Reich Antisemitismus und Vernichtungspolitiken religiös legitimiert werden konn

155 Beispielsweise Hintersteiner: Traditionen überschreiten; Cornille: The Im-possibility of Interreli
gious Dialogue oder Stosch: Zur Möglichkeit und Unmöglichkeit des interreligiösen Dialogs, 1–25. 

156 Verhülsdonk: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 117. 
157 Vgl. Chen, Xiang: Thomas Kuhn’s Latest Notion of Incommensurability. In: Journal for General Phi

losophy of Science 12 (1997) 2, 257–273, 262–264. Ähnliche Überlegungen stellt auch Paul Feyer
abend an, vgl. Hintersteiner: Traditionen überschreiten, 170. 

158 MacIntyre, Alasdair: Whose Justice? Which Rationality? Notre Dame: Univ. of Notre Dame Pr. 1988, 
370–388 (Kapitel »Tradition and Translation«), 373f. 

159 Vgl. Hintersteiner: Traditionen überschreiten, 316–320. 
160 Es sind führende Autoritäten der Orthodoxie wie die Rabbiner Shlomo Riskin (Israel), Eugene Korn 

(Israel) und Irving Greenberg (USA), allesamt Unterzeichner des 2015 erschienenen Statements To 
Do the Will of Our Father in Heaven (vgl. Kapitel 6.2.2), die Soloveitchiks Nein zum theologischen 
Dialog und seine Argumentation als nicht länger adäquat betrachten und neue Wege im Dialog 
mit dem Christentum beschreiten. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

ten (Kapitel 2). Bereits seit der Antike war es die Kirche, die im Laufe vieler Jahrhunderte 
mit teils impliziter, teils aber auch aggressiv nach außen getragener antijüdischer Pole
mik in Wort und Bild eine defizitäre und negative Wahrnehmung des Judentums präg
te. Das Judentum kam kirchlicherseits überwiegend als Konstruktion negativer Projekti
onsvorgänge oder als ungeschichtliche Schablone, von der es sich abzugrenzen galt, zur 
Darstellung.161 Kirchen und Theologien strukturierten damit auch die gesellschaftliche 
Wahrnehmung von Jüd*innen und waren (und sind es teilweise noch immer) mitverant
wortlich dafür, dass Jüd*innen im 20. Jahrhundert und auch gegenwärtig in Form von 
Verschwörungstheorien zu einem generellen gesellschaftlichen Feindbild stilisiert wer
den konnten und können.162 Bis in die Zeit vor dem Zweiten Vatikanischen Konzil war 
es offizielle Lehre der Kirche, dass Jüd*innen eine kollektive Schuld am Tod Jesu trugen 
(Gottesmordvorwurf), dass der »Alte« Bund Gottes mit Israel durch den »Neuen« Bund in 
Jesus Christus ersetzt worden war, dass außerhalb der Kirche kein Heil ist (»extra eccle
siam nulla salus«) und dass Geringschätzung und Konversionsbestrebungen die religi
ös geforderten Haltungen gegenüber dem Judentum und anderen Religionen waren.163 
Auch wenn es in den Nachkriegsjahren vor dem Konzil viele kleine Initiativen zur Annä
herung der beiden Traditionen gab, so brachten doch erst NA und die mittlerweile 60- 
jährigen Dialogbemühungen Jüd*innen und Christ*innen einander wieder näher (Kapi
tel 1.4.2). 

Confrontation spiegelt auf allen Ebenen wider, dass Soloveitchik 1964 die Kirche, die 
vor einer konziliaren Neuausrichtung steht, aber auch das von den Folgen der Scho
ah geschwächte und traumatisierte Judentum, noch nicht bereit dafür hielt, in einen 
Dialog auf Augenhöhe einzutreten.164 Wenn aber die Eigenständigkeit der Dialogpart
ner*innen berücksichtigt würde und keine missionarischen Bestrebungen im Hinter
grund stünden (vgl. G&C, Kapitel 6.1.3 sowie Kapitel 7), steht Soloveitchik einem Dialog 

161 Vgl. Schubert, Kurt: Gottesvolk – Teufelsvolk – Gottesvolk. In: Jüdisches Museum der Stadt Wien 
(Hg.): Die Macht der Bilder. Wien: Picus Verlag 1995, 30–52, 33. 

162 Vgl. Klamper, Elisabeth: Zur Ausstellung »Die Macht der Bilder – antisemitische Vorurteile und 
Mythen«. In: Jüdisches Museum der Stadt Wien (Hg.): Die Macht der Bilder. Wien: Picus Verlag 
1995, 15–20, 18. Zum Zusammenhang von Antijudaismus und Antisemitismus vgl. Heil: Die Bürde 
der Geschichte, 38–42. 

163 Vgl. Korn: The Man of Faith and Religious Dialogue, o.S. 
164 »[W]e certainly have not been authorized by our history, sanctified by the martyrdom of millions, 

to even hint to another faith community that we are mentally ready to revise historical attitudes, 
to trade favors pertaining to fundamental matters of faith, and to reconcile ›some‹ differences. 
Such a suggestion would be nothing but a betrayal of our great tradition and heritage and would, 
furthermore, produce no practical benefits. Let us not forget that the community of the many will 
not be satisfied with half measures and compromises which are only indicative of a feeling of in
security and inner emptiness. […]« Soloveitchik: Confrontation, 110. Mit Rutishauser müssen wir 
uns fragen: »Hat die Kirche schon eine genügend grosse [sic.] Sensibilität entwickelt, um ihr klei
neres Gegenüber nicht zu überrollen und letztlich durch Wohlwollen doch zu bedrohen oder gar 
aufzusaugen? Ist sie sich schon bewusst, dass sie bei allem guten Willen zur Begegnung durch ihre 
faktische Macht die Dialogbedingungen nicht allein stellen kann? Respektiert sie die Notwendig
keit der Abgrenzung, die das Judentum konstitutiv braucht und die nichts mit Dialogverweigerung 
zu tun hat?« Ders.: Soloveitchik, 265. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Jüdische Stimmen zur (Un-)Möglichkeit eines theologischen Dialogs 175 

über theologische Fragen nicht weiter ablehnend gegenüber. Für eine künftige Rezepti
on von Confrontation ist und bleibt es unerlässlich, Soloveitchik unter den veränderten 
Vorzeichen auf katholischer Seite durch NA 4 und der im Zeichen des Pontifikats von 
Franziskus vollzogenen Aufbrüche weiterzudenken.165 Einen Versuch in diese Richtung 
unternimmt Eugene Korn, wenn er Confrontation vierzig Jahre später, Anfang der 2000er 
Jahre neu zu lesen: »When R. Soloveitchik penned »Confrontation« in 1964, he could not 
have foreseen the transformation of Catholic doctrine and radical shift in Christianity’s 
»frame of reference« that was to follow. Almost two years later, the Vatican’s proclama
tion of »Nostra aetate« began a theological journey that continues until this day and from 
which Christianity will likely never return.«166 

Für Korn ist Soloveitchiks Argumentation nicht überzeitlich gültig und muss für 
die Gegenwart je neu betrachtet werden. Zwar gelte das philosophische Argument 
(philosophic argument) der Einzigartigkeit von Religionsgemeinschaften und der Inkom
mensurabilität von Glaubensüberzeugungen kontextunabhängig (dementgegen wurde 
im vorherigen Kapitel 4.1.3.2.1 eine Kontextualisierung auch der Inkommensurabili
tätsthese und anderer philosophischer Paradigmen gefordert). Doch die katholische 
Lehre habe sich in den Jahren nach NA maßgeblich transformiert und die Substituti
onstheologie offiziell überwunden (doctrinal argument). Außerdem haben sich, so Korn, 
historisch gewachsene Haltungen gerade angesichts eines fundamentalen Wandels 
historischer, sozialer und intellektueller Bedingungen verändert, was für eine Inter
pretation von Soloveitchiks Argumentation nicht unberücksichtigt bleiben könne: »In 
other words, the validity of these latter arguments during the Middle Ages or first half of 
the 20th century is no assurance that they are valid for the 21st century or for a different 
understanding of the dialogical encounter.«167 Für Korn haben sich Dialogpraxis und 
-verständnis in Judentum und Christentum entscheidend verändert. Die Vorbedin
gungen, die Soloveitchik in Confrontation setzte, sind für ihn inzwischen weitgehend 
eingelöst.168 »When two faith communities meet each other as redemptive communi
ties, dialogue is logically possible and even spiritually desirable.«169 Dann sei ein jüdisch- 
katholischer theologischer Dialog nicht nur möglich, sondern sogar religiöse Aufgabe 
des Judentums. Denn es seien gläubige Katholik*innen, die als einige wenige in einer 
postmodernen Gesellschaft im Stande wären, das Judentum zu verstehen: »Although 
they function in distinct and sometimes radically different categories, members of both 
faiths face the same loneliness and similar problems that arise from striving to live a 
hallowed tradition and struggling to find God in post-modern world.«170 

165 Zur Frage einer Traditionshermeneutik im Zeichen der komplexen Rezeption von NA 4 vgl. Höft
berger: Tradition in Bewegung. 

166 Korn, Eugene: The Man of Faith and religious Dialogue, o.S. 
167 Ebd. 
168 Vgl. dazu ebd: »[N]amely, (1) acknowledgement of the Jewish people as a vital faith community, 

(2) non-negotiability of the Jewish commitment to God, (3) mutual respect and non-interference 
in the faith of the other, and (4) agreement that each community has the right to live, create and 
worship God in its own way, in freedom and dignity.« 

169 Ebd. Hervorhebung AS. 
170 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

(3.) Performatives Moment einer Biografie: Soloveitchiks Denkbewegungen als »Dialog« Zuletzt ru
fen wir uns als Denkanstoß das Konglomerat jüdischer und christlicher Philosophen in 
Erinnerung, das Soloveitchiks Denken prägt: darunter Duns Scotus, Kant, Hegel, Schlei
ermacher, Scheler, Kierkegaard und Barth (Kapitel 4.1.1).171 Mit Grözinger: »Josef Dov 
Soloveitchik wird in der jüdischen Welt der Gegenwart eine hohe Bedeutung zugemes
sen, weil er die sich anscheinend feindlich gegenüberstehenden Bereiche der Philoso
phie hier und der Halacha dort miteinander zu verbinden wusste. Er ist es, […] der das 
philosophische Denken nicht nur mit der Halacha zusammenführte, sondern in sie hin
ein.«172 

Auch Yitzhak Twersky betont diese Charakteristik: »These references reflect not only 
great erudition and precision in the history of philosophy but also a philosophic tem
per, a philosophic mode of thinking, a subtle analytical mind.«173 Doch damit erfasst 
Twersky noch nicht das für den jüdisch-christlichen Dialog eigentlich Bedeutsame: So
loveitchiks Wirken und sein theologisches Werk sind selbst als Prozess eines innerlichen 
theologischen Gesprächs zwischen Judentum und Christentum angelegt und nur als ein 
solcher Dialog verständlich.174 Das, was Soloveitchik in Confrontation unter der Prämis
se einer Inkommensurabilität argumentativ zurückweist – den theologischen Dialog – 
kann er als Position nur deshalb entwickeln, weil er genau das bereits tut: er bringt bei
de Traditionen, die jüdische und christliche Philosophie und Theologie, miteinander ins 
Gespräch, vermittelt sie aneinander und generiert Neues. Die Durchdringung von So
loveitchiks Denken mit westlicher und damit auch christlich geprägter Philosophie, auf 
die schon Grözinger hinwies, macht David Rosen an einem Beispiel aus Confrontation 
deutlich: So sei die Idee, dass Theologie und sozio-politisches Engagement zu trennende 
religiöse Bereiche wären, jüdischem Denken eher fremd: »The very idea of ›theology‹ as 
something set apart, is debatable from a Jewish perspective. Precisely because Judaism 
sees everything in relation to the Divine, even the discussion of the weather between be
lievers, is a theological discussion.«175 

171 Vgl. neben den Teilen I und II von The Halakhic Mind auch Soloveitchik: The Halakhic Man, 110–117. 
Einen impliziten Bezug auf die dialektische Theologie Barths bestätigt auch Rutishauser: Joesf Dov 
Soloveitchik, 109–110. Kritik an der Darstellung von Soloveitchiks Denken als »Dialog« würde bei
spielsweise Micha Brumlik äußern. Für ihn sind die Motive und Referenzen auf christliche Philo
sophie in Cohens und Soloveitchiks Werk lediglich der Tatsache geschuldet, dass sie ihr Denken in 
der westlich geprägten Wissenschaftskultur zugänglich machen wollten. Vgl. dazu ausführlicher 
Goodman: From Confrontation to Cooperation, 545. 

172 Grözinger: Jüdisches Denken. Bd. 5, 293f. 
173 Twersky, Yitzhak: The Rov. In: Tradition 30 (1996) 4, 13–44, 31. 
174 Tatsächlich empfindet Soloveitchik selbst sein Studium und die Entwicklung seiner Gedanken – 

in diesem Fall das Studium rabbinischer Literatur, als innerliches, geistiges Gespräch mit großen 
Denkern. Vg. Soloveitchik: Ish Ha Halacha, zitiert nach Rudnick: Zur jüdischen Wahrnehmung des 
Christentums, o.S. 

175 Rosen: Orthodox Judaism and Jewish-Christian Dialogue, o.S. Rosen verweist in diesem Zusam

menhang auf weitere orthodoxe Stimmen, die Kritik an einer quasi-lehramtlichen Autorität von 
Soloveitchiks Confrontation üben: So kritisiert der israelische orthodoxe Professor Zvi Yaronvi, dass 
dadurch die Veränderungen auf christlicher und jüdischer Seite nicht ernstgenommen würden. 
Andere wie der britische Rabbiner Norman Solomon stellen die von Soloveitchik postulierte »theo
logische Unmöglichkeit« des jüdisch-christlichen Dialogs in Frage. David Hartmann, ein Schüler 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Jüdische Stimmen zur (Un-)Möglichkeit eines theologischen Dialogs 177 

Daniel Rynhold sieht sogar Soloveitchiks Zugang zum jüdisch-christlichen Dialog in 
Confrontation insgesamt als basierend auf einem Set moderner westlicher Philosophie.176 
Ähnliches gilt aber auch für den exegetischen Teil 1 von Confrontation, so Eugene Korn: 

»To whom is this philosophic excursus [Teil 1 von Confrontation – AS] addressed? Its in
vocation of two Adam ›types‹ echoes Christian scriptures [Röm 5 und 1Kor 15 – AS], its 
typological reading of holy texts is a classic Catholic exegetical technique, and its cel
ebration of ›the world‹ as a mysterious creative – almost cosmic force [Confrontation, 
14f. – AS] also calls to mind the ›logos‹ of the New Testament. For R. Soloveitchik, who 
was au courant with Christian theology, surely these are not coincidences. Evidently R. 
Soloveitchik wrote Part I with Christian theologians in mind.«177 

So funktioniert Confrontation – so die These, die es als Desiderat im Dialogprozess auszu
verhandeln gilt – als ein performatives ins Gespräch Bringen und aneinander Vermitteln 
von jüdischer und christlicher Tradition, als ständiger Perspektiv- und Positionswech
sel, als dialogischer Wechsel von Innen- und Außenperspektive. Rothkoff und Schwartz 
erinnern auch daran, dass Soloveitchik »The Lonely Man of Faith« vor einem interreligiö
sen Publikum am katholischen Seminar in Brighton, Massachusetts, vortrug und damit 
performativ bereits die eigene Absage an einen theologischen Dialog überschreitet.178 

Christian M. Rutishauser sieht mit Blick auf die Bezüge zur Inkommensurabilitäts
these und die Barth’sche Unterscheidung zwischen Religion und Glauben, die in Confron
tation zusammenlaufen, auch die »Formel«, mit der Confrontation üblicherweise (so auch 
hier) wiedergegeben wird, als »zu einfach«: 

»Er [Soloveitchik – AS] unterscheidet davon [vom unableitbaren Glauben als existen
zieller Entscheid und göttliche Verpflichtung] die zu Kultur gewordene Religion und 
Tradition, die in den Dialog mit dem Mitmenschen und der Gesellschaft gebracht wer
den kann. Soloveitchik scheint von der dialektischen Theologie beeinflusst zu sein, die 
Glaube und Religion unterscheidet. Der existentielle und unableitbare Glaubensent
scheid verbindet sich mit dem Geheimnis des Menschen. Religion und Kultur sind je
doch die kommunizierbaren Anteile religiöser Existenz – und dazu gehört namentlich die 
Theologie.«179 

Soloveitchiks, kritisiert, dass Soloveitchik das fragmentarische und unvollständige Moment ge
schichtlich ergangener Offenbarung nicht ernst genug nehme. Für ihn ist interreligiöser Dialog ein 
Imperativ. Ausführlicher zu diesem innerjüdischen Diskurs und entsprechende Literaturangaben 
s. Rosen: Orthodox Judaism and Jewish-Christian Dialogue, o.S. 

176 Vgl. Rynhold: The Philosophical Foundations of Soloveitchik’s Critique of Interfaith Dialogue, 120. 
Moshe Sokol schlüsselt entlang von The Lonely Man of Faith exemplarisch den impliziten Einfluss 
Barths auf: »Soloveitchik was aware of Barth’s work at an early date, and admiringly referred to 
him in the introductory section of Halakhic Man. What both Maimonides and Barth could offer 
Soloveitchik were models of how to use the biblical text as a springboard for an intellectually so
phisticated discussion of the human condition.« Ders.: Lonely Man of Faith, 397. 

177 Korn: The Man of Faith and religious Dialogue, o.S. 
178 Vgl. Rothkoff/Schwartz: Soloveitchik, Joseph Baer (1903–1993), 778. 
179 Rutishauser, Christian M.: Eine jüdische Theologie des Christentums. In: Jehoschua Ahrens/Karl 

Hermann Blickle/David Bollag/Johannes Heil: Hin zu einer Partnerschaft zwischen Juden und 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Insgesamt, das konnten die vorangegangenen Überlegungen zeigen, wirkt Soloveitchiks 
zunächst zwar klar, aber auch statisch anmutendes »ja zu einem Dialog über sozio-po
litische Fragen, nein zum theologischen Dialog« keineswegs hemmend für den jüdisch- 
christlichen Dialog, sondern vielmehr als Stimulus für eine intensive und vor allem 
epistemologische Fragen betreffende Auseinandersetzung mit dem jüdisch-christli
chen Dialog, die es in der Form ohne Confrontation vielleicht nicht gegeben hätte. Die 
aufgezeigten Diskussionslinien bilden einen Forschungsdiskurs innerhalb des orthodo
xen Judentums ab – ein Prozess, dessen Ausgang derzeit noch offen ist (vgl. TDW und 
BJR in Kapitel 6 sowie die Ahrens-Homolka-Debatte, Kapitel 4 in FN 3).180 Und immer 
wieder wird innerhalb dieses Prozesses Abraham J. Heschel ins Spiel gebracht. 

4.2 Jüdischer Zuspruch 
Abraham J. Heschels No Religion Is an Island (1965/66) 

4.2.1 Grundlinien seines Lebens und Denkens: »Meine Füße beteten« 

In den USA der 1960er Jahre gab es neben Rabbiner Joseph B. Soloveitchik eine weitere 
prominente Stimme des Judentums: Rabbiner Abraham J. Heschel.181 Mit seinem poli
tischen Engagement, das er aus seinem jüdischen Glauben ableitete,182 wurde er in der 
amerikanischen Öffentlichkeit als jüdischer Gelehrter wahrgenommen, der sich immer 
wieder kritisch zum Krieg im Vietnam äußerte oder aktiv die Bürgerrechtsbewegung ge
gen Rassendiskriminierung unterstützte. Während des Marsches in Selma an der Seite 
von Martin Luther King habe er das Gefühl gehabt, »dass [s]eine Füße beteten«183. Ne
ben seinem politischen Engagement wird er auch für den jüdisch-christlichen Dialog zu 
einer bedeutsamen Figur. Das American Jewish Committee (AJC) ernannte Heschel als Re
präsentanten des Judentums zum Berater für das Zweite Vatikanische Konzil. Wie sich 
zeigen wird, verdanken sich wichtige Errungenschaften aus NA nicht unwesentlich der 

Christen. Die Erklärung orthodoxer Rabbiner zum Christentum. Berlin: Metropol 22020, 170–183, 
175. 

180 Vgl. dazu auch die Neuveröffentlichung Daniel Ross Goodmans: ders.: Soloveitchik’s Children: Ir
ving Greenberg, David Hartman, Johnathan Sacks, and the Future of Jewish Theology in America. 
Tuscalossa, Alabama: The University of Alabama Press 2023. 

181 Für eine ausführliche Biografie Heschels s. Dolna, Bernhard: An die Gegenwart Gottes preisgege
ben. Abraham Heschel: Leben und Werk. Mainz: Matthias Grünewald 2001. Mit dem 2019 erschie
nenen Werk »Abraham Joshua Heschel. Mind, Heart, Soul« bietet Edward Kaplan die aktuellste 
Biografie Heschels. Er erarbeitet darin nicht nur detailliert die Stationen seines Lebens, sondern 
gibt vor allem auch Einblicke in die politischen, sozialen und theologischen Themen, die Heschel 
bewegen und die er in seinen Schriften bearbeitet: Kaplan, Edward K.: Abraham Joshua Heschel. 
Mind, Heart, Soul. Philadelphia: The Jewish Publication Society 2019. 

182 Vgl. Heschels Forschungsschwerpunkt zu den Propheten, insbesondere seine Dissertation »Die 
Prophetie« (1932): Heschel, Abraham Joshua: The Prophets. New York: Harper & Row 1962. 

183 So weiß Susannah Heschel aus dem Tagebuch ihres Vaters zu berichten: Heschel, Susannah: My 
Father. In: Harold Kasimow/Byron L. Sherwin (Hg.): No Religion is an Island. Abraham Joshua Hes
chel and Interreligious Dialogue. New York: Wipf & Stock 1991 (Reissue 2008), 23–41, 38. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Jüdische Stimmen zur (Un-)Möglichkeit eines theologischen Dialogs 179 

jüdisch-katholischen Freundschaft zwischen Kardinal Augustin Bea und Rabbiner Abra
ham Heschel. Das gilt im Besonderen für die lehramtliche Abkehr von der Judenmission 
(Kapitel 7). Auch Papst Paul VI. lernte Heschel während der Konzilsverhandlungen ken
nen und schätzen. Nur wenige Wochen nach Heschels Tod sprach Paul VI. in einer allge
meinen Audienz über die Suche des Menschen nach Gott und betonte, dass noch bevor 
wir uns auf die Suche nach Gott machten, Gott bereits auf der Suche nach uns wäre. Im 
später veröffentlichten Manuskript werden Heschels Schriften, vor allem God in Search of 
Man als Ursprung dieser Gedanken angegeben.184 Das zeigt auch, dass Heschels Denk- 
und Sprachformen für die christliche Theologie hochgradig anschlussfähig ist. Was ka
tholischen Theolog*innen der post NA-Generation als selbstverständlich erscheint, wäre 
ohne diesen jüdischen Vordenker wohl nicht möglich gewesen.185 

Abraham Joshua Heschel wurde am 11. Januar 1907 in Warschau in eine angesehene 
und traditionsreiche Familie chassidischer Rabbiner geboren. Seiner großen Begabung 
entsprechend wurde er bereits früh gefördert: Er erhielt eine klassisch jüdische Ausbil
dung und wurde mit rund 16 Jahren zum Rabbiner ordiniert.186 Mit nur zwanzig Jahren 
widersetzte er sich der streng gesetzestreuen Familientradition und der an ihn heran
getragenen Erwartungen und ging nach Berlin. Bereits dort zeigte sich sein allseitiges 
religiöses und wissenschaftliches Forschungsinteresse: Er besuchte nicht nur das kon
servativ orthodoxe Hildesheimer Rabbinerseminar und studierte an der »Hochschule 
für die Wissenschaft des Judentums«, sondern belegte parallel dazu einige Kurse in Phi
losophie, Kunstgeschichte und Semitischer Philologie an der Universität Berlin.187 1932 
vollendete er seine Dissertation »Die Prophetie«. 1937 übernahm er auf Einladung Mar
tin Bubers das Jüdische Lehrhaus in Frankfurt. In einer Herbstnacht 1938 sollte Heschels 
Zeit in Deutschland gewaltsam enden. Er wurde von der Gestapo verhaftet und in ein 
Internierungslager nach Polen deportiert. Von dort kam er nur mit Hilfe seiner Fami
lie frei und konnte eine Lehrtätigkeit in Warschau aufnehmen.188 Nur sechs Wochen vor 
Einfall der Nazis in Polen gelang Heschel die Flucht über London in die USA. Dort lehrte 
er ab 1940 am Hebrew Union College in Cincinnati. Ab 1945 bis zu seinem Tod unterrich

184 Vgl. dazu Dolna, Bernhard: Gelehrsamkeit und Zeitgenossenschaft. Leben und Werk von Rabbi 
Abraham Joshua Heschel. In: Herder Korrespondenz 61 (2007) 12, 642–646, 644. Heschel gilt damit 
als der erste nichtchristliche Theologe, der von einem Papst zitiert wurde. 

185 »[T]he legacy of Abraham Heschel stands as an important testimony […]; because without Hes
chel’s prophetic voice, it would be very difficult to imagine the existence of Nostra Aetate and 
the positive subsequent developments that we are witnessing today.« Furnal, Joshua: Abraham 
Joshua Heschel and Nostra Aetate. Shaping the Catholic Reconsideration of Judaism during 
Vatican II. In: Religions 7 (2016) 70, 1–12, 10. Auch Michael A. Chester sieht, dass Heschel einen 
wesentlichen Anteil daran hat, wie Christ*innen über Jüd*innen denken, vgl. Chester, Michael 
A.: Jewish-Christian Relations today. The Legacy of Abraham Joshua Heschel. In: European Juda
ism 41 (2008) 1, 36–41, 37. 

186 Vgl. Kaplan: Abraham Joshua Heschel, 18. 
187 Vgl. Dolna: Gelehrsamkeit und Zeitgenossenschaft, 643. 
188 Vgl. Kuschel, Karl-Josef: Keine Religion ist eine Insel. Vordenker des interreligiösen Dialogs. Keve

laer: Topos plus Verlagsgemeinschaft 2016, 63f. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

tete er Ethik und jüdische Mystik am New Yorker Jewish Theological Seminary (JTS), dem 
akademischen und spirituellen Zentrum des konservativen Judentums in den USA.189 

4.2.1.1 Chassidismus. Dynamik einer jüdischen Frömmigkeitsbewegung 
zwischen theologischer Polemisierung und romantischer Idealisierung 

Heschels Vater wird in Medzibozh, einer kleinen Stadt in der heutigen Ukraine geboren. 
Als letzte Wirkstätte Rabbi Israel ben Eliesers (um 1700–1760), genannt Baal Schem Tov, 
wird Medzibozh im 18. Jahrhundert zu einem Ursprungsort der als Chassidismus (al
ternative Schreibweise: Hassidismus) bekannten mystisch-charismatischen Frömmig
keitsbewegung im osteuropäischen orthodoxen Judentum. Zu Heschels Geburt kann sei
ne Familie bereits auf sieben Generationen chassidischer Rabbiner zurückblicken.190 Die 
chassidische Betonung der Erfahrung einer persönlichen Gott-Mensch-Beziehung prä
gen Heschels Spiritualität und sein theologisches und religionsphilosophisches Wirken: 
»The Judaism he first knew and mastered in his native Poland was that of Talmud, Kabba
la and Bible as read and as lived in the Hasidic tradition. Throughout his life he retained 
the sense of the constant presence of God and of the holiness of creation which he had 
imbibed in the intense, inward-looking world of his youth […].«191 

Im deutschsprachigen Raum wurden die chassidischen Lehren überwiegend durch 
die Forschungen Martin Bubers (1878–1965) zugänglich, der unter anderem Schriften 
chassidischer Lehrer übersetzte. Obwohl Bubers Chassidismus-Konzept bereits zu sei
nen Lebzeiten kritisiert wurde und noch heute als romantisches Konstrukt von Religi
onswissenschaftler*innen und Judaist*innen verworfen wird – auch Heschel war mit 
Bubers Chassidismus-Deutung nicht einverstanden, lobte aber Bubers Bemühen und 
Interesse192 – hat es doch vor allem die nichtjüdische Wahrnehmung des Chassidismus 
nachhaltig geprägt: »Dass Bubers Hörer und Leser es letztlich […] mit einer von ihm 
selbst transformierten und den westlichen Bedürfnissen angepassten Form jüdischer 
Theosophie und Lebensweise zu tun bekamen, ahn(t)en die meisten nicht.«193 

Es war vor allem Gershom Scholem (1897–1982), der sich auch aufgrund der Wirk
mächtigkeit des Buberschen Chassidismus-Bildes dazu gezwungen sah, sich öffentlich 

189 Vgl. Rothschild, Fritz A./Meir, Ephraim: Heschel, Abraham Joshua (1907–1972). In: Michael Beren
baum/Fred Kolnik (Hg.): Encyclopaedia Judaica 9. Detroit, MI: Macmillan Reference 22007, 70–72, 
70f. 

190 Vgl. Kuschel: Keine Religion ist eine Insel, 61. 
191 Solomon, Norman: Heschel in the Context of modern Jewish religious Thought. In: European Ju

daism 41 (2008) 1, 4–15, 4. 
192 Vgl. Solomon, Norman: Heschel in the Context of modern Jewish religious Thought. In: European 

Judaism 41 (2008) 1, 4–15, 5; sowie Giannini, Gianluca: Abraham Joshua Heschel’s Philosophy of Ju
daism and its Interrelation with »New Thinking«. In: Modern Judaism 29 (2009) 1, 117–125, 118. 

193 Talabardon, Susanne: Chassidismus. Tübingen: Mohr Siebeck 2016, 1. Mit Blick auf Buber schreibt 
Talabardon »Unter den Händen Martin Bubers veränderte sich eine osteuropäisch-jüdische Re
formströmung zu einer universalen Ethik, die, wenn auch in jüdischem Gewande, dem modernen 
Menschen schlechthin Weisung an die Hand gibt, die verhängnisvollen Dichotomien von Individu
um und Gesellschaft zu überwinden.« Ebd. 234. Buber, Martin: Der Chassidismus und der abend
ländische Mensch. In: Merkur 10 (1956), 933–943. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Jüdische Stimmen zur (Un-)Möglichkeit eines theologischen Dialogs 181 

kontrovers zu Buber zu verhalten.194 Über Scholems Kategorisierung des Chassidismus 
als letzte Phase der jüdischen Mystik (Kabbala) herrscht religionsphilosophisch bis heute 
Konsens.195 Doch schon vor Buber war die westeuropäisch geprägte Wahrnehmung des 
Chassidismus verzerrt, pejorativ und polemisch aufgeladen: Den Aufklärern unter sei
nen Gegnern erschien der Chassidismus als rückständig,196 innerjüdisch wurde der Be
wegung immer wieder Nachlässigkeit im Umgang mit den Geboten vorgeworfen.197 Die 
systematische Erforschung dieser jüdischen Strömung steht derzeit erst am Anfang.198 
Doch sie gewinnt zusehends an Bedeutung, auch weil der Chassidismus nach wie vor 
eine wachsende jüdische Gruppierung ist.199 

4.2.1.2 Abraham Joshua Heschel als jüdischer Grenzgänger 
Heschels biografischer Weg und sein akademischer Werdegang oszilliert zwischen den 
jüdischen Strömungen seiner Zeit. Dazu vereinigt er in sich jüdische, mystisch-gepräg
te Spiritualität mit westlicher Bildung und Kultur.200 Heschel verblieb nicht innerhalb 
der chassidisch streng gesetzestreuen Familientradition. Mit 16 Jahren ging er zunächst 
nach Wilna, wo er ein naturwissenschaftliches Gymnasium besuchte und zum ersten 
Mal fasziniert war von der religiösen und kulturellen Vielfalt dieses »Jerusalems von Li
tauen«.201 Mit zwanzig Jahren ging er nach Berlin, einem Epizentrum nicht nur jüdi

194 Vgl. Scholem, Gershom: Martin Bubers Deutung des Chassidismus. In: ders.: Judaica 1. Frank
furt a.M.: Suhrkamp 1981, 165–206, 177. 

195 Vgl. Scholem, Gershom: Die jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen. Frankfurt a.M.: Suhr
kamp 1980, 356. Vgl. dazu auch Talabardon: Chassidismus, 10–12, 10: »An jenen beiden einfluss
reichen Denkern [Buber und Scholem – AS] lässt sich nachgerade idealtypisch beobachten, wie 
methodische Zugangsweisen und inhaltliche Prämissen das Ergebnis einer Untersuchung präjudi
zieren. Buber näherte sich dem Chassidismus als ›rezipierender Erbe‹, indem er sich gewisserma

ßen selbst in diese Geschichte hineinschrieb – Scholem sollte dies als ›Neochassidismus‹ kritisie
ren. Scholem hingegen untersuchte jene osteuropäische Strömung mit den kritischen Methoden 
eines Religionshistorikers und unterstellte der Position seines Kontrahenten Buber einen (wissen
schaftlichen) Anspruch, den jener gar nicht erhoben hatte. Die Kontroverse, welche Bubers letzte 
Lebensjahre überschattete, ist forschungsgeschichtlich längst zugunsten Scholems entschieden.« 
Zitat aus Grözinger, Karl Erich: Chassidismus und Philosophie. Ihre Wechselwirkung im Denken 
Martin Bubers. In: Werner Licharz/Heinz Schmidt (Hg.): Martin Buber (1878–1965). Internationa
les Symposium zum 20. Todestag. Bd. 1: Dialogik und Dialektik. Frankfurt a.M.: Haag + Heerchen 
1989, 281–294, 281. Zum Streit zwischen Buber und Scholem zum Chassidismus vgl. auch Grözin
ger: Jüdisches Denken. Bd. 2, 683–687 sowie allgemein zum Chassidismus das Kapitel »Der osteu
ropäische Hassidismus – Ein anthropologisch-mystisches Modell der Kabbala« aus ebd. 

196 Neben Josef Perl (1773–1839) und Isaak Ber Levinsohn (1788–1860) zeichnete auch der Historiker 
Heinrich Graetz (1817–1891) den Chassidismus als verdunkelnd und unaufgeklärt. Vgl. dazu Tal
abardon: Chassidismus, 6. 

197 Beispielsweise der jüdische Gelehrte Gaon von Wilna (1720–1797), vgl. dazu Talabardon: Chassi
dismus, 6. 

198 Vgl. dazu beispielsweise den Sammelband Biale, David et al.: Hasidism. A new history. Princeton/ 
Oxford: Princeton University Press 2018. Weiter als im deutschsprachigen Gebiet ist man in Israel, 
den USA und Großbritannien, wo die religionswissenschaftliche und -historische Erforschung des 
osteuropäischen Chassidismus innovativ voranschreitet. 

199 Vgl. Talabardon: Chassidismus, 5. 
200 Vgl. Grözinger: Jüdisches Denken. Bd. 5, 389. 
201 Vgl. dazu Kuschel: Keine Religion ist eine Insel, 62f.; Grözinger: Jüdisches Denken. Bd. 5, 389. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

scher Intellektualität in der Weimarer Republik. So kam es, dass er 1934 neben seiner 
orthodoxen Rabbinerordination eine zweite, liberale Rabbinerordination erhielt.202 Sei
ne humanistische Bildung erhielt Heschel in Kursen an der Universität Berlin. Dort stu
dierte er Philosophie und kam auch mit moderner protestantischer Bibelwissenschaft in 
Berührung: 

»Heschel had already studied most of what the Orthodox seminary could teach him 
about Talmud. Now he wanted to understand the biblical criticism and theology pro
vided by the Liberal Hochschule [in Berlin – AS]. […] For the first time in his life, he 
was compelled to integrate religious and secular standards, which he did by translat
ing spiritual intuitions into a philosophical idiom. At the university, he focused on the 
Hebrew prophets. At the Hochschule, he also focused on the Bible, using critical meth

ods opposed by the Orthodox Rabbiner-Seminar.«203 

Obwohl Heschel im privaten Bereich weiterhin observant lebte, öffnete er sich in seinem 
theoretischen Nachsinnen gegenüber der Pluralität innerhalb des Judentums sowie der 
westlichen Gesellschaft und nahm neue Impulse in sein Denken auf.204 

Für das orthodoxe Judentum wird aufgrund dessen eine autoritative Rezeption der 
Schriften Heschels problematisch.205 Manifest wird dieser zunächst nur vage sich in der 
Biografie Heschels abzeichnende Umstand schließlich durch Heschels Lehrtätigkeiten 
in den USA. Nach seiner Flucht vor dem NS-Regime lehrte er am Hebrew Union College 
in Cincinnati (1940–1945), dem wichtigsten Ausbildungszentrum des Reformjuden
tums, später am New Yorker Union Theological Seminary, dem intellektuellen Zentrum 
des konservativen Judentums (1946–1972).206 Heschels Lehre und Einfluss dort waren 
derart nachhaltig, dass er als »einer der prominentesten Theologen der Conservatives« 
wahrgenommen wird, der »weit über die eigene Gruppe hinaus gewirkt [hat]«.207 

202 Vgl. Rothschild/Meir: Heschel, Abraham Joshua, 70. 
203 Kaplan: Abraham Joshua Heschel, 36f. 
204 Zur Frage nach einer Einordnung und Kategorisierung Heschels s. alternativ auch Grözinger: The 

Jewish Tradition in the Philosophy of A. J. Heschel, 29f. 
205 Um diesen Umstand zu verdeutlichen, eignet sich ein Vergleich zwischen Soloveitchiks und He

schels Halacha-Verständnis: Während für Soloveitchik die Halacha das unveränderliche Wesen der 
Tora ist, auf das alles andere rückführbar ist, sieht Heschel die Halacha als wurzelnd in einer kon
kreten Gesellschaft und ist diesem Umstand entsprechend offener für Kritik und Transformation 
der halachischen Tradition. Für Soloveitchik existiert die Halacha losgelöst von Gesellschaft als un
abhängiges a priori. Heschel lehnt diese Vorstellung als idealistisches, überzeitliches Konstrukt 
ab und bezeichnet Soloveitchiks Gesetzeslehre als »Pan-Halachaismus«. Vgl. dazu ausführlicher 
Solomon: Heschel in the Context of modern Jewish religious Thought, 11–14. 

206 Vgl. dazu Kaplan, Edward K.: Apostle to the Gentiles (1961–1966). In: ders.: Mind, Heart, Soul. 
Philadelphia: The Jewish Publication Society 2019, 285–292. 

207 Maier, Johann: Judentum. Studium Religionen (UTB 2886 Studium Religionen). Göttingen: Van
denhoeck & Ruprecht, 22013, 162. Vgl. dazu ausführlicher ebd. insb. Teil III, Kapitel 6.3 »Reform

judentum« 155–161 sowie Kapitel 6.4 »Konservatives Judentum«, 161–163. Für den jüdisch-christli
chen Dialog ist in dieser Hinsicht vor allem der großer Einfluss Heschels auf das Dialogdokument 
Dabru Emet (2000) von Bedeutung (Kapitel 6.2.1). Für eine aufschlussreiche komparative Analyse 
vgl. Krajewski: Abraham Joshua Heschel and the Declaration Dabru Emet, 156–166. »The aim of my 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Jüdische Stimmen zur (Un-)Möglichkeit eines theologischen Dialogs 183 

Eine Festschreibung Heschels auf das konservative Judentum ist jedoch weder aus 
historisch-biografischer noch aus theologisch-rezeptionshermeneutischer Sicht sinn
voll. Das Reformjudentum war bis in die Mitte des 20. Jahrhunderts hinein eine junge, 
vielschichtige und hochgradig dynamische Bewegung. Erst gegen Ende des 20. Jahrhun
derts beginnen sich die Grenzen sowohl zum orthodoxen Judentum wie auch innerhalb 
des reformierten Judentums selbst feiner abzuzeichnen und zu verfestigen.208 Heschel 
bewegt sich souverän innerhalb dieses religionssoziologisch sich pluralisierenden Fel
des. Sein Potential kann erst in der Wahrung dieser Vielschichtigkeit und Beweglichkeit 
voll ausgeschöpft werden. 

4.2.2 Heschels (Religions-)Philosophie (God in Search of Man) 

4.2.2.1 Chassidisches Erbe: jüdische Mystik und Philosophie 
Wie Soloveitchik strebt auch Heschel eine Versöhnung jüdischer Theologie und westli
chen philosophischen Denkens an. Wegen seiner breitgefächerten jüdischen und säku
laren Bildung kann Heschel für eine Legitimierung und Reformulierung des Judentums 
und seiner Traditionen sein Wissen aus einem reichen Fundus an Quellen schöpfen: Ne
ben mündlicher und schriftlicher Tora – insbesondere der prophetischen Schriften, die 
er nicht nur in seiner Dissertation, sondern über Jahre hinweg intensiv bearbeitete –, 
ist es das gesamte Spektrum jüdischer Literatur (rabbinische, mittelalterliche, kabba
listische und chassidische Literatur). Es ist besonders die jüdische Mystik, aus der sich 
Heschels Denken speist. In seinem letzten Werk, A Passion for Truth (1973) gibt er selbst 
über sein spirituelles Vermächtnis Auskunft.209 Gianluca Giannini sieht Parallelen vor 
allem in der Betonung einer inneren Spannung zwischen Aktivität und Gebet, zwischen 
Praxis und Kontemplation.210 Matanaky weist darauf hin, dass Heschel, obwohl er nur 
selten aus kabbalistischen oder chassidischen Schriften zitiert,211 immer wieder chassi
dische Kategorien in philosophische Sprache übersetzt und mit Tropen aus der kabbalis
tischen Literatur arbeitet: so der seine Werke durchziehende theologische Grundtenor, 
dass Gott den Menschen brauche (divine need, zorekh gavo’ah).212 Die mystischen Resonan
zen in seinem philosophischen und theologischen Denken finden auch sprachlichen und 
stilistischen Niederschlag: Seine Texte sind nicht stringent durchorganisiert, vielmehr 
kreisend, meditativ, angereichert mit suggestiven und rhetorischen Fragen, voller Pola
ritäten komponiert, manchmal sogar poetisch.213 

essay is to demonstrate that Heschel’s ground-breaking lecture ›No Religion Is an Island‹ of 1965 
contains almost all the ideas that are put forward in the declaration Dabru emet.« Ebd. 156. 

208 Zur Entstehung und Entwicklung des Reformjudentums vgl. Maier: Judentum, 155–163. 
209 Heschel, Abraham Joshua: A Passion for Truth. New York: Farrar, Straus and Giroux 1973. 
210 Vgl. Giannini: Heschel’s Philosophy of Judaism, 118. Vgl. dazu Heschel: A Passion for Truth, XIV. 
211 Wie beispielsweise ein Aphorismus Baal Shem Tovs zum göttlichen Wort in Heschel: God in Search 

of Man, 145. 
212 Vgl. Matanaky, Eugene D.: The Mystical Element in Abraham Joshua Heschel’s Theological-Political 

Thought. In: Shofar 35 (2017) 3, 33–55, 35. Zur Trope »God is in need of man« vgl. bspw. Heschel: God 
in Search of Man, 68. 

213 Heschel hegt bereits seit seiner frühen Jugend Affinitäten zur Poesie. Während seiner Schulzeit in 
Wilna ist er ab 1923 Mitglied der Schriftstellergruppe Jung Wilna und verfasst eigene Gedichte. Vgl. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

4.2.2.2 Philosophie des Judentums: Phänomenologie und Tiefentheologie214 
Anders als Martin Buber ist der Chassidismus für Heschel nichts, was er neu entdeckt. 
Seine Neuerrungenschaft ist vielmehr die westeuropäische Philosophie. So konfrontiert 
er sein jüdisches Erbe mit den Fragestellungen der großen Denker des 19. und begin
nenden 20. Jahrhunderts, mit denen er sich seit seiner Studienzeit in Berlin beschäf
tigte: Kierkegaard, Bergson, Otto, Dilthey, Scheler, Husserl, Hartmann und Heidegger. 
Ihre Impulse sollten ihn Zeit seines Lebens begleiten.215 Für Karl Erich Grözinger ha
ben diesen philosophischen Horizont nicht nur Soloveitchik und Heschel gemeinsam. 
Man könnte dieses Konglomerat sogar als Charakteristikum jüdischer Philosophie des 
20. Jahrhunderts bezeichnen: Viele aus Osteuropa stammende jüdische Denker, darun
ter Levinas und Leibowitz, die nach der Schoah in Israel und den USA wirkten, stu
dierten vor ihrer Vertreibung in Deutschland: »[S]ie sind durch die damals herrschen
den Richtungen der deutschen Universitätsphilosophie, vor allem den Neukantianismus 
Hermann Cohens und der Phänomenologie Edmund Husserls – also Meister, die selbst 
jüdisch waren – entscheidend geprägt worden, ehe sie nach dem Krieg in neuen Zentren 
des jüdischen Lebens ihre eigenen Philosophien des Judentums entwickelten.«216 

Wie Heschel selbst sagt, ist sein philosophischer Zugang ein phänomenologischer.217 
Mit dem skizzierten spirituellen und philosophischen Rüstzeug will er einen religions
philosophischen »Neuanfang« wagen: 

dazu Grözinger: Jüdisches Denken. Bd. 5, 389. Grözinger spricht von einer »homiletischen Sprache« 
und einer »lyrischen Theologie«. Ebd. 397. 

214 Ausführlich zu God in Search of Man s. Grözinger: Jüdisches Denken. Bd. 5, 399–413. Aufschlussreich 
ist Grözingers Aufschlüsselung von Heschels Werk über die drei Hauptteile »God«, »Revelation« 
und »Response«. 

215 Vgl. dazu Kimelman, Reuven: Rabbis Joseph B. Soloveitchik and Abraham Joshua Heschel on Jew
ish-Christian Relations. In: Modern Judaism 24 (2003) 3, 251–271, 271. 

216 Krochmalnik, Daniel: Jüdisches Denken. Theologie – Philosophie – Mystik. Rezension zu Karl Erich 
Grözingers 5. Band: https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/juedisches-denken-theologie- 
philosophie-mystik.html (10.02.2025). 

217 In seiner 1962 erschienenen Überarbeitung seiner Dissertation The Prophets schreibt er: »I still 
maintain the soundness of the method described above, which in important aspects reflects the 
method of phenomenology.« Heschel: The Prophets, xvi. Auf dieses Zitat machte David Novak 
aufmerksam, vgl. ders.: Heschel’s Phenomenology of Revelation, 36. Vgl. ausführlich zu Heschel 
und der Husserlschen Phänomenologie: Perlman, Lawrence: Abraham Heschel’s Idea of Revela
tion. Atlanta: Scholars Press 1989, 4. Gegenstand von Heschels Dissertation war das Bewusstsein 
der Propheten. Dazu Grözinger: »Sein Interesse gilt also nicht den prophetischen Ansichten und 
Lehren, deren Ideen, oder gar deren Wahrheit, sondern der Beschreibung der Eigenart des Pro
phetischen, er sucht nach den das Wesen der Prophetie bestimmenden Bewusstseinstatsachen. 
Darum lautet der Titel der deutschen Version des Prophetenbuches von Heschel präziser »Die Pro
phetie« und nicht wie im englischen »The Prophets«, weil es nicht um die durchaus unterschied
lichen Botschaften der Propheten geht, sondern um das alle Propheten verbindende Wesen des 
prophetischen Bewusstseins.« Grözinger: Jüdisches Denken. Bd. 5, 390f. Damit korreliert Heschels 
Offenbarungskonzept: Die von den Propheten beanspruchte Offenbarung ereignet sich als innerer 
Prozess, in ihrem Bewusstsein (vgl. Heschel: Prophetie, 3). Dazu Grözinger: »Der Offenbarungsvor
gang ist ein seelisches Geschehen und nur dieses kann beschrieben werden.« Grözinger: Jüdisches 
Denken. Bd. 5, 391. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/juedisches-denken-theologie-philosophie-mystik.html
https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/juedisches-denken-theologie-philosophie-mystik.html
https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/juedisches-denken-theologie-philosophie-mystik.html
https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/juedisches-denken-theologie-philosophie-mystik.html


4 Jüdische Stimmen zur (Un-)Möglichkeit eines theologischen Dialogs 185 

»Most theories of religion start out with defining the religious situation as man’s search 
for God and maintain the axiom that God is silent, hidden and unconcerned with man’s 
search for Him. Now, in adopting that axiom, the answer is given before the question is 
asked. To Biblical thinking, the definition is incomplete and the axiom false. The Bible 
speaks not only of man’s search for God but also of God’s search for man. ›Thou dost hunt 
me like a lion,‹ exclaimed Job (10:16). […] All of human history as described in the Bible 
may be summarized in one phrase: God is in search of man. Faith in God is a response to 
God’s question.«218 

In seinen beiden Hauptwerken Man Is Not Alone (1951) und God in Search of Man (1955) ent
wirft er eine Philosophie des Judentums und avanciert damit zu einem der wichtigsten 
neuzeitlichen Religionsphilosophen in den USA. Das Judentum ist für Heschel nicht Ob
jekt der Philosophie, sondern es wird zur Quelle philosophischen Denkens, weil es, so 
seine Überzeugung, antwortfähig ist auf die existentiellen Fragen des modernen Men
schen. 

»Philosophy does not begin out of nothing. It may be defined as a science with a 
minimum of presuppositions. But it can never dispense with all presuppositions. It is, 
furthermore, involved in a specific way of thinking, in certain modes and categories of 
apprehension and evaluation. The major premises of Western philosophy are derived 
from the Greek way of thinking. There is more than one way of thinking. Israel and 
Greece not only developed divergent doctrines; they operate within different cate
gories. The Bible, like the philosophy of Aristotle, for example, contains more than a 
sum of doctrines; it represents a way of thinking.«219 

Sein Projekt einer Philosophie des Judentums will die biblisch fundierte, jüdische Denk
weise als eigenständig und der griechischen Philosophie gleichrangig legitimieren und 
das Verhältnis zwischen Gott, Mensch und Welt auf dieser Basis neu definieren. »The Bi
ble points to a way of understanding the world from the point of view of God. It does 
not deal with being as being but with beings as creation. Its concern is not with ontology or 
metaphysics but with history and meta-history.«220 

Um zu verstehen, wie sich der Mensch als Geschöpf erfährt, versucht Heschel jene 
Wirklichkeit zu ergründen, die dem Phänomen Religion zugrunde liegt: Die lebendige 
und dynamische Beziehung zwischen Gott und Mensch. Dieser nähert er sich deskriptiv 
über das empathische Erschließen der traditionellen Schriften Israels und der Rekon
struktion der Erfahrungen religiöser Jüd*innen an. 

»There are two types of thinking; one that deals with concepts and one that deals with 
situations. […] Conceptual thinking is an act of reasoning; situational thinking involves 
an inner experience; […] Conceptual thinking is adequate when we are engaged in an 
effort to enhance our knowledge about the world. Situational thinking is necessary 
when we are engaged in an effort to understand issues on which we stake our very 

218 Heschel: God in Search of Man, 136. 
219 Ebd. 14 (vgl. auch ebd. 22). 
220 Ebd. 16. Vgl. dazu ausführlicher Giannini: Heschel’s Philosophy of Judaism, 122–124. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

existence. […] Our first goal, then, is not to evolve the philosophy of a doctrine, inter
pretations of a dogma, but the philosophy of concrete events, acts, insights, of that 
which is a part of the pious man.«221 

Die Husserlsche Phänomenologie (vor allem in der Bearbeitung Max Schelers222) offe
riert ihm eine Methodologie, die es ihm erlaubt die traditionellen Doktrinen und das 
Ausüben der mitzvot zu reinterpretieren und positiv neu zu bewerten, gleichzeitig aber 
die Bedeutung religiöser Erfahrung und sozialen Engagements nicht aus dem Blick zu 
verlieren.223 Diesem Ansatz folgend beginnen Heschels Überlegungen beim Menschen 
und seiner religiösen Erfahrung, beim Staunen über das Wunder, das Mysterium und 
die Erhabenheit Gottes.224 Religionen, allen voran das Judentum, könnten Antwort auf 
die »ultimate question« des Menschen geben: »The question about God is not a question 
about all things, but a question of all things; not an inquiry into the unknown but an inquiry 
into that which all things stand for; a question we ask for all things. It is phrased not in 
categories of reason but in acts in which we are astir beyond words. The mind does not 
know how to phrase it, jet the soul sighs it, sings it, pleads it.«225 

Über die deskriptive Rekonstruktion des menschlichen Bewusstseins von der un
aussprechlichen göttlichen Wirklichkeit versucht Heschel sich der dahinter stehenden 
je größeren Wirklichkeit anzunähern.226 Dieses Projekt phänomenologischer Redukti
on bezeichnet er selbst als Tiefentheologie (depth-theology): »The theme of theology is the 
content of believing. The theme of the present study is the act of believing. Its purpose is 
to explore the depth of faith, the substratum out of which belief arises, and its method 
may be called depth-theology. To apprehend the depth of religious faith we will try to ascer

221 Heschel: God in Search of Man, 5f. Diese Betonung der Bedeutung von Situation sowie im Folgen
den die Konstitution von »Tiefentheologie« als »event« lassen sich gut mit Dimensionen der Ver
räumlichung und Verzeitlichung des Dialogs entlang performativitätstheoretischer und topologi
scher Ansätze verbinden (Kapitel 2.3.2 sowie 8.2). 

222 Heschel dürfte Schelers Religionsphilosophie zunächst über Joseph Wohlgemuth, seinem Leh
rer am Orthodoxen Rabbinerseminar in Berlin kennengelernt haben. Vgl. dazu Kaplan: Abraham 
Joshua Heschel, 36. 

223 Vgl. Solomon: Heschel in the Context of modern Jewish religious Thought, 5. 
224 »Wonder or radical amazement is the chief characteristic of the religious man’s attitude toward 

history and nature. One attitude is alien to his spirit: taking things for granted, regarding events 
as a natural course of things. To find an approximate cause of a phenomenon is no answer to his 
ultimate wonder. He knows that there are laws that regulate the course of natural processes; he is 
aware of the regularity and pattern of things. However, such knowledge fails to mitigate his sense 
of perpetual surprise at the fact that there are facts at all.« Vgl. Heschel: God in Search of Man, 
43–53, 45. Vgl. dazu auch ders.: Man is Not Alone, 11–18. Für Solomon orientiert sich Heschels Ter
minologie an Rudolf Ottos Beschreibungen der Erfahrungen des Heiligen. Vgl. Solomon: Heschel 
in the Context of modern Jewish religious Thought, 7. 

225 Heschel: Man is Not Alone, 61. 
226 Vgl. ausführlicher ebd. 57–60. »We have to press the soul with questions, compelling it to under

stand and unravel the meaning of what is taking place as it stands at the ultimate horizon. While 
penetrating the consciousness of the ineffable, we may conceive the reality behind it.« Ebd. 60. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Jüdische Stimmen zur (Un-)Möglichkeit eines theologischen Dialogs 187 

tain not so much what the person is able to express as that which he is unable to express, 
the insights that no language can declare.«227 

Heschel unterscheidet zwischen einem reflexiv erschlossenen, terminologisch ver
fassten Gottesverständnis in Form von Glaubenssätzen (Theologie) und einem vor-be
grifflichen Gottesverständnis im Sinne einer menschlichen Glaubenserfahrung (Tiefen
theologie).228 

»Thus, the certainty of the realness of God does not come about as a corollary of logical 
premises, as a leap from the realm of logic to the realm of ontology, from an assump

tion to a fact. It is, on the contrary, a transition from an immediate apprehension to 
a thought from a preconceptual awareness to a definite assurance, from being over
whelmed by the presence of God to an awareness of His existence. What we attempt 
to do in the act of reflection is to raise that preconceptual awareness to the level of 
understanding.«229 

Dieses vorbegriffliche Bewusstsein der göttlichen Existenz sei immer schon nachgeord
net: Der Hinwendung des Menschen an seinen Schöpfer gehe immer bereits eine göttli
che Gegenbewegung voran (divine concern oder divine pathos). Diese Überzeugung sei bib
lisch tief verwurzelt: »The decisive thought in the message of the prophets is not the pres
ence of God to man but rather the presence of man to God. This is why the Bible is God’s 
anthropology rather than man’s theology. The prophets speak not so much of man’s con
cern for God as of God’s concern for man. At the beginning is God’s concern. It is because 
of His concern for man that man may have a concern for Him, that we are able to search 

227 Heschel: God in Search of Man, 7. Oder ebenfalls bei Heschel: »Theology is in the books; depth 
theology is in the hearts. The former is doctrine, the latter an event.« Ders.: Depth-Theology. In: 
Cross Currents 10 (1960) 4, 317–325, 119. 

228 Vgl. dazu Kaplan, Edward K.: »Seeking God’s Will together«. Heschel’s Depth Theology as Common 
Ground. In: Stanisław Krajewski/Adam Lipszyc (Hg.): Abraham Joshua Heschel. Philosophy, Theol
ogy and Interreligious Dialogue (Jüdische Kultur. Studien zur Geistesgeschichte, Religion und Li
teratur 21). Wiesbaden: Harrassowitz Verlag 2009, 188–195, 188f. Grözinger weist darauf hin, dass 
der Begriff »Tiefentheologie« von Heschel bewusst als Rekurs auf die »Tiefenpsychologie« gewählt 
wurde. »Die eine Suche nach den unbewussten Vorgängen in der Tiefe der menschlichen Psyche 
meint.« Grözinger: Jüdisches Denken. Bd. 5, 396. Und Grözinger weiter: »Der erste Teil des Bu
ches [God in Search of Man – AS], der den einfachen Titel »God« trägt, »reduziert« die Theologie 
auf die Präsenz Gottes im menschlichen Glauben, die metaphysische Transzendenz wird phäno
menologisch »eingeklammert«. Zur Realisierung dieser neuen theologischen Konzeption greift er 
[Heschel – AS] auf zwei durchaus verschiedene jüdische Traditionen zurück, auf eine postaufklä
rerisch-fideistische [Fundament von Judentum und Religionen generell: der Glaube – verkörpert 
durch Saul Aschers Leviathan oder über Religion in Rücksicht des Judenthums 1792 – AS] und eine 
voraufklärerisch-mystische [Fundament jeglichen Glaubens: Ehrfurcht (»awe«, Jir’at Schamajim) 
als Sinn für das Transzendente, vgl. Heschel: God in Search of Man, 75 –AS] – beide sind gleichsam 
durch seine Biografie begründet, letztere auf seine chassidische Herkunft in Polen und erstere auf 
seine Studienzeit im Raum des nachaufklärerischen deutschen Judentums von Berlin.« Grözinger: 
Jüdisches Denken. Bd. 5, 399. Vgl. ebd. 399–404. Ehrfurcht bekommt bei Heschel erkenntnistheo
logische Bedeutung als »besondere Eigenschaft des Menschen, die er einsetzen muss und kann, 
um durch sie das Göttliche in der Welt wahrzunehmen« Ebd. 401. 

229 Heschel: God in Search of Man, 121. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

for Him.«230 Es ist die immer wiederkehrende Betonung der »Humanität« Gottes (divine 
concern), die wie ein großer Bogen Heschels theologisches und philosophisches Denken 
umspannt und zu einem großen Ganzen verbindet. Sie ist zugleich das Scharnier zwi
schen chassidischer Spiritualität und humanistischen Philosophieansätzen des 20. Jahr
hunderts.231 Und – das Konzept des divine pathos ist anschlussfähig für den Dialog und 
seine Theologizität, insofern es die performative Dimension des Gottesbezugs betont. 

4.2.3 Heschel und der jüdisch-christliche Dialog (No Religion Is an Island) 

»[T]he ultimate goal of the kabbalist is not his own union with the Absolut but the union 
of all reality with God,«232 schreibt Heschel in einem Aufsatz über das mystische Element 
des Judentums. Dieses Ziel treibt ihn Zeit seines Lebens dazu an, den Blick über seine 
eigene religiöse Community hinaus zu richten, sich politisch und sozial zu engagieren 
und mit Menschen unterschiedlicher Religionszugehörigkeiten ins Gespräch zu kom
men. Er wirbt für ein friedliches Miteinander und die Zusammenarbeit von Menschen 
unterschiedlicher Religionen. Das fordert auch Joseph Soloveitchik. Doch während die
ser die Eigenständigkeit und Autonomie von Religionsgemeinschaften betont und einen 
theologischen Dialog als zu verfrüht ablehnt, kann Heschel den religiösen Pluralismus 
positiv und sogar als gottgewollt in den Blick nehmen und daraus eine Theologie des 
Dialogs entwickeln. Die geschichtliche Realität der Verschiedenheit der Religionen kön
ne als Ausdruck des göttlichen Willens interpretiert werden: »Perhaps it is the will of God 
that in this aeon there should be diversity in our forms of devotion and commitment to 
Him. In this aeon diversity of religions is the will of God.«233 Welches die philosophisch- 
theologischen und jüdisch-biblischen Grundlagen für dieses offenbarungstheologische 
Postulat sind, gilt es im Folgenden zu prüfen. 

(1.) Performatives Moment von »depth theology« als »common ground« Einen ersten Anhalt
spunkt bietet Heschels Konzept einer Tiefentheologie, das den Glaubensakt als anthro
pologisches Grundvermögen meint: »Correspondingly, the study of religion has […] to 
analyze the act of believing; to ask what it is that necessitates our believing in God. […] 
It comes to light in moments when one’s soul is shaken with unmitigated concern about 
the meaning of all meaning, about one’s ultimate commitment which is integrated with 

230 Ebd. 412. Hervorhebung AS. Vgl. auch Heschel: Man is Not Alone, 25 und 241f. Dieser biblisch ver
bürgte theologische Grundsatz hielt auch prominenten Einzug in die katholische Theologie (vgl. 
die bereits erwähnte Ansprache Papst Pauls VI. am 31. Januar 1973). »Pathos« ist auch bei Kier
kegaard eine philosophische Kategorie. Für einen Vergleich zwischen Kierkegaard und Heschel s. 
Blättel: Das Geheimnis der Wiederholung, 169–286 (Zweiter Teil: Durchgänge: Dritter Gang: Gott 
(ver)sucht den Menschen. Die Wunde Hiobs – Pathos bei Søren Kierkegaard und Abraham J. He
schel). 

231 »Heschel […] was inspired by the generation of his teachers [Max Scheler, Edmund Husserl; AS] 
– all of them, in one way or another, disciples of Wilhelm Dilthey, who, like Heschel, was ever in 
search of a more inclusive humanism.« Kaplan: Abraham Joshua Heschel, 80. 

232 Heschel, Abraham Joshua: Moral Grandeur and Spiritual Audacity. Essays hg.v. Susannah Heschel. 
New York: Farrar, Straus and Giroux 1996, 173. 

233 Heschel, Abraham Joshua: No Religion is an Island. In: Union Seminary Quarterly Review 21 (1966) 
2.1, 117–134, 126. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Jüdische Stimmen zur (Un-)Möglichkeit eines theologischen Dialogs 189 

one’s very existence; in moments when all foregone conclusions, all life-stifling trivi
alities are suspended.«234 Es ist diese transzendentaltheologische Grundkonstante – 
dass der Mensch offen ist für die Wirklichkeit Gottes und sich existentiell als Geschöpf 
erfährt – die alle Menschen unabhängig ihrer Religion eint: »Theology is like sculpture, 
depth theology like music. Theology is in the books; depth theology is in the hearts. The 
former is doctrine, the latter an event. Theologies divide us; depth theology unites us.«235 
Diese Unterscheidung scheint zunächst nicht neu zu sein. Sie erinnert Christ*innen 
an die Unterscheidung zwischen fides qua und fides quae. Doch Heschel geht mit sei
ner Tiefentheologie m.E. eine Ebene tiefer hinter die Glaubensebene zurück und meint 
erkenntnistheologisch die grundsätzliche Fähigkeit aller Menschen, Gottes Zuwendung 
wahrzunehmen und glaubend darauf zu antworten. Heschels Tiefentheologie betont 
also im Gegensatz zu Soloveitchiks Ansatz nicht das Trennende, sondern eine alle Men
schen einende Dimension des Glaubensvollzugs. Für Heschel kann die Tiefentheologie 
in dieser Konzeption zu einer tragfähigen Basis für die Ermöglichung eines theologis
chen Dialogs zwischen Judentum und Christentum werden: »The primary aim of these 
reflections is to inquire how a Jew out of his commitment and a Christian out of his 
commitment can find a religious basis for communication and cooperation on matters 
relevant to their moral and spiritual concern in spite of disagreement.«236 

Dieser menschlichen Dimension der Tiefentheologie entspricht eine göttliche Di
mension, die Heschel über die Kategorie des göttlichen Pathos (divine pathos) erfasst. Re
ligionstheologisch und dialogtheoretisch gewendet entwickelt sich daraus eine eigene 
Dynamik: Gottes Sorge um den Menschen beschränkt sich nicht auf das jüdische Volk, 
sondern seine Suche und leidenschaftliche Anteilnahme gilt allen Menschen. »Does not 
the all-inclusiveness of God contradict the exclusiveness of any particular religion?«237 
Und Heschel meint für diese Überzeugung auch im traditionellen Judentum Quellen zu 
finden. »The ancient Rabbis proclaim: ›Pious men of all nations have a share in the life to 
come.‹«238 

In dieser schöpfungstheologisch (depth theology) und eschatologisch (divine pathos) 
perspektivierten Verschaltung kann Heschel die beiden monotheistischen Religionen 

234 Heschel: God in Search of Man, 5f. 
235 Heschel: Depth Theology, 319. Für Gamberini ist die Tiefentheologie das Ziel des interreligiösen 

Dialogs: »The aim of interreligious dialogue is ›depth theology‹ – the act of believing that has the 
capacity to unite every believer.« Gamberini: Understanding the »Other«, 25. Mit Blick auf No Religi
on Is an Island ist es meiner Einsicht nach plausibler, den Glaubensakt weniger als Ziel, sondern als 
die einen interreligiösen Dialog überhaupt erst ermöglichende Voraussetzung zu verstehen (als 
Ziel des Dialogs benennt Heschel selbst ein friedliches Miteinander der Religionsgemeinschaf

ten). Ähnlich sieht es auch Edward K. Kaplan. Er schreibt: »In 1965, Heschel developed the fullest 
consequences of depth theology in his inaugural address ›No Religion Is an Island‹. […] Neverthe
less, depth theology, not a specific historical experience, must provide the common ground.« Ders.: 
Seeking God’s Will together, 192. Bleibt zu diskutieren, inwiefern es sich bei einer depth theology 
ohne propositionale Anteile überhaupt um Theologie handeln kann (abhängig natürlich vom zu
grunde gelegten Theologie-Verständnis). 

236 Kasimow, Harold/Sherwin, Byron (Hg.): No Religion Is an Island. Abraham Joshua Heschel and In
terreligious Dialogue. New York: Maryknoll 1991, 8. 

237 Heschel: No Religion Is an Island, 126. 
238 Ebd. 130. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Christentum und Islam sogar als Teil des göttlichen Heilsplans anerkennen: »Christia
nity and Islam, far from being accidents of history or purely human phenomena, are 
regarded as part of God’s design for the redemption of all men.«239 Mit dieser Argumen
tation können Querverbindungen zum orthodoxen Dokument TDW aus dem Jahr 2015 
gezogen werden (Kapitel 6.2.2). 

»What, then, is the purpose of interreligious cooperation? It is neither to flatter nor to 
refute one another, but to help one another; to share insight and learning, to cooperate 
in academic ventures on the highest scholarly level, and what is even more important 
to search in the wilderness for well-springs of devotion, for treasures of stillness, for 
the power of love and care for man. What is urgency needed are ways of helping one 
another in the terrible predicament of here and now by the courage to believe that 
the word of the Lord endures forever as well as here and now; to cooperate in trying to 
bring about a resurrection of sensitivity, a revival of conscience; to keep alive the divine 
sparks in our souls, to nurture openness to the spirit of the Psalms, reverence for the 
words of the prophets, and faithfulness to the Living God.«240 

Mit diesem Plädoyer beendet Heschel im November 1965 seine Antrittsvorlesung. No Re
ligion Is an Island ist die konsequente dialogtheologische Umsetzung seiner phänome
nologisch-religionsphilosophischen Grundlegungen, denn, so Kaplan, »[d]epth theology 
does carry, however, a radical theological consequence: religious pluralism, accepting the 
plausibility of other revelations.«241 

(2.) Performatives Moment von Situation: Verbundenheit von Religionen als global-soziale Realität Der 
metaphorische Titel No Religion Is an Island, den Heschel für seinen Vortrag wählte, mit 
dem er sich – anders als Soloveitchiks Confrontation – an christliche Dialogpartner*innen 
richtet,242 klingt an ein Gedicht des englischen Lyrikers John Donne (*1572, † 1631) an, das 
mit den Worten »No man is an island, entire of itself; every man is a piece of the conti

239 Ebd. 126. 
240 Heschel: No Religion Is an Island, 133. Vgl. dazu 1.1.3. 
241 Kaplan: »Seeking God’s Will Together«, 193. Für Kaplan ist No Religion Is an Island Heschels Klassi

ker zur Verteidigung eines religiösen Pluralismus und zugleich einer direkten Zurückweisung jeg
licher Form von Mission gegenüber dem Judentum. Vgl. Kaplan: Abraham Joshua Heschel, 289. 

242 Der 1966 in der Union Seminary Quarterly Review veröffentlichte Text No Religion Is an Island ent
spricht dem Manuskript seiner Antrittsvorlesung am protestantischen Union Theological Semina
ry. Über seine hoch vertrauliche Beratungstätigkeit während des Zweiten Vatikanischen Konzils 
wurden auch protestantische Akteur*innen auf Heschel aufmerksam. So fand Heschel in John C. 
Bennett seit 1962 einen christlichen Verbündeten. Nachdem dieser 1964 als Dekan des Union Theo
logical Seminary vereidigt worden war, lud er Heschel für eine Gastprofessur ein. Mit Kaplan: »Hes
chel was pleased to accept. This was a tremendous opportunity for him to influence Protestants, 
who dominated American social and political life. He was also the first Jew to be honored with 
the Fosdick Visiting Professorship, and an institutional change made the appointment even more 
noteworthy.« Ders.: Abraham Joshua Heschel, 286. Vgl. dazu ausführlicher ebd, 285–288. Wir kön
nen also zunächst festhalten, dass No Religion Is an Island von seiner Entstehung her, anders als 
Soloveitchiks Confrontation, nicht für ein innerjüdisches Publikum konzipiert wurde, sondern an 
christliche Dialogpartner*innen gerichtet ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Jüdische Stimmen zur (Un-)Möglichkeit eines theologischen Dialogs 191 

nent, a part of the main« beginnt.243 Heschel überträgt den bildspendenden Quellbereich 
der Metapher (»island«244) von der Ebene des individuellen Menschen (»man«) auf die 
Ebene zwischenmenschlichen Zusammenlebens in einer religiösen Gemeinschaft (»re
ligion«): Eine Religionsgemeinschaft bestehe nicht für sich isoliert, sondern sei immer 
schon verbunden mit anderen Lebensbereichen und anderen Religionen (»keine Religi
on ist eine Insel«). In ihrer sozialen Verfasstheit sei Religion immer schon eingebun
den in ein kulturelles System. Die Globalisierung verschärfe diese sozial-reale Situation 
und führe zu neuen, weltumspannenden Verflechtungen. Religionsgemeinschaften sei
en verpflichtet, diese Realität ernst zu nehmen und sie theologisch zu bearbeiten. Ein
seitige Isolierung und Abschottungstendenzen können für das Judentum keine adäquate 
Antwort darauf sein. 

»On the other hand, the Community of Israel must always be mindful of the mystery 
of aloneness and uniqueness of its own being. […] Is it not safer for us to remain in iso
lation and to refrain from sharing perplexities and certainties with Christians? Our era 
marks the end of complacency, the end of evasion, the end of self-reliance. Jews and 
Christians share the perils and the fears; we stand on the brink of the abyss together. In
terdependence of political and economic conditions all over the world is a basic fact of 
our situation. […] The religions of the world are no more self-sufficient, no more inde
pendent, no more isolated than individuals or nations. […] Horizons are wider, dangers 
are greater … No religion is an island. We are all involved with one another.«245 

Mit Heschel ist die Performanz des Glaubensvollzugs situativ gebunden. Wie bereits in 
diesem Kapitel in FN 221 erwähnt, ist aufgrund der Betonung der Bedeutung von Situati
on bei Heschel eine Anknüpfung mit den Cultural Turns und insbesondere mit Performa
tivitätstheorien möglich: Glauben braucht Performanz, die sich nicht anders vollziehen 
kann als situativ gebunden. Seine Theologie der Situation findet ihre Resonanz im Zweiten 
Vatikanum, welches mit NA diese Situation der Pluralität und Begegnungen von Religio
nen als global-soziale Realität codiert über die Zeichen der Zeit als Ausgangspunkt seiner 
Erklärung zu den nicht-christlichen Religionen bestimmt (Kapitel 6.1.1): 

»In unserer Zeit, da sich das Menschengeschlecht von Tag zu Tag enger zusammen

schließt und die Beziehungen unter den verschiedenen Völkern sich mehren, erwägt 
die Kirche mit um so größerer Aufmerksamkeit, in welchem Verhältnis sie zu den nicht
christlichen Religionen steht. Gemäß ihrer Aufgabe, Einheit und Liebe unter den Men

243 John Donne veröffentlichte 1624 unter dem Titel »Meditation XVII. Devotions upon Emergent Oc
casions« diese Verse: No man is an island,/Entire of itself,/Every man is a piece of the continent,/A 
part of the main./If a clod be washed away by the sea,/Europe is the less./As well as if a promontory 
were./As well as if a manor of thy friend’s/Or of thine own were:/Any man’s death diminishes me,/ 
Because I am involved in mankind,/And therefore never send to know for whom the bell tolls;/It 
tolls for thee. Vgl. dazu Schoenfeldt, Michael: John Donne in Context. Cambridge: Cambridge Uni
versity Press 2019, 256–265 (Chapter 25 – Devotional Prose). 

244 Vgl. zu »Insel« als Metapher Briese, Olaf: Insel. In: Stephan Günzel/Franziska Kümmerling (Hg.): 
Lexikon der Raumphilosophie. Darmstadt: WBG 2012, 188f. 

245 Heschel: No Religion Is an Island, 119. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

schen und damit auch unter den Völkern zu fördern, faßt sie vor allem das ins Auge, was 
den Menschen gemeinsam ist und sie zur Gemeinschaft untereinander führt.« (NA 1) 

So könne es weder das Judentum noch das Christentum unberührt lassen, dass nach 
Heschels Diagnose die Bibel in westlichen Gesellschaften zunehmend an Bedeutung 
verliere und eine allgemeine Entfremdung vom Glauben an einen lebendigen Gott 
wahrnehmbar sei: »The supreme issue is today not the halacha for the Jew or the Church 
for the Christian – but the premise underlying both religions, namely, whether there is a 
pathos, a divine reality concerned with the destiny of man which mysteriously impinges 
upon history; the supreme issue is whether we are alive or dead to the challenge and the 
expectation of the living God.«246 

Bevor sich Judentum und Christentum dieser gesellschaftlichen und theologischen 
Herausforderung eines um sich greifenden religiösen Nihilismus gemeinsam stellen 
könnten, stehe ein historisches Ereignis im Raum, das im jüdisch-christlichen Dialog 
niemals übergangen werden kann: der Judenhass der Nationalsozialisten und die Juden
vernichtung in der Schoah. So beginnt Heschel seine Vorlesung damit, sich innerhalb 
dieser Geschichte zu verorten: »I speak as a person who was able to leave Warsaw, the 
city in which I was born, just six weeks before the disaster began. My destination was 
New York, it would have been Auschwitz or Treblinka. I am a brand plucked from the 
fire, in which my people was burned to death.«247 Es sei die vordringliche Aufgabe von 
Judentum und Christentum (»None of us can do it alone.«), dafür zu kämpfen, dass 
diese Geschichte sich nicht wiederhole, denn »anti-Semitism is anti-Christianity and 
[…] anti-Christianity is anti-Semitism«248. Judentum und Christentum seien deshalb in 
besonderer Weise zur Zusammenarbeit und zum Dialog verpflichtet. 

(3.) Performatives Moment von Suche: Gottsuche als Modus des Dialogs Die Verbundenheit von 
Menschen jüdischer und christlicher Zugehörigkeit sei aber nicht nur historisches und 
gesellschaftliches Faktum, sondern allen voran anthropologische Existenzbedingung: 
»On what basis do we people of different religious commitments meet one another? First 
and foremost we meet as human beings who have so much in common: a heart, a face, 
a voice, the presence of a soul, fears, hope, the ability to trust, a capacity for compassion 
and understanding, the kinship of being human.«249 

Diese anthropologische Grundkonstante wird bei Heschel theologisch unterfasst. 
»Does the fact that we differ in our conceptions of God cancel what we have in common: 
the image of God?«250 Als theologische Basis für den jüdisch-christlichen Dialog schlägt 

246 Heschel: No Religion Is an Island, 118. 
247 Ebd. 117. 
248 Ebd. 118. 
249 Ebd. 120. 
250 Ebd. 121. Dieser schöpfungstheologische Verweis hat bei Heschel eine spirituelle Dimension: »The 

symbol of God is man, every man.« Und weiter: »What is necessary is not to have a symbol but to 
be a symbol.« Heschel, Abraham Joshua: Man’s quest for god: studies in prayer and symbolism. 
New York: Scribner’s Sons 1954, 126. Im Glaubensakt, in der Anbetung und der Heiligung der eige
nen Gedanken, Worte und Taten erfährt sich der religiöse Mensch selbst als Zeichen Gottes. Diese 
Überlegungen haben vermutlich chassidischen Ursprung. Vgl. ausführlicher zu Heschels sprach

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Jüdische Stimmen zur (Un-)Möglichkeit eines theologischen Dialogs 193 

Heschel menschliche Transzendenzerfahrungen, also Tiefentheologie vor, denn »[d]epth 
theology can prepare such openness to and acceptance of the other«251: 

»I suggest that the most significant basis for meeting of men of different religious tra
ditions is the level of fear and trembling, of humility and contrition, where our individ
ual moments of faith are mere waves in the endless ocean of mankind’s reaching out for 
God, where all formulations and articulations appear as understatements, where our 
souls are swept away by the awareness of the urgency of answering God’s command

ment, while stripped of pretension and conceit we sense the tragic insufficiency of human 
faith.«252 

Genau diese »tragic insufficiency of human faith« ist ein weiteres offenbarungstheologi
sches Moment, das Gläubige über Religionsgrenzen hinweg verbindet – und zugleich der 
entscheidende Ansatzpunkt für den theologischen Dialog ist: Die Begrenztheit menschli
cher Gotteserkenntnis und menschlicher Rede von Gott, die Gottes Vollkommenheit nie 
allumfassend zu ergründen vermag (bei Catherine Cornille ist die Rede von »epistemic 
humility«, Kapitel 1.2.2.1): 

»The ultimate truth is not capable of being fully and adequately expressed in concepts 
and words. The ultimate truth is about the situation that pertains between God and 
man. ›The Torah speaks in the language of man.‹ Revelation is always an accommoda

tion to the capacity of man. No two minds are alike, just as no two faces are alike. The 
voice of God reaches the spirit of man in a variety of ways, in a multiplicity of languages. 
One truth comes to expression in many ways of understanding.«253 

Heschel lenkt den Blick weg von den konkreten Glaubensinhalten, die Jüd*innen und 
Christ*innen trennen, hin zu den Erfahrungen, die gläubige Menschen in ihrer Gott
suche einen. Die Differenzen sind dadurch nicht aufgehoben, werden aber mit Heschel 
als (offenbarungs-)theologisch bedeutsam qualifizierbar: »What divides us? What unites 

philosophisch-spirituellen Überlegungen: Matanaky: The Mystical in Heschel’s theological-politi
cal Thought, 36–38. 

251 Kaplan: »Seeking God’s Will Together«, 192. 
252 Heschel: No Religion Is an Island, 122. Hervorhebung AS. Zuvor unterscheidet Heschel vier Dimen

sionen menschlicher Existenz: 1) Lehre/Glaubensüberzeugungen, 2) Glaube/Innerlichkeit, 3) Ge
setz/Handlungen und Taten sowie 4) gesellschaftlicher Kontext, in dem Lehre, Glaube und Ge
setz gelebt und ausverhandelt werden. Sind Lehre, Gesetz und gesellschaftlicher Kontext auch 
unterschiedlich, der Glaubensakt und die Erfahrung Gottes (Ehrfurcht und Erbeben/»fear and 
trembling« vor der Größe Gottes) einen uns. Vgl. ebd. 121. 

253 Ebd. 127. Auch NA setzt anthropologisch an, wenn es von den »ungelösten Rätseln des mensch

lichen Daseins« spricht: »Die Menschen erwarten von den verschiedenen Religionen Antwort auf 
die ungelösten Rätsel des menschlichen Daseins, die heute wie von je die Herzen der Menschen im 
tiefsten bewegen: Was ist der Mensch? Was ist Sinn und Ziel unseres Lebens? Was ist das Gute, was 
die Sünde? Woher kommt das Leid, und welchen Sinn hat es? Was ist der Weg zum wahren Glück? 
Was ist der Tod, das Gericht und die Vergeltung nach dem Tode? Und schließlich: Was ist jenes 
letzte und unsagbare Geheimnis unserer Existenz, aus dem wir kommen und wohin wir gehen?« 
NA 1. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

us? We disagree in law and creed, in commitments which lie at the very heart of our re
ligious existence. We say ›No‹ to one another in some doctrines essential and sacred to 
us. What unites us? Our being accountable to God, our being objects of God’s concern, 
precious in His eyes.«254 

Auf dieser Basis könnten Jüd*innen Menschen anderer Religionen, in diesem Fall 
den Menschen christlichen Glaubens, nicht länger gleichgültig gegenüberstehen: »[M]y 
problem is how I should relate myself to them [Christians – AS] spiritually. The issue I 
am called upon to respond to is not the truth of dogma but the faith and the spiritual 
power of the commitment of Christians.«255 Für den Mensch auf seiner Suche nach Gott 
werden die Glaubenserfahrungen von Menschen anderer Religionen zu Orten der Got
teserfahrung und -erkenntnis, die es zu ergründen gilt, um Gott immer tiefer verstehen 
zu können.256 Auch für die Komparative Theologie ist das lernende Streben nach einem 
vertieften Verständnis Gottes und unserer Gottesbeziehung Ausgangspunkt für das Ein
treten in den Dialog im Modus einer gemeinsamen Suche (Kapitel 1.2). Suche im Sinne 
eines performativen und damit situativ gebundenen Geschehens als Modus des Dialogs 
ist methodisch zentral und theologisch begründet (Kapitel 2.3).257 Das Ziel des jüdisch- 
christlichen Dialogs kann für Heschel dabei niemals darin bestehen, den eigenen religiö
sen Standpunkt aufgeben zu müssen.258 Das Ziel müsse vielmehr sein, vom jeweiligen 

254 Heschel: No Religion Is an Island, 122. Auch NA 1 stellt heraus, was Gläubige der verschiedenen 
Religionen eint. Es setzt schöpfungstheologisch an mit eschatologischer Ausrichtung: »Alle Völker 
sind ja eine einzige Gemeinschaft, sie haben denselben Ursprung, da Gott das ganze Menschenge

schlecht auf dem gesamten Erdkreis wohnen ließ; auch haben sie Gott als ein und dasselbe letzte 
Ziel. Seine Vorsehung, die Bezeugung seiner Güte und seine Heilsratschlüsse erstrecken sich auf 
alle Menschen, bis die Erwählten vereint sein werden in der Heiligen Stadt, deren Licht die Herr
lichkeit Gottes sein wird; werden doch alle Völker in seinem Lichte wandeln.« 

255 Heschel: No Religion Is an Island, 123. Heschel versteht das Christentum und auch den Islam als 
»Samen«, die von Israel gesät wurden und zu unabhängigen Pflanzen heranwuchsen, vgl. ebd. 125. 
Für Cunningham sei das ein Weg, dem Judentum die Verbundenheit mit diesen beiden Religionen 
bewusst zu machen und den Blick positiv auf sie zu richten. Die religiösen Eigenheiten der »Toch
terreligionen« werden als »von Gott« kommend wertschätzend anerkannt. Vgl. ders.: »No Religion 
Is an Island«: Catholic and Jewish Theologies of Each Other. Modern Judaism 29 (2009) 1, 27–33, 
30f. 

256 Auch NA anerkennt in anderen Religionen »einen Strahl jener Wahrheit«: »Die katholische Kirche 
lehnt nichts von alledem ab, was in diesen Religionen wahr und heilig ist. Mit aufrichtigem Ernst 
betrachtet sie jene Handlungs- und Lebensweisen, jene Vorschriften und Lehren, die zwar in man

chem von dem abweichen, was sie selber für wahr hält und lehrt, doch nicht selten einen Strahl 
jener Wahrheit erkennen lassen, die alle Menschen erleuchtet.« NA 2. 

257 Philip A. Cunningham sieht beispielsweise einen »Schlüssel« für eine Theology of Shalom darin, dass 
sich Jüd*innen und Christ*innen zunehmend als »study partners« verstehen (vgl. die jüdische Tra
dition von ḥavruta, von Lernpartner*innen): »Together they study their respective sacred texts and 
learn about their experiences of covenanting with God.« Ders.: Emerging Principles of a Theology 
of Shalom. In: Horizons 44 (2017), 281–305, 305. Vgl. auch ebd. 301f. Vgl. n dieser Studie die Konzep
tion des jüdisch-christlichen Dialogs als »Performance der Bundespartnerschaft« (Kapitel 2.2.3). 

258 Das Eintreten in das interreligiöse Dialoggeschehen kann für Heschel nicht am Beginn einer Got
tesbeziehung stehen, sondern bleibt Gläubigen vorbehalten, die im Glauben gefestigt und tief in 
ihrer eigenen religiösen Tradition verwurzelt sind. »The first and most important prerequisite of 
interfaith is faith. […] Interfaith must come out of depth, not out of a void absence of faith.« He

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Jüdische Stimmen zur (Un-)Möglichkeit eines theologischen Dialogs 195 

Glaubensbekenntnis aus Anderen mit Offenheit und Respekt zu begegnen und die histo
rische und theologische Verwobenheit theologisch ernst zu nehmen: »A Christian ought 
to realize that a world without Israel will be a world without the God of Israel. A Jew, on 
the other hand, ought to acknowledge the eminent role and part of Christianity in God’s 
design for the redemption of all men.«259 

(4.) Performatives Moment einer Biografie: Heschel und das Zweite Vatikanum – die Geschichte ei
nes dialogtheologischen Wendepunkts Heschels No Religions Is an Island ist nicht nur retro
spektiv unter dem Eindruck der kaum zu Ende gegangenen Verhandlungen des Zweiten 
Vatikanums entstanden, sondern kann auch prospektiv gleich einem Seismografen ge
lesen werden, der in vielerlei Hinsicht Entwicklungen und Eigendynamiken des jüdisch- 
christlichen Dialogs seit NA vorwegnimmt.260 Dennoch ist ein Blick zurück lohnend. Er 
macht verständlich, warum No Religion Is an Island noch die Befürchtung eines verdeck
ten Proselytismus der christlichen Kirchen aneignet.261 Vor allem aber lässt sich exem
plarisch die dialogische Performativität von Heschels Überlegungen zur Grundlegung 
einer Theologie des Dialogs zeigen. 

Zu Beginn der 60er Jahre wurde Heschel nicht nur einer großen Öffentlichkeit in den 
USA bekannt, er avancierte zeitgleich zur führenden Sprecherpersönlichkeit des AJC, 
der als institutionelle Vertretung des Judentums und Ansprechpartner der katholischen 
Kirche im Vorbereitungsprozess des Zweiten Vatikanums fungierte. Bereits in den frü
hen 60er Jahren traf sich Heschel mit Papst Paul VI. Obwohl der Grund für dieses Tref
fen weniger in der Absicht lag, in einen theologischen Dialog mit dem Christentum zu 
treten, sondern zunächst existentiell-pragmatisch darin, das Überleben von Jüd*innen 
langfristig zu sichern. Heschel war davon überzeugt, dass die katholische »Lehre der Ver
achtung« gesellschaftlich so tief verankert war, dass der Antisemitismus der Nationalso

schel: No Religion Is an Island, 123. Eine bedingungslose Öffnung hin zum Dialogpartner ist nicht 
gefordert: »Both communication and separation are necessary.« Ebd. 124. Vgl. Kapitel 1.1.3.2. 

259 Heschel: No Religion Is an Island, 124. Heschel plädiert bereits in den 60er Jahren für ein norma

tives Dialogverständnis (Kapitel 1.1.3): Weil Judentum und Christentum sich gegenseitig viel ver
dankten, hätten sie die Pflicht einander beizustehen und sich gemeinsam für die Sache Gottes ein
zusetzen. Vgl. ebd. 125. Interreligiöser Dialog sei deshalb kein Streitgespräch und dürfe nie zum 
Ziel haben, das Gegenüber zu eliminieren, sondern immer nur auf die gegenseitige Stärkung der 
Dialogpartner hinzuwirken, um für die gemeinsamen Herausforderungen gerüstet zu sein. Vgl. 
ebd. 126. Heschel lehnt deshalb jegliches Missionierungsbestreben von christlicher Seite ab: »Is it 
really the will of God that there be no more Judaism in the world? […] Would it really be ad Majorem 
Dei gloriam to have a world without Jews?« Ebd. 130. 

260 Cunningham verweist darauf, dass Heschels Argumentation, die er aus dem jüdischen Referenz
rahmen heraus entwickelt, parallel zu jener katholischen des post-Nostra aetate Nachdenkens 
über religiösen Pluralismus verläuft. Vgl. dazu Cunningham: »No Religion Is an Island«, 27, der 
neben Heschel Ratzinger als Beispiel nennt (vgl. Ratzinger, Joseph Cardinal: Many Religions – One 
Covenant: Israel, the Church and the World. San Francisco: Ignatius Press 1999, 109). 

261 Vgl. Heschel: No Religion Is an Island, 129f. Ausführlich zu Heschel und seiner Rolle in den Ver
handlungen zum Zweiten Vatikanum s. Kaplan: Abraham Joshua Heschel 253–285; Kuschel: Keine 
Religion ist eine Insel, 68–97; Furnal: Abraham Joshua Heschel and Nostra Aetate, 1–12 sowie allge
mein zur Textgenese von NA Siebenrock: Nostra aetate, 633–643 (insb. 639–643). 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

zialisten deshalb theologisch legitimiert werden konnte, weil er auf fruchtbaren Boden 
fiel und in der Bevölkerung breite Akzeptanz fand.262 

Trotz ablehnender Stimmen aus der Orthodoxie begleitete Heschel weiterhin die 
Verhandlungen des Zweiten Vatikanums aufmerksam und konnte durch seine per
sönlichen Kontakte vor allem zu Kardinal Bea und Thomas Merton auch aktiv Einfluss 
auf das Konzil nehmen.263 So beeinflusste er richtungsweisend die letzte Version des 
Konzilsdokuments, indem er die Streichung einer intendierten Passage zu einer Kon
versionshoffnung gegenüber Jüd*innen erreichte. Den theologischen Hintergrund 
seines Engagements beschreibt Susannah Heschel wie folgt: »[T]he central question 
was whether the Catholic Church could come to recognize the holiness in Judaism as 
a source of blessing for Christians. And that holiness could only be recognized if the 
Church abandoned proselytism and instead understood Jews as standing in unbroken 
covenant with God.«264 

Heschels Arbeit im Prozess der konziliaren Textentstehung von NA begann bereits 
einige Jahre zuvor. 1962 verfasste er ein Memorandum im Auftrag des AJC zur Vorlage 
bei der zuständigen Kommission unter der Leitung von Kardinal Bea.265 Nachdem einige 
seiner darin formulierten Forderungen im ersten Entwurf des Dokuments »De Judaeis«, 
wie zunächst angedacht, aufgenommen worden waren, hegte Heschel große Hoffnun
gen. Während eines Fest-essens zu Ehren Kardinal Beas am 1. April 1963 in New York hielt 
er eine Tischrede, in der er angesichts der Kubakrise die friedensethische Bedeutsamkeit 
des interreligiösen Gesprächs betonte.266 

Nach dem Ableben Johannes XXIII. gerieten die Verhandlungen um die »Judenerklä
rung« im November 1963 in einen krisenhaften Moment, in dem der Paradigmenwech
sel, der mit NA 4 geleistet wurde, beinahe verwirkt worden wäre. Nachdem die Bedeu
tung des Themas theologisch zunächst durch die Enzyklika Ecclesiam suam von Paul VI. 
und institutionell durch die Einrichtung des Sekretariats für die Nichtchristen bestätigt 
und gestärkt worden war, wurden im dritten Entwurf zahlreiche Schwächungen in Kauf 
genommen, um den Gegnern einer Judenerklärung entgegenzukommen, so Karl-Josef 
Kuschel. 

»Die ›Schwächung‹ betrifft denn auch die für Juden neuralgischen Punkte: Kein aus
drücklicher Widerruf mehr der Rede vom ›verfluchten Gottesvolk‹ oder vom Gottes

262 Vgl. Goodman: From Confrontation to Cooperation, 537 (FN 1). Zu diesem Treffen s. ausführlich 
Kaplan: Spiritual Radical. Abraham Joshua Heschel in America, 1940–1972. 

263 Daniel Ross Goodman macht in diesem Zusammenhang auf den Umstand aufmerksam, dass der 
National Council of Young Israel 1960 diese Begegnung Heschels mit dem Papst verurteilte, vgl. 
Goodman: From Confrontation to Cooperation, 537 mit Verweis auf: National Council of Young Is
rael: The Self-Appointed Spokesman. 1964. Zur Erinnerung: Im selben Jahr äußerte Soloveitchik 
seine Ablehnung der Teilnahme von Jüd*innen am Konzil unter offiziellem Status vor dem World 
Jewish Congress (Kapitel 4.1.2). 

264 Zitiert nach Kaplan: Abraham Joshua Heschel, 261. 
265 Vgl. dazu Oesterreicher: Kommentar zu »Nostra aetate«, 414. 
266 Heschel: Die Ökumenische Bewegung, 145–148. Vgl. daraus: »Respekt vor den Bindungen des an

deren, Respekt vor dem Glauben des anderen ist mehr als eine politische und gesellschaftliche 
Forderung. Er entsteht aus der Einsicht, dass Gott größer ist als Religion, Glaube tiefer als Dog
men und Theologie ihre Wurzeln in der Tiefentheologie hat.« Ebd. 146. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Jüdische Stimmen zur (Un-)Möglichkeit eines theologischen Dialogs 197 

mord, kein Wort vom Heil auch für Juden, kein Wort von der Liebe der Kirche zu diesem 
Volk. Zwar werden ›Hassausbrüche und Gewalttätigkeiten gegen die Juden‹ nach wie 
vor ›verdammt‹; zwar sollen ›gegenseitige Kenntnis und Achtung‹ gefördert werden, 
aber ein anerkennendes Wort über Juden und Judentum sucht man in diesem Entwurf 
vergebens.«267 

Heschels Bestürzung über diesen neuen Entwurf war groß. Er befürchtete, Jüd*innen 
könnten zu »Bekehrungskandidaten« ausgewiesen werden, was »geistigem Bruder
mord« (»spiritual fraticide«) gleichkäme.268 Auch der AJC reagierte alarmiert und 
drängte auf eine Audienz Heschels bei Paul VI., die schließlich am 14. September 1964 
zustande kam. Kardinal Bea und das Einheitssekretariat überarbeiteten die umstritte
ne dritte Textfassung erneut, die am 25. September dem Konzil vorgelegt wurde. Die 
darauf folgenden Konzilsverhandlungen, in denen der Entwurf mit großer Mehrheit 
angenommen wurde, gingen für Roman A. Siebenrock als »Glanzpunkt« in die Konzils
geschichte ein.269 Diese Schlaglichter auf das Ringen um NA können einen Eindruck 
davon vermitteln, wie sich Heschels philosophische Überlegungen im Dialoggeschehen 
und auf dem theologischen und religionspolitischen Parkett des Zweiten Vatikanums 
als plausibel und durchsetzungsfähig zu erweisen hatten. Kuschel resümiert: »Es bleibt 
als Fazit, dass diesem jüdischen Gelehrten zwar keine direkte Mitwirkung am Text der 
»Judenerklärung« zugeschrieben werden kann, aber Einfluss auf Grund seiner wis
senschaftlichen und spirituellen Autorität. Ein geschichtlich präzedenzloser Fall. Ein 
Vertreter des Judentums kann für ein Konzil der Katholischen Kirche eine konstruktive 
Rolle spielen!«270 

Diese Tatsache ist sowohl ekklesiologisch wie erkenntnistheologisch bedeutsam: Es 
waren Perspektiven und Akteure von außen wie Abraham Heschel, »die der katholischen 
Kirche eine Umstellung ihrer Haltung zum Judentum ermöglichten. […] In fundamen
taltheologischer Hinsicht handelt es sich um Positionen, die einen locus theologicus alienus 
repräsentieren.«271 

267 Kuschel: Keine Religion ist eine Insel, 78f. Ähnlich auch bei Dolna: Gelehrsamkeit und Zeitgenos
senschaft, 643 oder Furnal: Abraham Joshua Heschel and Nostra Aetate, 5. Eine systematische, his
torisch-kritische Aufarbeitung der Rolle Abraham Heschels stellt nach meinen Recherchen aber 
ein Desiderat dar. 

268 Heschel zitiert aus einer öffentlichen Stellungnahme an Thomas Merton in Fleischner: Heschel’s 
Significance, 156 (vgl. Kuschel: Keine Religion ist eine Insel, 80). Die dritte Textfassung wurde laut 
Kuschel von Heschel als »ineffektiv und sogar verletzend für Juden« abgelehnt. 

269 Vgl. Siebenrock: Nostra aetate, 640f. »Die Generaldebatte am 28. und 29. September gehört zu den 
Glanzpunkten des Konzils. Der Abschnitt über das Judentum wurde von einer großen Mehrheit 
teilweise euphorisch begrüßt.« Auf Wunsch vieler Konzilsväter war nicht nur der Abschnitt »über 
die Juden« überarbeitet worden, sondern zusätzlich war ein Abschnitt »über die Nichtchristen« 
ausgearbeitet worden. Beide zusammen bildeten nun ein eigenständiges Konzilsdokument. 

270 Kuschel: Keine Religion ist eine Insel, 95. 
271 Hoff: Performative Theologie, 166. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476727-007 - am 14.02.2026, 06:38:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

