
Welche Einsichten kann uns The Racial Contract in 

Bezug auf den armenischen Völkermord und seine 

anhaltende Leugnung liefern?1 

Melanie Altanian, Imge Oranlı 

Einleitung 

Charles W. Mills (1997) The Racial Contract ist in erster Linie eine Kritik am west
lichen Mainstream der politischen Philosophie, deren Tradition Probleme des 
Rassismus nicht nur auf schädliche Weise vernachlässigt, sondern auch aktiv 
dazu beigetragen habe, sie unsichtbar zu machen. Tatsächlich sind nämlich 
Sachverhalte im Zusammenhang mit Rasse für die Erklärung der Entwicklung 
moderner Gesellschaften und Staaten von entscheidender Bedeutung.2 Da
mit meint Mills insbesondere das politische System Weißer Vorherrschaft. Um 
dieses vernachlässigte oder verkannte System globaler Weißer Vorherrschaft 
sichtbar zu machen, ersetzt er den vermeintlich neutralen Theorieapparat des 
traditionellen Gesellschaftsvertrags durch die Theorie des »Rassenvertrags«.3 

1 Alle Übersetzungen der Zitate ins Deutsche von M.A., teilweise unter Bezugnahme 
auf die deutsche Übersetzung des Werks Der Racial Contract (2022) sowie mithilfe von 
DeepL. 

2 Es versteht sich von selbst, dass hier mit der Verwendung des Rasse-Begriffs keine Be
fürwortung wissenschaftlich unhaltbarer Thesen von Menschenrassen gemeint ist. Die 
Realität von Rasse ergibt sich aus der sozial-konstruktiven Macht rassistischer Herr
schaftsideologien und rassifizierter Gesellschaftsstrukturen. Sie schaffen und verfes
tigen materielle und strukturelle Ungleichheiten und damit auch Identitäten, die es 
mit der Verwendung des Begriffs aufzudecken, anzuerkennen und zu transformieren 
gilt. Zur Realität von Identität in Bezug auf Rasse, siehe z.B. Alcoff (2006). 

3 Mills verwendet Anführungszeichen für den »Rassenvertrag«, um auf die Theorie des 
(realen) Rassenvertrags hinzuweisen. Als Theorie wird er »erklären, dass der Rassen
vertrag real ist und dass scheinbare rassistische Verletzungen der Bedingungen des 
Gesellschaftsvertrags in Wirklichkeit die Bedingungen des Rassenvertrags aufrecht

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007 - am 14.02.2026, 11:25:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Charles Mills’ politische Philosophie 

Diese hat nicht nur eine politische, sondern auch eine moralische und epis
temologische Komponente. Weiße Überlegenheit, die ideologische Grundlage 
des Rassenvertrags, geht mit einer »Epistemologie des Nichtwissens« einher, 
einem zentralen Mechanismus der Naturalisierung, durch den sich der Ras
senvertrag und damit einhergehende Ungerechtigkeit reproduziert und auf
rechterhält. 

Von diesen Ideen angeregt untersuchen wir, wie The Racial Contract zu 
einem besseren Verständnis des armenischen Völkermords und seiner anhal
tenden Leugnung, sowie damit einhergehender Prozesse der Rassifizierung 
armenischer und türkischer Identitäten beitragen kann. Indem wir die Rolle 
Türkischer Überlegenheitsideologie und Vorherrschaft hervorheben, können 
einige Thesen aus The Racial Contract weiter gestützt, aber auch einige ergän
zende erkenntnistheoretische Überlegungen angestellt werden. So behauptet 
Mills beispielsweise, dass der Rassenvertrag Weißsein nicht nur im Kontext 
des westeuropäischen Kolonialismus erschafft und aufrechterhält, sondern 
dass »alle Völker unter den geeigneten Umständen ins Weißsein fallen kön
nen« (128–9).4 Dies veranlasst uns zur Untersuchung des Rassenvertrags, der 
dem armenischen Völkermord und seiner Leugnung zugrunde liegt, sowie 
der Art und Weise, wie die osmanischen und türkischen Eliten ihr Weißsein 
konstruierten. Zudem geht Mills davon aus, dass es gerade die Unsichtbar
keit oder Verschleierung des Rassenvertrags war, die zu Ansichten über die 
Unbegreiflichkeit, Beispiellosigkeit und Singularität des Völkermords an den 
europäischen Juden beigetragen hat; sie ermöglichte europäische Ignoranz 
gegenüber kolonialen Völkermorden, die nur wenige Jahrzehnte zuvor verübt 
worden waren, wie etwa die belgischen Kolonialverbrechen in Kongo und 
die deutschen Kolonialverbrechen gegen die Herero und Nama. (102) Unsere 
Untersuchung vervollständigt und verkompliziert Mills Einschätzung der 
Kontinuitäten europäischer kolonialer Gewalt, da sie die deutsche koloniale 
Verstrickung in die osmanischen Verfolgungen (1894–1897) und Völkermorde 

erhalten« (Mills 1997, 4). Wir werden uns im Text an diese Verwendungsweise halten. 
Für einen Überblick zu den philosophischen Debatten im Anschluss an The Racial Con
tract siehe den Beitrag von Jennifer Page in diesem Band. 

4 Nach Mills bezieht sich Weißsein (mit großem W) auf ein »politisches Bekenntnis 
für weiße Überlegenheit« und »eine Menge von Machtverhältnissen« (126-7), was sich 
von weiß-Sein als Phänotyp unterscheiden kann. Wir werden durchgehend die große 
Schreibweise verwenden, wobei sich zeigen wird, dass Weißsein auch im Kontext tür
kischer Rassenlehren teilweise mit biologischen und phänotypischen Merkmalen in 
Verbindung gebracht wurde (siehe S. 110–114). 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007 - am 14.02.2026, 11:25:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Melanie Altanian, Imge Oranlı: The Racial Contract und der armenische Völkermord 105 

(1915–1917) seiner christlichen Bevölkerungsgruppen ins Licht rückt. Schließ
lich bietet die anhaltende Leugnung des armenischen Völkermords durch die 
Türkei eine einsichtsreiche Fallstudie, um die These einer »Epistemologie des 
Nichtwissens« zu untersuchen, die dem Rassenvertrag innewohnt. 

Der Beitrag beginnt mit einem historischen Überblick über den armeni
schen Völkermord und zeigt seine anhaltende Bedeutung auf. Anschließend 
diskutieren wir die Türkische Überlegenheitsideologie, den Türkismus, der 
dem armenischen Völkermord und seiner Leugnung zugrunde liegt. Dabei 
versuchen wir uns an einer Neubeurteilung des Türkismus und seines Ver
hältnisses zu Weißer Herrschaftsideologie anhand Mills The Racial Contract. 
Dies bildet die Grundlage für unsere erkenntnistheoretische Bewertung des 
Türkismus im letzten Abschnitt, wo wir seinen Einfluss auf die Deutungs- und 
Wissenspraktiken der türkischen Gesellschaft in Bezug auf den armenischen 
Völkermord untersuchen. 

Der armenische Völkermord: Historischer Überblick 
und anhaltende Bedeutung 

Wenige Jahre nach der jungtürkischen Revolution von 1908, die Sultan Abdül
hamid II. zwang, die Verfassung von 1876 wieder in Kraft zu setzen, setzte 
der darauffolgende Militärputsch vom 23. Januar 1913 unter der Führung von 
Enver Pascha und Talaat Bey der liberalen Opposition ein Ende. Stattdessen 
vertrat das regierende »Komitee für Einheit und Fortschritt« eine politische 
Ideologie des Türkismus und propagierte Theorien eines rassisch homogenen 
(türkisch-)nationalen Gemeinwesens. Es waren vor allem die Fraktionen von 
Kriegsminister Enver Pascha und Innenminister Talaat Bey, die das Reich in 
den Ersten Weltkrieg führten und den Völkermord umsetzten. Dazu gehörte 
die Türkisierung der Wirtschaft, die zwischen 1912 und 1914 zum Boykott grie
chischer Unternehmen führte und anschließend auf andere christliche Bevöl
kerungsgruppen ausgedehnt wurde (Kaiser 2010: 373–374). Am 24. April 1915 
ordnete Talaat die reichsweite Verhaftung und Ermordung von führenden Per
sönlichkeiten der armenischen Gemeinschaft an, darunter Journalisten, Geist
liche, Politiker und Lehrer. In den darauffolgenden Wochen wurde die Depor
tation der armenischen Zivilbevölkerung angeordnet, ihr Besitz und ihre Ge
schäfte wurden beschlagnahmt und an türkische und muslimische Unterneh
mer und Grundbesitzer übergeben (174–5). Armenische Häuser, Bauernhöfe 
und Ländereien wurden für ein ehrgeiziges Siedlungsprogramm für musli

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007 - am 14.02.2026, 11:25:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Charles Mills’ politische Philosophie 

mische Einwanderer aus dem Balkan genutzt, um muslimische und türkische 
Mehrheitsbevölkerungen zu schaffen und so konkurrierende territoriale An
sprüche zu beseitigen (381). Diese genozidale Politik der Deportationen, der 
materiellen und immateriellen Plünderung und des Diebstahls wurde mit dem 
Anschein einer (rückwirkenden) Legalität versehen.5 Die genozidale Gewalt 
hatte zudem eine wesentliche geschlechtsspezifische Dimension (Ekmekçioğ
lu 2013, 2015). 

Ideologisch legitimiert wurde der Völkermord durch eine rassifizierte 
Konzeptualisierung der (muslimisch-)türkischen Nation, die es zu konstruie
ren, zu befreien und zu verteidigen galt. Die Wirksamkeit dieser Ideologie war 
auch der Tatsache geschuldet, dass sie sich in bereits bestehende, ethnore
ligiös bestimmte Herrschaftsverhältnisse einbetten konnte (Astourian 1990: 
143). Besonders hervorzuheben sind hierbei die Massenverbrechen, die dem 
Völkermord vorausgingen und gegebene Herrschaftsverhältnisse beträchtlich 
konsolidieren sollten. So wurden bereits in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhun
derts Reformversuche niedergeschlagen, die sich mit der gesellschaftlichen 
Gleichstellung muslimischer und nicht-muslimischer Bevölkerungsgruppen 
befassten. Diese Reformversuche schürten Ressentiments, Verfassungsfeind
lichkeit und Diskussionen über eine »natürliche Ungleichheit« zwischen 
Muslimen und Nicht-Muslimen seitens der herrschenden Klasse, des religiö
sen Establishments und der meisten Beamten, für die sie einen Bruch mit 
dem islamischen Recht und der jahrhundertealten osmanischen Tradition 
darstellten (Astourian 2021: 15). In einem politischen System, in dem territo
riale Ansprüche durch Eroberung und gezielte Bevölkerungspolitik bestimmt 
wurden (Şeker 2013), mussten die Reformversuche und Widerstandskämpfe 
der untergeordneten Bevölkerungsgruppen von der herrschenden Klasse als 
Illoyalität und Undankbarkeit dargestellt werden; als ihr illegitimes Streben, 
den ihnen zugewiesenen untergeordneten Platz zu verlassen.6 Die muslimi

5 Siehe Kaiser (2006) zum fiktiven Charakter der Rechtmäßigkeit der osmanischen Re
gierungspolitik. Dies gilt sowohl für das »Deportationsgesetz« als auch für das Gesetz 
über die sogenannten »verlassenen Güter« zur Legalisierung der Enteignung armeni

schen Eigentums. 
6 Im Osmanischen Reich bestand die Differenzierung und Kennzeichnung der unter

geordneten armenischen, griechischen und assyrisch-syrisch-chaldäischen Bevölke
rungsgruppen vor allem auf der Grundlage spezifischer Gesetze, die auf Nicht-Mus

lime abzielten. Diese bezogen sich beispielsweise auf die besondere Kleidung, die sie 
tragen mussten; besondere Stadtteile und Dörfer, in denen sie lebten; Orte, die sie be
suchen und bestimmte Berufe, die sie ausüben durften. 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007 - am 14.02.2026, 11:25:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Melanie Altanian, Imge Oranlı: The Racial Contract und der armenische Völkermord 107 

sche Vorherrschaft sollte entsprechend durch Dezimierung der armenischen 
und assyrischen Bevölkerung konsolidiert werden. Diese Massenverbre
chen von 1894 bis 1897 sind als Hamidische Massaker bekannt, benannt nach 
dem damaligen Sultan Abdülhamid II. Der Begriff »Massaker« wird dabei dem 
Ausmaß der Verbrechen nicht gerecht, denn sie führten zu einer massiven De
stabilisierung der armenischen Gemeinschaften in den östlichen Provinzen, 
indem sie mit einer Welle von religiösen Konversionen, sozioökonomischer 
Zerstörung sowie interner und externer Migration einhergingen (Adjemian 
und Nichanian 2018; Korkmaz 2021). Einige Jahrzehnte später sollten die
se traditionellen Machtstrukturen durch die Völkermorde weiter gefestigt 
werden. 

Die Bedeutung des Völkermords geht über Fragen der Gerechtigkeit für 
die Opfer und der türkischen historischen Verantwortung hinaus. So ist der 
Fall auch rechtshistorisch relevant, da er einen der ersten, wenn auch geschei
terten Versuch der internationalen Strafverfolgung von »Verbrechen gegen die 
Menschlichkeit und die Zivilisation« nach sich zog (Garibian 2010; Balint 2013). 
Seine Untersuchung ist in erheblichem Maße mit der europäischen Geschich
te verwoben und bringt die imperialen Verflechtungen (insbesondere ab den 
1870er Jahren) zwischen dem Osmanischen Reich und dem Deutschen Kaiser
reich ans Licht.7 Dazu gehören die Rolle bestimmter Akteure des Deutschen 
Kaiserreichs bei der Koproduktion des anti-armenischen Rassismus (der oft 
anti-semitische Tropen widerspiegelt) und deren Beteiligung an der Recht
fertigung der Massenverbrechen, sowie die Bewunderung des kemalistischen 
türkischen Nationalprojekts durch die Nationalsozialisten (Kaiser 1998, 2005; 
Ihrig 2014, 2016). 

Der armenische Völkermord ist auch bedeutsam aufgrund des syste
matischen Ausmaßes seiner Leugnung. Viele kritische Historiker:innen und 
Sozialwissenschaftler:innen sind sich einig, dass die christlichen Völkermorde 
und deren Leugnung ein integraler Bestandteil der türkischen Nationalstaa
tengründung waren.8 Ihnen steht ein System staatlich geförderter Forschung 
gegenüber, die die Völkermorde leugnet. Jüngst erreichte die institutiona
lisierte Völkermordleugnung eine neue Stufe, als die türkische Regierung 
über die Schaffung einer neuen zivilgesellschaftlichen Einrichtung entschied, 

7 Zu den deutschen Kolonialinteressen im Osmanischen Reich, siehe z.B. Kaiser (2020). 
8 Siehe z.B. Kieser et al. (2015); Göçek (2015); Akçam (2006); Kévorkian (2011); Hovanni

sian (1999); Üngör (2011); Aybak (2016); Ünlü (2018). 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007 - am 14.02.2026, 11:25:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Charles Mills’ politische Philosophie 

die umfassende Strategien gegen die »haltlosen und antitürkischen An
schuldigungen« des Völkermords entwickeln sollte.9 Diese Einrichtung sollte 
»die institutionelle Leugnung […] stärken angesichts der zunehmenden in
ternationalen Anerkennung des armenischen Völkermords und des damit 
verbundenen Risikos kognitiver Dissonanz in der türkischen Öffentlichkeit« 
(Seckinelgin 2023: 6). Auf diese kognitive Dissonanz werden wir vor allem im 
letzten Abschnitt eingehen. 

Trotz des anfänglichen Versuchs internationaler Strafverfolgung war es 
auch europäisches Selbstinteresse, das Straflosigkeit und langfristige Völ
kermordleugnung ermöglichte. Durch die Gewährung von Amnestien für die 
Täter im Jahre 1921 (Zürcher 1993: 166) und als Teil des Lausanner Vertrags 
im Jahre 1923 (Bassiouni 2011: 93–94) wurden die institutionellen und gesell
schaftlichen Bedingungen für eine voraussehbare Wiederholung kollektiver 
und staatlicher Gewalt gefestigt (Astourian und Kévorkian 2021). Diese Straf
losigkeit ist ein wesentliches Merkmal des armenischen Völkermords; sie 
bildet eine stabile Grundlage für die langfristige Völkermordleugnung und 
Konsolidierung der Herrschaftsverhältnisse (Theriault 2009; Garibian 2016; 
Altanian 2024a). Die Anerkennung der konstitutiven Beziehung zwischen 
Völkermord und Herrschaft ist entscheidend für unsere Auseinandersetzung 
mit Mills The Racial Contract, einem Herrschaftsvertrag, der auf der Konstruk
tion rassifizierter Identitäten basiert. Im Folgenden untersuchen wir diese 
mit dem Türkismus einhergehenden Rassifizierungsprozesse genauer und 
bewerten sie anhand von Mills Thesen zur Naturalisierung, beziehungsweise 
»Unsichtbarmachung« von Rassismus und Weißer Vorherrschaft. 

Türkismus, Rassifizierung und das türkische Streben nach Weißsein 

Gemäß Mills geht mit dem Rassenvertrag eine Moralpsychologie einher, wo
durch Weiße echte kognitive Schwierigkeiten haben, »bestimmte Verhaltens
muster als rassistisch zu erkennen« (1997: 93). Dies beinhaltet auch alltägliche 
bewusste und unbewusste Praktiken und Strategien, die rassische Privilegien 
reproduzieren und Individuen erlauben, sich ihres Rassismus nicht bewusst 
zu sein. Wir denken, dass diese Diagnose auf viele türkische Personen zutrifft, 

9 »Turkey Will Create ›New Autonomous Body‹ to Deny Armenian Genocide«, Asbarez 
Staff, Asbarez, 24.06.2020, https://asbarez.com/turkey-will-create-new-autonomous- 
body-to-deny-armenian-genocide/ 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007 - am 14.02.2026, 11:25:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://asbarez.com/turkey-will-create-new-autonomous-body-to-deny-armenian-genocide/
https://asbarez.com/turkey-will-create-new-autonomous-body-to-deny-armenian-genocide/
https://doi.org/10.14361/9783839401750-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://asbarez.com/turkey-will-create-new-autonomous-body-to-deny-armenian-genocide/
https://asbarez.com/turkey-will-create-new-autonomous-body-to-deny-armenian-genocide/


Melanie Altanian, Imge Oranlı: The Racial Contract und der armenische Völkermord 109 

die sich hartnäckig weigern, sowohl ihren eigenen wie auch institutionalisier
ten Rassismus in ihrer Gesellschaft anzuerkennen. Wir betrachten daher diese 
gewöhnlichen, alltäglichen Formen des »Türkischseins« als grundlegend ideo
logisch und bezeichnen den Türkismus als die orientierende Ideologie des tür
kischen Individuums, das in Bezug auf Fragen des Rassismus, einschließlich 
des Erbes des Völkermords, eine Leugnungspraxis befördert. Die folgenden 
Beispiele sollen dies veranschaulichen. 

Ayşegül Kayagil befasst sich in ihrer soziologischen Forschung mit antisch
warzem Rassismus in der Türkei und der Sklaverei im Osmanischen Reich. Sie 
schildert ausführlich den negativen epistemischen Widerstand, den sie auf
grund dieser Arbeit erfuhr (Kayagil 2021: 85). Diese Weigerung, antischwar
zen Rassismus und die Sklaverei als sozialhistorische Realitäten der Türkei an
zuerkennen, sei auf die allgemein verbreitete Überzeugung zurückzuführen, 
dass Sklaverei, Rasse und somit Rassismus in der Türkei nicht so erlebt wur
den, wie im Westen und dass die Verwendung vermeintlich westlicher Termi
nologie zu falschen Ergebnissen führen würde. Kayagil zufolge bringt diese 
Überzeugung jene Geschichten zum Schweigen, die sich mit den historischen 
Realitäten befassen, wie die Tatsache, dass bis zur Abschaffung der Sklave
rei in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts jährlich etwa 15.000 Versklav
te in die Gebiete des Osmanischen Reichs gebracht wurden (87). Ein weite
res Beispiel sind die beunruhigenden Gegenreaktionen, mit denen die Histo
rikerin Nazan Maksudyan nach der Erstveröffentlichung ihres Buches Measu
ring Turkishness: Science-Fictive Anthropology and Racist Face of Turkish Nationalism 
(1925–1939) im Jahre 2005 (türkische Erstveröffentlichung) konfrontiert wurde 
(Maksudyan 2021). Darin untersuchte sie das rassistische Vokabular der früh
republikanischen Phase in einer türkischen Anthropologiezeitschrift. Es lie
ßen sich viele weitere Beispiele anführen für die Diskreditierung von Wissen
schaftler:innen, die versuchen, den inhärenten Rassismus in der türkischen 
Geschichte und Gegenwart sichtbar zu machen. Wie wir im letzten Abschnitt 
zeigen werden, erstreckt sich dieser negative interne und externe epistemische Wi
derstand auch auf den Sachverhalt des armenischen Völkermords.10 Zunächst 
werden wir die Ideologie des Türkismus, sowie die Beziehung zwischen Tür
kischer und Weißer Vorherrschaft erläutern. 

Der Türkismus ist die rassifizierte politische Ideologie, mit der die Täter 
den armenischen Völkermord »legitimierten« (Kévorkian 2011; Bloxham 2005). 

10 Zur Unterscheidung zwischen einem positiven internen und externen, sowie negativen 
internen und externen epistemischen Widerstand, siehe Medina (2013: 48–50). 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007 - am 14.02.2026, 11:25:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Charles Mills’ politische Philosophie 

Ihr konzeptuelles Vokabular rund um Rasse änderte sich im Laufe der Zeit (As
tourian 1999), doch die türkischen Behauptungen rassifizierter und religiö
ser (muslimischer) Überlegenheit haben sich bis heute gehalten. Während der 
osmanisch-türkischen Modernisierungsphase, die sich von der Mitte des 19. 
Jahrhunderts bis in die republikanische Zeit der 1940er Jahre erstreckte, wur
den Vorstellungen von »Rasse« dazu genutzt, Ideen der Weißen Überlegenheit, 
des Türkentums und der westlichen Moderne miteinander zu verbinden (Er
gin 2016: 49). Prominente osmanisch-türkische Intellektuelle des frühen 20. 
Jahrhunderts wollten beweisen, dass auch Türken zur europäischen und Wei
ßen Rasse gehörten (74–75). Vor diesem Hintergrund ziehen wir den theore
tischen Rahmen von Mills heran, um den Türkismus als einen Rassenvertrag 
zu begreifen, der sowohl strukturell als auch inhaltlich mit Weißer Überlegen
heitsideologie übereinstimmt. 

Der Türkismus entwickelte sich in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts 
als eine aus Europa übernommene sozialdarwinistische Ideologie (Hanioğlu 
2013, 1995). Türkisten glaubten an den biologischen Materialismus (Mardin 
2019), der sich in den meisten Fällen als ein ausgeprägter rassistischer So
zialdarwinismus präsentierte. Osmanische Eliten und Intellektuelle wurden 
entweder in Europa ausgebildet oder erhielten eine Ausbildung nach euro
päischem Vorbild. Sie strebten auch eine gewisse Verwestlichung an, denn 
sie bedeutete eine Abkehr von der Herrschaft des Sultans, einen Ausweg aus 
den wirtschaftlichen und sozialen Problemen des Reiches und bot einen neu
en Weg zur Erlangung der Vorherrschaft unter den globalen geopolitischen 
Mächten. Wohlgemerkt wurde der Türkismus auch von türkischsprachigen 
Intellektuellen aus den russischen Gebieten vertreten (Ergin 2016: 71). Die 
Rassenwissenschaften wurden für osmanische Intellektuelle zu einem Mittel, 
um sich mit ihren westlichen Gegnern zu messen und sich gegen die westliche 
Wahrnehmung zu wehren. So herrschte unter Türkisten oft Unklarheit dar
über, wie sie sich dem Westen nähern sollten (52). Oranlı (2021: 126) bezeichnet 
diesen komplexen emotionalen Zustand als »Mimikry der Feindseligkeit«, 
bestehend aus einem Anspruch auf Türkische Überlegenheit, das von einer 
Bewunderung für die koloniale Macht und die imperialen Strategien des 
Westens begleitet wurde; und einem gleichzeitigen Gefühl der Unterlegen
heit, das mit der Angst gepaart war, vom Westen usurpiert zu werden. Dies 
entspricht einem mehrdeutigen Zustand von gleichzeitiger Bewunderung, 
Hass, Angst und Ähnlichkeit (Ergin 2016: 75). Nichtsdestotrotz galt Weiß
sein oder Europäischsein für viele osmanische und türkische Intellektuelle 
als erstrebenswert (51) – als ein Weg zum Fortschritt. In dieser historischen 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007 - am 14.02.2026, 11:25:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Melanie Altanian, Imge Oranlı: The Racial Contract und der armenische Völkermord 111 

Konstellation bediente man sich rassifizierter Kategorien, insbesondere der 
Vorstellung vom Weißsein der Türken, um »die Modernisierung als einzig
artig türkisch und westlich« zu präsentieren (53). Dies bestätigt Mills These, 
wonach Rasse »der gemeinsame begriffliche Nenner [ist], der allmählich dazu 
gelangte, den jeweiligen globalen Status der Überlegenheit und Unterlegen
heit, der Privilegien und der Unterordnung zu symbolisieren« (Mills 1997: 21). 
Doch wie bereits erwähnt, ging es den osmanischen Intellektuellen nicht bloß 
um die Bewunderung der westlichen Moderne in all ihren Aspekten, sondern 
vielmehr um den Wunsch, es den Weißen imperialistischen Ideologien des 
Westens gleichzutun, um Länder und Völker beherrschen zu können. 

Als der Türkismus unter Talaat und Enver zur Herrschaftsideologie wurde, 
waren der Soziologe Mehmet Ziya Gökalp (1876–1924) und der Historiker Yus
uf Akçura (1876–1935) besonders einflussreich (Astourian 1990: 132; Üngör 2011: 
30). Akçura ist dafür bekannt, dass er die Feindschaft zwischen den Völkern 
des Osmanischen Reiches hervorhebt, die sich nach seiner Darstellung vor al
lem zwischen Angehörigen verschiedener Religionsgruppen zeigte (Hanioğ
lu 2001: 295). Für diese Autoren unterstreicht der Türkismus die (muslimisch) 
türkische Überlegenheit gegenüber den nicht-muslimischen und nicht-türki
schen Bevölkerungsgruppen des Reiches. Diese Ideologie manifestierte sich 
jedoch nicht nur in einer weitreichenden Beteiligung der muslimischen Be
völkerung am Völkermord, sondern auch in seiner darauffolgenden und lang
fristigen Leugnung nach der Gründung der Türkischen Republik. Dies veran
schaulicht eine Passage aus der Turkish Review of Anthropology von 1926: 

Der Türke, der Herr des Landes, hätte die Entwicklung aller menschlichen 
Gruppierungen, die neben ihm ohne Hindernisse gelebt haben, behindern 
können. Seine Nachsicht und Sanftheit erlaubte es dem Griechen, dem Ju
den und dem Armenier, neben ihm unter demselben Himmel zu leben, in
dem sie ihre Eigenschaften und ihre biologische Eigenheit bewahrten. (Ber
kol et al. 1926: 5, zitiert nach Maksudyan 2005: 301) 

Diese Darstellung zeigt nicht nur die biologische Rassifizierung der jeweili
gen Bevölkerungsgruppen, sondern auch, wie türkische Herrschaft in ein Nar
rativ eingebettet wird, das kollektive Gewalt gegen nicht-muslimische Bevöl
kerungsgruppen vertuscht und ihre untergeordnete Lebensrealität verkennt. 
Darin macht sich auch eine spezifisch epistemische Schädigung bemerkbar: 
Die Aufrechterhaltung solcher historischer Verzerrungen erfordert den stän
digen Ausschluss, beziehungsweise die Diskreditierung und Umdeutung ar

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007 - am 14.02.2026, 11:25:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Charles Mills’ politische Philosophie 

menischen Wissens darüber, was ihnen in der spätosmanischen und frührepu
blikanischen Zeit widerfahren ist. Epistemologien des Nichtwissens und epis
temische Unterdrückung sind demnach zwei Seiten derselben Medaille (Al
tanian 2024b). Solche ideologisch verzerrten Darstellungen soziohistorischer 
Beziehungen und Interaktionen begünstigen die langfristige Aufrechterhal
tung Türkischer Vorherrschaft, indem sie naturalisiert und dadurch unsicht
bar gemacht wird. Dies deutet auch auf den von Mills formulierten »epistemo
logischen Vertrag« hin, der dem Rassenvertrag innewohnt. So beschreibt Mills 
(1997: 18) die Beziehung zwischen Weißem Nichtwissen und Weißer Vorherr
schaft: 

Hier könnte man also sagen, dass man eine Übereinkunft hat, die Welt falsch 
zu interpretieren. Man muss lernen, die Welt falsch zu sehen, aber mit der 
Versicherung, dass diese Gesamtheit falscher Wahrnehmungen durch die 
Weiße epistemische Autorität, sei sie religiös oder säkular, für gültig erklärt 
werden wird. […] (18) 

Diese Weiße Übereinkunft, »die Welt falsch zu sehen« scheint uns auch sym
ptomatisch für die Türkische Vorherrschaft. Wir werden diese epistemischen 
Effekte des Rassenvertrags im nächsten Abschnitt näher erläutern. 

Um zum Türkismus und der damit einhergehenden Rassifizierung zu
rückzukehren: Die Rassifizierung und Dämonisierung der armenischen 
Bevölkerung im Osmanischen Reich und in der Türkei haben besondere Ei
genheiten, die untersucht werden müssen, um zu verstehen, wie die türkische 
Vorherrschaft gegen sie vorging. Unter anderem war dabei ihre Charakteri
sierung als »verräterisch« besonders relevant (Ekmekçioğlu 2016: 7). Bereits 
Mitte des 19. Jahrhunderts und insbesondere unter der Herrschaft von Sul
tan Abdülhamid II. wurde eine »verräterische« und »minderwertige« Natur 
der Armenier:innen konstruiert und ihnen der Anspruch auf osmanische 
Ländereien aberkannt. Die muslimische Vorherrschaft hatte in diesem Zu
sammenhang reale Auswirkungen wie Straffreiheit für Verbrechen gegen die 
jüdische und christliche Bevölkerung (Kévorkian 2021: 123) und ermöglichte 
schon zu jener Zeit die Enteignung armenischer Ländereien durch Türken 
und Kurden in den armenischen Provinzen. Die Überzeugung, dass Anatolien 
(die Osttürkei) schon immer den Türken gehörte entwickelte sich später zur 
»Türkischen Geschichtsthese« (Zürcher 1993: 131–137). Letztere erlaubte es 
einigen ihrer Verfechter, ausgefallene Behauptungen aufzustellen, in denen 
die armenische Gruppenidentität gänzlich geleugnet und Armenier:innen als 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007 - am 14.02.2026, 11:25:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Melanie Altanian, Imge Oranlı: The Racial Contract und der armenische Völkermord 113 

Türk:innen kategorisiert wurden, »die der armenischen Kirche angehören«, 
um einen »rein türkischen Charakter der Anatolier« zu erhalten (Kushner 
1977: 52).11 Vor diesem Hintergrund und den ideologischen Verzerrungen, die 
türkische Gebietsansprüche rechtfertigen sollen, wurden die christliche und 
insbesondere armenische Bevölkerung als »Bedrohung für das Überleben der 
Türken« dargestellt. Die Behauptung ihrer kollektiven Bedrohlichkeit wurde 
zudem aufgebauscht, indem sie der Kollaboration mit dem russischen Feind 
verdächtigt wurden. Als die Rassifizierung und Dämonisierung der Armeni
er:innen begann, wurden die Tropen des »Verrats«, »Blutsaugers«, »Parasiten« 
und des »Schmarotzers« deutlich sichtbar und oft mit Charakterisierungen 
wie »Unruhestifter« und »illoyale Subjekte« verbunden (Ihrig 2016: 78, 85, 
114; Torosian 2021: 37). Diese rassistischen Darstellungen zirkulierten auch 
unter manchen deutschen Journalisten und Schriftstellern im Deutschen 
Kaiserreich und wurden später zudem von Nationalsozialisten aufgenommen 
(Ihrig 2016: 323–324), wobei deren anti-semitischen Parallelen deutlich wur
den.12 Bis heute werden solche Vorurteile für die Diskreditierung armenischer 
Gerechtigkeitsansprüche herangezogen. Sie stellen somit einen wesentlichen 
Bestandteil einer Epistemologie des Nichtwissens dar, die türkische Herr
schafts- und Machtverhältnisse und damit einhergehend die Unterdrückung 
von Armenier:innen aufrechterhält. 

Nach der türkischen Staatsgründung wurde der Türkismus weiter pseu
dowissenschaftlich untermauert. Maksudyans (2023) Studie über den Einfluss 
des »Kaiser-Wilhelm-Instituts für Anthropologie, menschliche Erblehre und 
Eugenik« auf die Entwicklung der türkischen Rassenlehre ist hierbei beson
ders erwähnenswert, da sie in dieser historischen Pionierarbeit die Rassifi
zierung der Sozialwissenschaften in der frühen republikanischen Ära nach
zeichnet. So besuchten in den 1930er und 1940er Jahren staatlich geförderte 
türkische Anthropologiestudenten Deutschland, um die deutsche Rassenleh
re zu studieren und dieses Wissen in die neu entstandene Republik zu bringen. 
Maksudyan konzentriert sich auf eine dieser Studentinnen, Seniha Tunakan, 

11 Siehe Thatcher (2023) für ein ähnliches Beispiel absurder, in rassistischer Staatsideo
logie begründeter Geschichtsverzerrungen für die Behauptung territorialer Ansprüche 
an Armenien durch Aserbaidschan. 

12 Die deutsche anti-armenische Propaganda diente ausserdem dazu, sich gegen Vor
würfe zu wehren, das Deutsche Kaiserreich würde sich nicht für den Schutz verfolg
ter Christen einsetzen. Auf Grundlage der Behauptung »verwerflicher rassischer Eigen
schaften« konnte die religiöse Dimension der Massenverbrechen ausgeklammert und 
Nichtintervention weiter legitimiert werden (Ihrig 2016: 46). 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007 - am 14.02.2026, 11:25:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Charles Mills’ politische Philosophie 

die am Kaiser-Wilhelm-Institut studierte und diskutiert die Entwicklung der 
Rassenwissenschaft und Anthropologie in der Türkei – eine republikanische 
Mission, die mit dem nationalistischen Ziel verbunden war, »die anthropolo
gischen Merkmale der türkischen Rasse zu identifizieren« und »die türkische 
Rasse als europäische (und nicht etwa mongolische) Rasse zu etablieren« (3). 
So argumentiert Maksudyan, dass »Rassenwissenschaftler:innen in der Türkei 
Schemata des kolonialen Rassismus in ihr Rahmenwerk des Nationalismus in
tegrierten«, um die rassifizierte hierarchische Differenzierung zwischen Tür
ken und nicht-Muslimen und nicht-Türken aufrecht zu erhalten. Obwohl also 
die Jungtürken lange vor der republikanischen Ära Rassentheorien vertraten,13 
wurde mit der Gründung der türkischen Republik systematisch das spezifi
sche nationale Ziel verfolgt, das Türkentum als Weiße europäische Rasse zu 
erfinden. 

Debatten über die Periodisierung und den biologischen Charakter des tür
kischen Rassismus sind nicht abgeschlossen. Während Maksudyan (2023) ar
gumentiert, dass der türkische Rassismus biologisch begründet wird, argu
mentiert Kévorkian, dass der Rassismus der Jungtürken in den Jahren vor dem 
Völkermord nicht biologisch begründet wurde (Kévorkian 2021: 124). Tatsäch
lich könnte beides zutreffen. Entscheidend ist, dass die Türkische Überlegen
heitsideologie seit der Jahrhundertwende existiert und mit Weißer europäi
scher Vorherrschaft verknüpft zu sein scheint, wie die Bemühungen, die »tür
kische Rasse« als eine »europäische Rasse« auszuweisen, deutlich nahelegen. 

Mills Konzeption Weißer Vorherrschaft ermöglicht es uns, den Türkismus 
als eine rassistische Ideologie zu identifizieren, die nach Weißer europäischer 
Vorherrschaft und westlicher Moderne strebt. Damit gehen auch ideologische 
Verzerrungen osmanischer und türkischer Sozialgeschichte einher, wodurch 
nicht-muslimische und nicht-türkische Bevölkerungsgruppen entweder un
sichtbar gemacht oder sichtbar gemacht und zugleich rassifiziert und als 
minderwertig kategorisiert werden. Hierfür hat sich insbesondere in der 
frühen republikanischen Periode die global zirkulierende »Rassenwissen
schaft« als nützlich erwiesen. Im nächsten Abschnitt untersuchen wir die 
epistemischen Effekte dieser türkischen Vorherrschaft, das heißt, die damit 
einhergehende rassifizierte Epistemologie des Nichtwissens. Wir möchten 
dabei zur Erklärung und normativen Beurteilung der gewohnheitsmäßigen 

13 Nach Ergin (2016: 75) lässt sich beispielsweise in den Veröffentlichungen Enver 
Celaleddins eine Kontinuität zwischen den Diskursen osmanisch-türkistischer Intel
lektueller und dem Diskurs über die türkische Rasse in der frühen Republik erkennen. 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007 - am 14.02.2026, 11:25:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Melanie Altanian, Imge Oranlı: The Racial Contract und der armenische Völkermord 115 

Ignoranz beitragen, die sich in einer alltäglichen Praxis der Völkermordleug
nung in der türkischen Gesellschaft manifestiert. 

Rassifizierte Epistemologien des Nichtwissens 
und Völkermordleugnung 

Mills und andere Vertreter:innen kritischer politischer Erkenntnistheorie ge
ben uns hilfreiche konzeptuelle und theoretische Werkzeuge an die Hand, um 
die Auswirkungen dieser sozialen und politischen Bedingungen auf unsere 
epistemischen Praktiken und epistemologischen Systeme zu verstehen.14 The 
Racial Contract baut wesentlich auf Erkenntnissen der marxistischen und (kon
tinentalen) kritischen Theorie sowie der feministischen Erkenntnistheorie und 
Wissenschaftsphilosophie auf, welche die politischen, gesellschaftlichen und 
strukturellen Rahmenbedingungen für Wissen beziehungsweise Nichtwissen 
mitberücksichtigen. Die normative Dimension der Erkenntnistheorie wird 
dabei insofern beibehalten, als anerkannt wird, dass es richtige, verlässliche 
und wahrheitsfördernde im Gegensatz zu falschen, unzuverlässigen und ver
zerrenden Praktiken gibt, die Welt darzustellen, zu erkennen und zu verstehen 
(siehe auch Mills 1997: 10–11). So ist Mills The Racial Contract nicht nur als In
tervention gegenüber der analytischen politischen Philosophie zu verstehen, 
sondern verbindet auch neuere Arbeiten der kritischen sozialen und politi
schen Erkenntnistheorie mit traditioneller (jedoch »rassisch informierter«) 
Ideologiekritik (Mills 1997: 129). 

Entsprechend finden wir in The Racial Contract eine Spaltung der Theo

riebildung: Mills stellt fest, dass die traditionelle, »ideale« Theorie des Ge
sellschaftsvertrags auch als philosophische Nicht-Benennung des politischen 
Systems Weißer Vorherrschaft betrachtet werden kann (Mills 1997: 1). Um die
ser Tradition entgegenzuwirken, schlägt Mills eine »nicht-ideale« Theorie vor, 
»einen globalen theoretischen Rahmen, um Diskussionen über Rasse und wei
ßen Rassismus einzuordnen und damit die Annahmen der weißen politischen 
Philosophie in Frage zu stellen« (2). Einerseits gibt es also eine traditionelle 
politische Philosophie, die von abstrakten und idealisierten Diskussionen 
über Gerechtigkeit und individuellen Rechten dominiert wird und dabei The

men wie rassifizierte Ungerechtigkeit, Weiße Privilegien und Vorherrschaft 
vernachlässigt oder verschweigt; andererseits Bereiche wie philosophies of 

14 Siehe Mills (1988) für einen Überblick. 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007 - am 14.02.2026, 11:25:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Charles Mills’ politische Philosophie 

race and racism, die ihre normativen Theorien in Realitäten rassistischer Aus
beutung, Herrschaft, Unterdrückung und sozialer Gerechtigkeit verorten.15 
Unser Beitrag folgt letzterem normativen Ansatz, der die Erfahrungen der 
Opfer rassistischer Ideologien in den Vordergrund stellt.16 

In diesem Abschnitt beschäftigen wir uns nun näher mit den von Mills 
aufgeworfenen Fragen der Konzeptualisierung der Fakten der sozialen Rea
lität und somit den epistemischen Auswirkungen des Rassenvertrags auf 
bestimmte »Wissensgemeinschaften« und soziale Gruppen. Mills möchte 
mit dem »Rassenvertrag« eine Epistemologie des Nichtwissens aufdecken, 
durch die eine gesellschaftlich dominierende Gruppe eine bestimmte Moral
psychologie und Praktiken der Überzeugungsbildung entwickelt (vgl. Alcoff 
2007), die eine (ideologisch) verzerrte Sicht der sozialen Realität im Dienst 
rassifizierter Vorherrschaft aufrechterhalten. Seine »Unterzeichner« halten 
sich an bestimmte »Normen und Verfahrensweisen zur Bestimmung dessen, 
was als moralisches und Tatsachenwissen mit Bezug auf die Welt gilt« (Mills 
1997: 17). Damit erfordert Mills zufolge die Schaffung und Aufrechterhaltung 
einer »Weißen Gesellschaft« auch bestimmte epistemische Strukturen, die 
rassistische Sachverhalte unsichtbar und unbegreifbar machen (19). Aber wie 
kann man sich einverstanden erklären, »die Welt falsch zu sehen«? Die weißen 
Unterzeichner scheinen sich nicht bewusst zu sein, dass sie nicht wissen; 
aber sie sind auch nicht besonders motiviert, herauszufinden, dass sie nicht 
wissen. Im Gegenteil werden ihre Überzeugungen durch Weiße epistemi
sche Autorität bestätigt und mit weiteren strukturellen Privilegien belohnt. 
Mills fasst sein strukturelles Argument für »Weißes Nichtwissen«17 wie folgt 
zusammen: 

15 Für eine Kritik dieser von Mills gezogenen «Demarkationslinie» zwischen idealer und 
nicht-idealer Theorie, siehe den Beitrag von Frieder Vogelmann in diesem Band. 

16 Damit ergänzt unser Beitrag die wichtigen soziologischen Arbeiten von Ergin (2017) 
und Ünlü (2018), die die Kategorie des »Weißseins« untersuchen, um das »Türkisch
sein« zu verstehen. Unser normativer Ansatz soll insbesondere die schädlichen Aus
wirkungen soziologischer Prozesse und Phänomene im Zusammenhang mit der tür
kischen Identitätsbildung berücksichtigen und hervorheben, wie die Entstehung des 
»Türkischseins« mit der Unterdrückung von Armenier:innen und anderen Bevölke
rungsgruppen verwoben ist. 

17 Weiter ausgeführt in Mills (2007), wobei sein Begriff des Nichtwissens sowohl das Vor
liegen falscher Überzeugungen als auch die Abwesenheit wahrer Überzeugungen um

fasst. 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007 - am 14.02.2026, 11:25:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Melanie Altanian, Imge Oranlı: The Racial Contract und der armenische Völkermord 117 

Im Hinblick auf Sachverhalte, die mit Rasse zu tun haben, schreibt der Ras
senvertrag seinen Unterzeichnern somit praktisch eine umgekehrte Episte
mologie vor, eine Epistemologie des Nichtwissens, ein bestimmtes Muster 
lokaler und globaler kognitiver Fehlfunktionen (die psychologisch und sozial 
funktional sind), wodurch das ironische Ergebnis erreicht wird, dass Weiße 
im Allgemeinen nicht in der Lage sind, die Welt zu verstehen, die sie selbst 
geschaffen haben. (18) 

Das Erreichen von Weißsein erfordert daher ein »kognitives Modell, das 
Selbsttransparenz und ein echtes Verstehen sozialer Wirklichkeiten aus
schließt« und in einer »kognitiven und moralischen Ökonomie wurzelt, 
die in psychischer Hinsicht für Eroberung, Kolonisierung und Versklavung 
erforderlich ist« (18, 19). Infolgedessen können Weiße 

echte kognitive Schwierigkeiten haben, bestimmte Verhaltensmuster als 
rassistisch zu erkennen, so dass sie, ganz abgesehen von Fragen der Mo

tivation und der Böswilligkeit, schlicht vom begrifflichen Standpunkt aus 
moralisch daran gehindert sein werden, das Richtige zu erkennen und zu 
tun. (93) 

Der im Rassenvertrag innewohnende »epistemologische Vertrag« kann also zu 
einer hermeneutischen bzw. moralischen Einschränkung für Weiße führen, 
die es ihnen systematisch erschwert, die soziale Realität und Ungerechtigkeit 
richtig zu erkennen. Entsprechend könnte man sagen, dass der Rassenvertrag 
gravierende epistemische Nachteile mit sich bringt: er konfrontiert Mitglieder 
der dominanten Gruppe mit unfairen Hindernissen bezüglich ihrer epistemi
schen und moralischen Handlungsfähigkeit, wodurch sie den Rassenvertrag 
unbewusst aufrechterhalten. 

Die Anerkennung der strukturellen Bedingtheit unserer kognitiven/epis
temischen und moralischen Handlungsfähigkeit bedeutet jedoch nicht, 
Individuen gänzlich einer normativen Beurteilung zu entziehen. Mills räumt 
dies ein, wenn er über Weiße schreibt, die sich dem Widerstand gegen den 
Rassenvertrag anschlossen: »Aber die bloße Tatsache ihrer Existenz zeigt, was 
möglich war, wodurch sie das Verhalten ihrer Weißen Mitmenschen, die sich 
stattdessen für das Weißsein entschieden, kontrastieren und einer moralischen 
Beurteilung aussetzen.« (109, Hervorhebung hinzugefügt) Und später: »Wir 
sind blind geworden für Wirklichkeiten, die wir sehen sollten, und erachten das, 
was in Wirklichkeit von Menschen geschaffene Strukturen sind, für selbst

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007 - am 14.02.2026, 11:25:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Charles Mills’ politische Philosophie 

verständlich und natürlich« (123, Hervorhebung hinzugefügt). Hier finden 
sich Hinweise auf eine Form schädlichen Nichtwissens (»Wirklichkeiten, die 
wir sehen sollten«) und vorsätzlichen Nichtwissens (sie haben sich »für das 
Weißsein entschieden«), was Weiße Unterzeichner nicht grundsätzlich von 
ihrer epistemischen und moralischen Verantwortung befreit. Eine Soziali
sierung unter Bedingungen, die die Leugnung der Realität von Rassismus 
ermöglichen und sogar aktiv befördern, ist daher nicht mit Bedingungen zu 
verwechseln, die epistemische Handlungsfähigkeit gänzlich untergraben. 

Im Folgenden geht es uns nicht um eine Klärung der Verantwortungs- und 
Schuldfrage hinsichtlich schädlichen Nichtwissens. Vielmehr soll weiter diffe
renziert werden, wie sich individuelle und kollektive epistemische Handlungs
fähigkeit und strukturell bedingtes Nichtwissen möglicherweise gegenseitig 
verstärken. Unter der Annahme epistemischer Gegenöffentlichkeiten und zugäng
lichen emanzipatorischen Wissens möchten wir einige sozialkognitive Mechanis
men und Praktiken der Überzeugungsbildung hervorheben, mit denen Unter
zeichner ungerechtfertigten (negativen) epistemischen Widerstand leisten. Dies deu
tet auf »aktives Nichtwissen« hin: Sie könnten es besser wissen oder verstehen, wollen 
aber nicht. Dieses Phänomen werden wir in Bezug auf Türkismus und türkische 
Völkermordleugnung näher erläutern, denn auch in diesem Kontext gab und 
gibt es sichtbaren und unaufhörlichen zivilen Widerstand gegen den »Türki
schen Rassenvertrag«. 

Leugnung und selbsterhaltendes Nichtwissen 

Die von Mills formulierte epistemologische Dimension des Rassenvertrags 
scheint das Problem aufrichtiger Leugnung nahezulegen; eines emotional 
motivierten, kognitiven Abwehrmechanismus, der sich von unaufrichtiger 
Leugnung oder Lüge als bloße Kommunikationsstrategie unterscheidet. Beide 
Verwendungsweisen von Leugnung setzen die Existenz bestimmter Fakten 
voraus, die erkannt und angemessen verstanden werden können und sollten. 
Im Gegensatz zur unaufrichtigen Leugnung schließt aufrichtige Leugnung 
jedoch die Anerkennung dieser Fakten grundsätzlich aus. Stattdessen werden 
enorme Anstrengungen unternommen, um falsche Überzeugungen ange
sichts von Gegenevidenz zu verteidigen und aufrechtzuerhalten, wodurch 
der Leugner zu seinem Nichtwissen aktiv beiträgt und diese aufrechterhält. 
Um diesen Zusammenhang zwischen Leugnung und aktivem Nichtwissen 
herzustellen, möchten wir zunächst Bardons (2020) psychosoziale Konzeption 
der Leugnung vorstellen. Diese besteht aus den Komponenten i) motivierter 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007 - am 14.02.2026, 11:25:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Melanie Altanian, Imge Oranlı: The Racial Contract und der armenische Völkermord 119 

Kognition, also der »unbewusste[n] Tendenz, Informationen auf eine Wei
se zu verarbeiten, die in erster Linie nicht-epistemischen Interessen oder 
Bedürfnissen dient, d.h. anderen Motiven als dem Erwerb richtiger oder 
wahrer Überzeugungen« (4), sowie ii) offenkundiger Rationalisierung, also dem 
»Prozess der nachträglichen Erfindung defensiver Rechtfertigungen für das 
Festhalten an den durch motivierte Kognition gebildeten Überzeugungen« 
(ebd.). Zusammenfassend beschreibt Bardon die kognitiven Prozesse, die der 
aufrichtigen Leugnung zugrunde liegen, wie folgt: 

Motivierte Kognition ist die aufrichtige Verwechslung eines emotionalen Be
dürfnisses – meist eigennütziger, selbstschützender und/oder identitätsstif
tender Art –, eine bestimmte Ansicht über etwas zu haben, mit guten Grün
den für diese Ansicht. Leugnung bedeutet also eine Art psychologischer Pro
jektion – das heißt, den emotionalen Wert der Leugnung unbewusst mit gu
ten Gründen für die Leugnung zu verwechseln. (30) 

Verschiedene emotionale Bedürfnisse und praktische Gründe können zur 
Leugnung und somit selbsterhaltendem Nichtwissen beitragen. Sie sind 
wesentlich sozial bedingt und umfassen unter anderem Bedürfnisse nach 
Bestätigung, Status, Sicherheit und/oder Sinn. Im Zusammenhang mit Völ
kermordleugnung sind es beispielsweise, 

äußere Bedrohungen zu vermeiden (Zahlung von Reparationen, Entschä
digung, Rückgabe von Gebieten), das Selbstbild des Täters zu verteidigen 
(»Unser Volk begeht im Gegensatz zu anderen keine barbarischen Taten.«), 
die Opfer abzulehnen und zu entmenschlichen (»Sie sind unserer Aufmerk

samkeit nicht würdig.«) und den Völkermord zu rechtfertigen (»Die Toten 
waren Verräter, sie begingen schreckliche Gräueltaten, sie massakrierten 
unsere Frauen und Kinder.«). (Smith 2014: 104) 

Demnach ist die systematische Leugnung des armenischen Völkermords eine 
mit der Ideologie des Türkismus verbundene kollektive Errungenschaft, die in 
einer Unwilligkeit begründet liegt, »unbequeme Wahrheiten« anzuerkennen 
oder zu verstehen. 

Diese Gegebenheiten scheinen aber auch eine bestimmte Form aktiven 
Nichtwissens zu befördern, die in einigermaßen stabilen Verhaltensweisen, 
sogenannten epistemischen Lastern wie Engstirnigkeit oder Arroganz begründet 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007 - am 14.02.2026, 11:25:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Charles Mills’ politische Philosophie 

liegt.18 Laut Medina (2013: 34) beruht Engstirnigkeit als epistemisches Laster 
auf einem Bedürfnis, bestimmte Dinge nicht zu wissen und beinhaltet »eine 
intensive, aber negative kognitive Aufmerksamkeit, Bereiche epistemischen 
Verbergens – Erfahrungen, Perspektiven, Aspekte des sozialen Lebens, die nur 
mit enormem Aufwand verborgen und ignoriert werden können«. Dies wird 
besonders deutlich, wenn sich jemand gegenüber Praktiken sozialer Gewalt 
verschließt. Engstirnige Akteure können dadurch ihre Privilegien schützen 
und ihre Mitschuld an der Aufrechterhaltung von Unterdrückungsverhältnis
sen verbergen. Dies erfordert jedoch ständige Bemühungen, entsprechende 
Erfahrungen, Perspektiven und Aspekte des sozialen Lebens umzudeuten 
und das eigene Überzeugungssystem angesichts von externen Widerständen 
zu rechtfertigen. Damit unterscheidet sich Engstirnigkeit von Nichtwis
sen als bloße Abwesenheit von Wissen, Vernachlässigung oder inhärenter 
Handlungsunfähigkeit. Sie ist außerdem eng mit der obengenannten psycho
sozialen Konzeption aufrichtiger Leugnung verknüpft. 

Neben Engstirnigkeit scheint uns auch epistemische Arroganz als mögliche 
Erklärung naheliegend, da sie als Laster der Überlegenheit mit überhöhtem 
defensivem Selbstwertgefühl identifiziert werden kann (Tanesini 2021: 98). 
Diese Selbstüberschätzung schlägt sich auch auf das Vertrauen in die ei
genen Überzeugungen und intellektuellen Fähigkeiten nieder, was mit der 
entsprechenden Anspruchshaltung einhergeht, »Behauptungen aufstellen 
[zu können], ohne auf Fragen oder Einwände antworten zu müssen« (Battaly 
2021: 60). Dies ist besonders problematisch im Falle unbewusst übernomme
ner Vorurteile und schädlichen Nichtwissens. Bildungseinrichtungen tragen 
im Hinblick auf die Entwicklung solcher epistemischen Laster eine besondere 
Verantwortung. Im Folgenden veranschaulichen wir diese Formen episte
mischer Sozialisierung und untersuchen, wie der türkische Bildungskontext 
möglicherweise epistemische Laster kultiviert, die sich unter anderem im 
Umgang mit Sachverhalten manifestieren, die Armenier:innen und andere 
nationale Minderheiten betreffen.19 

18 Bedingungen epistemischer Sozialisierung in den Blick zu nehmen, die bei Angehö
rigen strukturell privilegierter Gruppen möglicherweise epistemische Laster kultivie
ren, soll nicht suggerieren, dass individuelle Genozidleugnung immer auf epistemi

sche Lasterhaftigkeit zurückzuführen ist und Genozidleugner somit immer tadelns
wert sind. 

19 Es liegt auf der Hand, dass wir hier keine empirischen Aussagen über die tatsächliche 
Wirksamkeit solcher Bildungsinhalte treffen können. Die Wahrscheinlichkeit solcher 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007 - am 14.02.2026, 11:25:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Melanie Altanian, Imge Oranlı: The Racial Contract und der armenische Völkermord 121 

Nationalistische Schulbildung und die Kultivierung epistemischer Laster 

Bis heute sind Bildungsinhalte vom türkischen Staatsgründer Mustafa Kemal 
geprägt, der die Geschichte der armenisch-türkischen Beziehungen von ih
rer osmanischen Vergangenheit losgelöst hat, um seinen nationalen Unabhän
gigkeitskrieg und die fortgesetzte Türkisierung und Minderheitenverfolgung 
nach der Nationalstaatengründung zu rechtfertigen (Ulgen 2010; Ergin 2016: 
36). Dadurch förderte er bestimmte Einstellungen zu Themen im Zusammen
hang mit nationalen Minderheiten im Allgemeinen und dem armenischen Völ
kermord im Besonderen. So wurde in einem Forschungsprojekt »Förderung 
der Menschenrechte in Schulbüchern« (Çayır 2014; siehe auch Çayır 2015) fest
gestellt, dass im nationalen Bildungssystem immer noch dieselbe Mentalität 
verankert ist, die von der Türkischen Geschichtsthese der 1930er Jahre und dem 
Kemalismus der Zeit nach dem Militärputsch von 1980 beeinflusst ist. Diese 

stellt die Türkei […] als homogenes, monolinguales und monoreligiöses Land 
dar. Die zentrale Rolle der Bildung bei der Schaffung einer homogenen Na
tion wird beibehalten, und die Lehrpläne/Schulbücher, die diese Mentalität 
fördern, sind sowohl hinsichtlich der aktuellen Politik in der Türkei als auch 
dem intellektuellen Wissensstand des Landes nicht mehr zeitgemäß. (115) 

Die türkische Identität wird in diesen Schulbüchern essentialistisch, anachro
nistisch und überlegen dargestellt: »Das Hauptziel der Schulbücher besteht 
darin, die Überlegenheit der türkischen Identität und Kultur zu beweisen, 
und daher wird fast alles an historischem Wissen und Erfahrung als Werk 
der türkisch nationalen Kultur dargestellt« (116). Neben einem überschätzten 
nationalen Selbstwertgefühl vermitteln die Schulbücher auch eine Abwehr
haltung. Die türkische Kultur und Identität werden als ständig bedroht 
dargestellt und »sich vor Feinden in Acht zu nehmen, wird daher als eine der 
Pflichten moderner Staatsbürgerschaft dargestellt« (47). Am relevantesten 
für die Frage, wie das Bildungssystem zur Entwicklung epistemischer Laster 
beitragen kann, sind Vorstellungen von Türkischer Überlegenheit und die 
Konkretisierung der türkischen Identität durch Ausgrenzung, Bedrohung 

Effekte epistemischer Sozialisierung erhöht sich aber mit der systematischen Repeti
tion ähnlicher Einstellungen, Motive und Inhalte in allen Sphären der Gesellschaft. 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007 - am 14.02.2026, 11:25:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Charles Mills’ politische Philosophie 

und vermeintliche Feinde (was wiederum einen allgemein ängstlichen und 
defensiven Nationalcharakter kultiviert).20 

Dies ist bezeichnend für das, was laut Tanesini (2021: 98) ein Laster der 
Überlegenheit charakterisiert, nämlich überheblichen Stolz und ein überstei
gertes defensives (weil unsicheres) Selbstwertgefühl. Angenommen, dass dies 
auf epistemische Arroganz zutrifft, so führt sie mit hoher Wahrscheinlichkeit 
zu Abwehrreaktionen gegenüber Informationen, die als Bedrohung des eige
nen Selbstwertgefühls wahrgenommen werden – eines Selbstwertgefühls, das 
eng mit der eigenen rassifizierten Identität und der rekonstruierten Geschich
te, auf der sie gründet, verbunden ist. Das verdeutlicht, wie sich Engstirnigkeit 
und epistemische Arroganz gegenseitig verstärken. Der motivationale Kern 
der Engstirnigkeit ist von selbstschützender Natur. Individuen oder Gruppen 
versuchen, ihr Selbstbild bzw. ihren Selbstwert und ihre Weltanschauung zu 
schützen, wenn sie mit Informationen konfrontiert werden, die sie als Bedro
hung wahrnehmen. Die Wahrnehmung einer Bedrohung wird wiederum von 
mindestens zwei Faktoren beeinflusst: (1) einer verzerrten Vorstellung von 
sich selbst in Beziehung zu anderen und (2) einer verzerrten Interpretation 
bestimmter Fakten sozialer Realität. Wenn einem stets vermittelt wird, ande
ren zu misstrauen, sich ausschließlich auf die eigene Gruppe zu verlassen und 
ständig auf der Hut vor Feinden und Bedrohungen zu sein, so befördert dies 
entsprechende Abwehrhaltungen. Dies gilt insbesondere dann, wenn sozial 
anerkannte epistemische »Autoritäten für Experten-Nichtwissen« (Medina 
2013: 146) bestimmte Informationen als existenzielle Bedrohung darstellen. 
Hier nehmen Sachverhalte um die Armenier:innen und den Völkermord ei
ne besondere Rolle ein. In Handbüchern werden Lehrkräfte aufgefordert, 
das Thema »armenischer Behauptungen im Einklang mit dem Prinzip der 
Aktualität zu behandeln und zu erklären, dass diese Behauptungen nicht 
den historischen Tatsachen entsprechen« (Çayır 2014: 32). Akçam (2014) fasst 
die Darstellung der Armenier:innen und des Völkermords in Schulbüchern 
wie folgt zusammen: Das türkische Bildungssystem stellt Armenier:innen 
als Menschen dar, »die von Ausländern aufgehetzt werden, Staat und Land 
spalten wollen und Türken und Muslime ermordet haben«. Der Völkermord 
an den Armenier:innen wird als eine Lüge dargestellt, die zwecks dieser Spal
tung verbreitet wird »und als größte Bedrohung für die türkische nationale 
Sicherheit gilt«. 

20 Dies erinnert an unsere Diskussion zum mehrdeutigen Zustand türkischer gegenüber 
westeuropäischer Überlegenheitsvorstellungen auf S. 110. 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007 - am 14.02.2026, 11:25:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Melanie Altanian, Imge Oranlı: The Racial Contract und der armenische Völkermord 123 

Schlussbemerkung 

Die Leugnung des armenischen Völkermords ist notwendiger Bestandteil des 
»epistemologischen Vertrags« des Türkismus. Den Völkermord zu leugnen 
bedeutet, dem »Türkischen Herrschaftsvertrag« zuzustimmen. Es überrascht 
daher nicht, dass diejenigen, die den armenischen Völkermord anerkennen, 
als Bedrohung der angeblichen nationalen Einheit und Sicherheit gebrand
markt werden, da sie das »Türkentum« verraten. Wir stützen mit unserer Ana
lyse Tunç Aybak’s These, dass die Völkermordleugnung Teil des rassistischen 
Diskurses ist, der durch einen rassistischen Staat, d.h. die »diplomatische und 
geopolitische Staatsführung produziert und reproduziert wird, um die Kon
tinuität zwischen staatlicher Souveränität, kultureller/rassischer Identität, 
Geschichte und territorialem Raum als defensive Ideologie aufrechtzuer
halten« (2016: 126). Wohlgemerkt betrifft die dem Türkischen Rassenvertrag 
innewohnende Epistemologie des Nichtwissens alle Mitglieder der Gesell
schaft, aber nicht alle gleichermaßen. Sie vermag einen Unrechtsstaat auch 
dadurch zu reproduzieren, indem die Unterdrückten zu Handlungen ge
zwungen werden, die ihre Unterdrückung aufrechterhalten (Altanian 2024b: 
87–171). Die weiteren epistemisch schädlichen Dimensionen des Türkischen 
Rassenvertrags kommen also insbesondere dann zum Vorschein, wenn wir 
uns mit den Erkenntnissen von Völkermordüberlebenden und deren Nach
fahren befassen. Ein solcher Ansatz ist entscheidend, um die dysfunktionalen 
epistemischen Praktiken rund um den Völkermord zu identifizieren, die 
darauf abzielen, die epistemische Teilhabe der Betroffenen zu unterminieren 
und ihre epistemischen Errungenschaften zum Schweigen zu bringen. 

Literatur 

Adjemian, Boris/Nichanian, Mikaël (2018): »Rethinking the ›Hamidian mas
sacres‹: the issue of the precedent«, in: Études arméniennes contempo
raines 10, S. 19–29. 

Akçam, Taner (2014): »Textbooks and the Armenian Genocide in Turkey: Head
ing Towards 2015«, in: The Armenian Weekly, 04.12.2014, https://armenian 
weekly.com/2014/12/04/textbooks/. 

Akçam, Taner (2006): A Shameful Act: The Armenian Genocide and the Ques
tion of Turkish Responsibility, New York: Henry Holt and Company. 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007 - am 14.02.2026, 11:25:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://armenianweekly.com/2014/12/04/textbooks/
https://armenianweekly.com/2014/12/04/textbooks/
https://doi.org/10.14361/9783839401750-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://armenianweekly.com/2014/12/04/textbooks/
https://armenianweekly.com/2014/12/04/textbooks/


124 Charles Mills’ politische Philosophie 

Alcoff, Linda M. (2007): »Epistemologies of Ignorance: Three Types«, in: Nancy 
Tuana/Shannon Sullivan (Hg.), Race and Epistemologies of Ignorance, Al
bany, NY: State University of New York Press, S. 39–58. 

Alcoff, Linda M. (2006): Visible Identities: Race, Gender, and the Self, New York: 
Oxford University Press. 

Altanian, Melanie (2024a): »Rethinking the Right to Know and the Case for 
Restorative Epistemic Reparation«, in: Journal of Social Philosophy 55.4, 
S. 728–745. 

Altanian, Melanie (2024b): The Epistemic Injustice of Genocide Denialism, 
London/New York: Routledge. 

Astourian, Stephan H. (2021): »On the Genealogy of the Armenian-Turkish 
Conflict, Sultan Abdülhamid and the Armenian Massacres«, in: Stephan 
Astourian/Raymond Kévorkian (Hg.), Collective and State Violence in 
Turkey: The Construction of a National Identity from Empire to Nation- 
State, New York: Berghahn Books, S. 13–55. 

Astourian, Stephan H. (1999): »Modern Turkish Identity and the Armenian 
Genocide«, in: Richard G. Hovannisian (Hg.), Remembrance and Denial: 
The Case of the Armenian Genocide, Detroit: Wayne State University, S. 
23–49. 

Astourian, Stephan H. (1990): »The Armenian Genocide: An Interpretation«, in: 
The History Teacher 23.2, S. 111–160. 

Astourian, Stephan/Kévorkian, Raymond (Hg.) (2021): Collective and State Vi
olence in Turkey: The Construction of a National Identity from Empire to 
Nation-State, New York: Berghahn Books. 

Aybak, Tunç (2016): »Geopolitics of Denial: Turkish State’s ›Armenian Prob
lem‹«, in: Journal of Balkan and Near Eastern Studies 18.2, S. 125–144. 

Balint, Jennifer (2013): »The Ottoman State Special Military Tribunal for the 
Genocide of the Armenians: ›Doing Government Business‹«, in: Kevin J. 
Heller/Gerry Simpson (Hg.), The Hidden Histories of War Crimes Trials, 
Oxford: Oxford University Press, S. 77–100. 

Bardon, Adrian (2020): The Truth about Denial: Bias and Self-Deception in Sci
ence, Politics, and Religion, New York: Oxford University Press. 

Bassiouni, M. Cherif (2011): Crimes against humanity: Historical evolution and 
contemporary application, New York: Cambridge University Press. 

Battaly, Heather (2021): »Closed-Mindedness and Arrogance«, in: Alessandra 
Tanesini/Michael P. Lynch (Hg.), Polarization, Arrogance, and Dogmatism: 
Philosophical Perspectives, London: Routledge, S. 53–70. 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007 - am 14.02.2026, 11:25:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Melanie Altanian, Imge Oranlı: The Racial Contract und der armenische Völkermord 125 

Berkol, Nureddin Ali/Neset Ömer İrdelp/Aime Mouchet/Süreyâ Ali Kayacan/ 
Ismail Hakkı Çelebi (1926): Türk Irki ile Istanbul’da Yaşayan Diğer Irkların 
Mukâyesevi Tetkiki III: Tevsii (Vergleichende Analyse der türkischen Rasse 
und anderer in Istanbul lebender Rassen), in: Türk Antropoloji Mecmuası 
2 (Türkische Zeitschrift für Anthropologie 2) (März), S. 5–18. 

Bloxham, Donald (2005): The Great Game of Genocide: Imperialism, Nation
alism, and the Destruction of the Ottoman Armenians, New York: Oxford 
University Press. 

Çayır, Kenan (2014): Who Are We? – Identity, Citizenship and Rights in Turkey’s 
Textbooks, Istanbul: Tarih Vakfı. 

Çayır, Kenan (2015): »Citizenship, nationality and minorities in Turkey’s text
books: from politics of non-recognition to ›difference multiculturalism‹«, 
in: Comparative Education 51.4, S. 519–536. 

Ekmekçioğlu, Lerna (2016): Recovering Armenia: The Limits of Belonging in 
Post-Genocide Turkey, Palo Alto, CA: Stanford University Press. 

Ekmekçioğlu, Lerna (2015): »Scholarship on the Armenian Genocide as a gen
dered event and process«, in: New Perspectives on Turkey 53, S. 185–190. 

Ekmekçioğlu, Lerna (2013): »A Climate for Abduction, a Climate for Redemp
tion: The Politics of Inclusion during and after the Armenian Genocide«, 
in: Comparative Studies in Society and History 55.3, S. 522–553. 

Ergin, Murat (2016): »Is the Turk a White Man?« Race and Modernity in the 
Making of Turkish Identity, Leiden and Boston: Brill. 

Garibian, Sévane (2016): »On the Breaking of Consensus: The Perinçek Case, 
the Armenian Genocide and International Criminal Law«, in: Roland Moer
land/Hans Nelen/Jan Willems (Hg.), Denialism and Human Rights, Cam
bridge: Intersentia, S. 235–250. 

Garibian, Sévane (2010): »From the 1915 allied joint declaration to the 1920 
Treaty of Sèvres: back to an international criminal law in progress«, in: The 
Armenian Review 1–2, S. 87–102. 

Göçek, Fatma M. (2015): Denial of Violence: Ottoman Past, Turkish Present, 
and Collective Violence Against the Armenians, 1789–2009, New York: Ox
ford University Press. 

Hanioğlu, M. Şükrü (2013): »Turkism and the Young Turks (1889–1938)«, in: 
Hans-Lukas Kieser (Hg.), Turkey Beyond Nationalism: Towards Post-Na
tionalist Identities, New York: I.B. Tauris. 

Hanioğlu, M. Şükrü (2001): Preparation for a Revolution: The Young Turks 
1902–1908, New York: Oxford University Press. 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007 - am 14.02.2026, 11:25:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Charles Mills’ politische Philosophie 

Hanioğlu, M. Şükrü (1995): The Young Turks in Opposition, New York: Oxford 
University Press. 

Hovanissian, Richard G. (Hg.) (1999): Remembrance and Denial: The Case of 
The Armenian Genocide, Detroit: Wayne State University. 

Ihrig, Stefan (2016): Justifying Genocide: Germany and the Armenians from 
Bismarck to Hitler, Cambridge, MA: Harvard University Press. 

Ihrig, Stefan (2014): Atatürk in the Nazi Imagination, Cambridge, Mass. and 
London: Harvard University Press/Belknap Press. 

Kaiser, Hilmar (2020): »German Railway Investment in the Ottoman Empire: 
The Colonial Dimension«, in: Claus Schönig/Hatice Bayraktar/Ramazan 
Calik (Hg.), Türkisch-Deutsche Beziehungen: Perspektiven aus Vergan
genheit und Gegenwart, Berlin, Boston: De Gruyter, S. 154–170. 

Kaiser, Hilmar (2010): »Genocide at the Twilight of the Ottoman Empire«, in: 
Donald Bloxham/A. Dirk Moses (Hg.), The Oxford Handbook of Genocide 
Studies, Oxford: Oxford University Press, S. 365–385. 

Kaiser, Hilmar (2006): »Armenian Property, Ottoman Law and Nationality Poli
cies During the Armenian Genocide, 1915–1916«, in: Olaf Farschid/Manfred 
Kropp/Stephan Dähne (Hg.), The First World War as Remembered in 
the Countries of the Eastern Mediterranean, Beiruter Texte und Studien, 
Würzburg: Ergon Verlag, S. 49–71. 

Kaiser, Hilmar (2005): »Die deutsche Diplomatie und der armenische Völker
mord«, in: Fikret Adanir/Bernd Bonwetsch (Hg.), Osmanismus, Nationa
lismus, und der Kaukasus. Muslime und Christen, Türken und Armenier 
im 19. und 20. Jahrhundert (Kaukasusstudien, Bd. 9), Wiesbaden: Reichert 
Verlag. 

Kaiser, Hilmar (1998): Imperialism, Racism, and Development Theories: The 
Construction of a Dominant Paradigm on Ottoman Armenians, Ann Arbor: 
Gomidas Institute. 

Kayagil, Ayşegül (2021): »Yok Ama Var: Türkiye’de Irk, Irkçılık, Köleciliğin Ha
yaletleri« (Es gibt sie nicht, und doch sind sie da: Die Geister von Ras
se, Rassismus und Sklaverei in der Türkei), in: Imge Oranlı/Şeyda Öztürk 
(Hg.), Cogito, Irkçılığı Görmek (Rassismus erkennen), Vol. 101, Istanbul: 
Yapı Kredi, S. 81–92. 

Kévorkian, Raymond (2021): »On Collective Responsibility in the Extermina
tion of Ottoman Armenians«, in: Stephan Astourian/Reymond Kévorkian 
(Hg.), Collective and State Violence in Turkey: The Construction of a Na
tional Identity from Empire to Nation-State, New York: Berghahn Books, 
S. 122–146. 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007 - am 14.02.2026, 11:25:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Melanie Altanian, Imge Oranlı: The Racial Contract und der armenische Völkermord 127 

Kévorkian, Raymond (2011): The Armenian Genocide: A Complete History, New 
York: I.B. Tauris. 

Kieser, Hans-Lukas/Öktem, Kerem/Reinkowski, Maurus (Hg.) (2015): World 
War I and the End of the Ottomans: From the Balkan Wars to the Arme
nian Genocide, London: I.B. Tauris. 

Korkmaz, Ayşenur (2021): »The Hamidian Massacres: Gendered Violence, 
Biopolitics and National Honour«, in: Stephan Astourian/Raymond 
Kévorkian (Hg.), Collective and State Violence in Turkey: The Construction 
of a National Identity from Empire to Nation-State, New York and Oxford: 
Berghahn Books, S. 97–121. 

Kushner, David (1977): The Rise of Turkish Nationalism 1876–1908, London: 
Frank Cass. 

Maksudyan, Nazan (2023): »Racial anthropology in Turkey and transnational 
entanglements in the making of scientific knowledge: Seniha Tunakan’s 
academic trajectory, 1930s–1970s«, in: History of the Human Sciences 36.2, 
S. 1–24. 

Maksudyan, Nazan (2021): »Türkiye’de Irkçılığın ›Bilimsel‹ Temelleri, Türklüğü 
Ölçmek ve Cumhuriyet Tarihçiliğinin Türkiye Tarihindeki Irkçılığı İnkâr 
Saplantısı« (Die »wissenschaftlichen« Grundlagen des Rassismus in der 
Türkei, die Vermessung des Türkentums und die Obsession der republi
kanischen Geschichtsschreibung mit der Leugnung von Rassismus in der 
türkischen Geschichte), in: Imge Oranlı/Şeyda Öztürk (Hg.), Cogito, Irk
çılığı Görmek (Rassismus erkennen) 101, Istanbul: Yapı Kredi, S. 195–209. 

Maksudyan, Nazan (2005): »The Turkish Review of Anthropology and the Racist 
Face of Turkish Nationalism«, in: Cultural Dynamics 17.3, S. 291–322. 

Mardin, Şerif (2019): Jöntürklerin Siyasi Fikirleri, 1895–1908 (Die politischen 
Ideen der Jungtürken, 1895–1908), Istanbul: İletişim Verlag. 

Medina, José (2013): The Epistemology of Resistance: Gender and Racial Op
pression, Epistemic Injustice, and Resistant Imaginations, Oxford: Oxford 
University Press. 

Mills, Charles (2022): Der Racial Contract. Aus dem Englischen von Jürgen 
Schröder. Frankfurt/New York: Campus Verlag. 

Mills, Charles (2007): »White Ignorance«, in: Shannon Sullivan/Nancy Tuana 
(Hg.), Race and Epistemologies of Ignorance, Albany: State University of 
New York Press, S. 13–38. 

Mills, Charles (1997): The Racial Contract. Ithaca, NY: Cornell University Press. 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007 - am 14.02.2026, 11:25:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Charles Mills’ politische Philosophie 

Mills, Charles (1988): »Alternative Epistemologies«, in: Social Theory and Prac
tice 14.3 (Special Issue: Marxism-Feminism: Powers of Theory/Theories of 
Power), S. 237–263. 

Oranlı, Imge (2021): »Epistemic Injustice from Afar: Rethinking the Denial of 
Armenian Genocide«, in: Social Epistemology 35.2, S. 120–132. 

Seckinelgin, Hakan (2023): »Institutional denialism as public policy: using 
films as a tool to deny the Armenian genocide in Turkey«, in: Ethnic and 
Racial Studies 46.12, S. 2677–2697. 

Şeker, Nesim (2013): »Forced Population Movements in the Ottoman Empire 
and the Early Turkish Republic: An Attempt at Reassessment through De
mographic Engineering«, in: European Journal of Turkish Studies [On
line], 16. 

Smith, Roger W. (2014): »Genocide Denial and Prevention«, in: Genocide Stud
ies International 8.1, S. 102–109. 

Tanesini, Alessandra (2021): The Mismeasure of the Self, Oxford: Oxford Uni
versity Press. 

Thatcher, Alexander (2023): »Baku QAnon: The New High Armenophobia«, in: 
EVN Report, 23.10.2023, https://evnreport.com/politics/baku-qanon-the- 
new-high-armenophobia/. 

Theriault, Henry C. (2009): »Genocide, Denial, and Domination: Armenian- 
Turkish Relations from Conflict Resolution to Just Transformation«, in: 
Journal of African Conflicts and Peace Studies 1.2, S.82-96. 

Torosian, Bedros (2021): »Ottoman Armenian Racialization in an American 
Space (1908–1914)«, in: Mashriq & Mahjar: Journal of Middle East and 
North African Migration Studies 8.2, S. 31–59. 

Ulgen, Fatma (2010): »Reading Mustafa Kemal Atatürk on the Armenian Geno
cide of 1915«, in: Patterns of Prejudice 44.4, S. 369–391. 

Üngör, Uğur Ümit (2011): The Making of Modern Turkey: Nation and State in 
Eastern Anatolia 1913–1950, New York: Oxford University Press. 

Ünlü, Barış (2018): Türklük Sözleşmesi: Oluşumu, İşleyişi ve Krizi (Der Tür
kentumsvertrag: Seine Entstehung, Funktionsweise und Krise), Ankara: 
Dipnot Verlag. 

Zürcher, Erik-Jan (1993): Turkey: A Modern History, New York: I.B. Tauris. 

Melanie Altanian ist Assistenzprofessorin für Epistemology and Theory of 
Science an der Universität Freiburg. Ihre Forschungsschwerpunkte sind in 
den Bereichen Politische Erkenntnistheorie, Moralphilosophie und Sozial

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007 - am 14.02.2026, 11:25:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://evnreport.com/politics/baku-qanon-the-new-high-armenophobia/
https://evnreport.com/politics/baku-qanon-the-new-high-armenophobia/
https://doi.org/10.14361/9783839401750-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://evnreport.com/politics/baku-qanon-the-new-high-armenophobia/
https://evnreport.com/politics/baku-qanon-the-new-high-armenophobia/


Melanie Altanian, Imge Oranlı: The Racial Contract und der armenische Völkermord 129 

philosophie. Zu ihren jüngsten Veröffentlichungen gehören die Monographie 
»The Epistemic Injustice of Genocide Denialism« (Routledge, Open Access) 
und »Rethinking the Right to Know and the Case for Restorative Epistemic 
Reparation« (Journal of Social Philosophy, Open Access). 

Imge Oranlı ist Assistenzprofessorin für Philosophie an der Arizona State 
University. Der Großteil ihrer Arbeit befasst sich mit kritischen philosophi
schen Perspektiven in der kontinentalen Tradition. Zudem beschäftigen sich 
ihre bisherigen Publikationen mit epistemischer Ungerechtigkeit, philosophy 
of race, feministischer Ethik, postkolonialer Theorie und Theorien der Gewalt. 
Demnächst erscheint ihr Buch »Shifting Paradigms of Evil in Philosophy: 
Reading the Armenian Genocide with the Shoah« bei Routledge. 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007 - am 14.02.2026, 11:25:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839401750-007 - am 14.02.2026, 11:25:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

