
Antonia Platten/Elmar G. M. Weitekamp

Der Mensch ist ein gesellschaftliches Produkt

Der Umgang mit begangenem Unrecht
aus wissenssoziologischer Perspektive

Abstract

Das staatliche Strafen, einhergehend mit einem gesellschaftlichen Strafbedürfnis, ist in
vielen Teilen der Welt die gängige Antwort auf die Frage, wie wir als Gesellschaft mit
begangenem Unrecht umgehen sollten. Dass das Strafen in diesem Zusammenhang
nicht selbstverständlich ist, zeigt sich schon in der Beachtung anderer Möglichkeiten:
Eine Alternative bilden Verfahren der Restorative Justice, die auf eine Wiedergutma-
chung von begangenem Unrecht zielen. Der Beitrag behandelt den Umgang mit began-
genem Unrecht, im Anschluss an Peter L. Berger und Thomas Luckmann, aus wissens-
soziologischer Perspektive: Es wird aufgezeigt, dass das Strafen, ebenso wie das dem-
entsprechende Strafbedürfnis, gesellschaftlich konstruiertes Wissen darüber sind, wie
mit begangenem Unrecht verfahren werden soll. Als solches ist beides nicht zwingend
– und nicht nur das; Strafe und Strafbedürfnis stehen auch in Konflikt zu einem ande-
ren, ebenfalls sozial konstruierten Wissen: Dem Bedürfnis nach Wiedergutmachung.
Schlagwörter: Restorative Justice, Strafrecht, Wissenssoziologie, Kriminalitätsfurcht,
Strafbedürfnis

Man is a social product
Dealing with injustices from the perspective of a sociology of knowledge

Abstract

Punishment by the state in combination with the societal demand for punishment is in a
lot of parts of the world the usual answer on how to deal with injustices. That punish-
ment is not the only answer in this context shows a look at other options. An alternative
are measures of restorative justice, which are based on arrangements of restitution for
the deeds. This contribution addresses the dealing with injustices, based on Peter L. Ber-
ger and Thomas Luckmann, from the perspective of a sociology of knowledge. We show
that punishment in combination with the demand for it are societally constructed
knowledge on how to deal with crime and deviance. However, this is not a necessity –

DOI: 10.5771/0934-9200-2016-2-209

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2016-2-209 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 20:09:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2016-2-209


and not only that; punishment and the demand for it conflict with another societally
constructed knowledge: the demand for restitution.
Keywords: Restorative Justice, Retributive Justice, Sociology of Knowledge, Fear of cri-
me, Demand for punishment

Einleitung

„Wie sollten wir als Gesellschaft auf Unrecht antworten?“ (Zehr 2010: 9). Die in einem
großen Teil der Welt gängige Antwort auf diese Frage lautet wohl, dem westlichen
Rechtssystem entsprechend: Mit Strafe (vgl. ebd.). Dementsprechend scheint es auch
so etwas wie ein „Strafbedürfnis“ zu geben (vgl. Steinert 1980: 302): In unserem Alltag
begegnet es uns als Ausdruck der Empörung über miterlebte und, insbesondere, über
medial vermittelte, d.h. abstrakte Abweichungen (vgl. ebd.: 323). Typischerweise wird
diese Entrüstung in Sätzen wie „So jemand gehört eingesperrt“ (ebd.) oder auch „So
jemand gehört […] aufgehängt“ (ebd.) geäußert. Doch woher kommt dieses „Strafbe-
dürfnis“?

Das (staatliche) Strafen als Umgang mit begangenem Unrecht ist „nicht selbstver-
ständlich, ‚natürlich‘ oder in rein innerpsychischen Verknotungen begründet“ (Steinert
1980: 329). Dies wird deutlich, wenn man bedenkt, dass es auch andere Formen zum
Umgang mit begangenem Unrecht gibt: Eine Alternative zum (staatlichen) Strafen als
dem Konzept der Retributive Justice entsprechend, bilden Verfahren der Restorative
Justice, die auf die Wiedergutmachung von begangenem Unrecht zielen (vgl. Parmen-
tier/Weitekamp 2011: 141ff.; Zehr 2010: 31).1 Betrachtet man diese verschiedenen For-
men des Umgangs mit begangenem Unrecht aus soziologischer – genauer: aus wissens-
soziologischer Perspektive2 – zeigt sich, dass beide Verfahrensweisen ein gesellschaft-
lich konstruiertes Wissen darüber bereitstellen, wie auf Unrecht geantwortet werden
soll: Nach der Konzeption der Retributive Justice mit Strafe, nach der der Restorative
Justice mit Wiedergutmachung. Aus dieser (wissenssoziologischen) Perspektive lässt
sich auch das „Strafbedürfnis“, welches an das Wissen um die Strafe als angemessene
Antwort auf die Frage nach dem Umgang mit begangenem Unrecht gebunden ist, als
gesellschaftlich konstruiertes „Bedürfnis“ bzw. Wissen erklären. Kurz gesagt: „Der
Mensch ist ein gesellschaftliches Produkt“ (Berger/Luckmann 2010: 65).

Bevor wir diese These genauer erläutern, werden zunächst die Konzepte der Retri-
butive Justice und der Restorative Justice genauer dargelegt (Kapitel B). Anschließend

A.

1 Man könnte die Begriffe der Retributive Justice und der Restorative Justice auch ins Deutsche
übersetzen; Zehr (2010: 31) wählt für letzteren die Bezeichnung „Restaurative Gerechtigkeit“,
ersteren bezeichnet er als „Strafrecht“. Man könnte sie auch als „Wiedergutmachende/Wieder-
herstellende Gerechtigkeit“ (Restorative Justice) bzw. als „Ausgleichende/Vergeltende Ge-
rechtigkeit“ (Retributive Justice) bezeichnen. Aufgrund der vielen Übersetzungsmöglichkei-
ten werden wir bei den englischen Begriffen der Retributive Justice und der Restorative Justice
bleiben.

2 Wir stützen uns in dieser Arbeit auf die „Theorie der Wissenssoziologie“ von Peter L. Berger
und Thomas Luckmann: „Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit“ (2010 [1966]).

210 Antonia Platten/Elmar G. M. Weitekamp · Der Mensch ist ein gesellschaftliches Produkt 

THEMEN

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2016-2-209 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 20:09:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2016-2-209


werden wir, mittels der Theorie der Wissenssoziologie von Peter L. Berger und
Thomas Luckmann (2010 [1966]), die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit
erläutern – angewandt auf das (staatliche) Strafen und das damit verbundene (gesell-
schaftliche) „Strafbedürfnis“ (Kapitel C). Abschließend wird – ebenfalls aus wissensso-
ziologischer Perspektive – noch einmal auf die Wiedergutmachung als alternative Ant-
wort auf die Frage, wie mit begangenem Unrecht umgegangen werden soll, Bezug ge-
nommen und nach dem Verhältnis des Wissens um Strafe und Wiedergutmachung ge-
fragt. Denn, so unsere abschließende These: Es gibt auch ein (gesellschaftlich konstru-
iertes) „Wiedergutmachungsbedürfnis“, das in Konflikt zur (staatlichen) Strafe steht
(Kapitel D).

Zum Umgang mit begangenem Unrecht

Was heute in vielen Teilen der Welt nicht nur verbreitet ist, sondern auch den Anschein
der ‚Normalität‘ erweckt – das (staatliche) Strafen als Reaktion auf begangenes Un-
recht – ist gar nicht so selbstverständlich, wie es oft scheint: Das Konzept der Restora-
tive Justice bildet im Vergleich zum (staatlichen) Strafen als dem Konzept der Retribu-
tive Justice zugehörig, die „‚ursprünglichere‘ Form“ (Steinert 1980: 329) des Umgangs
mit begangenem Unrecht. Wenngleich sich die moderne Theorie dieses Konzeptes erst
in den 1970er Jahren entwickelte, ist die Idee der Wiedergutmachung keineswegs neu –
sie gründet in uralten kulturellen und religiösen Traditionen (vgl. Zehr 2010: 18f.) und
ist „so alt wie die Menschheitsgeschichte“ selbst (ebd.: 19). Das Konzept der Retributi-
ve Justice setzte sich erst zum Ende des 12. Jahrhunderts gegenüber anderen Formen
der Konfliktbewältigung als dominantes Konzept durch (vgl. Steinert 1980: 329; Weite-
kamp 1999: 89).

Retributive Justice – Das (staatliche) Strafen

Nach dem Konzept der Retributive Justice ist das (staatliche) Strafen – d.h. „mit Ab-
sicht Übel zufügen“3 – die angemessene Art und Weise, auf begangenes Unrecht zu re-
agieren, denn „those who commit offences deserve punishment, it is claimed“
(Ashworth 1997: 1096-7; zit. nach Parmentier/Weitekamp 2011: 143). Begangenes Un-
recht stellt in diesem Zusammenhang die Verletzung von staatlichen Gesetzen, von
strafrechtlichen Normen dar. Der durch die Rechtsverletzung entstandene Konflikt
besteht in dieser Konzeption zwischen Täter und Staat. Böhm (1996: 264) bezeichnet
die Strafe auch als den „staatliche[n] ‚Gegenschlag‘ gegen den verbrecherischen ‚Erst-
schlag‘ des Übeltäters“. Um Gerechtigkeit in Folge des Rechtsbruchs wiederherzustel-
len, ist es Aufgabe des Staates, den Täter (in angemessener Weise) zu bestrafen (vgl.
Zehr 2010: 31). Was als (angemessene) Strafe in Frage kommt, ist – ebenso wie die

B.

I.

3 Quelle: http://www.bpb.de/izpb/7740/vom-sinn-und-zweck-des-strafens?p=all.

211Antonia Platten/Elmar G. M. Weitekamp · Der Mensch ist ein gesellschaftliches Produkt 211

NK 28. Jg. 2/2016

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2016-2-209 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 20:09:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2016-2-209


Handlungen, die unter Strafe gestellt werden4 – in verschiedenen Gesellschaften unter-
schiedlich. Im deutschen Strafrecht meint Strafen „die Verhängung einer Sanktion,
durch die dem Täter bewusst ein Nachteil (meist eine Freiheits- oder Vermögensein-
buße) zugefügt wird“ (StGB: IX; Hervorh. i. Orig.).

Das (staatliche) Strafen kann auf unterschiedliche Art und Weise, d.h. mittels ver-
schiedener Straftheorien – „Gedankenkomplexe zur normativen Begründung staatli-
chen Strafens“ (Hermann 1992: 516) – legitimiert werden. Straftheorien lassen sich in
absolute und relative Theorien aufteilen: Erstere sehen die Rechtfertigung von Strafe in
der Tat selbst begründet, letztere in ihrem Zweck (vgl. ebd.). Nach den absoluten Straf-
theorien, wie sie von Immanuel Kant und Georg Wilhelm Friedrich Hegel begründet
wurden, ist Strafe also gerechtfertigt, weil eine Straftat begangen wurde (vgl. ebd.:
516ff.). Relative Straftheorien, auch als „Strafzwecktheorien“ (ebd.: 516; Hervorh. i.
Orig.) bezeichnet, rechtfertigen Strafe durch ihren (auf die Zukunft gerichteten) Zweck
– „dieser besteht grundsätzlich in der Verhinderung weiterer Rechtsbrüche“ (ebd.).

Strafzwecktheorien lassen sich dahingehend differenzieren, dass sie erstens entweder
auf Spezial- oder Generalprävention zielen und zweitens hinsichtlich ihres Mittels
(zum Zweck), das in Zwang oder Erziehung bestehen kann (vgl. Hermann 1996: 520).
Die Spezialprävention, insbesondere mit dem Namen Franz von Liszt verbunden,
meint die „Einwirkung auf den Täter mit dem Ziel […], ihn von der Begehung weiterer
Straftaten abzuhalten“ (ebd.: 524). Sie umfasst sowohl einen Abschreckungs-, als auch
einen Resozialisierungs- bzw. Erziehungsgedanken (vgl. ebd.: 521, 524). Hinsichtlich
der Generalprävention, die sich auf die Allgemeinheit richtet, kann zwischen positiver
und negativer Generalprävention unterschieden werden: Die positive Generalpräventi-
on – klassischer Vertreter dieser Form der Prävention ist Émile Durkheim – meint die
(gesellschaftliche) Integration von Individuen und die damit verbundene Verinnerli-
chung von Normen. Die negative Generalprävention – von Johann Anselm Feuerbach
begründet – zielt auf die Abschreckung der Allgemeinheit (vgl. ebd.: 520ff.). Dieser
den relativen Straftheorien angehörige präventive Gedanke liegt, in Form der Spezial-
und der Generalprävention, auch dem deutschen Strafrecht zugrunde: Die Strafe
„kann den Täter selbst wie auch andere Menschen davon abhalten, in Zukunft ähnliche
Taten zu begehen“ (StGB: IX).

Restorative Justice – Das Wiedergutmachen

Restorative Justice „zielt auf Wiedergutmachung“ (Zehr 2010: 39). Das Konzept der
Restorative Justice „gründet sich auf ein altes, dem gesunden Menschenverstand ent-
sprechendes Verständnis von Rechtsbruch“ (ebd.: 29). Begangenes Unrecht wird in
diesem Zusammenhang nicht als Verletzung von staatlichen Gesetzen verstanden, son-
dern als Verletzung von Menschen und ihren Beziehungen zueinander (vgl. ebd.: 31).
Der dadurch entstandene Konflikt besteht dementsprechend auch nicht zwischen Tä-

II.

4 Kerner (1996: 38) schreibt in diesem Zusammenhang: „Kriminalität gibt es nicht. […] Die ein-
zig gemeinsame Ursache aller Verbrechen ist das Gesetz“.

212 Antonia Platten/Elmar G. M. Weitekamp · Der Mensch ist ein gesellschaftliches Produkt 

THEMEN

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2016-2-209 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 20:09:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2016-2-209


ter und Staat, sondern ist als solcher sowohl zwischen Täter und Opfer vorhanden, als
auch in einer Gemeinschaft (vgl. ebd.: 29f.). „Verbrechen bedeuten beschädigte Bezie-
hungen“5 (ebd.: 30) und ziehen die Verantwortlichkeit des Täters nach sich, den ent-
standenen Schaden wiedergutzumachen. Doch „[g]anz grundsätzlich schließt diese
Sicht des Rechtsbruchs das Anliegen ein, dass alle Beteiligten Heilung erfahren – das
Opfer, aber auch der Täter und die ganze Gemeinschaft“ (ebd.: 30; Hervorh. d. Verf.).
Die Wiederherstellung von Gerechtigkeit ist demgemäß an Täter, Opfer und (mögli-
cherweise) auch Mitglieder beider Gemeinschaften gebunden. Diese Gemeinschaften
sind häufig „Mikrogemeinschaften“ (ebd.: 38), die aus denjenigen Menschen bestehen,
die zum engen sozialen Umfeld von Opfer und Täter gehören (vgl. ebd.: 38f.). Der
Fokus der Restorative Justice liegt jedoch auf den Bedürfnissen der Opfer und der Ver-
antwortung der Täter, den durch begangenes Unrecht entstandenen Schaden wieder-
gutzumachen. Das Konzept der Restorative Justice legt demnach das Augenmerk auf
das, was im Konzept der Retributive Justice aus dem Blick gerät: Die eigentlichen Op-
fer begangenen Unrechts (vgl. ebd.: 31f.). In erster Linie geht es im Konzept der Retri-
butive Justice darum, „dass Täter bekommen, was sie verdienen“ (ebd.: 33; Hervorh. d.
Verf.). Und: „Verbrechen werden definiert als gegen den Staat gerichtet, weshalb der
Staat den Platz der Opfer einnimmt“ (ebd.: 21).

Was bedeutet nun die ‚Wiedergutmachung‘ von entstandenem Schaden? Denn
„[o]ffensichtlich ist das etwa in Mordfällen gar nicht möglich“ (Zehr 2010: 39). Eine
Wiedergutmachung kann sowohl konkret sein als auch symbolisch erfolgen, bspw.
durch die Übernahme von Verantwortung oder auch durch eine Entschuldigung. Bei
der Idee der Wiedergutmachung geht es darum, dass der Täter alles ihm Mögliche un-
ternimmt, um die verursachte Verletzung wieder in Ordnung zu bringen (vgl. ebd.).
Vergebung oder Versöhnung sind zwar nicht das primäre Ziel der Restorative Justice,
ausgeschlossen wird beides aber nicht (vgl. ebd.: 15).

Unter das Konzept der Restorative Justice fallen eine Vielzahl von (oftmals kulturell
bedingten) Verfahren und Maßnahmen (vgl. Zehr 2010: 11) – dementsprechend gibt es
auch „kein reines oder ideales Modell, das einfach in jeder Gesellschaft eingeführt wer-
den kann“ (ebd.: 17). Gemeinsam ist unterschiedlichen Praktiken der Restorative Justi-
ce, dass sie alle „irgendeine Form der Begegnung, vorzugsweise im persönlichen Ge-
spräch“ (ebd.: 60) zwischen Täter und Opfer (und eventuell der Gemeinschaften) be-
inhalten. Wird ein solches nicht gewollt, können z.B. Vertreter eingesetzt werden –
auch Briefe oder Videos können ein persönliches Treffen ersetzen. Geleitet werden sol-
che Begegnungen (welcher Art auch immer) von Moderatoren. Das Ziel besteht darin,
dass Täter und Opfer (eventuell unter der Beteiligung deren Gemeinschaften) gemein-
sam eine Wiedergutmachung erarbeiten (vgl. ebd.: 59f.). Innerhalb des deutschen Straf-
rechts bildet der „Täter-Opfer-Ausgleich“ (§ 46a StGB) als „Schadenswiedergutma-
chung“ ein Element der Restorative Justice: Wird eine Wiedergutmachung der Tat we-
nigstens ernsthaft erstrebt, kann in bestimmten Fällen die Strafe gemildert, oder sogar

5 Verletzte Beziehungen sind, so Zehr (2010: 30), nicht nur das Ergebnis von begangenem Un-
recht, sondern auch dessen Ursache.

213Antonia Platten/Elmar G. M. Weitekamp · Der Mensch ist ein gesellschaftliches Produkt 213

NK 28. Jg. 2/2016

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2016-2-209 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 20:09:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2016-2-209


ganz von ihr abgesehen werden. Beim „Täter-Opfer-Ausgleich“ werden in der Regel
getrennte Vorgespräche mit beiden Parteien geführt, bevor es zu einem gemeinsamen
Gespräch, in dem die Art der Wiedergutmachung ausgehandelt wird, kommt. Das Er-
gebnis wird in einer schriftlichen Vereinbarung festgehalten, die anschließend der Jus-
tiz vorgelegt wird – diese entscheidet dann über die Einstellung des Strafverfahrens
oder die Strafminderung.6

Wenngleich die Konzepte der Retributive Justice und der Restorative Justice unter-
schiedliche Antworten auf die Frage liefern, wie mit begangenem Unrecht umgegangen
werden soll, schließen sie sich, wie z.B. das deutsche Strafrecht zeigt, nicht gegenseitig
aus. Dennoch: Die Norm ist das Konzept der Restorative Justice (noch) nicht (vgl.
Zehr 2010: 76f.).

Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit

„Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit“ (Berger/Luckmann 2010) ist
„[e]ine Theorie der Wissenssoziologie“ (ebd.). Dieser Zusammenhang lässt sich auch
so ausdrücken: Wirklichkeit wird gesellschaftlich konstruiert – und zwar durch Wis-
sen. Genauer: Durch Institutionen, die das (gesellschaftliche) Wissen darüber darstel-
len, wie man in einer bestimmten Gesellschaft denkt oder handelt.7 Dieses Wissen und
die durch eben dieses entstehende Wirklichkeit ist allen Mitgliedern einer Gesellschaft
gemeinsam (vgl. Abels 2009: 19, 126).

Die Konzepte der Retributive Justice und der Restorative Justice bieten jeweils spe-
zifische Antworten auf die Frage, wie mit begangenem Unrecht umgegangen werden
soll – die Strafe bei ersterem, die Wiedergutmachung bei letzterem. Im Sinne der Theo-
rie der Wissenssoziologie von Berger/Luckmann stellen beide Verfahrensweisen, so-
wohl das (staatliche) Strafen als auch das Wiedergutmachen, Institutionen dar: Sie sind
jeweils (gesellschaftliches) Wissen darüber, wie mit begangenem Unrecht umgegangen
und Gerechtigkeit wiederhergestellt werden soll. Eines sei hier noch angemerkt: Die
Wissenssoziologie Berger/Luckmanns legt ihr Hauptaugenmerk nicht auf theoretisches
Wissen – und solches stellen die Konzepte der Retributive Justice und der Restorative
Justice dar – sondern auf Alltagswissen: Auf das, „was ‚jedermann‘ in seinem alltägli-
chen, nicht- oder vortheoretischen Leben ‚weiß‘“ (Berger/Luckmann 2010: 16). Es
geht also „um das, wovon wir zu wissen meinen, dass alle darüber in der gleichen Wei-
se verfügen“ (Abels 2009: 23; Hervorh. i. Orig.). In diesem Sinne interessieren auch uns
in dieser Arbeit die Konzepte der Retributive Justice und der Restorative Justice vor-
rangig nicht als solche, d.h. als theoretische Konzepte, sondern so, wie sie sich für ‚je-

C.

6 Quelle: http://taeter-opfer-ausgleich.de/erkl%C3%A4rt.
7 Auch Normen wie „Du sollst nicht töten“ stellen aus wissenssoziologischer Perspektive Insti-

tutionen dar; sie stellen ein (gesellschaftliches) Wissen darüber bereit, wie man in einer be-
stimmten Gesellschaft handeln soll – oder genauer: wie man nicht handeln soll (vgl. Berger/
Luckmann 2010: 59).

214 Antonia Platten/Elmar G. M. Weitekamp · Der Mensch ist ein gesellschaftliches Produkt 

THEMEN

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2016-2-209 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 20:09:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2016-2-209


dermann‘ im Alltag darstellen: Als das Wissen darüber, wie mit jemanden, der Unrecht
begangen hat, verfahren werden soll – denn das wissen wir alle.

Wie aber entsteht ein solches Wissen bzw. eine solche Institution? Institutionalisie-
rungsprozesse finden in den Phasen der Externalisierung, der Objektivation und der
Internalisierung statt (vgl. Berger/Luckmann 2010: 65). Im Folgenden werden wir die
verschiedenen Phasen der Institutionalisierung – bezogen auf die Institution des (staat-
lichen) Strafens – darstellen, die sich auch folgendermaßen formulieren lassen:

„Gesellschaft ist ein menschliches Produkt.
Gesellschaft ist eine objektive Wirklichkeit.
Der Mensch ist ein gesellschaftliches Produkt“
(ebd.).

Externalisierung – Gesellschaft ist ein menschliches Produkt

Im Anschluss an Arnold Gehlen gehen Berger/Luckmann (2010: 51) von der biolo-
gisch gegebenen „Weltoffenheit“ und der „Bildbarkeit des Instinktapparates“ des Men-
schen aus: Im Gegensatz zu anderen höheren Säugetieren muss sich der Mensch eine
feste Umwelt selbst erschaffen, er muss seine Triebe selbst ausrichten. Eine solche feste
Umwelt schafft sich der Mensch (neben der natürlichen Umwelt) als gesellschaftliche
Umwelt (vgl. ebd.: 50f.). Diese biologischen Voraussetzungen des Menschen sind die
notwendigen Bedingungen für das Entstehen einer sozialen Ordnung, bestimmen aber
nicht deren Gestalt (vgl. ebd.: 56). Wie also erschafft sich der Mensch eine soziale Um-
welt?

„Die allgemeinste Antwort wäre, daß Gesellschaftsordnung ein Produkt des Men-
schen ist, oder genauer: eine ständige menschliche Produktion. Der Mensch produziert
sie im Verlauf seiner unaufhörlichen Externalisierung“ (Berger/Luckmann 2010: 55).
Externalisierung meint die Entäußerung von subjektiv gemeintem Sinn in (materiellen
und ideellen) menschlichen Produkten (vgl. Abels 2009: 84; Berger/Luckmann 2010:
20, 64f.). „Alles menschliche Tun ist dem Gesetz der Gewöhnung unterworfen“ (Ber-
ger/Luckmann 2010: 56). Stellt eine Handlung eine erfolgreiche Lösung für ein Prob-
lem dar, ist die Wahrscheinlichkeit groß, dass diese Handlung auch in zukünftigen,
gleichen oder ähnlichen Situationen wiederholt wird. Die Handlung wird so zur Ge-
wohnheit, sie wird habitualisiert. Die Habitualisierung von Handlungen sorgt für
Handlungsentlastung: Wir müssen nicht in jeder Situation aufs Neue erfolgreiche
Handlungsmöglichkeiten finden, sondern können routiniert auf bewährte zurückgrei-
fen (vgl. ebd.: 56f.). Solange eine solche habitualisierte Handlung das Wissen eines Ein-
zelnen bleibt, ist sie individuelles Wissen – und damit (noch) keine Institution (vgl.
Abels 2009: 77f.).

„Institutionalisierung findet statt, sobald habitualisierte Handlungen durch Typen
von Handelnden reziprok typisiert werden. Jede Typisierung, die auf diese Weise vor-
genommen wird, ist eine Institution. Für ihr Zustandekommen wichtig sind die Rezi-

I.

215Antonia Platten/Elmar G. M. Weitekamp · Der Mensch ist ein gesellschaftliches Produkt 215

NK 28. Jg. 2/2016

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2016-2-209 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 20:09:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2016-2-209


prozität der Typisierung und die Typik nicht nur der Akte, sondern auch der Akteu-
re“ (Berger/Luckmann 2010: 58).

Von einer Institution lässt sich folglich erst dann sprechen, wenn sie von mehreren
(d.h. mindestens zwei) Akteuren hervorgebracht wird und sich dementsprechend nicht
als individuelles, sondern als kollektives bzw. gesellschaftliches Wissen etabliert (vgl.
Abels 2009: 78f.; Berger/Luckmann 2010: 58f.). Den Übergang von einer habitualisier-
ten Handlung zu ihrer Institutionalisierung stellt eine zweifache (reziproke) Typisie-
rung dar: Die Handelnden müssen sich (wechselseitig) sowohl als Typen von Handeln-
den wahrnehmen als auch die Handlung als typische Handlung begreifen (vgl. Berger/
Luckmann 2010: 58). Einfacher ausgedrückt: „Die Institution […] macht aus individu-
ellen Akteuren und individuellen Akten Typen“ (ebd.: 58). Subjektiver Sinn wird in
diesen Prozessen objektiviert (vgl. ebd.: 77).

Wie lassen sich diese Prozesse der Habitualisierung und der Typisierung von Hand-
lungen nun bezogen auf das (staatliche) Strafen verstehen? Zum einen stellt das (staatli-
che) Strafen eine habitualisierte Handlung dar, d.h. eine immer wiederkehrende Ant-
wort auf die Frage, wie mit begangenem Unrecht umgegangen werden soll: Begeht je-
mand Unrecht, wird er bestraft. Zum anderen ist das (staatliche) Strafen in der Folge
der Habitualisierung als typische Handlung zu verstehen: Die Bestrafung von Frau
Maier mit einer mehrjährigen Freiheitsstrafe und die Bestrafung von Herrn Meurer mit
einer Geldstrafe werden im Prozess der Habitualisierung des (staatlichen) Strafens
auch zu einer typischen Handlung des (staatlichen) Strafens. Des Weiteren stellen Frau
Maier und Herr Meurer in der Institution des (staatlichen) Strafens einen bestimmten
Typus von Handelnden dar: Sie sind Täter – also diejenigen, die bestraft werden sollen.
Auch weitere Typen von Handelnden lassen sich ausmachen: Etwa Richter, die über
die Strafe entscheiden. Sie sind Teil der Institution des (staatlichen) Strafens, d.h. Teil
des Wissens darüber, wie mit begangenem Unrecht umgegangen werden soll.

Institutionen sind historische Produkte (vgl. Berger/Luckmann 2010: 58). Auch die
Institution des (staatlichen) Strafens, wie wir sie heute kennen, musste erst einmal ent-
stehen. Sind Institutionen aber erst einmal erschaffen, neigen sie zur Dauerhaftigkeit
(vgl. ebd.: 86):

„Durch die bloße Tatsache ihres Vorhandenseins halten Institutionen menschliches
Verhalten unter Kontrolle. Sie stellen Verhaltensmuster auf, welche es in eine Rich-
tung lenken, ohne ‚Rücksicht‘ auf die Richtungen, die theoretisch möglich wären“
(ebd.: 58).

So verhält es sich auch mit der Institution des (staatlichen) Strafens – denn denkbar
wären auch andere Möglichkeiten zum Umgang mit begangenem Unrecht, z.B. die
Wiedergutmachung. Berger/Luckmann (ebd.: 59) bezeichnen diese Form der Kontrolle
– die Kontrolle durch das bloße Vorhandensein einer Institution – als primäre soziale
Kontrolle von Institutionen. Eine sekundäre bzw. nachträgliche Kontrolle wird erst
dann nötig, wenn Institutionen an andere weitergegeben werden (vgl. ebd.: 58f., 66).

216 Antonia Platten/Elmar G. M. Weitekamp · Der Mensch ist ein gesellschaftliches Produkt 

THEMEN

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2016-2-209 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 20:09:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2016-2-209


Objektivation – Gesellschaft ist eine objektive Wirklichkeit

Der Institutionalisierungsprozess ist vollendet, sobald eine habitualisierte und typisier-
te Handlung im Sinne kollektiven Wissens an andere8 vermittelt wird. In der Weiterga-
be wird die Institution objektiviert, sie tritt denjenigen, die nicht an ihrer Entstehung
beteiligt waren, als etwas ihnen Äußeres gegenüber, als Faktizität. Auch für die Urhe-
ber der Institution wird diese mit der Vermittlung an andere objektiver, denn sie kann
nun nicht mehr so einfach verändert werden. Es ist die Eigenschaft der Objektivität,
welche die Institution vollendet (vgl. Berger/Luckmann 2010: 62f.).

Institutionen „sind da, außerhalb der Person, und beharren in ihrer Wirklichkeit, ob
wir sie leiden mögen oder nicht“ (Berger/Luckmann 2010: 64; Hervorh. i. Orig.). In-
stitutionen bedürfen mit der Vermittlung an eine neue Generation einer zusätzlichen
Kontrolle durch Sanktionen – denn „man weicht eher von Programmen ab, die einem
andere aufgestellt haben, als von solchen, an deren Aufstellung man selbst beteiligt
war“ (ebd.: 66). Die primäre Kontrolle, wie sie jeder Institution eigen ist, reicht dann
nicht mehr aus. So legt z.B. die Institution des (staatlichen) Strafens fest, dass nicht ein
jeder (be-)strafen darf, sondern dass diese Aufgabe ausschließlich dem Staat, repräsen-
tiert durch den Richter, zufällt. Wird davon abgewichen, bspw. durch Selbstjustiz, sind
(strafrechtliche) Sanktionen zu erwarten.

Des Weiteren müssen Institutionen im gleichen Prozess, in dem andere in sie einge-
führt werden, legitimiert, d.h. erklärt und gerechtfertigt werden. Der ursprüngliche
Sinn von Institutionen ist zwar ihren Urhebern verfügbar, nicht aber der nächsten Ge-
neration (vgl. Berger/Luckmann 2010: 66, 99f.). Berger/Luckmann (ebd.: 98) bezeich-
nen die Legitimation von Institutionen daher auch als „‚sekundäre‘ Objektivation von
Sinn“. Sie unterscheiden (analytisch) vier Ebenen der Legitimierung (vgl. ebd.: 100ff.).
Auf der ersten Ebene steht das „Primärwissen“ (ebd. 70) über Institutionen – als
vortheoretisches Wissen bezeichnet es das, was jeder weiß. Legitimiert werden Institu-
tionen auf dieser Ebene mit Sätzen wie „Das macht man so“, bspw. als Antworten auf
die typischen ‚Warum‘-Fragen von Kindern. Die zweite Ebene bilden „theoretische
Postulate in rudimentärer Form“ (ebd.: 101), wie etwa „Lebensweisheiten, Legenden
und Volksmärchen“ (ebd.). Das Sprichwort „Strafe muss sein“ wäre – bezogen auf die
Institution des (staatlichen) Strafens – auf dieser Ebene angesiedelt. Auf der dritten
Ebene finden sich „explizite Legitimationstheorien“ (ebd.), die sich auf bestimmte In-
stitutionen, d.h. einen bestimmten Ausschnitt von gesellschaftlicher Wirklichkeit be-
ziehen, wie etwa das (staatliche) Strafen. (Explizite) Straftheorien sind also auf dieser
Ebene anzusiedeln. „Symbolische Sinnwelten“ (ebd.: 102) bilden schließlich die vierte
Ebene der Legitimation von Institutionen. Diese integrieren „alle Ausschnitte der in-
stitutionalen Ordnung in ein allumfassendes Bezugssystem“ (ebd.; Hervorh. i. Orig.)

II.

8 Diese ,anderen‘ stellen bei Berger/Luckmann (2010: 62f.) eine neue Generation bzw. Kinder
dar. Neue Mitglieder einer Gesellschaft können allerdings auch „Fremde […] und andere Un-
wissende“ (Abels 2009: 104) sein. Die im Folgenden dargestellten Prozesse ändern sich damit
nicht; allerdings ist davon auszugehen, dass diese anderen (also Fremde und andere Unwissen-
de) bereits in einer anderen Gesellschaft primär sozialisiert wurden (vgl. dazu Kapitel C.III.).

217Antonia Platten/Elmar G. M. Weitekamp · Der Mensch ist ein gesellschaftliches Produkt 217

NK 28. Jg. 2/2016

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2016-2-209 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 20:09:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2016-2-209


und sorgen dafür, dass eine institutionelle Ordnung bzw. Gesellschaft als Ganze Sinn
macht. Als Beispiel lässt sich hier die ‚christlich-abendländische Kultur‘ anführen (vgl.
Abels 2009: 104ff.; Berger/Luckmann 2010: 101ff.).

Die Wirklichkeit der Alltagswelt, der Institutionen – d.h. gesellschaftliches Wissen –
zugrunde liegen, konstituiert sich durch Objektivationen, also durch die Vergegen-
ständlichung von subjektiv sinnvollen Vorgängen. Durch Objektivationen wird sie zu
einer intersubjektiven Welt und als solche wirklich. Wir verständigen uns über die ob-
jektivierte Wirklichkeit mittels der Sprache, die selbst eine Form der Objektivation –
eine Vergegenständlichung von Bedeutungen – darstellt (vgl. Abels 2009: 88f.; Berger/
Luckmann 2010: 22, 38f.). Die Wirklichkeit tritt dem Menschen als objektive Wirklich-
keit gegenüber, wenngleich sie das Ergebnis subjektiver Entäußerungen seiner selbst ist
(vgl. Berger/Luckmann 2010: 64f.). „Das bedeutet: der Mensch ist paradoxerweise da-
zu fähig, eine Wirklichkeit hervorzubringen, die ihn verleugnet“ (ebd.: 96). Nach Ber-
ger/Luckmann (ebd.: 139) ist Gesellschaft aber nicht nur objektiv, sondern auch sub-
jektiv Wirklichkeit. Sie muss deshalb als dialektischer Prozess aufgefasst werden, der
sowohl aus den Elementen der Externalisierung und der Objektivation, als auch aus
dem der Internalisierung besteht. Wie also wird der Mensch zum Produkt dessen, was
er selbst geschaffen hat?

Internalisierung – Der Mensch ist ein gesellschaftliches Produkt

Der Mensch wird nicht als Mitglied einer Gesellschaft geboren – er muss es erst wer-
den. Er wird in eine bereits bestehende Gesellschaft hineingeboren, d.h. in eine ihm
objektiv gegenübertretende institutionelle Wirklichkeit. Um ein kompetentes Mitglied
einer Gesellschaft zu werden, muss der Mensch „sozialisiert, d. h. mit dem vertraut ge-
macht [werden], was in dieser Gesellschaft als angemessenes Denken und Handeln
gilt“ (Abels 2009: 126). Der Einzelne muss die objektive Wirklichkeit der jeweiligen
Gesellschaft internalisieren, sie sich einverleiben, sodass sie für ihn auch subjektiv zur
Wirklichkeit wird (vgl. Berger/Luckmann 2010: 139f.). Berger/Luckmann (ebd.: 141)
unterscheiden zwischen primärer und sekundärer Sozialisation:

„Die primäre Sozialisation ist die erste Phase, durch die der Mensch in seiner Kind-
heit zum Mitglied der Gesellschaft wird. Sekundäre Sozialisation ist jeder spätere
Vorgang, der eine bereits sozialisierte Person in neue Ausschnitte der objektiven Welt
einweist“.

In der primären Phase der Sozialisation wird dem Menschen die gesellschaftliche
Wirklichkeit durch seine signifikanten Anderen, jene Personen, denen seine Sozialisati-
on anvertraut ist, vermittelt. Diese übermitteln nicht die gesellschaftliche Wirklichkeit,
sondern gesellschaftliche Wirklichkeit aus ihren jeweiligen Perspektiven: „Sie wählen
je nach ihrem eigenen gesellschaftlichen Ort und ihren eigenen biographisch begründe-

III.

218 Antonia Platten/Elmar G. M. Weitekamp · Der Mensch ist ein gesellschaftliches Produkt 

THEMEN

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2016-2-209 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 20:09:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2016-2-209


ten Empfindlichkeiten Aspekte aus“ (ebd.).9 Anders gesagt: Sie versorgen das Kind mit
dem ihnen bekannten gesellschaftlichen Wissen darum, wie man auf die richtige Art
und Weise denkt und handelt (vgl. ebd.: 141, 144). Der Mensch internalisiert jenes Wis-
sen dadurch, dass er sich mit seinen signifikanten Anderen identifiziert und so seiner-
seits eine eigene Identität ausbildet: „Das Kind übernimmt die Rollen10 und Einstel-
lungen der signifikanten Anderen, das heißt: es internalisiert sie und macht sie sich zu
eigen“ (ebd.: 142). Sobald sich das Kind nicht mehr nur mit seinen signifikanten Ande-
ren, sondern mit dem generalisierten Anderen identifiziert, identifiziert es sich „mit
einer Allgemeinheit der Anderen, das heißt mit einer Gesellschaft“ (ebd.: 143). Oder,
anders gesagt: Es übernimmt (gesellschaftlich) verallgemeinerte Rollen und Einstellun-
gen, es macht sie sich zu eigen (vgl. ebd.: 141ff.).11 Bezogen auf die Institution des
(staatlichen) Strafens könnte dieser Prozess etwa so aussehen: Das Kind lernt zunächst,
dass seine signifikanten Anderen, etwa Mutter und Vater, finden, dass diejenigen, die
Unrecht begehen, bestraft werden müssen („Mama und Papa finden, dass so jemand
bestraft gehört“). Stellt das Kind schließlich fest, dass nicht nur Mutter und Vater diese
Einstellung haben, sondern ‚jedermann‘, wird sie zu einer allgemeinen Einstellung ge-
neralisiert („Man findet, dass so jemand bestraft gehört“) (vgl. dazu auch Berger/Luck-
mann 2010: 143). Diese allgemeine (gesellschaftliche) Einstellung wird durch die Über-
nahme des generalisierten Anderen zur eigenen Einstellung – man könnte auch sagen:
Zum eigenen „Strafbedürfnis“ („So jemand gehört bestraft“).

„Was ‚außen‘ wirklich ist, entspricht dem, was ‚innen‘ wirklich ist“ (Berger/Luck-
mann 2010: 144). Allerdings decken sich objektive und subjektive Wirklichkeit niemals
vollkommen: Zum einen, weil kein Einzelner alles gesellschaftliche Wissen in sich auf-
nehmen kann, zum anderen, weil Identität niemals rein gesellschaftlich ist (vgl. ebd.).

„Die primäre Sozialisation endet damit, daß sich die Vorstellung des generalisierten
Anderen […] im Bewußtsein der Person angesiedelt hat. Ist dieser Punkt erreicht, so
ist der Mensch ein nützliches Mitglied der Gesellschaft und subjektiv im Besitz eines
Selbst und einer Welt“ (ebd.: 148).

In der primären Sozialisation wird die „erste Welt“ (ebd.: 146) bzw. Wirklichkeit des
Menschen konstruiert – diese ist ohne jeden Zweifel wirklich (vgl. ebd.). „Erst später
kann sich der Mensch den Luxus des Zweifels in bescheidenem Rahmen leisten“
(ebd.), nämlich in der sekundären Phase der Sozialisation.

In dieser späteren Phase werden „‚Subwelten‘“ (Berger/Luckmann 2010: 148) inter-
nalisiert. Anders ausgedrückt: In der sekundären Sozialisation geht es nicht darum, ge-

9 Die Inhalte des Wissens, das in der Sozialisation vermittelt wird, sind „durch die gesellschaft-
liche Zuteilung von Wissen bestimmt“ (Berger/Luckmann 2010: 144). Es ist deshalb nicht
möglich, alles an objektiviertem gesellschaftlichem Wissen zu besitzen (vgl. ebd.).

10 Rollen bezeichnen im Prinzip Typen von Handelnden: „Von Rollen können wir erst dann
sprechen, wenn diese Form der Typisierung sich innerhalb der Zusammenhänge eines objek-
tivierten Wissensbestandes ereignet, der einer Mehrheit von Handelnden gemeinsam zu ei-
gen ist“ (Berger/Luckmann 2010: 78; Hervorh. d. Verf.).

11 Berger/Luckmann (2010: 141, Fn. 3) stützen sich in ihren Ausführungen zur Internalisierung
von gesellschaftlicher Wirklichkeit auf die Sozialpsychologie George Herbert Meads.

219Antonia Platten/Elmar G. M. Weitekamp · Der Mensch ist ein gesellschaftliches Produkt 219

NK 28. Jg. 2/2016

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2016-2-209 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 20:09:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2016-2-209


sellschaftlich allgemein relevantes Wissen zu verinnerlichen – was (wenn auch in ver-
schiedenen ‚Versionen‘) in der primären Phase geschieht, sondern darum, „‚Spezialwis-
sen‘“ (ebd.: 149) und dazugehörige Rollen und Einstellungen als Ergebnis gesellschaft-
licher Arbeitsteilung zu erfassen (vgl. ebd.: 148f.). Die sekundäre Sozialisation setzt
den Prozess der primären Sozialisation voraus und muss in diesem Sinne auch „mit
einem schon geprägten Selbst und einer schon internalisierten Welt rechnen“ (ebd.:
150). Das in der sekundären Phase hinzukommende Wissen muss sich immer mit dem
schon vorhandenen Wissen auseinandersetzen – mal ist es einfach, es in den bisherigen
Wissensstand zu integrieren, mal steht es in Konflikt mit dem, was man bereits weiß
(vgl. ebd.: 150f.). Allerdings sind die Inhalte der sekundären Sozialisation „mit viel we-
niger subjektiver Unausweichlichkeit befrachtet […] als die der primären Sozialisation.
[…] Wirklichkeit, die später internalisiert wird, ist viel leichter zu zerstören“ (ebd.:
153). Nehmen wir, um dies zu veranschaulichen, die Soziologie- bzw. Kriminologie-
Studentin, die sich in ihrem Studium mit dem Konzept der Restorative Justice als Al-
ternative zum (staatlichen) Strafen beschäftigt. Gehen wir davon aus, dass auch sie in
ihrer primären Sozialisation gelernt hat, dass diejenigen, die Unrecht begehen, „be-
straft gehören“. Von einer Alternative wusste sie vorher nichts; sie war nicht Bestand-
teil des ihr übermittelten Wissens – vermutlich, weil diese Alternative nicht zu dem ge-
hört, was ‚jedermann‘ in unserer Gesellschaft weiß, sondern das Spezialwissen von z.B.
Kriminologen darstellt. Die Studentin steht nun vor der Aufgabe, dieses neue Wissen
in ihr ‚altes‘ Wissen zu integrieren, was erst einmal schwierig erscheint – bietet doch
beides Wissen ein jeweils anderes „soll“: Soll man nun bestraft werden, wenn man Un-
recht begeht, oder eine Wiedergutmachung leisten? Das Wiedergutmachen scheint als
Antwort auf die Frage, wie mit begangenem Unrecht umgegangen werden soll, im bis-
herigen Wissensbestand der Studentin nicht vorhanden zu sein – oder doch?

Schluss

Bevor wir diese Frage beantworten, möchten wir einen kleinen Umweg machen: Das
in unserer Gesellschaft existierende „Strafbedürfnis“ äußert sich, wie bereits darge-
stellt, vor allem in Bezug auf medial vermitteltes – d.h. abstraktes begangenes Unrecht
(vgl. Steinert 1980: 323). Kommt es allerdings zur eigenen Betroffenheit – wird also die
abstrakte Abweichung zu konkretem begangenem Unrecht – „löst sich dieses abstrak-
te Strafbedürfnis auf […]. […] Opfer haben […] in vielen Fällen keine vergeltenden
oder strafenden Interessen, sondern eher das Bedürfnis nach Hilfe, Konfliktschlich-
tung oder Wiedergutmachung.“12 Woher kommt nun dieses „Wiedergutmachungsbe-
dürfnis“?

Auch dieses lässt sich, ebenso wie das „Strafbedürfnis“, aus wissenssoziologischer
Perspektive als gesellschaftlich konstruiertes Wissen erklären: Als Kinder lernen wir,
dass diejenigen, die Unrecht begehen, „bestraft gehören“ – dazu gehören auch wir
selbst. Hierzu folgendes Beispiel: Max klaut seinem Freund Oliver eine CD. Dafür be-

D.

12 Quelle: http://www.krimlex.de/artikel.php?BUCHSTABE=&KL_ID=182.

220 Antonia Platten/Elmar G. M. Weitekamp · Der Mensch ist ein gesellschaftliches Produkt 

THEMEN

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2016-2-209 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 20:09:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2016-2-209


kommt Max von seinen Eltern eine Woche Hausarrest – das ist seine (in diesem Fall:
nicht-staatliche) Strafe. Damit ist der Fall aber (in aller Regel) noch nicht erledigt, denn
Max muss erstens die CD zu Oliver zurückbringen und zweitens sich bei seinem
Freund für seine Tat entschuldigen. Neben der (staatlichen oder nicht-staatlichen) Stra-
fe scheint also auch das Wissen um eine Wiedergutmachung als Umgang mit begange-
nem Unrecht zu dem uns in unserer Sozialisation vermittelten (gesellschaftlichen) Wis-
sen zu gehören. Kommen wir nun zurück zu unserer Soziologie- bzw. Kriminologie-
Studentin: Auch in ihrem Wissensbestand existiert die Wiedergutmachung als Umgang
mit begangenem Unrecht – denn auch sie hat als Kind gelernt, dass man, sofern man
etwas falsch macht, die Dinge wieder in Ordnung bringen soll. Es ist in diesem Fall
also (doch) nicht besonders schwierig, das in Form der Restorative Justice neu hinzu-
kommende Wissen in den ‚alten‘ Wissensbestand zu integrieren – es existiert dort ei-
gentlich schon. Dadurch wird aber ein anderes Wissen in Frage gestellt: Ist das (staatli-
che) Strafen der angemessene Umgang mit begangenem Unrecht?

Legitimiert wird das (staatliche) Strafen in der Regel durch seine präventive Funkti-
on, formuliert als General- und Spezialprävention (vgl. Steinert 1980: 302). Da man mit
dieser Legitimationsfigur, so Steinert (ebd.), leicht in eine „Empirie-Beweisnot“ gerät,
wird eine „zweite Verteidigungslinie“ bezüglich des (staatlichen) Strafens aufgebaut: Es
sei nötig, um das „Strafbedürfnis“ der Bevölkerung zu befriedigen und die andernfalls
drohende Selbstjustiz zu verhindern.13 Das (staatliche) Strafen wird also in diesem
zweiten Zug durch etwas legitimiert, dass wir – aus wissenssoziologischer Perspektive
– ohne die Existenz der (staatlichen) Strafe als gesellschaftlich konstruiertes Wissen
zum Umgang mit begangenem Unrecht vermutlich gar nicht hätten. Bezüglich des
„Strafbedürfnisses“ schreibt etwa Steinert (1980: 349): Sätze, die ein „Strafbedürfnis“
ausdrücken („So jemand gehört…“) sagen „hauptsächlich etwas über die eigene Wohl-
anständigkeit“ aus, sie drücken eine „gemeinsame Ordentlichkeit“ aus.

Wie diese gemeinsame gesellschaftliche Ordnung aussieht, d.h. durch welches Wis-
sen eine solche existiert, ist aber prinzipiell beliebig: Das (staatliche) Strafen erscheint
aus wissenssoziologischer Perspektive als eine mögliche Form des Umgangs mit began-
genem Unrecht – als gesellschaftliches Wissen darüber, wie in diesem Fall verfahren
werden soll. Dieses Wissen ist prinzipiell kontingent – wobei die Betonung hier auf
prinzipiell liegt: Das Wissen darum, wie man etwas macht – hier: wie man mit begange-
nem Unrecht umgeht – muss nämlich zweckmäßig sein: „Die Produktion der gesell-
schaftlichen Ordnung erfolgt weder systematisch noch geplant, aber sie ist auch nicht
zufällig, vielmehr spielt sie sich zweckmäßig ein, und – das vor allem! – sie ist Ergebnis
von Handeln“ (Abels 2009: 99). Auch Verfahren der Restorative Justice bieten in die-
sem Sinne eine mögliche Form des Umgangs mit begangenem Unrecht – im Vergleich
zum (staatlichen) Strafen eben ein anderes gesellschaftliches Wissen darüber, wie in die-
sem Fall verfahren werden soll. Ob wir als Mitglieder einer bestimmten Gesellschaft

13 Dazu merkt Steinert (1980: 330; Hervorh. i. Orig.) an: „Wenn es […] irgendwo in den USA
keine Lynchjustiz geben dürfte, dann [aufgrund der besonders hohen Zahl der Hinrichtun-
gen; Anm. d. Verf.] in den Südstaaten. Tatsächlich gibt es sie hauptsächlich dort“.

221Antonia Platten/Elmar G. M. Weitekamp · Der Mensch ist ein gesellschaftliches Produkt 221

NK 28. Jg. 2/2016

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2016-2-209 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 20:09:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2016-2-209


nun ein „Strafbedürfnis“ oder/und so etwas wie ein „Wiedergutmachungsbedürfnis“
haben, ist folglich gesellschaftlich bedingt: Wir lernen – das bedeutet aus wissenssozio-
logischer Perspektive, dass wir uns gesellschaftliches Wissen aneignen – also entweder,
dass derjenige, der Unrecht begeht, bestraft werden muss oder dass derjenige, der Un-
recht begeht, eine Wiedergutmachung leisten muss. Oder wir lernen eben beides. Um
es mit Berger/Luckmann (2010: 65) zu sagen: „Das Produkt wirkt zurück auf seinen
Produzenten“.

Was nun, wenn beides (als gesellschaftlich konstruiertes Wissen) existiert, d.h. so-
wohl ein „Strafbedürfnis“ als auch ein „Wiedergutmachungsbedürfnis“? Festhalten
lässt sich mit empirischen Studien, dass ein „Strafbedürfnis“ oftmals nur in Bezug auf
abstrakte Abweichungen (vor allem vermittelt durch die Medien) existiert – betrifft
uns begangenes Unrecht jedoch konkret, äußert sich eher ein „Bedürfnis“ nach Wie-
dergutmachung.14 Die Fragen, die wir uns als Gesellschaft in diesem Zusammenhang
stellen sollten, sind doch diese: Sollten wir nicht die „Bedürfnisse“ der Betroffenen in
den Mittelpunkt rücken? Sind denn unsere „Bedürfnisse“ in Bezug auf Dinge, die uns
nicht wirklich betreffen, tatsächlich wichtiger? „Vielleicht gelangen wir dahin, dass
[Restorative Justice] die Norm ist, während eine Art gerichtliches Justizwesen oder
Strafrechtswesen den Hintergrund oder die Alternative bildet“ (Zehr 2010: 77). Das
Wissen dazu haben wir ja bereits: Zum einen haben wir als Kinder gelernt, dass man
die Dinge wieder in Ordnung bringen soll, wenn man etwas falsch gemacht hat. Zum
anderen hat sich die Idee der Wiedergutmachung auch im (deutschen) Strafrecht – in
Form des Täter-Opfer-Ausgleichs als Element der Restorative Justice – institutionali-
siert. Wenngleich die Orientierung an Wiedergutmachung im Umgang mit begange-
nem Unrecht auf dieser Ebene noch lange nicht die Norm ist: Man kann Institutionen
(ver-)ändern – man braucht nur entsprechendes (anderes) Wissen.

Literatur:

Abels (2009) Wirklichkeit: Über Wissen und andere Definitionen der Wirklichkeit,
über uns und Andere, Fremde und Vorurteile

Berger & Luckmann (2010 [1966]) Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklich-
keit: Eine Theorie der Wissenssoziologie

Böhm (1996) Die spezialpräventiven Wirkungen der strafrechtlichen Sanktionen, in:
Jehle (Hrsg.), Kriminalprävention und Strafjustiz, 263-289

Hermann (1992) Die Kompatibilität zwischen normativen Straftheorien und Krimina-
litätstheorien. Goltdammer's Archiv, 139, 516 532

Kerner (1996) Entstehungsbedingungen von Kriminalität und Ansatzpunkte für Kri-
minalprävention, in: Jehle (Hrsg.), Kriminalprävention und Strafjustiz, 37-53

14 Quelle: http://www.krimlex.de/artikel.php?BUCHSTABE=&KL_ID=182.

222 Antonia Platten/Elmar G. M. Weitekamp · Der Mensch ist ein gesellschaftliches Produkt 

THEMEN

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2016-2-209 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 20:09:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2016-2-209


Parmentier & Weitekamp (2011) Dealing with war crimes in Bosnia: retributive and
restorative options through the eyes of the population, in: Crawford (Hrsg.), Interna-
tional and Comparative Criminal Justice and Urban Governance: Convergence and
Divergence in Global, National and Local Settings, 140-167

Steinert (1980) Kleine Ermutigung für den kritischen Strafrechtler, sich vom ‚Strafbe-
dürfnis der Bevölkerung‘ (und seinen Produzenten) nicht einschüchtern zu lassen, in:
Lüderssen & Sack (Hrsg.), Seminar: Abweichendes Verhalten IV: Kriminalpolitik und
Strafrecht, 302-357

Weitekamp (1999) The History of Restorative Justice, in: Bazemore & Walgrave
(Hrsg.), Restorative Juvenile Justice: Repairing the Harm of Youth Crime, 75-102

Zehr (2010) Fairsöhnt: Restaurative Gerechtigkeit – Wie Opfer und Täter heil werden
können

Kontakt:

Antonia Platten
Studentin der Soziologie und Kriminologie an der Universität Tübingen
antonia.platten@student.uni-tuebingen.de
   
Elmar G.M. Weitekamp, Ph.D.
Wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut für Kriminologie der Universität Tübingen
elmar.weitekamp@uni-tuebingen.de

223Antonia Platten/Elmar G. M. Weitekamp · Der Mensch ist ein gesellschaftliches Produkt 223

NK 28. Jg. 2/2016

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2016-2-209 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 20:09:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2016-2-209

